
Liliane Weissberg 
Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt 
die Berliner Bühne

1 „A Poor Deluded Wanderer“
Daniel Defoes The Family Instructor, ein Buch, welches das ideale Familienleben 
beschreiben will, erschien 1715 und erlebte in England zahlreiche Auflagen. Im 
Vorwort beschreibt der Autor das Ziel seiner Abhandlung, die ursprünglich als 
eine Art dramatisches Gedicht geplant war: Sie sollte unterhalten und belehren.1

Gleich zu Beginn seines Werkes unterscheidet Defoe dabei zwischen zwei Be
griffen, die sich lautmäßig sehr ähneln: dem „wandering“, das heißt einem – unter 
Umständen auch ziellosen – Gehen oder Spazieren, und dem „wondering”, dem 
neugierig sein, sich wundern. So beschreibt er die folgende Lehrsituation zwischen 
einem Vater und seinen Sohn: Während der Vater im Garten wandelt, stellt der 
Sohn, der ihn begleitet, Fragen. „Wandering“ ist hier das bezeichnende Wort für 
den Vater, der sich im Freien, außerhalb des Hauses befindet und in diesem Augen
blick keiner konkreten Arbeit nachkommt. Mit „wondering“ wird der Sohn be
schrieben, der den Vater um Antworten bittet. Ist The Family Instructor ein Lehr
buch, so wird der Vater hier ein beispielhaft Lehrender. Der dargestellte Unterricht 
wird als Dialog wiedergegeben. „I was looking up there, says the child, pointing up 
in the air“ beginnt das Kind dieses Gespräch mit dem Vater und dieser fährt fort:

Fa. Well, and what did you point thither for, and then point to the ground, and then to 
yourself afterward, what was that about?
Child. I was wondering, father.
Fa. At what, my dear?
Child. I was wondering what place that is.
Fa. That is the air, the sky.
Child. And what is beyond that, father?
Fa. Beyond, my dear! why above it all there is heaven.2

� Daniel De Foe [Defoe]: The Family Instructor, in three parts. Relating I. to Fathers and Child
ren, II. To Masters and Servants, III. To Husbands and Wives. In: The novels and miscellaneous 
works of Daniel De Foe, with a biographical memoir of the author, literary prefaces to the vari
ous pieces, illustrative notes, etc. Bd. 15 und 16. Oxford 1841, hier Bd. 15, S. ix.
� De Foe (Anm. 1), S. 5 f.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-006



Bei Aristoteles steht das Sich-Wundern zu Beginn jedes philosophischen Denkens. 
Hier weist es auf den Bereich des Kindes, das auf die Erfahrung des Älteren 
bauen will und muss, und wird genealogisch verstanden. Der Vater, der ihm ge
nerationsmäßig vorangeht, hat ein Wissen, das er weitergeben möchte. Dabei ist 
der Family Instructor, der dieses Gespräch wiedergibt, kein Drama. Der Dialog 
soll lediglich die Rollen verdeutlichen, die dem Vater und dem Kind zukommen. 
Er präsentiert sich somit als ein Lehrstück, das Moralverständnis und christliche 
Werte vermitteln soll. Der über der Erde gelegene Himmel (sky) muss mit jenem 
religiösen Himmel (heaven) in Bezug gebracht werden.

Auch die Hauptperson des Romans von Oliver Goldsmith, The Vicar of Wake
field, der zuerst 1766 erschien (Abb. 1), ist ein Vater und ein Lehrender, der um 
seine Rolle in der Familie weiß. Das Buch war äußerst erfolgreich und erfuhr 
viele Auflagen.

Bereits in der Ankündigung des Romans ist zu lesen, dass es sich bei dem Pre
diger Charles Primrose um einen ganz besonderen Helden handelt, der jedoch 
ebenfalls die im Family Instructor beschriebenen Werte verdeutlicht und seiner 
Ehefrau wie seiner Gemeinde gegenüber die richtige, beispielgebende Rolle ein
nehmen will:

The hero of this piece unites in himself the three greatest characters on earth; he is a priest, 
an husbandman [sic], and the father of a family. He is drawn as ready to teach, and ready 
to obey, as simple in affluence, and majestic in adversity.3

Primrose, der gerade als Familienmann und Vater seiner Gemeinde Vorbild 
und Held sein will, beschreibt bereits früh den idealen Ort, an dem er sich 
befinden möchte. Dieser ist nicht eigentlich die Kirchenkanzel, sondern der wär
mende Kamin in seinem Haus; dort kann er seine Familie um sich scharen. Sie 
besteht aus der Ehefrau, die er nicht so sehr aus Liebe wie aus praktischen Über
legungen geheiratet haben will, seinem ältesten Sohn George, den Töchtern Olivia 
und Sophie, dem ihm nacheifernden Sohn Moses und den beiden jüngsten Kin
dern Dick und Bill, die auf jeweils einem väterlichen Knie am Kamin Platz finden 
können. So könnte die Welt in Ordnung sein, und Goldsmith bietet seinem Leser 
ein Bild der erwünschten Häuslichkeit. Dabei ist das Private nie ganz privat. 
Primrose besteht darauf, dass die Kinder sein wahres Vermögen ausmachen, und 
der Familienkreis ist eine „little republic to which I gave laws“,4 die sich in der 

� Oliver Goldsmith: Advertisement. In: Ders.: The Vicar of Wakefield. A Tale Supposed to be 
Written by Himself. Ed. by Arthur Friedman, with an introduction and notes by Robert L. Mack. 
Oxford 2006, S. 3.
� Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. 22. Siehe auch James P. Carson: ‚The Little Republic‘ of the 
Family. Goldsmith’s Politics of Nostalgia. In: Eighteenth-Century Fiction 16 (2004), S. 173‒196.

102 Liliane Weissberg



Abb. 1: [Oliver Goldsmith:] The Vicar of Wakefield: A Tale. Supposed to be written by Himself. Bd. 1. 
Salisbury: B. Collins 1766. © University of Pennsylvania, Kislak Center for Special Collections, Singer- 
Mendenhall Collection PR3490.A1 1766 – v.1/2.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 103



Dorfgemeinde fortsetzt und idealerweise auch auf den englischen Staat erweitert 
werden kann. Das Private ist das Politische.

Aber leider muss der Prediger seinen Platz am Kamin in seinem Haus, ja 
Wakefield selbst bereits zu Beginn des Romans verlassen und damit auch jenes 
Dorf, dem er sich zugehörig fühlt und das ihn auch bezeichnen soll. Bereits nach 
wenigen Seiten zeigt es sich, dass der Vicar of Wakefield gar kein Vicar of Wake
field mehr ist. Eine Reihe weiterer Verluste beschreiben seinen weiteren Weg. Er 
verliert sein kleines Vermögen an einen Kaufmann, der ihm eine gute Rendite 
verspricht, aber flieht. Seine Tochter Olivia wird von einem Adeligen entführt, 
der eine Scheinheirat mit ihr eingeht; sie ist entehrt und versucht sich umzubrin
gen. Auch Primroses neues Heim besitzt eine Feuerstelle, aber diese verwandelt 
sich in einen Brandherd, durch den sein Haus zugrunde geht. Seine zweite Toch
ter Sophie wird ebenfalls entführt, doch bald befreit; zu einer Scheinehe kommt 
es hierbei nicht. George, der die Familie verlässt, wird in einer seltsamen Berufs
folge zunächst Schauspieler, dann Offizier. Dies scheint positiv, aber er gerät, um 
die Ehre seiner Familie zu verteidigen, in eine Schlägerei und wird letztendlich 
sogar des Mordes an seiner Schwester Olivia beschuldigt.

Diese Ereignisse mögen außerhalb des Machtbereichs des Predigers liegen, 
aber es gibt andere Ereignisse, die durch sein fragwürdiges Urteil und seine Nai
vität hervorgerufen wurden, wie auch seine Frau und seine Kinder, die unter sei
ner pädagogischen Aufsicht stehen, oft nicht vernünftig handeln. So ist der Predi
ger zumindest teilweise auch Urheber seines Unglücks. Er vertraut gutgläubig 
einem ihm nicht wirklich bekannten Kaufmann sein Geld an und spendet danach 
gleich weiteres Geld an Arme, ohne an die Versorgung seiner eigenen Familie zu 
denken. Er folgt der Ansicht des Theologen William Whiston, dass ein Mann kei
neswegs ein zweites Mal heiraten darf, auch nicht nach dem Tod seiner Frau. Mit 
dieser Interpretation der Monogamie konfrontiert Primrose den benachbarten 
Prediger Wilmot, der zum vierten Mal eine Ehe eingehen will, und es kommt zu 
einer Auseinandersetzung, deren Konsequenzen er nicht bedenkt. Wilmot will 
nämlich seine Tochter Arabella nun nicht mehr George zur Frau geben, obwohl 
die jungen Leute heiraten wollten.

Die Prinzipien, nach denen Primrose handeln möchte, helfen ihm wenig, da 
er, wie auch seine Frau und Kinder, Sein und Schein nicht unterscheiden kann. 
So handelt Moses beim Verkauf eines Pferdes statt eines Gewinns nur billige 
grüne Brillen in silberglänzenden Fassungen ein, und auch der Vater wird beim 
Verkauf eines Pferdes betrogen. Primrose meint, die Menschen zu kennen, aber 
er kann ihren Charakter nur schlecht einschätzen. Er hält den adeligen Thornhill, 
dessen Land sie pachten, für bewundernswert, weil er Titel und Geld besitzt und 
sich wie ein Mann von Welt verhält. Primrose nimmt seinen Nachbarn, der wenig 
auf Äußerlichkeiten hält, dagegen nicht ernst. Dabei wird Thornhill als Bösewicht 

104 Liliane Weissberg



entlarvt; er entführt Olivia. Der bescheidene Nachbar erweist sich als dessen rei
cher Onkel. Primroses Name verweist auf die Primel, eine schlichte Blume, aber 
trotz seines scheinbaren Verzichts auf irdische Güter ist der Prediger vom Reich
tum anderer angezogen. Seinen Töchtern, die auf Wunsch seiner Frau nach Ro
mangestalten genannt wurden, wünscht er nicht nur anständige Ehemänner, son
dern auch gute Partien. So möchte er sich zwar auf Gottes Wohlgefallen verlassen, 
aber die Reize des materiellen Wohlstands lassen ihn nicht los.

Primrose ist der Erzähler seiner Geschichte und als solcher nicht unbedingt 
verlässlich. Kann der einfach gehaltenen Schilderung vertraut werden? Nach 
jedem materiellen Rückschlag versucht der Prediger wie Hans im Glück im Mär
chen mit weniger zurechtzukommen und den Ereignissen etwas Gutes abzuge
winnen. Sein Verhalten muss dem Leser oder der Leserin bisweilen jedoch 
schwer verständlich erscheinen. So unterbricht er die Suche nach seiner entführ
ten Tochter Olivia und legt sich, weil er sich unwohl fühlt, erst einmal für einige 
Wochen ins Bett. Den späteren versuchten Selbstmord Olivias oder die Verhaf
tung Georges, der ihres Mordes verdächtigt wird, bezeichnet er als Prüfungen des 
Schicksals. Primrose gibt genaue moralische Anweisungen weiter, aber er selbst 
agiert leichtsinnig und unbedacht. Sein Handeln ist von Widersprüchen geprägt 
und entbehrt oft nicht der Komik. Das Familiengemälde, das der Prediger auf Rat 
seiner Ehefrau trotz der Geldnot in Auftrag gibt, mag dies verdeutlichen. Es zeigt 
Primroses Frau im Bild ausgerechnet als Liebesgöttin Venus, und auch Thornhill, 
der vor seiner Entführung Olivias das Haus regelmäßig besucht, besteht darauf, 
im Kreis der Familie abgebildet zu werden. Schließlich ist das fertige Gemälde so 
groß, dass es gar nicht in das Haus passt.

Falsche Einschätzungen und Urteile finden sich auch später, und nicht alles 
kann leicht erklärt werden. So will Thornhill, nachdem er Olivia verstoßen hat, 
Arabella Wilmot heiraten. Er wirft dabei Primrose wegen Schulden ins Gefängnis 
und versucht gleichzeitig, dessen Erlaubnis für seine Ehe von ihm zu erpressen. 
Primrose stimmt dieser Eheschließung erst zu, als er vom angeblichen Tod seiner 
Tochter erfährt. Wieso aber muss der Prediger die Einwilligung geben? Warum 
ist eine solche Erlaubnis überhaupt notwendig, wenn es sich bei Thornhills Ehe 
mit Olivia nur um eine Scheinehe handelt? Und wie ist Primroses Einwilligung 
mit seiner Einstellung zu Ehe und Monogamie, in der er dem Theologen Whiston 
folgt, vereinbar? Die Einstellung des Predigers zur Ehe wurde bereits in der frü
hen Rezeption des Buches diskutiert.5

� Siehe auch die bildliche Darstellung „The Whistonian Controversy“ nach Goldsmiths Roman 
von William Mulready, der das Gemälde 1844 in einer Ausstellung der Royal Academy gezeigt 
hatte und in den Illustrated London News 5 (1844) veröffentlichte, wo es als Kupferstich von 
einem anonymen Künstler reproduziert wurde: „representing the famous dispute on Monogamy 

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 105



So wirft die Handlung Fragen auf, die Ankündigung des Romans dient hierbei 
bereits als Warnung: „There are an hundred [sic] faults in this Thing“, schreibt 
Goldsmith und fügt hinzu: „and an hundred things might be said to prove them 
beauties“.6 Am Ende des Romans wird alles durch ein Feuerwerk von deus ex ma
china wiedergutgemacht: Der flüchtige Kaufmann, der Primrose betrogen hat, 
wird gefasst und das Geld retourniert; Olivia verletzte sich bei ihrem Selbstmord
versuch keineswegs tödlich, sie überlebt; ihre Ehe mit dem adeligen Thornhill er
weist sich wider Erwarten als legal geschlossen. Damit erwirbt Olivia zwar kein 
eigenes häusliches Glück, aber ihr guter Ruf wird wiederhergestellt, und Thorn
hill, in ein Landhaus verbannt, muss sich dem einsamen Musizieren auf einem 
Waldhorn widmen. Sein reicher Onkel heiratet Sophie; George und Arabella, die 
sich lieben, finden wieder zueinander. So werden Ehen geschlossen, der Ruf der 
Frauen wiederhergestellt, die Familie vereint, und die Geldsummen, die als Rück
zahlung, Geschenk, Erbversprechen und Mitgift zirkulieren, machen ein neues 
Leben am Kamin möglich. „Travelling after fortune you cannot always secure it“, 
meint George im Roman,7 und tatsächlich verfasste Goldsmith seinen Roman 
kurz nach der Fertigstellung seines langen Gedichts betitelt: The Traveller; or, a 
Prospect of Society. Es erschien 1764. Dort gibt wandering keine erzwungene, son
dern die gewollte Bewegung eines Reisenden wieder:

My prime of life in wandʼring spent and care: 
Impellʼd with steps, unceasing to pursue
Some fleeting good, that mocks me with the view;
That, like the circle bounding earth and skies,
Allures from far, yet, as I follow, flies;
And find no spot of all the world my own.8

Als der im Gedicht geschilderte Wanderer die Alpen erreicht, kann er sich vom 
Berg herabblickend eigentlich nicht entscheiden, welches der glücklichste Ort 
und das glücklichste Land ist – doch England nimmt, trotz aller Kritik, eine beson
dere Stellung ein. Goldsmiths Vicar of Wakefield stellt einen anderen Wanderer in 

[...] or Whistonʼs tenet, that it was unlawful for a priest of the Church of England, after the death 
of his first wife, to take a second. The disputants are the Vicar and his friend, a rosy-gilled, portly 
parson of the old school, Mr. Wilmot, whose daughter, Arabella, the Vicarʼs son is about to 
marry“.
� Goldsmith: Advertisement (Anm. 3), S. 3.
� Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. 92.
� Oliver Goldsmith: The Traveller; or, a Prospect of Society. In: Select Works of the British Poets, 
with Biographical and Critical Prefaces. Ed. by [John] Aikin. A New Edition with a Supplement by 
Lucy Aikin. London 1852, S. 675.

106 Liliane Weissberg



den Mittelpunkt, der vielleicht als väterliche Gestalt Antworten geben will, aber 
nicht die richtigen Fragen stellen kann ‒ vielleicht nicht einmal die nach einem 
idealen Land.

2 Der englische Roman und das Berliner Drama
Frühe englische Leser von Goldsmiths Roman berichten von den großen Gefüh
len, die sie bei der Lektüre überkommen haben, und lesen ihn trotz aller dort ge
schilderten Ereignisse als Darstellung einer ländlichen Idylle, die besonders bei 
urbanen Bürgern dieser Zeit zu einem Sehnsuchtsort wird. Die junge Fanny Bur
ney ist von dem Schicksal des Predigers zu Tränen gerührt. „The description of 
his rural felicity, his simple, unaffected contentment ‒ and family domestic happi
ness, gave me much pleasure“, schreibt sie 1768 in ihr Tagebuch,

but still, I was not satisfied, a something was wanting to make the book satisfy me ‒ to make 
me feel for the Vicar in every line he writes, nevertheless, before I was half throʼ the first 
volume, I was, as I may truly express myself, surprised into tears ‒ and in the second vol
ume, I really sobb’d.9

Trotz der Schwächen des Romans spricht er das Gefühl an; er kann, und damit 
steht Burneys Urteil nicht alleine, den empfindsamen Romanen zugeordnet wer
den, die Mitte des achtzehnten Jahrhunderts populär waren. Als populäre senti
mental novel verstanden, erklärt sich vielleicht James Boswells Bemerkung, denn 
1791 schrieb dieser in seinem Life of Johnson, dass Goldsmith den Roman vor 
allem aus Geldnot schnell verfasst habe: Er konnte seine Miete nicht begleichen.10

Der Roman erlangte zwar erst einige Zeit nach seiner Veröffentlichung ein größe
res Publikum, aber er war immerhin Goldsmiths bekanntestes Werk. Der in Ir
land gebürtige Goldsmith ging nach Studienjahren in Dublin und Edinburgh 
selbst auf Wanderschaft durch Flandern, Frankreich, die Schweiz und Nordita
lien, bevor er sich in London niederließ. Dort verdiente er unter anderem Geld 
als Journalist und schneller Lohnschreiber, verfasste aber auch ab 1760 eine 
Briefserie für den Public Ledger, die in späterer Buchform als The Citizen of the 
World erfolgreich wurde. Das, was er verdiente, gab er meist für Vergnügungen 

� Fanny Burney compares The Vicar of Wakefield with other sentimental novels, in her early 
diary (1768). In: Goldsmith. The Critical Heritage. Hg. von George S. Rousseau. London 1974, 
S. 52 f.
�� Siehe auch Robert L. Mack: Introduction. In: Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. vii‒xxxviii; 
hier S. vii.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 107



aus; so verlor er viel im Spiel. 1761 wurde Goldsmith mit Samuel Johnson bekannt, 
befreundete sich mit Joshua Reynolds, und verkehrte mit vielen anderen Intellek
tuellen dieser Zeit.

Der Roman The Vicar of Wakefield, der Einkommen für seinen Autor generie
ren sollte, bediente sich reichlich der gegebenen Vorbilder. So inkorporierte er 
Elemente des Lehrstücks und folgte dem Erfolgsrezept des populären empfindsa
men Romans. Als einen solchen schien ihn auch Johann Wolfgang von Goethe zu 
verstehen, wenn er in seiner Autobiografie Dichtung und Wahrheit von seiner 
Lektüre des Romans während seiner Studentenzeit in Straßburg berichtet. Er be
schreibt dessen Helden als einen Mann, der „Priester und König“ zugleich ist:

Die Darstellung dieses Charakters [...] macht diesen Roman zu einem der besten, die je ge
schrieben worden; der noch überdies den großen Vorzug hat, daß er ganz sittlich, ja im rei
nen Sinn christlich ist, die Belohnung des guten Willens, des Beharrens bei dem Rechten 
darstellt, das unbedingte Zutrauen auf Gott bestätigt und den endlichen Triumph des Guten 
über das Böse beglaubigt, und dies alles ohne eine Spur von Frömmelei oder Pedantismus. 
Vor beiden hatte den Verfasser der hohe Sinn bewahrt, der sich hier durchgängig als Ironie 
zeigt, wodurch dieses Werkchen uns ebenso weise als liebenswürdig entgegenkommen 
muß.11

Bei seinem Besuch im nahem Sesenheim traf Goethe den protestantischen Pfarrer 
Jakob Brion und dessen Familie, die ihn in ihrer Aufrichtigkeit und Einfachheit 
sehr an die des englischen Landpriesters erinnerte. Goethe schien die schöne Oli
via wie den selbstbewussten Moses hier wiederzufinden und er verliebte sich so
gleich in Brions Tochter Friederike, die er mit Sophie verglich. Damit erlebte er 
seinen eigenen empfindsamen Roman.

Neuere Interpretationen des Vicar of Wakefield stellen seine Zuordnung zum 
Genre des empfindsamen Romans eher in Frage. Sie deuten nicht nur auf die Wi
dersprüche hin, sondern gerade auf inkongruente Momente, die einer Komik 
nicht entbehren und die über eine mit dem Genre noch vereinbare Form der Iro
nie, auf die Goethe hinweist, hinausgehen, so etwa Primroses Gedicht Elegy on 
the Death of a Mad Dog, welches das Mitgefühl der Leserin mit einem recht unge
wöhnlichen Wesen bewirken sollte. Robert H. Hopkins versucht vielleicht am ein
drücklichsten zu zeigen, dass es sich bei Goldsmiths Buch wohl um keinen emp
findsamen Roman handle, sondern um eine Satire des Genres.12 Tatsächlich stellt 

�� Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. 3 Bde. Stuttgart 
1853, hier Bd. 1, S. 545.
�� Vgl. Robert H. Hopkins: The True Genius of Oliver Goldsmith. Baltimore 1969; ders.: Matri
mony in The Vicar of Wakefield and the Marriage Act of 1753. In: Studies in Philology 74 (1977), 
S. 322‒339.

108 Liliane Weissberg



sich für ihn wie für andere Leser heute eher die Frage, wieso ein Buch, das die 
Konventionen des empfindsamen Romans und Elemente des Lehrstücks bis ins 
Unwahrscheinliche treibt, von vielen zeitgenössischen Lesern überhaupt nicht als 
solches erkannt wurde.

Denn nicht nur der vermeintlich christliche Inhalt, der hier vermittelt wer
den soll, muss nach Hopkins in Frage gestellt werden, oder das seltsame Happy 
End, bei dem etwa eine Tochter, wenn nun auch ehrenvoll, alleine bleiben muss, 
während ihr unehrenhafter, reicher Ehemann in eine Hütte verbannt ins Horn 
bläst. Goldsmiths narrative Strategie muss ebenfalls beachtet werden. Vom ersten 
Zweifel der Autorschaft, denn der Roman sei „angeblich“ von dem Prediger selbst 
geschrieben, wie es auf dem Titelblatt heißt, bis zu den Lektionen des Predigers, 
welche einerseits den himmlischen Besitz im Jenseits preisen, andererseits die 
Kinder zum Schatz erklären, während er letztendlich doch mit materiellen Vergü
tungen durchaus zufrieden scheint, stellt sich die Frage, welche Belohnung ei
gentlich hier im Vordergrund stehen soll und ob sich die Interessen des in Geld
not befindlichen Autors Goldsmith von denen des verarmten Erzählers Primrose 
grundsätzlich unterscheiden. Suchen sie trotz aller vermeintlich christlichen Rhe
torik im Diesseits ihr Glück?13

Darüber hinaus zitiert der Prediger nicht nur die Bibel und gerät mit seiner 
Lebensgeschichte selbst zu einer neuen Hiobsgestalt.14 Er verweist auch auf aktu
elle politische Diskussionen über die Whiston-Kontroverse hinaus sowie auf an
dere literarische Texte. Seine Naivität kann nur bedingt ernst genommen werden, 
wenn es nicht gerade diese ist, welche Kritik an der aktuellen Literatur üben 
kann, und sie wird darüber hinaus noch von dem kleinen Moses verstärkt, der 
seinem Vater nacheifern will und diesen beinahe parodiert. „Indeed, most of the 
obviously contrived manipulation of characters in The Vicar of Wakefield can be 
understood and artistically justified only as satirical technique used to disparage 
Dr. Primrose“, fasst Hopkins zusammen.15 Als Satire verstanden, wären auch die 
Ungereimtheiten der Handlung und der Einstellungen des Predigers keine eigent
lichen Fehler des Romans, sondern Programm.

Es ist unklar, ob Benjamin Veitel Ephraim Goldsmiths Roman in der engli
schen Originalfassung las oder in einer deutschen Übersetzung, denn 1767 er
schien bereits Der Landpriester von Wakefield. Ein Märchen, das er selbst soll ge

�� Siehe dazu Thomas R. Preston: The Uses of Adversity. Worldly Detachment and Heavenly 
Treasure in The Vicar of Wakefield. In: Studies in Philology 81 (1984), S. 229‒251.
�� Dazu besonders Martin C. Battestin: The Providence of Wit. Aspects of Form in Augustan Litera
ture and the Arts. Oxford 1974, S. 193‒214.
�� Hopkins (Anm. 12), S. 184.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 109



schrieben haben, und allein 1776 erschienen zwei weitere deutsche Fassungen.16

Ephraim schien dieses Buch nicht nur als empfindsamen Roman und Lehrstück 
ernst zu nehmen; wahrscheinlich stellte er auch eine Beziehung zu den bürgerli
chen Trauerspielen Gotthold Ephraim Lessings her, die ebenfalls von verführten 
Mädchen und adeligen Bösewichten handeln. Lessings Drama Miss Sara Sampson
spielt in England und wurde 1755 uraufgeführt. Das in Italien lokalisierte Schau
spiel Emilia Galotti wurde 1772 uraufgeführt. Ephraims Beziehung zu dem Drama
tiker war nicht nur die eines Lesers seiner Werke. Ephraims Vater, der reiche 
Berliner Kaufmann und Bankier Heine Veitel Ephraim, der einst für Friedrich II. 
Münzen prägte und diesem half, den Siebenjährigen Krieg zu finanzieren, hatte 
Lessing um Rat hinsichtlich der Erziehung seines verwöhnten Sohnes gebeten, 
und so wurde Lessing, der in der Nachbarschaft wohnte, dessen Mentor und Leh
rer. Trotz seines Interesses für Literatur und Politik ließ dieser sich aber als Kauf
mann ausbilden und verbrachte einige Jahre als Leiter einer Silberschmelze in 
Amsterdam, wo er auch heiratete und eine Familie gründete. Nach seiner Rück
kehr nach Berlin arbeitete er im dortigen Familienbetrieb. Im Frühjahr 1776, ein 
Jahr nach dem Tod seines Vaters und im Jahr neuer deutscher Buchfassungen 
von Goldsmiths Roman, brachte Ephraim sein eigenes Drama zur Aufführung 
(Abb. 2). Fand George im Vicar of Wakefield einige Zeit als Schauspieler einer 
Wanderbühne sein Auskommen, so inspirierte Goldsmiths Buch nun das Drama 
Ephraims, Worthy. Im Unterschied zu Goldsmith wurde es nicht von einem Autor 
geschrieben, der sich in Geldnot befand, sondern von einem Geschäftsmann, der 
es sich leisten konnte, Autor zu werden und dieses Stück nicht nur in Danzig bei 
Jobst Hermann Flörcke zu drucken, sondern auch einen Theaterraum in Berlin 
zu mieten und Schauspieler zu engagieren.

Ephraim wählte Carl Theophil Döbbelins Theatertruppe, die einen ausge
zeichneten Ruf besaß und das Stück in ihrem Theater in der Behrenstraße zeigen 
konnte (Abb. 3). Im Vorjahr hatte Döbbelin dort ein Drama Lessings, Die Juden, 
aufgeführt. Wenige Wochen zuvor zeigte er Lessings Minna von Barnhelm in sei
nem Theater, und dem prominenten Schauspieler Gottlieb Christian Henke, der 
bereits bei der Uraufführung von Emilia Galotti in Braunschweig brillierte, war 
die Hauptrolle zugedacht. Wie zu dieser Zeit üblich, wurde Ephraims Stück, das 
neben der Uraufführung noch zwei weitere Aufführungen erhielt, nicht einfach 
durch Pausen unterbrochen, sondern durch Balletteinlagen, zunächst eine Vor
stellung der Matrosen, dann das Ballett Die Kirmes. Keine Ironie, keine satirische 

�� Oliver Goldsmith: Der Landpriester von Wakefield. Ein Märchen, das er selbst soll geschrie
ben haben. Leipzig 1767; ders: Der Landpfarrer von Wakefield. Übersetzt von Johann Joachim 
Christian Bode. Leipzig 1776 sowie Goldsmith: Der Dorfprediger von Wakefield. Eine Geschichte, 
die er selbst geschrieben haben soll. Von neuem verdeutscht. Leipzig 1776.

110 Liliane Weissberg



Abb. 2: Benjamin Veitel Ephraim: Worthy, ein Drama in fünf Aufzügen. Danzig: Jobst Hermann Flörcke 
1776. © Österreichische Nationalbibliothek, Sammlung von alten Handschriften und Drucken 3319-A.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 111



Abb. 3: Besetzungsliste der Aufführung des Dramas Worthy. In: Berlinisches Litterarisches Wochenblatt 
26 (1776), 29. Juni, S. 400. © Princeton University Library, Rare Books, Special Collections 0902.1702.

112 Liliane Weissberg



Behandlung boten hier dem Publikum Distanz, sondern Tänzer, deren Programm 
keinen Hinweis auf das Schicksal eines englischen Predigers bot.17

Ephraim verwandelte Primrose in einen Pfarrer namens Worthy und über
nahm die Namen George und Moses aus Goldsmiths Roman. Er änderte die 
Namen der Töchter Olivia und Sophie zu Sara und Jenny, aus Thornhill wurde 
Maskwell. Er reduzierte die Handlung, skizzierte sie in den traditionellen fünf 
Akten und folgte den sogenannten aristotelischen Einheiten von Ort, Zeit und 
Handlung. Der Ort, der hier zur primären Bühne wird, ist weder Wakefield noch 
der vom Prediger ersehnte Platz am Kamin. Stattdessen ist der Schauplatz das Ge
fängnis, vor allem Worthys Zelle. Hier können im Dialog und in der Erinnerung 
die vergangenen Ereignisse Revue passieren. „Seit drey Jahren hat stets ein Un
glück das andere verdrängt“, bemerkt Worthy und zählt diese Ereignisse auf: 
„Ach Gott! wie schrecklich ist mein Schicksal!“18 Und in diesem Raum kommt es 
schließlich auch zum glücklichen Ende. Von einem Dorf, einer Kirche, einer Land
schaft wird nichts gezeigt. Die gepriesene Idylle, in der auch der Verlust ertragbar 
werden könnte, ist nicht mehr gegeben.

Ephraims Stück wurde nach diesen Aufführungen nie wieder gezeigt; das 
Buch selbst geriet in Vergessenheit. Dabei waren die Drucklegung und Auffüh
rung selbst eigentlich bereits eine kleine Sensation. Es war das erste deutschspra
chige Drama, das ein jüdischer Autor veröffentlichte und das darüber hinaus 
auch inszeniert wurde. Damit wurde Ephraim indirekt der Wegbereiter für an
dere jüdische Autoren in Berlin wie Ludwig Robert oder Michael Beer, die aller
dings erst zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts folgen sollten.

3 Die Unsterblichkeit der Seele
Ein Gefängnis ist kein trautes Heim, und dort ist auch keine Möglichkeit des „wan
dering“ gegeben. Im Gefängnis muss der Körper zum Stillstand kommen, wenn 
auch gerade dieser Ort ein Ort des Fragenstellens werden kann. Ephraims Worthy 
trägt anders als Primrose nicht mehr die Bescheidenheit im Namen, sondern sei
nen – dürfen wir annehmen – moralischen Wert. Worthy ist wertvoll. In diesem 
engen Raum versammeln sich nach und nach nicht nur seine Familienmitglieder, 

�� Zu den Aufführungen des Stückes siehe Liliane Weissberg: „Cela seul est deja un crimme 
quʼun Juif prétend avoir du Patriotisme“. Leben und Werk des Kaufmanns, Schriftstellers und 
Geheimagenten Benjamin Veitel Ephraim. In: Benjamin Veitel Ephraim. Kaufmann, Schriftsteller, 
Geheimagent. Hg. von ders. Berlin, Boston 2021, S. 1‒128, hier S. 41‒48.
�� Benjamin Veitel Ephraim: Worthy. In: Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 233‒271, hier S. 252.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 113



sondern auch Maskwell, sein Diener, den ein schlechtes Gewissen plagt, ein Gefan
gener, der durch Worthys Ausführungen sein Leben ändern möchte, der reiche 
Lord. Die Gefängniszelle wird zum Beichtraum, zur Kanzel, aber auch zum Ort, an 
dem alle Handlungsfäden letztendlich zusammenkommen.

Der Autor dieses deutschen Dramas um einen anglikanischen Landprediger 
ist allerdings ein Berliner, der kein preußischer Bürger ist. Ephraim ist Jude und 
Sohn eines bekannten Hoffaktors. Er besitzt einen Schutzbrief, der ihm den Auf
enthalt in Berlin ermöglicht, und wohnt im großzügigen Ephraim-Palais, das sein 
Vater erbaut hatte, aber er hat keinerlei staatsbürgerliche Rechte. Diese sollte er 
auch niemals erhalten, denn Ephraim starb 1811, d. h. ein Jahr vor der Emanzipa
tion der preußischen Juden. Für diese Emanzipation hatte er sich auch eingesetzt; 
Ephraim schrieb einen Aufsatz, der ihre Bedingungen umschreiben wollte, der 
1806 veröffentlicht wurde – kurz vor dem Einmarsch der napoleonischen Trup
pen in Berlin. Zu dieser Zeit hatte er bereits erfahren, welche Freiheiten für 
Juden möglich waren, denn er hielt sich nicht nur in den Niederlanden auf, son
dern sandte zwischen 1790 und 1791 auch Berichte aus dem revolutionären Paris 
an seinen König, Friedrich Wilhelm II., als dessen Geheimagent. Ab 1791 erlangten 
die jüdischen Gemeinden Frankreichs ihre Bürgerrechte, und 1806, kurz vor der 
Publikation seines eigenen Aufsatzes zur Stellung der Juden in Preußen, stellte 
Napoleon die jüdische Religionsgemeinschaft der katholischen Kirche gleich. In 
seinem frühen Drama ist jedoch nicht von Juden die Rede, nur von einem engli
schen Pfarrer. Indem Ephraim diesen jedoch ausschließlich im Gefängnisraum 
zeigt, verwandelt er Primrose in einen Worthy, der keinem wandernden, ewigen 
Juden gleicht, und den er ortsmäßig festhalten kann – wenn auch nur im Kerker.

Bereits Primrose hegt den Wunsch, auch im Gefängnis Gutes zu tun. Die Gefan
genen sollen eines besseren Lebens belehrt und auf dem rechten Weg gebracht 
werden. Dies gelingt nun Worthy, der damit zumindest symbolisch seine Familie 
erweitert und ein beispielhaftes Benehmen zeigt, das Tugend lehrt. So wird nicht 
nur ein gefangener Betrüger reumütig, sondern auch der Diener Maskwell, der 
sich von ihm abwenden will. Wie Primrose, so ist auch Worthy seiner inzwischen 
heimgekehrten Tochter Sara gegenüber nicht eigentlich streng. Diese wird lediglich 
von der eigenen Mutter zurechtgewiesen: „Du kannst nicht mehr. Lege die Arbeit 
aus den Händen. So gehts wenn man ins Laster verfallen. Gewissensangst und ein 
zerrütteter Körper sind die natürlichen Folgen des Lasters“, oder: „Eine unschuldig 
Verführte kann nur im Roman existiren“.19

Worthy glaubt an das Gute im Menschen und Worthys Glauben soll nicht als 
naiv empfunden werden. Sein Benehmen wird zwar von Maskwell belacht, aber 

�� Ebd., S. 240.

114 Liliane Weissberg



dies zeigt nur dessen negativen Charakter; alle anderen nehmen Worthy ernst; er 
ist „worthy“. Am deutlichsten drückt dies Rosalie aus, die hier die Rolle der Ara
bella Wilmot aus Goldsmiths Roman einnimmt. Ihre Bewunderung Worthys 
drückt sich nicht nur in der Verehrung seiner Person aus, sondern auch in der 
Neubewertung des Gefängnisraums: „Es ist kein Kerker. Es ist ein Tempel, der 
durch einen Heiligen eingeweiht worden“.20 Ihre Einschätzung der Familie wird 
immer wieder mit dem Raum in Beziehung gesetzt; so bleibt er „verehrenswerth, 
so lange diese tugendhafte Familie darinn schmachtet, und noch verehrenswer
ther ists, wann Sie nicht hier sind“.21 Und auch Worthy schätzt am Ende gerade 
diesen Raum hoch ein: „Dieser Ort hier wird wohl der feyerlichste zur Trauung 
seyn. ‒ Der heutige Tag sey zu einem jährlichen Fest gewidmet“.22

Es mag einem Heiligen zukommen, einen Feiertag zu erhalten, der nun aller
dings nicht nur der Familie und Familiengründung gewidmet ist, sondern auch der 
Errettung aus dem Unglück. Wer auch immer Urheber seines Unglücks war, die 
Strafe kam von Gott, und es war Gott, der sie ihm endlich und zum Ende erlassen 
hatte: „Gott! Der du mich gezüchtiget, und jetzt so wunderbar errettest, nimm diese 
Fülle meines Herzens, und die durch Freudethränen zerstückten Worte für ein 
schuldiges Dankopfer deines erretteten Knechts!“23 Und auch die Frau Worthys bit
tet mit „wahrer Reue“ um Vergebung.24 Aber dass alles sich zum Happy End wen
den kann, ist keinesfalls nur das Werk Gottes, das in diesem Kerker-Tempel be
grüßt wird. Es verdankt sich auch der Erkenntnis, dass der Lord tätig war „ohne 
Geräusche“,25 wie auch Rosalie und letztendlich auch die anderen Frauen den mo
ralischen Werten folgten, die man als eine Erkenntnis der Gleichheit verstehen 
kann. Denn: „Gleichheit ist der wahre Grundpfeiler der Liebe“.26 In diesem letzten 
Versöhnungsbild zeigt sich nicht zuletzt auch der Einfluss Lessings.

Die hier formulierten Werte sind durchaus solche, die auch Goldsmith vertre
ten könnte, würde er den Frauen weniger materielle Interessen und mehr Spiri
tualität zugestehen. Trotzdem muss es wohl anders wirken, wenn ein Autor wie 
Ephraim von Gleichheit schreibt, und nicht Goldsmith oder selbst Lessing. Eph
raim verändert seine Vorlage dabei auch ein wenig. Seine Hauptfigur bleibt ein 
englischer Prediger; er behält den Namen George für dessen ältesten Sohn bei, 
aber statt der romanhaften Namen Olivia und Sophie wählt er Sara und Jenny; 

�� Ebd., S. 254.
�� Ebd., S. 259.
�� Ebd., S. 270.
�� Ebd., S. 271.
�� Ebd., S. 270.
�� Ebd.
�� Ebd., S. 261.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 115



dies sind Namen, die durchaus auch bei Mitgliedern der jüdischen Gemeinde zu 
finden waren. Der Name Moses, den bereits der Sohn Primroses trug, bleibt erhal
ten. Auch Ephraims Moses zeigt sich als ein Schüler seines Vaters, der ihm ver
schiedene Aufträge gibt, die er zu erledigen hätte. Aber während Moses, wie viel
leicht zu erwarten, mit der Bibel in der Hand erscheint,27 zeigt sich George, der 
Weltreisende, auf eine andere Art belesen. Worthy fürchtet nicht, seinen „Com
paß“ zu verlieren, sucht aber gleichzeitig nach „Zerstreuung“ und greift nach 
dem Buch, das George liegenließ. Dabei entdeckt er die Schrift eines anderen 
Moses: Ueber die Unsterblichkeit der Seele (Abb. 4). „Schon recht, mein Sohn“, 
meint Worthy dabei:

Der Beweis sollte keinem mehr, als dem Kriegsmann obliegen. – Und dieser Sokrates konnte 
in den letzten Augenblicken, mit dem Giftbecher in der Hand, diesem tiefsinnigen Schluße 
geruhig anhängen, die Gründe genau erwägen, und ich – aber auch hatte er nur für sich zu 
leiden. Weit stärker empfinden wir, wann wir uns in das Leiden anderer versetzen, und in 
welcher andrer? O! meine Kinder.28

Worthy entdeckt hier kein Buch über die Belohnung im Jenseits, auf das der 
Landprediger Primrose noch vertraute,29 sondern eine Abhandlung über die Un
sterblichkeit der Seele. Es ist Platons Dialog Phaedon, der in einer deutschen Fas
sung mit diesem Untertitel 1767 bei Nicolai in Berlin erschienen war.30

Der Autor dieses Buches ist Moses Mendelssohn, der nicht nur Lessings 
Freund war, sondern auch ein ehemaliger Lehrer Ephraims. Mendelssohn lässt in 
diesem Buch Sokrates selbst zu Worte kommen, und der griechische Philosoph 
denkt über sein Schicksal nicht nur in deutscher Sprache, sondern auch im Sinne 
der Aufklärung nach. Er befindet sich im Kerker und hat sein Todesurteil erhal
ten. Soll er es akzeptieren?

Ephraim ersetzt mit dem Hinweis auf Mendelssohns Schrift Primroses Vertrauen 
auf eine Belohnung im Jenseits durch die grundsätzliche Überlegung, wie dieses Jen
seits aussehen und ob es ein spirituelles Weiterleben geben kann. Der christliche 
Himmel ist gestrichen, aber es gibt auch keinen Dialog zwischen Gläubigen und Un
gläubigen, Christen und Juden. Der Prediger greift nach einem Buch, das von einem 
jüdischen Autor verfasst ist. Dort soll ein griechischer Philosoph der Antike eine Ant
wort finden, die sich an Christen wie Juden richten kann. Auch dies ist vielleicht ein 
Versuch, Gleichheit herzustellen; Lessings dramatisches Gedicht zu diesem Thema, 

�� Ebd., S. 237.
�� Ebd., S. 264.
�� Siehe dazu auch Preston (Anm. 13).
�� Moses Mendelssohn: Phaedon oder über die Unsterblichkeit der Seele in drey Gesprächen. 
Berlin, Stettin 1767.

116 Liliane Weissberg



Nathan der Weise, war noch nicht erschienen; es wurde erst 1779 publiziert und 1783 
ebenfalls von der Döbbelinschen Theatertruppe in Berlin uraufgeführt.

Aber Ephraim ist nicht nur an dem Text und Inhalt des Buches, nach dem 
Worthy greift, interessiert. Er scheint besonders auch von dem Bild geleitet, das ihm 
voransteht. Das Frontispiz stammt von Ludwig Meil und geht wahrscheinlich auf 
eine Idee Mendelssohns zurück, der sich bei dem Entwurf seiner Buchillustrationen 
immer beteiligen wollte. Meil zeigt Sokrates im Kerker sitzend, er stützt nachdenklich 
den Kopf mit der Hand auf und betrachtet einen Totenkopf, der sich auf dem Tisch 
befindet, und auf dem Totenkopf ist nun kein Schmetterling, sondern ein Vogel als 
Zeichen der Psyche platziert. Das Spiel von Licht und Schatten im Kerker erinnert 
auch an Platons Höhlengleichnis. Sokratesʼ Schicksal scheint bis zum Ende selbstbe
stimmt. Bei Meil hängen die Ketten an der Wand des Kerkers, aber sie halten Sokra
tes nicht fest. Sokrates wurde zwar verhaftet und verurteilt, aber er bleibt letztend
lich freiwillig im Kerker; er fügt sich seinem Schicksal, doch wählt er sein Ende 

Abb. 4: Moses Mendelssohn: Phaedon oder über die Unsterblichkeit der Seele in drey Gesprächen. 
Berlin, Stettin: Friedrich Nicolai 1767. Frontispiz von Ludwig Meil. Privatbesitz.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 117



Abb. 5: Albrecht Dürer: Heiliger Hieronymus im Gehäus. Saint Jerome in His Study. Kupferstich 1514. 
© Washington, National Gallery of Art, Rosenwald Collection 1943.3.3524, accession number 1949.1.11. 
Public domain: https://www.nga.gov/collection/art-object-page.35095.html.

118 Liliane Weissberg

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.35095.html


selbst: Er entscheidet über sein Leben und über seinen Tod. Sokrates geht nicht nur 
Worthy voraus, Meils Illustration bildet eine Art Bühnenbild für Ephraims Drama. 
Durch diesen Vergleich wird Worthy als Philosoph aufgewertet, aber auch Sokrates 
aktualisiert und zur zentralen Figur einer empfindsamen Geschichte. Letztendlich 
geht es nicht um den versuchten Selbstmord Saras, sondern den geglückten Selbst
mord des Sokrates, der sich seine politische Freiheit und Integrität erhalten will. Für 
Goldsmiths Primrose steht das Kaminzimmer im Zentrum der Familie; bei Ephraims 
Worthy wird das Gefängnis zum Zentrum der Lebensentscheidung des Individuums.

Dabei zeigt Meils Bild des antiken griechischen Philosophen durchaus auch 
Referenzen zur christlichen Ikonographie. Der kontemplative Gefangene gleicht 
einem Mönch, der sich der Einsamkeit widmet, den Totenkopf als Memento mori 
betrachtet und dem Gedanken der irdischen Vergänglichkeit jenen der Unsterb
lichkeit der Seele entgegensetzt. Die Darstellung ähnelt auch jenen des heiligen 
Hieronymus, der nicht in den Kerker verbannt ist, sondern die Einsamkeit seines 
Studierzimmers sucht, um nun in christlicher Tradition einen Weg zu Gott zu fin
den. Hieronymus übersetzte die Bibel aus dem Hebräischen und entwarf eine Mo
rallehre. Auch seine Darstellung wird oft, wie die Albrecht Dürers, mit einem To
tenschädel als Memento mori begleitet (Abb. 5). In Dürers Bild des Kirchenvaters 
geht es allerdings um eine bestimmte Unsterblichkeit: den Tod und die Auferste
hung Jesu Christi, die durch die perspektivische Verbindung von Totenkopf und 
Kreuz bestimmt wird. Meil stellt Sokrates als einen ent-christlichten Hieronymus 
dar. Doch auch bei Worthy treten die Personen letztendlich aus dem Kerker hin
aus und bilden einen neuen Sozialverbund. Der feste Ort ist verlassen, eine Uto
pie wird entworfen.

4 Die jüdische Autorschaft
Geht es in Ephraims Stück dabei um ein jüdisches Heim? Der Autor selbst gibt 
keine direkte Auskunft, aber es sind die Rezensenten seines Dramas, die sein Stück 
genauer lokalisieren wollen. Ephraim veröffentlichte Worthy, ohne seinen Namen 
anzugeben, aber die Autorschaft des Buches wurde nicht zuletzt durch die Berliner 
Aufführung bekannt. Manche Kritiker wiesen deutlich auf ihn hin. Sie spielen auf 
einen reichen Juden an und lesen das Stück als ein Drama eines Autors, der seine 
Erfahrungswelt repräsentiert. Und dies ist keineswegs positiv zu verstehen.

Zwei Rezensionen sind erhalten. Die erste, die in der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek erschien, bewahrt die Anonymität Ephraims, verweist auf Goldsmith 

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 119



als Vorbild des Stückes und beschreibt die dramatische Fassung als mittelmäßig.31

Die zweite Rezension fällt durch ihre Formulierungen deutlicher auf. Sie erschien 
im Berlinischen litterarischen Wochenblatt. Auch hier wird der Verfasser des Stü
ckes nicht beim Namen genannt, aber seine Identität wird deutlich umschrieben, 
da der Rezensent auf die Tätigkeit Ephraims und seiner Familie im Gold- und Sil
berhandel und Münzgeschäft hinweist:

Verbrämet durch rasende Personen, mit einigen Hirschfänger Stösen gezückten Dolchen, 
und durchwirckt mit prächtigen widernatürlichen Floskeln, als der Magnet will Eisen und 
keine Goldspeise. Feuer will brennendes Oel haben. Sind meine Seelenkräfte von Eisen? Ist 
mein Fleisch von Erz? – den Amerikanern werden goldene Bogen zugeschrieben, mit denen 
sie wider die Spanier zu Felde gezogen seyn sollen. Und bei allen diesen Verbrämungen von 
verschiedenem Metall, wodurch die Reden der handelnden Personen zwar gläntzend ge
macht worden, ist die Handlung selbst kalt, und der Schluß des Stücks so lendenlahm ge
worden, daß man die Gardine sinken siehet, ohne für irgend eine Person sich interessiret 
zu haben.32

Ephraim erscheint hier als ein literarischer Metallhändler, der Goldsmiths ländli
che Idylle und seine mitfühlsame Handlung zu einem schlecht kalkulierten In
strument schmiedet, das weder Werkzeug noch Waffe sein kann. Das, was er 
schreibt, ist vor allem keine Literatur. Hatte Ephraims Vater einst geholfen, den 
Siebenjährigen Krieg Friedrich des Großen mit minderwertigen Münzen zu finan
zieren, so vertreibt der Sohn hier ebenfalls Fälschungen. Diese Literatur ist nicht 
Gold, sondern nur glänzend verbrämtes Metall. Auf der Bühne zeigt sich die Spra
che als kaltes Eisen und falscher Schein, aber auch der Autor gibt sich hier für 
jemanden aus, der er nicht sein kann. Dass er kein Engländer ist, ist offen
sichtlich, aber er ist auch kein Preuße; er soll daher dorthin zurückkehren, wo 
man seine Art von falschem Gold zu schätzen weiß, nämlich in das Land der Ara
besken und des orientalischen Tands. So schließt die Besprechung:

Die jüdische Nation muß sich freuen, daß der Verfasser, vielleicht zu erst, den Psalter auf 
das Theater bringet. Je nun! sie möge sich freuen, und wenn sie zu Jerusalem wieder einzie
hen sollte, das Stück aus Erkenntlichkeit auf ihrer Bühne aufführen lassen. Darzu würde es 
wegen seiner asiatischen Floskeln, Träume, Gespenster und Donnerwetter gut genug seyn.33

Träume, Gespenster, Donnerwetter und ein Hymnenbuch? Der Psalter ist sicherlich 
in den Händen eines Predigers gut aufgehoben, aber die Träume, Gespenster und 

�� [Anonym:] Rezension in der Allgemeinen deutschen Bibliothek 29 (1776), S. 502 f.; abgedruckt 
in: Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 272.
�� [Anonym:] Rezension im Berlinischen litterarischen Wochenblatt 17 (27. April 1776), 260 f.; zit. 
nach Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 273.
�� Ebd.

120 Liliane Weissberg



das Donnerwetter verweisen nicht nur auf die ornamenthafte Handlung und auf 
eine Theatermaschinerie. Sie erscheinen auch in einem anderen Drama, das seinen 
Helden, mit einem Totenkopf in der Hand, über sein Schicksal nachdenken lässt. Er 
ist kein Sokrates, sondern ein dänischer Prinz, der auch im englischen Stück fremd 
erscheinen muss, William Shakespeares Hamlet. Und Ephraims Stück beginnt tat
sächlich mit einem Monolog Worthys, der an den Hamlets erinnert:

Versperrt, von der ganzen Welt verlassen; wo soll ich Hülfe finden? Der verworfenste Bett
ler kann am Kreutzwege durch zerlumpte Kleider und jammerndes Gewinsel unter Hunder
ten doch vielleicht einen zum Mitleid bewegen, aber ich ‒ ja gewiß ist mein Untergang un
vermeidlich, wann du nicht, allgütiger Gott, mir deine Gnade ‒ Gnade! Und womit hab ich 
sie verwirkt? Ich durchlaufe meinen ganzen Wandel, und wo finde ich das Verbrechen, wel
ches das, was ich jezt leide, verdiene? Doch vielleicht sind für mich dort oben bey dir die 
Belohnungen.34

Worthys Klage wendet sich hier an Gott, in Unkenntnis seiner eigenen Schuld 
und in der Hoffnung, noch Gnade zu erwirken. Während das Drama dieses Predi
gers eher in Jerusalem Eingang finden sollte, wurde Shakespeares dänischer 
Prinz inzwischen eingemeindet. Der junge Goethe verfasste bereits 1771 seinen 
Vortrag Zum Schäkespears Tag, und drei Jahre vor Ephraims Drama erschien Jo
hann Gottfried Herders Band Von deutscher Art und Kunst. Dies waren nicht nur 
Manifeste des Sturm und Drangs, sondern auch Versuche, Shakespeare als nordi
schen Autor und Gegenpol einer französischen Literatur einzugemeinden. Chris
toph Martin Wieland begann 1762 mit seiner Übersetzung der Dramen Shake
speares, und ab 1793 sollte sich auch August Wilhelm Schlegel an eine neue 
Hamlet-Übersetzung machen, die half, Shakespeare vollends zu einem deutschen 
Nationaldichter zu erklären. Seine literarischen Träume, Gespenster, Donnerwet
ter, von jeder Mittelmäßigkeit befreit, durften deutsch werden.

�� Ephraim: Worthy (Anm. 18), S. 234.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 121




	Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne
	1 „A Poor Deluded Wanderer“
	2 Der englische Roman und das Berliner Drama
	3 Die Unsterblichkeit der Seele
	4 Die jüdische Autorschaft


