
Jan-Dirk Müller 
Schildbürger, Lalen und Abderiten
Zum Wandel der Gesellschaftssatire zwischen 
16. und 18. Jahrhundert

1 Schildbürger, Lalen und Abderiten
Die Frühe Neuzeit ist fasziniert von der Narrensatire und mit ihr verwandten Er
zählungen von Schelmen oder sonstigen Außenseitern. Vor allem aus dem 15. und 
16. Jahrhundert sind so unterschiedliche Texte wie Sebastian Brants Narrenschiff, 
der anonyme Eulenspiegel, Erasmus’ Laus stultitiae, Thomas Murners Narrenbe
schwörung und Großer Lutherischer Narr, der Eccius dedolatus, Dedekinds und 
Scheits Grobianus, die ‚Volksbücher‘ von Claus Narr und Hans Clawert, u. v. a. 
mehr zu nennen, zu denen dann am Ende des Jahrhunderts die Schwankromane 
Lalebuch (1597)1 und Schiltbürgerbuch (1598)2 treten.

Wielands Geschichte der Abderiten3 ist ein später Nachzügler der beiden Letz
teren. Wie deren Protagonisten sind die Abderiten Narren, die ihr Gemeinwesen 
zugrunde richten. Demzufolge, was der Erzähler als seine „Meynung“ kundtut, ist 
der Roman allerdings nicht „eine Art von Satyre auf kleine Republiken“. Er habe 
die Abderiten nur so geschildert, wie sie waren; „und wenn es zutrift, daß sie je

Anmerkung: Aus Gesprächen mit Jörg Schönert weiß ich, wie lohnend es ist, die Frühe Neuzeit als 
Einheit zu sehen. So versuche ich, zwei Texte vom Ende des 16. Jahrhunderts vor dem Hintergrund 
des 18. zu sehen. Dabei kehre ich waghalsig zu meinen Jugendinteressen zurück, obwohl ich in der 
Wielandforschung der letzten Jahrzehnte ein Laie bin.

� Das Lalebuch. Nach dem Druck von 1597 mit den Abweichungen des Schiltbürgerbuchs von 
1598 und zwölf Holzschnitten von 1680. Hg. von Stefan Ertz. Stuttgart 1971; im Folgenden zitiert 
als L mit Seitenangabe.
� Die Schiltbürger. Mit einem Nachwort und einer Bibliographie von Günter Schmitz. Hildes
heim, New York 1973; im Folgenden zitiert als S mit Seitenangabe.
� Christoph Martin Wieland: Die Abderiten. Eine sehr wahrscheinliche Geschichte (1774). In: 
Wielands Werke. Historisch-Kritische Ausgabe. Bd. 11/1: Text. September 1773 bis Januar 1775. 
Bearb. von Klaus Manger und Tina Hartmann. Berlin, New York 2009, S. 156‒463. Vgl. auch: Ge
schichte der Abderiten von C.M. Wieland. Erster Theil, der das erste, zweyte und dritte Buch ent
hält. Neu umgearbeitete und vermehrte Ausgabe. Leipzig 1781. In: Wielands Werke. Historisch- 
Kritische Ausgabe. Bd. 16/1: Text. Februar 1781 bis Januar 1782. Bearb. von Klaus Manger. Berlin 
u. a. 2014, S. 177‒487. Diese Ausgaben werden im vorliegenden Beitrag wie folgt zitiert: die Fas
sung des Teutschen Merkur als A 1774, die Buchfassung als A 1781. Vgl. hierzu auch Klaus Manger: 
Geschichte der Abderiten. In: Wieland-Handbuch. Leben ‒ Werk ‒ Wirkung. Hg. von Jutta Heinz. 
Stuttgart 2008, S. 295‒305.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-005



manden ähnlich sehen, so hat vermuthlich Natur und Zufall Schuld daran“. Wie
land will eine „Geschichte“ schreiben, die die Abderiten so darstellt, wie sie nun 
einmal sind; nicht von ihm hänge es ab, „zu machen, daß die Abderiten keine Ab
deriten seyn sollten“. Er will einen „wiewohl geringen Beytrag zur Geschichte des 
menschlichen Verstandes“ schreiben.4 Das stellt die Abderiten in den Zusammen
hang seines sonstigen Romanœuvres und der anthropologischen Abhandlungen 
der 1770er Jahre. Ungeachtet der schwankhaften Begebenheiten, die er erzählt, 
will der Roman ernst genommen werden wie die Geschichte des Agathon, deren 
zweite Fassung wenige Jahre zuvor erschienen ist. Vor diesem Hintergrund ist die 
Geschichte der Abderiten trotz Wielands Warnung eine Satire und wird allgemein 
auch als solche aufgefasst.5 Die Abderiten stellen sich ausdrücklich in die Tradition 
der Schwankbücher vom Ende des 16. Jahrhunderts.6 Wieland beruft sich zwar auf 
die antike Überlieferung der Narrheit Abderas und der Abderiten, erkennt aber in 
ihr ein Motiv, das sich auch in der neueren Literatur findet: „Ein Abderitischer Ein
fall, ein Abderiten-Stückchen war bey diesen [den Griechen] ungefehr, was ein 
Schildbürger- oder bey den Helvetiern ein Lalleburger Streich ist“.7

Was die Abderiten mit dem Schiltbürgerbuch und dem Lalebuch verbindet, ist 
die verquere Logik, die das Verhalten der Protagonisten leitet. Es gibt zwar nicht 
allzu viele Berührungspunkte mit dem Stoff der schlichten Schwänke selbst. Doch 
lohnt es sich, Wielands Hinweisen zu folgen und nach Beziehungen zwischen den 
Werken des 16. und des 18. Jahrhunderts zu fragen und den sozialen und politi
schen Kontext zu untersuchen, in dem die Lalen (Schildbürger) einerseits und die 
Abderiten andererseits ihre Narrheit ausleben. Jedes Mal handelt es sich um Ge
meinwesen, die durch die Narrheit ihrer Bürger zu absurden Aktionen und 
schließlich in den Untergang getrieben werden. Die Rahmenbedingungen dieses 
Handelns aber unterscheiden sich erheblich, mithin auch die Stoßrichtung der 
Satire.

Wieland will keineswegs an die anspruchslosen Historien des 16. Jahrhun
derts anknüpfen, als deren Beispiele er die „schöne Melusine“ und den „kleinen 

� A 1774, S. 157. Die Bemerkung fehlt im Vorbericht A 1781 (S. 179), doch findet sich gleichfalls der 
Gedanke, dass sich die Geschichte der Abderiten an der ‚Natur‘ orientiert.
� Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Diss. München 
1969, behandelt auch die Abderiten. Als Satire war der Roman Zensurmaßnahmen ausgesetzt 
(S. 56), denn er stellt die „bürgerliche Gesellschaftsordnung“ in Verzerrung dar (S. 60). Klaus 
Manger: Dogmatismus und Kosmopolitismus im klassischen Weimar. Christoph Martin Wielands 
Geschichte der Abderiten. In: Wieland-Studien 11 (2021), S. 119‒135, nennt den Text auf S. 119 
„einen einzigartigen satirischen Roman von weltliterarischer Bedeutung“.
� Vgl. Werner Röcke: Schildbürger aus Abdera? Griechisch-antikes ‚Narrentheater‘, Sprichwort
wissen und das Schiltbürgerbuch von 1598. In: Daphnis 40 (2011), S. 665‒684.
� A 1774, S. 161; ähnlich A 1781, S. 184.

84 Jan-Dirk Müller



König Laurin“ nennt.8 Er steht eher in der Tradition der Narrensatire Sebastian 
Brants, Thomas Murners und Erasmus’ von Rotterdam Laus Stultitiae. In den der 
Erstpublikation folgenden Jahren beschäftigt sich Wieland intensiv mit Literatur 
des 15. und 16. Jahrhunderts, mit Sebastian Brants Narrenschiff, an das er, zusam
men mit Geiler von Kaysersberg, Hans Sachs und Fischart, im Teutschen Merkur
1776 erinnert – also genau in der Schaffenspause während der Arbeit an den Ab
deriten. So stellt sich in mehrfacher Hinsicht die Frage, was Wielands Satire, die 
keine Satire sein will, mit dem 16. Jahrhundert verbindet.

Die Satire verlangt, dass das verzerrt Dargestellte implizit oder explizit mit 
der Norm konfrontiert wird. Die Aktionen von Lalen, Schildbürgern oder Abderi
ten sind so närrisch, dass es keiner ausdrücklichen Korrektur bedarf. Allerdings 
ist die Charakteristik der Narrengemeinde ebenso wie die Folie, von der sich die 
Narrheit abhebt, in den Schwankromanen des 16. Jahrhunderts von der im 
18. Jahrhundert grundverschieden. Darin spiegelt sich der politische und soziale 
Prozess der Frühen Neuzeit. Das Lalebuch trägt das Erscheinungsdatum 1597, der 
älteste bekannte Druck des Schiltbürgerbuchs datiert von 1598. Die Frage der Prio
rität von Schiltbürgerbuch und Lalebuch ist umstritten.9 Die Argumente sind hier 
nicht zu wiederholen. Für die folgenden Überlegungen sind sie gleichgültig. Die 
beiden Texte sind, was den Kern der Schwänke betrifft, gleich.10 Schiltbürger- 
und Lalebuch handeln von einer kleinen Gemeinde, deren simple Bewohner 
elementare Regeln des Alltagsverständnisses und Alltagsverhaltens verletzen 
(z. B. ein Haus ohne Fenster bauen, Licht in Säcken transportieren, Salz säen und 
dgl.) und an der falsch interpretierten Wirklichkeit letztlich scheitern. Während 
aber das Schiltbürgerbuch sich damit begnügt, die närrischen Geschichten von 

� A 1774, S. 156; A 1781, S. 179 nennt stattdessen „die schöne Melusine“ und die „schaalsten aller 
Mährchen, der Dame D’Aunoy“.
� Für die Priorität des Letzteren plädiert Peter Honegger: Die Schiltbürgerchronik und ihr Ver
fasser Johann Fischart. Hamburg 1982; für die des Ersteren Stefan Ertz: Fischart und die Schilt
bürgerchronik. Untersuchungen zum Lale- und Schildbürgerbuch. 2 Bde. Köln 1989. Die Annahme 
der Autorschaft Fischarts für das Schiltbürgerbuch steht auf schwachen Füßen, zumal dieses 
nicht wie das Lalebuch im Verlag von Fischarts Schwager Jobin erschien, was ein mögliches Ar
gument für die Autorschaft wäre. Hinzu kommt, dass der Text gegenüber dem Lalebuch verderbt 
ist (unreiner Reim, Missverstehen eines Verbs). Das Lalebuch kann keinesfalls aus dem Druck 
des Schiltbürgerbuchs abgeleitet werden, aber es könnte wie dieses auf einer älteren Schwank
sammlung beruhen. Die Priorität ist aber gleichgültig, denn das Schiltbürgerbuch stimmt mit 
dem Bericht des Lalebuchs von der Herkunft der Narren überein, ebenso wie in der Schwank
reihe. Das Schiltbürgerbuch hat allerdings eine andere Einleitung, die den Bezug des Lalebuchs 
auf ‚Utopia‘ schwächt.
�� Abweichungen in Ertzʼ Ausgabe des Lalebuchs. Sie bestehen hauptsächlich im Austausch der 
Namen und einigen verderbten Reimen im Schiltbürgerbuch.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 85



den Schildbürgern in einem fiktionalen Nirgendwo anzusiedeln, verpflanzt die 
Vorrede des Lalebuchs Laleburg in die bekannte Welt. Beide Werke setzen ihren 
Gegenstand zu Utopia in Beziehung. Sie stellen damit weniger einen Bezug zum 
Text von Thomas Morus’ Utopia her als zu dessen Interpretation im 16. Jahrhun
dert als Entwurf einer verkehrten Welt.11

2 Schilda, Laleburg und Utopia
Das Schiltbürgerbuch geht gleich medias in res. Schon die „Vorrede an den Leser“ 
erzählt von der Narrheit der „Ausländischen frembden Schiltbürger“. Die Epi
theta ‚ausländisch‘, ‚fremd‘ markieren die Distanz dieser Welt zu der unsrigen.12

Von ihnen ist kaum etwas bekannt, da sie nicht dazu kamen „wegen anderer Cale
cutischen Geschäfte[ ]“, ihre Taten aufzuschreiben, und sie nur mündlich tradier
ten. Sie kommen aus einer Welt ohne Schrift, einer analphabetischen Welt. Dem 
„könig ex terra ignota [hat] von jhnen getreumet“. Der König ist ähnlich närrisch 
wie sie; er schickt seine einfältigsten Ratgeber als Kundschafter aus, nach den 
Schildbürgern zu forschen. Die Kundschafter müssen weit reisen. Sie ziehen 
„neben Utopia her“ und kommen endlich „zu Calacuten“ an.13 Die Schildbürger 
wohnen „hinder Kalecut/ in dem großmächtigen Königreich Misnopotania“. Die 
Boten stoßen dort auf Leute ähnlich „breiten verstands“ wie sie selber und wer
den sofort in einen Schildbürgerstreich verwickelt.

Das siedelt die Geschichte irgendwo ‚draußen‘, ‚weit weg‘ in einem närri
schen Land an. Es gibt ein Übermaß an Fiktionssignalen: „Calecut“, Chiffre für 
eine außereuropäische Welt, keine schriftliche Überlieferung, der König eines un
bekannten Landes, die Lokalisierung in „Misnopotamia“, dessen Name in einer 
dubiosen Etymologie erklärt wird.14 ‚Utopia‘ meint offenbar nicht das Land, das 

�� Erasmus’ Laus stultitiae war Thomas Morus, dem Verfasser der Utopia, gewidmet (9. Juni 
1508), was die untergründige Beziehung der Narrensatire zur Utopie dokumentiert.
�� S, Bl. A3r; im Abdruck der Vorrede in L, S. 151, 153; vgl. Stefan Ertz: Schilda und die Schildbür
ger. In: Wunderseltsame Geschichten. Interpretationen zu Schildbürger- und Lalebuch. Hg. von 
Werner Wunderlich. Göppingen 1983, S. 59‒87. Ertz weist die These zurück, das Schiltbürgerbuch 
sei eine Ortssatire.
�� Das verballhornte Kalkutta liegt fern im Osten, jenseits der christlichen Welt: ‚kalekutisch‘ 
bezeichnet z. B. im Triumphzug Kaiser Maximilians indigene Völker, die zum Reich der Habsbur
ger gehören.
�� Die Erklärung des Namens Misnopotami, „Als dann der Namen Misnopotami/ welcher Grie
chisch ist vnd einen Schwätzer (wie die Griechen gemeinlich sind/ doch nicht alle) heisset“ (S, 
S. 3), ist sekundär von den Lalen, d. h. von griech. lalein, ‚schwätzen‘, auf die Schildbürger über
tragen.

86 Jan-Dirk Müller



Thomas Morus als Gegenmodell zu den politischen Verhältnissen Europas ent
worfen hat.15 Es ist nicht mehr als eine Sigle für eine nicht-existierende, also er
fundene Welt. In dieser Welt sind die Schildbürger Narren vom ersten Augenblick 
an.

Das ist im Lalebuch16 anders, wo die Ortsangabe „Misnopotamia“ am Anfang 
durch „Utopia“ ersetzt ist und der Name Schildbürger regelmäßig durch „Lalebur
ger“. Hier ist der Name Utopia nicht ein bloßes Fiktionssignal, die Verbindung der 
Lalen zu Utopia ist enger. Utopia ist der Name eines Kaiserreichs, das Züge des 
Hl. Römischen Reichs deutscher Nation trägt. „Der Eyngang in diese Histori/ dar
innen vermeldet/ auß was Vrsachen vnd Anlaß solche beschrieben worden“, setzt 
überraschend ein: „Im Jahr von der Auffrichtung vnd Bestellung deß Großmächti
gen vnnd weitläufftigen Königreichs Vtopien“. In „Vthen“, der Hauptstadt von 
Utopia, findet unter dem Kaiser „Oudeis“ ein Reichstag statt, zu dem auch der Ich- 
Erzähler anreist.17 In der freien Zeit zwischen den Verhandlungen sieht er bei 
einer Erholungsreise auf einem See die Ruinen einer untergegangenen Stadt, von 
der er erfährt, dass sie Laleburg heißt. Deren Geschichte lässt er sich erzählen 
und erforscht sie dann weiter. Laleburg ist nur noch in Überresten an den Rän
dern der bekannten Welt zu finden und ist zugleich das radikale Gegenbild zu 
Utopia.

Der Rahmen des Lalebuchs bereitet also das Motiv der Binnenhandlung vor: 
dass das närrische Gemeinwesen Teil eines Kaiser-/Königreichs Utopia ist, wäh
rend es im Schiltbürgerbuch noch zu dem Phantasiereich Misnopotania gehört. 
Entgegen der Vorrede, die von der „Auffrichtung“ des Königreichs Utopia spricht, 
leben die Lalen schon unter der Herrschaft des „Keysers“ von Utopia. Sie lassen 
sich ihre Lebensweise (mithin ihre Narrheit) vom Kaiser sogar in einem parodier
ten Privileg verbriefen.18 Von Anfang an gehört Laleburg zu einem Reich mit 
einem Kaiser (König) an der Spitze, gewissermaßen in Deutschland um 1600 der 

�� Zum Verhältnis auch Jörg Jochen Berns: Der Weg von Amaurotum nach Laleburg. Unvorgreif
liche Gedanken zur Bedeutung der Utopia-Allusionen des Lalebuchs. In: Literatur und Kultur im 
deutschen Südwesten zwischen Renaissance und Aufklärung. Neue Studien Walter E. Schäfer 
zum 65. Geburtstag gewidmet. Hg. von Wilhelm Kühlmann. Amsterdam 1995, S. 149‒172; vgl. Wil
helm Voßkamp (Hg.): Utopieforschung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen Utopie. 3 Bde. 
Stuttgart 1982.
�� Vgl. Werner Wunderlich: „Unerhörte Geschichten“. Vom Ursprung des Straßburger Lalebuchs 
(1597) und seinen Folgen für die deutsche Literatur. In: Ders.: Wunderseltsame Geschichten 
(Anm. 12), S. 154‒173; Hans Trümpy: Die Hintergründe des Schwankbuchs von den Laleburgern. 
In: ebd., S. 88‒120.
�� L, S. 5.
�� L, S. 105 f. (Kap. 28).

Schildbürger, Lalen und Abderiten 87



‚normalen‘ politischen Organisationsform.19 Vor diesem Hintergrund sind sie Nar
ren; vor diesem Hintergrund gehen sie unter.

Die Vorgeschichte der Lalen20 gleicht der der Schildbürger. Sie sind aus dem 
alten Griechenland vertrieben und stammen von einem der sieben Weisen Meister 
ab. Eine solche noble Herkunft ist bis zu Wielands Abderiten von Bedeutung, denn 
damit wird Narrheit vor den Hintergrund angestammter Weisheit gestellt. Die 
Lalen waren hochangesehene Räte, Diplomaten, Administratoren bei Königen und 
Fürsten. In ihrer Hand lag die Regierung. Sie wurden anfangs von Fall zu Fall kon
sultiert, schließlich an den Hof der Könige und Fürsten gezogen, wo sie kompetent 
die Spitze des Regiments leiteten. Dafür mussten sie ihre Heimat verlassen. Dort 
aber verkam durch ihre Abwesenheit ihr Hauswesen. Ihre Frauen bewältigten die 
Wirtschaft allein nicht, die Dienstboten wurden aufsässig, männliche Aufsicht war 
unabdingbar. Die Frauen beschlossen deshalb, ihre Männer zurückzuholen. Die 
Lalen gaben ihren Frauen nach. Die Fürsten und Herren ließen sie ungern ziehen. 
Um aber zu vermeiden, dass die Großen der Welt sie erneut von ihren heimischen 
Pflichten abwarben, beschlossen die Lalen, sich künftig dumm zu stellen. Auf 
die Dauer wurde diese Dummheit ihnen zur zweiten Natur. Consuetudo altera 
natura:21 So kam es, dass sie nicht mehr anders konnten und all die närrischen 
Dinge taten, für die sie bekannt sind.

Man versteht diese lange Vorgeschichte nicht, solange man sie nicht auf die 
sozialgeschichtliche Situation der Zeit bezieht. Seit Mitte des 15. Jahrhunderts bil
det sich in den Fürstenstaaten oder den großen Städten eine Funktionselite22 aus, 
die durch ein Universitätsstudium (meist Jura), durch rhetorische Brillanz und 
Übung im Schriftverkehr, auch durch praktische Fertigkeiten in der Steueradmi

�� Berns (Anm. 15), S. 160. Auch die Institution Reichstag und die gelehrten Berater stützen diese 
Ähnlichkeit. Der Name des Staatsgebildes bei Morus wird also auf eine Monarchie übertragen 
und so um seine politische Pointe gebracht.
�� L, Kap. 1 bis 5. Die Schwänke von den Schildbürgern mögen älter sein; die Genealogie der 
Schildbürger, die mit der der Lalen übereinstimmt, stammt aus dem Lalebuch. Sie passt für die 
Schildbürger – im Gegensatz zu den Lalen – überhaupt nicht.
�� Ebd., S. 52 (auch in S).
�� Zur funktionalen Differenzierung der modernen Gesellschaft Niklas Luhmann: Gesellschafts
struktur und Semantik. Bd. 1. Frankfurt a. M. 1980. Vgl. statt vieler Einzelbeiträge Claudia Märtl: 
Herzog Ludwig der Reiche, Dr. Martin Mair und Eneas Silvius Piccolomini. In: Das Goldene Jahr
hundert der reichen Herzöge. Hg. von Franz Niehoff. Landshut 2014, S. 40‒54: „Kein Fürst, keine 
Stadt von einiger Bedeutung konnte es sich mehr leisten, auf die Dienste sprachlich geschulter 
und juristisch ausgebildeter Experten zu verzichten, um in den sich verdichtenden Beziehungen 
auf Reichsebene die eigenen Interessen zu wahren. [...] Nicht wenige von ihnen hatten sich im 
Laufe des Studiums [zumal in Italien] mit Inhalten und Ausdrucksformen des italienischen Hu
manismus vertraut gemacht und wandten diese Kenntnisse in ihrer Korrespondenz, auf Gesandt
schaftsreisen oder bei einer der zahlreichen politischen Versammlungen an“ (S. 43).

88 Jan-Dirk Müller



nistration, im Handel, Bergbau, Münzwesen usw. qualifiziert ist. In den Händen 
dieser Funktionselite liegt die Politik. Aus ihr stammen die weisen Ratgeber der 
Fürsten, sie sind tonangebend auf den Ständeversammlungen und bei diplomati
schen Zusammenkünften und drängen den Adel zeitweise zurück. Nebenbei ge
sagt, ist sie die Trägergruppe des Humanismus. Dieser Prozess weist auf eine 
wachsende funktionale Differenzierung der Gesellschaft in der Frühen Neuzeit.

Darauf spielt das Lalebuch in der Vorgeschichte an. Die neue politisch-soziale 
Organisation zerstört freilich die traditionale Lebensweise. Die Folgerung ist am
bivalent. Sieht man auf das Ende Laleburgs, dann ist der Verzicht auf diese Rolle 
jedenfalls keine Lösung.23 Die Lalen gehörten vor ihrem freiwilligen Verzicht die
ser Funktionselite des frühneuzeitlichen Fürstenstaats an. Es wird erzählt, wie sie 
vormals Stützen der monarchischen Ordnung waren, der sie auch noch angehö
ren, wenn sie sich zur Rückkehr in ihre angestammten Verhältnisse entschlossen 
haben. Aber der Versuch, diese wiederherzustellen, misslingt; er wird zum Desas
ter. Die Schwankromane kennen keinen Ausweg. Die Stadt, das Stadtbürgertum 
und eine kommunale Verfassung sind aus der Welt des Lalebuchs ausgeblendet; 
sie erscheinen in ihnen nur in seltsamer Verzerrung.24

Die Rückkehr nach Hause, in ein Ackerbürgerstädtchen, das Züge eines Dor
fes hat, ist – mit den Begriffen Niklas Luhmanns beschrieben – Rückfall in einen 
segmentären Vergesellschaftungstyp, ist Regression auf eine überwundene 
Stufe.25 Zunehmend werden die Lalen ‚Bawren‘ genannt; sie gerieren sich als 
„Bawrsleute [...] welche gemeinlich für simpele/ schlechte eynfaltige Leute gehal
ten werden“.26 Anfangs gibt es über der Familie so gut wie keine gesellschaftliche 
oder politische Organisation, sodass jeder hergelaufene Fremde an die Spitze der 
politischen Ordnung treten kann. Bei der Ankündigung, dass der Kaiser sie auf
sucht, geraten sie in Schrecken, weil sie fürchten, dass ihre „angelegte narrey“ 
entdeckt werde und sie wieder an Höfe abgeordnet werden. Sie suchen bei ihrer 
„alten hingelegten Weyßheitte rhat und hilffe“, indem sie einen reimenden 
Schweinehirten zum Schultheiß wählen, um so ihre Nichtverwendbarkeit in der 
staatlichen Ordnung zu beweisen.27

�� Ich sehe nicht, wie die „Lalen die Defizite der landesherrschaftlichen Gesellschaftsordnung 
[...] schonungslos bilanzieren“, eher im Gegenteil; vgl. Hans-Jürgen Bachorski: LalUtopia. Ein Ge
sellschaftsentwurf und sein Gegenbild. In: Weltbildwandel. Selbstdeutung und Fremderfahrung 
im Epochenübergang vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit. Hg. von dems. und Werner Röcke. 
Trier 1995, S. 289‒313, hier S. 293.
�� Insofern nimmt das Lalebuch die neuerliche Dominanz landesherrlicher Ordnung vorweg.
�� Luhmann (Anm. 22), S. 66.
�� L, S. 68; ab Kap. 24 durchweg.
�� Ebd., S. 68 f.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 89



Sie haben sich damit aus jedweder politischen Ordnung verabschiedet in ein 
Gemeinwesen ohne politische Struktur. Einzig das Staatsziel haben sie übernom
men und suchen es basisdemokratisch (indem sie sich dauernd versammeln) auf 
närrische Weise zu verwirklichen. Es ist der ‚gemeine Nutzen‘. Der gemeine Nutzen 
ist das erklärte Staatsziel kommunaler Verfassungen im 16. Jahrhundert.28 Es wird 
in der Geschichte der Lalen schonungslos destruiert.29 In ihrer Gesellschaftsform 
ist es unmöglich, das selbstgesetzte Staatsziel zu erreichen. Deshalb ist das Lalebuch
kein Plädoyer für die „kleinen überschaubaren Gemeinschaften“,30 sondern im Ge
genteil die Verabschiedung dieses Modells. Die kommunalen Gemeinschaften sind 
unfähig, ihre eigenen Normen zu erfüllen. Elemente stadtbürgerlicher Strukturen 
erscheinen in satirischer Verzerrung. Gegenbild ist der funktionierende Fürsten
staat.31

Rückkehr ist nur um den Preis der Regression möglich. Die Dummheit erhält 
Verfassungsrang, wenn sich die Lalen ihre Dummheit vom Kaiser verbriefen las
sen. Der Rückkehr zur Familie zuliebe werden alle Fähigkeiten, denen sie ihren 
Aufstieg bei Hof verdankten, verleugnet. Die Folge ist der Untergang ihres Gemein
wesens und die Zerstreuung der Narrheit in die Diaspora der Welt: „doch ist jhr 
Thorheit vnd Narrey (welche das beste) vbergeblieben/ vnnd vielleicht mir vnnd 
dir auch ein guter theil darvon worden. Wer weist obs nicht wahr ist?“32 Die Lalen 
sind nicht einfach dumm, sie sind hoffnungslos rückwärtsgewandt. Das bestätigt 
sich von anderer Seite, wenn ihre Geschichte anlässlich eines Reichstags von Utopia 
aufgezeichnet wird. Zu diesem Zeitpunkt ist Laleburg längst untergegangen. Seine 
Ruinen ragen aber noch in die neue Zeit hinein, das Reich Utopia. Die Geschichte 
der Lalen ist also eingespannt zwischen dem Aufbruch in die Moderne durch eine 
neue Funktionselite und deren noch ausstehende Vollendung, der Zeit der „Auff
richtung vnd Bestellung deß Großmächtigen vnd weitläufftigen Königreichs Vto
pien“.33 Die Satire richtet sich gegen die Verweigerung der Moderne.

�� Siehe Winfried Schulze: Vom Gemeinen Nutz zum Eigennutz. In: HZ 243 (1986), S. 591‒626.
�� Bachorski (Anm. 23), S. 294‒299, beschreibt, dass der ‚gemeine Nutzen‘ zentral für die Ord
nungsvorstellungen im politischen Denken des 16. Jahrhunderts ist: Er zeigt (S. 303‒307), dass 
auch die Lalen sich bei ihren närrischen Beschlüssen auf den gemeinen Nutzen berufen, aber de 
facto ihn zerstören.
�� Ebd., S. 293.
�� Trümpy (Anm. 16), S. 100‒102, bringt das Lalebuch mit den demokratiekritischen Thesen Jean 
Bodins zusammen: die Meinung der Menge produziere Unsinn. Entsprechend spielt die Stadt als 
Sozialverband im Lalebuch keine Rolle. Trümpys Parallelen zu Bodins Ausführungen zur Demo
kratie wäre nachzugehen.
�� L, S. 139. Dieser Schlussabschnitt des Lalebuchs fehlt übrigens im Schiltbürgerbuch.
�� Dagegen sind die Parallelen zu inhaltlichen Aussagen der Utopia, die Berns (Anm. 15), S. 164‒ 
167, aufführt, eher vage. Sie beachten nicht die Unterschiede des politischen Systems.

90 Jan-Dirk Müller



3 Abdera – das thrazische Athen
Gut anderthalb Jahrhunderte später hat sich die Situation gründlich gewandelt. 
Zwar herrscht noch der absolutistische Fürstenstaat, dessen System Wieland we
nige Jahre zuvor im Goldenen Spiegel analysiert hatte, aber das Modell politischer 
Diskussion ist jetzt die Republik. Vom Agathon bis zum Aristipp bewegen sich 
Wielands Helden im Umkreis der antiken Poleis, in denen das Problem der Selbst
findung des Individuums in der Auseinandersetzung mit der Gesellschaft abge
handelt wird. Wielands Haltung zur Republik ist nicht unkritisch. In der Republik 
wirken sich die Schwächen der menschlichen Natur nur weniger direkt aus als 
durch die Launen eines absoluten Monarchen. Das antagonistische Intrigenge
flecht ist komplexer, aber gleichfalls verderbenbringend. Insofern fügt sich die 
Geschichte der Abderiten in Wielands lebenslange Auseinandersetzung mit den 
Unzulänglichkeiten jeder Staats- und Gesellschaftsform ein. Wieland gibt der 
Narrheit der Abderiten eine anthropologische Wende. In diesem Sinne ist die An
kündigung des Titels – „eine sehr wahrscheinliche Geschichte“ – mehr als ein iro
nisches Fiktionssignal, denn es geht um „Albernheiten und Narrheiten des ganzen 
Menschengeschlechts“, nicht um schwankhafte Erzählungen bornierter Bauern.

Die Abderiten haben – trotz Wielands Anspielung in der Vorbemerkung – auf 
den ersten Blick nur eine oberflächliche Ähnlichkeit mit den Lalen und Schildbür
gern. Vergleichbar ist die schildbürgerhafte Logik, z. B. die Planung eines Brun
nens ohne zureichende Wasserzufuhr34 oder die Feststellung der Identität einer 
Person durch den Vergleich mit einer Statue, die sie angeblich darstellt: Euripides 
ist nur Euripides, wenn er seinem in Abdera aufgestellten Bild gleicht.35 Auch der 
Prozess um des Esels Schatten und die Auseinandersetzung über die Frösche der 
Latona bieten für diese Logik zahlreiche Anlässe. Aber dergleichen schwankhafte 
Begebenheiten sind nur Begleiterscheinungen des zentralen Problems.

Der Roman beginnt Anfang März 1774 in Lieferungen im Teutschen Merkur zu erscheinen. Diese 
ersten Kapitel sind ein reiner Demokrit-Roman: der Philosoph gegen seine rückständigen Mitbür
ger. Eine erste Fortsetzung (Kap. 14) mit einem Anschlag auf Demokrits Vermögen und dessen 
Vereitelung durch Hippokrates erscheint Anfang Mai 1774. Eine zweite Fortsetzung, „Zweyter 
Theil“ überschrieben, die nur ein Kapitel enthält, das die Aufführung der Andromeda des Euripi
des, den Prozess um des Esels Schatten und das Ende Abderas durch die Frösche der Latona an
kündigt, folgt Mitte September 1774.

�� A 1774, S. 163.
�� A 1774, S. 299‒301; A 1781, S. 318‒320.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 91



Dann folgt eine Unterbrechung bis Ende Juli 1778. Der Neuansatz beginnt wieder mit dem 
„Zweyten Theyl“, und zwar mit einer neuen Adresse „An den Leser“, die an die Stelle des den 
zweiten Teil einleitenden Kapitels mit den Ankündigungen treten soll und an das 14. Kapitel des 
Demokrit-Romans anschließt. Es sind überleitende Kapitel von Hippokrates zum Theater in Ab
dera (Kap. 15 und 16), fortgesetzt Ende August bis Jahresende mit Kapitel 17 bis 26 über Euripides 
und Abdera. Als „Anhang“ erscheint ab Januar/Februar 1779 bis Ende Juni 1779 der Prozess über 
des Esels Schatten. Ende August/Anfang September bis Ende Oktober 1780 folgt „Das lezte Kapitel 
der Abderiten“ in zwei Teilen; es handelt über den Streit um die Frösche der Latona und das 
Ende Abderas. 

1781 veröffentlicht Wieland dann den ganzen Roman. Erst diese Buchausgabe hat zwei Teile 
mit fünf Büchern mit den Themen: die Abderiten und Demokrit, die Abderiten und Hippokrates, 
die Abderiten und Euripides, der Prozess um des Esels Schatten und der Streit um die Frösche 
der Latona. Damit erhält der Roman eine neue Struktur. Der ursprüngliche Text ist anders geglie
dert. Vor allem die Abschnitte über Hippokrates und die Frösche der Latona sind zu selbständi
gen Büchern aufgewertet. Der Text ist z. T. ausgeweitet. Mit dieser neuen Struktur ist eine Verän
derung der Konzeption verbunden.

Wielands Abderiten dürften wie die Lalen von ihrer Herkunft eigentlich keine 
Narren sein. Wieland entwirft, auf Basis antiker Quellen, eine analoge Ge
schichtskonstruktion wie das Lalebuch. Auch Abdera hat eine Vorgeschichte. 
Historisch leitet sich die Stadt von Athen her. Abdera liegt zwar im barbari
schen Thrazien, ist aber eine Pflanzstadt des ionischen Teos,36 das seinerseits 
eine „Atheniensische Colonie“ ist. In Jonien ist, Wieland zufolge, die athenische 
Kultur noch einmal gesteigert. Nach Thrazien transferiert, schlägt diese Kultur 
aber um, die Abderiten verlieren den „Charakter eines geistreichen Volkes“:37

„Nicht daß sie ihre vormalige Lebhaftigkeit ganz verlohren, oder sich in Schöpse 
verwandelt hätten […]. Ihre Lebhaftigkeit nahm nur eine wunderliche Wendung; 
und ihre Einbildung gewann einen so grossen Vorsprung über ihre Vernunft, daß 
es dieser niemals wieder möglich war, sie einzuholen“.38 Abdera will das thrazische 
Athen sein, das alle Vorzüge griechischer Zivilisation hat, aber die Nachahmung 
gerät zur Übertreibung und letztlich Karikatur Athens – in der Bauweise, in der 
bildenden Kunst, im Theater, im Philosophieren, im Denken der tonangebenden 
Schichten.

Dem Gegensatz Athen – Abdera entspricht im Lalebuch der Gegensatz 
Vthen – Laleburg. Die Ruinen von Laleburg liegen in der Nähe von Vthen, der 

�� Die ältere Geschichte von Abdera lässt Wieland beiseite; vgl. Hermann Bausinger: [Art.] Ab
dera. In: Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Er
zählforschung. Bd. 1: A–ba. Hg. von Lotte Baumann. Berlin 1977, Sp. 10 f.; siehe auch Röcke: 
Schildbürger aus Abdera? (Anm. 6), S. 668 f. und S. 672‒674.
�� A 1774, S. 161; A 1781, S. 183.
�� A 1774, S. 161.

92 Jan-Dirk Müller



Hauptstadt von Utopia. Die Regression der Lalen steht in gegenbildlichem Bezug 
zu Utopia.39 Bei Abdera ist das Gegenbild nicht Utopia mit der Hauptstadt Vthen, 
sondern eine wirkliche republikanisch verfasste Stadtgemeinde, Athen.40 Das ent
spricht Wielands generellem Misstrauen gegen utopische Entwürfe.41 De facto 
weckt der Name Athen aber utopieähnliche Assoziationen. Athen steht in Wie
lands intellektuellem Kosmos für die höchste kulturelle Verfeinerung der Mensch
heit, für Urbanität, Blüte von Kunst und Wissenschaften, für eine gebildete Gesell
schaft. Abdera ist die Verfallsform der vollkommensten Gestalt, zu der sich 
menschliche Gesellschaft je entwickelt hat.

Athen ist Vorbild auch für die eigene Kultur. Die Verpflanzung athenischer 
Kultur in eine barbarische Umgebung spiegelt den Akkulturationsprozess 
Deutschlands. Das thrazische Athen hat insofern ähnliche Voraussetzungen wie 
eine mitteleuropäische Stadt, in die das klassische Muster verpflanzt werden soll. 
Auch hier kann die Nachahmung zur Karikatur führen. Es genügt nicht, das be
wunderte Vorbild oberflächlich nachzuahmen und im Übrigen in dumpfen, über
ständigen Traditionen zu verharren; es muss auch mit dessen Geist gefüllt 
werden.

Die entscheidende Differenz der Vorgeschichte gegenüber den Schwankroma
nen ist der Unterschied der politischen Systeme. Die politische Ordnung, deren 
Teil Abdera ist und an der sie gemessen wird, ist nicht mehr die Monarchie, son
dern die Stadt. Narrheit ist nicht mehr Regression in eine bäuerliche Welt und 
eine segmentär vorstaatliche Gesellschaftsform, sondern Entartung eines komple
xen Gesellschaftsgebildes. Maßstab Abderas ist die Städtelandschaft des klassi
schen Griechenlands. Entsprechend ist die abderitische Gesellschaft wie in einer 
wohleingerichteten Stadt funktional ausdifferenziert. Abdera hat zahlreiche 
rechtliche, religiöse, gesellschaftliche und administrative Institutionen. Die Funk
tionsdifferenzierung wird nicht rückgängig gemacht, indem die Abderiten wie 
die Lalen und Schildbürger in ihre bäuerliche Umgebung zurückkehren. Abdera 
ist keine Ackerbürgerstadt und kein besseres Dorf, sondern ein sozial reich ge
gliedertes Gemeinwesen mit Gelehrten, Priestern, einer akademisch ausgebilde
ten Funktionselite, prächtigen Gebäuden sowie einer lebendigen Musik- und 
Theaterszene. Abdera beansprucht, alle Vorzüge Athens zu vereinen, glaubt auf 
der Höhe der Zeit zu sein, doch ist es Produkt einer Fehlentwicklung.

�� Werner Röcke: Fiktionale Literatur und literarischer Markt. Schwankliteratur und Prosaro
man. In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegen
wart. Bd. 1: Die Literatur im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Hg. von dems. und Marina 
Münkler. München 2004, S. 463–506, hier S. 497, spricht von einer Anti-Utopie.
�� Ertz (Anm. 1), S. 5, vermutet in Vthen eine Anspielung auf Athen.
�� A 1774, S. 160.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 93



4 Dysfunktionale und stecken gebliebene 
Ausdifferenzierung

Die Ämter sind durchweg funktionswidrig besetzt. Die Fehlentwicklung lässt sich 
in die Anfänge Abderas zurückverfolgen: Vorzeiten war der „Nomophylax, oder 
Beschirmer der Gesetze, (eine der obersten Magistratspersonen), zugleich Vorsin
ger bey den gottesdienstlichen Chören, und Oberaufseher über das Musikwe
sen“.42 Als die Zeiten sich ändern, die Aufgaben sich differenzieren, wird ein Nomo
phylax gewählt, der zwar „die Gesetze ganz leidlich beschirmte, aber entweder 
schlecht sang, oder gar nichts von der Musik verstund“. Daher beschließt man:

‚Der beste Sänger aus Abdera sollte hinfür allzeit auch Nomophylax seyn‘; und dabey blieb es, 
solang Abdera stund. Daß der Nomophylax und der Vorsänger zwo verschiedene Personen 
seyn könnten, war in zwanzig öffentlichen Berathschlagungen keiner Seele eingefallen.43

So dominiert die Musik alles: „Ihre Sittenlehre und Politik, ihre Theologie und 
Kosmologie war auf musikalische Grundsätze gebaut; ja, ihre Ärzte heilten sogar 
die Krankheiten durch Tonarten und Melodien“. Die Verkehrtheit wird zusam
mengefasst in dem Satz, „daß man alle ernsthaften Dinge lustig, und alle lustigen 
Sachen ernsthaft behandeln müsse“. Das bedeutet nicht nur, dass den Abderiten, 
wie es heißt, der „Geschmack“ fehlt, sondern alles aus dem Lot gerät.44

Abdera steht für eine Fehlentwicklung der frühen Moderne. Es zeigt, dass 
funktionale Differenzierung und zivilisatorischer Fortschritt vielleicht eine not
wendige, keineswegs aber eine hinreichende Bedingung für ein funktionierendes 
Gemeinwesen sind. Abdera steht für die Pseudo-Vernunft eines solchen Gemein
wesens. Alle arbeiten nur auf eigene Rechnung, ohne Rücksicht auf die anderen. 
Es gibt eine komplizierte Verfassung mit zahlreichen, unterschiedlich besetzten 
Rats- und Entscheidungsgremien mit unterschiedlichen Kompetenzen, es gibt 
Ratsherren, Zunftvertreter, Priester, Rechtskundige, Ärzte, Gelehrte, Philosophen 
und Dichter, aber ihre berufliche Qualifikation bewährt sich in aberwitzigen Ar
gumentationen. Es gibt eine tonangebende Gesellschaft, in der vor allem die 
Damen das große Wort führen, es gibt einen Ton gebildeter Konversation, aber 
sie ist Geschwätz. Im Prozess um des Esels Schatten kommen mit dem ganzen 
Instrumentarium der Kasuistik vertraute Anwälte – Wieland nennt sie Sykophan
ten – zu Wort. Im religionspolitischen Streit über die Frösche der Latona gibt es 
ebenso scharfsinnige wie absurde philosophische und theologische Argumente 

�� A 1774, S. 165 f.
�� Ebd., S. 166.
�� Ebd., S. 166 f.

94 Jan-Dirk Müller



auf beiden Seiten. Aber all das ändert nichts daran, dass das Resultat der Beratun
gen und Beschlüsse immer nur ein abderitisches, nämlich ein närrisches und wi
dersinniges ist.

Diese athenisch dekorierte Kultur erscheint deshalb als dumpfe Reaktion. Die 
Lalen verweigern sich der Moderne. Die Abderiten, das thrazische Athen, glauben 
an der Spitze moderner Zivilisation zu stehen. In Abdera wird trotzdem alles, was 
Athens Attraktion auszumachen scheint, provinziell. Abdera richtet sich im Be
kannten ein. Demonstriert wird das vor allem im Demokrit-Roman am Motiv des 
Reisens. Demokrit ist der welterfahrene Kosmopolit, der mit seinen Berichten von 
fremden Ländern auf Unverständnis stößt. Die Abderiten hängen noch den Pli
nius’schen Fabeln von den Erdrandvölkern, Menschen mit Hundsköpfen und nur 
einem Auge auf der Brust an. Die Abderiten sind stolz, nie aus Abdera herausge
kommen zu sein, und erlassen sogar ein Gesetz, das Reisen verbietet, weil man da 
nur allerlei gefährliche neue Ansichten kennenlernt. Die Abderiten sind unfähig, 
ihre Weltsicht zu relativieren und anzuerkennen, dass z. B. außerhalb Europas an
dere Vorstellungen von Schönheit herrschen. Abdera ist deswegen bei aller Pseudo- 
Modernität eine unaufgeklärte Gesellschaft. Wenn die Aufklärung den Blick von 
außen auf die eigenen Lebensverhältnisse probt, sie relativiert und immer wieder 
revidieren muss, wenn sie immer weiter ins Unbekannte schreiten will, richten sich 
die Abderiten in dem ein, was der Fall ist und was man kennt. Sie bleiben stehen.

Dieser Provinzialismus ist dem Kosmopolitismus45 eines Demokrit oder Hip
pokrates entgegensetzt. Dem bornierten Gemeinwesen und seinen kleinlichen 
und eigensüchtigen Intrigen wird eine Gruppe freier Geister gegenübergestellt:

Es giebt eine Art von Sterblichen, die sich Kosmopoliten nennen, und die, ohne Verabre
dung, ohne Ordenszeichen, ohne Loge zu halten, und ohne durch Eydschwüre gefesselt zu 
seyn, eine Art von Brüderschaft ausmachen. Kosmopoliten kommen, der eine von Osten, 
der andre von Westen, sehen einander zum erstenmale, und sind Freunde. [...] in jedem an
dern Orden gibt es auch falsche oder wenigstens unwürdige Brüder, in dem Orden der Kos
mopoliten gibt es keine.46

Der Kosmopolit ist Gegenbild einer im Gewohnten befangenen Selbstzufriedenheit. 
Dieses Gegenbild wird im Laufe des Romans Zug um Zug an den Rand gedrängt.

In der ursprünglichen Gestalt des Romans ist diese Konstellation noch klar 
angelegt, klarer als in der Buchfassung. In den letzten beiden Büchern entfällt 
das Korrektiv, das Demokrit, Hippokrates und Euripides der Narrheit der Leute 
von Abdera entgegensetzen. Nur die 1774 erschienenen Kapitel haben die Grund
struktur der Auseinandersetzung zwischen einem Intellektuellen (Demokrit) und 

�� Hierzu Manger (Anm. 5).
�� A 1774, S. 251; vgl. etwas erweitert A 1781, S. 278‒280.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 95



einer reaktionären und provinziellen Gesellschaft. Demokrit vertritt die immer 
fortschreitende Aufklärung gegen dumpfe Beharrung im Bekannten. In der Jour
nalfassung wird insofern durchweg die Norm präsent gehalten, indem der Gesell
schaft der Abderiten ein aufgeklärter Philosoph, ein Arzt und ein berühmter 
Dichter entgegengestellt werden, die für die Überlegenheit der klassischen grie
chischen Kultur stehen. Ihr Räsonnement kommt zwar nicht gegen die Abderiten 
an, gibt dem Leser der Satire aber Orientierung. Den drei ersten Teilen kommt 
deshalb eher das Prädikat einer „typisch aufklärerischen Satire“ zu als den bei
den letzten Teilen.47 Die Fortsetzung mit dem Prozess um des Esels Schatten wird 
1779 als „Anhang“ angekündigt,48 der Streit über die Frösche in das lange, zweitei
lige „lezte Kapitel“ abgeschoben.

Schon im zweiten und dritten Teil beginnt sich das Verhältnis von Satire und 
Norm zu verschieben. Der Auftritt des Hippokrates, ursprünglich der Geschichte 
Demokrits untergeordnet, wird 1781 zwar ausgebaut, sodass er in der Buchfas
sung einen selbstständigen Abschnitt füllt. Hippokrates setzt sich aber anders als 
Demokrit nicht eigentlich mit den Abderiten auseinander, sondern widerlegt auf- 
grund seiner medizinischen Kompetenz nur ihre närrischen Ansichten über den 
Geisteszustand des Demokrit. Über sein Urteil kommen die Abderiten hinweg. 
Hatte es mit Demokrit noch heftige Dispute gegeben, so kümmern sich die Abderi
ten einfach nicht um die Meinung des Hippokrates, indem sie zum Mittagessen 
gehen, was auch im Folgenden probates Mittel der Konfliktlösung ist.49 Bei Euripi
des verschiebt sich die Funktion des Korrektivs noch weiter. Euripides gibt den 
Abderiten auf verschiedene Weise Gelegenheit, die Narrheit ihres Kunstverständ
nisses, insbesondere des Theaterwesens zu beweisen, aber er wird nie zu ihrem 
Widerpart und gerät durch sie nie in Gefahr. Im Gegenteil fördert der Erfolg sei
ner Andromeda nur eine neue Form des kollektiven Irrsinns. Euripides verleug
net sein Wesen und spielt den Abderiten, „als ihm nur immer möglich war“.50 Er 
kritisiert nur widerwillig und zurückhaltend das Machwerk einer abderitischen 
Theateraufführung. Der Rang seines Dramas steht außer Frage, aber die Abderi
ten werden gar nicht darauf gestoßen, wie jämmerlich ihre eigene Dramenpro
duktion ist. Dem Leser ist das klar, aber fiktionsintern bleiben sie unangefochten. 
Die satirische Struktur ergibt sich implizit, nicht, wie vor allem in den Passagen 
über Demokrit, explizit.

Erst nach längerer Unterbrechung kommen die beiden letzten Bücher hinzu. 
In ihnen fehlt das Korrektiv einer Instanz, die die Narrheit der Streitigkeiten 

�� Röcke: Schildbürger aus Abdera? (Anm. 6), S. 683.
�� A 1774, S. 330.
�� A 1774, S. 259; A 1781, S. 287.
�� A 1781, S. 318; A 1781, S. 336.

96 Jan-Dirk Müller



sichtbar macht. Der Prozess um des Esels Schatten ist eine Satire auf leeren juris
tischen Formalismus, der einen lächerlichen Rechtsstreit zur Staatsaffäre auf
bläht, an der alle Autoritäten der Stadt, alle Institutionen, alle ständischen Forma
tionen beteiligt sind. Hier führt gerade die ungezügelte, sich verselbstständigende 
funktionale Differenzierung in den Irrsinn. Die Fachleute haben sich mit ihren 
verstiegenen Argumenten längst aus einem vernünftigen Diskurs verabschiedet. 
Auf beiden Seiten wirken studierte Leute, die sich im prozessualen Vokabular 
auskennen und sich souverän des juristischen Instanzenzugs zu bedienen wissen. 
Das Verfahren sucht durch Präzedenzfälle die Kontinuität der Rechtsprechung zu 
bewahren. Doch alle Voraussetzungen einer geordneten Rechtspflege dienen den 
Kontrahenten nur dazu, sich Vorteile auf Kosten ihrer Gegner zu verschaffen. Im 
Rechtsstreit bilden sich seltsame Allianzen aus, Aristokratie und Pöbel, reiche 
Bürger und Handwerkerzünfte, Freigeister und Priester. Motor sind allemal per
sönliche Interessen: Liebesaffären, Eifersüchteleien, Neid, Gewinnstreben, Gel
tungssucht usw. Das bedeutet, dass das ganze soziale, politische, kirchliche ‚Rä
derwerk‘ (ein Lieblingsterminus von Wieland) in Bewegung gehalten wird von 
egoistischen Leidenschaften. Sie toben sich in endlosen Kompetenzstreitigkeiten 
der kommunalen Institutionen aus. Man beruft sich zwar auf die Tradition, aber 
pflegt sie nicht sonderlich. Die Priester glauben nicht an ihre eigenen Götter.51

Man inszeniert Wunderzeichen, die zur Aufwiegelung der Massen benutzt wer
den, wo es den eigenen Absichten dienlich ist.52

5 Die Krise einer halb-aufgeklärten Gesellschaft
Das verschärft sich noch im Streit um die Frösche der Latona. Gewiss demons
triert der Streit auch die Folgen einer zum Aberglauben abgesunkenen Religion. 
Das ist an und für sich ein typisch aufklärerisches Thema. Hier aber haben die 
Vertreter radikaler Aufklärung nicht einfach recht. Der Erzähler geht geradezu 
gleichgültig mit dem Latonakult um: Er ist „ihre von Vorältern auf sie geerbte 
Volks- und Staatsreligion; und sie waren in diesem Stücke nicht schlimmer dran 
als alle übrigen griechischen Völkerschaften: [...] eine Religion mußten sie haben, 
und in Ermanglung einer bessern war jede besser als gar keine“.53 Die Tradition 
ebenso wie ihre Kritik ist bloßer Vorwand von Machtspielen. Die Satire richtet 
sich gegen die Religion als ein Mittel zur Macht. Hier sind es vor allem konkurrie

�� A 1781, S. 370.
�� Ebd., S. 377.
�� Ebd., S. 427.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 97



rende Priesterschaften. Haupt der ‚Gegenfröschler‘ ist der Philosoph Korax, Schü
ler der platonischen Akademie in Athen, der den Streit „im Lichte der Vernunft“ 
betrachtet,54 also eigentlich der Aufklärung gegenüber dem dumpfen Festhalten 
an obsoleten Traditionen Geltung verschaffen müsste. Seine radikale Position 
wird durch seine Eitelkeit diskreditiert.55 Für die ‚Itztlebenden‘ ist der Frösche
kult Unsinn,56 aber Wieland überträgt dieses Urteil nicht einfach auf die Antike. 
Die radikal-aufklärerischen Ansichten sind zynisch und rücksichtslos gegen An
dersdenkende. Die Lösung des Froschproblems durch die selbsternannten ‚Auf
klärer‘ – die Frösche zu essen – ruft das Entsetzen der Traditionalisten hervor. 
Die Batrachophagen erregen in den Augen der Batrachosebisten den Zorn der 
Göttin. Eine Mäuse- und Rattenplage wird als Strafe der Latona gesehen. Von 
zwei Seiten bedroht, müssen die Abderiten ihre Stadt aufgeben. Am Untergang 
Abderas sind die Kämpfer gegen die Sakralisierung der Frösche ebenso beteiligt 
wie ihre frommen Verteidiger.

In einem oberflächlichen Sinne sind die Gegenfröschler Aufklärer, aber sie 
benutzen den Gegenstand nur als Vorwand, sich durchzusetzen. Auch auf der Ge
genseite gibt es Zweifler an der Heiligkeit der Frösche. Sogar der Priester Agathyr
sus gehört zu ihnen. Er glaubt selbst nicht das abergläubische Zeug, das er öffent
lich vertreten muss, aber er benutzt es, um im Volk Anhänger zu gewinnen.57 Der 
Fortgang wird durch die Winkelzüge der Parteigänger jeder Seite und der darin 
verwickelten Institutionen bestimmt. Der dabei aufgewendete philosophische, 
naturwissenschaftliche, theologische und prozedurale Scharfsinn weist Abdera 
als hochdifferenzierte Gesellschaft aus, der es allerdings wieder nicht gelingt, die 
Funktionsprimate der einzelnen gesellschaftlichen Systeme aufeinander abzu
stimmen. Die Unterordnung des politischen Lebens unter eine absurde Rechts
frage bringt Abdera an den Rand des Untergangs, die Verabsolutierung der reli
giösen Auseinandersetzung vollendet ihn.

In diesen Schlusspassagen erweist sich Abdera nicht als ein regressives, son
dern im Gegenteil ein hochkomplexes Gemeinwesen, das an seiner entfesselten 
Differenzierung zugrunde geht. Die Narrheit kann sich in den letzten beiden Bü
chern austoben; aber es fehlt das Gegenüber, das sie korrigieren könnte. Beide 
zeigen ein aus den Fugen geratenes Gemeinwesen, dessen Institutionen und Füh
rer gegeneinander arbeiten und stets die unsinnigste Lösung erzielen. Symptoma
tisch ist die beiläufige Bemerkung am Ende des vierten Buchs, Demokrit habe 
sich, nachdem er sich noch eine Komödie über den Eselsprozess (an dem er 

�� Ebd., S. 432.
�� Ebd., S. 468.
�� Ebd., S. 467.
�� Ebd., S. 430.

98 Jan-Dirk Müller



schon nicht beteiligt war) angesehen hatte, aus Abdera entfernt.58 Schon vorher 
hatte er sich immer weiter aus der Stadt zurückgezogen. Einzig das (später) erste 
Buch reflektiert die Position des Intellektuellen in der Gesellschaft. Demokrit ge
hört dazu, und doch nicht. Man darf übersetzen: Der unangepasste, Neuem aufge
schlossene Einzelne und seine kosmopolitische Vernunft haben in Abdera fortan 
nichts mehr zu suchen.

Aufklärung ist also nicht, wie es in den ersten drei Büchern scheinen möchte, 
mit bestimmten Positionen gegenüber Vorurteilen verbunden, wie sie in der Nar
renrepublik Abdera anzutreffen sind. Im satirisch verzerrten Bild der abderiti
schen Republik sind es letztlich banale menschliche Leidenschaften, die das 
Gemeinwesen ruinieren, ungeachtet der fortschrittlichen oder reaktionären Posi
tion. Diese Leidenschaften aber wurzeln in der menschlichen Natur. Insofern 
unterscheidet sich das satirisch verzerrte Abdera nicht von der ‚aufgeklärten‘ ab
soluten Monarchie im Sultanat Scheschian, in dem – jedenfalls der Vollendung 
des Romans in der Ausgabe letzter Hand zufolge – sogar eine ideale Staatsverfas
sung, wie sie ihm der Sultan Tifan gegeben hat, unter seinen Nachfahren unter
geht.59 Deshalb ist die Geschichte der Abderiten „eine der wahresten und zuverlä
ßigsten“, weil sie ein treues Porträt menschlicher Verhältnisse zeichnet und sich 
„vor allen Karikaturen sorgfältig zu hüten“ vornimmt.60 Hier deutet sich die Anthro
pologie des späten Wieland an, der überzeugt ist, dass die menschliche Natur auf 
Dauer jede politische Organisationsform ruiniert, dass es die eine richtige Staats
form nicht gibt und dass das relativierende Nebeneinander, wie es der Briefroman 
Aristipp entwirft, dieser Vielfalt angemessen ist.61 Aufklärung ist ein unabschließba
rer Prozess; es gibt keine Position unumstößlicher Wahrheit.

6 Schilda, Laleburg und Abdera
Insofern hat das Schildbürger-Motiv bei Wieland eine ganz andere Funktion als 
in den Schwankromanen des 16. Jahrhunderts. Diese erzählen von komischen 
Leuten, deren Dummheit man gar nicht weit genug von sich wegrücken kann, so

�� Ebd., S. 425.
�� Vgl. Jan-Dirk Müller: Der Staatsroman im Zeitalter der Rechtskodifikationen. Zum Goldnen 
Spiegel Christoph Martin Wielands. In: Zwischen äußerem Zwang und innerer Verpflichtung. Po
sitionen aus Recht und Literatur in der Aufklärung. Hg. von Oliver Bach, Susanne Lepsius und 
Friedrich Vollhardt. Berlin 2024, S. 93‒106.
�� Christoph Martin Wieland: Der Schlüssel zu der Abderitengeschichte. In: A 1781, S. 481.
�� Vgl. Gideon Stiening: Zwischen ‚idealer Republik‘ und ewigem Krieg. Recht, Staat und Ge
schlechterpolitik in Wielands Abderiten. In: Wieland-Studien 11 (2021), S. 199‒226, bes. S. 205‒211.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 99



zial, indem man sie Bauern nennt, kulturell, indem man sie als Folge von Regres
sion beschreibt, erzähltechnisch, indem man ihren fiktionalen Status überdeter
miniert. Sie sind ‚weit weg‘ angesiedelt. Ihr Gegenbild ist das König- oder Kaiser
reich ‚Utopia‘, das mit Morus nicht allzu viel zu tun hat und Züge der bekannten 
politischen Ordnung aufweist. Indem die Lalen bzw. Schildbürger sich ihrer Ver
antwortung im Fürstenstaat entziehen, retten sie kurzfristig ihre Privatheit, aber 
steuern langfristig in den Untergang. Laleburg und Schilda scheitern, da sie sich 
aus der gewöhnlichen Ordnung ausgrenzen und alle politische Ausdifferenzie
rung ablehnen. Von ihr aus gesehen sind sie närrisch. Gemeiner Nutzen wird 
zum Vorwand närrischen Verhaltens.

Auch bei Wieland geht es um das Nicht-Funktionieren der staatlichen Ord
nung. Grund ist hier aber nicht Regression, sondern im Gegenteil maximale Aus
differenzierung der politischen und gesellschaftlichen Institutionen, die zum 
Spielball menschlicher Leidenschaften verkommen. Abdera ist Teil der Welt grie
chischer Poleis und einer kulturellen Verfeinerung, die Vorbildcharakter für die 
Gesellschaft des 18. Jahrhunderts hat, repräsentiert aber deren mögliche Unvoll
kommenheiten und Verkehrungen. Wielands Überzeugung, dass es die ideale 
Ordnung auf Dauer nicht gibt, wird durch Abdera, das Zerrbild Athens, bestätigt.

Wie Laleburg auf Utopia und den Aufbruch in die Moderne bezogen ist, so 
Abdera auf Athen und die Erfüllung des Versprechens einer aufgeklärten Kultur. 
Das verleiht den Geschichten beide Male epochentypische Signifikanz. Die Abderi
ten sind nicht wie die Lalen – consuetudo altera natura62 – dumpf und be
schränkt, sondern auf der Höhe der Zeit, kunstsinnig und redegewandt. Das 
schließt Borniertheit nicht aus. Sie zeigen, wie trotzdem das Projekt der Aufklä
rung scheitern kann. Narrheit ist nicht, was wie bei Sebastian Brant vom Konsens 
aller abweicht oder wie bei den Lalen sich dem Konsens aller entzieht, sondern 
was sich bequem in ihm einrichtet und sich nicht den Herausforderungen durch 
das Fremde, Exotische, Neue stellt.

�� L, S. 52.

100 Jan-Dirk Müller


	Schildbürger, Lalen und Abderiten: Zum Wandel der Gesellschaftssatire zwischen 16. und 18. Jahrhundert
	1 Schildbürger, Lalen und Abderiten
	2 Schilda, Laleburg und Utopia
	3 Abdera – das thrazische Athen
	4 Dysfunktionale und stecken gebliebene Ausdifferenzierung
	5 Die Krise einer halb-aufgeklärten Gesellschaft
	6 Schilda, Laleburg und Abdera


