
Gideon Stiening 
„Freybeuter der Vernunft“
Zum Verhältnis von Recht und Satire bei Johann Heinrich Gottlob 
von Justi

1 Satire und Recht – ein inniges Verhältnis?
Dass Satiren zum Gegenstand des Rechts, insbesondere des Strafrechts, werden 
können, ist ein gewichtiges Moment in der Geschichte der Gattung und der satiri
schen Schreibart bis in die Gegenwart;1 dass sich die literarische Satire zum Ana
logon bzw. gar zum Instrument des Strafrechts machen kann, hat Reinhard Me
ckel am Beispiel des satirischen Schreibens von Karl Kraus überzeugend gezeigt.2

Auch für das Zeitalter der Aufklärung – ein Zeitalter, das anders als das Krausens 
keineswegs durch Rechtsstaatlichkeit ausgezeichnet war – gilt diese Form der 
Vergegenständlichung der Satire durch das Recht. Berühmt ist in diesem Zusam
menhang der Prozess gegen Alexander Pope, den dieser allerdings aufgrund 
trickreicher Verschleierung einer Personalsatire über Lady Montagu gewinnen 
konnte.3 Anders erging es Voltaire mit seiner beißenden Satire auf Maupertuis, 
die auf Befehl Friedrichs II. 1752 öffentlich verbrannt wurde.4 Die Frage aber, ob 
auch das Recht oder die Gesetze je zum Gegenstand der Satire wurden oder auch 
nur werden konnten, ist bislang eher selten gestellt worden. Zu Gegenständen 
der Satire im Zeitalter der Aufklärung werden vor allem Problemlagen der Moral, 
der Religion, der Politik, d. h. insbesondere der Ständegesellschaft,5 oder auch der 
Gelehrsamkeit;6 gegen Ende des Jahrhunderts beschäftigen sich satirische Ro

� Verändert hat sich diese Problematik im 20. Jahrhundert, und zwar durch die Einführung des 
gesetzlichen Persönlichkeitsschutzes, vgl. hierzu Sebastian Gärtner: Was die Satire darf. Eine Ge
samtbetrachtung zu den rechtlichen Grenzen einer Kunstform. Berlin 2009.
� Reinhard Merkel: Strafrecht und Satire im Werk von Karl Kraus. Frankfurt a. M. 1998.
� Vgl. hierzu Wolfgang Weiß: Swift und die Satire des 18. Jahrhunderts. Epoche – Werke – Wir
kung. München 1992, S. 85 f.
� Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht. Was Lessing von Vol
taire lernte. In: Toleranz-Diskurse in der Frühen Neuzeit. Hg. von Friedrich Vollhardt. Berlin, 
Boston 2015, S. 331–362.
� Siehe hierzu u. a. Jörg Schönerts Habilitationsschrift von 1977: Satirische Aufklärung. Konstel
lationen und Krise des satirischen Erzählens in der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts; online publiziert 2010: www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoe 
nert_satirische_aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 3. August 2024).
� Zu Letzterem vgl. Alexander Košenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklärung. 
2. Auflage. Göttingen 2004.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-004

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


mane auch mit den Möglichkeiten und Grenzen der Aufklärung selber.7 Obwohl 
jedoch die Leistung des Rechts als zentralem Instrument intra- und interstaatli
cher Befriedung von vielen Aufklärern vor allem kritisch beäugt wird,8 wenden 
sie das Instrument der Satire eher selten auf diesen Gegenstand an.

Dass die Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Recht und der Satire als 
deren Gegenstand nicht ganz leicht zu beantworten ist – auch für das Zeitalter 
der Aufklärung nicht –, mag an folgendem Beispiel zu veranschaulichen sein: Die 
Fragestellung des Beitrags entstand aus einer Beschäftigung mit der strafrechtli
chen Behandlung der Homosexualität im 18. Jahrhundert. Das ist für den heuti
gen Leser und die heutige Leserin ein häufig schwer erträgliches Thema,9 zeigen 
sich hier doch die engen Grenzen des Zeitalters der Aufklärung, das eben noch 
kein aufgeklärtes Zeitalter war.10 Auffällig ist in diesem Zusammenhang, dass 
sich zwar die philosophische und juristische Strafrechtstheorie sowie die positi
ven Strafrechtsordnungen mit diesem ‚Vergehen‘ intensiv und extensiv beschäf
tigten, wobei beim Thema Homosexualität offenkundig jede aufklärerische Tole
ranz an ihr Ende gelangt war,11 auch wenn in der Strafrechtstheorie des späten 
18. Jahrhunderts durchaus Liberalisierungstendenzen zu verzeichnen waren.12

Entscheidend ist, dass die Dichtung auf diesen Sachverhalt, also die Homosexuali

� Siehe hierzu Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stutt
gart 1969.
� Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Zwischen ‚Idealer Republik‘ und ewigem Krieg. Recht, Staat 
und Geschlechterpolitik in Wielands Aristipp und einige seiner Zeitgenossen. In: Wieland-Studien 
11 (2021), S. 199–226.
� Vgl. hierzu Gideon Stiening: „Chi teme il dolore ubbidisce alle leggi“. Suizid und attische Liebe 
in den Strafrechtstheorien Christian Wolffs, Cesare Beccarias und Johann Adam Bergks. In: 
Deutsch-italienischer Kulturtransfer im 18. Jahrhundert. Konstellationen, Medien, Kontexte. Hg. 
von Chiara Conterno und Astrid Dröse. Bologna 2020, S. 81–110, sowie Gideon Stiening: Die „Nähe 
unseres Glücks“. Zur Dialektik der Abwesenheit in Johannes von Müllers Briefen an Graf Louis 
Batthyány Szent Ivány. In: Die Geschichtlichkeit des Briefes. Kontinuität und Wandel einer 
Kommunikationsform. Hg. von Norman Kasper, Jana Kittelmann, Jochen Strobel und Robert Vel
lusig. Berlin, Boston 2021, S. 215–243.
�� Zur Distinktion zwischen dem Zeitalter der Aufklärung und einem aufgeklärten Zeitalter 
siehe Immanuel Kant: Was ist Aufklärung? In: Kants Gesammelte Schriften. Hg. von der Preußi
schen [später: Deutschen] Akademie der Wissenschaften. Berlin 1900 ff. (im Folgenden zitiert als 
AA mit Band- und Seitenzahl), hier AA 8, S. 33–42, hier S. 40.
�� Siehe hierzu Gideon Stiening: Zwischen Sodomie und Götterliebe. Strafrecht und Literatur zu 
den Peccata contra naturam. In: Vom „Theater des Schreckens“ zum „peinlichen Rechte nach der 
Vernunft“. Literatur und Strafrecht im 17. und 18. Jahrhundert. Hg. von Eric Achermann und Gi
deon Stiening. Berlin, Heidelberg 2022, S. 211–236.
�� Siehe hierzu Arnd Koch: Die Entwicklung des Strafrechts zwischen 1751 und 1813. In: Feuer
bachs Strafgesetzbuch. Die Geburt des liberalen, modernen und rationalen Strafrechts. Hg. von 
dems., Michael Kubiciel, Martin Löhning und Michael Pawlik. Tübingen 2014, S. 39–67.

62 Gideon Stiening



tät überhaupt sowie deren strafrechtliche Belange, nicht eingeht. Es ist dies offen
bar ein Thema, das literarisch nicht reflektiert werden konnte.

Das Strafrecht zur sogenannten ‚Sodomie‘ und diese selbst sind mithin nicht 
literatur-, und also auch nicht satirefähig, und dies aus ideologischen Gründen: 
Sie ist nämlich theologisch tabuisiert. Es gibt noch ganz andere Felder des Rechts, 
die aus ganz anderen Gründen nicht zum Gegenstand der Literatur bzw. der Sa
tire taugen: Es gibt verwaltungsrechtliche, privatrechtliche Bereiche, deren Kom
plexität oder doch Abstraktheit sich nicht in eine literarisch-kritische Reflexion 
transformieren lassen. Nicht alles Recht bzw. deren Regelungsgegenstände sind 
also einer literarisch-satirischen Beschäftigung fähig. Dieser Sachverhalt ist je
doch grundsätzlich historisch bedingt, d. h. veränderbar: So bediente sich Hein
rich Heine schon Mitte des 19. Jahrhunderts ‒ im Rahmen seiner satirischen Kon
troverse mit August von Platen ‒ des mehr als subkutanen ‚Vorwurfs‘, der Gegner 
sei homosexuell,13 was nicht nur zeigt, dass diese bis weit ins späte 20. Jahrhun
dert ausgeübte Denunziation wirksam ist, sondern auch, dass Heine sie öffentlich 
thematisieren konnte – im 18. Jahrhundert noch undenkbar.

Dass es also Bereiche der Gesetzgebung und damit des Rechts gab, die zu be
stimmten Zeiten und unter bestimmten Bedingungen nicht satireförmig waren, 
ist kaum von der Hand zu weisen; für das 20. Jahrhundert gilt dies ohne Zweifel 
für die Gräuel des Holocaust sowie deren rechtliche Aufarbeitung, weil die Satire 
substanziell mit Momenten des Humors arbeitet, die jene Themen ausschließen. 
Es gibt also Grenzen der Satire und des satirischen Schreibens. Das heißt aller
dings nicht, dass andere Felder des Rechts sowie der Gesetze, d. h. der Gesetzge
bung oder der Rechtsprechung, nicht zu beliebten Gegenständen satirischer Refle
xion geworden wären: Satirische Auseinandersetzungen mit Richtern, Anwälten 
oder Rechtsgelehrten sind schon im 17. und 18. Jahrhundert – und damit weit vor 
Kleists ‚Richter Adam‘ – gerne bediente und populär gestaltete Kritikformen;14

selbst einzelne Gesetze der vielfältigen positiven Gesetzesordnungen können zum 
Gegenstand satirischen Spotts werden. Noch der ansonsten eher nüchterne 
Rechtsgelehrte Karl Ludwig Röslin kann sich in seiner Abhandlung über die beson

�� Zur sogenannten Platen-Affäre vgl. u. a. Christopher Keppel und Joachim Bartholomae (Hg.): 
„Schlaffe Ghaselen“ und „Knoblauchsgeruch“. Platen, Immermann und Heine streiten über fre
che Juden, warme Brüder und wahre Poesie. Hamburg 2012.
�� Siehe hierzu u. a. die prominente Kritik am theonomen Gesetzesverständnis der Schule von 
Salamanca durch Miguel des Cervantes: Don Quijote de la Mancha. Edicion, notas y anexos de 
Francisco Rico. Madrid 2011, hier S. 199–210; vgl. hierzu Gideon Stiening: Des Ritters freier Wille 
und der Zwang des Königs. Miguel de Cervantes’ kritische Reflexion auf die Rechts- und Moralbe
gründung der Spanischen Spätscholastik. In: Kollision und Devianz. Diskursivierungen von 
Moral in der Frühen Neuzeit. Hg. von Yvonne Al-Taie, Bernd Auerochs und Anna-Margaretha Ho
ratschek. Berlin, Boston 2015, S. 77–100.

„Freybeuter der Vernunft“ 63



dern weiblichen Rechte im Zusammenhang mit der Keuschheit als Rechtspflicht 
für beide Geschlechter einer vorsichtig satirischen Distanzierung nicht enthalten; 
so heißt es zu Bestimmungen über die Zeugung unehelichen Nachwuchses in der 
freien Reichstadt Ulm:

Von Ulm verdienet dieses eine Anmerkung, daß nach derselben Reichsstadt Gesez und Ord
nung in Straf offenbahrer Laster, auch leichtfertigen Verheurathens und anderer Unzucht, 
wie die in anno 1581 ausgegangen, und publicirt, jezt abermalen von neuem ersehen, an 
etlichen unterschiedlichen Orten geändert, verbessert und vermehrt, Ulm, 1616. f. Tit. 8. §. 
I. – 4. p. 15. wann ein Ehemann oder Lediger eine Jungfrau schwächt, einer wie der andere, 
ihro weiter nichts als ein paar Schuh, und wann sie schwanger wird, ein paar Gulden vor 
das Kindbett zu geben, das Kind hingegen zu sich zu nehmen schuldig seye.15

Dieses Gesetz in der Stadt Ulm ist selbst für den zumeist gestrengen Röslin hart 
am Rande der Realsatire; als veraltetes kann es folglich dem Spott der Juristen 
verfallen. Die Frage also nach der Satirefähigkeit von Recht und Gesetz im Zeital
ter der Aufklärung ist nicht abstrakt zu beantworten, sondern muss aspektuell 
differenziert werden. Darüber hinaus ist es von erheblicher Bedeutung zu 
berücksichtigen, wer aus welcher Perspektive satirisch spricht: Kant, der grund
sätzlich durchaus zu satirischem Schreiben vor allem über religiöse Schwärmer 
oder Juristen aufgelegt war,16 wurde bei der Betrachtung des „Rechts der Men
schen“, das er als „Augapfel Gottes“ bezeichnete,17 eher pathetisch. Voltaire hinge
gen, der den Gesetzen, die er vor allem aus der Realität des absolutistischen Will
kürstaates kannte, grundsätzlich wenig vertraute, weil er sie für unfähig hielt, 
gewichtige gesellschaftliche Konflikte wie den Konfessionsstreit einzuhegen,18

konnte in der ihm eigenen satirischen Herablassung über die „Organe der Jus
tiz“19 herziehen.

�� Karl Ludwig Christoph Röslin: Abhandlung von besondern weiblichen Rechten. 2 Bde. Stutt
gart 1775, Mannheim 1779, Bd. 1, S. 25.
�� Siehe hierzu Immanuel Kant: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philo
sophie. In: AA 8, S. 387–406.
�� Siehe hierzu Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. In: AA 8, S. 341–386, hier S. 353.
�� Vgl. hierzu Voltaire: Art. Fanatismus. In: Ders.: Kritische und satirische Schriften. Hg. von 
Fritz Schalk. München 1970, S. 603–606, spez. S. 604 f.
�� Vgl. hierzu Volker Reinhardt: Voltaire. Die Abenteuer der Freiheit. Eine Biographie. München 
2022, S. 121.

64 Gideon Stiening



2 Satire im Zeitalter der Aufklärung versus 
aufklärerische Satire

Um das Verhältnis zwischen Satire und Recht im 18. Jahrhundert zu erfassen, ist 
es zunächst erforderlich zu klären, was genau die Satire der Aufklärung bzw. eine 
aufklärerische Satire ist. Vorläufig ist dazu festzuhalten, dass Satiren während des 
‚Zeitalters der Aufklärung‘ nicht notwendig aufklärerische Satiren ausbilden 
mussten, nimmt man nur Hamanns ebenso wuchtiges wie lustvolles satirisches 
Schreiben gegen die Aufklärung und ihre Vertreter als Beispiel.20 Hamanns satiri
sches Schreiben ist vielmehr ein Instrument der Gegenaufklärung,21 so dass zu 
berücksichtigen ist, dass der satirische Standpunkt ein lediglich formeller ist,22

der zu einer Bindung an die Prinzipien der Aufklärung zusätzlicher inhaltlicher 
Bestimmungen bedarf. Neben vielen weiteren Besonderheiten der aufkläreri
schen Satire – so ihre Bindung an Rationalität, die Glückseligkeit des Einzelnen 
und das Gemeinwohl in Gesellschaft und Staat23 – ist es vor allem ihr enger Zu
sammenhang mit einer zentralen Reflexionsform der Aufklärung, nämlich der 
„Kritik“, der sich nach Kant bekanntlich „alles unterwerfen muss“.24 Das 18. Jahr
hundert gilt zu Recht als Zeitalter der Aufklärung und damit der Kritik und zu
gleich als „Jahrhundert der Satire“.25 Der entscheidende Grund für die enge Ver

�� In elaborierter Form zu ersehen an der letzten, unvollendeten Schrift von Johann Georg Ha
mann: Fliegender Brief. Hg. von Janina Reibold. 2 Bde. Hamburg 2018.
�� So zu Recht Isaiah Berlin: Die Gegenaufklärung. In: Ders.: Wider das Geläufige. Aufsätze zur 
Ideengeschichte. Frankfurt a. M. 1979, S. 63–92. Zu anderen Formen gegenaufklärerischer Satire 
siehe u. a. Wolfgang Albrecht: Biedermannsposen polemisch eifernd wider die Epidemie der Auf
klärungswut. In: Von ‚Obscuranten‘ und ‚Eudämonisten‘. Gegenaufklärerische, konservative und 
antirevolutionäre Publizisten im späten 18. Jahrhundert. Hg. von Christoph Weiß und Wolfgang 
Albrecht. 2. Auflage. St. Ingbert 1999, S. 155–192.
�� Das sieht beispielsweise Kurt Tucholsky durchaus anders; so heißt es in seinem berühmten 
Essay Was darf Satire?: „Eine Satire, die zur Zeichnung einer Kriegsanleihe auffordert, ist keine.“ 
(In: Kurt Tucholsky: Gesammelte Werke in 10 Bänden. Hg. von Mary Gerold-Tucholsky und Fritz 
J. Raddatz. Reinbek bei Hamburg 1975, Bd. 2, S. 42–44). Allerdings ist zu berücksichtigen, dass Tu
cholskys Text selber eine Satire ist, und zwar gegen die satirefeindliche Stimmung bürgerlicher 
Kreise noch im Jahre 1919.
�� So u. a. Winfried Freund: Prosa-Satire. Satirische Romane im späten 18. Jahrhundert. In: Han
sers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 3/2: 
Deutsche Aufklärung bis zur Französischen Revolution 1680–1789. Hg. von Rolf Grimminger. 
2. Auflage. München 1984, S. 716–738, hier S. 717.
�� Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe 
hg. von Raymund Schmidt. Mit einer Bibliographie von Heiner Klemme. 3. Auflage. Hamburg 
1990, A XI.
�� Vgl. hierzu u. a. Wolfgang Weiß: Swift und die Satire des 18. Jahrhunderts. München 1992.

„Freybeuter der Vernunft“ 65



bindung des Projektes der Aufklärung als eines „Wandels durch Vernunft“26 mit 
der Gattung, aber auch mit der Schreibweise des Satirischen bestand und besteht 
in der von vielen Akteuren geteilten Annahme, dass sich die Prinzipien aufkläre
rischer Vernunft nicht allein durch den ‚zwanglosen Zwang des besseren Argu
ments‘ – so noch Habermas27 – in die gesellschaftliche und staatliche Praxis um
setzen ließen, sondern erstritten werden mussten.28

Jörg Schönert hat in seinen Publikationen zudem auf ein weiteres Wesensele
ment der Satire der Aufklärung hingewiesen, nämlich dass ihre Kritik von der Zu
versicht getragen sei, an den durch sie aufgedeckten Missständen tatsächlich und 
durch die Satire selbst Veränderungen erwirken zu können.29 Diese Zuversicht 
habe sich im Laufe des Jahrhunderts allerdings verbraucht und sei jener resignati
ven Haltung gewichen, die sich in den Satiren der Romantik dokumentieren lasse. 
Nimmt man nur Johann Gottlob von Justis ebenso wuchtige wie präzise Satiren auf 
und gegen den zeitgenössischen Adel, mag man am zweiten Teil der These zwei
feln. Die Frage nach den Konturen einer spezifisch spätaufklärerischen Satire 
werden mit den nachfolgenden Überlegungen zu Justi zu beantworten sein. Ent
scheidend aber ist und bleibt an der These Schönerts, dass eine Erforschung der 
aufklärerischen Satire nicht allein durch ihre ideen- sowie gattungs- und formge
schichtliche Kontextualiserung, sondern auch und vor allem – und zwar aufgrund 
ihres Anspruchs auf gesellschaftliche Wirksamkeit – unter sozialgeschichtlichen 
Perspektiven zu erfolgen hat.

Wie schon angedeutet: ein bevorzugtes Instrument der kämpferischen Seite 
der Aufklärung sahen deren Autoren und Autorinnen – im Übrigen auch ein In
strument der Aufklärungskritik und der Gegenaufklärung30 – in der literarisier
ten Form der Kritik, eben der Satire bzw. dem satirischen Schreiben.31 Dabei 
wurde diese Form kritisch-satirischen Schreibens aus den engen Grenzen der 
überkommenen Gattung heraus ausgeweitet zu einer allgemeinen Schreibweise, 

�� Siehe hierzu Georg Schmidt: Wandel durch Vernunft. Deutsche Geschichte im 18. Jahrhundert. 
München 2009.
�� Jürgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kom
petenz. In: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemforschung? Hg. 
von Jürgen Habermas und Niklas Luhmann. Frankfurt a. M. 1971, S. 101–141, spez. S. 137 f.
�� Siehe hierzu u. a. Klaus W. Hempfer: Tendenz und Ästhetik. Studien zur französischen Vers
satire des 18. Jahrhunderts. München 1972 oder auch Martin van Gelderen (Hg.): Lichtenberg 
lacht. Aufklärung und Satire. Göttingen 2015.
�� Vgl. Schönert: Satirische Aufklärung (Anm. 5), S. 82 ff.
�� Vgl. hierzu u. a. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Politische Theologie der Gegenaufklärung. Ber
lin 2004.
�� Siehe hierzu Gunter Grimm (Hg.): Satiren der Aufklärung. Stuttgart 1979.

66 Gideon Stiening



die sich beispielsweise auch im Roman, aber auch in der Komödie oder in der 
Publizistik der Moralischen Wochenschriften oder gar in der Philosophie reali
sierte.32 So haben Henry Fielding, Voltaire, Christoph Martin Wieland, Johann 
Karl Wezel oder Johann Pezzl teils umfangreiche satirische Romane oder Erzähl
sammlungen vorgelegt,33 die sich mit zentralen Problemlagen der Aufklärung 
analytisch, kritisch und humoristisch beschäftigten.

Mit dem Stichwort ‚Moralische Wochenschriften‘ ist ein nach Auffassung der 
Forschung gewichtiges Proprium der aufklärerischen Satire angedeutet: Denn im 
Hintergrund bzw. als Fundament der Satire der Aufklärung wirke ein – bei den 
Autoren je unterschiedlicher – normativer Maßstab,34 gar eine Utopie,35 an dem 
bzw. an der die je vorgestellten Missstände reflektiert und humorvoll dargestellt 
würden. Diese in der Forschung weithin akzeptierte Voraussetzung scheint je
doch selbst kritisch befragt werden zu können und zu müssen: Liegen dem satiri
schen Schreiben tatsächlich stets material tugendethische oder rechtliche oder 
auch nur prudentielle, immerhin also normative Überzeugungen der Autoren zu
grunde, die im Zuge einer Interpretation rekonstruiert werden müssen, oder 
kann es auch rein formale Kriterien geben, wie u. a. die Geltung des für die Logik 
und Metaphysik des 18. Jahrhunderts zentralen Widerspruchsprinzips, die eine 
satirische Kritik hervorbringen und gestalten?36 Ein Widerspruch aber ist keine 
praktische Norm; gegen dieses Prinzip zu verstoßen, ist Ausdruck von Dummheit, 

�� Vgl. hierzu u. a. Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Ver
hältnis von naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhun
dert. Tübingen 2001; Alexander Košenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklärung. 
2. Auflage. Göttingen 2004; Katja Barthel: Trauer, Scherz, Satire. Elegie und Trauerrede in deut
schen Moralischen Wochenschriften englischen Vorbilds. In: Trauerpoetik. Die Elegie im Kontext 
von deutsch-britischen Literaturbeziehungen 1750–1850. Hg. von Andrea Resse. Göttingen 2015, 
S. 61–90.
�� Siehe hierzu u. a. W. R. Irwin: Satire and Comedy in the Works of Henry Fielding. In: English 
Literary History 13 (1946), S. 168–188; Erwin Rotermund: Massenwahn und ästhetische Therapeu
tik in der Satire der späten Aufklärung. Christoph Martin Wielands Geschichte der Abderiten. In: 
Ders.: Artistik und Engagement. Würzburg 1994, S. 43–72; Ritchie Robertson: Johann Pezzl. Enlight
enment in the Satirical Mode. In: Ders.: Enlightenment and Religion in German and Austrian Lit
erature. Cambridge 2017, S. 193–205.
�� Siehe hierzu Jürgen Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire. In: DVjS 45 (1971), S. 275– 
377, oder auch Burkhard Meyer-Sickendiek: Die Satire als invektive Gattung. In: Kulturwissen
schaftliche Zeitschrift 6.1 (2021), S. 130–145.
�� Vgl. hierzu u. a. Paddy Bullard (Hg.): The Oxford Handbook of Eighteenth-Century Satire. Ox
ford 2019, spez. S. 475 ff.; kritisch zu dieser engen Bindung schon Charles A. Knight: The Litera
ture of Satire. Oxford 2004.
�� Siehe hierzu auch Freund: Prosa-Satire (Anm. 23), S. 717.

„Freybeuter der Vernunft“ 67



nicht aber von Bosheit oder eines Verbrechens.37 Und Dummheit – wie sich an 
den Satiren Justis zeigen soll – ist ein bevorzugter Gegenstand der satirischen, 
also kritischen und humorvollen Reflexion.38

3 Justis Satiretheorie oder „Freybeuter der 
Vernunft“

Eine weitere Besonderheit der aufklärerischen Satire besteht in ihrer engen Bin
dung an die theoretische Reflexion sowie Legitimation dieser Schreibart und Hal
tung. Schon John Dryden legt mit seinem Discours On Satire and Epic Poetry eine 
einflussreiche Theorie der Satire vor wie auch noch Alexander Popes Epilogues to 
the Satire oder die Encyclopédie mit einem weithin beachteten Artikel über die 
Satire. Auch die deutschsprachige Aufklärung brachte mit Artikeln und Essays 
von Bodmer, Sulzer, Eschenburg, Herder oder Schiller wichtige Theoriemodelle 
der Satire hervor;39 bislang wenig beachtet wurde in diesem Zusammenhang al
lerdings Johann Heinrich Gottlob von Justis (1717–1771) Beitrag.40

Justi war einer der bedeutendsten Kameralisten der europäischen Aufklä
rung.41 Sein Aufklärungsverständnis zielte jedoch nicht nur auf den Anspruch ab, 
mithilfe einer kameralistischen Theorie in die staatsökonomische Praxis eingrei

�� Vgl. hierzu die fundierende Stellung des Nonkontradiktionsprinzips bei Christian Wolff: Erste 
Philosophie oder Ontologie. Nach der wissenschaftlichen Methode behandelt, in der die Prinzi
pien der gesamten menschlichen Erkenntnis enthalten sind. §§ 1–78. Übersetzt und hg. von Dirk 
Effertz. Lateinisch/Deutsch. Hamburg 2005, S. 60–126 (§§ 27–55).
�� Es sind eben diese Unterschiede zwischen theoretischer und praktischer Vernunft ebenso wie 
zwischen den unterschiedlichen Formen der Normativität – Recht und Ethik –, die u. a. von 
Brummack nicht eingehalten werden, obwohl viele der von ihm betrachteten Autoren – so u. a. 
Heinsius – ihre satirische Kritik an „Dummheit und Bosheit“ deutlich unterscheiden (vgl. Brum
mack: Begriff und Theorie [Anm. 34], S. 316). Ohne Reflexion auf den systematischen Unterschied 
spricht Brummack später (S. 323) von „Verbrechen und Dummheit“ als Gegenständen der Satire, 
wobei weder der Unterschied zwischen Bosheit und Verbrechen einerseits noch der zwischen 
Dummheit und Verbrechen bzw. Bosheit andererseits berücksichtigt wird.
�� Vgl. hierzu die Zusammenstellung in Grimm: Satiren der Aufklärung (Anm. 31), die allerdings 
ergänzungsbedürftig ist.
�� Siehe hierzu aber demnächst Vincenz Pieper: Satire als Mittel der politischen Philosophie. Jo
hann Heinrich Gottlob Justis Auseinandersetzung mit Montesquieus De lʼEsprit des Loix. In: Jo
hann Heinrich Gottlob von Justi (1717–1771). Philosoph – Kameralist – Publizist. Hg. von Ere 
Nokkala und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2025 [im Druck].
�� Vgl. hierzu Ere Nokkala: From Natural Law to political Economy. J. H. G. von Justi on State, 
Commerce and International Order. Wien, Zürich 2019.

68 Gideon Stiening



fen zu wollen und zu können, was er in einigen nicht immer glücklichen Praxis
versuchen auch selber in die Tat umzusetzen versuchte. Dieses Verständnis impli
zierte darüber hinaus die Kunst satirischen Schreibens sowie des Schreibens von 
Satiren, die er als eine in die sozio- und staatspolitische Praxis eingreifende Refle
xionsform verstand. Als Theorie und Praxis stets vermittelnder Aufklärer ver
fasste er aber nicht nur eine Reihe von Satiren, er analysierte auch theoretisch 
die Eigenheiten dieser Gattung und Schreibart; so heißt es in der Vorrede zum 
ersten Band seiner insgesamt dreibändigen Satire-Sammlung aus dem Jahr 1760: 
„Die Strafe der Obrigkeit erbittert denjenigen, den sie betrifft, eben so sehr, als 
die Peitsche der Satyre.“42 Es lässt sich also feststellen, dass der Autor eine eigen
tümliche Analogie bei gleichzeitig strikter Differenzierung zwischen staatlichem 
Strafen und der „Peitsche der Satyre“ herstellt, mithin zwischen Strafrecht und 
satirischem Schreiben.43 Das erfolgt keineswegs zufällig, weil Justi, auch wenn 
kein Strafrechtler, einer der bedeutendsten Staatsrechts- und Staatswirtschafts
theoretiker seiner Zeit war. Dabei fußt seine Staatswirtschaftstheorie auf allge
meinen natur- und staatsrechtlichen Prinzipien, die er mit einer Staatsklugheits
lehre und – als deren Teil – mit einer Kameralistik verbindet.44

An Justi lässt sich mithin zeigen, dass es zu den systematischen Konturen der 
Aufklärungssatire und den prägenden Bedingungen ihrer Entwicklungsgeschichte 
zwischen 1680 und 1800 gehörte, dass sie von einer auf hohem Niveau agierenden 
Theorie stets begleitet, kritisiert und befördert wurde.45 Justi macht diesen Zu
sammenhang von Theorie und Praxis der Satire in der erwähnten Vorrede seiner 
Scherzhaften und satirischen Schriften auch deutlich. Hier nämlich gibt er als 
guter Theoretiker zunächst eine Definition:

Das große Reich des Lächerlichen ist der Gegenstand der Satyre; ein Reich von unermäß
lichem Umfange, worinnen fast alle Menschen Unterthanen sind. Dieses Reich wird von Sr. 

�� Johann Heinrich Gottlob von Justi: Scherzhafte und Satirische Schriften. 3 Bde. Berlin 
1760–1765, hier Bd. 1, Vorrede [unpag.]. Im Folgenden zitiert als SatS mit Band- und Seitenzahl.
�� Diese Analogisierung entspricht bekanntlich älteren Traditionssträngen; so schreibt Albrecht 
Christian Rotth schon gut 80 Jahre vor Justi, dass der Zweck der Satire vor allem in ‚Besserung‘ 
und ‚Abschreckung‘ bestehe (Vollständige deutsche Poesie in drey Theilen. Leipzig 1688, Bd. 3, 
S. 73) ‒ zwei der zentralen Strafzwecke auch der Aufklärung, vgl. hierzu u. a. Christoph Luther: 
Aufgeklärt strafen. Menschengerechtigkeit im 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2016, S. 86 ff. u. ö. 
Der entscheidende Unterschied zwischen Rotth und Justi besteht darin, dass Letzterer auf diese 
Analogie reflektiert und sie damit zu einer systematischen Korrelation erweitert.
�� Siehe hierzu u. a. Axel Rüdiger: Staatslehre und Staatsbildung. Staatswissenschaften an der 
Universität Halle im 18. Jahrhundert. Tübingen 1999, spez. S. 224 ff.
�� In diesem Zusammenhang ist allerdings noch einiges zu bearbeiten; es waren durchaus nicht 
nur Gottsched, Lessing, Herder oder Schiller, sondern auch Sulzer, Lambert und eben Justi, die 
sich an diesen lebhaften und kontroversen Debatten zur Theorie der Satire beteiligten.

„Freybeuter der Vernunft“ 69



närrischen Majestät, der großen Monarchinn Thorheit beherrschet. Die Satyre ist ein Frey
beuther, der in Diensten der großen Königinn Vernunft stehet, die wider das Reich der 
Thorheit einen gerechten und unaufhörlichen Krieg führet: und da das Reich des Lächerli
chen bey seinem unermäßlichen Umfange sehr übel verwahrte Gränzen hat; so fällt der Sa
tyre nichts so leicht, als unaufhörliche Streitereyen mit dem glücklichsten Erfolge darinnen 
zu unternehmen.46

Die Satire ist also als literarische Gattung und Schreibweise eine gleichsam an
thropologische Konstante, weil sie zu ihrem Gegenstand das „Reich des Lächerli
chen“ hat – also des nach Aristoteles ungefährlich Devianten47 –, zu dem alle 
Menschen gehören. Dieses Reich ist eine Monarchie, die von einer Königin be
herrscht wird, nämlich der Torheit. In dieses Reich fallen allerdings Piraten ein, 
nämlich Satiren, die in den Diensten der Vernunft stehen. Mit Herfried Münkler 
haben wir es beim satirischen Kampf also mit einer asymmetrischen Kriegsfüh
rung zu tun.48 Dieser ‚Partisanenkrieg‘ ist jedoch ein ebenso gerechter wie ewiger 
Krieg, weil die Torheit als anthropologische Konstante bestimmt wird. Dabei sei 
ausdrücklich daran erinnert, dass gerechte Kriege – hier im Namen und im Auf
trag der Vernunft – gemäß der frühneuzeitlichen und noch gemäß dem Gros der 
aufgeklärten Naturrechtstheorie geführt werden mussten,49 weil ihnen ein Un
recht vorausging, das nach den Maßgaben des Naturrechts aufgehoben werden 
musste – man sprach in Abgrenzung von der persönlichen Rache von der Not
wendigkeit einer Genugtuung des Rechts.50 Die ‚Freibeuterin Satire‘ hat es aber 
auch leicht, weil das Reich der Torheit an seinen Grenzen schlecht bewacht ist, 

�� Justi: SatS 1, Vorrede [unpag.].
�� Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1991, S. 16/17: 
„τὸ γὰρ γελοῖόν ἐστιν ἁμάρτημά τι καὶ αἶσχος ἀνώδυνον καὶ οὐ φθαρτικόν, οἷον εὐθὺς τὸ γελοῖον 
πρόσωπον αἰσχρόν τι καὶ διεστραμμένον ἄνευ ὀδύνης. – Das Lächerliche ist nämlich ein mit Häß
lichkeit verbundener Fehler, der indes keinen Schmerz und kein Verderben verursacht, wie ja 
auch die lächerliche Maske häßlich und verzerrt ist, jedoch ohne den Ausdruck von Schmerz.“
�� Siehe hierzu Herfried Münkler: Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymmetrie. 
Weilerswist 2006.
�� Erst Rousseau und Kant setzten der Theorie des gerechten Krieges ein Ende, indem sie nach
weisen konnten, dass – weil es im Naturzustand keinerlei Recht geben könne – auch ein Krieg 
niemals gerecht sein kann; vgl. hierzu u. a. Gideon Stiening: Gott und der gerechte Krieg. Kants 
kritische Auseinandersetzung mit Achenwalls Ius naturae. In: Auf dem Weg zur kritischen 
Rechtslehre? Naturrecht, Moralphilosophie und Eigentumstheorie in Kants Naturrecht Feyer- 
abend. Hg. von Stefan Klingner und Dieter Hüning. Leiden, Boston 2021, S. 19–47.
�� Siehe hierzu u. a. Merio Scattola: Konflikt und Erfahrung: Über den Kriegsgedanken im Hori
zont frühneuzeitlichen Wissens. In: Kann Krieg erlaubt sein? Eine Quellensammlung zur politi
schen Ethik der Spanischen Spätscholastik. Hg. von Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stü
ben. Stuttgart 2006, S. 11–53.

70 Gideon Stiening



was bei deren ‚Ordnungsstruktur‘ auch nicht verwundert, ihr aber bei ihren 
Raubzügen ins Reich der Torheit zuträglich ist.

Justi führt diese Analogisierung zwischen dem Reich der Torheit und der lite
rarischen Auseinandersetzung mit ihm noch weiter: Während nämlich die echte 
Satire einen legitimen Krieg mit jenem Reich führt, muss aufgrund ihrer fehlen
den philosophischen Ausrichtung die Distanz zur Schmähschrift gewahrt bleiben, 
die der illegitimen Straßenräuberei bezichtigt wird:

Dahingegen ist die Schmähschrift der Nachbar der Satyre, ein großer Straßenräuber, der in 
Diensten des Neides steht, und in das Reich der Ehre nächtliche und verstohlne Einfälle 
thut, von welchen er aber gemeiniglich auf hinkenden Füßen und mit blutiger Nase zurück 
kommt.51

Die Schmähschrift oder das Pasquill sind also nicht im Dienste der Vernunft un
terwegs, sondern in dem des Neides, darüber hinaus haben sie auch kaum je 
Erfolg.

Justis Definition der Satire ist das Entree in eine umfangreichere Bestimmung 
von Gattung und Schreibart: Die Satire wird als Staats-Piratin der Vernunft im 
riesigen, unübersichtlichen Reich der Unvernunft vorgestellt, wobei dieser Kon
flikt zwar als unaufhebbar dargestellt wird, zugleich aber als eben das, was Jörg 
Schönert an der aufgeklärten Satire hervorgehoben hat: Als literarische Form 
einer für sie konstitutiven Absicht eines ‚Wandels durch Vernunft‘. Diese anfäng
lichen Bestimmungen entwickelt Justi noch weiter:

Hieraus kann man also beurtheilen, was eigentlich zu dem Bezirk der Satyre gehöret. Das 
Lächerliche, das Ungereimte, die Narrheiten, die thörichten Leidenschaften der Menschen 
und solche Laster, welche der Bestrafung der Obrigkeit nicht unterworfen sind, das sind die 
eigentlichen Gegenstände der Satyre: und alle diese Dinge kann die Satyre jemand auf eine 
lächerliche Art vorhalten, ohne ihre Gränzen zu überschreiten. Allein so bald sie jemand 
ein Laster und Verbrechen vorwirft, welches der Strafe der Obrigkeit unterworfen ist, und 
wodurch mithin dessen Ehre im eigentlichen Verstande beleidiget wird; so höret sie auf, 
eine Satyre zu seyn.52

Mit diesen Argumenten liefert Justi eine systematische Begründung dafür, dass 
und warum Homosexualität in der zeitgenössischen Satire nicht kritisch reflek
tiert werden darf: Alle Verbrechen und selbst alle Ordnungsvergehen, für die die 
staatliche Obrigkeit verantwortlich ist, können und dürfen nicht zum Gegenstand 
der Satire werden. Satire macht sich folglich lediglich ethische Vergehen und 

�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Ebd.

„Freybeuter der Vernunft“ 71



Konventions- oder Klugheitsbrüche zu ihren Gegenständen. Für alles andere ist 
nicht diese ‚Piratin der Vernunft‘, sondern der Staat zuständig.

Diese klare Distinktion zwischen Recht und Moral als Gegenständen staatli
chen Handelns bzw. satirischer Reflexion, muss als eine zentrale Eigenschaft der 
aufklärerischen Satire erkannt und erfasst werden: Als Kritik darf schon die Sa
tire der Aufklärung ‚alles‘ – aber nur auf dem Feld, das nicht durch staatliches 
Strafrecht und dessen Strafpraxis geregelt wird. Allerdings wird diese Abgren
zung in bestimmter Hinsicht wieder eingeschränkt:

Unterdessen kann man doch nicht sagen, daß Laster und Verbrechen, welche die Obrigkeit 
bestraft, gar kein Gegenstand der Satyre seyn sollten. Sie sind es allerdings, jedoch nur der
gestalt, daß sie allgemein lächerlich gemacht werden, ohne jemand insbesondre zu bezeich
nen, der sie an sich hat [...].53

Hier liegt für Justi ein weiterer Unterschied zwischen der Schmähschrift und der 
Satire: Die Erstere macht sich identifizierbare Individuen der Realität zum Gegen
stand – wie ebendies Liscow tat und damit die Grenze zwischen Pasquill und Sa
tire tendenziell einebnete. Nach Justi hingegen bleibt Satire, auch wenn sie sich 
strafbares Handeln zum Gegenstand macht, als Literatur im Feld des Allgemei
nen, Typologischen. An eben diesem Argumentationsschritt lässt sich nicht nur 
erkennen, warum sich die satirische Reflexion von den engen Grenzen der über
lieferten Gattungstradition befreite und in literarische Formen auswanderte, die 
das 18. Jahrhundert prägten wie die Komödie oder der Roman: weil sie eine ob
jektive Pflicht zu erfüllen hat, nämlich im Auftrag der Vernunft an der – hier 
ganz positiv gemeinten – Rationalisierung, Moralisierung und Humanisierung 
von Individuum, Gesellschaft und Staat mitzuwirken.54 Es lässt sich aber auch er
kennen, warum diese Entwicklung der satirischen Reflexion eine scharfe Tren
nung zwischen faktualem und fiktionalem Erzählen einfordern und befördern 
musste, weil sie nämlich nur in der Fiktion jene Allgemeinheit des Lächerlichen 
zum Gegenstand einer unbedingten Kritik erheben konnte, auf die sie abzielen 
musste. Erst in diesem Status der Fiktion werden die Möglichkeiten der aufkläre
rischen Satire voll ausgeschöpft, und daher kann sie sich als Fiktion durchaus 
Rechts- und Verordnungsbrüche zum Gegenstand machen.

�� Ebd.
�� Dieser Aspekt unterscheidet die Satire der Aufklärung auch scharf von den Formen satiri
schen Schreibens im 17. Jahrhundert, die sich noch häufig dem Dienst von weltanschaulichen, 
vor allem konfessionellen Interessen auslieferten; vgl. hierzu Helmut Arntzen: Satire in der deut
schen Literatur. Geschichte und Theorie. Bd. 1: Vom 12. bis zum 17. Jahrhundert. Darmstadt 1989, 
S. 203 ff.

72 Gideon Stiening



Justi verfolgt mit seinen theoretischen Überlegungen neben dem Bedürfnis 
nach präziser Bestimmung auch das Interesse an einer Apologie der Gattung bzw. 
der Schreibart:

Nach diesem Begriffe von der Satyre kann man schwerlich behaupten, daß sie verwerflich 
sei. Sie ist es, welche die Rechte der Vernunft wider die Thorheit und Narrheit vertheidiget: 
und indem sie die Undankbarkeit, einen stinkenden Geiz und andre Laster, welche die bür
gerlichen Gesellschaften nach der Natur ihrer Verfassungen schwerlich bestrafen können, 
mit lebendigen Farben abschildert; so rächet sie die beleidigte Menschheit, welche durch 
die Laster, als durch ein unvermerkt sich ausbreitendes Gift, so viel leidet, als durch un
natürliche Grausamkeiten.55

Die Satire der Aufklärung, die Justi an dieser Stelle genauer zu bestimmen sucht, 
verteidigt folglich die „Rechte der Vernunft“ gegen die Torheiten und Narrheiten 
der bürgerlichen Gesellschaft, also die Erscheinungen des Irrationalen in Indivi
duum, Gesellschaft und Staat. Mit den „Rechten der Vernunft“ ist an dieser Stelle 
kein Natur- oder Vernunftrecht in rechtsphilosophischer Hinsicht gemeint, son
dern der Anspruch der menschlichen Vernunft auf die Leitung von Denken und 
Handeln des Einzelnen sowie auf die Ordnung des Gemeinwesens. Zu diesem 
Zweck schildert die Satire ethische und politische Verwerfungen, eben Laster und 
Intrigen, in anschaulichen Farben und ergänzt damit gleichsam das staatliche 
Strafrecht, das diese moralischen Verfehlungen nicht bestrafen kann bzw. darf. 
Es sei ausdrücklich darauf hingewiesen, dass diese scharfe Begrenzung staatli
chen Handelns durchaus nicht der Mehrheitsmeinung der zeitgenössischen 
Staats- und Strafrechtstheorie entsprach, weil etwa Christian Wolff, Issak Iselin 
oder noch Christoph Martin Wieland die moralische Vervollkommnung der Un
tertanen eines Staates für eine Bedingung der Möglichkeit staatlicher Stabilität er
achteten,56 weshalb sie u. a. „übermäßiges Fressen und Saufen“ unter Strafe stel
len wollten.57 Nicht so bei Justi, der – hier einer anderen Aufklärungskonzeption 

�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Siehe hierzu u. a. Dieter Hüning: Die Schrankenlosigkeit des jus puniendi in Wolffs Natur
rechtslehre. In: Christian Wolff und die Europäische Aufklärung. Akten des 1. Internationalen 
Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale), 4.‒8. April 2004. Hg. von Jürgen Stolzenberg und Oli
ver-Pierre Rudolph. Hildesheim u. a. 2007, Teil 3, S. 293–310. Vgl. auch Gideon Stiening: ‚Politische 
Metaphysik‘. Zum Verhältnis von Politik und Moral bei Isaak Iselin. In: XVIII.ch: Schweizerische 
Zeitschrift der Gesellschaft für die Erforschung des 18. Jahrhunderts 5 (2014), S. 136–162.
�� Christian Wolff: Vernünftige Gedanken von dem gesellschaftlichen Leben der Menschen und 
insonderheit dem gemeinen Wesen: „Deutsche Politik“. Bearbeitet, eingeleitet und hg. von Hasso 
Hofmann. München 2004, S. 290 f. (§ 379).

„Freybeuter der Vernunft“ 73



verpflichtet58 – Recht und Moral im Hinblick auf die Zuständigkeiten des Staates 
bzw. der Satire deutlich trennt. Dabei geht die formale Analogisierung von Satire 
und Strafe noch weiter, und zwar anhand einer Strafzweckbestimmung:

Die Strafe der Obrigkeit erbittert denjenigen, den sie betrifft, eben so sehr, als die Peitsche 
der Satyre. Die Obrigkeit hat auch selten die Besserung des Verbrechers zum Endzwecke. 
Wenn sie denselben hätte; so müßte sie den Verbrecher neben der Strafe auch von seinem 
Unrecht zu überzeugen suchen: und darum bekümmert man sich selten. Ihr Augenmerk 
geht also hauptsächlich dahin, durch schreckende Beyspiele andre von Lastern und Verbre
chen abzuhalten: und eben diesen Endzweck hat eine vernünftige Satyre.59

Strafe wie Satire zielen also weniger auf die moralische Verbesserung der durch 
Recht oder Literatur zu bestrafenden Person, als vielmehr auf Prävention durch 
Abschreckung anderer. Diese Betonung der Prävention entspricht erneut genuin 
aufklärerischen Tendenzen in der Strafrechtstheorie des mittleren 18. Jahrhun
derts: 1764 – also während auch Justis Satiren erschienen – veröffentlichte Cesare 
Beccaria mit Dei delitti e delle pene ein europaweit wahrgenommenes Plädoyer 
für ein humaneres und vor allem auf Prävention abzielendes Strafrecht.60 Die ab
gezweckte Prävention erfolgt aber nach Justi über die Überzeugungsänderung 
der Individuen und Untertanen, sie zielt auf Selbsterkenntnis, und zwar nicht nur 
einzelner Bösewichte und intellektuell Minderbemittelter, sondern aller Men
schen, denn:

Wenn wir nur erst überzeugt sind, daß wir alle, auch die Weisesten nicht ausgenommen, 
eine gute Dosin Narrheit besitzen, so sind wir auf einem sehr guten Wege begriffen. Wenn 
man einen Rasenden erst dahin gebracht hat, daß er seine Raserey erkennet; so ist der Zeit
punkt, in welchem er seinen Verstand wieder erlangen wird, nicht mehr weit entfernt: und 
das sind allemal die kleinsten Narren, welche ihre Narrheit einsehen. Nichts ist aber so ge
schickt, die Menschen überhaupt zu Erkenntniß ihrer Narrheit zu bringen, als die Satyre: 
und wenn sie allein diesen Nutzen leistet; so ist sie überaus hoch zu schätzen.61

Justi, der kurz zuvor betont hatte, dass die „Natur des Menschen“ weder ganz gut 
noch ganz böse sei, liefert mit diesem Argument seine wohl stärkste Begründung 
gegen das Pasquill, die von ihm von der Satire streng abgesonderte Schmäh
schrift. Denn wenn Dummheit und Bosheit anthropologische Konstanten nicht 
nur im Hinblick auf die Menschheit als ganzer und ihrer Entwicklung sind, son

�� Siehe hierzu u. a. Werner Schneiders: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der prakti
schen Philosophie im Hinblick auf Christian Thomasius. Hildesheim, New York 1971, S. 316 ff. u. ö.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Vgl. hierzu Dieter Hüning: Philosophie der Strafe. Die Grundlegung des Strafrechts in der neu
zeitlichen Naturrechtslehre. Berlin, Boston 2023, S. 199–227.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.

74 Gideon Stiening



dern vor allem insofern, als sie jedem Individuum unabänderlich eignen, auch 
wenn sie durch Selbsterkenntnis zu vermindern sind, dann lenken Schmähschrif
ten auf einzelne Individuen vom eigentlichen Telos der Satire ab: der Rationali
sierung und moralischen Besserung der Menschheit, vor allem aber, wie sich zei
gen soll, aller Staatsbürger. Auch diese Anthropologisierung der Voraussetzung 
und die Ausrichtung auf die satirische Kritik aller Individuen und Staatsbürger 
entspricht einem zentralen Anliegen der Aufklärung, nämlich dem „sapere aude“.

Erst vor diesem Hintergrund kann Justi einem gewichtigen Einwand gegen 
die satirische Schreibart begegnen, den er den „Feinden der Satire“ zuschreibt. 
Dabei geht es um die Legitimität der ‚Macht des Satireschreibers‘, „die Thorheiten 
ihrer Nebenmenschen lächerlich zu machen, und die Laster in ihrer Häßlichkeit 
abzubilden.“ Tatsächlich ist dies eine bis heute, also systematisch gültige Kritik 
am Satiriker, weil sie – anders als beispielsweise das Strafrecht – nicht institutio
nell eingebunden und damit nicht einer gewaltenteiligen Eingrenzung ihrer 
Macht ausgesetzt ist. Karl Kraus hat diese ‚Lizenz‘ ohne jede Einschränkung aus
gespielt.62 Für Justis Verständnis der aufklärerischen Satire, die für ihn die einzig 
legitime und ästhetisch valente ist, erweist sich diese Kritik allerdings als Schein
problem; denn für ihn ist auch der Satireschreiber an bestimmbare Kriterien und 
Regeln gebunden:

Die Satyrenschreiber vertheidigen die gesunde Vernunft, die Tugend, die Menschlichkeit; 
und man fragt noch, was sie vor Rechte darzu haben. Sind sie nicht Diener und Verehrer 
der gesunden Vernunft? Und wehe ihnen! wenn sie dieses nicht sind. Ihr elendes Ge
schmiere wird alsdenn seine Bestrafung in sich selbst durch die allgemeine Verachtung 
finden.63

Justi setzt mithin auf die kritische Öffentlichkeit, den bon sense commune, die 
bzw. der darüber entscheiden wird, ob ein Text tatsächlich eine Satire, d. h. auf
klärerisch ist oder diesen Begriff nicht verdient, d. h. ob sie Vernunft, Ethik und 
Humanität befördert oder nicht.

Diese Argumentation ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert: Zum einen 
wird ersichtlich, welch erhebliche Bedeutung schon bei Justi einer kritischen Öf
fentlichkeit zukommt; sie ist es und keineswegs der Staat, dessen Zensur er in der 
Folge als untaugliches Instrument zur Bewertung der Satire zurückweisen wird, 
die die soziale, politische und ästhetische Valenz einer Satire zu bewerten hat. 
Zum anderen erweist sich an dieser Überlegung, dass die von Brummack inaugu
rierte und seither weithin akzeptierte These von der Satire als „ästhetisch soziali

�� Siehe hierzu Merkel: Strafrecht und Satire (Anm. 2), S. 331.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.

„Freybeuter der Vernunft“ 75



sierter Aggression“, die auf einen „satirischen Impuls“ zurückzuführen sei,64 zu
mindest für Justis Verständnis untauglich ist, weil er die Satire vielmehr als eine 
an rationale Kriterien gebundene, insofern auch intersubjektiv überprüfbare Re
flexionsfigur entwirft, die als durch Spott vermittelte immanente Kritik an der 
Rationalisierung und Humanisierung der Gesellschaft arbeitet. Und letztlich zeigt 
sich an Justis Bestimmung der Satire, dass Hegel, der zwar erkannt hatte, dass die 
Satire einen – rational rekonstruierbaren – Standpunkt bzw. eine Reflexionsfigur 
ausbildet, dennoch mit seiner Kritik an dem Zustand eines „Zwiespaltes [...] der 
abstrakten inneren Gesinnung und der äußeren Objektivität“65 zumindest die auf
klärerische Satire nach Justi verfehlt. Vernunft nämlich – und das gilt auch für 
Hegel – ist eben keine „abstrakte innere Gesinnung“.

Justi geht allerdings noch einen Schritt weiter, indem er aufzeigt, dass es 
sozio-, ja staatspolitische Bedingungen gibt, unter denen die Satire entweder ge
deiht oder verkümmert, der Standpunkt ihres Scheibers mithin keineswegs eine 
‚abstrakte innere Gesinnung‘ ausbilden kann:

In der That sind auch allemal diejenigen Regierungsformen, welche die Rechte der Mensch
heit und den Endzweck der bürgerlichen Gesellschaften am meisten unterdrücken, die hef
tigsten Feinde der Satyren. Die unselige Despoterey, welche alle Wohlfahrt und Glückselig
keit der Unterthanen und alle Rechte der Menschheit ihren Lüsten und Eigensinn aufopfert, 
ist die grausamste Verfolgerinn der Satyre: und dem aristocratischen Adel, welcher die Re
gierung des Staats mit Ausschließung und Unterdrückung aller andern Bürger allein an sich 
gerissen hat, ist nichts so empfindlich und schmerzlich als die Satyre. Diese unglücklichen 
Regierungsformen begnügen sich nicht, über die Menschen zu tyrannisiren; sie wollen auch 
denenselben die lezte Zuflucht der Unterdrückten abschneiden, nämlich den Versuch, ob 
sie nicht in ihren Tyrannen durch die erregte Schaam Empfindungen der Menschlichkeit 
und gerechtere Grundsätze, [...] wodurch ihr Elend gemildert werden könnte, hervorzubrin
gen vermögend sind. Man kann dannenhero die allgemeine Anmerkung machen, daß eine 
Monarchie, welche die Satyren durch eine große Strenge auszurotten suchet, allemal schon 
halb despotisch ist, und daß eine vermischte Regierungsform, welche die Satyrenschreiber 
stark verfolget, allemal schon auf die Seite der Aristocratie den Ausschlag hat.66

Echte, d. h. für Justi den Prinzipien der Aufklärung verpflichtete und daher – wie 
sich noch zeigen soll – ‚nützliche‘ Satiren sind nur in einem Staat möglich, der 
selbst den Prinzipien aufgeklärter Politik Rechnung trägt, d. h. die „Rechte der 
Menschheit“ und den Zweck des Staates, Beförderung von Wohlfahrt und Glück
seligkeit der Untertanen, verwirklicht. In seinem 1760 – also zeitgleich zum ersten 

�� Brummack: Begriff und Theorie (Anm. 34), S. 282 ff.
�� Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik II. In: Ders.: Werke in 20 Bän
den. Hg. von Karl Markus Michel und Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M. 1986, Bd. 14, S. 226.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.

76 Gideon Stiening



Band der Satiren – erschienenen staatstheoretischen Hauptwerk, Natur und 
Wesen des Staates, hatte Justi näherhin ausgeführt, dass Despoten sich dadurch 
auszeichnen, dass sie zum einen ihre souveräne Macht nicht auf die Beförderung 
des Gemeinwohls ausrichten, sondern für die Mehrung ihres Partikularwohls 
missbrauchen, und zum anderen die Rechte der Menschheit verletzen, die er als 
ursprüngliche Freiheit auch und vor allem in Religionsfragen sowie als Selbster
haltungsrecht konkretisierte.67 In der Vorrede zu seinen Satiren kommt die Publi
kationsfreiheit hinzu, die nur in Staaten statthabe, die jenen Prinzipien aufgeklär
ter Regierungen Rechnung tragen:

In allen Staaten hingegen, wo eine vernünftige Freyheit statt findet, die denen Rechten der 
Menschheit und dem Endzweck der bürgerlichen Verfassungen so gemäß ist, duldet man 
die Satyre und sieht ihr etwas nach. Es ist sogar der Natur der Democratie und einer ver
mischten Regierungsform, wo das Volk an der Regierung Antheil hat, gemäß, der Satyre 
eine große Freyheit zu gestatten, damit das Volk allemal einen Weg [...] frey läßt, wegen des 
Betragens der Ministers, oder der vornehmsten Bürger, gewarnet zu werden.68

Die aufklärerische Satire ist nach Justi mithin nicht nur ein Instrument zur Beför
derung von Rationalität, Moralität und Humanität des Menschen und der 
Menschheit, ihr Gedeihen ist zugleich Indikator für den Fortschritt eines Staates 
nach aufklärerischen Prinzipien. Denn nur ein Staat, der die Rechte der Mensch
heit einhält und die Zwecke des Staates verfolgt, ist als „Freund der Satyre“ des
halb zu bezeichnen, weil er auf die kritische Begleitung der Regierungsgeschäfte 
durch die Untertanen geradezu aufgebaut ist. An diesen Ausführungen zu den 
förderlichen oder hemmenden politischen Bedingungen für die Entwicklung der 
literarischen Satire wird letztlich ersichtlich, dass die Ziele der Satire, Rationalität 
und Moralität aller Untertanen eines Staates69 einschließlich seiner Herrscher, 
vermittelt werden in einen übergeordneten politischen Kontext. Nach Justi sind 

�� Johann Heinrich Gottlob von Justi: Natur und Wesen des Staates. Berlin, Stettin, Leipzig 1760, 
§ 197 und § 203.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass Justi die Gruppe derjenigen Untertanen, die Adres
saten und Leser der Satiren sein sollten, mit Nachdruck einschränkt: Der möglichen Kritik näm
lich, dass der „Pöbel“ satirische Kontroversen mit den Regierenden zum Anlass von Ungehorsam 
nehmen könne, entgegnet er, dass „der Pöbel in allen Landen [...] wenig oder gar keine Satyren“ 
lese, insofern eine Gefährdung des politischen Gemeinwesens durch Satiren eher unwahrschein
lich sei (ebd.). Dieses Aufklärungsverständnis ist erkennbar elitär, weil es den Großteil der Unter
tanen vom Prozess der Aufklärung durch Kritik ausschließt. Der Hinweis, dass auch Reimarus 
(vgl. hierzu Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Vereh
rer Gottes. Hg. von Gerhard Alexander. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1972, Bd. 1, S. 120 ff.) und der späte 
Kant (vgl. Immanuel Kant: Der Streit der Fakultäten. In: AA 7, S. 31 ff.) sich ebenfalls solchen Res
sentiments überließen, ist dabei weniger aufschlussreich als die Einsicht, dass die historische 

„Freybeuter der Vernunft“ 77



Satiren vor allem eines: politisch, und insofern für Stabilität, Sicherheit und 
Wohlfahrt des Gemeinwesens „nützlich“.70

Man kann die Ausführungen Justis zur Theorie der Satire insgesamt als ge
nuin aufklärerische Reflexion auf die Satire bzw. das satirische Schreiben be
zeichnen, und zwar als Instrument der moralischen Verbesserung des Menschen 
und der Menschheit nach den Maßgaben der Vernunft, der Moral und der Huma
nität, auf deren Realisierung der Mensch einen Anspruch, ein ‚Recht‘ gar habe. 
Mit der Erfüllung dieser gesellschaftlichen Funktion realisiert die Satire jene Stel
lung einer vierten Gewalt, die Kant dieser einige Jahre später als das Prinzip kriti
scher Öffentlichkeit zuschreiben sollte.71 Erst vor diesem Hintergrund wird er
sichtlich, dass zwar nicht strafrechtsrelevantes Verhalten, wohl aber die Gesetze 
und dabei auch das Strafrecht zu einem legitimen, weil nützlichen Gegenstand 
der Satire werden können.

4 Das Leben des Junker Hansens oder: Justis 
politische Satiren

Abschließend soll ein kurzer Blick auf eine der Satiren Justis geworfen werden, 
weil sich an diesem fiktionalen Text zeigt, dass er die Satire nicht nur in ihrer 
Funktion mit dem Strafrecht analogisiert, sondern bestimmte Bereiche des Rechts 
auch zum Gegenstand satirischer Reflexion und damit der Kritik macht. Justi be
fasst sich dabei vor allem mit dem Prozessrecht. Eine der bekannteren Satiren 
Justis ist Das Leben des Junker Hansens, eines Landedelmanns. Geschildert wird in 
zwei Teilen, die im ersten Band der Satiren erschienen,72 das reichlich ver
pfuschte Leben eines jungen Landadligen, dessen einzige, ihm früh vermittelte 
Befähigung darin besteht, sich als Adeliger zu verstehen und dies auch durch Ab
grenzungsmechanismen auszustellen. Justis anschaulich geschilderte Adelskritik 
hat im Übrigen systematische Hintergründe: Er hielt, wie späterhin Jacob Mauvil

Aufklärung noch nicht aufgeklärt genug war, um ihren eigenen Prinzipien vollends zu entspre
chen.
�� Vgl. Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Vgl. hierzu Gideon Stiening: Kants Begriff des öffentlichen Amtes oder ‚Staatsverwaltung‘ zwi
schen Aufklärung und Rechtstaatlichkeit. In: Jahrbuch für Europäische Verwaltungsgeschichte 19 
(2007), S. 141–169.
�� Johann Heinrich Gottlob Justi: Das Leben des Junker Hansens, eines Landedelmanns. In: Justi: 
SatS 1, S. 432–473; leider nur der erste Teil ist abgedruckt in Grimm: Satiren der Aufklärung 
(Anm. 31), S. 85–109.

78 Gideon Stiening



lon,73 die Ständegesellschaft für makroökonomisch kontraproduktiv und dabei 
insbesondere den Adel für einen Hemmschuh staatswirtschaftlicher Prospe
rität.74

Im zweiten Teil dieser Satire übernimmt Junker Hans von seinem Vater das 
zugehörige Landgut, samt Dörfern, Bauern und anderen seiner Patrimonialge
richtsbarkeit unterworfenen Gegenständen und Untertanen. Er tritt mithin seine 
Rolle als Princeps dieser ‚unvollkommenen Gesellschaft‘ an, die gleichwohl als ei
genständiger ‚Staat‘ bezeichnet und behandelt wird, und übernimmt damit alle 
drei ihm zustehenden Gewalten: Legislative, Exekutive und Judikative. Seine Exe
kutivgewalt übt er im Übrigen gerne durch übermäßige Gewalt an seinen Bauern 
aus.75 Die Strafgerichtbarkeit überträgt er allerdings, wie üblich, einem Gerichts
halter, der wie folgt in die Erzählung eingeführt wird:

[Er entschloss sich] nämlich einen andern Gerichtshalter anzunehmen. Derjenige, dessen 
sich sein Vater bedienet hatte, war so unglücklich gewesen, sich unsers Junkers Ungnade 
zuzuziehen; weil er sich öfters geweigert hatte, die Strafgerechtigkeit nach seinem Verlan
gen einzurichten. Unser Junker wollte nämlich diejenigen immer sehr hart bestrafet wissen, 
die sich seinen Absichten nicht vollkommen gemäß bezeigen wollten: und der rechtschaf
fene Gerichtshalter wollte lieber des jungen Herrn Gnade verscherzen, als die ihm vertrau
ten Gerichte zur Ungerechtigkeit missbrauchen. Deshalb hatte also unser Junker schon 
längst beschlossen, sich einen andern Gerichtshalter zu wählen, wenn er dereinst die Regie
rung des Dorfes selbst antreten würde.76

Junker Hans ist also bestrebt, eine – zumindest relativ – unabhängige Justiz zu 
verhindern; er sieht die Rolle des Gerichtshalters als die eines willigen Vollstre
ckers seiner uneingeschränkten und willkürlichen Macht; Justi spricht von „voll
kommener Ergebenheit“.77 Juridische Gerechtigkeit, die der alte Gerichtshalter 
eingeklagt hatte, wird so verunmöglicht. Nach dem Ableben seines Vaters nimmt 
er sich einen neuen Gerichtshalter, was seine Bauern auch umgehend zu spüren 
bekommen:

�� Jakob Mauvillon: Physiokratische Briefe an den Herrn Professor Dohm. Oder Vertheidigung 
und Erläuterungen der wahren Staatswirthschaftlichen Gesetze die unter dem Nahmen des Phy
siokratischen Systems bekannt sind. Braunschweig 1780.
�� Siehe hierzu Gabriel François Coyer u. a.: Der Handelnde Adel dem der Kriegerische Adel ent
gegen gesetzet wird. Zwey Abhandlungen über die Frage: Ob es der Wohlfahrt des Staats gemäß 
sey, dass der Adel Kaufmannschaft treibe? Aus dem Französischen übersetzet und mit einer Ab
handlung über eben diesen Gegenstand versehen von Johann Heinrich Gottlob Justi. Göttingen 
1756.
�� Justi: SatS 1, S. 455.
�� Ebd.
�� Ebd., S. 457.

„Freybeuter der Vernunft“ 79



Die Bauren wurden auch gar bald überzeugt, daß es keine leeren Worte gewesen waren, 
die sie gehöret hatten. Der neue Herr Gerichtsverwalter wußte diejenigen auf alle Art zu 
drücken, mit welchen unser Junker unzufrieden war. Es wurden Processe wider sie erreget. 
Man bürdete ihnen allerley Ungehorsam und Verbrechen auf: und sie wurden entweder 
durch Verlust ihres Geldes, oder durch Gefängnißstrafe überzeugt, was das sey, einen un
gnädigen Junker zu haben.78

Rechtsprechung wird hiermit – wie schon bei Machiavelli79 – ausschließlich zu 
einem Instrument der Herrschaftsausübung, und zwar einer solchen, die unein
geschränkt der individuellen Willkür des Herrschers unterworfen wird, ohne sei
nen Untertanen subjektive Rechte zuzuschreiben oder sie wenigstens zu Objekten 
einer gemeinwohlorientierten Rechtsprechung zu machen. Justi dokumentiert 
hiermit anschaulich, warum Voltaire80 oder auch Lessing81 den Gesetzen miss
trauen: Im Rahmen monarchischer Herrschaftsordnung und ihrer feudalaristo
kratischen Durchsetzung konnten Gesetze und deren rechtsprechende Ausfüh
rung zu reinen Unterdrückungsinstrumenten missbraucht werden.

Gefügig gemacht wird der Gerichtshalter durch sinnliche Vergnügungen, die 
ihm der Junker zu verschaffen weiß:

Wenn demnach der Herr Gerichtshalter auf das Land kam, um Gerichtstag zu halten; so 
gieng es allemal sehr lustig zu. Die jungen Edelleute aus der Nachbarschaft, die mit Junker 
Hansen einerley Neigungen und Grundlage hatten, fanden sich alsdenn gemeiniglich bey 
ihm ein: und nachdem der Herr Gerichtshalter nach seiner besondern Gabe, die Gerechtig
keit zu verwalten, sich ein paar Stunden beschäfftiget hatte, denen Bauren das schwere Ge
wichte der lieben Gerechtigkeit empfinden zu lassen; so wurde das übrige Theil des Tages 
und gemeiniglich ein paar folgende Tage mit allen Ausschweifungen zugebracht, welche 
Leute dieser Art Vergnügungen zu nennen pflegen, und worunter ein unmäßiges Saufen 
und allerley Frevel und Muthwillen den obersten Rang einnehmen.82

Der satirische Humor dieser Passagen entsteht durch die nüchterne, nahezu sarkas
tische Schilderung unerhörten Unrechts durch Gesetze, d. h. hier durch Rechtspre
chung. Eine Interpretation ebendieses Sachverhaltes, den Justi präzise herausarbei
tet, kann erneut belegen, dass selbst bei einer satirischen Kritik des Rechts die 
Annahme, einer jeden Satire liege eine Norm zugrunde, keineswegs zwingend ist. 

�� Ebd., S. 456.
�� Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Politik als ‚ausübende Staatsklugheit‘. Machiavelli und die 
Aufklärung. In: Comparatio 14.1 (2022), S. 103–125.
�� Vgl. hierzu Voltaire: Philosophisches Taschenwörterbuch. Hg. von Rainer Bauer, Stuttgart 
2020, S. 277–285.
�� Vgl. hierzu Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert 
G. Göpfert u. a. München 1970 ff., Bd. 2, S. 278.
�� Justi: SatS 1, S. 457.

80 Gideon Stiening



Denn einerseits könnte man durchaus von einer impliziten Norm sprechen, die 
den Humor und die Kritik der Satire hervorbringt: Der Instrumentalisierung von 
Recht und Gesetz zur willkürlichen Unterdrückung der Untertanen wird eine juri
dische Gerechtigkeit entgegengesetzt, unter der Gesetze nicht schlichte Waffen der 
Herrschaftsausübung sind, sondern unabhängige Normen der Regulierung freier 
und gleicher Bürger. Andererseits lässt sich die satirische Kontroverse auch als Hin
weis auf die streng formale Widersprüchlichkeit einer Rechtsprechung interpretie
ren, die Unrecht befördert. Und so ist die von Junker Hans ausgehende Willkürjustiz 
nicht allein Ausdruck seiner Bosheit, sondern auch seiner ausgiebig vorgeführten 
Dummheit – sie ist am Ende eben beides, aber nur, wenn man theoretische und 
praktische Vernunft als Kriterien der Kritik präzise unterscheidet.

Unabhängig von dieser Frage inszeniert Justi mit aller Deutlichkeit, dass Han
sens Dummheit und Bosheit zu einer Herrschaftsausübung führen, die statt des 
Gemeinwohls ausschließlich das eigene Partikularwohl im Blick hat; die Analyse 
dieses Sachverhalts wird mithilfe eines drastischen Sarkasmus ausgeführt:

Es ist nöthig, daß wir noch ein Wort mit denenjenigen Edelleuten reden, die die entgegenge
setzten Eigenschaften unsers Junkers an sich haben. Diese werden freylich scheele Gesich
ter machen, daß in dem vortrefflichen Bilde, das ich ihnen in der Person des Junker Han
sens vorstelle, nichts ähnliches von ihnen anzutreffen ist. Allein wer kann ihnen helfen? 
Warum haben sie ein so eigensinniges Mißtrauen zu den Verdiensten ihrer Vorfahren, daß 
sie dieselben zu ihrem Vorzuge nicht hinlänglich halten? Warum bemühen sie sich, eigene 
Tugenden und Verdienste zu erwerben? Warum befleißigen sie sich, einen richtigen Ge
brauch ihrer Vernunft zu erlangen? Warum widmen sie sich den schönen Wissenschaften 
und der Gelehrsamkeit? Warum bestreben sie sich, dem Vaterlande, in allerley Bedienun
gen nützlich zu werden? Warum vergießen sie ihr Blut zur Wohlfahrt des gemeinen We
sens? Wenn sie dieses alles unterließen; so würden sie das Glück haben, meinem Helden 
ähnlich zu seyn. Unterdessen ist es meine Schuld keinesweges. Man kann es einem Lebens
beschreiber nicht verdenken, daß er sich einen vollkommnen Gegenstand vor seine Feder 
erwählet. Wenn sie aber eigne Tugend und Verdienste vor sich haben; so sind sie allerseits 
Stifter ihres eignen und folglich eines neuen Adels.83

Junker Hans ist mithin das Gegenteil eines ‚neuen‘, von Justi auch anderorts ge
forderten ‚Leistungsadels‘, und er ist es, weil er weder Vernunft noch Tugend an
zuwenden weiß, vor allem aber ist er es, weil er dem Gemeinwohl widerspre
chend handelt, indem er – gerne auch mit anderen jungen Adeligen – sein Gut 
und dessen Bewohner nur vernutzt, um seine individuellen Interessen an sinnli
cher Genussmaximierung zu mehren – ein echter Tyrann eben. Dabei wird deut
lich herausgearbeitet, dass die moralischen Verfehlungen des Junkers, seine 
Selbstauslieferung an die ‚Tyrannei der Leidenschaften‘, politische Valenz haben, 

�� Ebd., S. 449 f.

„Freybeuter der Vernunft“ 81



weil er das Wohl seiner Untertanen nicht nur nicht berücksichtigt, sondern im 
Gegenteil das Zufügen von Leid zum Teil jener Bedürfnisbefriedigung macht.

Das Ende der Lebensgeschichte des Junker Hans ist dann schnell erzählt, und 
es ist mehr erbaulich als satirisch: Eine schwere Krankheit sowie die Ankündi
gung seiner zwischenzeitlich geehelichten, und doch immer wieder betrogenen 
Frau, sie bekomme ein Kind, ändert das Selbst- und Weltverhältnis des Junkers 
grundlegend, wobei der Einfluss eines die schwere Erkrankung nutzenden Geistli
chen eine prägende Rolle spielt. Junker Hans wird nicht nur Physikotheologe, der 
die Ordnung und Schönheit der Natur als Produkt eines ebenso weisen wie güti
gen Schöpfers begreift, sondern als „Vater seiner Unterthanen“84 ein patriarcha
ler Herrscher, ein das Gemeinwohl beachtender und fördernder Machthaber.

Dieses Ende ist zwar wenig spektakulär, dokumentiert aber anschaulich die 
Vorstellungen gelungener Herrschaft zwischen ‚sanfter Despotie‘85 und ‚patriarcha
ler Machtausübung‘86 während der Spätaufklärung sowie Justis Verständnis des 
Verhältnisses von Moral und Politik. Nicht etwa geht es – wie bei Wolff oder Iselin – 
um die moralische Gesinnung der Untertanen, sondern darum, den Herrscher den 
Gesetzen der Ethik zu unterwerfen, damit er seiner politischen Aufgabe, Sicherheit 
und Wohlfahrt des Gemeinwesens zu befördern, Rechnung trägt. Das fällt zwar 
hinter die Einsichten Machiavellis zurück, zeigt aber mit aller Deutlichkeit nicht 
nur die vorherrschende politische Konzeption der Spätaufklärung, sondern auch, 
inwiefern Justi die Satire als „nützlich“ beurteilt: Sie kann dazu beitragen, Herr
scher auf die rechte Bahn zu bringen; dafür muss sie frei von aller Zensur sein. 
Nicht das Recht ist Gegenstand der Satire, sondern der Missbrauch der Gesetze.

Die allgemeine und umfassende Kritik an der Amoralität und dem Unrecht 
solcher Herrschaftsausübung kann Justi aber nur gelingen, indem er nicht nur 
Moral und Recht präzise unterscheidet, sondern weil er diese sarkastische Kritik 
im Modus der Fiktion vorträgt, der ihn nicht nur vor strafrechtlicher Verfolgung 
schützte,87 sondern ihm jene „Allgemeinheit des Lächerlichen“ ermöglichte und 
erlaubte, die nur der Literatur vorbehalten ist und auf die er seiner aufkläreri
schen Pflicht gemäß abzielte.

�� Ebd., S. 474.
�� Vgl. hierzu Gideon Stiening: „Der sanfte Despot“ als normgebende Instanz rechtsfreier Verge
meinschaftung. Das Beispiel von Christoph Martin Wielands Geschichte des Agathon. In: Normati
vität in Recht und Literatur. Hg. von Thomas Gutmann und Martina Wagner-Egelhaaf. Berlin 
2025, S. 221–235.
�� Siehe hierzu Frank Grunert: Paternalismus in der deutschen Aufklärung. In: Paternalismus 
und Recht. Hg. von Michael Anderheiden u. a. Tübingen 2006, S. 9–27.
�� Siehe hierzu u. a. Günter Schmidt: Libelli Famosi. Zur Bedeutung der Schmähschriften, Schelt
briefe, Schandgemälde und Pasquille in der deutschen Rechtsgeschichte. Köln 1985.

82 Gideon Stiening


	„Freybeuter der Vernunft“: Zum Verhältnis von Recht und Satire bei Johann Heinrich Gottlob von Justi
	1 Satire und Recht – ein inniges Verhältnis?
	2 Satire im Zeitalter der Aufklärung versus aufklärerische Satire
	3 Justis Satiretheorie oder „Freybeuter der Vernunft“
	4 Das Leben des Junker Hansens oder: Justis politische Satiren


