
Steffen Martus 
Die „ärgerliche Gewohnheit, die 
wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“
Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus

1 Philosophiegeschichte als 
Geschmacksgeschichte: das „Seculum 
demonstrativum“ und Gottscheds „satirische 
Situation“

Am 25. September 1737 wurde Johann Christoph Gottsched vor das Dresdener 
Oberkonsistorium geladen. Die versammelten Theologen beschuldigten den Leip
ziger Philosophieprofessor („Professor Dialecticae et Metaphysicae“, wie ihn der 
Protokollant nannte), dass er „in seinen Collegiis und Schrifften viele anstößige 
Dinge vortrage und sowohl wieder die Christliche Religion überhaupt, als auch 
insonderheit wieder die Evangelische Theologie und Theologos mit harten Reden 
und Urtheilen sich sehr vergehe, anbey der Academischen Verfaßung zuwieder 
handle, sich ein unbefugtes RichterAmbt anmaße, und dadurch bey der studiren
den Jugend Schaden und Ärgernüß anrichte“.1 Es handelte sich um eine komplexe 
Anklage, die verschiedene Aspekte miteinander verschränkte und damit jene 
Wechselbezüge auflistete, die aus Perspektive der Geistlichen eine Krise epocha
len Ausmaßes bedeuteten: Die Anschuldigungen betrafen den theologischen und 
philosophischen Gehalt von Aussagen („anstößige Dinge“), die Art und Weise der 
Äußerung („mit harten Reden und Urtheilen“), pädagogische Effekte bei der „stu
direnden Jugend“ und juristische Fragen der „Academischen Verfaßung“, die the
matische Zuständigkeiten nach Maßgabe der frühneuzeitlichen Gesellschaftsord
nung regeln sollte.

Im Sommer des Jahres hatte Gottsched bereits bemerkt, wie von Seiten des 
Oberkonsistoriums Druck aufgebaut worden war. Es kursierten Gerüchte, wer 
sich der – von Gottsched im Unterricht vermittelten – wolffianistischen Philoso

� Detlef Döring: Die Philosophie Gottfried Wilhelm Leibniz’ und die Leipziger Aufklärung in der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1999, S. 141. Im Folgenden greife ich zurück auf 
meine Darstellung der Entwicklung in Steffen Martus: Aufklärung. Das deutsche 18. Jahrhundert – 
ein Epochenbild. Berlin 2015, S. 413–424. Ich danke Christiane Neubauer und Marielena Rasch für 
die kritische Durchsicht meines Beitrags.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-002



phie widme, werde in Sachsen kein Kirchenamt erhalten. Gottscheds Veranstal
tungen wurden daher nur noch von Juristen und Auswärtigen besucht. Am 
11. Juli war es dann so weit: Die Theologen der Leipziger Universität reichten am 
Dresdener Hof eine Klage gegen ihren Kollegen aus der philosophischen Fakultät 
ein. Gottsched erfuhr wenige Wochen später, am 17. September, von der Be
schwerde.2 Friedrich August II. (bzw. August III.) gab der theologischen Fakultät 
und seiner geistlichen Behörde Recht, gewährte dem Angeklagten jedoch eine Ka
renzzeit. Gottsched informierte Graf Manteuffel, seinen wichtigsten höfischen 
Mentor, und reiste mit einem Stapel Empfehlungsschreiben bewaffnet zum Ver
hör. Bei Hof überbrachte er die Empfehlungen diversen Räten und Ministern und 
bat um Unterstützung für sich und die „gesunde Vernunft“.3

Der Zeitpunkt der Anklage war kein Zufall: Am 1. November 1736 hatte Fried
rich Wilhelm I. das Verbot von Vorlesungen über Christian Wolffs Metaphysik 
und Moral in Brandenburg-Preußen aufgehoben.4 Zu diesem Zeitpunkt erschien 
Gottscheds wolffianistisches Grundlagenwerk über die Ersten Gründe der ge
sammten Weltweisheit bereits in einer neuen Fassung und dokumentierte seine 
Lehrerfolge. 1737 folgte die zweite Auflage des Versuchs einer critischen Dicht
kunst. Parallel dazu verjagte Gottsched im Oktober 1737 in einem eigens dafür 
verfassten Stück den Harlekin von der Bühne und feierte damit den Erfolg seiner 
groß angelegten Theaterreform aus dem Geist der Wolff’schen Ethik und Politik. 
Hatte das „Seculum demonstrativum“5 also begonnen? Aus theologischer Perspek
tive war es höchste Zeit, etwas gegen diesen zangenförmigen Angriff von Politik, 
Philosophie und Poesie zu unternehmen. Im Dresdener Oberkonsistorium rück
ten Vertreter der lutherischen Orthodoxie (z. B. Valentin Ernst Löscher) und 
Geistliche mit Affinitäten zum Pietismus (z. B. Bernhard Walther Marperger) zu
sammen und schlossen gegen einen gemeinsamen Feind die Fronten. Sie positio
nierten sich als Teil der Empörungsgemeinschaft auf Seiten der Leipziger Theo
logischen Fakultät.

Die Universität eignete sich aufgrund der Strukturhomologie von Gesellschafts- 
und Fakultätenordnung als Experimentierfeld für Fragen der sozialen Stabilisie

� Andres Straßberger: Johann Christoph Gottsched und die ‚philosophische‘ Predigt. Studien zur 
aufklärerischen Transformation der protestantischen Homiletik im Spannungsfeld von Theolo
gie, Philosophie, Rhetorik und Politik. Tübingen 2010, S. 385 f., S. 390 f.
� Döring (Anm. 1), S. 75–77; Straßberger (Anm. 2), S. 390 f.
� Vgl. zur Rehabilitationsgeschichte Wolffs: Johannes Bronisch: Der Mäzen der Aufklärung. 
Ernst Christoph von Manteuffel und das Netzwerk des Wolffianismus. Berlin, New York 2010, 
hier insbes. S. 72–122.
� Johann Heinrich Zedler (Hg.): Grosses vollständiges Universal-Lexicon Aller Wissenschafften 
und Künste. 64 Bde. u. 4 Suppl.-Bde. Halle, Leipzig 1731–1754 (im Folgenden zitiert als UL mit 
Bandnummer und Seiten- bzw. Spaltenzahl), hier Bd. 19, S. 1 f.

20 Steffen Martus



rung und Destabilisierung – genauer: für Fragen, die die Gesellschaftsform betra
fen. Das Verhör Gottscheds drehte sich in diesem Rahmen um dogmatische Gehalte, 
zugleich aber um die soziale Verbreitung von Gedankengut: um die Verfahren, mit 
denen Ideen Anziehungs- und Abstoßungskraft entwickeln und Argumente ihre 
Überzeugungskraft gewinnen oder einbüßen. Hier nun spielte die satirische Dimen
sion eine große Rolle, denn Gottsched wurde während des Verhörs immer wieder 
seine spöttische Haltung vorgeworfen, die „ärgerliche[ ] Gewohnheit, die wichtigs
ten Dinge lächerlich zu machen“,6 die unnötige Bitterkeit, der unsachliche Hohn, 
die „lächerliche Vorstellung“ bestimmter Sachverhalte7 oder die Anzüglichkeiten 
seiner Äußerungen.8 Die Theologen schlugen damit eine Richtung ein, die für Gott
sched sehr gefährlich werden konnte, zumal der Titel des ‚Religionsspötters‘ seit 
dem 17. Jahrhundert nur eine andere Bezeichnung für einen Atheisten war.9

In den 1730er Jahren hatte sich die Situation jedoch verändert. Gottsched selbst 
trat nämlich als Feind der „Brut der Spötter“ auf, die seit geraumer Zeit „mit so 
frecher Wuth / Des Glaubens Burg bestürmt[en]“. Er vertrat in dem auf 1734 datier
ten Gedicht, aus dem diese Zeilen stammen, die Position, „[d]aß ein heutiger Gottes
gelehrter auch in der Vernunft und Weltweisheit stark sein müsse“. Gegen die 
„Religionsspötter“ stellte er die „Synthese von Philosophie und Theologie als ele
mentare Forderung der Zeit“ dar:10

Wer Gottes Wort erkennt, die Offenbarung ehrt,
Des Geistes Sinn erforscht, die Männer Gottes hört,
Der läßt sich durch die Kraft der Schrift am besten lenken,
Da darf man ausser ihr an keine Gründe denken.
Wo aber die Vernunft sich selber Weihrauch streut,
Die Schrift nicht hören will, von Vorurtheilen schreyt,
Nur lauter Schlüsse macht, und aus geprüften Gründen
Die zweifelhafte Spur der Wahrheit sucht zu finden:
Da muß ein Glaubensheld auch anders wiederstehn;
Er selbst muß in das Feld der Weisheitlehren gehn;

� Döring (Anm. 1), S. 142.
� Ebd., S. 144.
� Ebd., S. 149.
� Atheismus „bildet [...] ein in sich geschlossenes Bündel von Postulaten. Dieses wird dann ab 
etwa 1740 vornehmlich mit dem Ausdruck ‚Freigeist‘ oder ‚Freidenker‘ bezeichnet. Daneben gibt 
es eine Reihe von Synonymen (‚Religionsspötter‘, ‚Spötter‘, ‚starke Geister‘, ‚Esprits forts‘, ‚Liber
tins‘, selten auch ‚Gottesleugner‘), die aber quantitativ im Vergleich weit dahinter liegen“ (Björn 
Spiekermann: Der Gottlose. Geschichte eines Feindbilds in der Frühen Neuzeit. 2., durchgesehene 
Aufl. Frankfurt a. M. 2021, S. 26).
�� So im Anschluss an Spiekermann (Anm. 9), S. 541.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 21



Aus Quellen der Natur der Wahrheit Bäche leiten,
Und die Vernünftler selbst aus der Vernunft bestreiten.11

Interessanterweise bezog Gottsched in dieser Fassung des Gedichts eine Position, 
die der geistlichen Generalkritik an der Philosophie durchaus entsprach, denn er 
kritisierte die Vernunft, sobald sie sich selbst genügte, auch dann, wenn sie „lau
ter Schlüsse macht“ und meinte, „aus geprüften Gründen“ die „Wahrheit“ allein 
finden zu können. In der zweiten Auflage seiner Gedichte korrigierte sich Gott
sched und kritisierte die hegemonialen Ansprüche der Vernunft nur für den Fall, 
dass sie „falsche Schlüsse macht, und aus vermeynten Gründen“ folgert.12 So oder 
so hatten es die „Gottesgelehrten“ dieser Diagnose zufolge nicht mehr mit „Ketze
reyen“ zu tun, sondern mit einer „neuartigen Qualität von Religionskritik“:13 mit 
grundsätzlichem Atheismus, der sich „vom Joch des Christenthums“ ganz und gar 
„befreyen“ wollte. Daher, so Gottsched, „fordert unsre Zeit“ eine philosophisch 
kompetente Theologie. Dass er dabei – für einen Wolffianer nicht unbedingt er
wartbar – mit der normativen Kraft des Faktischen argumentierte, scheint mir 
ein wichtiger Punkt zu sein. Zunächst freilich handelte es sich um eine Gedanken
figur, die zeitgleich mit der Etablierung eines ernstgemeinten Atheismus ent
stand, in den 1730er Jahren neu aufgelegt und bereits im aufklärungsinternen 
Rückblick als theologie- und philosophiehistorische Zäsur aufgefasst wurde, wie 
Björn Spiekermann in seiner monumentalen Untersuchung der Geschichte des 
„Gottlosen“ gezeigt hat.14 Gottscheds Berufung auf die „itzigen Zeiten“ bedeutete 
allerdings für die Vertreter des Oberkonsistoriums, die ihn verhörten, sich dem 
„itzigen Weltdünckel und Sinn“ zu ergeben.15 Es gehörte zum festen theologischen 
Argumentationsbestand, das Auftreten von Spöttern frei nach dem zweiten Pe
trus-Brief als Hinweis auf das nahe Ende aller Zeiten aufzufassen:16 „Und wisset 
das aufs erste, daß in den letzten tagen kommen werden spötter, die nach ihren 
eigenen lüsten wandeln [...]“.17

�� Johann Christoph Gottsched: Gedichte. Gesammlet und herausgegeben von Johann Joachim 
Schwabe. Leipzig 1736, S. 630 f.
�� Johann Christoph Gottsched: Gedichte. Bey der itzigen zweyten Auflage übersehen, und mit 
dem II. Theile vermehret, nebst einer Vorrede ans Licht gestellet von Johann Joachim Schwabe. 
Bd. 1. Leipzig 1751, S. 584.
�� Spiekermann (Anm. 9), S. 541.
�� Vgl. ebd., S. 542.
�� Döring (Anm. 1), S. 145.
�� Spiekermann (Anm. 9), S. 46.
�� Das Neue Testament unsers Herrn und Heilandes Jesu Christi, dergestalt eingerichtet, daß der 
Griechische Grund-Text und die Deutsche Uebersetzung Martin Luthers neben einander stehen, 
Die Blätter aber, mit den Seiten der so gemein gewordenen Lateinischen Bibel, zur Bestärkung 
der in derselben erlangten Memoriae localis, richtig übereintreffen, mit den wichtigsten Lectioni

22 Steffen Martus



Nun hatte sich – u. a. aufgrund diverser Fehldatierungen – die Prognoseplau
sibilität einer unmittelbar bevorstehenden Apokalypse erheblich abgenutzt. Theo
logen waren zwar frühe Fachleute für Zeitenwenden, diese aber hatten ihre es
chatologische Dringlichkeit eingebüßt. Die Rechtgläubigen mussten sich auf ein 
Leben in einer Welt voller „Spötter“ einstellen. Nur erwähnt sei, dass Shaftesbury 
den „test of ridicule“ auch als Instrument dafür empfohlen hatte, nicht nur Eigen
schaften von „Männern“, „Manieren“ oder „Meinungen“, sondern auch von „Zei- 
ten“ zu identifizieren (Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times, 1711): 
„Meynungen“, „Gebräuche“ und „Moden“ stabilisieren sich demzufolge durch 
ernsthafte „Feyerlichkeit“; Gelächter zersetzt nicht nur diese oder jene ange
maßte Geltung, es indiziert zudem, wie sich Plausibilitäten insgesamt verschie
ben: Bei Satiren handelt es sich also auch um Diagnoseinstrumente für Epochen
stimmungen.18

Die Analyse einer „satirischen Situation“19 bzw. eines „komplizierten Zu
sammenspiel[s] bewußtseinsgeschichtlicher, literaturfunktionaler, form- (d. h. 
vermittlungs-)geschichtlicher und gesellschaftlicher Momente“20 kann zu einem 
„Testfall für grundsätzliche Aussagen“ über die Funktion von Äußerungen „in 
einem abgrenzbaren historischen und sozialen Zusammenhang werden“.21 Der 
„test of ridicule“ wandte dabei ins Positive, was die Geistlichen im Kampf gegen 
Wolff vermeiden wollten: dass in schleichenden Prozessen bestimmte Selbstver
ständlichkeiten ihre Kraft verloren. Man hatte es offenbar mit einem Stimmungs
wandel zu tun, der die Binde- und Überzeugungskraft von Formen des Glaubens, 
der Apologie und des Bekenntnisses schwächte. „Satire zielt auf die Bewußtseins
veränderung und das Engagement ihrer Adressaten“, wie Jörg Schönert es in 
einem Merksatz formuliert hat. Sie vermittelt in ihrer „Tiefenstruktur“ eine „höher

bus variantibus des Griechischen Textes, iedes Capitels reichen Summarien, und beygefügten vie
len richtigen Parallelen, auch einer kurzen Harmonie der Evangelisten. Züllichau 1740.
�� Anton Ashley Cooper, Graf von Shaftesbury: Characteristicks, oder Schilderungen von Men
schen, Sitten, Meynungen, und Zeiten, aus dem Englischen übersetzt. Nebst einem Schreiben des 
Uebersetzers, welches die Anmerkungen des Freyherrn von Leibnitz enthält. Leipzig 1768, S. 12, 
S. 15.
�� Dazu Jörg Schönert: Satirische Aufklärung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzäh
lens in der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. München 
1976, insbes. S. 63 f.; online publiziert 2010: www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoe 
nert_satirische_aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 30. April 2023).
�� Ebd., S. 54.
�� So in Abwandlung von Schönert: Satirische Aufklärung (Anm. 19), S. 35: „Für einen derart ex
ponierten Typ literarischer Kommunikation kann die Analyse satirischer Texte zu einem Testfall 
für grundsätzliche Aussagen über Aspekte der Literaturfunktion in einem abgrenzbaren histori
schen und sozialen Zusammenhang werden“.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 23

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


wertige Gegennorm“.22 Sollte man sich also, wie Gottsched forderte, den intellektu
ellen Trends der „satirischen Situation“, in der sich die Geistlichen befanden, hinge
ben und die neue Gedankenmode mitmachen?

Eigentlich hatte Gottsched bei seiner Vorladung zum Oberkonsistorium eine 
inhaltliche Auseinandersetzung mit der gerade in zweiter Auflage erschienenen 
Weltweisheit bzw. mit bestimmten Leibnizianischen Thesen erwartet und sich da
rauf auch gedanklich vorbereitet. Überraschenderweise aber fokussierten die 
Geistlichen Gottscheds Ausführliche Redekunst (1736), in der er sich auch zu Fra
gen der Homiletik geäußert hatte. Dass Gottsched sich in seiner inkriminierten 
Schrift selbst konzedierte, sie enthalte „satyrische[ ] Beschreibungen“, diente dem 
Oberkonsistorium als Beleg dafür, dass er sich über seine „Spötterey“ im Klaren 
war und gezielt zum Lachen anstiften wollte.23 Mit anderen Worten: Über weite 
Strecken des Verhörs ging es um die „Art zu predigen“, und um die „Art“, wie das 
Predigen von Gottsched traktiert wurde. Mit seinen „verächtliche[n] Expressio- 
n[es] [...] rede er denen jungen Leuten, wie ihnen die Ohren juckten“.24 Gottsched 
wurde mithin vorgeworfen, den (sinnlichen) Dispositionen seiner Zuhörer und 
Leser entgegenzukommen und Überzeugungs- und Zustimmungseffekte dadurch 
zu erzielen, dass er die geschmacklichen Neigungen des Publikums bediente. Von 
diesen sehr tiefgreifenden, vorargumentativen Respondenzen – mit Jörg Schönert 
formuliert: von den Effekten der satirischen „Tiefenstruktur“25 – ging dann die 
eigentliche Bedrohung aus. Die Geistlichen dachten die soziale Verbreitung von 
Ideen (auch) von deren ästhetischer Verführungskraft her bzw. ausgehend von 
der Form, in der bestimmte Gehalte auf verführerische Weise vermittelt werden.

Der finale Disput bezog sich folgerichtig auf die Frage, ob Gottsched nur die 
„Praetensionen der Römischen Kirche“ attackiert habe, wie er beteuerte, oder ob 
er „allen Religions Eyfer zu dämpfen die Meinung gehabt“. Die Geistlichen hielten 
den Eindruck fest, „daß er gar keine Religion einen Vorzug einräumen oder einen 
billigen Eyfer zugestehe“.26 Zedlers Universal-Lexicon stellte bei der sich über 
mehrere Artikel erstreckenden Worterklärung von „Eifer“ offenbar nicht um
sonst die theologische Perspektive in den Vordergrund. Dabei wurden zwei As
pekte herausgearbeitet: „Eifer“ betrifft einerseits die affektiv-volitionale Dimen
sion des Handelns, andererseits die Parteinahme für diejenigen, denen „wir wohl 

�� Jörg Schönert: Theorie der (literarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung 
von Textstruktur und kommunikativer Wirkung. In: Textpraxis 2 (1/2011). http://www.uni-muens 
ter.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire (letzter Zugriff: 30. April 2023).
�� Döring (Anm. 1), S. 150.
�� Ebd., S. 143.
�� Schönert: Theorie der Satire (Anm. 22), S. 8–11.
�� Döring (Anm. 1), S. 152.

24 Steffen Martus

http://www.uni-muenster.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire


wollen“ – in diesem Sinn eifert auch Gott für die Menschen oder gegen die 
Feinde „seines Volcks“.27 Intrinsische Motivation zugunsten einer Sache und 
einer Gemeinschaft lässt sich jedoch nicht anordnen. Angesichts der ästheti
schen Dimension des Konflikts von Theologie und Philosophie, den das Ober
konsistorium im Fall Gottscheds exemplarisch austragen wollte, befanden sich 
die Geistlichen in einer Zwickmühle: Einerseits mussten sie an ihren Darstel
lungsidealen festhalten und deren Qualitäten betonen; andererseits konnten 
sie den empirischen Befund nicht einfach ignorieren, dass die Ohren der Ju
gend in einer bestimmten Weise „juckten“ und den Reizen der satirisch- 
spöttischen Diktion Gottscheds zugeneigt waren.

Die Geistlichen befanden, dass Gottsched durch „die Art des Vortrags“ be
stimmte Gegenstände der Rede, womöglich sogar „das theuer Wort Gottes bey uns 
verächtlich“ mache.28 Sie forderten daher von ihm, seinem Auditorium die Form
neutralität der Geltungskraft bestimmter „Sache[n]“ zu vermitteln. Gottsched ver
trat genau die entgegengesetzte Position, die er auch in dem bereits zitierten 
Gedicht artikuliert hatte. Seiner Auffassung nach entsprach die „Art“ seiner Gedan
kenäußerung den Zeitgegebenheiten, und genau deswegen beanspruchte er auch, 
durch die gewählten Verfahren den Glauben zu verteidigen:

Prof: er habe nur gemeinet bey itzigen Zeiten, da man von allen Dingen vemünfftige Ge
dancken und Beweise zuhaben suche, auch die so predigen solten, zu solchen und zu gründ
lichen Überzeugungen anzuweisen.29

Gottsched vertrat an dieser Stelle ein rationalistisches Darstellungskonzept, das 
auf die Transparenz des Ausdrucks setzt: Äußerungsformen entsprechen dem
nach unmittelbar Denkformen. Das eine, immer wieder behandelte Problem be
stand dann darin, ob die stilistische Adressierung der oberen Verstandeskräfte 
für die Gemeinde taugte, also auch der Menge der Un- und Halbgelehrten zuge
mutet werden konnte. Die Geistlichen machten aber noch auf einen anderen, 
sehr viel interessanteren Aspekt aufmerksam, dass nämlich auch die „demonstra
tivische“ Darstellungsweise der Wolffianer, die die „oberen Verstandeskräfte“ an
sprechen sollte, dies über sinnliche Worte tat, die in den „Ohren juckten“. Tat
sächlich zeigte sich Christian Wolff nicht allein stolz auf seine philosophischen 
Argumente, sondern auch darauf, dass er die geschmacklichen Neigungen und 
Dispositionen seiner Zeit verändert habe:

�� UL 8, Sp. 503 f.
�� Döring (Anm. 1), S. 143.
�� Ebd., S. 145.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 25



[...] nachdem ich darauf bedacht gewesen, wie ich die Philosophie gleichfalls zu mehrerer 
Deutlichkeit und Gewißheit brächte; so ist dieses die Ursache, daß diejenigen, welche in 
meinen Schrifften bewandert sind, keinen Geschmack mehr an demjenigen finden, was 
nicht verständlich genug erkläret, noch zulänglich erwiesen worden.30

Wolff gab damit der Klage recht, die schon am Anfang des Streits mit den halle
schen Pietisten gegen ihn erhoben worden war: Den Theologen erschien es so, als 
errege die Wolff’sche Methode „einen Ekel an der Lesung geistreicher Bücher“, 
als gewöhne er also seine Leser und Hörer an gewisse Darstellungsstandards, die 
die Geistlichen nicht erfüllten. Wer vor dem Wolff’schen Unterricht noch „gute 
Proben und Kennzeichen“ eines „Gott ergebenen oder doch folgsamen Gemütes“ 
aufgewiesen habe, erscheine danach „ganz aus der Art geschlagen“ und als „Ver
räter aller guten Ordnung“.31

In solchen und ähnlichen Formulierungen dokumentierte sich allerdings 
nicht nur das berechtigte Selbstbewusstsein Wolffs, der auf eine ganz außeror
dentliche Erfolgs- und Verbreitungsgeschichte in unterschiedlichsten sozialen 
und intellektuellen Milieus zurückblicken konnte. Dahinter verbarg sich auch – 
umgekehrt – das Eingeständnis eines rationalistischen Grundproblems: In gewis
ser Weise musste man nämlich schon vernünftig sein, um vernünftig zu werden. 
Was aber, wenn dies, wie bei den Pietisten, mit denen Wolff zum Zeitpunkt von 
Gottscheds Verhör schon einen sechzehn Jahre anhaltenden, ebenso erbitterten 
wie festgefahrenen Streit führte, nicht der Fall war? Was brachte Menschen dazu, 
in Wolffs Schriften „bewandert“ zu sein, also Zeit damit zu verbringen, sich 
daran zu gewöhnen und ihren philosophischen Geschmack auszubilden?

Es bedurfte einer Bereitschaft zum ‚gründlichen‘ Denkstil, einer Neigung zum 
„Geist der Gründlichkeit“, um mit einer entsprechenden Erwartung auf die Welt 
zuzugehen, für einen bestimmten Argumentationsstil und infolgedessen auch für 
bestimmte Argumente empfänglich zu sein. Als sich daher Carl Günther Ludovici 
an seine Bestandsaufnahme der Erfolgsgeschichte des Wolffianismus machte und 
1738 danach fragte, wer für sein Register von Wolffianern in Frage kommen 
könnte, nannte er ein bemerkenswertes Kriterium: Potentielle Wolffianer waren 
für ihn Menschen, die einen „guten Geschmack von der Gründlichkeit in den Wis

�� Johann Peter Süßmilch: Die Göttliche Ordnung in den Veränderungen des menschlichen Ge
schlechts, aus der Geburt, Tod, und Fortpflantzung desselben erwiesen. Nebst einer Vorrede 
Herrn Christian Wolffens. Berlin 1741, S. 9 (Vorrede von Wolff).
�� So Lange in seinem Gutachten, das die theologische Fakultät in Berlin eingereicht hat (zitiert 
nach Carl Hinrichs: Preußentum und Pietismus. Der Pietismus in Brandenburg-Preußen als reli
giös-soziale Reformbewegung. Göttingen 1971, S. 411).

26 Steffen Martus



senschafften“ besaßen32 – das war offenkundig ebenso vage formuliert wie für 
die geschmacksgeschichtliche Problemkonstellation aufschlussreich.

Auch Wolff jedenfalls wurde vorgeworfen, dass er in seinen Vorlesungen die 
Bereitschaft vermittelte oder unterstützte, über seine Gegner, unter denen sich 
eben auch eine Reihe prominenter Geistlicher befand, zu lachen – was dann um
standslos als Verhöhnung der Sache selbst gedeutet wurde. Wolffs Arroganz war 
aus gegnerischer Perspektive legendär. Es bestand eine grundsätzliche Affinität 
zum Satirischen insofern, als „dem Adressaten“, wie Jörg Schönert festgestellt hat, 
„im satirischen Vorgang de[r] Eindruck einer distanzierten Überlegenheit“ ver
mittelt wird.33 Immer wieder wurde Wolffs herablassende Haltung gegenüber 
den von ihm belächelten Theologen beklagt, die auf das Verhalten der Studenten 
abfärbe,34 „als welche mit ihm allein klug seyn wollen, alle andere verachten, 
und doch gemeiniglich nur stoltze Ignoranten sind“. Und weiter:

Zu den schädlichen Lehrsätzen kam noch diese arge Gewohnheit des Auctoris, daß er bey 
aller Gelegenheit höhnisch und verächtlich von der heil. Schrifft in seinen Lectionibus gere
det hat: davon noch so viele lebendige Zeugen vorhanden sind; daher unter den Studenten 
die äusserste Verführung entstund.35

Die Geistlichen – und das ist für die Frage nach dem Epochenbewusstsein der 
Aufklärung bemerkenswert – befassten sich mit Positionen, vor allem aber auch 

�� „Wenn ich in gegenwärtiger Schrifft diesen oder jenen gelehrten Mann mit Ruhm erwehnet, 
so ist solches nicht eher geschehen, als wenn ich nach vorangestellter Prüfung bin überzeuget 
worden, daß derselbe wahrhafftig einen guten Geschmack von der Gründlichkeit in den Wissen
schaften gehabt habe [...]“ (Carl Günther Ludovici: Ausführlicher Entwurff einer vollständigen 
Historie der Wolffischen Philosophie, Zum Gebrauche seiner Zuhörer. Bd. 3. Leipzig 1738, unpag. 
[Widmung zur „Art“]; vgl. auch ders.: Ausführlicher Entwurff einer vollständigen Historie der 
Wolffischen Philosophie, Zum Gebrauche seiner Zuhörer. Bd. 2. Leipzig 1737, unpag. [Vorbericht 
zum „Geschmack“]).
�� Schönert: Satirische Aufklärung (Anm. 19), S. 66.
�� John Holloran: Wolff in Halle – Banishment and Return. In: Christian Wolff und die europä
ische Aufklärung. Akten des 1. Internationalen Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale), 4.– 
8. April 2004. Teil 5. Hg. von Jürgen Stolzenberg und Oliver-Pierre Rudolph. Hildesheim u. a. 2010, 
S. 365–375, hier S. 366.
�� Joachim Lange: Kurtzer Abriß derjenigen Lehrsätze, welche in der Wolffischen Philosophie, 
der natürlichen und geoffenbahrten Religion nachtheilig sind, ja sie gar aufheben, und gerades 
Weges, obwohl bey vieler gesuchter Verdeckung, zur Atheisterey verleiten. Auf Ihre Königlichen 
Majestät in Preussen mündlich allergnädigst-ertheilte Ordre verfassset (zitiert nach Carl Günther 
Ludovici: Sammlung und Auszüge der sämmtlichen Streitschriften wegen der Wolffischen Philo
sophie zur Erläuterung der bestrittenen Leibnitzischen und Wolffischen Lehrsätze verfertiget 
und mit kurtzen Anmerckungen sowohl als vollständigen Registern versehen. Bd. 1. Leipzig 1737, 
S. 32).

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 27



mit Dispositionen, die sich besonders deutlich in satirischen Neigungen zeigten. 
Die Bereitschaft, bestimmte Personen, Handlungen, Äußerungsformen und eben 
auch Gehalte lächerlich zu finden und zu empfinden, formierte Lach-, Sach- und 
Formgemeinschaften. Diese Dispositionen fassten die Theologen nicht als indivi
duelle Verirrung auf, sondern als Effekte eines großen Zeittrends, als Epochen
phänomen. Sie hatten den Eindruck, mit Neigungen und Vorlieben zu kämpfen, 
die symptomatisch für die „Art“ der „heutigen Welt“ waren.36 Sie stritten gegen 
eine bestimmte intellektuelle Stimmungslage, gegen eine verführerische philoso
phische „Mode“, gegen die sich einstmals gute Argumente und eigentlich stabile 
Glaubensbestände als machtlos erwiesen. Um es mit einem Dresdener Pfarrer zu 
formulieren:

Einige haben an der gegenwärtigen Lehr-Art auszusetzen beliebt, daß sie nicht nach der 
Wolffischen Philosophie eingerichtet sey. Heiliger Gott! So sollen wir armen Prediger uns 
im Vortrag der höchstnöthigen Kunst seelig zu sterben, mehr nach der Mode, als dem geof
fenbahrten Wort Gottes richten? Ich habe gemeynt, wenn ich in allen meinen Predigten 
meinen Zuhörern mit Nachdruck eingepräget, der Tod sey ein hungriger Wolff, der uns alle 
nach und nach verschlinge, ich hätte Wolffische Philosophie genug fürgetragen. Mein Vor
satz ist nie gewesen, nach der heutigen Mode gelehrt und hoch, sondern nur erbaulich und 
also zu predigen, daß auch Einfältige ihre Erbauung daraus haben schöpffen können.37

„Eine Mode“ nun, so heißt es 1739 im entsprechenden ‚Zedler‘-Artikel, „über
schwemmt in kurtzer Zeit, wie ein reissender Strohm, ein gantz Land, und infi
cirt, wie eine ansteckende Seuche, die meisten Leute, bei denen sie eindringt“.38

Gegen intellektuelle Überschwemmungen und Seuchen lässt sich jedoch nicht ar
gumentieren. Man kann ihnen nur vorzubeugen versuchen oder sie über sich er
gehen lassen. Modephänomene basieren auf Neigungen und Stimmungslagen, die 
ebenso ungreifbar wie kraftvoll wirken. Die Gegner einer Mode stehen deren Ge
walt ohnmächtig gegenüber, weil modische Anziehungskraft etwas damit zu tun 
hat, wie Formen und Verfahren zu einem bestimmten Lebensstil passen. Gott
scheds Engagement für die Moralischen Wochenschriften ist auch aus diesem 
Grund schlüssig, denn dieses Medium bearbeitete alltägliche Lebensvollzüge, 

�� So etwa 1737 der Befund in der Inquisition Johann Christoph Gottscheds, der unter dem Ver
dacht stand, ein Wolffianer zu sein (Döring [Anm. 1], S. 145, S. 150).
�� Moritz Karl Christian Woog: Der Sarg eines gläubigen Christen als Noä Kasten wurde in er
baulichen und trostreichen Sterbens-Gedanken über die gewöhnlichen Sonn- und Festtags- 
Evangelien vorgestellet, und seiner Gemeinde in der Sophien-Kirche zu Dreßden Anno 1736 vor
getragen, Dresden 1736, unpag. (Vorrede, zum Teil zitiert bei Straßberger [Anm. 2], S. 383).
�� UL 21, Sp. 702.

28 Steffen Martus



schloss damit an polizeiliche Kontroll- und Erziehungsphantasien an39 und ver
suchte die Vernunft mit derselben Kraft zur Verhaltenssteuerung auszustatten, 
über die „Glaube“, „Gewohnheit“ oder eben die „Mode“ verfügt, „dieses phantasti
sche Ungeheuer“.40 Die Verführungskraft der Mode reichte nun in den 1730er Jah
ren bis zu den Fundamenten der Religion – um noch einmal den ‚Zedler‘-Artikel 
zu zitieren:

Also scheinet es bald, daß bey vielen thörichten Leuten heutiges Tages die Christliche Reli
gion, und die Lehre von GOtt, Himmel und Hölle nicht mehr Mode seyn will, weil man sich 
nun schon einige tausend Jahre damit herum getragen, und man nun einmal etwas neues 
muß zum Vorschein bringen.41

Was bedeutet es, die Aufklärung von ihrer modischen Seite aus zu betrachten? 
Diese von den Zeitgenossen angebotene Perspektive läuft jedenfalls nicht darauf 
hinaus, „fundamentale Aufklärungskritik“ zu üben. Es geht vielmehr darum, den 
„Machtanspruch der Vernunft“ zu problematisieren42 und die Aufklärung unter 

�� Vgl. die von Helga Brandes erstellte Themenübersicht in: Die vernünftigen Tadlerinnen 
1725–1726. Hg. von Johann Christoph Gottsched. Im Anhang einige Stücke aus der 2. und 3. Auf
lage 1738 und 1748. Neu hg. und mit einem Nachwort, einer Themenübersicht und einem Inhalts
verzeichnis versehen von Helga Brandes. Bd. 2. Hildesheim u. a. 1993, S. 31–37.
�� „Wer hat euch das Lehramt anvertrauet? Sagt mir einmahl, wer hat euch dazu bestellet, daß 
ihr eure Mitschwestern unterrichten sollet? Giebt es nicht Prediger genug, die mit bessern Waf
fen wider die Laster streiten als Ihr. Gewinnen diese nicht viel: was werdet ihr ohnmächtige aus
richten? Was der Glaube nicht vermag, wird Vernunft schwerlich ausführen. Was achtet man 
dieselbe? Eine lange Gewohnheit ist stärcker als die gründlichste Vorstellung aller Weltweisen, 
und die Mode, dieses phantastische Ungeheuer, ist vermögender, als alle Klugheitsregeln. Die 
Menschen wollen davon nichts hören und wissen. Sie machen die Augen zu, wenn man ihnen 
das Licht der Wahrheit vorhält. Sie stossen euch von sich, wenn ihr ihnen den rechten Gebrauch 
desjenigen beybringen wollet, was sie zu Menschen machet. Ist es also nicht eine vergebliche Ar
beit, die ihr übernommen habt?“ (Die vernünftigen Tadlerinnen [Anm. 39]. Bd. 1, S. 197).
�� UL 21, Sp. 702.
�� Gideon Stiening (Selbstermächtigung falscher Freunde? Zu den Formen historiographischer 
Aufklärungskritik und deren Folgen. In: Enlightenment Today. Sapere aude! – Have Courage to 
Use Your Own Understanding. Proceedings of the International Congress October 19th–22nd 2017 
in Graz. Hg. von Daniela G. Camhy. Baden-Baden 2020, S. 25–41, hier S. 33) verkehrt die Pointe, 
auf die es mir ankommt, geradezu in ihr Gegenteil: Bei der von ihm zitierten Formel „souveräne 
Geste der Selbstermächtigung“ (Martus [Anm. 1], S. 13) geht es mir um eine schiefe Deutung des 
berühmten Eingangspassus von Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, die ich im 
Anschluss verabschiede. Noch deutlicher wird diese Umdeutung beim Verweis auf die zweite 
Stelle, die Stiening bei dieser Gelegenheit anführt (Martus [Anm. 1], S. 885) und die sich um die 
Frage dreht, wie aufklärerisch mit dem Befund von „Abhängigkeiten“ umgegangen wird. Da Stie
ning (S. 34) Kondylis’ These von der „Rehabilitierung der Sinnlichkeit“ vermisst, lässt sich der 
von Ludwig Stockinger geäußerte Irrtum an dieser Stelle ebenfalls korrigieren: Stockinger hat 

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 29



dem Motto „Entdeckung der Unmündigkeit“43 zu beobachten, um vor diesem Hin
tergrund einen positiven Begriff des Projekts der Aufklärung aus der Aufklä
rungsepoche heraus zu entfalten. Wie also werden in der Epoche der Aufklärung 
Rationalitäts- und Mündigkeitsvorstellungen entwickelt, die sich auf den histo
risch spezifischen Befund der fundamentalen Eingebettetheit des Menschen in so
ziale, kulturelle oder natürliche Zusammenhänge einstellen?44

Im Briefwechsel mit Valentin Ernst Löscher, dem Gottsched beim Verhör ge
genübersaß, pointierte der Leipziger Theologieprofessor Heinrich Klausing die 
Herausforderung durch die Zeit. Rund sechs Wochen nach Gottscheds Verhör 
schreibt er am 9. November 1737:

Denn die studirende Jugend wird hier gantz verführet, durch die lose Philosophie, und an
dern mala, daß sie uns in unsern collegiis, wenn wir ihnen aus Gottes Worte und de simpli
citate fidei was vorsagen, fast gar nicht mehr glauben wollen, auch wol sensum dei verlie

bei seiner Kritik offenbar nur ins Personenregister meines Buchs geblickt – jedenfalls bezieht er 
sich nur auf die beiden Stellen, in denen Kondylis dort genannt wird (Ludwig Stockinger: Philo
sophie als Konfliktgeschehen. Vor fünfunddreißig Jahren erschien Panajotis Kondylis’ Darstel
lung der europäischen Aufklärung. In: Scientia Poetica 20 [2016], S. 121–136, hier S. 125 f.). In den 
Anmerkungen, die im Namensregister wie üblich nicht erfasst sind, finden sich aber mehr Be
züge, natürlich auch zu der von Stockinger für besonders wichtig gehaltenen These zum „Kon
fliktgeschehen“ (Martus [Anm. 1], S. 920, S. 930, S. 931, S. 933, S. 936, S. 955).
�� Z. B. Martus (Anm. 1), S. 11–19.
�� Heiner F. Klemme wollte diesen Aspekt in seiner erstaunlich nachträglichen Rezension offen
bar nicht wahrnehmen (Steffen Martus: Aufklärung. Das deutsche 18. Jahrhundert – ein Epochen
bild. In: Scientia Poetica 25 [2021], S. 459–466): Ich habe an keiner Stelle meines Buchs behauptet, 
dass „die Aufklärung“ gescheitert sei (ebd., S. 461) oder einen „pauschale[n] Abgesang auf die 
Epoche der Aufklärung und der in ihnen entwickelten Konzeptionen von Rationalität und Mün
digkeit“ angestimmt (ebd.). Stattdessen versuche ich, zu zeigen, welche Auffassungen von Ratio
nalität und Mündigkeit mit Blick darauf entfaltet werden, dass im Rahmen der Aufklärung die 
Abhängigkeiten, in die Menschen (kulturell, sozial, affektiv etc.) verstrickt sind, immer tiefsinni
ger herausgearbeitet werden. Immerhin gesteht Klemme offen ein, dass er die von ihm verwen
deten „Zitate [...] aus dem Zusammenhang gerissen“ hat (ebd., S. 463), sich also um die gedankli
chen Zusammenhänge, in die die Formulierungen eingebettet sind, nicht kümmert. Es ist 
übrigens auch kein Argument gegen die These, dass Kants Aufklärungs-Essay zu den Schriften 
zählt, mit denen der Philosoph Die Kritik der reinen Vernunft popularisieren wollte, dass sich Ge
danken daraus schon früher finden und sie aus einem anderen Anlass heraus entstanden sind 
(ebd., S. 463). Ich habe ja nicht behauptet, dass die Akzeptanzprobleme der ‚kritischen‘ Philoso
phie die Ursache für Kants Thesen zur Aufklärung waren. Es ging mir vielmehr – wie auch bei 
den anderen inkriminierten Passagen – um den Stellenwert von Ideen in einem bestimmten his
torischen Kontext. Generell wäre eine Auseinandersetzung mit der grundlegenden Studie von 
Lutz-Henning Pietsch hilfreich: Topik der Kritik. Die Auseinandersetzung um die Kantische Philo
sophie (1781–1788) und ihre Metaphern. Berlin, New York 2010.

30 Steffen Martus



ren. Es ist gut, daß etliche von denen, die daran schuld sind, neulichst ein wenig sind ge
sprencket worden. Gott gebe, daß sie und die andern sich auch daran kehren.45

Dieser fromme Wunsch erfüllte sich nicht. Denn, wie Detlef Döring, die Briefstelle 
trocken kommentierend, festgestellt hat: „[D]as Vordringen der Aufklärungsphilo
sophie ließ sich nicht mehr aufhalten“.46 Klausing, der immer wieder gegen die 
„Leibniz-Wolffische[ ] Philosophie“ polemisierte47 und in dem Gottsched den 
„ärgste[n] Ketzermacher“ sah, „den wir haben“,48 hatte bereits Anfang 1736 die 
Auswirkungen der „philosophischen Süntfluth“ beklagt, „da die Wolffische und 
höchst gefährliche und schädliche Philosophie [...] hier, in Wittenberg und Jena 
fast alles zu überschwemmen gesucht“.49 Nicht zufällig griff er die Bildlichkeit 
auf, mit der der ‚Zedler‘-Artikel die Macht der Mode beschrieben hatte. In Leipzig 
sei es „insonderheit H. Professor Gottsched“, „der dieses unter die Jugend bringet 
cum magno applausu“.50 Klausing wies darüber hinaus ebenfalls auf die satiri
sche Qualität und Effektivität der Indoktrination hin: Gottsched und „einige 
andre Magistri“ tragen die Wolff’sche Philosophie „mit einer so freyen und fre
chen art vor[ ], und zwar alles teutsch, daß sie dabey der studirenden Jugend sehr 
schaden“. Und er brachte auf den Punkt, worin die eigentliche Gefahr bestand: 
„Es geschieht dadurch, daß viele, ja sehr viele, wenn sie eine Zeitlang hier gewe
sen, alle religion auch wol sensum veri Dei verlieren“.51

2 Werbung durch Skandalisierung: der Denkstil 
der ‚Wertheimer Bibel‘

Die Rede von einem „sensus dei“ und damit von einer auch affektiv verankerten 
Neigung zur Religion bzw. umgekehrt die Deutung des „Atheismus“ als Folge von 
„Affekt und Vorurteil“ war selbstverständlich nicht neu.52 Für die Frage, in wel

�� Döring (Anm. 1), S. 81.
�� Ebd., S. 81 f.
�� Ebd., S. 58.
�� Johann Christoph Gottsched: Briefwechsel, unter Einschluß des Briefwechsels von Luise Adel
gunde Victorie Gottsched. Band 5: 1738 – Juni 1739. Hg. und bearbeitet von Detlef Döring u. a. Ber
lin, Boston 2011, S. 57.
�� Döring (Anm. 1), S. 71.
�� Ebd., S. 71 f.
�� Ebd., S. 72.
�� Spiekermann (Anm. 9), S. 129, S. 139; hier mit Bezug auf eine Stelle in Marin Mersennes Quaes
tiones celeberrimae in Genesim (1623).

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 31



che Richtung der „sensus dei“ in der historischen Konstellation von Gottscheds 
Verhör gedacht wurde, ist das Memorial aufschlussreich, das dem zitierten 
Schreiben Klausings beilag. Darin nämlich wurde als Fanal der bedenklichen Zeit
trends vor allem eine Publikation genannt: die „freye Ubersetzung“ der Göttlichen 
Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus, die sogenannte ‚Wertheimer Bibel‘.53

Gottsched hatte sie, Klausing zufolge, in seinen Vorlesungen in höchsten Tönen 
gelobt;54 das Dresdener Oberkonsistorium hingegen fand darin eine Fülle „See
len-gefährliche[r] Anstösse und Irrungen“.55 Suchte man, wie etwa Joachim Lan- 
ge, nach einem Beispiel, „was für Früchte aus der Wolffischen Philosophie erfol
gen“, dann fand sich eine „sehr betrübte Probe an dem neuen Wertheimischen 
Bibelwercke“. Lange erschien alles daran „Wolffisch“. Und dies bedeutete eben 
auch, dass die „geoffenbahrte Religion“ „zum Gespötte gesetzet“ wurde.56 Das 
klingt eindeutig. Bei einem Blick in den Text traf man jedoch auf keinen wildge
wordenen Häretiker, der von atheistischen Grundsätzen beflügelt in einer hastig 
zusammengebastelten Broschüre den Glauben aus dem Untergrund heraus ver
spottete. Im Gegenteil: Der Übersetzer Johann Lorenz Schmidt bekannte sich, wie 
Wolff selbst, in einem opulent gestalteten Werk mit allem Ernst zu den „Absich
ten Gottes“, zur „wahren Erkänntniß Gottes und zur Vertheidigung der geoffen
barten Wahrheiten“. Sein Werk, so wünschte er sich, möge „zur Aufnahme einer 
gründlichen Erkäntniß Gottes und Ausübung einer rechtschaffenen Gottseligkeit 
gereichen“.57

Paul S. Spalding und Ursula Goldenbaum haben in mustergültigen Untersu
chungen und Dokumentationen dargelegt, wie sich in den harten Konflikten um 
die ‚Wertheimer Bibel‘ Öffentlichkeit im Spannungsfeld von Philosophie, Theolo

�� Johann Lorenz Schmidt: Die göttlichen Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus. Der erste 
Theil worinnen Die Gesetze der Jisraelen enthalten sind nach einer freyen Ubersetzung, welche 
durch und durch mit Anmerkungen erläutert und bestätiget wird. Wertheim 1735.
�� Döring (Anm. 1), S. 72, Anm. 261; Ursula Goldenbaum: Appell an das Publikum. Die öffentliche 
Debatte in der deutschen Aufklärung 1697–1796. Mit Beiträgen von Frank Grunert u. a. Teil 1. Ber
lin 2004, S. 351–353, S. 360–364, S. 366–371.
�� Johann Nicolaus Sinnhold: Ausführliche Historie der verruffenen sogenannten Wertheimi
schen Bibel, oder derjenigen freyen Ubersetzung der fünf Bücher Mosis, welche unter dem Titel: 
Die Göttlichen Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus: Der erste Theil: worinne die Gesetze 
der Jisraelen enthalten sind; im Jahr 1735 zu Wertheim gedruckt worden. Nebst nöthigen Regis
tern und einer Vorrede Sr. Hochwürdigen Magnificentz Johann Georg Walch. Erfurt 1739, S. 12.
�� Lange: Kurtzer Abriß (Anm. 35), S. 37 f.; zu den erheblichen Differenzen zwischen Wolff und 
Schmidt: Agatha Kobuch: Zensur und Aufklärung in Kursachsen. Ideologische Strömungen und 
politische Meinungen zur Zeit der sächsisch-polnischen Union (1697–1763). Weimar 1988, S. 69; 
Goldenbaum (Anm. 54), S. 332–335.
�� Schmidt (Anm. 53), S. 48 (Vorrede).

32 Steffen Martus



gie und Politik herauskristallisiert hat.58 Schmidt selbst platzierte seine Bibel- 
Übersetzung in zwei gegenläufigen Entwicklungen. Die eine handelte von der Er
folgsgeschichte des Christentums, in der Priester und Gelehrte das Volk hinters 
Licht führen und Zweifel an der Bibel tabuisiert haben. Die andere Geschichte er
zählte gegenläufig von der unaufhaltsamen Aufklärung, die überall gute Gründe 
fordert. Mittlerweile hätten nun die Bibelskeptiker die Oberhand gewonnen. 
Schmidt erkannte die Begründungspflicht an, die diese radikale Aufklärung der 
Theologie aufgebürdet hatte: Der Bibel mangle es allerdings aufgrund ihrer histo
rischen Entstehungsgeschichte an einer konsequenten Ordnung, die den ak
tuellen philosophischen Standards entspreche, und auch an einer Begrifflichkeit, 
die heutige Menschen verstünden. Eine „freye Ubersetzung“59 sollte diese Defizite 
durch eine klare, unverblümte Sprache, eine leicht fassliche Einteilung, hilfreiche 
Erläuterungen und generell eine logische Verknüpfung der Sätze beheben.

Der Übersetzer bzw. Verfasser der ‚Wertheimer Bibel‘ sah es offenbar für er
wiesen an, dass man – um die Formulierung Gottscheds noch einmal aufzugrei
fen – in den „itzigen Zeiten [...] von allen Dingen vernünfftige Gedancken und 
Beweise zu haben suche“ bzw. dass – mit den Worten Wolffs – selbst die Glau
bensbereiten und -willigen „keinen Geschmack mehr an demjenigen finden, was 
nicht verständlich genug erkläret, noch zulänglich erwiesen worden“. Sogar die 
Bibel musste daher auf das Niveau der aktuellen Darstellungsstandards gebracht 
werden. Dabei manipulierte Schmidt natürlich den dogmatischen Gehalt der 
Bibel. Vor allem aber setzte er ein Zeichen für einen bestimmten Denkstil. Selbst 
wenn es nämlich dogmatisch in dieser Bibelübersetzung mit rechten Dingen zuge
gangen wäre: Formal war damit der alte Streit zwischen Vernunft und Glauben 
zugunsten eines Primats der Philosophie entschieden, und das allein hätte schon 
Grund genug geboten, die ‚Wertheimer Bibel‘ der Ignoranz des Sündenfalls bzw. 
der Erlösungsbedürftigkeit des Menschen zu bezichtigen.

Schmidt behauptete durch die Art und Weise seines Vortrags die Zuständig
keit der menschlichen Vernunft auch für jene Gehalte, die über das menschliche 
Fassungsvermögen hinausgehen und daher der göttlichen Offenbarung vorbehal
ten waren. Als Joachim Lange die Übersetzung in die Hände bekam, lag es für ihn 
auf der Hand, dass der ‚Wertheimer‘ die „mechanische Metaphysick und Morale“ 
zum „hermeneutischen Schlüssel“ für die „Erklärung“ der Heiligen Schrift machen 
wollte.60 Die Vertreter dieser Philosophie setzen sich, „bey Geringschätzung aller 

�� Paul S. Spalding: Seize the Book, Jail the Author. Johann Lorenz Schmidt and Censorship in 
Eighteenth-Century Germany. West Lafayette, Indiana 1998; Goldenbaum (Anm. 54), S. 175–508.
�� Schmidt (Anm. 53), S. 30 (Vorrede).
�� Joachim Lange: Der Philosophische Religions-Spötter, in dem ersten Theile Des Wertheimi
schen Bibel-Wercks verkappet, Aber aus dringender Liebe zu JESU CHRISTO Und der reinen Mo

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 33



anderer, [...] mit einer ungemeinen Pralerey von ihrer Accuration und Demons
tration über alles hinweg [...]“ und erheben „die Fähigkeit ihres Verstandes so 
hoch [...], als wenn er keine Schrancken hätte, und sich auch die gantze heilige 
Schrift mit ihren Glaubens-Geheimnissen nach ihrem Principio des zureichenden 
Grundes müsse prüfen, beurtheilen und meistern lassen“. Dieser „philosophische[ ] 
Pedantismus“ müsse „schon an sich, auch ohne die unrichtigen Principia betrachtet, 
einen grossen Einfluß zur Verwirrung in der Ideologie geben“.61

Die Kontroverse spielte sich auf unterschiedlichen ästhetischen Ebenen ab. So 
richtete sich Joachim Langes Kritik inhaltlich etwa vor allem gegen Schmidts ge
zielte Ausblendung der Dreieinigkeitslehre. Das hatte allerdings immer auch eine 
ästhetische Dimension, weil die große heilsgeschichtliche Erzählung durch die ty
pologische Gesamtstruktur der Bibel, also durch die alttestamentarischen Verweise 
auf den Messias des Neuen Testaments bewahrt wurde. Dabei ging es um einzelne 
Formulierungen, aber auch um bibelsprachliche Besonderheiten, etwa um die Par
allelismen, die inhaltlich redundant und daher aus einer rationalistischen Perspek
tive unnötig waren, aber „von alters her“ daran erinnerten, dass auch bereits die 
ersten biblischen Bücher „mit dem Absehen auf das Geheimniß der heiligen Drey
einigkeit“ formuliert worden waren.62 Indem Schmidt die Bibel auf Kausalgenese 
verpflichtete und damit auf das geordnete Nacheinander von (natürlichen) Ursa
chen und Wirkungen, verabschiedete er eine Ordnung, die aufgrund ihrer ebenso 
komplexen wie losen Koppelung dem Beziehungssinn gedanklich und formal sehr 
viele Freiheiten ließ. Den Willen zu einer neuen, „demonstrativische[n]“ Ordnung 
signalisierte Schmidt bereits im Seitenbild: etwa durch die – aus Sicht Langes – 
„affectirte[ ] [...] Numeration“ oder durch die „allenthalben wiederhohlte[ ] Allega
tion der Anmerckungen, deren das Buch an der Zahl 1592. hat“.63 Auch wenn Lange 
durchaus eingestand, dass in den Anmerkungen „manches vorkömmt, damit es 
seine Richtigkeit hat“, so erschien ihm Schmidts „Definiren und Begriffe machen“ 
dermaßen „affectiret, daß man es ohne Eckel nicht wol lesen kann“, weil „auch von 
solchen Worten und Sachen des biblischen Textes“ Definitionen geboten wurden, 
„welche bereits jederman, auch zum theil den Kindern, aus dem Gebrauche und 
der täglichen Erfahrung bekant sind [...]“.64

saischen Lehre von demselben, freimüthig entlarvet, und in seiner natürlichen Gestalt dargestel
let. Halle 1735, S. 27.
�� Lange: Der Philosophische Religions-Spötter (Anm. 60), S. 31; Lange formuliert dies als rheto
rische Fragen.
�� Ebd., S. 22
�� Ebd., S. 25.
�� Ebd., S. 25 f.

34 Steffen Martus



Bei Lange zeigt sich das geschmacksgeschichtliche Dilemma. Die Dringlichkeit 
seiner Polemik ergab sich aus der Abstimmung mit den Füßen. Der Zulauf zum 
Wolffianismus ließ sich jedoch nicht wegpolemisieren. Von der „neu[en] Philoso
phie“ ging eine erhebliche Anziehungskraft aus. Daher setzte Lange Geschmacks
urteil gegen Geschmacksurteil: Man höre von „vielen Klagen“ über die neue Ge
neration von „philosophischen“ Predigern, deren Reden „kein Mensch verstehe, 
fast jederman aber mit Eckel anhöre“. Insbesondere das „affectirte Definiren und 
Begriffe machen“ komme beim Publikum nicht gut an:65 „Solche philosophische 
Cantzel-Gecke (die an statt dessen, daß sie CHristum predigen solten, bey ihrem 
definiren fast von lauter Möglichkeit, Würcklichkeit, Absichten, Begriffen, zurei
chenden Grunde usw. schwätzen, und dabey so aufgeblasen sind, daß kluge Leute 
nur einfältige Tröpfe in ihren Augen seyn müssen) hat die neue Philosophie gebo
ren“.66 Wenn nun aber der „Eckel“, also die gefühlsspontane Abneigung der Ge
meinde gegen die überheblichen Gesten und den argumentativen Habitus der 
neuen philosophischen Prediger tatsächlich so groß gewesen wäre: Warum kon
zedierte dann auch Lange, dass er gerade „einen solchen Periodum der Zeiten er
lebet, welcher wol nicht viel elender seyn kann“?67

Bemerkenswert ist an diesen Polemiken zunächst, dass bei Lange ein be
stimmter philosophischer Stil eine heftige und spontane körperlich-geistige 
Reaktion auslöst. Zedlers Universal-Lexicon erläutert dazu: Ekel habe als „Be
schwerde des Magens“ eine physiologische Dimension, zugleich zeige das Wort 
in der „Heil. Schrifft einen gar hefftigen Unwillen an, da sich alles im Leib 
gleichsam drüber umkehret [...]“.68 Offenbar geht es tatsächlich – wie Wolff es 
formulierte – darum, woran man „Geschmack“ findet. Zweitens ist aufschluss
reich, dass diese unwillkürliche und daher auch unwidersprechliche Reaktion 
ein bestimmtes Kollektiv definiert. Drittens fällt auf, dass Lange an dieser Stelle 
im Prinzip ein Modephänomen beschreibt und auch dabei Out- und Insider defi
niert: Auf Außenstehende wirkt die Mode der anderen typischerweise ‚affek
tiert‘, wohingegen die eigenen Vorlieben als natürlich, normal und gegeben aus
gezeichnet werden. Und viertens ist relevant, dass Lange einen Aspekt nicht in 
Betracht zieht: dass nämlich die auf den ersten Blick unökonomische Darstel
lungsweise der Wolffianer auch als Gewöhnungsstrategie und Verfahren der Ge
schmacksprägung funktioniert, die bestimmte Argumentationserwartungen vor
aussetzt und offenbar zugleich erfolgreich einübt. Es handelte sich um einen 
pädagogischen Kniff, den Wolff in der ‚Deutschen Politik‘ für die frühkindliche 

�� Ebd., S. 27.
�� Ebd.
�� Ebd.
�� UL 8, Sp. 149.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 35



Erziehung zum Wolffianismus empfohlen hatte: „Da der Satz des zureichenden 
Grundes der Grund der Vernunfft ist, diese aber in der Einsicht in den Zusammen
hang der Wahrheit bestehet (§. 368. Met.); so siehet man hieraus, daß die Kinder da
durch zugleich vernünfftig werden, wenn sie sich gewöhnen allezeit nach dem 
Grunde zu fragen [...]“.69 Wolff strebte damit nach Zugriff auf jene „Neigungen und 
Gewohnheiten“ an, die enorm stabil sind und sich „gar übel wieder ändern lassen“.70

Die ‚Wertheimer Bibel‘ war für die Geistlichen nur ein „betrübtes Denckmal“ 
unter vielen, das den wolffianistischen Denkstil durch „weitläuftige Umschweiffe“ 
ausstellte.71 Aus Perspektive der Gegner mochte es fraglos evident sein, dass es 
sich um eine „gantz lächerliche[ ] Art“72 handelte, um einen Fall für die Satire 
also. Das Problem bestand nun aber darin, dass diese satirische Evidenz an Über
zeugungskraft verlor bzw. dass eine immer größer werdende Gruppe von Men
schen ganz andere geschmackliche Vorlieben und Abneigungen entwickelte und 
mit Lachreflexen auf Phänomene reagierte, die früher nicht satirefähig erschie
nen waren. Vor diesem Hintergrund ist der Titel interessant, den Lange seiner 
Schrift gegen die ‚Wertheimer Bibel‘ gibt: Der philosophische Religions-Spötter. Er 
äußerte sich nämlich in seiner Abhandlung zu dieser satirischen Dimension nicht 
weiter, sondern sah sie als erwiesen an. Bei Gesinnungsgenossen konnte er auf 
Einverständnis rechnen, etwa bei dem Wittenberger Professor Christian Sieg
mund Georgi, der über Schmidt meinte: „Mit der Religion treibe er ein Gespötte, 
wenn er in der Vorrede p. 26. vorgebe, daß er seine Arbeit zur Bevestigung der 
Wahrheit, Ausübung der Gottseligkeit und Beförderung der Ehre Gottes unter
nommen“.73 Genau damit aber war es Schmidt sehr ernst.

Mit der Bezeichnung „Religions-Spötter“ wollte Lange wohl nicht wirklich 
zum Ausdruck bringen, dass er die „freye Ubesetzung“ in einem gattungstheoreti
schen Sinn für eine Bibelsatire hielt. Er wollte Schmidt vielmehr mit allen rechtli
chen und sozialen Folgen als Atheisten brandmarken.74 Das Motto seiner Polemik, 
die Schmidt eben überhaupt erst zum „Religions-Spötter“ machte, wäre aber 
selbst im Fall einer Satire aufschlussreich gewesen: „Die Gottlosen reissen den 
Grund um“ (Ps. XI,3). Es ging um die Fundamente. „Spötter“ nämlich sind Perso

�� Christian Wolff: Vernünfftige Gedancken von dem gesellschafftlichen Leben der Menschen 
und insonderheit dem gemeinen Wesen. Mit einer Einleitung von Hans Werner Arndt. Hildes
heim, New York 1975, S. 69 f.
�� Wolff (Anm. 69), S. 70.
�� So eine Tübinger Dissertation von Christoph Matthäus Pfaff aus dem Jahr 1736, zitiert nach: 
Sinnhold (Anm. 55), S. 178.
�� So noch einmal Pfaff, zitiert nach: Sinnhold (Anm. 55), S. 178.
�� Ebd, S. 246.
�� Vgl. wie oben dazu: Spiekermann (Anm. 9), S. 26.

36 Steffen Martus



nen, die „mit einem satyrischen Geiste versehen“ sind. Sie können sich „einer 
artigen und nachdrücklichen Spötterey gar wohl aus einem vernünfftigen Abse
hen bedienen“, und zwar in jenen Fällen, „da dem gemeinem Besten daran ge- 
legen, daß ein Irrthum, eine Gottlosigkeit, eine Eitelkeit zu einem Gelächter 
werden möge, wenn nehmlich anderer Gestallt demselben nicht kräfftig gnug 
könne gesteuret werden“.75 Die sozial positiven Effekte einer allgemeinen Verhal
tensbesserung sind durch die sozial negativen Folgen einer Bloßstellung einzel
ner Personen gerechtfertigt. Das Problem lag nun freilich einerseits darin, dass 
theologisch und philosophisch nicht mehr ausgemacht war, wann es sich um 
einen „Irrthum“, um eine „Gottlosigkeit“ und um ein lächerliche „Eitelkeit“ han
delte. Und andererseits schien es den Beteiligten so, dass die „Irrthümer [...] der
massen eingerissen, daß sie zu allgemeinen Lehren worden[,] durch das Vor
urtheil menschlicher Auctorität eintzig und allein in ihrer Blüte erhalten werden, 
und es also vergeblich seyn würde, sie ausrotten zu wollen, und dennoch den 
Grund derselben, das ist die schädliche Auctorität der Patronen und Verfechter 
derselben, die solche Auctorität offenbarlich mißbrauchen, in vollem Flor zu las
sen [...]“. Auch in diesem Fall überwiege „die Liebe der gantzen menschlichen Ge
sellschafft [...] die Liebe einer eintzeln Person“.76 Die sozialen Kosten steigen 
dabei freilich enorm.

Lange setzte sich mit den inhaltlichen Provokationen auseinander und reflek
tierte dabei durchaus die ideenästhetischen Reize, die davon ausgingen, reagierte 
aber nicht mit einem formalen Innovationsangebot, das der „Zeit“ angemessen 
gewesen wäre. Stattdessen blieb er bei seiner wirren, schlecht sortierten und in 
der Mischung aus deutschen und lateinischen Wörtern eher pedantischen Dar
stellungsweise. Oder anders: Er verließ sich letztlich ganz auf die inhaltliche Rich
tigkeit der eigenen Position. Auch im Verhältnis zur Öffentlichkeit zeigte er sich 
dem „itzigen Weltdünkel“ nicht gewachsen. Zwar mobilisierte er eine breite po
lemische Front – offenbar war ihm klar, dass die sachlichen Konkurrenzen mit 
dem Wolffianismus sozial entschieden wurden. Bezeichnend ist freilich die gera
dezu entwaffnende Naivität, mit der er auch hier auf Plausibilitäten zugunsten 
seiner Position vertraute. Denn dass selbst negative Presse zur Verbreitung der 
inkriminierten Sache beiträgt und gewisse Gewöhnungseffekte mit sich bringt, 
lag außerhalb seines Horizonts. Er wies auf Problematisierungen der Bibel hin, 
auf die man nur als versierter Theologe kommen konnte und brachte damit selbst 
treuherzige Leser darauf, welche häretischen Ideen man haben könnte. Vor 
allem aber lieferte er ausführliche Inhaltsangaben und teilweise sogar lange Zi

�� UL 39, Sp. 313.
�� Ebd., Sp. 313 f.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 37



tate aus einem Buch, das – wie er selbst bemerkte – „wol Vielen nicht zu Händen 
kommen wird, (zumal bey seinem so gar hohen Preise [...]) [...]“.77 Normalerweise 
bewegten sich religionsspöttische Publikationen im Untergrund, so dass eine brei
tere Öffentlichkeit ohne polemisches Ideenmarketing keine Notiz davon genom
men hätte. Im Fall der ‚Wertheimer Bibel‘ war es umgekehrt: Dieses Buch war 
viel zu kostspielig, um viele Leserinnen und Leser zu erreichen. Wie so oft trug 
auch hier ein Gegner der radikalen Aufklärung dazu bei, dass sich deren Positio
nen verbreiteten.78

Die ‚Wertheimer‘ hatten durch die hochwertige Aufmachung ihres von Adli
gen geförderten und finanzierten Bibelprojekts die Oberschichten und damit die 
traditionell tonangebenden Kreise angesprochen. Aufgrund des Formats, der gut 
geschnittenen Buchstaben und qualitativ hochwertigen Kupferstiche machte sich 
das Buch in jeder adligen Repräsentationsbibliothek gut. Um die Lektürefolgen 
musste man sich im Grunde genommen keine Sorgen machen. Und eigentlich 
konnte auch die hölzerne Diktion der wolffianistischen Bibel mit der hinreißen
den Prosa Luthers nicht konkurrieren. Erst die Skandalisierung durch polemische 
Gegenreaktion erweckte den Eindruck, dass hier eine Position vorlag, deren 
Plausibilitätspotential offenbar so groß war, dass in einer konzertierten Aktion 
dagegen vorgegangen werden musste. Zunächst nämlich deutete nach dem Er- 
scheinen der ‚Wertheimer Bibel‘ nichts auf jene erhitzte Debatte hin, die in den 
folgenden Jahren geführt wurde: In Leipzig und Hamburg erschienen im Sep
tember und Oktober 1735 positive Rezensionen. Das Übersetzungsprogramm 
wurde gelobt, nur nebenbei auf die skandalträchtigen Eingriffe in den Bibeltext 
hingewiesen. Für etwa ein Jahr wurde die ‚Wertheimer Bibel‘ ganz regulär ver
kauft. Dann aber heizten Streitschriften die Stimmung an, erklärten die Überset
zung für einen „Sünden-Dienst“ aus dem Geist des Wolffianismus und eskalier
ten dadurch die Situation.79

Die Logik der Skandalisierung kümmerte sich jedoch nicht darum, ob die 
eine oder die andere Partei Recht hatte, sondern lenkte – so oder so – die Auf
merksamkeit auf den inkriminierten Gegenstand selbst, verankerte ihn im kollek

�� Lange: Der Philosophische Religions-Spötter (Anm. 60), S. 8; vgl. hier auch das lange Zitat aus 
der Vorrede: ebd., S. 17–19.
�� Vgl. zu diesem Phänomen Christine Haug: Topographie des literarischen Untergrunds im Eu
ropa des 18. Jahrhunderts. Produktion, Distribution und Konsumption von ‚verbotenen Lesestof
fen‘. In: Geheimliteratur und Geheimbuchhandel in Europa im 18. Jahrhundert. Hg. von Christine 
Haug u. a. Wiesbaden 2011, S. 9–47, hier S. 15 f., S. 26 f.; Martin Mulsow: Die Transmission verbote
nen Wissens. In: Kulturen des Wissens im 18. Jahrhundert. Hg. von Ulrich Johannes Schneider. 
Berlin, New York 2008, S. 61–80, hier S. 75 f.
�� Goldenbaum (Anm. 54), S. 191–195; vgl. auch Kobuch (Anm. 56), S. 69–72.

38 Steffen Martus



tiven Gedächtnis und sorgte für seine Relevanz. Auf der einen Seite hielt die Skan
dalisierung mit juristischem und politischem Rückhalt Tabus aufrecht – wir 
haben es mit einer historischen Phase zu tun, in der Wissen „prekär“ war, wie 
Martin Mulsow betont hat.80 Bestimmte Wissensbestände gingen Machthabern in
haltlich gegen den Strich und wurden zensiert. Die Postwege waren unsicher. Bis
weilen fehlten Zeit, Fähigkeit oder schlicht die Lust, gelehrte Materialsammlun
gen in eine überlieferungsfähige Form zu bringen, so dass sie zumindest im 
Archiv landeten. Die Grenzen des Sagbaren waren enger, die Publikations
möglichkeiten bei aller Dynamisierung des Medienbetriebs geringer, das Risiko 
höher, dass eine Handschrift oder auch ein Druck in kleiner Auflage für immer 
verloren ging oder gezielt vernichtet wurde – wenn es schlecht lief, gleich ge
meinsam mit dem Autor. Auf der anderen Seite hob jede Skandalisierung, die auf 
den Umstand dieser Prekarisierungsverfahren hinwies, langfristig die Reiz
schwelle weiter an, weil das, was einst skandalös gewirkt hatte, im Lauf der Zeit 
seinen Provokationswert abnutzte, irgendwann normal und unerheblich er
schien, so dass sich der Raum des Sagbaren, Diskutierbaren und Befragbaren er
weiterte. Zudem waren die Bemühungen um Zensur aufgrund der föderalen 
Struktur des Alten Reichs nicht nur juristisch ineffektiv, sondern von Seiten des 
Ideenmarketing her gesehen sogar kontraproduktiv: Die Buchhändler freuten 
sich jedenfalls über das Interesse, das durch Lange und seine polemischen Gesin
nungsgenossen auf die ‚Wertheimer Bibel‘ gelenkt wurde. Die Übersetzung wurde 
zu einer gesuchten Rarität.

3 Ästhetik der Philosophie
Damit komme ich wieder auf den Anfang und auf das Verhör Gottscheds vor dem 
Dresdener Oberkonsistorium zurück: Gottsched nämlich knickte zwar angesichts 
der Drohung, als Atheist abgestempelt zu werden, verständlicherweise ein und 
kürzte die inkriminierten Passagen seiner Ausführlichen Redekunst in der zweiten 
Auflage von 1739. Die Geistlichen hatten allerdings einen Pyrrhussieg errungen. 
Tatsächlich verbreiteten die Ketzer- und Konsequenzienmacher auch hier gerade 
jenes Gedankengut, das sie ausmerzen wollten. In einem Bericht über seinen pu
blizistischen Werdegang bemerkte Gottsched später, die erste Auflage der Rede
kunst sei durch die Zensurmaßnahme „in öffentlichen Bücherversteigerungen 

�� Martin Mulsow: Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neuzeit. Berlin 
2012.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 39



sehr eifrig gesuchet und theuer bezahlet worden“.81 Mehr noch: Viele der gestri
chenen Positionen tauchten kurz danach in einer Fassung der Predigtlehre wie
der auf, die als Werk eines preußischen Geistlichen und unter der Schirmherr
schaft des einflussreichen Berliner Theologen Johann Gustav Reinbeck erschien: 
Mit dem Grund-Riß einer Lehr-Art ordentlich und erbaulich zu predigen lag 1740 
das „erste[ ] Predigthandbuch der homiletischen Aufklärung“ vor.82

Dass diese nicht nur ungewollten, sondern auf das Gegenteil des Intendierten 
hinwirkenden Effekte nicht nur im Rückblick ein Lächeln provozieren, weist 
noch einmal auf die insgesamt satirische Dimension der Konstellation hin: Wolff 
und seinen Anhängern fiel es nur deswegen so leicht, sich über die Geistlichen 
und ihre intellektuelle Praxis zu belustigen, weil diese sich eigentlich selbst schon 
lächerlich machten. Sie taten allerdings nichts anderes, als in gewohnter Weise 
den Glauben zu verteidigen. Eben dadurch aber förderten sie in einer neuen 
„satirischen Situation“ eine – aus ihrer Sicht – häretische Grundstimmung. Die 
Kontexte bzw. die „Zeit“-Bedingungen hatten sich geändert. Die Satirefähigkeit, 
-plausibilität und -evidenz, die mit dem „test of ridicule“ von den Wolffianern 
ermittelt wurde, ließ sich als Zeichen einer neuen „Zeit“ deuten, in der sich verän
derte Lach- und Geschmacksgemeinschaften und damit zugleich Sach- und Überzeu
gungskollektive bildeten.

Zwei Aspekte möchte ich abschließend festhalten: Zum einen spielte die nor
mative Kraft des Faktischen bei der Einschätzung der Lage eine erhebliche Rolle. 
Es scheint mir daher sehr aussagekräftig zu sein, dass Ludovici in der bereits er
wähnten „Historie“ des Wolffianismus schlicht an der Zahl der Personen, die eine 
Affinität zu Wolffs philosophischem „Geschmack“ zeigten, die Überzeugungskraft 
einer philosophischen Strömung ablas, die das „demonstrativische“ Jahrhundert 
begründete.83 Es handelt sich vermutlich um das erste Beispiel dafür, dass Geis
tesgeschichte mit quantitativen Verfahren geschrieben wurde. Ludovici verhan
delte dabei zwar Wolffs „Lehrart“ zunächst nur als eine „Mode“ unter anderen: 
„Es verhält sich mit den Lehrarten, wie mit den Kleider-Moden. Alle bedecken 
den Leib, und sind ihrer Absicht gemäß; jedoch ist eine bequemerer als die an
dere, und wird deßhalben den übrigen nicht ohne Grund vorgezogen“. Daher 
solle man nicht heftig über die Prävalenz für diese oder jene Lehre streiten: „man 
lasse einem jeden seine Weise.“84 Genau danach aber erklärte er schlüssig aus 

�� Zit. nach Straßberger (Anm. 2), S. 395, Anm. 88.
�� Straßberger (Anm. 2), S. 235; vgl. auch Marie-Hélène Quéval: Luise Adelgunde Victorie Gott
sched. Philosophie und Religion. In: Frauen, Philosophie und Bildung im Zeitalter der Aufklä
rung. Hg. von Sabine Koloch. Berlin 2010, S. 187–218, hier S. 197 f.
�� UL 19, S. 1 f.
�� Ludovici: Ausführlicher Entwurff (Anm. 32), Bd. 2, S. 270.

40 Steffen Martus



dem modischen Charakter bzw. der mehr oder weniger großen Bequemlichkeit 
philosophischer Verfahren, warum die Konflikte seiner Zeit so hart und unver
söhnlich ausfielen:

Wäre Sempronius, der wieder die mathematische Lehrart auf seinem Lehrstuhle mit Hän
den und Füssen strampelt, und die von Hrn. Wolffen angenommene Art, seine philosophi
schen Wahrheiten vorzutragen, in seinen Schrifften affectirt nennet, in den Schulen der Ma
thematicklehrer auferzogen worden: so würde er auf Verlangen alle Stunden mit einem 
cörperlichen Eyde betheuren, daß die mathematische Lehrart die geschickteste sey, Wahr
heiten gründlich vorzutragen. Wird die Gewohnheit in dem Cörper zur andern Natur, so 
mag man auch von der Seele behaupten, daß die Gewohnheit in selbige einen grossen Ein
fluß habe! Beydes bestätiget die Erfahrung.85

Wenn also kontingente Prägungen grundlegender Zu- und Abneigungen so hef
tige dogmatische Folgen haben: Was bedeutet dieser ‚empirische‘ Befund für das 
rationalistische Konzept von Überzeugungskraft aufgrund der Macht des besse
ren Arguments?

Zum Zweiten scheint es mir interessant, wie sehr gerade die Geistlichen auf
grund der normativen Kraft des Faktischen die Verführungseffekte der Wolff’
schen Philosophie von sinnlichen Reizen aus dachten: als Phänomen von Mode, 
affektiertem Gehabe, Angeboten zum Lachen oder der Wohltat von Superioritäts
gefühlen. Demnach würde gerade auch die „demonstrativische Lehrart“, die sich 
gezielt an die oberen Seelenvermögen wandte, über ästhetische Qualitäten ver
fügen. Erst wenn die unteren Seelenvermögen bestimmte Dispositionen der 
Vernunft erzeugt haben, sind demnach die Voraussetzungen für den richtigen 
philosophischen Geschmack gegeben. Um dieser fundamentalen Geneigtheit zu 
begegnen, musste man am „Grund der Seele“86 operieren. Und tatsächlich ver
folgte Alexander Gottlieb Baumgarten bei der Begründung der Ästhetik als philo
sophischer Disziplin ein durch und durch theologisches Vorhaben.87

Auch Georg Friedrich Meier fragte bei seiner durchaus eigenwilligen Popula
risierung von Baumgartens Lehre in den Anfangsgründen aller schönen Wissen
schaften nach der „aesthetischen Gewisheit“ und beurteilte Gedanken nach ihrer 

�� Ebd., S. 270 f.
�� Hans Adler: Fundus Animae – der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der Auf
klärung. In: DVjS 62 (1988), S. 197–220.
�� Dazu Dagmar Mirbach in: Alexander Gottlieb Baumgarten: Ästhetik. Übersetzt, mit einer Ein
führung, Anmerkungen und Registern herausgegeben von Dagmar Mirbach. Hamburg 2007, 
S. LXV–LXXII; vgl. auch Stefan Borchers: Die Erzeugung des ‚ganzen Menschen‘. Zur Entstehung 
von Anthropologie und Ästhetik an der Universität Halle im 18. Jahrhundert. Berlin, New York 
2011, S. 137, S. 141–144, S. 153.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 41



„Schönheit“ und „Häslichkeit“.88 Dabei nahm er jene performativen Effekte in 
den Blick, unter denen die Theologen litten: Er warnte davor, Einwürfe zu beant
worten, „die demjenigen nicht in die Gedanken kommen, den man überreden 
will“.89 Die „Neuigkeit“ des Einwurfs entfalte nämlich ihre ganz eigenen Reize 
und mache einen Aspekt womöglich erst so „lebhaft“, „daß unsere Beantwortung 
dagegen nichts ausrichtet“.90 Sein praktischer Ratschlag wäre für Leute wie Joa
chim Lange sehr wertvoll gewesen:

Solche Einwürfe müssen mit einem gänzlichen Stillschweigen übergangen werden, und 
man mus nur diejenigen beantworten, von denen wir mit Grunde vermuthen können, daß 
sie der Person, die man überreden wil, in den Gedanken schweben [...] Diese beyden Regeln 
der Vorsichtigkeit werden sehr ofte in den Predigten verletzt. Die Prediger sind oft so unbe
dachtsam, daß sie ihren Zuhörern Einwürfe an die Hand geben, und sie beantworten die
selbe vielmals nur durch Machtsprüche, die nicht überredend genug sind, sie zerhauen die 
Knoten, an stat dieselben aufzulösen.91

Meier bezog in seine Überlegungen zur „aesthetischen Gewisheit“ freilich nur 
jene Äußerungen ein, die auf „lebhafte[ ] Erkenntis der Wahrheit“ zielen92 und 
Gegenstände betreffen, die „sinlich ganz gewis erkant werden können; oder 
deren Wahrheit man so klar auf eine sinliche Art erkennen kan, daß aller Zweifel 
an der derselben dadurch gänzlich wegfält“.93 Der „Weltweise“, der den „Ver
stand“ adressiert, und der „schöne Geist“, der sich an die „untern Kräfte der 
Seele“ wendet, verhalten sich Meier zufolge also zur Ästhetik in ganz unterschied
licher Weise.94 Meier verpasste damit die Pointe, die von den theologischen 
Wolff-Gegnern eigentlich vorbereitet worden war, weil er wie sein Lehrer Baum
garten einen Mittelweg zwischen den Kontrahenten einschlug. Meier hielt sich an 
die gedanklichen Grundstrukturen des Wolffianismus und argumentierte auf 
„gründliche“ Weise.95 Zugleich aber bestätigte er die Kritik der Geistlichen am 

�� Georg Friedrich Meier: Anfangsgründe aller schönen Wissenschaften. Halle 1748, z. B. S. 351.
�� Meier (Anm. 88), S. 389.
�� Ebd., S. 390.
�� Ebd.
�� Ebd., S. 351.
�� Ebd., S. 356.
�� Ebd., S. 357.
�� „Allen Weltweisen ist bekant, daß man tausend Irthümern auf eine nothwendige Art unter
worffen ist, wenn man, in einem gewissen Felde der Erkentnis, noch nicht bis auf die ersten und 
algemeinen Grundsätze durchgedrungen. Und vielleicht ist der bisherige Mangel dieser ersten 
Gründe der schönen Erkentnis die Ursach, warum man die besondern schönen Wissenschaften 
noch nicht gründlich und systematisch genug abgehandelt hat. Vielleicht wird diese meine 
Schrift ein neues Feld von Untersuchungen entdecken [...]“ (Meier [Anm. 88], S. 2).

42 Steffen Martus



Pedantismus und an der Affektiertheit96 der „demonstrativischen“ Darstel
lungsform:

Ein jeder strenger philosophischer Vortrag ist, nach der Aesthetick betrachtet, mager und 
trocken, daher es begreiflich ist, warum Leute, die blos schöne Geister sind, an gelehrten 
Schriften, die ganz allein nach der philosophischen Lehrart geschrieben sind, keinen Gefal
len finden können. [...] Es kan keine trockenere Predigt erdacht werden, als eine solche, wel
che die göttlichen Wahrheiten eben so abhandelt, als es ein öffentlicher gründlicher Lehrer 
auf dem theologischen Catheder thut.97

Das hätte Joachim Lange nicht besser formulieren können, nur dass hier eben ein 
Philosoph mit entschiedenen Neigungen zum Wolffianismus argumentierte und 
dabei eine Maxime seines Lehrers geistesgeschichtlich widerlegte. Offenbar galt 
doch: Tertium datur.

Die Theologen hatten zwar aus Sicht der satirisch Betroffenen die grundle
gende ästhetische Verfasstheit der Kontroversen erfasst. Entweder aber hielten 
sie an ihren traditionellen, problematisch gewordenen Darstellungsformen fest 
oder sie denunzierten die neue philosophische Mode als unzulässigen Versuch, 
sich den Gemütern der akademischen Jugend einzuschmeicheln. Beiden Seiten 
fehlte es an jenen „schönen Geistern“, die laut Meier für die Schönheit der Gedan
ken zuständig waren. Eine dritte Instanz musste jene Probleme lösen, in denen 
sich Theologie und Philosophie verkeilt hatten: die Poesie.98 Der eine Weg führte 
zu Konzepten der „Heiligen Poesie“, die für einige Zeit eine neue Ernsthaftigkeit 
behaupten konnte, bis auch sie satirefähig wurde – man kennt die berühmten Er
müdungsszenen bei der Lektüre von Klopstocks Messias. Den anderen Weg 
schlug die „scherzhafte“ Dichtung ein und damit eine häufig lyrische Form von 
Poesie, über die man sich satirisch nicht lustig machen konnte, weil sie sich 
immer schon über sich selbst lustig machte.

Bezeichnenderweise wurden beide Richtungen – die Heilige Poesie wie die 
anakreontische Dichtung – von Vertretern der von Baumgarten neu begründeten 
Ästhetik literaturtheoretisch promoviert. Meier machte sich Gedancken von Scher
tzen (1744) und verteidigte zugleich Klopstocks Messias vehement gegen die Atta
cken der Gottschedianer. Der Streit um die Suprematie von Theologie oder Philoso
phie wurde zum Streit um die Autonomie der Poesie gegen die Philosophie99 – 

�� „Man billiget es nicht einmal an den Weltweisen, wenn sie gar zu unleugbare 
Wahrheiten mühsam beweisen wollen“ (Meier [Anm. 88], S. 361).
�� Meier (Anm. 88), S. 84.
�� Vgl. zum Folgenden Steffen Martus: Hoher Ton und tiefe Wirkung. Ästhetisierung von Vers
dichtung im problemgeschichtlichen Kontext des 18. Jahrhunderts. In: Euphorion 117 (2023), 
S. 127–152.
�� So im Anschluss an Goldenbaum (Anm. 54), S. 62–66, S. 70–73.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 43



es handelte sich um eine zeittypische Nivellierung semantischer Strukturen, die 
zuvor von hierarchischen Ordnungsmustern bestimmt war. Die „Gelehrsamkeit 
eines schönen Geistes“, so verkündete Meier ex cathedra, „in so ferne er als ein sol
cher betrachtet wird, [darf] nicht gründlich seyn“.100 Und weil Gottsched diese 
ästhetische Grundstimmung seiner Zeit nicht richtig einschätzte, geschah ihm nun 
das, was seinen theologischen Gegnern zuvor passiert war: Er wurde lächerlich. 
Wer von nun an bei Satiren über den „Magister Duns“ nicht mitlachte, machte sich 
jetzt zunehmend mehr Menschen verdächtig.

��� Meier (Anm. 88), S. 548.

44 Steffen Martus


	Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“: Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus
	1 Philosophiegeschichte als Geschmacksgeschichte: das „Seculum demonstrativum“ und Gottscheds „satirische Situation“
	2 Werbung durch Skandalisierung: der Denkstil der ‚Wertheimer Bibel‘
	3 Ästhetik der Philosophie


