
DIE MITTELENGLISCHE PERIODE 

Bei einer Darstellung der mittelenglischen (me.) 
Literatur ergeben sidi für die ersten Jahrhunderte 
ähnliche Schwierigkeiten wie bei der frühen ae. Zeit. 
Ging von den heimischen Dichtwerken im Laufe der 
Christianisierung vieles verloren, so stand nach der 
Eroberung durch die Normannen die englische Literatur 
lange im Schatten dessen, was die Eindringlinge mit-
brachten und kultivierten. In beiden Perioden wurde 
zwar die vorhandene englische Dichtung nicht so be-
kämpft, daß sie unterging, doch blieb sie lange ohne 
Ansporn und die nötige Pflege. 

Was in den ersten Jahrhunderten nach 1066 in Eng-
land an literarischen Erzeugnissen in Erscheinung trat, 
gehörte entweder der internationalen lateinischen 
oder der westkontinentalen französisch-normanni-
schen Literatur an, interessierte in beiden Fällen nur 
kleine, z. T. bloß nichtenglische Kreise und starb, da 
es in englischer Erde meistens nicht Wurzeln schlagen 
konnte, in dem Grade ab, wie das Heimische auf-
lebte. Dieses wurde von der unmittelbaren Nachbar-
schaft des Artfremden angeregt und beeinflußt, und 
deshalb ist zum Verständnis der me. Literatur eine 
Skizzierung der lateinischen und normannischen auf 
dem Boden Englands notwendig. 

I. ENGLANDS ANTEIL AN DER 
ABENDLÄNDISCHEN LATEINISCHEN LITERATUR 

Entgegen kirchlichen Plänen, das Christentum über 
alle nationalen Grenzen hinweg auszubreiten und eine 
große Völkerfamilie mit einheitlich christlicher Kul-
tur — infolgedessen auch mit gemeinsamer Litera-
tur — zu schaffen, konnte trotz der benediktinischen 
Reform im Reich der Angelsachsen das Nationalgefühl 
weniger als in anderen europäischen Ländern gemin-
dert werden. Im Gegenteil: Das Christentum wurde 



74 Lat. Dichtung der me. Periode 

sogar zur Stärkung des Nationalgefühls gegen die 
heidnischen Skandinavier benutzt, und es entstand da-
durch bis zur ersten Jahrtausendwende auf der briti-
schen Insel — früher als im übrigen Europa — ein 
starker Nationalstaat (vgl. S. 56). 

Nachdem die Normannen diesen 1066 zerschlagen 
hatten, wurde auch England nicht nur politisch an 
kontinentale Verhältnisse angeglichen, sondern kul-
turell in die christliche Völkerfamilie des Abendlandes 
hineingezogen und nahm von da an vollen Anteil an 
der internationalen Literatur des Mittelalters. 

Ihre Träger waren die Geistlichen, ihre Sprache das 
mittelalterliche Latein, das von allen Gebildeten neben 
der Muttersprache gesprochen wurde, aber eben nur 
von ihnen, so daß der weitaus größere Teil der Völker 
mit der lateinischen Literatur kaum unmittelbar in 
Berührung kam. Da die Geistlichen im Mittelalter 
nicht nur Diener der Kirche waren, sondern wichtige 
Staats- und Regierungsposten bekleideten — sich also 
auch sehr irdischen Dingen zuwenden mußten —, ent-
standen neben lateinischen religiösen Werken solche 
weltlichen Charakters. 

1. Kapitel 
Bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts 

A. E i n z e l s t ü c k e b i s u m 1100 
Es versteht sich, daß England nach der Eroberung 

nicht sogleich Anteil an der festländischen Kultur 
nehmen konnte. Wilhelm d. Eroberer (1066—1087) sah 
seine Aufgabe darin, England durch Einführung des 
Feudalwesens1 politisch und sozial zu reorganisieren. 
So begrenzt auch seine literarischen Interessen ge-
wesen sein mögen, er schuf wenigstens durch die so-
fortige Einsetzung gelehrter, meist normannischer oder 
lothringischer Bischöfe, Äbte und Mönche in Kirchen 

1 D. M. Zesmer, Guide to English Lileiatuie (Kiew York, MÖ64), 82. 



Bis zur Mitte des 12. Jhs. 75 

und Klöstern die Voraussetzungen dafür, daß England 
eine Generation später in der Lage war, sich an dem 
allgemeinen geistigen Erwachen Europas zu beteili-
gen. Da sein Nachfolger, sein Sohn Wilhelm Rufus 
(1087—1100), keine geistigen Neigungen zeigte, fehlte 
es in den ersten vier Jahrzehnten normannischer Herr-
schaft an einem Mittelpunkt, von dem aus auch die 
Dichtung gefördert und gelenkt werden konnte. In-
folgedessen vermittelt die überlieferte Literatur des 
beginnenden englischen Mittelalters das Bild eines 
zufälligen Nebeneinanders ungleichartiger Werke. 

Geoffrey v. Winchester (1050—1107) bot in seinen 
238 Epigrammen Lebensregeln, Weisheitssprüche und 
Sentenzen — manchmal moralisierender oder satiri-
scher Art. Serlo v. Bayeux (1050-1120) beklagte in 
De capta Baiocensium civitate den Verlust seiner 
Vaterstadt und verspottete die feigen Bürger. Regi-
nald v. Canterbury (1040—1109) schrieb ein Epos Vita 
S. Malchi von 4000 Hexametern mit Binnenreimen, ein 
Erinnerungsgedicht auf seinen Geburtsort Faye-la-
Vineuse und Episteln an poetische Korrespondenten. 

B. E r s t e P f l e g e d e s l a t e i n i s c h e n 
S c h r i f t t u m s 

1. Religiöse, satirische und romantische Literatur 
Mit dem jüngsten Sohn des Eroberers, Heinrich I. 

(1100—1135), begann dagegen eine bewußte Literatur-
pflege, die unter den gebildeten Großen des Reiches 
Nachahmung fand, so daß bereits für die unruhigen 
Regierungsjähre Stephans (1135—1154) eine Reihe 
adliger Literaturpatrone bezeugt ist. 

Von den der Geistlichkeit am nächsten liegenden 
Dichtungen religiöser Art verdienen Ailred v. Rievaulx' 
(1110—1167) Speculum caritatis — eine platonische 
Schrift über die christliche Liebe — und sein Traktat 
De spirituali amicitia, der antike Gedanken mit christ-
licher Weisheit in Beziehung setzt, sowie Lorenz v. 



76 Lat. Dichtung der me. Periode 

Durhams (1100—1154) moralphilosophisches Haupt-
werk Hypognosticon und seine Consolatio de morte 
amici Erwähnung. 

über das Religiöse hinaus führten die damals be-
liebten Verssatiren, zu denen die von dem letztgenann-
ten Autor stammenden vier Bücher Dialoge mit der 
Anprangerung von Mißständen im Bistum Durham 
und Heinrich v. Huntingdons Epigramme zählen, die 
einzelne Persönlichkeiten angriffen. 

Die mit Heinrich I. (1100-1135) einsetzende Bele-
bung der lateinischen Literatur zeigte sich ferner in 
der Vita Merlini von 1148. Sie ist wahrscheinlich ein 
Werk des noch als Historiker zu nennenden Geoffrey 
v. Monmouth und führt in den Bereich des Wunder-
baren. 

2. Historiographie 
Diese Vita Merlini ist eines der vielen Beispiele da-

für, wie anregend sich die zahlreichen damaligen Ge-
schichtsbücher für die mittelalterliche Dichtkunst er-
wiesen. Da sie selbst meistens Dichtung waren, ge-
bührt ihnen auch ein entsprechender Raum in der 
Literaturgeschichte. In der Historia novorum in Anglia 
(c. 1122) Eadmers v. Canterbury (1065-1124) finden 
sich erste Spuren einer Geschichtsschreibung, die sach-
liche Kritik anstrebte. Dagegen schrieben Simeon v. 
Durham und Florence v. Worcester in traditioneller 
Annalenart englische Geschichten bis 1130 bzw. 1118. 
Ordericus Vitalis (1075—1142) gliederte in seiner 
Historia ecclesiastica den Stoff und wirkt dadurch 
fortschrittlich. Dies gilt mehr noch für Heinrich v. Hun-
tingdons (1084—1155) Historia Anglorum, ein durch 
die vielen ins Lateinische übertragenen Balladen lite-
rarisch besonders interessantes Werk. Der Ruhm des 
ersten wirklichen Historikers nach Beda gebührt Wil-
helm v. Malmesbury (1080—1142) durdi seine in 
Hexametern verfaßte Gesta regum Anglorum (1125), 
weil hier eine ursächliche Betrachtungsweise und eine 



Die „Renaissance des 12. Jhs." 77 

neutrale Beurteilung versucht werden. Die zeitgebun-
dene Hauptschwäche liegt aber wiederum in der Ver-
mischung von Geschichtlichem mit Erdichtetem, ein 
Mangel, der Geoffrey v. Monmouths (c. 1100—1154)2 

Historia regum Britanniae (1137) in noch stärkerem 
Maße kennzeichnet. 

Dieser in Wales geborene und erzogene Geoffrey 
verfaßte sein Werk angeblich auf der Grundlage eines 
walisischen Buches. In Wirklichkeit aber scheint er 
Gildas, Nennius, Beda, Livius und Vergil mit Legen-
darischem seiner Heimat und Erzeugnissen seiner 
Phantasie kombiniert zu haben. 

Dargestellt wird in zwölf Büchern die Geschichte des 
Britenreiches von der Gründung durch Brutus bis zum 
letzten König Cadwalader. Etwa zwei Fünftel sind 
dem König Arthur als tapferem Kriegsherrn gewidmet. 

Durch die erstmals erfolgten Aufzeichnungen der 
Geschichten Arthurs, Cymbelines, Lears, Gorboducs 
u. a. m. schien Licht in die dunkle Vorzeit Englands 
gebracht worden zu sein, was — meistens als Wahr-
heit hingenommen — nicht nur zahlreiche künftige 
Dichter anregte, sondern dazu beitrug, daß sich auch 
alle Gebildeten mit ihr beschäftigten — ein Beweis 
dafür, wie wach jetzt in normannischen Kreisen das 
Interesse an der Vergangenheit3 war, vornehmlich an 
der keltischen. 

2. Kapitel 
Die „Renaissance des 12. Jahrhunderts" 

Was durch Heinrich I. (1100-1135) angebahnt wor-
den war und durch die unruhigen Regierungsjähre 
Stephans (1135—1154) erschlaffte, konnte durch den 

2 J . Lloyd in EHR 57 (1942), 460 ff.; J . Tatlock, The Legendary History 
oi Britain (Berkeley, Los Angeles, 1950); R. W. Hanning, The Vision 
oi History in Early Britain (Columbia Univ. Press, 1966). 

3 W. T. Jackson, The Liternture oi the M iddle Ages (New York, 
21961), 83. 



78 Lat. Dichtung der me. Periode 

tatkräftigen Heinrich. II. (1154 — 1189) und durch seinen 
rührigen Hof erreicht werden: die aktive Teilnahme 
am geistigen und künstlerischen Erwachen Europas. 

Im 12. Jh. setzte sich im Abendland ein neues Lebens-
gefühl durch, das in den verschiedensten Bereichen 
sichtbare Gestalt annahm. Den augenfälligsten Nieder-
schlag fand es in den großen Kathedralen, die im 
12. Jh. begonnen wurden, und in der Gründung von 
Universitäten, an denen besonders die scholastische 
Philosophie und das wissenschaftliche Recht aufblühten. 

In der Dichtung war es das Jahrhundert der Trouba-
dours, Chrestiens v. Troyes und auch des beginnenden 
Minnesangs. Heinrich II. (1154—1189) und Richard 
Löwenherz (1189—1199) bemühten sich um einen An-
schluß Englands an diese „Renaissance des 12. Jahr-
hunderts". Nach dem Vorbild von Paris wurden die 
Universitäten Oxford und Cambridge gegründet. 

A. D i e g r o ß e n H u m a n i s t e n 
Den ersten Platz unter den englischen Humanisten 

nach der normannischen Eroberung nimmt der Sekre-
tär Thomas ä Beckets und zeitweilige Bischof von 
Chartres, Johann v. Salisbury (c. 1115 — 1180), ein. Die 
metrische Dichtung Entheticus (1157) zeigt ihn alseinen 
Meister der üblich werdenden poetischen Philosophie-
darstellung mit dem Bekenntnis zum humanistischen 
Studium und der vom christlichen Standpunkt aus er-
folgenden Würdigung der antiken Philosophen. Sie ist 
als Vorläufer zum Polycraticus (1159), dem „Buch des 
Staatsmannes", aufzufassen, das von den Pflichten des 
Herrschers, der Justiz sowie der Verwaltung spricht, 
Bescheidenheit empfiehlt und damit schließt, daß allein 
der Gottesfürchtige glücklich sein könne. 

Giraldus Cambrensis (c. 1146—1220) ist ein Muster-
beispiel für Vielseitigkeit sowohl in seinem Lebens-
lauf als auch in seinen zahlreichen Büchern. Neben 
geschichtlichen Werken schrieb er auf Grund eigener 



Die „Renaissance des 12. Jhs." 79 

Anschauungen die Topographia und Expugnatio Hiber-
nica (1187) sowie die Descriptio und den ltinerarium 
Kambriae (1188? bzw. 1191), die durch die farbigen 
Schilderungen von irischen und walisischen Menschen, 
Sitten und Gebräuchen etwas Neues darstellen. Eben-
so anschaulich sind seine Autobiographien und sein 
Fürstenspiegel De principis instructione. 

Als die lebendigste Persönlichkeit gesellt sich zu 
den beiden vorangehenden Walter Map (c. 1140 bis 
c. 1209). Er galt als schlagfertiger Unterhalter und als 
Bespötter der Mönche, wovon seine Geschichten und 
Anekdoten über geistliche und weltliche Fürsten, die 
er 1193 als De nugis curialium herausgab, nur ein 
blasses Zeugnis liefern. 

B. H u m a n i s t i s c h e D i c h t u n g e n 
Bis auf wenige Ausnahmen stellten die Werke der 

drei großen englischen Humanisten die Prosa in den 
Mittelpunkt des lateinischen Schrifttums in England. 
Dennoch wurde eine Menge lateinischer Verse ge-
schrieben, und zwar entweder im antiken, die Silben 
messenden Metrum — Geoffrey v. Vinsauf1 etwa er-
läuterte, pries und exemplifizierte den Hexameter in 
seiner Poetria nova ausführlich — oder in „rhyth-
mischen", paarweise reimenden Versen, in denen 
Wort- und Versakzent zusammenfallen. 

1. Die 'goliardische' Lyrik 
Die letzte Art ist vor allem in den 'Goliarden'-

Liedern2 vertreten. Bei ihnen handelt es sich um Va-
gantendichtungen, die zum größten Teil aus Frank-
reich stammten und sich dann von dort nach England, 
Deutschland, z. T. auch nach Italien ausbreiteten, vor-
getragen oder abgesungen und nach Kräften ergänzt 
wurden. Wie groß der Anteil der einzelnen Länder an 

1 J . Atkins, English Literary Criticism (Ldn., 1952), 95 ff. 
2 Der Name erklärt sich aus dem Umstand, daß ein gewisser 'epis-

copus' oder 'porrtifex' Golias häufig als Autor genannt wird. 



80 Lat. Dichtung der me. Periode 

diesen internationalen, meist ganz der Gegenwart zu-
gekehrten Bohemedichtungen war, läßt sich nicht fest-
stellen. Neben kurzen Liebes- und Trinkliedern, die 
augenscheinlich in England zurücktraten, stehen z. T. 
weitschweifige. Vor 1150 kann nach England nur die 
Apocalypsis Goliae episcopi verwiesen werden, die 
in 110 vierzeiligen Strophen die höhere Geistlichkeit 
angriff. In einem ähnlichen Visionsgedicht, der Meta-
morphosis Goliae episcopi (c. 1150), beschimpft ein 
verheirateter englischer Kleriker die Mönche, welche 
Abaelard so schändlich mißhandelt hatten. Ad terro-
rem omnium verspottet die Zisterzienser, De concu-
binis sacerdotum fordert die Priesterehe, De palpone 
et assentatore richtet sich gegen Schmeichler. Auffal-
lend ist bei den auf England weisenden Gedichten 
eine satirische, soziale oder politische Tendenz. 

Außer dieser in humanistischen kreisen verbreite-
ten Gattung gibt es nur noch wenige Einzelbeispiele 
für die „rhythmische" Dichtung; unter ihnen einige 
religiöse Gedichte und ein paar der im Mittelalter be-
liebten Streitgedichte, wie z. B. das zwischen Seele 
und Körper (Altercatio carnis et spiritus), zwischen 
verschiedenen Mönchsorden (De Clarevallensibus et 
Cluniacensibus), zwischen Engländern und Franzosen 
(Disputatio inter Anglicum et Francum) oder das dich-
terisch wertvollste zwischen zwei Blumenjungfrauen 
(De Phillide et Flora), in dem nach französischem Mär-
chenmuster um einen Ritter und einen Kleriker als 
Liebhaber gestritten wird. 

2. Satire und Epos 
Das alte klassische Versmaß findet sich vornehmlich 

in zwei langen Satiren und einem Epos. 
Nigel Wireker (c. 1130—1200) behandelte in seinem 

satirisch abenteuerlichen Narrenspiegel, dem Specu-
lum stultorum (c. 1180), die Geschichte des Esels Bur-
nellus und kennzeichnete an ihm in allegorischer 
Weise den ehrgeizigen Mönch im Kloster, dem emp-



Das späte Mittelalter 81 

fohlen wird, seine ihm von Gott auferlegten Lasten zu 
tragen. 

Die in 4296 Hexametern geschriebene allegorische 
Erzählung Architrenius (= „Erzweiner") (c. 1184) gab 
Johann v. Auville Gelegenheit zu sehr ausgedehnten 
satirischen Ausfällen gegen Völlerei, Ehrgeiz und an-
dere Untugenden, vor allem bei Reichen, Geistlichen, 
Mönchen, Gelehrten und Höflingen. 

Schließlich ist noch das Epos De hello Trojanum 
(c. 1183) in Hexametern zu erwähnen, das Joseph v. 
Exeter (i c. 1210) als Jugendwerk verfaßte. Dieses 
Epos über den trojanischen Krieg war nur für huma-
nistische Kreise bestimmt und ist ein Musterbeispiel 
für die ganze klassische Epik des Mittelalters. Immer 
erstreben die von allem Persönlichen abstrahierenden 
Darstellungen das Allgemeine. Es werden nicht be-
stimmte Landschaften oder Frauen, sondern diese als 
platonische Ideen geschildert, wozu sich der Verfas-
ser der sog. 'Kataloge' bediente, d. h. der Schemata, 
die in Poetiken seit langem zu Mustern ausgearbeitet 
waren. Selbst psychologische Vorgänge — soweit sie 
überhaupt berührt sind — sah der Autor nur als ty-
pisch, nicht als individuell bedingt an. 

3. Kapitel 

Das späte Mittelalter 

Nachdem der Humanismus in England in der „Re-
naissance des 12. Jahrhunderts" seinen Höhepunkt in 
verschiedenen literarischen Gattungen hauptsächlich 
schöngeistiger Dichtkunst erreicht hatte, siechte er im 
restlichen Mittelalter langsam dahin, ohne allerdings 
ganz abzusterben. Die Leistungen der Humanisten 
kamen im allgemeinen mehr der scholastischen Theo-
logie und der mittelalterlichen Wissenschaft als der 
eigentlichen Literatur zugute. Und was für diese ent-
Schubel, Engl. L i te ra turgeschich te I 6 



82 Lat. Dichtung der me. Periode 

stand, waren bis auf die religiöse Lyrik und die ersten 
dramatischen Versuche Sammlungen aller Art — sog. 
'Summen' •— und Chroniken oder kleinere, zeitgebun-
dene Gelegenheitsdichtungen. 

A. ' S u m m e n ' u n d C h r o n i k e n 
Im 13. Jh. ist die Sammeltätigkeit das Hauptkenn-

zeichen der Humanisten. So stellte Walter Burleigh 
(1275 — 1345) in De vitis et moribus philosophorum für 
über 120 Dichter und Philosophen des Altertums Ein-
zelheiten aus deren Leben und Anekdoten zusammen. 
Alexander Neckham (1157-1217) verfaßte u. a. De 
naturis remm und Laus divinae sapientiae (1211), 
'Summen', in denen volkstümlich alles Wissenswerte 
aus der Natur, über die freien Künste, den Hof u. a. m. 
geboten wurde. Gegen Ende des 13. oder zu Beginn 
des 14. Jhs. entstand die als Gesta Romanorum weit 
verbreitete Zusammenstellung moralischer Geschich-
ten. Richard v. Bury (1281 — 1345) sammelte nicht nur 
so viele Bücher, daß er mehr besessen haben soll, als 
alle anderen Bischöfe Englands zusammen, sondern 
berichtete auch in einer Abhandlung Philobiblon (1344) 
über diese Tätigkeit „in der leichten Art der Moder-
nen", wie er sich selbst ausdrückte, fern von allem 
Schöngeistigen und damit von allem wirklich Huma-
nistischen. 

Ihre alte Position hielten diese Lateinschreiber noch 
in der Historiographie. Die Klöster setzten ihre Chroni-
ken fort, an der Spitze St. Albans mit Matthew Paris1 

(f c. 1259). Seine große siebenbändige Chronica majora 
wurde außer durch das Zusammentragen von Quel-
len, Sittenbildern, Anekdoten u. a. neben den ge-
schichtlichen Daten dadurch für die Folgezeit vorbild-
lich, daß der Chronist gewissenhaft und leidenschaft-
lich die Diskussionen und Begebenheiten schilderte, 
die er selbst miterlebte, wenn die Großen des Reiches 

1 M. D. Legge, Anglo-Norman Literature (Oxf. , 1963), 268 ff. 



Das späte Mittelalter 83 

auf ihrem Wege von oder nach London häufig in 
St. Albans abstiegen. Als eines der einflußreichsten 
Werke entstand noch in der ersten Hälfte des 14. Jhs. 
die mit Polychronicon2 bezeichnete Weltgeschichte des 
Mönchs Ranulf Higden von der Chesterabtei. 

B. R e l i g i ö s e , p o l i t i s c h e u n d s o z i a l e 
D i c h t u n g e n 

Von dem, was nach dem 12. Jh. an lateinischer Dich-
tung entstand, ist die durch die Bettelorden im 13. Jh. 
inspirierte religiöse besonders zu nennen, die durch 
das franziskanische Mitgefühl für alles Leidende ge-
kennzeichnet ist (vgl. III, 3. Kap. A). 

Innerhalb der lateinischen Lyrik fand diese Auffas-
sung ihren tiefsten Ausdruck in der Philomela des 
Oxforder Franziskaners und Erzbischofs von Canter-
bury John Peckham (Pecham) (f 1292), in der das Lied 
der Nachtigall mit seinen Variationen während der 
verschiedenen Stunden vor dem Tode in Parallele ge-
setzt wird zu den Erlösungsstufen einer frommen 
Seele. Ebenso eindrucksvoll war der starke Realismus, 
der in De deliciis virginis gloriosae den Schmerz der 
Jungfrau Maria über den bleichen Gekreuzigten zum 
Ausdruck bringt. Auch John Hoveden (f 1275) schrieb 
eine Philomena, in der — allerdings nicht in gleich 
vollendeter Weise — das Leiden Christi und Marias 
tief empfunden wurde. Bemerkenswert ist noch die 
Marien- und Magdalenenlyrik des bereits erwähnten 
Alexander Neckham. 

Selbst im 14. Jh. wurden noch einmal von Walter 
Wiburn Marienlieder verfaßt. Aber von dieser und 
wenigen unbedeutenden anderen Ausnahmen abge-
sehen, fiel nach der durch die Franziskaner angeregten 
Lyrik die lateinische Dichtung ebenso ab wie die übri-
gen Gattungen. 

3 J. Taylor, The "Universal C/ironic/e" oi R. Higden (Oxf., 1966). 
6 * 



84 Lat. Dichtung der me. Periode 

Unter den noch erhaltenen politischen Gedichten 
verdienen Erwähnung das 1264 entstandene über die 
Schlacht bei Lewes3, in dem der gefangengenommene 
schwache Heinrich III. (1216-1272) mit tiefem Ernst 
auf sein Amt als Diener Gottes hingewiesen wird, aus 
dem 14. Jh. einige über die Schlacht bei Nevile's Cross4 

(1346), zwei von 1367 über den Spanischen Feldzug des 
Schwarzen Prinzen (= Eduard III.)5 und zwei auf den 
'Hundertjährigen Krieg'6, aus denen die Abneigung 
oder der Haß gegen Frankreich sprechen. An Zahl 
überwiegen die Klagen entweder über den Geiz und 
Luxus der Prälaten7 oder über die Käuflichkeit der 
Bischöfe8 und Richter9, oder über die große soziale 
Not, die besonders in der zweiten Hälfte des 14. Jhs. 
ein allgemeines Grollen auslöste, eine düstere Zu-
kunft zeichnete10, auf den Wat Tyler-Aufruhr Bezug 
nahm11, die Vernichtung der 'Lollarden' (vgl. S. 98) 
forderte12 oder schließlich 1391 die Kirche als mitschul-
dig an der Pest und dem ganzen Elend hinstellte. 

C. D i e A n f ä n g e d e s D r a m a s 
Von der Folgezeit aus gesehen, kam in dem nach 

dem 12. Jh. lateinisch Geschriebenen das größte Ver-
dienst den dramatischen Versuchen zu. Uber den An-
fängen des Dramas in England vor dem 13. Jh. liegt 
ziemliches Dunkel. Fest steht nur, daß es, nachdem 
das klassische einst von der Kirche verbannt worden 
war, aus ihrem Schoß neu geboren wurde, und zwar 
durch Erweiterungen der Liturgie, die darin bestan-
den, daß man den nach Gregor d. Gr. (i 604) erfolgten 

3 T. W r i g h t , The Political Songs of England (Ldn., 1839), 72 ff. 
* T. W r i g h t , Political Poems and Songs I (Ldn., 1859), 40 ff. 
5 Ders . (1859), 94 ff. 
6 Ders . (1859), 26 ff. u . 91 ff. 
T Ders . (1839), 27 ff. 
8 Ders . (1839), 44 ff . 
9 Ders . (1839), 224 ff. 

10 Ders . (1859), 203 ff. 
" Ders . (1859), 224 ff. 
12 Ders . (1859), 231 ff. 



Das späte Mittelalter 85 

musikalischen Ausgestaltungen neue Texte unterlegte, 
sog. 'Troparia' oder 'Sequenzen'. Der älteste, aus 
St. Gallen stammende 'Tropus' ist innerhalb der Oster-
messe die Frage und Antwort am Grabe Christi nach 
seinem Verbleib („Wen suchet ihr?" usw.). In dem 
Augenblick, in dem dieser 'Tropus' unabhängig von 
der Messe beim Karfreitagsgottesdienst neben ein-
fachen Handlungen am Kreuz gesprochen wurde, war 
das erste geistliche Drama geboren, das im 12. und 
13. Jh. durch die Apostel- und Krämerszene weitere 
Ausgestaltungen13 erfuhr. Ähnlich dramatisierte und 
erweiterte man den Weihnachtsgottesdienst, bei dem 
die Krippe im Mittelpunkt stand; und auf der Suche 
nach anderen Möglichkeiten boten sich die Osternacht-
prozessionen, Kirchweihen und andere Riten zu dra-
matischen Darstellungen an. 

Diese Art war um die Mitte des 13. Jhs. fest ausge-
bildet, und bis zum Beginn des 14. hatten im gottes-
dienstlichen Spiel alle wichtigen biblischen Ereignisse 
dramatische Gestaltung gefunden. Neben Bibelstoffen 
reizten Märtyrer- und Heiligengeschichten zur Drama-
tisierung. Von einem normannischen Mönch und Leh-
rer in St. Albans ist bekannt, daß er bereits Anfang 
des 12. Jhs. für die Dunstable-Schule ein Ludus de 
Sancta Katerina vorbereitete, und William Fitzstephen 
berichtet in seiner Biographie über Becket (c. 1180) 
von ähnlichen Märtyrerspielen aus London. Für das 
13. Jh. sind solche aus Beverly, Lincoln, Salisbury und 
York bezeugt. 

Die Aufführungen fanden anfangs in der Kirche 
statt, in denen sich gewisse Säulen als feste Plätze 
(domus, loci, sedes) für bestimmte Handlungen erga-
ben. Nachdem aber die Spiele umfangreicher geworden 
waren, wurden sie nach draußen verlegt, und die 
Handlungsplätze konnten ohne Schwierigkeiten ne-
beneinander angeordnet werden, was einer Szenen-

13 w . T. Jackson, The Literature oi the Middle Ages (New York, 
21961), 283 fl. 



86 Frz. Dichtung der me. Periode 

häufung und der Entwicklung zu einer Darstellung 
sämtlicher biblischen Stoffe dienlich war. Diese Ent-
wicklung vollzog sich zu einer Zeit, als die Landes-
sprache die Oberhand gewann und die Leitung der 
Spiele an die Zünfte überging (vgl. III, 4. Kap. C). 

II. ENGLANDS BEITRAG ZUR HÖFISCHEN 
WESTEUROPÄISCHEN LITERATUR 

Wie oben (S. 73) dargelegt, erhob sich in den ersten 
Jahrhunderten nach 1066 auf englischem Boden neben 
der lateinischen Literatur das normannische Schrift-
tum so machtvoll, daß es das heimische überschattete. 

Wesentlicher als die erste Einführung der norman-
nischen Sprache und des in ihr vorhandenen Schrift-
guts durch den Hof und die Geistlichen war für die 
Literaturgeschichte der in den folgenden Jahrhunder-
ten fortdauernde enge Kontakt zwischen diesen und 
den westkontinentalen Kulturzentren. Da ein Teil der 
berühmtesten festländischen Dichter am englischen 
Hofe ebenso zu Hause war wie in der Heimat und die 
Anglonormannen die enge Verbindung mit dem Konti-
nent aufrechterhielten, stellt die in England gepflegte 
höfische Literatur einen Teil der französisch-norman-
nisch-provenzalischen dar. 

Im Mittelpunkt stand auf der Insel natürlich der 
anglonormannische Hof. über ihn hinaus blieb das 
Normannische nur auf kleine, allerdings einflußreiche 
Kreise begrenzt. Selbst in Städten wie Durham, Lin-
coln und Norwich hörte man die fremde Sprache 
selten, was wohl z. T. daraus zu erklären ist, daß sich 
sowohl die Amtsträger zur besseren Ausübung ihrer 
Pflichten als auch die ausländischen Kaufleute die 
Mundart der Besiegten aneigneten; umgekehrt be-
mühten sich gewisse englische Kreise, Normannisch 
zu erlernen, so daß sich neben der Dreisprachigkeit in 
der Oberschicht eine Zweisprachigkeit in mittleren Ge-



Bis zur Mitte des 12. Jhs. 87 

sellschaftsklassen herausbildete, zu der allmählich 
auch Heiraten nicht unwesentlich beitrugen. 

Da jedoch für die breiten Massen — wahrscheinlich 
auch für die niedere Geistlichkeit — das Anglonor-
mannische eine fremde Sprache blieb, hatten sie auch 
keinen direkten Anteil an der höfischen Literatur. Nur 
insofern, als die auf einen kleinen Kreis beschränkte 
normannische Dichtung das im Laufe der Jahrhunderte 
erstehende heimische Schrifttum beeinflußte, ist sie 
innerhalb der englischen Literaturgeschichte des Mit-
telalters von Interesse und erfordert eine kurze Dar-
stellung. 

1. Kapitel 

Bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts 

Ebensowenig wie unmittelbar nach der Eroberung 
eine zentrale Lenkung des lateinischen Schrifttums 
stattfand (vgl. S. 74), wurde durch Wilhelm (1066 bis 
1087), den die politischen und sozialen Aufgaben voll 
beanspruchten, und durch seinen literarisch nicht inter-
essierten Sohn Rufus (1087—1100) die normannische 
Dichtung gefördert. Das geschah wiederum erst von 
Heinrich I. (1100—1135) an, dessen zweite Frau, Ade-
liza v. Brabant, französischen Geschmack mitbrachte, 
bewahrte und pflegte. 

A. P h i l i p p v. T h a ü n 
Aus dieser Zeit sind neben einigen religiösen 

Stücken vor allem die Werke des am Anfang der 
langen Reihe französisch dichtender Anglonormannen 
stehenden Philipp v. Thaün bekannt. Sein in sechs-
silbigen 'Couplets' geschriebener Cumpoz (1113?) stellt 
eine Abhandlung über die beweglichen Feste dar, 
denen er gewisse symbolische Deutungen beigab. Wie 
einige andere Anglonormannen verfaßte auch er ein 
Lapidaire, in dem er von der seltsamen Herkunft und 



88 Frz. Dichtung der me. Periode 

Wirkung kostbarer Steine handelte. Sein Bestiaire1 

(c. 1135) in achtsilbigen 'Couplets' mit wundersamen 
Tiergeschichten und anschließenden Belehrungen wid-
mete er der Königin Aelis ( = Adeliza). 

B. D i e B r e n d a n - L e g e n d e 
Dasselbe tat der Mönch Benedictus — was die Be-

deutung dieser Königin2 für die Literatur unterstreicht 
— mit seiner in vier Handschriften und einem 
Fragment erhaltenen Brendan-Legende (c. 1121), Durch 
sie wurde abenteuerlicher irischer Stoff ins Mittel-
englische eingeführt: Der historische irische Abt Bren-
dan sucht mit seinen Gefährten in einer Zauberbarke 
eine andere Welt und kommt auf seiner siebenjähri-
gen Reise auch zur Felseninsel, auf der sich ein Tisch-
lein-deck-dich befindet, zur schimmernden Insel, die 
sich als Rücken eines Meerungeheuers herausstellt, 
und zur Vogelinsel, deren Vögel Seelen sind. Eine 
Paradiesvision belohnt schließlich die von zahlreichen 
Wundern begleiteten Mühen. 

2. Kapitel 

Die Blüte der anglonormannischen Dichtkunst 

Unter Heinrich II. (1154-1189) und Richard Löwen-
herz (1189— 1199) nahm England nicht nur regsten An-
teil an der humanistischen Renaissance des 12. Jhs. 
und förderte sie durch die Hauptwerke der drei gro-
ßen englischen Humanisten sowie durch die lyrische, 
satirische und epische Dichtung (vgl. I, 2. Kap. A u. 
B 1, 2); vielmehr entwickelte sich der englische Hof 
unter diesen Königen auch zu einer Hochburg nor-
mannischer Gelehrsamkeit und Dichtkunst und wurde 
zu einem bedeutenden Mittelpunkt für die gesamte 

1 F. McCulloch, Medieval Latin and French Bestiaries (Univ. of N o r t h 
Caro l ina , 1960). 

2 R. L. Ritchie in MA 19 (1950), 64 ff. 



Blüte der anglonorm. Dichtkunst 89 

westkontinentale Literatur. Die wichtigste Vorausset-
zung dafür war die Ehe Heinrichs II. mit Eleanor v. 
Aquitanien1, die eine enge Verbindung zu südfranzö-
sischen Fürstenhöfen schuf. Indem Bernard v. Venta-
dorn, mit dem die provenzalische Kunstpoesie ihre 
Blüte erlebte, Eleanor nach England folgte, wurde die-
ses Band weiter gekräftigt. König Richard I. schließlich 
besaß selbst Troubadoureigenschaften, so daß die 
Literatur an den Höfen Südfrankreichs und Englands 
in ähnlicher Weise aufblühen konnte. 

A. R e l i g i ö s e u n d g e s c h i c h t l i c h e 
W e r k e 

Die Reihe beachtenswerter religiöser Dichtungen 
begann schon um 1150 mit der Übertragung der 
Sprüche Salomos von Samson v. Nanteuil in annä-
hernd 12 000 französischen achtsilbigen 'Couplets'. Am 
Anfang des 13. Jhs. bearbeitete und verchristlichte 
wohl als erster der Normanne Chardri in 2954 Versen 
die Legende Barlaam and Josaphaz, in der Josaphat 
als Sohn eines Hindukönigs von dem Einsiedler Bar-
laam zum Christentum bekehrt wird. Seine Fabel von 
den Sieben Schläfern (Set Dormanz), die nach 362 Jah-
ren zur Zeit Theoderichs wieder erwachen, ist die ein-
zige im Altfranzösischen erhaltene Version der Ge-
schichte der sieben Schläfer von Ephesus. Im morali-
sierenden Petit plet gab derselbe Dichter das Gespräch 
zwischen einem Greis und einem Jüngling wieder, der 
durch viele Vernunftgründe dem Alten die Todes-
furcht und Zweifel nehmen will. Hier wendet sich der 
Dichter gegen die ausgeprägte asketische Lebenshal-
tung des 12. Jhs., ohne jedoch in den belehrenden Ton 
des 13. Jhs. zu verfallen. Daneben erschienen zahl-
reiche Heiligenleben. 

Der Historiographie kam die von Geoffrey Gaimar 
verfaßte Verschronik zugute, deren aus rd. 6500 Acht-

1 U. Broich, Studien zum literarischen Patronat (Köln, 1962), 27 ff. 



90 Frz. Dichtung der me. Periode 

silblern bestehender zweiter Teil, Estoiie des Engleis 
(zw. 1138 u. 1140), in 800 einleitenden Versen die Ge-
schichte Haveloks berichtet (vgl. III, 3. Kap. B 2). 

B. D i e ' b r e t o n i s c h e n L a i s ' 
Diese kurze Geschichte über Havelok und eine vor 

ihr zwischen 1130 und 1140 anonym erschienene Dar-
stellung des gleichen Stoffs können als Vorläufer der 
unter dem Namen 'Lais' bekannten Versnovellen an-
gesehen werden, die in paarweise reimenden Acht-
silblern hauptsächlich von Liebe und wunderbaren Be-
gebenheiten handeln und unter Marie de France 
(f 1200) am Hofe besonders gepflegt wurden. Da viele 
von ihnen walisische oder bretonisdhe Themen, Namen 
oder Schauplätze aufweisen, bezeichnete man sie auch 
als 'bretonische Lais'. 

Marie lebte am englischen Hofe. Unter besonderer 
Betonung des damals herrschenden höfischen Literatur-
geschmacks arbeitete sie ältere Erzählungen um. Bei-
spielhaft dafür ist ihr Lai au Chievrefeuil (1165): Geiß-
blatt und Hasel sind so untereinander verbunden, daß 
ihre Trennung beider Tod bedeuten würde; ebenso 
verhält es sich mit der von Natur aus gegebenen Liebe 
zwischen Tristan und Isolde. Auch in ihren anderen 
Lais — darunter Les Dous Amanz, Milun, Le Fresne 
und Lanval — stellt sie dar, welch harten Bewäh-
rungsproben die Liebe ausgesetzt sein kann. Daß die-
ses Thema auch bei anderen anglonormannischen 
Dichtern sehr beliebt war, beweisen der populäre 
Amis e Amiiun oder zwei weitere aus dem Ende des 
12. Jhs. stammende Episodengedichte über Tristan 
(La Folie Tristan und Donnei des Amants). Um die 
Mitte des 12. Jhs. verfaßte Robert Biket den Lai du cor, 
die Geschichte eines Horns, aus dem nur der Gatte 
einer treuen Frau trinken konnte. Der etwas spätere 
Lai del Désiré, dessen Verfasser nicht bekannt ist, be-
handelt das in Lanval angeschnittene Thema. 



Blüte der anglonorm. Dichtkunst 91 

C. H ö f i s c h e V e r s r o m a n e 
Am Hofe herrschte die als romances'2 bekannte 

Gattung der langen Versromane vor. In ihnen erwies 
sich ein gegenseitiger französisch-englischer Einfluß, 
verbunden mit walisischen Elementen, als besonders 
fruchtbar. 

Schon kurze Zeit nach Beendigung der als historisch 
ausgegebenen lateinischen Arthurdarstellung Geof-
frey v. Monmouths (vgl. S. 77) erschienen französische 
Versübertragungen — darunter eine von Geoffrey 
Gaimar — und knappe zwei Jahrzehnte später die der 
Königin Eleanor gewidmete dichterische Bearbeitung 
des Normannen Wace (1100-1175): Roman de Brut* 
(1155). Indem der Autor in seinen 15 000 Achtsilblern 
die rätselhaften und sagenhaften Züge fortläßt, den 
Text erweitert — u. a. wird die später bedeutsame 
Tafelrunde dreimal erwähnt —, die Darstellung höfi-
scher Liebe breit ausspinnt und wichtige Geschehnisse 
dramatisiert, trug er dem Geschmack der Normannisch 
verstehenden Hörer Rechnung. 

Keltischer Stoff liegt dem fragmentarisch überlie-
ferten Trisian-Roman (c. 1170) des Anglonormannen 
Thomas zugrunde. Während Geoffrey v. Monmouth 
und Wace die von ihnen verwendeten epischen Erzäh-
lungen nur so weit mit den höfischen Idealen ihrer 
Zeit verwoben hatten, daß ihr ursprünglicher, natio-
naler Charakter offenbar blieb, spricht aus Thomas 
ganz der höfisch-ritterliche Geist. In den Vordergrund 
rückte die Verherrlichung der zwischen Tristan und 
Markes Frau aufgeflammten Liebe. Ehebruch gilt nicht 
als Verbrechen, die Liebenden werden nicht vernichtet, 
sondern Marke verbannt sie in einen Wald. Das Leben 
dort ist aber keineswegs mühselig und erbärmlich, 

3 'Romance ' , v o n d e m la t . A d v e r b ' r o m a n i c e ' h e rge l e i t e t , n a h m im 
Vulgä r l a t e in d i e S o n d e r b e d e u t u n g v o n ,..französisch geschr ieben" an u n d 
w u r d e a l lmähl ich zur Bezeichnung de r vo lks tüml ichs ten G a t t u n g d e r Ve r s -
romane v e r w e n d e t . 

8 Brut ( = Brutus) , e in Urenke l des Ä .neas , ga l t a l s S t a m m v a t e r von 
Bryt ( = Br i tann ien) . Brut ' en twicke l te sich s p ä t e r zum Begriff ' C h r o n i k ' . 



92 Frz. Dichtung der me. Periode 

sondern voller Glückseligkeit. In Ehren dürfen die 
Liebenden schließlich wieder an den Hof zurückkeh-
ren. 

Ein anderer Anglonormanne, Robert v. Boron 
(f c. 1212), verfaßte mindestens zwei demselben bre-
tonischen Sagenkreis angehörende Romane: Joseph 
d'Arimathie (um 1200), der in rd. 4000 erhaltenen 
Versen die Herkunft des Grals darstellte und diesen 
mit christlicher Tradition in Verbindung brachte, und 
Merlin, von dem nur etwa 400 Verse erhalten sind. In 
ihm wird die Vorgeschichte des Grals mit Arthurs Hof 
verbunden. 

Um 1180 erzählte ein gewisser Thomas, der nicht 
mit dem Trisian-Dichter identisch ist, in der Art einer 
'chanson de geste' die Geschichte des Königs Horn 
(vgl. S. 125). Die anonyme und längste aller anglonor-
mannischen 'romances' von über 22 000 Versen aus 
dem Ende des 12. Jhs., die Estoire de Waldei4, stellt 
den tragischen Kampf eines ae. Königs um seinen 
Thron und die Rache seiner Söhne an den Mördern 
ihres Vaters dar. 

Auch der klassische Sagenkreis lieferte für ein paar 
Romane Stoff. Eingeführt wurde er in England durch 
Benoit v. Sainte Maure mit seinem Roman de Troie 
(c. 1165) in 30 000 Achtsilblern, der wie Waces Brut 
der Königin Eleanor gewidmet war. Besonderes Inter-
esse erweckte später die hier erstmalig erweiterte 
Troilus und Briseida-(Cressida-)Geschichte (vgl. III, 
4. Kap. D 5). 

Zwei Romane von je rd. 10 000 Achtsilblern über 
pseudoklassische Themen waren das Werk von Hue 
v. Rotelande: Ipomedon (c. 1185), der darum ringt, 
sich durch ritterliche Taten seiner Geliebten würdig zu 
erweisen, und Protheselaus (c. 1190), der Streit und 
Versöhnung zwischen den beiden Söhnen Ipomedons 
schildert. 

4 K. H. Göl le r , König Arthur in del engl. Literatur des späten Mittel-
alters, Pa l ae s t r a 238 (Göt t ingen , 1963). 



Das späte Mittelalter 93 

Aus derselben Zeit stammt eine ebensolange Ge-
schichte Alexanders d. Gr., die Thomas v. Kent in sei-
nem moralisierenden Roman de toute Chevalerie er-
zählt. 

3. Kapitel 

Das späte Mittelalter 

Wie die lateinische, so hatte auch die anglonorman-
nische Literatur nach dem Ausgang des 12. Jhs. ihren 
Höhepunkt überschritten. Sie verlor in demselben 
Maße an Bedeutung, wie die englische Sprache und 
das englische Schrifttum in der Oberschicht Eingang 
fanden — was nicht ausschloß, daß noch französische 
Werke bis zum Ende des 14. Jhs. abgefaßt wurden. 

A. R o m a n e u n d ' S u m m e n ' 
Nach der Pflege der Versromane an den Höfen 

Heinrichs II. (1154-1189) und Richards I, (1189-1199) 
versiegte diese Hauptgattung. Nur wenige Beispiele 
wie der fast 13 000 Verse umfassende Gui de Warewic 
und der straffere in der Art einer 'chanson de geste' 
geschriebene Boeve de Haumtone (rd. 3900 Z.) bewei-
sen, daß sie in der ersten Hälfte des 13. Jhs. noch nicht 
tot war. Sonst nahm sie jetzt andere Gestalt an. 

In der Queste del Saint Graal (c. 1220) ist Parzival 
durch einen jungfräulichen Ritter Galahad ersetzt, und 
die Frau erscheint als Werkzeug der Sünde; in dem 
sehr langen Prosaroman Lancelot du Lac (c. 1225) wird 
das ritterliche Ideal vom asketischen, der Arthurhof 
vom Gottesstaat abgelöst. In der Zusammenfassung 
der erwähnten Queste del Saint Graal mit der Estoire 
del Saint Graal, Merlin, Lancelot und Mori d'Artur 
stellt er eine 'Summe' (vgl. S. 82) dar, ebenso wie der 
Prosaroman — wahrscheinlich um 1230 von Lucas v. 
Gast zusammengestellt —, der alle Ritter der Tafel-
runde behandelte und kaum noch etwas von der ritter-
lichen Weltanschauung wahrte. 



94 Frz. Dichtung der me. Periode 

Daß selbst die Romane den Charakter von 'Sum-
men' annahmen, lag an der auch sonst im 13. Jh. üb-
lichen Tendenz zu Sammlungen. Neben den lateini-
schen (vgl. S. 82 f.) erschienen solche in normannischer 
Sprache: entweder „wissenschaftliche" oder allge-
meinbildende Abhandlungen, wie das französische Se-
cretum Secretorum des Dominikaners Jofroi de 
Waterford oder meistens theologische Enzyklopädien 
mit moralischer Absicht. So trug Robert v. Greatham 
in rd. 20 000 Versen von Les Evangiles des Domnees 
Predigterläuterungen zusammen; Peter v. Peckham 
vollendete 1267 in Oxford das Glaubenslehrbuch 
Lumeie as lais von rd. 15 000 Zeilen in Fragen und 
Antworten. Das Manuel des Péchés (c. 1260) erzählt 
in 11 000 Versen Legenden, Wunder, Beispiele und 
Visionen. 

B. C h r o n i k e n u n d B i o g r a p h i e n 
Am meisten betätigten sich die anglo-französischen 

Schriftsteller im 13. Jh. auf historiographischem Gebiet; 
entweder taten sie es aus Interesse an der geschicht-
lichen Vergangenheit, oder sie wurden — durch die 
Tradition bedingt —• von den normannischen Fürsten 
beauftragt, ihre eigenen Taten oder die ihrer Vorfah-
ren zu verherrlichen. Nachdem erstmals Jordan Fan-
tasme in einer Chronik (c. 1175) von rd. 2000 Versen 
die Ereignisse des Krieges mit Schottland 1173 bis 1174 
spannend beschrieben hatte, verfaßte ein Unbekann-
ter um 1226 die Conqueste d'Irlande nach zeitgenös-
sischen Schilderungen. Um 1245 widmete Heinrich 
v. Avrandies La Estoire de Seint Aedward le Rei in 
4680 Zeilen der Königin. Wohl in der zweiten Hälfte 
des 13. Jhs. wurde aus den verschiedensten Vers- und 
Prosachroniken das Livere de reis de Britannie e le 
livere de reis de Engleterre kompiliert. Einen ähn-
lichen Abriß der englischen Geschichte in rd. 10 000 
Versen lieferte Peter v. Langtoft (Î c. 1307) noch nach 
der Jahrhundertwende. 



Das späte Mittelalter 95 

C. D i e D i c h t u n g 
Bezeichnend für die gesamte anglonormannische 

Literatur ist, daß sich in ihr nur sehr wenig Lyrik fin-
det. Ebensowenig wie auf dem Kontinent bekundete 
der Normanne in England Sinn dafür. So kamen selbst 
während der höfischen Blütezeit kaum lyrische Saiten 
zum Klingen —• außer in einigen traditionellen Volks-
liedern und in konventionellen, international gepfleg-
ten religiösen Gedichten und Hymnen. Auch die tief-
greifende franziskanische Mönchsbewegung des 13. 
Jhs. fand im Gegensatz zur lateinischen und engli-
schen Dichtung (vgl. S. 83 f. u.S. 111 ff.) kaum Widerhall. 
Nennenswert sind nur einige allegorische Gedichte 
zum Preise Marias, unter denen das aus 1168 Acht-
silblem bestehende Chasteau d'Amour (c. 1245) des 
Scholastikers, Rektors der ersten Franziskanerschule 
in Oxford und Bischofs von Lincoln, Robert Grosse-
teste (1175-1253), hervorragt. 

Verhältnismäßig häufig schienen auch die Norman-
nen und die, die ihnen nahestanden, die Gedichtform 
als Ausdruck für alle ihre Gefühle über die Mißstände 
der Zeit zu nutzen. So etwa klagte im 13. Jh. ein Lied 
der Kirche1 über die hohen Steuern, welche der König 
der Geistlichkeit auferlegte. Diese Art sozialer Dich-
tung hielt sich bis ins 14. Jh. hinein. Das 1388 verfaßte 
Lied auf die Zeit2 stellte in englischer, lateinischer und 
französischer Sprache die allgemeine Unzufriedenheit 
in den Vordergrund. Daneben zirkulierten politische 
Gedichte, wofür Die Reihergelübde (The Vows of the 
Heronf aus dem Jahre 1338 als Beispiel dienen mag. 
Diese Dichtungen standen jedoch zu dieser Zeit bereits 
ganz im Schatten der englisch verfaßten mit ihrer 
Kritik an den Regierungen Heinrichs III. (1216-1272) 
und Eduards I. (1272-1307) (vgl. III, 3. Kap. B 1). 

1 T. W r i g h t (1839), 42 ff. 
2 Ders . (1859), 270 ff. 
3 Ders . (1859), 1 ff. 



III. DIE MITTELENGLISCHE LITERATUR 
Geschichtliche Grundlagen und literarische Uberlieferung 

Ähnlich wie sich in der ae. Zeit die einzelnen Ab-
schnitte durch die wechselvollen Kämpfe mit einem 
äußeren Feind den Skandinaviern — ergaben, ent-
stehen auch in der me. die sehr unterschiedlichen 
Perioden durch die Auseinandersetzungen mit Ein-
dringlingen — den romanisierten Normannen. 

Nachdem Wilhelm d. Eroberer den letzten und vom 
Volke gewählten ae. König Harold 1066 bei Hastings 
(Senlac) geschlagen hatte, unterwarf er im Laufe der 
nächsten vier Jahre ganz England und festigte eine 
neue Staatsordnung nach dem Muster des romanischen 
Feudalismus, wodurch alle Gewalt vom Hofe ausging. 

Bis zum 13. Jh. stand das englische Volk unter der 
normannischen Fremdherrschaft. Während die nor-
mannischen Könige von 1066 bis 1154 und Heinrich II. 
(1154—1189) ein mächtiges Reich aufbauten und sich 
auf englischem Boden in höfischen Kreisen eine hohe 
anglonormannische Kultur und unter den Gebildeten 
humanistischer Geist entfalteten, hatte das englische 
Volk keinen Anteil an alledem. Vielmehr fristete es 
in den ersten anderthalb Jahrhunderten nach der 
Unterwerfung abseits vom politischen und fremdarti-
gen kulturellen Geschehen ein Dasein, das keine Aus-
sicht bot, eigenen Wohlstand wiederzugewinnen. 

Die Möglichkeiten für seinen Aufstieg eröffneten 
sich erst allmählich in dem Grade, wie die Norman-
nenherrschaft eingeengt wurde und verfiel. Das be-
gann außenpolitisch 1204 mit König Johns Verlust der 
Normandie und innenpolitisch 1215 durch die 'Magna 
Charta', die die unumschränkten Rechte des Königs 
zunächst zugunsten der geistlichen und der weltlichen 
Großen, darüber hinaus aber ebenso zum Wohle der 
englischen Bürger einschränkte. Mit dem in den Städ-
ten aufblühenden Handwerk und Handel erstarkte die 
Macht des englischen Bürgertums, das sich zu Hand-



Geschichtliche Grundlagen 97 

werker- und Kaufmannsgilden zusammenschloß, sich 
immer mehr Rechte erkaufen konnte und dadurch Ein-
fluß auf die Lenkung der Staatsgeschäfte nahm. Nach-
dem bereits gegen Ende des 13. Jhs. alle größeren 
Städte eigene Gerichtsbarkeit, Selbstverwaltung und 
Steuerrechte besaßen, entwickelte sich der Einfluß des 
Bürgertums bis zum Regierungsantritt Eduards III. 
(1327) so weit, daß es als vierter Stand mit dem Klein-
adel zusammen im Parlament das Unterhaus bilden 
und seine Belange vertreten konnte. Das galt auch für 
die außenpolitischen Angelegenheiten, die in ständig 
wachsendem Maße von den Interessen des englischen 
Handels und Gewerbes bestimmt wurden. Die Unter-
werfung von Schottland und Wales durch Eduard I. 
(1272-1307) und der 'Hundertjährige Krieg' gegen 
Frankreich, der unter Eduard III. (1327-1377) im Jahre 
1337 begann, waren nicht mehr bloß Sache der Könige, 
sondern auch des im 'House of Commons' vertretenen 
Volkes. Die Eroberung von Calais (1347) sowie die 
Siege von Crecy (1346) und Poitiers (1356) trugen 
zur Stärkung des Nationalgefühls bei, das lange tot 
gewesen war und im 14. Jh. wieder erwachte. 

Äußerlich dokumentierte sich der Auftrieb des Eng-
lischen an dem Vordringen der Landessprache. In der 
zweiten Hälfte des 13. Jhs. begann sie in Adelskreisen 
das Anglonormannische zu ersetzen. Außer an be-
stimmten 'Colleges' und einigen Schulen wurde sie 
Anfang des 14. Jhs. praktisch überall gesprochen. Ein 
Gesetz bestimmte 1362, daß alle Prozesse in der Lan-
dessprache geführt werden dürften, und von 1363 an 
wurden die Parlamentssitzungen englisch eröffnet. 

Störend und besorgniserregend stellte sich dem 
Aufblühen des Bürgertums die Entwicklung der Be-
sitzverhältnisse unter der Landbevölkerung in den 
Weg. Das Manor-System, nach dem die Grundbesitzer 
etwa drei Viertel ihrer Ländereien (= 'Manors') gegen 
Dienstleistungen an Pächter verteilten, war durch die 
mögliche Freikaufung der Leibeigenen erschüttert 
Schubel , Engl. L i te ra turgeschichte I 7 



98 Die mittelenglische Literatur 

worden. Schon die Abwanderung freier Landarbeiter 
in die Städte verringerte die Zahl und erhöhte den 
Lohn der auf dem Lande verbleibenden Arbeitskräfte. 
Mehr jedoch trugen eine falsche Kornpreispolitik und 
Mißernten, vor allem aber der 'Schwarze Tod' — eine 
von Frankreich 1349 eingeschleppte Pest — zum Zu-
sammenbruch des Manor-Systems bei. 

Zu einer Zeit, da Wyclif und seine Schüler, die 'Lol-
larden', ihre aufrüttelnden Gedanken über den Reich-
tum der Kirche und die Freiheit ins Volk trugen, 
mußte der Versuch, die Landarbeiter unter ungünsti-
gen Lebensbedingungen zur Rückkehr auf die Güter 
zu zwingen, scheitern. Er führte schließlich 1381 zur 
Großen Revolte', in deren Verlauf einer der Anführer, 

der kentische Priester John Ball, gewaltsam aus dem 
Gefängnis befreit wurde und Wat Tyler mit Massen-
gefolge gegen London zog. 

Im 15. Jh. kam es schließlich zu einer Umschichtung 
der englischen Gesellschaft. Während zunächst Hein-
rich V. (1413—1422) seinen Ansprüchen auf die fran-
zösische Krone durch die Siege bei Harfleur und Agin-
court (heute Azincourt) Nachdruck verleihen konnte, 
mußte Heinrich VI. (1422-1461) am Ende des 'Hun-
dertjährigen Krieges' (1453) Frankreich, außer Calais 
und den normannischen Inseln, aufgeben. Zwei Jahre 
später begannen zwischen den Häusern Lancaster und 
York die 'Rosenkriege', die unter Eduard IV. (1461 bis 
1483) und Richard III. (1483-1484) weiterwüteten und 
1485 mit der Thronbesteigung des ersten Tudors, Hein-
richs VII. (1485-1509), endeten. 

In demselben Maße wie sich die im Feudalsystem 
verankerten Bindungen lockerten, bildeten sich aus 
den zu Wohlstand gelangenden Freisassen sowie aus 
den immer mächtiger werdenden Handwerker- und 
Kaufmannsgilden selbstbewußte Klassen heraus, die, 
während sich der Adel zerfleischte, einen wichtigen 
Machtfaktor im Parlament darstellten und aus Natio-



Geschichtliche Grundlagen 99 

nalbewußtsein mit ihremReichtumdem gesamten Lande 
dienen wollten. 

An die Stelle der jahrelangen Kluft zwischen Adel 
und Leibeigenen trat im 15. Jh. ein mit Revolten ver-
bundener sozialer Gegensatz zwischen den begüterten 
Freisassen und den Lohnarbeitern auf dem Lande, zwi-
schen wohlhabenden Meistern und den vom Besitz aus-
geschlossenen Gesellen in den Städten. 

Die konservative Kirche trug durch ihre passive 
Haltung nur indirekt zu dem tiefgreifenden Wandel 
der zwischenmenschlichen Beziehungen bei. Da ihre 
Führer immer mehr von den Sorgen der ihnen über-
antworteten weltlichen Ämter beansprucht wurden, 
taten sie so gut wie nichts, um die immer lauter be-
klagten korrupten Zustände zu beseitigen. Sie gaben 
so den Wandermönchen, den Ablaßpredigern, den 
'Lollarden' und den zahlreichen Pilgern weiten Betä-
tigungsraum und leisteten ungewollt der Ausbreitung 
revolutionierender Gedanken Vorschub. 

Der sich zwischen dem 11. und 16. Jh. abspielende 
innere Kampf der Engländer um die Vorherrschaft in 
ihrem von den Normannen unterworfenen Lande läßt 
etwa von der Mitte des 12. Jhs. an vier Perioden er-
kennen, die im Zeichen dieser Auseinandersetzungen 
standen und die auch in der me. Literatur ihren Nie-
derschlag fanden. Vermehrt um einen einleitenden 
Abschnitt, der das geringe, noch erhaltene oder be-
zeugte älteste Schriftgut der me. Zeit aufzuzeigen ver-
sucht, ergeben sich somit für die me. Literaturge-
schichte fünf Kapitel: 

1. Heimisches Schrifttum bis zur Mitte des 12. Jhs., 
2. Die asketische Periode (bis um 1230), 
3. Das Zeitalter des aufsteigenden Bürgertums 

(c. 1230 bis zur Mitte des 14. Jhs.), 
4. Die Jahrzehnte des erwachenden Nationalbe-

wußtseins (c. 1350 bis Anfang des 15. Jhs.), 
5. Das Jahrhundert der sozialen Umschichtung 

(15. Jh.). 
T 



100 Die mittelenglische Literatur 

Von den meisten der noch erhaltenen me. Werke 
befinden sich Hunderte im 'British Museum' von Lon-
don, der 'Bodleian Library' in Oxford, der 'University 
Library' von Cambridge und in den Büchereien zahl-
reicher 'Colleges', Dutzende in nahezu allen Kathedral-
oder Staatsbibliotheken; Einzelexemplare sind über 
das ganze Abendland verstreut.1 

Die frühesten Drucklegungen me. Texte begannen 
bereits mit Caxton (c. 1422-1491) von 1477 an. Für 
weitere Kreise zugänglich wurden jedoch erst die seit 
der Mitte des 18. Jhs. erscheinenden Ausgaben. Seit-
dem haben sich darum zahlreiche Gelehrte und viele 
nach 1810 entstandene Gesellschaften bemüht, unter 
denen sich die 1864 gegründete 'Early English Text 
Society' (EETS) die größten Verdienste erworben hat. 

1. Kapitel 
Heimisches Schrifttum bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts 

Unter der internationalen christlich-humanistischen 
und der westkontinentalen höfisch-feudalen Kultur 
konnte eine bodenständige Literatur bei der großen 
Masse des englischen Volkes nur dahinvegetieren. Da 
ihr im Gegensatz zur lateinischen und anglonorman-
nischen jahrhundertelang eine zentrale Pflege und 
Förderung fehlte, war sie bei ihrer inhaltlichen Ein-
fachheit ungleichwertig, je nachdem, ob sie die sozial 
heruntergedrückten Landbesitzer, das Bürgertum der 
aufsteigenden Städte, den niederen Klerus, Mönche, 
Nonnen oder andere Klassen zum Gegenstand hatte. 
Außerdem zersplitterte dieSprache in viele stark diffe-
renzierte Dialekte. Darunter herrschte in der noch 
erhaltenen Literatur die des ehemaligen Westsachsen-
reichs Alfreds d. Gr. und seiner Nachfolger vor. 

1 J . E. W e l l s , Manual ol the Writings in Middle English 1050—1400 mit 
0 S u p p l e m e n t b a n d e n .(New H a v e n , 1923—1951); C. F. Brown u. R. H. 
Robbins , Index ot Middle English Verse (New York , 1943), Supplement 
(Lexinqton, 1965). 



Heimisches Schrifttum bis c. 1150 101 

A. P f l e g e d e s a l t e n g l i s c h e n D i c h t g u t s 
Daß die bodenständige Literatur auch nach der An-

kunft der Normannen weiterlebte, beweist die Tat-
sache, daß ae. Dichtgut noch bis ins 12. Jh. hinein ab-
geschrieben wurde. Diesem gehören zwei der sechs 
Handschriften mit westsächsischen Evangelien, ferner 
einige Kopien von König Alfreds Boethius (vgl. S. 53), 
von den Distichen Catos (vgl. S. 53 Anm. 5) und von 
zahlreichen Homilien an. Auch die Angelsächsischen 
Annalen (vgl. S. 52) wurden in Peterborough bis 1154 
fortgesetzt. 

Aus dem 12. Jh. erfahren wir außerdem durch Wil-
helm v. Malmesbury (vgl. S. 63), daß altheimische Bal-
laden und Lieder — z. B. über ALthelstan, Edgar und 
Gunhilda —• immer noch gesungen wurden; und Hein-
rich v. Huntingdon streute alte Balladen (vgl. S. 76) 
in seine Historia Anglorum ein. Eine Reihe von Unter-
suchungen1 konnte davon überzeugen, daß der Um-
fang der nach 1066 weiterlebenden ae. Literatur größer 
war, als man ursprünglich annahm. 

B. D i e f r ü h m i 11 e 1 e n g 1 i s c h e P r o s a 
Die unmittelbare Anknüpfung ans Altenglische er-

gibt sich auch aus der ersten erhaltenen me. Literatur, 
die in ihren ältesten Stücken der Prosa angehört. 

Die Lambeth und Trinity Homilies, umfangreiche 
Sammlungen von Predigten und ähnlichem, basieren 
auf älteren Originalen, die sich an Ailfric anlehnen. 
Eine dritte Sammlung, die Bodley Homilies, stellt aus-
schließlich eine Bearbeitung der Predigten und Heili-
genleben Alfrics, Wulfstans oder anderer ihrer Zeit-
genossen dar, und auch die etwas späteren Vespasian 
und Kentish Homilies waren ohne jene nicht möglich. 

Neben dieser Erbauungsliteratur stehen nur einige 
wenige weltliche Stücke. Literarisch wertvoll sind ledig -

1 R. M . W i l s o n , The Lost Lilerature ol Medieval England (Ldn . , 1952). 



102 Die mittelenglische Literatur 

lieh die sog. Proverbs of Alired (c. 1150), eine Samm-
lung2 von Sprichwörtern, die ungerechtfertigt König 
Alfred zugeschrieben wurde (vgl. S. 54). Unter ihnen 
befinden sich ganz allgemeingehaltene Lebensregeln, 
Weisheitssprüche für Freundschaften, unangebrachtes 
Vertrauen, Schweigsamkeit gegenüber Frauen, Gatten-
wahl, Mäßigung u. a. m. 

C. D i e e r s t e m i t t e l e n g l i s c h e P o e s i e 
Während die me. Prosa weitgehend an das Alteng-

lische anknüpft, läßt sich das für die me. Poesie nur 
an einer Stelle nachweisen: Die Worcester-Fragmente 
enthalten u. a. ein Gedicht über das Thema Körper 
und Seele und ein Bruchstück Das Grab von 25 allite-
rierenden Zeilen — beide aus dem Altenglischen (vgl. 
S. 68) im Gewand des 12. Jhs. 

Als erstes selbständiges me. Gedicht gilt Knuts Ge-
sang, der mit der Entstehungsgeschichte überliefert 
ist: Von der Königin Emma und wichtigen Persönlich-
keiten begleitet, hörte Knut anläßlich einer Bootfahrt 
Kirchenmusik von Ely übers Wasser schallen. In eng-
lischer Sprache gab er seinen starken Eindruck in Form 
eines Lobliedes auf eine Begebenheit im Kloster zu 
Ely wieder. 

Um die Mitte des 12. Jhs. entstanden drei höfisch 
anmutende Hymnen St. Godrics, der 1170 mit 105 Jah-
ren als Eremit bei Durham starb. Er verherrlicht vor 
allem die Jungfrau Maria. Sie tröstet ihn und schließt 
mit ihm ein mystisches Bündnis. 

2. Kapitel 
Die asketische Periode 

(bis um 1230) 
Nach den frühesten, zufällig erhaltenen, sehr ver-

schiedenartigen me. Stücken, die etwas über die Mitte 
2 O. A r n g a r t , The Proverbs of Alired (Lund, 1942); ders . in ES 30 

(1949), 164 ff. 



Die asketische Periode 103 

des 12. Jhs. hinausreichen, fällt bei den me. literari-
schen Erzeugnissen, die e twa bis zum zweiten Drittel 
des 13. Jhs. folgen, ein asketischer Zug auf. Er kann 
nicht überraschen, wenn man sich vergegenwärt igt , 
daß während dieser Periode die anglonormannische 
Siegerklasse auf der Höhe ihrer Herrschaft stand (vgl. 
II, 2. Kap.), während den breiten englischen Volks-
massen kaum Aussicht auf irdische Güter blieb. So lag 
es nahe, den Blick auf eine erhoffte bessere Wel t zu 
richten. Teile der Geistlichkeit predigten und dichte-
ten von ihr in englischer Sprache. 

A. R e l i g i ö s e D i c h t u n g 
In der religiösen Dichtung schlägt diesen Ton die 

weit verbreitete, rd. 400 Verse umfassende Moral-Ode 
Poema morale (c. 1170) voll an. An spät-ae. Homilien 
anklingend, ermahnt der unbekannte Dichter Arme 
und Reiche, ehe es zu spät sei. In klarer Gliederung 
schildert er die Lage der Menschen, hält moralisierend 
zu gutem Lebenswandel an und malt die Prüfungen 
aus, die jeder bei seinem Tode zu bestehen hat, wobei 
die Schrecken der Hölle — mit den Freuden des Him-
mels kontrast ier t — wiederum besonders drastisch 
dargestellt werden. 

Inhaltlich liegt das Neue in der Überzeugung, jeder 
Mensch habe Gott gegenüber ein verschiedenes Maß 
an Pflichten — um so größere, je höher einer s tehe — 
und könne nur bei ihrer Erfüllung das Jensei ts er-
reichen. Neu sind im Stil die Verwendung abstrakter 
Begriffe aus dem theologischen Latein sowie der ein-
fache und klare Satzbau. Und neu ist schließlich die 
Metrik: An die Stelle des all i terierenden Verses ist 
der lateinische Septenar getreten, durch zweisilbige 
Endreime zu zweizeiligen Strophen gebunden. Das 
schuf eine ganz andere Melodie, die sich aber nicht so-
gleich durchsetzen konnte. 

Sehr wirkungsvoll war der neue Inhalt, der einige 
kleinere ähnliche Stücke zeitigte, wie z. B. die Predigt 



104 Die mittelenglische Literatur 

Sinners Bewaie in 354 Versen. Sie warnt alle Klassen 
besonders vor den sieben Todsünden, malt wiederum 
die Höllenqualen aus, erinnert an die Schrecken des 
Grabes mit seinen Würmern (vgl. S. 68), fordert Reue 
und verweist auf Christus als den Erlöser für alle. Be-
merkenswert ist die für die späteren Versromane 
charakteristische sechszeilige Strophenform mit der 
Reimfolge aab—aab. 

Die Absicht, durch Schilderung der Todes- und Höl-
lenpein die Menschen reumütig und rechtzeitig auf den 
schmalen Pfad zum Himmel zu führen, trieb um 1200 
einen Mönch aus Lincolnshire, Orrm (oder Orrmin), 
dazu, seine Evangelienharmonie Orrmulum zu ver-
fassen, mit der er — im Gegensatz zum Poema mo-
rale — gerade die Ärmsten und besonders die Einfäl-
tigsten ansprechen wollte. Vorhanden sind 10000 reim-
lose Septenare, geplant war von dem eifrigen, uner-
müdlidien Pädagogen der achtfache Umfang. Orrms 
Hoffnung, sein Werk möge oft abgeschrieben und in 
der breiten Masse gelesen1 werden, erfüllte sich nicht. 

B. R e l i g i ö s e P r o s a 
Das durch das Poema moiale üblich gewordene Thema 

wurde auch in einem um 1200 entstandenen Prosastück 
Vices and Viitues behandelt. In der hier zum ersten 
Mal angedeuteten Dialogform fordert die Seele nach 
ihrem Sündenbekenntnis den Verstand immer wieder 
zu neuen Ausführungen über die verschiedenen Tu-
genden auf, wobei gelegentlich auf Zeitumstände an-
gespielt wird mit dem Ziel, die Seele zu „belehren, 
warnen, unterstützen und retten", wie es ausdrücklich 
zum Schluß heißt. 

Einen Höhepunkt in der religiösen Prosakunst stel-
len die wahrscheinlich ebenfalls um 1200 im westlichen 

1 Der Hauptwert des Werks liegt heute auf sprachhistorischem Ge-
biet, denn Orrm versuchte, in der Schrift seine Spradie — die des nord-
östlichen Mittellandes — wiederzugeben. Vgl. M. Lehnert, Sprachlorm 
und Sprachfunklion im „Orrmulum" (Bln., 1953). 



Die asketische Periode 105 

Mittelland entstandenen und zum Vortrag vor Frauen 
bestimmten Predigtlegenden dar. Sie sind zur Meiden-
had-Gruppe zusammengefaßt und haben das gleiche 
Thema: die Verherrlichung des „Braut-Christi-Motivs" 
und des Martyrium-Verlangens.2 

Saint Katherine widersteht allen Verlockungen, ihre 
dem himmlischen Bräutigam geweihte Jungfräulich-
keit aufzugeben, und bewirkt durch ihre Standhaftig-
keit die Bekehrung der Kaiserin von Alexandrien und 
vieler anderer Heiden. Für ihren festen Glauben muß 
sie schließlich, ebenso wie die bekehrte Kaiserin, ihr 
Leben hingeben. 

Seinte Marherete erleidet im Kampf gegen einen 
heidnischen Freier ähnliche Marter und das gleiche 
Ende, nachdem sie mehrere Wunder vollbracht hat. 

Seinte Juliane behandelt den aus festem Glauben 
erwachsenden Kampf gegen die Ehe mit dem heidni-
schen Eleusius. 

Nicht nur im Thema, sondern auch in ihrem allite-
rierenden Prosastil, der — wie bei ALlfric (vgl. S.58) — 
stellenweise zu versmäßigem Lesen verleitet, erinnern 
alle drei Legenden an ae. Zeiten. Letzteres trifft eben-
falls für die dieser Gruppe sehr nahestehende Predigt 

Hali Meidenhad zu. Hier wird die weltliche Ehe in 
den düstersten Tönen gemalt, und es wird betont, daß 
ihr gegenüber die Christus geweihte Jungfräulichkeit 
vorzuziehen sei; eine Abhandlung also, die auf spätere 
Askese und den Marienkult vorausweist. 

Sawles Waide („Seelenhut") weicht stilistisch und 
thematisch etwas von den vorangehenden Werken 
ab. Das Magdtum als Ideal wird darin nur angedeutet. 
Das Gedicht erzählt, wie sich die Seele im mensch-
lichen Körper — als Schatz in einem Hause vorge-
stellt — gegen das Laster verteidigt. 

Mit der Meidenhad-Gruppe steht auch die Anciene 
Riwle — eine Anweisung für Anachoretinnen — im 

2 Th. Wolpers, Die englische Heiligenlegende des Mittelalters (Tüb., 
1964) , 177 f . 



106 Die mittelenglische Literatur 

Zusammenhang. Diese „ Nonnenregel" war für drei 
wohlhabende Schwestern um 1200 verfaßt, einige 
Jahrzehnte später (c. 1230) aber für einen größeren 
Kreis erweitert worden. In acht Büchern handelt sie 
von den Vorteilen des weitabgewandten Lebens, den 
Versuchungen, vom Sündenbekenntnis, der Reue, der 
Liebe zum Heiland, und im letzten Buch von der Nah-
rung, Kleidung, Aufwartung und anderen Dingen des 
täglichen Lebens, und zwar — im Gegensatz zu der 
um diese Zeit sonst üblichen orthodoxen Art — in 
großzügiger Weise, die den Akzent von der z. T. un-
vernünftigen Beachtung äußerlicher Vorschriften auf 
eine dem „reinen Herzen" und „unbefleckten Gewis-
sen" folgende Ausübung mancher Pflichten verschiebt. 
Dabei sollen aus Rücksicht auf Alter und Gesundheit 
Übertreibungen vermieden werden. 

Anders als dem Orrmulum, das sich an die große 
Masse der Armen wandte, aber keine Verbreitung 
fand, war der Ancrene Riwle, einem für einen kleinen 
Kreis wohlhabender Damen bestimmten Einzelfall der 
me. Prosa, ein großer Erfolg beschieden. 

C. W e l t l i c h e D i c h t u n g 
Neben der religiösen Literatur dieser asketisch aus-

gerichteten Periode stehen nur zwei um 1200 verfaßte, 
nicht der Kirche unmittelbar dienende längere Dich-
tungen, die über den literarischen und vor allem über 
den kulturgeschichtlichen Wert des um diese Zeit sonst 
Geschriebenen hinausragen. 

1. The Owl and the Nightingale' 
Das erste dieser Dichtwerke ist The Owl and the 

Nightingale3 (c. 1190). In direkter Anlehnung an kon-
tinentale Streitgedichtformen beginnt der unbekannte 

3 B. Sundby , The Dialect and Provenance ot the Middle English 
Poem 'The Owl and the Nightingale' (Lund, 1950); A. C a w l e y in MLR 46 
(1951), 161 ff . ; R. M. L u m i a n s k y in PO 32 (1953), 411 ff. 



Die asketische Periode 107 

englische Dichter mit der Schilderung des abgeschie-
denen Ortes in einem unbekannten Tal, wohin er zu-
fällig gelangte und Zeuge des Disputs wurde, zu dem 
eine Nachtigall eine Eule herausforderte. 

Die bis in Einzelheiten erwiesene enge Gebunden-
heit an die Zeit lassen dieses Streitgedicht als wert-
volle Darstellung der verschiedenen, damals neben-
einander bestehenden Anschauungen über Leben, 
Religion, Philosophie und Kunst erscheinen.4 

In enger Bindung an den im Mittelalter üblichen 
Prozeßrahmen verfechten die Streitenden zwei sich im 
12. Jh. herausbildende Weltanschauungen in geist-
voller Weise und fest fundiert auf dem für jede der 
beiden Richtungen maßgeblichen Schrifttum. 

Die auf einem schönen, aber schnell vergänglichen 
Blütenzweig wohnende Nachtigall vertritt die Mei-
nung, daß alle von Gott geschaffenen Dinge — auch 
die Vernunft — sinnvoll angewendet zur Freude, zum 
Glück und Vorteil des Menschen dienen können und 
müssen. Im besonderen birgt die Liebe als natürliche 
Gottesgabe im Kern alle Möglichkeiten sittlicher Ver-
vollkommnung in sich. Der Blick der Eule, die in 
einem von immergrünem Efeu umrankten, alten 
Baumstamm haust, ist ganz auf das Jenseits gerichtet, 
und alles Tun erfährt eine Abwertung. Die irdische 
Liebe gilt als sündhaftes, notwendiges Übel. — Der 
schärfste Gegensatz tritt in der Problematik des Todes 
zutage. Die Nachtigall begreift alle Dinge als Sym-
bole. Durch die äußere Erscheinung erblickt sie zugleich 
ihre geistige Struktur. Tod bedeutet Übergang von 
einer Form des Daseins zur anderen. Für die Eule sind 
Erscheinung und wesenhaftes Sein entgegengesetzte 
Prinzipien, die keine Einheit bilden können. Der Tod 
stellt deshalb eine scharf trennende Grenze zwischen 
der kreatürlichen und der jenseitigen Welt dar, zu der 
der Opfer- und Märtyrertod vorzeitig führt. 

4 H. Haes s l e r , 'The Owl and the Nightingale' und die literarischen 
Bestrebungen des 12. und 13. Jahrhunderts (Diss. F rankf . , 1942). 



108 Die mittelenglische Literatur 

Mit dieser Problematik, die die Gegensätze zwischen 
den Streitenden aufreißt, bricht die 1794 Verse um-
fassende Dichtung ab, ohne die oft vermißte „Lösung" 
zu bringen. Und sie muß abbrechen, weil eine Entschei-
dung vom Dichter gar nicht gegeben werden kann; 
ebensowenig wie über die Kunstauffassungen, die auf 
so grundverschiedenen Weltanschauungen beruhen: 
Wie alles von Gott Geschaffene, so kann nach Ansicht 
der Nachtigall bei vernünftiger Ausübung auch die 
Kunst zu geistiger und sittlicher Vollkommenheit er-
heben. Für einen exklusiven Kreis von Gebildeten 
wird der Künstler aus eigener Machtvollkommenheit 
zum Priester. Demgegenüber schöpft die Eule ihre 
ganze Kraft und Weisheit (als Gnadengut Gottes) aus 
dem Bereich des theologischen Wissens und beabsich-
tigt, ihre Kunst in den Dienst aller Menschen zu stel-
len. Dichtkunst wird so zu einem würdigen Handwerk, 
der Dichter zu einem Interpreten göttlicher geoffen-
barter Wahrheiten, zum Prediger und Missionar.5 

Aus alledem erhellt, daß die Nachtigall die höfi-
schen Sänger und die Humanisten des 12. Jhs. reprä-
sentiert, die auf dem Boden neuplatonischer, klassizi-
stischer Anschauungen standen. Die Eule dagegen ver-
tritt das — dem natürlichen Leben abgewandte •— 
asketische Prinzip, wie es die extrem gerichtete geist-
liche Orthodoxie des damaligen Englands in theologi-
schen Schriften für die breiten Massen forderte. 

2. Lasamons 'Brut' 
Das zweite weltliche Werk dieses Zeitabschnittes, 

das eine ebenso hervorragende Stellung einnimmt, ist 
der Brut6 (c. 1191) von La3amon. Dieser im Lateini-
schen und Französischen wohlbelesene Pfarrer, der in 

5 M. J. Donovan in MS 18 (1956), 207 ff. ; D. L. Peterson in: E. Vasta, 
Middle English Survey (Notre-Dame, Ind., 1965), 35 ft. 

6 Uber den Begriff 'Brut' vgl. S. 91 Anm. 3; vgl. H. Pildi, Layamons 
"Brut", Anglistische Forsdiungen 91 (1960), 15 ff.; M.-C. Blanchet in 
L'Ecrivain de langue anglaise et la Société de son Temps (Paris, 1966), 
50 ff. 



Die asketische Periode 109 

Ernley (Arley) am Severn lebte und wirkte, wollte für 
seine Landsleute in ihrer Sprache über die edlen Taten 
der Vorfahren schreiben und war von Waces Roman de 
Brut (vgl. S. 91) so gefesselt, daß er ihn seinem Brut zu-
grunde legte. Was der englische Dichter aus der ganz 
im normannisch-höfischen Geschmack geschriebenen 
'romance' (vgl. S. 91) machte, beweist, wie treu er 
seiner Absicht blieb, in englischem Geiste zu schaffen. 

In der von Brutus bis zu Cadwalader (689) führen-
den Chronik handelt etwa ein Drittel der 32 241 Verse 
von Arthur. Er wird als kriegerischer, von seinen 
Feinden gefürchteter und von seinen Gefolgsleuten 
verehrter Held geschildert. Nach der Unterwerfung 
Schottlands und seiner Vermählung mit Wenhaver er-
obert er Irland, Island, Gotland, Dänemark und Frank-
reich und hält abwechselnd in England und Frankreich 
seine berühmten Tafelrunden. Die Herausforderung 
Roms veranlaßt ihn, sein Reich der Königin und sei-
nem Neffen Modred anzuvertrauen und gegen Rom 
zu ziehen. Die Nachricht von Wenhavers Untreue und 
von Modreds Machtergreifung zwingt ihn jedoch zur 
Umkehr. Der Verräter wird erschlagen, die Königin 
geht ins Kloster. Der tödlich verwundete Arthur über-
gibt das Reich an Konstantin. 

Wird die Abwendung des englischen Dichters von 
Wace schon durch die Rückkehr zum Stabreim deut-
lich — neben den allerdings gleichberechtigt der End-
reim getreten ist7 —, so vergrößert sich der Abstand 
von der normannischen Vorlage durch die Einführung 
einer Zauber- und Märchenwelt. La3amon berichtet 
über Merlins Zauber, über Feen, über magische Eigen-
schaften der Waffen und deren Herstellung durch 
übernatürliche Schmiede. Längere Zeit weilt er bei der 
märchenhaften Entstehung der runden Tafel. Der töd-
lich Verwundete fährt in einem Zauberboot zur Feen-
königin, um bei ihr Heilung zu finden. 

1 E. Stan'dop in A 79 (1961), 267 ff. 



110 Die mittelenglische Literatur 

Die gelungene Verquickung von Wirklichkeit und 
Verständnis für alle Seiten des menschlichen Lebens 
mit der Welt des Wunders erhebt Lagamons Werk zur 
größten epischen Leistung zwischen Beowuli und den 
Canterbury Tales (vgl. S. 160 f.). 

3. Kapitel 
Das Zeitalter des aulsteigenden Bürgertums 

(c. 1230 bis zur Mitte des 14. Jhs.) 

Kennzeichnend für die der Periode der resignieren-
den Stimmung folgenden etwa 120 Jahre ist das Er-
wachen und Aufblühen des englischen Bürgertums. 

Der Autor von Eule und Nachtigall konnte kurz vor 
1200 die Frage nach dem größeren Wert der einen 
oder anderen zu seiner Zeit herrschenden Lebens- und 
Kunstprinzipien noch offenlassen. Danach allerdings 
drängte die Pariser scholastische Schulphilosophie, die 
sich im 12. Jh. entwickelte, die neuplatonisch-klassi-
zistische und die höfische Literatur zurück. Im 13. Jh. 
konnte nur solche Dichtkunst gedeihen, die eine Ver-
bindung zu den theologischen Wahrheiten suchte. 

A. D i e r e l i g i ö s e L i t e r a t u r 
Der äußere Anlaß für den Wandel im religiösen 

Schrifttum ist das Auftreten der Bettelorden. Die Do-
minikaner oder 'Black Friars' faßten 1221 in Oxford, 
die Franziskaner oder 'Grey Friars' 1224 in der glei-
chen Stadt und in Cambridge Fuß. Von dort aus grün-
deten sie zahlreiche Klöster und predigten — häufig 
zum Ärger der übrigen Geistlichkeit — mit großem 
Erfolg. Gleichzeitig entfalteten sie eine reiche litera-
rische Tätigkeit, die vom anspruchslosen Handbuch für 
Prediger über Umdichtungen des Vaterunsers, der Ge-
bote und Glaubensartikel, der Todsünden und Tugen-
den oder allegorischer Einkleidungen kirchlicher Feste 
bis zu kunst- und phantasievollen Hymnen reichte. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 111 

Im Gegensatz zu der weltverneinenden Haltung der 
vorangehenden Periode, die das Leben am liebsten 
auslöschen wollte, ist die franziskanische Religiosität 
gekennzeichnet durch ein tiefes Mitgefühl für alle lei-
denden Geschöpfe und durch das Bestreben, das Da-
sein, das nun einmal durchgestanden werden muß, zu 
erleichtern. 

1. Die franziskanische Lyrik 
Züge dieser franziskanischen Religiosität trägt — 

ebenso wie die gleichzeitige lateinische (vgl. S. 83 f.) 
—• auch die gesamte englische religiöse Lyrik, die im 
13. Jh. aufblühte. Christus erscheint nicht mehr als der 
heroische Erlöser, sondern vielmehr als der dem Men-
schen nahestehende und gleichfalls Schmerz Leidende. 
Den Höhepunkt dieser Jesus geweihten Liebesmystik 
stellt das 210 Zeilen umfassende Love Ron1 (vor 1272) 
des Franziskanermönchs Thomas v. Haies dar, in dem 
eine „Magd Christi" den „himmlischen Bräutigam" 
feiert, der ihr die Keuschheit als höchstes Juwel 
schenkt. 

Aus demselben Geist scheint die Marienlyrik2 ge-
boren. Auch hier stellen die einfachsten Gedichte ein 
Loblied auf Maria als die sanfte, makellose Mutter 
oder als Himmelskönigin dar; und auch sie wird in die 
nicht mehr ganz wertlose weltliche Sphäre gezogen 
und gilt als „schönste Blume", als „Lichteste im Ge-
mach". Oft verbindet sich mit dem Lob ein Gebet, wie 
in dem folgenden Lied3: 

Of on f>at is so fayr and bri3t 
velud maris Stella 

Bri3ter |)an f>e day is li3t, 
parens & puella, 

Ic crie to f>e, f)ou se to me, 

1 C. Brown, English Lyrics ol the Xlllth Century (Oxf. , 1932), Nr . 43; 
B. Hill in MLR 59 (1964), 321 ff. 

2 Th. W o l p e r s in A 69 (1950), 3 ff. 
3 C. B r o w n (XIII), Nr . 17. 



112 Die mittelenglisdie Literatur 

Leuedy, preye f>i sone for me 
tarn pia, 

|)at ic mote come to J>e, 
maria. 

Es mag gleichzeitig als Muster für eine Reihe von 
'Makkaronigediditen' stehen, deren besondere Eigen-
art in der Mischung mit lateinischen oder französischen 
Zeilen liegt. 

Erotische Marienlyrik spricht aus dem 171 Verse 
zählenden Ort god vreisun öS vre leidi4. Tag und Nacht 
will der Dichter sein Lied Maria vortragen. Nachdem 
er seine Sünden bereut und sich von allem, was ihm 
auf Erden teuer war, getrennt hatte, ergab er sich ganz 
ihr, die für ihn Königin, Mutter und Herrin, aber auch 
Geliebte ist, nach der er sich sehnt. In einem anderen 
Gedicht, das auch wohl aus dem Anfang des 13. Jhs. 
stammt und eine ähnliche Überschrift trägt: On vrei-
sun oi vre leidi5, bittet der Dichter die Jungfrau Maria, 
die dort Licht brachte, wo Eva Schatten hinterließ, um 
Vergebung seiner lange Zeit begangenen Sünden und 
—• was im vorangehenden Jahrhundert undenkbar 
war — um längeres Leben, damit er ihr dienen könne. 

Zu den wirksamsten dieser lyrischen Gedichte ge-
hören die in Dialogform. In einem von ihnen, das ganz 
in der weltlichen Sphäre lebt, halten Maria und das 
zu Bett gelegte Christuskind Zwiesprache. Als Maria 
versucht, ihr Kind einzuschläfern, wird sie von Jesus 
gebeten: 

Sing nov, moder', seide jiat child, 
'Wat me sali befalle 

Here-after wan i cum to eld — 
So don modres alle'. 

Als Antwort berichtet Maria die Ereignisse von der 
Verkündigung bis zur Geburt, und Jesus sieht prophe-
tisch sein Leben bis zur Auferstehung vor sich.6 

* C. Brown (XIII), Nr. 3. 
5 EETS 49 (1872), 156 ff. 
0 C. Brown, Religious Lyiics oi the XIVth Century (Oxf., 1924), Nr. 56. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 113 

Neben Christus- und Marien-Liedern steht als Son-
dergruppe die der Todesdichtung, welche die Vergäng-
lichkeit alles Irdischen betont, ein altes, aber jetzt 
weniger drückendes Thema, weil man sich vertrauens-
voll an die helfende Maria oder den mitempfindenden 
Christus wenden kann. Besonders deutlich ist das z. B. 
in dem wahrscheinlich aus dem Anfang des 13. Jhs. 
stammenden Doomsday7. Zunächst wird zwar, wie üb-
lich, der Jüngste Tag geschildert, an dem Christus an-
erkennende Worte zu den Rechtschaffenen spricht 
und die anderen zur Hölle verdammt. Dann aber mil-
dert sich des Dichters Furcht bei dem Gedanken, die 
Jungfrau Maria um Fürsprache beim Himmelskönig 
bitten zu können. 

Bei der größeren Zahl der Todes- und Bußgedichte 
bleibt dieser tröstende Ausblick jedoch unausgespro-
chen. Der Mensch ist nur Staub; warum sollte er stolz 
sein? Darüber handelt das weit verbreitete Elpe toc oi 
erpe8. — A lutel soth Sermun9 prophezeit nicht nur 
allen Räubern, Dieben, Verleumdern und Wüstlingen, 
sondern auch betrügerischen Handelsleuten, Bäckern, 
Brauern und sogar denen, die sich wegen ihrer heim-
lichen Liebe in der Kirche treffen, die Hölle. — On 
Sewing Christ10 droht wieder mit dem Grab und sei-
nen Würmern. — Old Age11 weist darauf hin, daß 
trotz der Hoffnung auf ein langes Leben, die um diese 
Zeit wiedererwachte, der Tod für alle stets auf der 
Lauer liege. — Auch die Signs of Death12 halten das 
'Memento mori' vor Augen. — Ein anderes greift das 
Ubi-sunt-Motiv' wieder auf und fragt: Wo sind jene 

reichen Damen mit ihren einst goldgeschmückten 

t C. B r o w n (XIII), Nr . 28. 
8 G. Brook, The Harley Lyrics (Manches ter , 1948), 29. 
9 EETS 49 (1872), 186 ff. 

1° J . E. W e l l s , a. a. O , 391. 
11 Ebd., 391. 
12 Ebd., 387. 

Schubel, Engl . Li tera turgeschichte I 8 



114 Die mittelenglische Literatur 

Haaren? In einem Augenblick waren ihre Seelen da-
hin!13 — Das schaurigste dieser Gattung ist das 132-
zeilige IhereÖ oi one pin^e14. Hier werden die Höllen-
qualen und die Verwesung der Leichen ganz besonders 
grausam ausgemalt. 

Die durch die Bettelmönche im 13. Jh. inspirierte 
Jesus-, Marien- und Todeslyrik verebbte in der ersten 
Hälf te des folgenden Jahrhunder ts , wo noch die Uber-
tragung des Dialogs am Kreuz zwischen Christus und 
Maria15 , das persönlich gehal tene All other love is like 
the Moon16, The Sweetness oi Jesus1T, das Gebet Chri-
sti in Gethsemane18 u. a. an sie erinnern. 

Die Gruppe religiöser Gedichte, die außerhalb dieser 
franziskanischen Lyrik steht, ist sehr klein: ein er-
zählendes Dreikönigslied in der Art des Krippenspiels, 
ein Streitgedicht, das berichtet, wie der zwölf jähr ige 
Jesus den jüdischen Schriftgelehrten antwortet , ein 
auf Thomas ä Becket gerichteter Heil igenhymnus, eine 
Hymne zum Lobe Gottes und wenig mehr. Es bedurf te 
eines neuen Antriebs im 14. Jh., um die religiöse Lyrik 
von neuem zu beleben. 

Allerdings steht der stofflichen Beschränkung wäh-
rend des hier behandel ten Zeitabschnitts eine Viel-
gestaltigkeit der metrischen Formen gegenüber. Dazu 
trugen die Bindung der von dem Poema morale einge-
führ ten Septenare zu vierzeiligen Strophen durch End-
reim, die Zerteilung des Septenars durch Binnenreim, 
die durch lateinische und französische Muster ange-
regten reimenden Strophen und vor allem die Bevor-
zugung des Liedes bei. Das rhythmische Prinzip hat te 
das alte, silbenzählende endgültig verdrängt . 

13 c . Brown (XIII), Nr . 48. 
14 Ebd., Nr . 29 B. 
15 C. Brown (XIV), Nr. 67. 
1« Ebd., Nr . 49. 
17 Ebd., Nr . 48. 
18 Ebd., Nr . 62. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 115 

2. Die geistliche Epik 

Wie weit die Geistlichkeit dem Geschmack des auf-
strebenden englischen Bürgertums Rechnung trug, tritt 
deutlich an den nach 1250 erscheinenden religiösen 
epischen Werken zutage, deren Stoffe früher für an-
dere Kreise und zu anderen Zwecken bearbeitet wor-
den waren. 

Während z. B. der Genesis- und Exodus-Stoff von 
einem ae. Dichter unter Verwendung eines umfassen-
den Wortschatzes unmittelbar aus der Bibel heraus 
künstlerisch gestaltet wurde (vgl. S. 40 f.), wählte der 
me. Bearbeiter des gleichen Themas aus der erklären-
den Historia Scholastica von Petrus Comestor das aus, 
was seiner Ansicht nach besonders wissenswert und 
nützlich war und stellte es in klarer, dem Bürger ver-
ständlicher Sprache in lehrhafter Absicht dar. Auch in 
der Einbeziehung des Legendären kommt die in Nor-
folk komponierte me. Dichtung Genesis and Exodus 
(c. 1250), die über 4000 Verse umfaßt, dem Zeitge-
schmack nach. 

Der Physiologus-Stotf (vgl. S. 47 f.) wurde gleichfalls 
auf den bürgerlichen Hörerkreis abgestimmt. Das im 
Übergangsstil vom Stab- zum Reimvers einfach und 
klar geschriebene me. Bestiary (c. 1225) will nicht nur 
unterhalten, sondern mit christlicher Nutzanwendung 
über Tiere und sogar Wassernixen unterrichten. Auch 
hier reizte das legendäre Element des Stoffes zu be-
sonderer Ausgestaltung. 

Am deutlichsten erweist sich das wachsende Inter-
esse des englischen Bürgertums am Wundersamen je-
doch an der während des 13. Jhs. zunehmenden Be-
liebtheit der Heiligenlegenden19, die jetzt zur vorherr-
schenden Form geistlicher Epik werden. Während ur-
sprünglich nur die Lebensberichte der bedeutendsten 
Heiligen an deren Todestagen kurz verlesen wurden, 

1 9 Th. Wolpers, Die englische Heiligenlegende des Mittelalters (Tüb., 
1964). 197 ff. 

8» 



116 Die mittelenglische Literatur 

beschnitten sie nun die sonst im Mittelpunkt der Got-
tesdienste stehenden Predigten mehr und mehr und 
drangen auch als 'Exempla' oder erläuternde Ergän-
zungen in die Sonntagspredigt ein. Außerdem wurden 
—- dem gleichen Zeitbedürfnis folgend —• neue Heili-
genlegenden gesucht, wobei vor allem die lateinische 
Sammlung des italienischen Dominikaners Jacobus a 
Voragine, die sehr bekannte und beliebte Legenda 
aurea (vor 1264), als Vorbild diente. In jahrelanger 
Gemeinschaftsarbeit entstanden in Somersetshire The 
South English Legendary20 (13. u. frühes 14. Jh.) und in 
Durham The Northern Homily CycJe21 (zw. 1295 u. 
1306). 

Die zahlreichen Legenden, die in paarweise reimen-
den Septenaren (wie im Süden), kurzen Reimpaaren 
(wie im Norden) oder verhältnismäßig selten in 
Schweifreim-Strophen erschienen, lassen sich dem In-
halt nach in sechs Gruppen einteilen: 

Die erste behandelt das seit langem beliebte Thema 
der Höllenfahrt. Auf der Grundlage des apokryphen 
Evangeliums von Nikodemus (vgl. S. 60) stellt The 
Harrowing of Hell (c. 1250) in Dialogform dar, wie 
Christus die Seelen derer aus der Hölle befreit, die 
vor seinem Kommen ein rechtschaffenes Leben geführt 
haben. — In The Eleven Pains oi Hell erzählt eine 
Seele die von Paulus geschauten Höllenqualen. Auch 
St. Patrick's Purgatory befaßt sich mit dem Höllen-
fahrtthema. 

Die zweite Gruppe wird von den Marien- und Kind-
heit Jesu-Legenden gebildet. Zu jenen gehört z. B. die 
Geschichte eines Klerikers, der den Wunsch hatte, 
Marias Körper zu sehen. Da aber die Folge davon Er-
blindung war, opferte er nur ein Auge, dem Maria 
jedoch die Sehkraft wiedergab. — Das Lieblingsthema 

20 Th. Wolpers, a. a. O., 209 ff. 
21 J. Carver, The Northern Homily Cycle (Diss. New York, 1941). 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 117 

war zweifellos die Himmelfahrt Marias. Sie wurde 
mehrfach lateinisch, französisch und in den Bückling 
Homilies auch altenglisch (vgl. S. 57) dargestellt. 

Der dritten Gruppe können die meisten Legenden 
über weibliche Heiligengestalten zugewiesen werden. 
Margareta und Katharina waren bereits von früher 
bekannt (vgl. S. 105). Zu ihnen kam Maria Magdalena. 
Barg der Stoff ihrer Lebensgeschichte auch weltliche 
Motive, so in noch, weit größerem Maße die Cacilia-
Legende. — Die merkwürdigste Legende dieser 
Gruppe und gleichzeitig die interessanteste ist zwei-
fellos die der Elltausend Jungfrauen. Anknüpfend an 
die zwischen 350 und 450 zu datierende Clematianische 
Steininschrift der Ursulakirche in Köln, nach der einige 
Jungfrauen für Christus starben, erdichtete man auf 
dem Kontinent auf Grund eines Lesefehlers (11 000 
statt 11) und anderer Kombinationen eine Legende, 
nach der 11 000 Jungfrauen aus Britannien in Köln den 
Märtyrertod erlitten haben sollen. Mit Hilfe zusätz-
licher Wundergeschichten entstanden bis zur Mitte des 
13. Jhs. alle Motive, die zu der phantastischen eng-
lischen Legende zusammengesetzt und in das südeng-
lische Legendär aufgenommen wurden. 

Die meisten Geschichten über männliche Heilige 
sind zu einer vierten Gruppe zusammenzustellen, die 
von den bisher genannten die stärkste Verweltlichung 
zeigt. Christophorus, Cuthbert, George und Dunstan 
zielen auf grobe volkstümliche Wirkung ab, noch mehr 
die Gregorius-Legende. Die Legenden von Eustachius 
und Alexius nähern sich stellenweise den Versroma-
nen (vgl. B 2). 

Kommt zu der Verweltlichung des Stoffes noch ein 
unkirchlicher, z. T. sogar würdeloser Ton hinzu, dann 
schwindet der übliche Charakter der Heiligenlegende 
— wie etwa bei der Geschichte von Euphrosyne, die im 
Männergewand im Mönchskloster lebt, oder bei der 
von Marina, in der eine Dirne die als Mann verklei-
dete Jungfrau der Vaterschaft bezichtigt. 



118 Die mittelenglische Literatur 

In einer neu entstehenden sechsten Gruppe wird 
jedoch der Versuch unternommen, eine der Würde des 
Stoffes angemessene Ausdrucksform zu erhalten, in-
dem geschichtliche Fakten religiös verbrämt wurden 
und so zur Befriedigung des Unterhaltungsbedürfnis-
ses dienten. Der Bericht über Thomas à Becket (vgl. 
S. 114) ist dafür das beste Beispiel. Von besonderer Be-
deutung ist die „Mirakelgeschichte" De Erkenwalde 
(1350), die wegen ihrer alliterierenden Verse an den 
Anfang eines neuen Zeitabschnitts zu stellen ist (vgl. 
4. Kap. D 1). 

3. Kirchliche Lehrdichtung 
Auf die Tätigkeit der Bettelmönche, die das gesamte 

religiöse Leben anregten und steigerten, gehen auch 
die von der Wende des 13. zum 14. Jh. an erscheinen-
den englischen 'Summen' zurück. Wie bei den Legen-
denzyklen handelt es sich auch bei ihnen um größere 
Sammlungen von Stoffen mit lehrhaftem Zweck. Sie 
knüpften so unmittelbar an lateinische und franzö-
sische Vorbilder an (vgl. I, 3. Kap. u. II, 3. Kap.), daß 
sie als nachhinkende englische Entsprechungen be-
zeichnet werden können. Ihre starke Verbreitung be-
weist jedoch, wie begehrt sie noch im 14. Jh. beim 
englischen Bürger waren. 

Am umfangreichsten ist der im Norden entstandene, 
fast 30 000 Verse in sieben Büchern umfassende Cursor 
mundi (c. 1300). In der gleichen belehrenden Absicht 
wie der me. Genesis and Exodus-Dichter fünfzig Jahre 
vorher (vgl. S. 115), will auch der Verfasser des „Welt-
umläufers" — wie er im Prolog ausdrücklich sagt — 
dem einfachen Volk das Alte und Neue Testament in 
englischen Versen nahebringen. 

In direkter Anknüpfung an das französische Manuel 
des Péchés (vgl. S. 94) schrieb Robert Mannyng v. 
Brunne (= Bourne, Lincolnshire)22 sein Werk Handl-
yng Synne (1303), das an das Prosastück Vices and 

22 R. C r o s b y in PMLA 57 (1942), 15 ff. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 119 

Virtues (vgl.S. 104) erinnert. Es ist eine Abhandlung in 
12 632 paarweise reimenden Kurzversen über die Ge-
bote, die Todsünden und Sakramente mit so zahlrei-
chen, die Schwächen und Laster der Menschen erläu-
ternden Erzählungen, Anekdoten und Illustrationen, 
daß ein beliebtes Unterhaltungsbuch entstand. 

Noch mehr scheint aber das in der ersten Hälfte des 
14. Jhs. verfaßte The Pricke oi Conscience den Zeitge-
schmack zu treffen. Die erstaunlich hohe Zahl von mehr 
als 100 noch erhaltenen Handschriften erweist das. An-
ders als das vorhergenannte will dieses Werk von 
9624 Versen ebenfalls in sieben Büchern den Menschen 
nicht durch den Alltag, sondern von innen her zur Ein-
kehr bringen. Unter Zuhilfenahme zahlreicher Quellen 
stellt der Autor die Nichtigkeit des Menschen, das Uni-
versum, die der Auseinandersetzung zwischen Gott und 
Teufel dienende Erde, den Weg des Menschen bis zum 
Tode, das Letzte Gericht, das Purgatorium, die Höllen-
qualen und die Freuden des Himmels abstrakt dar. 

Außer den umfassenden 'Summen' verraten noch 
zahlreiche andere religiöse Werke eine lehrhafte Ab-
sicht, so etwa die geistliche Epik oder die Gedichte der 
franziskanischen Todeslyrik (vgl. S. 113 f.). Unter den 
eng mit ihr verwandten längeren Stücken des glei-
chen Themas sei hier wenigstens der Disputisouri bet-
ween the Body and the Soul gedacht, die zu den Lieb-
lingsdebatten des Mittelalters gehörte. Der Dichter 
sieht in einer Vision den Leichnam eines stolzen Ritters 
aufgebahrt und wird Zeuge des Disputs zwischen dem 
Körper und der Seele, die sich gegenseitig die Schuld 
für die ihnen bevorstehenden Höllenqualen vorwerfen. 

4. Die Entwicklung des Dramas 
Es ist bezeichnend für diesen Zeitabschnitt, daß sich 

gerade jetzt aus den bis zur Mitte des 13. Jhs. inner-
halb des Gottesdienstes ausgebildeten Spielen sowie 
aus dramatisierten Märtyrer- und Heiligengeschichten 
das me. Drama durch den Einfluß des Bürgertums zu 



120 Die mittelenglische Literatur 

einem Anliegen des gesamten Volkes entwickelte. Be-
sonders förderlich dafür waren einmal das Verlangen 
der Bettelmönche, außerhalb der Kirche die breiten 
Massen in der Muttersprache anzugehen, zum andern 
die erstarkenden Handwerker- und Kaufmannsstände, 
die sich, in immer mächtiger werdenden Zünften zu-
sammenschlössen und sich gerade der Ausstattung der 
dramatischen Spiele durch kostbare Szenerien annah-
men. So entwickelte sich die Gewohnheit, daß z. B. 
die Goldschmiedezunft die Szene der drei Könige oder 
die Zimmerleute die Arche Noahs ausgestalteten, so 
daß der äußere Aufwand eine größere Rolle spielte 
als die Texte der Stücke. Dafür bildeten sich nach dem 
14. Jh. als feste Namen 'Misterien' oder 'Mysterien' 
(von lat. 'ministerium'), wenn es sich um Bibelstoffe 
handelte, und 'Mirakel', wenn Heiligenlegenden dar-
gestellt wurden, heraus. 

Um die immer größer werdende Schaulust zu befrie-
digen, mußten die einzelnen Szenen solcher Spiele an 
verschiedenen Orten wiederholt werden. Das führte 
dazu, die 'Häuser' auf Räder zu setzen und sie als 
'pageants' (vgl. S. 85 f.) von einer Stelle zur anderen zu 
fahren. Die stetig fortschreitende Säkularisierung des 
me. Dramas, die die Geistlichkeit vergeblich aufzu-
halten versuchte, bekundete sich auch in der Tendenz, 
in die Stücke eine gewisse Komik hineinzutragen. 

In zahlreichen Orten entstanden eigene Zyklen von 
Spielen, von denen als frühester nur einer aus dem 
letzten Dezennium vor der Mitte des 14. Jhs. über-
liefert wurde (vgl. 4. Kap. C). 

B. D i e w e l t l i c h e L i t e r a t u r 
Das bei der Entwicklung des Dramas festzustellende 

Verlangen, die religiösen Stoffe aufzulockern und sich 
dem Weltlichen zuzuwenden, drückte sich in anderen 
Dichtungsgattungen noch deutlicher aus. Doch wurde 
die weltliche me. Literatur erst später wieder ins Leben 
gerufen als die religiöse. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 121 

Alles religiöse Schrifttum konnte sogleich an alte 
Traditionen anknüpfen, und zudem gaben ihm auch 
die Bettelorden einen besonderen Auftrieb. Für die 
weltliche Dichtkunst entfiel dieser Faktor nicht nur, 
vielmehr hielt man sie wegen der schon früher er-
wähnten Überzeugung, daß nur die Gott dienenden 
Werke Daseinsberechtigimg hätten (vgl. S. 110), so 
lange nieder, bis die großzügigere Auffassung Boden 
gewann, auch nicht-religiösen Themen innerhalb des 
weiten Raumes der alles beherrschenden Kirche einen 
gebührenden Platz zuzugestehen. 

1. Liebeslieder und politische Gedichte 
Daß das englische Volk selbst während der Vorherr-

schaft des Normannischen seine eigene weltliche Poesie 
hatte — wenn auch erklärlicherweise nichts davon 
überliefert wurde —, wird z. B. schon im 12. Jh. von 
dem Chronisten über Hereward d. Verbannten und 
auch von Giraldus Cambrensis bezeugt, denen für das 
13. Jh. andere mit häufigeren Hinweisen folgten. 

Die me. weltliche Kunstlyrik kam aus den oben an-
gegebenen Gründen aber frühestens um die Mitte des 
13. Jhs. in sehr bescheidenem Maße und nur in wenigen 
Formen zur Entfaltung. Lediglich das höfische 'chanson 
d'amour' scheint sie stärker beeinflußt zu haben, doch 
weicht die französische Auffassung der Liebe von der 
englischen erheblich ab. Während der höfische Dichter 
eine höherstehende Frau verehrt, seine Gefühle analy-
siert und über Ursache und Wirkung seiner Zuneigung 
theoretisiert, handelt es sich dagegen in den engli-
schen Liebesliedern um ganz natürliche Empfindungen 
zweier sich auf dem gleichen gesellschaftlichen Niveau 
befindlicher Menschen, die offen ihre Sehnsüchte und 
die Hoffnung auf eine baldige Vereinigung äußern. In 
einer Weise, wie sie allen Liebenden vertraut ist, wer-
den der Charme der Geliebten, ihre Augen, Lippen, 
Zähne, Haare usw., ferner ihre Munterkeit, Güte, Treue 



122 Die mittelenglische Literatur 

u. a. m. gepriesen. Natürlich fehlt es nicht an Liebes-
leid und -nöten. Auch die üblichen Vergleiche mit Blu-
men und die Parallelen zum Leben in der Natur finden 
sich. 

Alles das kennzeichnet schon die ersten erhaltenen 
Lieder in englischer Sprache Mirie it is while sumer 
Hast23 (1225) und Foweles in pe irith24 (1225). 

Lenten ys come25 besingt das jetzt neu aufblühende 
Leben der Pflanzen, der Tiere und des menschlichen 
Herzens. — When pe nyhtegale singes26 fragt an, ob 
nicht auch der Dichter Anrecht auf ein liebes Wort und 
einen Kuß habe, nachdem die Natur durch Blatt, Gras, 
Blüte und Nachtigallenlied beglückt wurde. — Auch 
das schönste, das Else-Lied Alysouri27, beginnt mit 
Frühlingsstimmung: 

Bytuene mersh & aueril 
when spray beginne^) to springe, 
f>e lutel foul ha£> hire wyl 
on hyre lud to synge; 

beschreibt dann der Geliebten Haar, Augen und Hüf-
ten, rühmt ihre Güte und endet mit der Furcht, sie an 
einen anderen zu verlieren. — Das bekannteste, wohl 
aus dem späten 13. Jh. stammende Sumer is i-cumen 
in28 ist ein volkstümliches Naturlied, das den Kuckuck 
bittet, seinen Ruf nie verstummen zu lassen: 

Murie sing cuccu! 
Cuccu, cuccu! 

Wel singes |)u cuccu, 
ne swik f>u nauer nu! 

Was außerhalb der Liebes- und Naturlieder in die-
ser Zeit an weltlicher Dichtung noch nennenswert ist, 

23 C. Brown (XIII), Nr . 7. 
21 Ebd., Nr . 8. 
25 Ebd., Nr . 81. 
26 Ebd., Nr . 86. 
27 Ebd., Nr . 77 
28 Ebd., Nr. 6. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 123 

trägt politischen oder sozialen Charakter. Neben latei-
nischen und anglonormannischen Gedichten (vgl. S. 84 
u. S. 95) üben auch englisch geschriebene Kritik an den 
Regierungen Heinrichs III. (1216-1272) und Eduards I. 
(1272-1307). In dem patriotischen Lied Der Hämische 
Aulstand29 kommt außer der gegen Frankreich gerich-
teten Stimmung gleichfalls die Unzufriedenheit über 
die schlechte Regierung zum Ausdruck. — On the re-
tinues of the Greai30 stellt am Vorbild Christi, der im 
Gegensatz zu den von Knappen, Pagen und Pferde-
knechten begleiteten Reitern zu Fuß wandert, die 
drückende Last der Großen auf die Kleinen dar. — Der 
etwa 1297 zu datierende Song of the Husbondman31 

greift die durch Eduards Kriege verursachte Besteue-
rung an, und Against the Pride of the Ladies32 verrät 
die gleiche Bitterkeit über die Reichen, hier im beson-
deren über die putzsüchtigen Frauen. 

Die lateinisch abgefaßten Angriffe gegen die Geist-
lichkeit (vgl. S. 84) haben ihre englischen Parallelen 
z. B. in dem Gedicht When Holy Church Is undei 
Foot33, das die Simonie als Ursache des beklagens-
werten Zustands der Kirche anprangert, vor allem 
aber in dem mit wirklichkeitsgetreuen Bildern aus dem 
täglichen Leben zu einer großartigen Satire auf die 
Zeit ausgestalteten Satyre on the Consistory Courts34, 
das ein korruptes geistliches Gericht schildert. 

Den Höhepunkt der politischen Spielmannspoesie 
bilden schließlich elf zwischen 1333 und 1352 entstan-
dene Lieder von Laurence Minot, in denen die Siege 
Eduards III. (1327—1377), seine Fahrt nach Brabant, 
der erste Einfall in Frankreich, die Belagerung von 
Tourney u. a.3° besungen werden, und zwar mit einer 

20 T . W r i g h t (1839), 187 ff. 
30 Ders . (1839), 237 ff. 
31 Ders . (1839), 149 ff. 
33 Ders . (1839), 153 ff. 
33 J . E . W e l l s , a. a. O . , 227. 
34 T. W r i g h t (1839), 155 ff. 
35 Ders . (1859), 58 ff. 



124 Die mittelenglische Literatur 

patriotischen Begeisterung, wie sie — das zeigen noch 
andere ähnliche Gedichte —• das an den heimatlichen 
Geschichten wieder sehr stark interessierte Bürgertum 
kennzeichneten. Sein Vordringen wird etwa 100 Jahre 
früher schon durch die Sammlung von Sprichwörtern 
— Proverbs oi Hendyng36 (1250) — deutlich, die die 
bürgerliche Welt kritisch beleuchten. 

2. Der bürgerliche Versroman 
Wie für die weltliche Lyrik, so war auch für andere 

nicht von der Kirche veranlaßte englische Dichtungen 
die Zeit erst von der Mitte des 13. Jhs. an reif gewor-
den, vor allem weil sich, wie schon erwähnt, allmäh-
lich die Überzeugung durchrang, daß auch nicht-reli-
giöser Dichtung ein gebührender Platz zustehe. 

Als diese Voraussetzung erfüllt war, entstanden bür-
gerliche Versromane, die alte Sagenstoffe behandelten, 
so schlagartig und in solcher Zahl, daß sie offensicht-
lich eine starke Konkurrenz für das religiöse Schrift-
tum bildeten. 

Die Möglichkeiten, an das Alte anzuknüpfen, wur-
den zunächst gar nicht beachtet: La3amons betont 
nationale Arthurdarstellung (vgl. S. 109) wurde eben-
sowenig sogleich aufgegriffen wie die 'romances' der 
um drei Generationen zurückliegenden normannischen 
Blütezeit. Der Grund dafür ist in dem völligen Wandel 
von der auf eine Oberschicht begrenzten höfischen 
Kultur zu einer durch das erstarkte englische Bürger-
tum geprägten Periode zu sehen. Auch die äußere 
Form der ehemaligen achtsilbigen Reimpaare wurde 
zu der sangbaren Schweifreimstrophe verbürgerlicht, 
die mehr mit dem Zeitbedürfnis in Einklang stand. 

Die zahlreich überlieferten Versromane zeigen, daß 
neben den drei bekannten Sagenkreisen — dem klassi-
schen (Alexander d. Gr.), dem französischen (Karl d. 
Gr.) und dem bretonischen (Arthur) — sehr stark ein 

3« S. Singer in SN 14 (1942), 31 ff. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 125 

englischer herangezogen wurde und daß dieser gerade 
anfangs von besonderem Interesse gewesen sein muß. 

Das gilt für den wohl um die Mitte des 13. Jhs. ver-
faßten King Horn37 (vgl. S. 92). Er stellt die Verbannung 
eines südwestschottischen Königssohns nach einem Ein-
fall der Skandinavier (Sarazenen genannt) dar, seine 
Liebe zur Prinzessin Rymenhild, die er wegen Verrats 
verlassen muß, seine weiteren Abenteuer im Dienst 
des irischen Königs, die Rettung seiner treuen Gelieb-
ten vor anderen Freiern und die Rückgewinnung seines 
Vaterlandes. 

Die hier noch anzutreffenden „höfischen" Überreste 
sind in dem gleichfalls zu den sehr beliebten Exil- und 
Rückkehrgeschichten gehörenden und in der zweiten 
Hälfte des 13. Jhs. abgefaßten Havelok geschwunden. 
Als dänischer Königssohn wird er nach dem Tode 
seines Vaters einem ungetreuen Ratgeber anvertraut. 
Mit dem Befehl, ihn zu ertränken, übergibt dieser ihn 
dem Fischer Grim, der aber an einem leuchtenden Mal 
an der Schulter in Havelok den königlichen Erben er-
kennt, mit ihm und der Familie zur Humbermündung 
flieht und sich bei Grimsby ansiedelt. Der heranwach-
sende Königssohn findet am Hofe des Grafen von Lin-
coln als Kochlehrling Beschäftigung. Nachdem er auf 
einem Volksfest als bester Steinwerfer Ruhm erlangt 
hat, muß die englische Prinzessin Goldborough — den 
verräterischen Plänen ihres Vormundes gemäß — den 
Küchenjungen heiraten. An dem leuchtenden Mal er-
kennt sie in ihm einen König, der dann Dänemark zu-
rückgewinnt und England erobert. 

In den 1500 reimenden Kurzverspaaren steht der 
Held also ganz im bürgerlichen Leben, erfüllt treu 
seine Alltagspflichten als Fischer oder Koch und ge-
winnt seinen Ruhm im Jahrmarkttrubel durch gewal-
tige Kraft. Bürgerlich sind ferner die ausführliche Be-

3 7 L. A. H ibba rd , Mediaeval Romance in England (New York , i960), 
83 ff . ; G. Bordman, Motil-Index ol Ihe English Metrical Romances (Hel-
s inki , 19C3). 



126 Die mittelenglische Literatur 

Schreibung der Umwelt des Fischers Grim, die Erret-
tung Haveloks durch diesen braven Mann und viele 
andere Einzelzüge aus dem alltäglichen Leben. 

Daß neben dem Abenteuerl ichen und den üblichen 
Motiven auch das Christliche besonders unterstrichen 
werden konnte, zeigt z. B. der in der ersten Hälf te des 
13. Jhs. geschriebene Roman Beues oi Hamptouri 
(= Southampton), der über 4000 paarweise reimende 
Kurzverse umfaßt. Er beginnt mit dem Hamlet thema, 
wonach die Mutter des Helden den Tod des Gatten 
veranlaßt und den Mörder heiratet . Der Sohn Bevis, 
der durch ausländische Kaufleute in die Dienste des 
Sarazenenkönigs Ermin tritt und sich in dessen Toch-
ter Josian verliebt, besteht die meisten Abenteuer als 
tapferer, vor allem aber als f rommer christlicher Rit-
ter, der schließlich sein Erbe zurückgewinnen und 20 
Jahre in glücklicher Ehe mit Josian leben kann. 

Auch diese Art sagte dem Publikum noch lange 
zu. Das beweist gleichfalls der um 1300 in vier Versio-
nen von 7000 bis 12 000 Versen geschriebene Guy oi 
Warwick. In ihm schließt sich an zwei Serien von 
Abenteuern, die Guy als der Sohn eines bürgerlichen 
Haushofmeisters bestehen muß, um sich seiner Ge-
liebten Feiice, der Tochter des Grafen von Warwick, 
würdig zu erweisen, eine dritte an, die er aus Gewis-
sensgründen im Kampf gegen die Ungläubigen im 
Heiligen Lande für Gott auf sich nimmt. 

„Das Volk wollte gern von edlen Kämpfen der tap-
feren Ritter von England hören", heißt es ausdrücklich 
im Prolog zu Richard Coeur de Lion. Und dem Begeh-
ren kam auch der Verfasser dieses Romans um 1300 in 
mehr als 7000 Kurzversen mit paarweisen Reimen 
nach. Er spann die bereits vorhandenen legendären 
Züge um den Führer des dritten Kreuzzuges aus, griff 
zugkräft ige Motive — Patriotismus, Zauberei, mär-
chenhaften Prunk des Orients, sehr detail l ierte und 
z. T. rohe Kampfschilderungen und Abenteuer — auf 
und schuf einen völlig unhistorischen König. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 127 

Wie weit solche Verdrehungen gehen konnten, zeigt 
50 Jahre später der rd. 800 Zeilen lange, aus der zwei-
ten Hälfte des 14. Jhs. erhaltene Roman Athelston, der 
den Helden von Brunanburh in den Mittelpunkt von 
Tatsachen stellte, die sich zu ganz verschiedenen Zei-
ten ereignet hatten. Durch Abenteuer und Wunder 
wandelte er sich von einem treulosen, jähzornigen 
und brutalen Herrscher zu einem reumütigen König. 

Nachdem die Technik für die Abfassung der Vers-
romane an englischen Stoffen ausgebildet worden war 
und der Erfolg zur weiteren Ausgestaltung dieser zeit-
gemäßen Gattung reizte, wandten sich die Spielleute 
auch den von früher her bekannten Sagen zu. 

Aus dem Kreise der klassischen Sagen erfreuten sich 
nur die Alexander und Troja betreffenden Stoffe be-
sonderer Beliebtheit. Unter den Alexanderromanen ist 
als bester der wahrscheinlich um 1300 geschriebene 
Kyng Alisaunder mit 8000 Versen in Reimpaaren zu 
nennen. Als Vorlage dienten der Roman de toute Che-
valerie (vgl. S. 93) und eine ergänzende lateinische 
Quelle. Der erste Teil erzählt, wie ein Zauber die 
wunderbare Geburt Alexanders bewirkte, und berich-
tet über dessen Jugend, Thronbesteigung und Helden-
taten. Der zweite schildert Alexanders Reisen und Er-
oberungen in Indien und anderen Ländern mit ihren 
Fabelwesen und schreckenerregenden Geschehnissen. 
Nur einmal — bei der Versuchung des Helden durch 
Candace — spielt ein Liebesmotiv herein. 

Die Blütezeit des englischen Versromans brachte zu 
Beginn des 14. Jhs. auch eine Trojageschichte hervor: 
Seege oi Troye von fast 2000 Zeilen, in denen der Dich-
ter schnell von einer Episode zur anderen eilt, ohne 
sich Zeit für ein Verweilen bei den althergebrachten 
Abenteuern Jasons, der Zerstörung Trojas u. a. m. zu 
lassen. 

Am wenigsten Nachhall hat in England der fran-
zösische Sagenkreis gefunden. Daran ist wohl außer 
den politischen Spannungen zwischen England und 



128 Die mittelenglische Literatur 

Frankreich der Umstand schuld, daß über Karl d. Gr. 
nur ein sehr patriotisch gehaltenes französisches Hel-
denepos — 'chanson de geste' — vorlag. 

Von den verschiedenen Abschnitten der Charle-
magne- und Rolanddichtung sind aus jener Zeit nur 
zwei ziemlich unbedeutende Fragmente überliefert: 
Roland and Vernagu und Otuel mit über 1700 paar-
weise reimenden Zeilen. 

Der bretonische Sagenkreis, der in La3amons Brut 
schon einmal mit so viel Liebe zur englischen Früh-
geschichte seine Darstellung gefunden hatte, wurde 
erst um die Jahrhundertwende wieder aufgegriffen. 
Dabei folgten die englischen Dichter der schon von 
den Normannen vorgenommenen Aufteilung des Stof-
fes in Unterkreise, die Abschnitte von Arthurs Leben 
oder einzelne Ritter der Tafelrunde in den Mittel-
punkt rückten. 

Um 1300 wählte ein englischer Dichter aus solchen 
Vorlagen, die er wiederholt 'Brut'38 nennt, für seinen 
auf beinahe 10 000 Verse ausgedehnten Arthour and 
Meriin-Roman die Jugendgeschichte des sagenhaften 
Königs aus, dessen Leben von Geburt an durch Merlins 
Zauber (vgl. S. 109) beeinflußt wurde. Die Darstellung 
ist überreich an Abenteuern, Kämpfen und Personen. 

Der um die gleiche Zeit im Norden entstandene Sir 
Tristrem bringt in 304 balladenartigen elfzeiligen Stro-
phen die Geschichte Tristans. Die spannende Erzäh-
lung ist jedoch so sprunghaft, daß sie nur einem mit 
dem Stoff gut vertrauten Publikum verständlich sein 
konnte. 

Der noch vor 1350 ebenfalls im Norden geschrie-
bene, 4032 Verse zählende Ywain and Gawain-Roman 
verzichtete auf die breiten Monologe und Seelenana-
lysen Ywains bei dem französischen Hofdichter Chre-
stien v. Troyes. Er schildert geschickt und dramatisch 
bewegt im ersten Teil Ywains Abenteuer am Zauber-

38 Vgl . S. 91 A n m . 3. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 129 

brunnen und seine Heirat mit der Schloßherrin Lau-
dine, die gerade Witwe geworden ist; im zweiten 
seine Abenteuer und den nach Ritterart festgelegten 
Kampf mit Gawain sowie die Wiedervereinigung mit 
seiner Gattin, wobei das Treuemotiv unterstrichen ist. 

Bei der Umschau nach geeigneten Themen für die 
vom bürgerlichen Publikum begehrten Versromane 
behandelte man auch solche, die außerhalb der her-
kömmlichen Sagenkreise lagen. Noch bevor man den 
Blick auf die klassischen, französischen und bretoni-
schen Kreise gerichtet hatte, erschien gleichzeitig mit 
den ersten Romanen über englische Stoffe eine orien-
talische Liebesgeschichte als kurze, nur etwa 600 Zei-
len zählende Nachbildung einer französischen Vor-
lage: Flores and Blancheflour (um 1250). Der Königs-
sohn Flores will seine Jugendgeliebte Blancheflour 
auch dann nicht aufgeben, als sie durch Kaufleute in 
den Harem eines Sultans verschleppt worden ist. 
Nachdem er viele lebensgefährliche Situationen über-
standen und den Sultan gerührt hat, wird die Treue 
durch die Vereinigung beider Liebenden belohnt. 

Aus dem Ende des 13. Jhs. datiert die dem mittel-
alterlichen Empfinden vertraute Verherrlichung der 
Männerfreundschaft in 209 zwölfzeiligen Schweifreim-
strophen: Amis and Amiloun. Die beiden Freunde 
schrecken um der Treue willen selbst nicht davor zu-
rück, die eigenen Kinder zu töten, wenn das Leben des 
anderen in Gefahr ist.39 

Der Orient lieferte ferner das Thema für The King of 
Tars40 (1228 Z.) aus der ersten Hälfte des 14. Jhs. Da-
mit der König von Tars den Krieg beenden kann, hei-
ratet seine christliche Tochter den heidnischen Sultan 
von Damaskus. Der Ehe entspringt ein mißgestaltetes 
Kind, das nach dem Versagen aller heidnischen Götter 

3» D. Ch. H o m a n in DA 24 (1964), 5386; O. Kra t ins in PMLA 81 (1966), 
347 tf. 

40 R. Geis t in JEGP 42 (1943), 260 ff. i L. A. H i b b a r d , a. a. O., 45 ff. 

Schubel , Engl . L i te ra turgeschichte I 9 



130 Die mittelenglisdie Literatur 

nur durch die christliche Taufe in einen hübschen 
Knaben verwandelt wird. Darauf unterzieht sich auch 
der Sultan der Taufe. 

An den Ausgang der im Zeichen der Verbürger-
lichung stehenden Periode gehört der Versroman 
Gamelyn. Er weist — wie der etwa gleichzeitige Athel-
ston (vgl. S. 127) — durch seinen Stil bereits zur Bal-
lade. Die von Shakespeare übernommene Geschichte 
vom betrogenen jüngeren Bruder ist ganz auf den All-
tag abgestimmt. Der Betrogene klagt hier über die 
brachliegenden Felder, geschlagenen Eichen und ver-
fallenen Gehöfte. Gunst erwirbt er sich beim einfachen 
Volk durch seinen Kampf für das Recht der Schwachen. 

3. 'Lais' und 'Fabliaux' 
Neben den meist sehr langen Versromanen, die 

nicht in einem Zuge gelesen oder vorgetragen wer-
den konnten und deshalb auch verschiedentlich von 
den Verfassern mit Hinweisen auf die geeignetsten 
Stellen zur Unterbrechung versehen worden waren, 
bildete sich, wie früher am Hofe (vgl. S. 90), so jetzt 
beim bürgerlichen Publikum der ersten Hälfte des 
14. Jhs., eine Kurzform heraus, die den fortlaufenden 
Vortrag gestattete. Sie knüpfte an die von Marie de 
France (vgl. S. 90) verfaßten 'bretonischen Lais' an und 
geht auch in englischer Sprache unter diesem Namen. 
Zu den ersten gehören die drei nachstehend skizzier-
ten englischen Kurzromane: 

Sir Launfal111 verschmilzt viele volkstümliche Motive 
zu 1044 Versen. Es wird berichtet, wie sich Arthurs 
Haushofmeister seiner Liebe zur Feenprinzessin Trya-
mour rühmt, dadurch sein Gelübde bricht und Unheil 
anrichtet, kurz vor seinem Tode aber von der Fee zur 
Zauberinsel Alyröun geführt wird. 

Sir Orieo (Ende des 13. Jhs.) bringt in etwa 600 Kurz-
reimversen die klassische Orpheus-Eurydike-Gesdiich-

41 Th. Stemmler in A 80 (1962), 243 ff. 



Zeit des aufsteigenden Bürgertums 131 

te in mittelalterlichem Gewände. Der düstere Hades 
wird jedoch in ein Feenreich umgewandelt, das von 
Pluto als dem Elbenkönig beherrscht wird. Durch 
Zauber gewinnt er Gewalt über Heurodis, die Gattin 
Orfeos. Nach zehnjährigem Umherirren gelingt es die-
sem schließlich, mit einem Lied den Zauber zu brechen 
und Heurodis in die Welt zurückzubringen. 

Sir Degare (Anfang des 14. Jhs.) verwendet gleich-
falls bekannte Motive und ist nichts anderes als ein mit 
Zauberhaftem durchwobenes Märchen von rd. 1070 
Versen. Ein König will nur demjenigen, der ihn im 
Turnier besiegt, seine Tochter geben; diese wird von 
einem geheimnisvollen Ritter entführt. Ihr ausgesetz-
ter Sohn heiratet später beinahe seine eigene Mutter, 
die ihn im letzten Augenblick vor der Eheschließung 
an einem Paar Handschuhe erkennt. 

Dem Bedürfnis nach Unterhaltung dienten schließ-
lich außerdem die'Fabliaux', kurze humoristische Vers-
erzählungen mit Situationskomik, die besonders in 
Frankreich blühten, in England vor Chaucer jedoch 
nur belegt sind durch den in 450 Versen abgefaßten 
Schwank von der Kupplerin Dame Siriz (c. 1275), die 
den Kleriker Wilekin mit der von ihm geliebten ängst-
lichen Kaufmannsfrau Margeri zusammenbringt.42 

Diesen kurzen Verserzählungen nahe stehen The 
Proces oi the Seuyn Sages (Ende des 13. Jhs.) — 15 
durch eine Rahmengeschichte vereinte Stücke meist 
orientalischer Herkunft: Diocletians Sohn wird von 
seiner Stiefmutter angeklagt. Während des ihm auf-
erlegten siebentägigen Schweigens entspinnt sich zwi-
schen seinen Lehrmeistern und der Kaiserin über die 
weibliche Unzulänglichkeit ein Streit, der so lange hin-
ausgezögert wird, daß der Sohn nach Aufhebung des 
Schweigebannes durch eine eigene Geschichte den 
„Prozeß" beenden kann. 

42 B. D. Mi l le r in N&Q 10 (1963), 51 ff. , 90 ff., 123 ff. 

9: 



132 Die mittelenglischc Literatur 

Eine Abart des 'Fabliau' vertr i t t die derbe Satire The 
Land of Cockayne aus der zweiten Hälf te des 13. Jhs. 
Nach französischer Vorlage erzählt sie in 95 Reim-
paaren und witziger Form die Geschichte eines im 
Schlaraffenland gelegenen Klosters.43 

Die nach der asketischen Periode ents tandene Litera-
tur wurde in zunehmendem Maße von einem welt-
bejahenden Bürgertum gestaltet. Dem Bedürfnis nach 
immer mehr Abenteuer- und Liebesgeschichten, nach 
Geheimnisvollem und Legendärem, versuchten die 
Dichter und Spielleute unermüdlich entgegenzukom-
men, indem sie neben den alten Sagenstoffen Anre-
gungen aus dem Orient willig aufgriffen, vor allem 
aber — gerade zuerst — in der f rühen englischen Ge-
schichte Umschau hielten. Das war zwar für die er-
wachende Selbstbesinnung auf das eigene Volkstum 
von größtem Nutzen, doch mußte dabei die geschicht-
liche Genauigkeit hinter dem bürgerlichen Verlangen 
nach Unterhaltung zurückstehen. Dies läßt sich sogar 
von den historiographischen Werken sagen, die weit 
von einer wahrhei tsget reuen Berichterstattung entfernt 
sind. Abgesehen davon, daß z. B. Robert v. Gloucester 
in seiner Verschronik — der einzigen des 13. Jhs. — 
das allgemeine Bedürfnis durch Verwendung von etwa 
6000 Reimpaaren befriedigte, trug er unkritisch alles 
das zusammen, was zur Verherrlichung englischen 
Heldentums bürgerlicher Prägung beis teuern konnte. 
Ähnliches gilt von The Short Metrical Chonicle oi 
England aus dem frühen 14. Jh. 

Weltliche Handlungen erfreuten sich einer solchen 
Beliebtheit, daß häufig sogar in ursprünglich ganz rit-
terlichem Milieu die Welt des einfachen Bürgers ge-
schildert wurde. Selbst kirchliche Stoffe vermochten 
diese Tendenz nicht mehr aufzuhalten, so daß sich z. B. 
das Drama durch Einflechtung sehr alltäglicher Szenen 
aufzulockern begann und die Diener der Kirche Schil-

* 3 Th. J. G a r b ä t y in Franziskanische Studien 45 (1963), 139 ff. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 133 

deiungen des irdischen Lebens in das religiöse Schrift-
tum ausgiebiger als früher aufnahmen. 

Die verhältnismäßig zahlreichen Todeslieder, die 
der Hinwendung zum Diesseits zunächst zu wider-
sprechen scheinen, können auch wohl nur auf dem 
Hintergrund der allgemeinen Verweltlichung ihre 
historisch richtige Wertung erfahren. Die Kirche durfte 
gerade jetzt keine Mühe scheuen, um auf die Nichtig-
keit alles Irdischen hinzuweisen. Bei den „hartgesotte-
nen Sündern" half dabei bloß noch, die Höllenqualen 
auszumalen und in grellen Farben zu schildern, wie 
die Leiche zum Raub der Würmer wird. 

Erwuchsen also diese Todeslieder aus der Ablehnung 
der bürgerlichen Weltbejahung, so trugen die anderen 
religiösen Gedichte ebenso wie die Legenden ihr Rech-
nung. Was noch an geistlicher Epik entstand, schien 
verbürgerlicht. In unterhaltender und belehrender Ab-
sicht frischte man alte Stoffe auf, häufte sie z. T. zu 
'Summen' an und gab dem Alltäglichen immer groß-
zügiger Raum, was dazu führte, daß trotz des anfäng-
lichen Auftriebs alles Religiösen die weltliche Dich-
tung die Oberhand gewann und diesem Zeitabschnitt 
das Gepräge verlieh. 

Dazu trug die Freude am Hören, Schauen und Singen 
wesentlich bei. Sie erklärt nicht nur die vielfältigen 
Dichtungsgattungen, sondern auch die Menge der vor-
getragenen Romane und Legenden, das Aufblühen des 
Dramas zu einer Leistung des ganzen Volkes, die vor-
herrschende Neigung zum Vers und die Mannigfaltig-
keit der metrischen Formen. 

4. Kapitel 
Die Jahrzehnte des erwachenden Nationalbewußtseins 

(c. 1350 bis Anfang des 15. Jhs.) 

Nach dem Zeitabschnitt des aufstrebenden Bürger-
tums führten die folgenden Jahrzehnte schnell sowohl 



134 Die mittelenglische Literatur 

zu einer betonten HochscJiätzung des Nationalen als 
auch zu einer neuen Würdigung des englischen Indivi-
duums, das lange durch mittelalterliche Bindungen in 
seiner Entwicklung gehemmt war. 

Das Jahr 1362, in dem die Durchführung aller Pro-
zesse in englischer Sprache beschlossen wurde, und die 
Eröffnung des Parlaments 1363 in heimischer Sprache 
markieren den Sieg über das Anglonormannische. 

A. D i e P o e s i e 
Im Zuge dieser immer mehr der Welt zugewandten 

Entwicklung trat das religiöse Schrifttum zurück. Für 
die Dichtung scheint das allerdings zunächst nicht zu-
zutreffen; denn als die durch die Bettelmönche geför-
derte religiöse Lyrik (vgl. S. 110 ff.) in der ersten Hälfte 
des 14. Jhs. zu versiegen drohte, erhielt gerade sie 
von den Mystikern einen neuen Auftrieb. 

Die sich um Richard Rolle (1290-1349) sammelnde 
mystische Schule war gemäßigter als die kontinentalen 
und unterstrich das didaktische, d. h. hier: seelsorge-
rische Moment. Der Wunsch, auch anderen das Erleb-
nis der mystischen Schau zu vermitteln, führte jetzt zu 
zahlreichen Versuchen, das Erlebte in Autobiogra-
phien wiederzugeben. Doch konnte diesen persönlich-
sten Erfahrungen nur eine auf einen kleinen Kreis be-
schränkte Wirkung zukommen. 

Das gilt auch für die Lyrik. Unter dem Einfluß der 
Mystik stehen z. B. die Love/y Tear1 und ein Gedicht, 
das das Sehnen ausdrückt, sich in Christi Wunden2 zu 
bergen; ferner The Christ Child shivering with Cold3, 
in dem die Gottesmutter den frierenden Jesusknaben 
liebkost und ihn auffordert, seine Füße an ihrer Brust 
zu erwärmen, sowie Rolles Song oi Love-Ionging to 
Jesus4 und sein Song of the Love oi Jesus5. Eine solche 

1 C. Brown (XIV), Nr. 69. 
2 Ebd., Nr. 71. 
3 Ebd., Nr. 75. 
* Ebd., Nr. B3. 
5 Ebd., Nr. 84. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 135 

Lyrik war fähig, als Spiegel tiefsten Empfindens das 
Künstlerische zu steigern, solange der betende Ton 
nicht in überstürztes, endloses Wiederholen ausartete, 
wofür die Orison to the Trinity6 als ein besonders 
typisches Beispiel genannt werden kann. 

Die Überbewertung des Spirituellen führte aber zur 
Vernachlässigung der Form, wenn nicht gar zu deren 
Verfall. Die Zeit des Liedes mit seinen mannigfachen 
Strophenformen (vgl. S. 114) war vorbei und leiden-
schaftliche Deklamationsverse traten während des 
14. Jhs. an seine Stelle. 

Noch vernehmbarer als durch die Mystik empfing 
die Lyrik einen neuen Ton durch die sozialen Nöte des 
14. Jhs. Innerhalb der religiösen Poesie erklingt er in 
dem im Vernon-MS. zusammengefaßten Zyklus z. B. 
in Mercy Passes All Things7 oder in den Verses on 
the Earthquake ot 1382*, einer Warnung Gottes. Ge-
legentlich erdrückt er auch alles andere und läßt nur 
Welthaß und -flucht als Ausweg. 

Sonst kam in der religiösen Lyrik vorläufig nichts 
Neues hinzu. Im ausgehenden 14. Jh. nährte sie sich 
vom Alten, wobei hin und wieder beachtliche Leistun-
gen entstanden. Das beweist etwa das die Jesuslyrik 
fortsetzende Gedicht mit dem Refrain „Quia amore 
langueo"9, in dem Jesus in ganz weltlicher Art um 
eine Seele wirbt wie ein Freier um seine Geliebte. 

Aber trotz dieses Auftriebs durch die Mystik und 
trotz der zeitigen Aufnahme des sozialen Themas blieb 
die religiöse Dichtung hinter der weltlichen zurück, 
nachdem sich die soziale Not in dieser gleichfalls zum 
Hauptthema ausgeweitet hatte. Das warnach der ruhm-
reichen Zeit König Eduards III. (1327-1377) der Fall. 
Man begnügte sich nicht mehr damit, die Mißstände 
aufzuzeigen, sondern stellte daneben die Schuldfrage 

0 C. Brown (XIV), Nr . 93. 
T Ebd., Nr . 95. 
8 Ebd., Nr . 113. 
9 Ebd., Nr . 132. 



136 Die mittelenglisdie Literatur 

und machte nat ionalbewußt in erster Linie die Regie-
rung und die Reichen für das Elend des Volkes verant-
wortlich. 

Der Song on the Times of Edward II10 richtete sich 
im Bild der Tierfabel gegen sie als die Bedrücker der 
mittleren und unteren Klassen. Der W a t Tyler-Auf-
ruhr ist der Hintergrund der englischen und lateini-
schen Gedichte On the Rebellion oi Jack Straw11 (vgl. 
S. 98) und On the Slaughter oi Archbishop Sudbury12, 
die beide düster in die Zukunft schauen. Eines der 
zahlreichen Zeitgedichte, On the Times13, nahm 1388 
die Flucht des Günstlings Robert v. Vere zum Anlaß, 
um gegen die Mode und andere Unarten eine revolu-
tionäre Klage zu erheben, und kurz vor Ausgang des 
Jahrhunder ts wurden unter Tiernamen die unbelieb-
ten Ratgeber1 4 Richards II. offen angegriffen. Auch die 
Mönche, 'Lollarden' und andere mit religiösen Un-
ruhen in Zusammenhang s tehende Erscheinungen der 
Zeit stellten Ziele der Kritik dar. Der Song against the 
Friars15 leitete 1350 mit Vorwürfen gegen die Hab-
gier der Bettelmönche die Reihe ähnlicher Gedichte 
oder Lieder der zweiten Hälf te des 14. Jhs. ein, und 
das lange, 476 Zeilen umfassende On the Evii Times of 
Edward II16 faßte die Klagen und Besserungsvor-
schläge zusammen. Als Ursache von Rachsucht, Hun-
ger und Teuerung stellte hier der Verfasser die ver-
logene Geistlichkeit bis hinauf zur päpstlichen Um-
gebung hin. Die Kirche entar te immer mehr, die ganze 
Welt sei in Unordnung, denn der Trug dauere schon 
zu lange an. Gott möge doch endlich Wahrhe i t senden. 

Damit sind die meisten Themen der von der Mitte 
des 14. Jhs. an geschriebenen weltlichen Gedichte an-
gedeutet, die sie als soziale Dichtung kennzeichnen. 

10 T. W r i g h t (1839), 195 ff. 
11 Ders . (1859), 224 ff. 
12 Ders . (1859), 227 ff. 
13 Ders . (1839), 251 ff . 
M Ders . (1859), 363 ff. 
15 Ders . (1859), 263 ff. 
16 Ders . (1839), 232. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 137 

Sie prangerten alles an, was man als hemmend für ein 
ersehntes starkes England ansehen mußte. 

B. D i e P r o s a 
An religiöser englischer Prosa war das 13. Jh. hin-

durch und auch in der ersten Hälfte des 14. Jhs. nichts 
überragendes entstanden. Die Vorliebe für den Vers 
hatte die Stoffe, die einst in Vices and Virtues oder in 
der Meidenhad-Gruppe (vgl. S. 104 f.) in Prosa geboten 
wurden, zur Legenden- und Lehrdichtung herüberge-
zogen; und selbst aus dem üblichen Erbauungsmate-
rial war vieles dem Bereich der Prosa entrissen und in 
Verse gekleidet worden. 

Der Vers blieb auch weiterhin in Predigten, Laien-
meßbüchern, Katechismen, Anweisungen für das Hören 
der Messe oder für die Schulung von Geistlichen u. a. 
sehr verbreitet; aber daneben erschienen jetzt Stücke 
ähnlicher Inhalte und Übersetzungen lateinischer Mo-
raltraktate in Prosa. 

Von großer Bedeutung ist die zwischen 1382 und 
1384 von Wyclif und Nicolas Hereford besorgte Bibel-
übersetzung. Ihr Hauptverdienst liegt darin, für die 
biblischen Gedanken den treffenden, einfachen, wenn 
auch häufig groben Ausdruck in der englischen Sprache 
gefunden zu haben. Dadurch entwertete sie den üb-
lichen Redeschmuck und machte die englische Prosa 
zum Mittel klarer Gedankenäußerung. Wyclifs Forde-
rungen nach Einfachheit, schlichtem Ausdruck und nach 
Frömmigkeit fanden vor allem in den volkstümlichen 
Predigten der 'Lollarden' Beachtung (vgl. S. 98) und 
haben auch den Musterpredigten in John Mirks Festial 
(c. 1400) den Stempel aufgedrückt. 

Der zweite wichtige Einfluß kam von den Mystikern 
und ging weniger in die Breite als in die Tiefe. In dem 
für eine Einsiedlerin verfaßten Werk Form of Perfect 
Living legte Richard Rolle (1290—1349) seine inner-
sten Erlebnisse und Uberzeugungen dar und erzielte 
durch Gleichklang und antithetische Wortspiele, durch 



138 Die mittelenglische Literatur 

Entsprechung gleichgeschalteter Sätze, häufige rheto-
rische Figuren und stellenweise durch eine Mischung 
von Prosa mit Poesie den beabsichtigten lebendigen 
Eindruck. Walter Hilton (f 1395) versuchte in seinem 
Erbauungsbuch Scale oi Peiiection17 durch ein allen 
religiösen Menschen zugängliches Empfinden und nicht 
zuletzt mit Hilfe eines ungekünstelten Englisch zu 
einem verinnerlichten Christentum zu führen. Auch 
der Verfasser der Cloud oi Unknowing, einer spekula-
tiven Abhandlung der Mystik, bemühte sich, alles 
Schwierige in englischer Sprache zu meistern. 

Das für die geistliche Prosa Gesagte (vgl. S. 137) gilt 
auch für die weltliche. Nachdem bis etwa zur Mitte des 
14. Jhs. alle Stoffe für die Dichtung — hauptsächlich 
für den bürgerlichen Versroman — beansprucht wor-
den waren, rückte man jetzt an einigen Stellen vom 
Vers ab: so zum erstenmal in der Historiographie, und 
zwar durch John Trevisas18 Brut or the Chronicles oi 
England von 1387, eine häufig weitschweifige Über-
setzung von Ranulf Higdens Polychronicon (vgl. S. 83). 

Die stärkere Beachtung der englischen Prosa erhellt 
auch daraus, daß man sie bei der Übersetzung norman-
nischer Jagdtraktate, lateinischer Medizinbücher und 
Rezepte sowie Chaucers Treatise on the Astiolabe — 
der Abhandlung über ein astronomisches Meßinstru-
ment — und The Travels ol Sir John Mandeville19 

(c. 1377) verwandte. Diese Werke setzten in England 
den Anfang prosaischer Unterhaltungsliteratur und 
entsprangen einer anderen Geisteshaltung als der im 
Versroman bekundeten. 

C. D a s D r a m a 
Die letzten Jahrzehnte dieser Periode waren auch 

für das Drama fruchtbar. Nachdem bis zur Mitte des 

M S. S. H u s s e y in NM 65 (1964), 75 ff . ; J . E. Mi losh in DA 25 (1964), 
4 5 3 f f . 

18 D. C. Fowle r in Traditio 18 (1962), 289 ff. 
10 M . C . S e y m o u r i n N&Q 10 (1963), 364 f f . , 406 f f . 



Erwachendes Nationalbewußtsein 139 

14. Jhs. der Ubergang von der ursprünglichen Pflege-
stätte in die Hände der Zünfte vollzogen war, schritt 
die Säkularisierung — und eine damit verbundene 
Nationalisierung — zusehends fort. Aus den frühen, 
symbolisch angedeuteten Orten der Handlung in den 
Kirchen hatten sich über die festen 'Häuser' die fahr-
baren 'pageants' entwickelt (vgl. S. 120). Unter großem 
Kostenaufwand wurden ihre Szenerien so realistisch 
wie möglich ausgestaltet und dabei der feuerspeiende 
Höllenrachen als Glanzstück wiederholt herausgestri-
chen. Der Auflockerung der religiösen Stoffe kam ihre 
Darstellung durch Laien zustatten, die versuchten, bei 
dem Streben nach Realismus auch die komische Seite 
des Lebens einzubeziehen. 

Von den für 125 Städte und Dörfer aus allen Teilen 
Englands bezeugten Zyklen von Spielen sind außer 
einigen Bruchstücken nur vier — z. T. fragmentarisch 
— erhalten: der YorJt-Zyklus20 .mit 48 Szenen (1340/ 
1350), die 25 ehester-Spiele (c. 1350), der nach den 
Handschriftenbesitzern benannte etwas spätere, 32 
Szenen umfassende Towneiey-Zyklus, der wahrschein-
lich in Wakefield21 entstanden war, und das ins 15. Jh. 
hineinreichende Ludus Coventriae, dessen 42 Szenen 
das Repertoire fahrender Schauspieler bildeten. 

Die einzelnen Szenen, die die biblische Geschichte 
von der Schöpfung bis zum Jüngsten Gericht darstel-
len, stammen von vielen Autoren und sind von ver-
schiedenem Wert. Bei den York- und Towneley-Spie-
len tritt das Streben nach Realistik und Komik beson-
ders hervor. Der alte Joseph sucht eifrig im überfüll-
ten Bethlehem nach einem Stall; Kain wird drastisch 
als grober und geiziger Bauer gezeichnet; Pharao, 
Herodes und Pilatus erscheinen als Wüteriche; Noah 
prügelt seine Frau, weil sie nicht in die Arche will 
u. a. m. Die zweite der Hirtenszenen ist schon ganz 

20 M. J . Young, The York Mystery Cycle as a Theatre Experience 
(Univ. of Michigan, 1962); J . W. Robinson in MP 60 (1963), 241 ff. 

21 F. E. Penninger, The Significance oi the Corpus Christi Plays 
(Duke Univ., 1961). 



140 Die mittelenglische Literatur 

Posse: Mak verbirgt einen gestohlenen Widder in der 
Wiege und gibt vor, dieser sei das verhexte Kind 
seiner gerade niedergekommenen Frau.22 

Die Darstellung in den beiden anderen Zyklen mutet 
farblos und lehrhaft an. Ein 'Erklärer' knüpft an die 
Szenen allgemeine Betrachtungen oder gibt Erläute-
rungen. Im späten Ludus Coventriae werden außer-
dem abstrakte Begriffe wie Wahrheit, Barmherzigkeit, 
Gerechtigkeit u. a. verkörpert, was bereits auf die 
späteren 'Moralities' hinweist (vgl. 5. Kap. B 3). 

D. D i e e p i s c h e D i c h t u n g 
Die bevorzugte literarische Gattung des späten Mit-

telalters war das erzählende Epos. Es gestaltete jetzt 
nicht nur bekannte Stoffe in alter Weise, sondern be-
zog neue ein und entwickelte andersartige Formen. 

1. Die geistliche Epik 
Für die geistliche Epik war allerdings, ebenso wie 

für die religiöse Lyrik, die Blütezeit zu Ende. Was noch 
geschrieben wurde, steht meistens im Schatten des im 
13. Jh. Entstandenen. Das gilt für das Epos The Fall 
and the Passion, das die Paradiesgeschichte und das 
Leben Christi erzählt, und für eine weitere Kindheit 
Jesu-Bearbeitung. AuchMalias Streitgespräch mit dem 
Kreuz und The Resurrection and the Apparation, die 
durch Anklänge an die ritterliche Dichtung neuen Reiz 
auszuüben sucht, sind unbedeutende Stücke. 

Reichhaltiger ist die belehrenden Zwecken dienende 
geistliche Epik, für die die umfassenden 'Summen' 
richtunggebend waren (vgl. S. 93 f.). Um die Mitte des 
14. Jhs. entstand die Ypoiis-Geschichte eines weisen 
Kindes, das sich mit Kaiser Hadrian unterhält. Das 
ebenfalls aus dieser Zeit stammende Streitgedidit vom 
Guten Mann und dem Teulei ist letztlich eine Ab-
handlung über die Todsünden. In das Gewand der 
Allegorie gekleidet, sollen auch die 40 Strophen des 

22 W . M. M a n l y in PMLA 78 (1963), 151 ff. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 141 

Quatreioii oi Love und The Festivals oi the Church 
christlichen Lehrstoff dem Laien nahebringen. Natür-
lich fehlt es nicht an Aufforderungen zur Reue (Drei 
Todesboten, Die Feinde des Menschen). Wie stark — 
zweifellos wegen der sozialen Mißstände (vgL S.97f.) — 
das Bedürfnis damals war, sich auf das Jenseits vorzu-
bereiten, beweist auch neben den Lehren des guten 
Mannes für seinen Sohn und den Lehren der Frau für 
ihre Tochter der 'Ende des 14. Jhs. aus dem Lateini-
schen übersetzte Mirror oi Liie in 8000 Reimpaaren. 

Ihren umfassendsten und lohnendsten Bereich fand 
die religiöse Epik auch jetzt noch in der Legende. Man 
schrieb neben alten Einzellegenden die reichhaltigen 
Sammlungen (vgl. S. 116) nicht nur immer wieder ab, 
sondern suchte nach anderen Stoffen, und schuf neue 
Zyklen. 

Vor allem wurde die Mariengruppe (vgl. S. 116 f.) 
um weitere Wunder bereichert. Die Vernon Miracles, 
ursprünglich eine Sammlung von 42 kurzen Wunder-
geschichten, vermitteln uns heute nur noch neun ein-
ander ähnliche Erzählungen. Eine Dirne wird zum Ge-
bet in einer Kapelle veranlaßt und erlangt von Maria 
Vergebung und Erlösung. — Maria schlägt die Nor-
mannen bei Crotey mit Blindheit, errettet das von 
einem jüdischen Vater in den Ofen geworfene Kind, 
heilt einen aussätzigen Mönch durch Milch aus ihrer 
Brust u. a. m. 

Die wertvollste Sammlung dieser Art ist die aus dem 
Ende des 14. Jhs. stammende Scottish Coiiection mit 
50, in kurzen Reimpaaren geschriebenen Legenden, die 
weniger für den Gottesdienst als zum Lesen bestimmt 
waren. 

Die Form der kurzen Marienwunder führte hinüber 
zu fromm-weltlichen Erzählungen, die von den Wun-
dern im Alltagsleben handeln und alle Abstufungen 
von andächtiger bis zu grob scherzender Haltung er-
kennen lassen. So berichtet die Geschichte Vom an-
maßenden Schmied, der wie Gott hart sein will, daß er 



142 Die mittelenglisdie Literatur 

seine Frau zu Tode hämmerte. — Der Geist von Gy 
findet keine Ruhe und führt mit der Geistlichkeit theo-
logische Streitgespräche. — Die 'Exempla', nach denen 
selbst den Verworfensten Gnade zuteil werden kann, 
lieferten ebenfalls Themen: Ein reumütiger Outlaw 
kommt trotz vieler Schandtaten so schnell in den Him-
mel, daß sich ein frommer Einsiedler fragt, warum er 
nicht auch einen solchen schlechten Lebenswandel ge-
führt habe. — Das Child oi Bristow kann durch den 
Verkauf aller irdischen Güter seinen gottlosen Vater 
von den Höllenqualen befreien. 

Schließlich verdienen hier noch zwei Legenden Er-
wähnung, die wegen ihrer metrischen Form in eine um 
die Mitte des 14. Jhs. einsetzende literarische Bewe-
gung hineingehören. In St. Eikenwaid (c. 1350) z. B. 
betrachtet dieser ae. Bischof einen bei Bauarbeiten an 
der St. Pauls Kathedrale in London ausgegrabenen, 
noch nicht verwesten Leichnam, der sich als Überrest 
eines heidnischen Juristen erweist. Des Bischofs nie-
derfallende Tränen bewirken darauf seine nachträg-
liche Taufe und Erlösung. 

Die zweite ist die zur gleichen Zeit verfaßte Legende 
Pistel oi Swete Susan, die nach dem 13. Danielkapitel 
der Vulgata die Geschichte Susannas erzählt und aus-
führlich bei den Schilderungen ihres Gartens mit den 
vielen Blumen und Vögeln verweilt. 

Beide Stücke verwenden Alliteration, die seit einem 
Jahrhundert durch den unter normannischem Einfluß 
hochgekommenen Endreim ganz zurückgedrängt wor-
den war. Im nördlichen und nordwestlichen Mittelland, 
wo man den nationalenglischen Gedanken sehr pflegte, 
wandte man sich altheimischen Stoffen zu und ging in 
der betonten Abkehr vom Französischen so weit, daß 
man auch die ae. Stabreimtechnik wieder aufgriff. 

Die zuletzt genannten Legenden stellen zusammen 
mit wenigen anderen Stücken der geistlichen Epik nur 
einen geringen Beitrag dieser Bewegung dar. Als ihr 



Erwachendes Nationalbewußtsein 143 

bestes Sprachrohr erwies sich die vom Bürgertum nach 
wie vor begehrte Gattung des Versromans. 

2. Die Versromane 
Die aus der Zeit nach der Mitte des 14. Jhs. stam-

menden zahlreichen Versromane mit ihrer romanti-
schen Welt der sagenhaften Helden, Abenteuer, Wun-
der und Liebenden stehen zweifellos im Gegensatz zur 
damaligen Wirklichkeit mit ihrem Elend. Doch ist die-
ser scheinbare Widerspruch in der Geistesgeschichte 
wiederholt anzutreffen und entspricht gewiß zeitweise 
einem starken Bedürfnis der Menschen. Die erwähnte 
alliterierende Gruppe bildet nur eine unter anderen. 
Von ihnen sei vorweg die erwähnt, die sich weiterhin 
der alten Formen bediente. 

a) Die Romane mit Endreim 
Der Metrik nach in herkömmlicher Art und stofflich 

in veralteten Bahnen bewegt sich Sir Degrevant23, wo 
der Held für das ihm von seinem Herrn zugefügte Un-
recht durch die Heirat von seiner Tochter entschädigt 
wird. Das Veraltete liegt vor allem in den ausgedehn-
ten Beschreibungen von Kleidern, Bildern und Prunk, 
die das längst geschwundene ritterliche Milieu herauf-
beschwören. Das gilt auch für den rd. 750 zwölfzeilige 
Schweifreimstrophen umfassenden Ipomadon, der in die 
Zeit vor 200 Jahren zurückversetzen möchte, wo sich der 
Ritter erst in zahlreichen Abenteuern seiner Geliebten 
würdig erweisen mußte. Im alten Stil zeitigte jetzt 
außerdem der französische Sagenkreis, der ja ziem-
lich spät Beachtung fand (vgl. S. 127 f.), einige Stücke. 
Der Song oi Roland berichtet in 1049 noch erhaltenen 
paarweise reimenden Versen von Rolands zahlreichen 
Kämpfen und von seinem tapferen Ausharren im Tal 
von Roncesvalles. — Sir Ferumbras und der zweite 
Teil von The Sowdone oi Babylone schildern in der 

23 L. Canon, EETS 221 (1949); L. A. Hibbard, a. a. O., 306 ff. 



144 Die mi'ttelenglische Literatur 

Hauptsache, wie sich des Sultans schöne Tochter Flori-
pas in Guy v. Burgund verliebt und zugunsten der 
Christen vor keinem Verrat an ihren heidnischen 
Landsleuten zurückschreckt. 

Von dieser Gruppe hebt sich eine zweite ab, inhalt-
lich, weil sie dem Arthurkreis angehört, der jetzt in 
der zweiten Hälfte des 14. Jhs. bevorzugt behandelt 
wurde, vor allem aber durch die Darstellung. Wie Sir 
Tristrem und Ywain and Gawain sind diese Dichtungen 
alle im nördlichen Mittelland entstanden und zeigen 
im Schauplatz sowie in der Schilderung des Milieus 
eine betont englische Haltung. Sie nähern sich immer 
mehr dem Balladenton. 

In sechzehnzeiligen Strophen erzählt der um 1350 
im Volkston verfaßte Sir Perceval ot Galles (= Wales) 
einen Teil von Chrestiens Perceval: Der im Wald um-
herirrende einfältige Parzival tötet geschickt den roten 
Ritter und andere Gegner, errettet Lufamour vor dem 
Sarazenenwerber und heiratet sie. 

Ebenso volkstümlich gehalten ist The Avowynge of 
King Arthur. Arthur, als Jäger und zum Scherz auf-
gelegter Kamerad, tut zusammen mit dem ritterlich-
höfischen Gawain, dem weltklugen Baldwin und dem 
spöttelnden Kay auf einer Eberjagd prahlerische Ge-
lübde. 

Den Höhepunkt dieser Gruppe bildet der um 1400 
in verdoppelten Balladenstrophen von insgesamt 3834 
Versen abgefaßte Morte Arthur, in dessen zweitem 
Teil Arthur nach Agravains Verrat gegen Lancelot 
zieht und auf der Heimkehr seine Todeswunde er-
hält. Sonst steht die Geschichte Lancelots mit seiner 
schuldhaften Liebe zur Königin im Mittelpunkt. 

Neben dem Arthurstoff wurden auch andere Themen 
dem Zeitgeschmack angepaßt und zu Kurzromanen als 
'Lais' aus den sonst üblichen Motiven zusammenge-
setzt. Von den früheren in Reimpaaren geschriebenen 
'Lais' (vgl. S. 130 f.) heben sich die nach 1350 verfaßten 



Erwachendes Nationalbewußtsein 145 

durch die Schweifreimstrophen ab (Emare, Sir Gowther 
u. a.). 

In einigen Versromanen wurde die christlich-lehr-
hafte Tendenz so beherrschend, daß sie in unmittel-
bare Nähe der Legende rückten. So exemplifiziert der 
stark moralisierende Sir Amadace24 in rd. 1000 Schweif-
reimversen Edelmut, Treue und Dankbarkeit an einem 
anschaulich erzählten mittelalterlichen Lieblingsstoff, 
und Roberd of Cysylie ( = Sizilien) (c. 1400) — mehr 
Legende als 'romance' — will in 888 paarweise reimen-
den Versen zur Demut und zum Duldertum aufrufen. 
Auch Sir Eglamour und Sir Isumbras werden zum Vor-
bild des Duldertums, das im letzteren Werk allerdings 
bis ins Unglaubwürdige gesteigert ist, ebenso wie in 
dem doppelt so langen legendären Roman Le Bone 
Fiorence of Rome. Hier suchte der Verfasser die Fülle 
der Wunder durch möglichst viele Züge aus dem Alltag 
auszugleichen. Die zu Unrecht wegen Ehebruchs An-
geklagten verkörpern musterhaft die christliche Stand-
haftigkeit. 

b) Die alliterierenden Romane 
Die betont englische Haltung der Romangruppe, die 

im nördlichen und nordwestlichen Mittelland entstand 
und den Arthurkreis behandelt, wurde dann in einer 
letzten Gruppe durch die Verwendung der Alliteration 
unterstrichen, wodurch auch äußerlich die Abwendung 
vom fremdartigen Französischen zum Ausdruck ge-
bracht werden sollte. Da der Roman beim Publikum 
immer noch am begehrtesten war, kommt seiner stark 
vertretenen alliterierenden Abart besondere Bedeu-
tung für das nach 1350 erwachende Nationalbewußt-
sein zu. 

Einer der frühesten, um 1350 entstandenen alliterie-
renden Romane, Joseph oi Arimathie, schlägt inter-
essanterweise die nationale Saite sogleich dadurch an, 

2 i L. H. Horns te in in PMLA 78 (1963), 453 ff. 

Schubel , Engl . Li teraturgeschichte I 10 



146 Die mittelenglische Literatur 

daß er erstmalig einen Teil der Gralsgeschichte bringt, 
die man als ehrend für das Vaterland empfand. Nach 
französischer Vorlage erzählt der Dichter in 709 Ver-
sen, daß Joseph v. Arimathia nach 42jähriger jüdischer 
Gefangenschaft mit dem Gral nach Sarras zog, wo der 
König durch die Visionen des Gekreuzigten bekehrt 
und darauf von dem heidnischen König von Babylon 
bekriegt wurde. Joseph verhalf dem Neubekehrten zum 
Siege und ging anschließend nach England. 

Der Betonung des Nationalen und Heldischen diente 
auch der Arthurstoff in dem während der zweiten 
Hälfte des 14. Jhs. entstandenen stabreimenden (vgl. 
S. 144) Morte Arthure25 mit 4346 Versen. Der Ver-
fasser verfolgt die Absicht, nach Chronistenart Arthur 
an Hand von Quellen wahrheitsgemäß darzustellen. 
Infolgedessen entfällt z. B. auch dessen letzte Fahrt zur 
Feenkönigin. 

Zu der alliterierenden GTuppe gehört ferner der um 
1370 verfaßte, bedeutendste englische Versroman Sir 
Gawayne and the Grene Krtight26 mit 2530 Versen. 
Er berichtet, wie ein grün gekleideter Ritter, der sich 
den Kopf abschlagen läßt, Arthurs Hof zur Erwiderung 
dieses Streichs im nächsten Jahr herausfordert; wie 
Gawain, der die Forderung angenommen hat, unter-
wegs in einem Schloß drei Tage lang rastet, von der 
Schloßherrin vergeblich versucht wird, wenn der Gatte 
auf der Jagd ist, diesem, sooft er zurückkehrt, jedoch 
nichts verheimlicht außer einem vor dem Tode bewah-
renden grünen Gürtel; wie Gawain im Duell mit dem 
grünen Ritter nur unerheblich verletzt wird, weil er 
alle Prüfungen bis auf die letzte bestanden hat; und 
wie sich schließlich der Schloßherr als der grüne Ritter 

25 J . F i n l a y s o n in M P 61 (1963), 1 f f . j de r s . in MA 33 (1964), 112 ff. 
26 P. D o w d e n in MLR 44 (1949), 229; A. Reno i r in EM 13 (1962), 9 ff. ; 

A . C a r s o n in ELN 1 (1963), 84 ff . j D. F. Hil ls in RES 14 (1963), 124 f f . ; 
G. V . Smi the r s in MA 32 (1963), 171 ff. ; St. M a l a r k e y u . J . B. T o e l k e n in 
JEGP 63 (1964), 14 ff . ; R. H. G r e e n in : E. V a s t a , Middle English Survey 
(Notre Dame, Inid., 1965), 7'1'ff.; D. S. Brewer in Essays in Criticism 17 
(1967), 130/ff. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 147 

entpuppt, der Gawain zum Schutz gegen Selbstüber-
hebung den Gürtel schenkt. 

Hauptanliegen ist dem Dichter die Charakterschilde-
rung eines treuen und reinen Ritters, wobei die über-
triebenen Wunder symbolischen Sinn haben. Alles ist 
bewegt und bis in Einzelheiten geschildert. Die Dialoge 
sind meisterhaft. 

Was neben oder nach diesen Kunstwerken an allite-
rierenden Romanen erschien, fällt ihnen gegenüber 
ab. Der Alexanderstoff reizte die Gruppe der Allite-
rationsdichter mindestens noch zweimal zur Darstel-
lung (Alexander A und B), und auch der Trojastoff 
wurde in der Gest Hystoriale ol the Destruction of 
Troy in über 14 000 Stabreimversen nochmals (vgl. 
S. 127) lebendig abgehandelt. Die einzige überlieferte 
me. Darstellung vom Schwanenritter ist der Cheuelere 
Assigne, dessen Verfasser, den Stoff einer französi-
schen Vorlage in nur 370 Verse gewaltsam und mit 
derbem Humor gewürzt zusammendrängte. 

Kurz nachdem die Mode aufgekommen war, wurde 
der Stabreim auch für einen aus Liebesgeschichten be-
stehenden Roman William oi Palerne herangezogen. 

3. Allegorien 
Der Dichter von Sir Gawayne and the Grene Knight 

verherrlichte die Treue und Keuschheit im Rahmen des 
Romans, den er aus überkommenen und beliebten 
Motiven künstlerisch komponierte (vgl. S. 146). In un-
aufdringlicher Weise hatte er nicht nur seinen Gestal-
ten und Handlungen, sondern auch der Natur symbo-
lische Bedeutung unterlegt und sein Werk dadurch in 
die unmittelbare Nähe der Allegorie gerückt. Es be-
durfte nur eines kleinen Schrittes zu dieser Gattung, 
die durch die anderen Stücke derselben Handschrift 
(MS. Cott. Nero A X), welche den „Grünen Ritter" ent-
hält, vertreten wird. Mit ihnen bereicherte die Gruppe 
der Alliterationsdichter die me. Literatur um eines 
ihrer besten literarischen Denkmäler. 

io: 



148 Die mittelenglische Literatur 

a) Religiöse Allegorien 
Dieses Verdienst gebührt der ersten von drei in der 

erwähnten Handschrift stehenden religiösen Allego-
rien: Pearl (c. 1370). In zwölfzeiligen, mit Stab- und 
Endreim versehenen Strophen, die durch Refrain zu je 
fünf verbunden sind, erzählt der Dichter27, wie er eine 
schöne weiße Perle verlor, immer wieder vergeblich 
nach ihr suchte und eines Tages darüber einschlief und 
träumte. 

Er sieht sich in einer anderen leuchtenden Welt und 
gelangt zu einem funkelnden Fluß, an dessen jenseiti-
gem Ufer am Fuße eines Kristallberges ein Mädchen 
in weißem, mit Perlen geschmücktem Kleid und mit 
einer Krone sitzt. Es berichtet ihm von dem herrlichen 
Los einer Himmelsbraut, erläutert auf des Dichters Ein-
wand, daß dies nach einem nur zweijährigen irdischen 
Leben nicht erreicht werden könne, das Gleichnis vom 
Weinberg und läßt ihn dann das himmlische Jerusalem 
schauen. Beim Versuch, dorthin zu gelangen, erwacht 
er gestärkt im Glauben.28 

Von allen Deutungsversuchen hat der einfachste, 
daß es sich um die Elegie eines Dichters über den Ver-
lust seines zweijährigen Töchterchens handele, die 
größte Wahrscheinlichkeit. Mit Hilfe phantasievoller 
Schilderungen ist dabei künstlerisch geschickt in alle-
gorischer Weise die Tugend der Reinheit verherrlicht, 
ein Thema, das schon früher häufig gewählt wurde 
(vgl. S. 147 f.) und auch in der zweiten Allegorie der 
Pearl-Hs., Clannesse (= Reinheit), eine Rolle spielt. 

Hier soll mit Hilfe der Geschichten von Luzifers 
Sturz, der Vertreibung aus dem Paradies, der Sintflut, 
der Zerstörung Sodoms und Gomorras und der Bestra-
fung Belsazars am Gegensatz aufgezeigt werden, wie 
unmöglich es für einen Unreinen ist, sich Gott zu 
nähern. 

27 F. E. Richardson in N 46 (1962), 308 ff. 
28 V . E. W a t t s in MA 32 (1963), 34 ff. j W . S. J o h n s o n in : E. V a s t a , 

a. a. O. , 93 ff. ; M. P. Hami l ton , ebd., 117 ff. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 149 

Die dritte religiöse Allegorie derselben Handschrift, 
Patience, mahnt in 331 Zeilen, auch Armut mit Geduld 
zu tragen, und erläutert das Thema an der Geschichte 
von Jonas und dem Walfisch. In der dramatischen Un-
terhaltung mit Gott lebt der Geist ae. religiöser Dich-
tung wieder auf. 

b) Allegorische soziale Anklagen 
Diese Art der Allegorie wollte gleichnishaft eine 

religiöse Überzeugung darlegen. Aber neben denen, 
die es bei einer Aufforderung zu christlichen Tugen-
den bewenden ließen, standen andere auf, die nach 
den Ursachen für die Mißstände der Zeit forschten und 
verschiedene Antworten gaben, und zwar —• ebenfalls 
indirekt — in Form einer Allegorie. Wiederum waren 
es Dichter des nördlichen und nordwestlichen Mittel-
landes, die sich auf ihre englische Nation so stark 
besonnen hatten, daß sie sich selbst äußerlich dem 
alten stabreimenden Vers zuwandten. Auch diese alli-
terierenden Allegorien des sozialen oder moralischen 
Protestes setzten um die Mitte des 14. Jhs. ein, brachten 
eine der bedeutendsten Schöpfungen des Mittelalters 
hervor und endeten nach etwa zwei Generationen. 

Sehr wahrscheinlich 1352 erschien die 503 Zeilen 
umfassende bruchstückhafte Vision Wynnere and 
Wastoure129, die Probleme des Parlaments vom gleichen 
Jahre zum Gegenstand hat. Ein Spielmann sieht zwei 
Heere, deren Führer — Gewinner und Verschwender 
— sich gegenseitig vor dem König anklagen, das Un-
glück des Reiches verschuldet zu haben. Der Gewinner 
repräsentiert alle Besitzenden — wozu die Kaufleute, 
die Juristen, die Bettelorden und der Papst gerechnet 
werden —, während ein verschwenderischer Jüngling 
den Vergeuder darstellt. Der König (Eduard III.) gibt 
jedem der Streitenden den Rat, dorthin zu gehen, wo 
er am meisten geliebt werde. 

29 J. D. James in M I O 25 (1964), 243 ff. 



150 Die mittelenglische Literatur 

Ein späterer Traum mit dem Titel Parlemenl oi the 
Thre Ages hat vermutlich denselben Dichter zum Ver-
fasser. Nach einem langen Prolog sieht er drei Män-
ner: den grün angezogenen Jüngling, den grau ge-
kleideten Sechzigjährigen und den Greis in Schwarz. 
Nachdem die ersten beiden ihre Lebensanschauungen 
dargelegt haben, schimpft der Hundertjährige sie als 
närrisch und schildert in mehr als der Hälfte der 665 
Zeilen die Erfahrungen der würdigsten und stolzesten 
Männer der Geschichte, die immer wieder bewiesen, 
daß nichts vor dem Tode bewahre. 

Während der Dichter in „Gewinner und Verschwen-
der" die Urheber einiger Mißstände entlarvt, ohne sich 
gegen sie auszusprechen, streift er diese in dem spä-
teren „Gespräch der drei Lebensalter" nur und ge-
langt dann zu einer allgemeinen, nicht auf seine Zeit 
beschränkten Kritik an der Jugend. 

The Vision oi William concerning Piers the Piow-
man, die wichtigste Allegorie dieser Art und gleich-
zeitig eine der bedeutendsten me. Schöpfungen30, legt 
nicht nur die schädlichen Ursachen für die Übel der Zeit 
bloß, sondern verurteilt sie gleichzeitig. Sie liegt in 
einer ersten Fassung von c. 1370 (mit 2579 Versen), 
einer Erweiterung aus den Jahren 1377 bis 1379 (zu 
7242 Versen) und einer nochmaligen Bearbeitung (von 
7357 Versen) vor, die 1393 oder 1398 zu datieren ist. 
Lassen schon diese wahrscheinlich von dem Autor 
William Langland aus Shropshire (c. 1332—1400) selbst 
vorgenommenen Redaktionen ein größeres Interesse 
an dem Werk vermuten, so wird dies durch die mehr 
als 50 überlieferten Handschriften31 bewiesen. 

Im ersten Traum erscheinen dem Dichter auf einem 
Berg im Osten der Turm der Wahrheit, in der Ferne 
das Verlies des Teufels und auf einem weiten Feld 
dazwischen Arme und Reiche aller Stände, Frau Kirche 
belehrt den Träumenden, wie er seiner Seele am 

3<> E. Sa l t e r , Piers Plowman. An Introduction (Oxf . , 1962). 
3 1 G. Kane , Piers Plowman. The Evidence lor Authorship (Ldn., 1965). 



Erwachendes Nationalbewußtsein 151 

besten dadurch diene, daß er der Wahrheit folge, 
Mildtätigkeit übe und die Armen liebe. 

Nach kurzer Unterbrechung des Traums sieht der 
Dichter in einer zweiten Vision auf dem gleichen Felde 
den Ritter Gewissen Buße predigen. Die Todsünden 
bekennen ihre Missetaten, werden von Reue ergriffen 
und wollen zu dem Heiligen Wahrheit pilgern. Nie-
mand weiß jedoch den Weg dahin außer dem Pflüger 
Peter. Er will sie führen, aber erst, nachdem er seine 
Feldarbeit beendet hat. Viele wollen ihm dabei hel-
fen, und Peter weist jedem die ihm angemessene Ar-
beit zu. Dem Ritter gebietet er, die Kirche zu schützen 
und mildtätig gegen die Armen zu sein. Als Wahrheit 
von der beabsichtigten Pilgerfahrt hört, schickt dieser 
Heilige einen kurzen Brief, der allen Gutwilligen das 
ewige Leben, allen übelwollenden aber das höllische 
Feuer32 zuspricht. 

Nachdem der zum zweiten Male erwachte Dichter 
über den Wert päpstlicher Ablässe nachgedacht und 
ihnen seine Anerkennung versagt hat, versinkt er in 
einen dritten Traum, der sich mit dem guten, besseren 
und besten Tun beschäftigt. 'Do-Wel' ist der wahr-
hafte, dem Gewissen folgende Werktätige. 'Do-Bet 
(ter)' lebt in der Bruderschaft, fürchtet die Strafe und 
unterstützt Kranke und Elende. Doch ist auch sein Tun 
unzureichend, solange das Bemühen fehlt, zu Christus 
zu gelangen und durch ihn erlöst zu werden. Das ver-
sucht 'Do-Best', der Gott über alles liebt, dem Bischofs-
stand angehört und den Armen mit allen Schätzen der 
Geistlichkeit hilft. Die Gründung der christlichen Kir-
che stellt — so lautet seine Botschaft — die Vollen-
dung des Guten auf Erden dar. Gegenwärtig ist von 
ihr aber kein Heil zu erwarten. Des Dichters Sehnsucht 
geht zu Peter, der die Züge des Heilands annimmt 
und später die Christenheit bedeutet. 

32 G. L. O ' G r a d y in DA 23 (1962), 2117 f., E. Zeeman in: E. V a s t a , 
a. a. O., 195 ff. 



152 Die mittelenglische Literatur 

Die besonders aus dem letzten Teil dieser Allegorie 
sprechende Absicht: Kritik an der damaligen Kirche, 
wird durch einzelne Stellen früherer Abschnitte akzen-
tuiert. Der schwerwiegendste Vorwurf zielt auf die 
Verweltlichung des Klerus. Neben dem Versagen der 
kranken Kirche sind die übrigen Großen an den Miß-
ständen der Zeit mitschuldig. Eine Besserung kann 
nur durch Erneuerung einer wahren Christengemeinde 
und durch pflichtbewußtes Leben und Arbeiten eintre-
ten.33 

Der hohe künstlerische Wert dieses Werks beruht 
auf den realistischen Charakterzeichnungen und leben-
digen Schilderungen, großartiger Szenen, der wirk-
samen Satire sowie auf dem tiefen Emst, der aus dem 
Ganzen spricht. Ihm dienen auch die harten alliterie-
renden Verse.34 

Dieses verbreitete Kunstwerk fand Nachahmer. Etwa 
1394 erschien unter dem Titel Pierce the Ploughman's 
Creed ein Angriff gegen die Bettelorden. — Ähnlich 
werden diese 1401 in Jack Upland, einem Prosastück 
mit eingestreuten alliterierenden Versen, von 'Lollar-
den' (vgl. S. 98) angegriffen. — In Ploughman's Tale 
offenbart sich der Gegensatz zwischen römisch Gesinn-
ten und 'Lollarden'. — In dem fragmentarischen allite-
rierenden Gedicht Richard the Redeless von 1399 wird 
dem gefangenen Richard II. verspätet empfohlen, sich 
nicht mit jungen, unerfahrenen Beratern zu umgeben, 
deren schlimmste Untugend in der Bedrückung des 
Volkes lag. 

Nachdem sich im vorangehenden Zeitabschnitt das 
englische Bürgertum dem Fremdländischen gegenüber 
durchgesetzt hatte, sah eine im Norden und Nord-
westen des Mittellandes beheimatete Dichtergruppe es 

M. Bloomfield, Piers Plowman' as a Fourteenth-Century Apoca-
lypse (New Brunswick, 1962) j B. H. Smith in DA 23 (1963), 4690; P. M. 
Kean in RES 15 (1964), 241 ff.; H. D. Thimmesh in DA 24 (1964), 3733 f.; 
R. L. Hoffman in M I O 25 (1964), 57 ff. 

N. Coghill in Tolkien-Festschriil (1962), 200 ff.; A. C. Spearing in 
JEGP 62 (1963), 722 ff.; H. W. Wel ls in: E. Vasta, a. a. O., 147 ff. . 



Erwachendes Nationalbewußtsein 153 

in der zweiten Hälfte des 14. Jhs. als ihre Mission an, 
endlich das englische Selbstbewußtsein zu stärken. 

Wie die Vielfalt der literarischen Erzeugnisse, die 
von diesem Dichterkreis stammen, zeigt, war sein Ein-
fluß auf ganz England beachtlich. Nicht nur bediente 
er sich bereits vorhandener Gattungen, sondern be-
reicherte die me. Literatur durch künstlerisch hoch-
wertige Stücke der religiösen und sozialen Allegorie. 
Das bevorzugte Medium war auch jetzt noch der Ro-
man. 

Der Stärkung des englischen Nationalbewußtseins 
diente stofflich in erster Linie die Besinnung auf alt-
heimisches Sagengut, und zwar nicht nur bei den Alli-
terationsdichtern, sondern auch bei einigen anderen, 
die alles anprangerten, was dem Aufstieg der Nation 
im Wege stand. Als Form griff die führende Dichter-
gruppe den einst gepflegten Stabreim wieder auf. Da-
durch hoben sich ihre Dichtungen schon äußerlich deut-
lich ab. 

Das religiöse Schrifttum lebte zwar noch stark in 
der Legende weiter, erfuhr auch durch die Mystiker 
eine Belebung auf dem Gebiet der Lyrik, trat aber im 
ganzen hinter dem weltlichen zurück. Auch das Drama 
löste sich immer weiter vom Kirchlichen und zeigte 
Keime für neue, rein weltliche Formen. Durch den Ein-
fluß der Mystiker und der Bibelübersetzung konnte 
eine me. Prosa zum Leben erwachen. 

4. John Gower 
John Gower (c. 1330- 1408) raffte in seinem Werk 

die Vergangenheit gleichsam noch einmal zusammen 
und repräsentierte sie symbolhaft. In der zweiten 
Hälfte des 14. Jhs. verfaßte er neben einem größeren 
englischen Werk andere in französischer und lateini-
scher Sprache, die für kleine Kreise bestimmt waren 
und von denen vor allem zwei Beachtung verdienen. 

Die Belebung von Veraltetem wird besonders deut-
lich in der zwischen 1376 und 1379 französisch ge-



154 Die mittelenglische Literatur 

schriebenen moralischen Predigt Mirour de l'Omme. In 
rd. 30 000 achtsilbigen Versen schildert sie detailliert 
die sieben Todsünden und ihre Töchter in dauerndem 
Kampf mit den Tugenden bei allen Gesellschaftsklas-
sen vom Papst und den Kardinälen bis hinunter zum 
einfachen Handwerker und Arbeiter. Dieser „Spiegel 
des Menschen" mit seinen satirischen Angriffen und 
erläuternden Geschichten stellt sich würdig in die 
Reihe ehemaliger Werke ähnlichen Charakters (vgl. 
S. 103 ff.), die die Absicht verfolgten, den Sündern den 
rechten Weg zu Gott zu weisen, ist aber, wie bereits 
gesagt, zu dieser Zeit veraltet. 

Das gilt auch vom größten Teil der kurz nach dem 
von Wat Tyler geführten Bauernaufstand von 1381 
lateinisch geschriebenen Vision Vox Clamantis mit 
10 000 Versen. Der Autor schaut darin erschüttert zu-
rück auf die sterbende feudale Kultur, der er sich so 
verpflichtet fühlte. Sein allegorischer Traum beginnt 
mit der Schilderung einer ungelenkten Herde in Tiere 
verwandelter Menschen, die sich aufgehetzt gegen 
Troynovant (= London) drängt. Dann folgt wiederum 
ein bis in alle Einzelheiten ausgemaltes Bild von den 
sündigen Menschen der drei Stände — Geistlichen, 
Rittern und Bauern — mit Satire und Moralpredigt. 

Erst im hohen Alter versuchte dieser „moralische 
Gower"35, wie er von seinem Freunde Chaucer ge-
nannt wurde, Zugeständnisse an seine Zeit zu machen, 
die mehr nach Unterhaltung als nach Predigt ver-
langte. Unter dem Titel Coniessio Amantis (1390/1393) 
behandelte er in über 33 000 paarweise reimenden 
Kurzversen in englischer Sprache das Thema Liebe. 
Aber auch in diesem Werk ließ er von seinem alten 
Lieblingsstoff nicht ab. Als der bejahrte Liebende von 
der Liebesgöttin zur Beichte an ihren Priester Genius 
verwiesen wird, kommen bei der Uberprüfung der 
Vergehen gegen die Liebe wiederum die sieben Tod-
sünden zur Sprache. Und zu ihrer Illustration entsteht 

35 J . H. Fisher, John Gower (Ldn., 1965). 



Erwachendes Nationalbewußtsein 155 

eine Sammlung von über 100 Geschichten, die den 
Verfasser als guten — wenn auch humorlosen und 
undramatischen -— Erzähler offenbaren, der imstande 
war, manchmal Chaucer zu übertreffen, mit dem er 
während des 15. und 16. Jhs. in gleich respektvoller 
Weise36 genannt wurde. 

Gower hatte noch einmal alte Saiten erklingen las-
sen und sich meisterhaft der lateinischen, französi-
schen und englischen Sprache bedient. In einer Zeit, 
in der eine nationale Bewegung alles Fremdartige ab-
lehnte, konnte nur noch das Englische wirklich ge-
deihen. Größere Wirkung übte deshalb auch bloß die 
englisch geschriebene „Beichte des Liebenden" aus, 
von der noch über 40 Handschriften erhalten sind. 

Daß in dem Kampf um die englische Sprache die 
Entscheidung trotz aller Bemühungen der Allitera-
tionsdichter nicht für den Norden, sondern schließlich 
zugunsten Ostenglands fiel, ist neben dem Erfolg des 
kentischen Landedelmanns Gower und neben der wirt-
schaftlichen Entwicklung Londons nicht zuletzt der lite-
rarischen Bedeutung Chaucers zuzuschreiben, der sich 
des 'King's English' in seinen Dichtungen bediente. 

5. Geoiirey Chaucer 
Von den uns bekannten Lebensdaten37 über den 

größten me. Dichter Geoffrey Chaucer (c. 1340 bis 
1400)38 sind die folgenden für das Verständnis und für 
die Würdigung seines literarischen Schaffens wichtig: 
Mit siebzehn Jahren war er Page am Hofe der Gräfin 
von Ulster. In Yorkshire lernte er Johann v. Gent 
(John of Gaunt) kennen, der zu seinem dauernden 
Gönner und Freund wurde. Nach der Teilnahme am 

36 G. D. Schueler in DA 23 (1962), 4678 f.; D. Pearsall in PMLA 81 
(1966), 475 ff. 

37 D. D. Griffith, Bibliography oi Chaucer 1908—1953 (Seattle, 1955); 
D. W. Robertson, A Preface to Chaucer (Princeton, 1963); M. Hussey 
u. a., An Introduction to Chaucer (Cambr., 1965). 

38 H. S. Bennett, Chaucer and the Filteenth Century (Oxf., 1948); 
G. Williams, A New View oi Chaucer (Durham, N. C., 1965); M. M. Crow 
u. C. C. Olson, Chaucer Life-Records (Ldn., 1966). 



156 Die mittelepglische Literatur 

Feldzug gegen Frankreich wurde er Angehöriger des 
Hofstaats und heiratete eine der Kammerfrauen der 
Königin. Von etwa 1370 an betraute ihn'Eduard III. mit 
diplomatischen Missionen, die ihn zweimal auch nach 
Italien (1372 u. 1378) führten. Seit 1374 hatte er das ein-
trägliche Amt des Oberzollaufsehers im Hafen von 
London inne. 1385 wurde er zum Friedensrichter und 
1386 zum Parlamentsmitglied für Kent gewählt, wo er 
sich niedergelassen hatte. Chaucer stand also mitten 
im Leben des Hofes, lernte hier und bei seiner prakti-
schen Tätigkeit als oberster Zollbeamter alle Arten 
von Menschen39 genau kennen, kam neben der fran-
zösischen Dichtung in engen Kontakt mit der italieni-
schen und war meistens so gut situiert, daß er sich der 
Dichtkunst in Muße hingeben konnte. 

Als er damit begann, geschah es unter dem Einfluß 
des höfischen, französisch orientierten Stils, für den 
die englische Sprache noch nicht geeignet war. Sie nun, 
nachdem sie bisher schon so mannigfach verwandt 
worden war, dazuhin hoffähig zu machen, ergab sich 
für Chaucer, der seine Werke bei Hofe vorlas, als vor-
dringliche Aufgabe. Er löste sie vor 1369 mit der Uber-
setzung des einflußreichsten französischen Buches des 
Mittelalters, des Roman de la Rose. Bei der Arbeit dar-
an lernte er die Wortwahl und Redeweise zum Aus-
druck höfischer Gedanken und Gefühlsregungen. Seine 
ersten selbständigen dichterischen Versuche galten 
galanten Marienversen, Rondels und Balladen, bei 
denen sich oft Gelegenheiten zu vielerlei Künsteleien 
boten. Im Stil der französischen allegorischen Schule 
schrieb er Klagen des Mars, der Venus u. a. In der an-
gelernten Art höfischer Etikette und Gefühle sowie in 
der schon traditionell gewordenen Traumwelt beweg-
ten sich auch seine ersten Epen.40 

3® D. Brewer, Chaucer in His Time (Ldn., 1963); G. G. Coulton, 
Chaucer and His England (Ldn., New York, 1964). 

40 W . Clemen, Chaucer's Early Poetry (New York, 1963); Ch. Musca-
tine, Chaucer and the French Tradition (Berkeley, 1964); F. R. Scott in 
ELN 2 (1964), 81 ff. 



Erwachendes Nationalbewußtsein 157 

Der Tod der Gattin seines Gönners John of Gaunt 
1369 veranlaßte Chaucer, sein Boke of the Duchesse 
zu schreiben. Nach der Lektüre der t raurigen Ge-
schichte Ovids von Ceyx und Halcyone fällt der Autor 
in einen Schlaf und träumt, er begegne einem schwarz 
gekleideten Ritter, der Fortuna vorwirft , ihm beim 
Schachspiel41 seine Königin genommen zu haben. Dar-
auf erzählt der Dichter, wie der Ritter eine schöne, 
edle, sanfte und gütige Frau traf, sie dazu überredete , 
sein Herz zu nehmen, und wie beide zu gegenseit igem 
Segen42 zusammenlebten. 

Trotz Chaucers starker Anlehnung an seine Vor-
lagen verra ten die graziöse Darstellungsweise, der un-
sentimentale Ton und die Handhabung des französi-
schen Achtsilber-Reimpaars besondere künstlerische 
Eigenarten. 

Erst zehn Jahre später ersann er im Hous oi Fame 
einen anderen Traum, der aber Fragment blieb. Der 
Dichter sieht sich im Venustempel, auf dessen Wand 
er die Geschichte von Dido und ALneas liest.43 Als er 
ihn verläßt, trägt ihn ein goldglänzender Adler in das 
Haus der 'Fama' (= Ruhm und Gerücht), wo ganz will-
kürlich Gunst verteil t wird. 

Auch bei diesem Werk ist Chaucer klassischen Vor-
lagen weitgehend verpflichtet. Doch ging er über sie 
hinaus, indem er die er träumte Wel t mit anschaulichen 
Schilderungen aus der Wirklichkeit verknüpfte . 

Es war jedoch nicht des Künstlers Absicht, die Klas-
sik nachzuahmen, wie auch der wohl zu Anfang der 
achtziger Jahre begonnene Versroman Palamon and 
Aicite zeigt, der eine in Boccaccios Teseida behan-
delte romantische Geschichte einer unzertrennlichen 
Freundschaft zum Thema hat. Wirklichkeitsnahe Ge-

41 B. R o w l a n d in A 80 (1962), 384 ff. 
4 2 J . B. S e v e r s in MS 25 (1963), 355 ff. ; d e r s . in PQ 43 (1964), 27 ff. ; 

G . R . C r a m p t o n in JEGP 62 (1963), 486 ff. 
« L. B. H a l l in M S 25 (1963), 148 ff. 



158 Die mittelenglisdie Literatur 

stalten und Humor kennzeichnen seine über die Vor-
lage hinausgehende eigene Art. 

Diese hebt auch das 1382 entstandene Pailement of 
Foules von seinen Quellen ab. Nach einem im Ver-
gleich zur Hauptgeschichte zu langen Prolog — eine 
Besonderheit, die ebenso für das „Buch der Herzogin" 
gilt — knüpft der Dichter an den Volksglauben an, 
daß sich am St. Valentinstag jeder Vogel sein Weib-
chen wähle.44 — In dieser Allegorie, die höchstwahr-
scheinlich die Vermählung Richards II. mit Anna v. 
Böhmen symbolisieren sollte, verwendete Chaucer für 
epische Zwecke eine Strophenform, die aus fünfhebi-
gen Versen mit der Reimfolge ab/ab/bcc besteht und 
die später als sog. Chaucer- oder Troilus-Strophe 
frhyme royal')43 bekannt wurde. 

Das Troilus and Criseyde-Epos46, das vor 1385 mit 
8239 Versen beendet wurde, ist das längste der ab-
geschlossenen Werke und gleichzeitig das künstlerisch 
beste. In ihm wird Chaucers bisher schon zu beob-
achtendes dichterisches Können augenfällig. Auch hier 
lag eine italienische Quelle vor: Boccaccios Filostiato, 
der wiederum Benoit v. Sainte Maures Roman de 
Troie (vgl. S. 92) verpflichtet ist. Aber der englische 
Dichter wahrte wie stets seine Selbständigkeit, zog 
noch andere Schriftsteller heran und formte etwas ganz 
Neues. Er verschob den Akzent von der Handlung auf 
die Charakterzeichnung, hob Criseyde und Pandarus, 
ihren Onkel, heraus und machte beide psychologisch 
verständlich. Criseyde muß nach dreijährigem glück-
lichen Zusammenleben Troilus verlassen, um in das 
griechische Lager zurückzukehren. Bei ihrem Abschied 
schwört sie ewige Treue, verfällt dann aber innerhalb 
von zehn Tagen dem Griechen Diomedes. Sie wird als 
hübsche und geheimnisvolle, noch nicht ausgereifte 

44 J . A. Bennett, The Parlement oi Foules (Oxf., 1957). 
« P. M. Kean in MyS. 33 (1964), 36 ff. 

R. J . Schoedc u. J . Taylor, Chaucer-Criticism II (Notre Dame, Ind., 
1961). 



Erwachendes Nationalbewußtsein 159 

Frau gezeichnet, deren plötzliche Sinnesänderung der 
Schwäche einer Unerfahrenen entspringt. Der in ihrer 
weiblichen Natur liegenden Wankelmütigkeit muß Troi-
lus, derdenTyp desidealenHeldenundritterlich Lieben-
den verkörpert, zum Opfer fallen. Auch Pandarus ist 
der ritterlichen Welt entwachsen und lebt hilfsbereit, 
geschäftig, schlagfertig und klug in der bürgerlichen. 
Die ernst-vornehme Grundstimmung bei Boccaccio und 
dessen pathetisch-sentimentale Darstellung ersetzte 
Chaucer durch psychologisch überzeugende Schilderun-
gen, die einen welterfahrenen Bürger nicht nur alles 
begreifen, sondern auch lächelnd verzeihen ließen. 
Troilus selbst schaut zum Schluß vom Himmel auf die 
winzigen Menschen mit ihren Leidenschaften herab.47 

Chaucers Abwendung von der höfischen Geistes-
haltung und seine deutliche Sympathie für eine neue, 
dem lebendigen Menschen gerecht werdende Welt war 
so betont, daß er Ärgernis bei Hofe erregte. Er sollte 
deshalb eine Abhandlung verfassen, deren Hauptthema 
das Lob weiblicher Liebe wäre. Infolgedessen begann 
er im Jahre 1385 seine unvollendet gebliebene Legende 
oi Good Wimmen als Sühne, wie ausdrücklich im Pro-
log betont ist, der wiederum die Form einer Vision 
angenommen hat. Erzählt werden zehn klassische, die 
weibliche Treue verherrlichende Legenden, wobei der 
Dichter manche konventionell-heroischen Züge preis-
gibt und zeitgenössisches Alltagsleben einbezieht. 

Bemerkenswert ist hier die Einführung eines neuen 
Versmaßes. Chaucer band die jambischen Fünfheber 
nicht mehr wie zuvor in der Troilus-Strophe (vgl. 
S. 158), sondern paarweise. Diese 'heroic couplets' 
wurden von da an in der Epik herrschend. Allerdings 
trugen dazu weniger diese Legenden bei, als vielmehr 
des Dichters berühmtestes Werk: 

« J . p . McCa l l in MLQ 23 (1962), 297 ff . ; P. D r e n k e in M i 33 (1964), 
47 ff . ; W . Erzgr&ber in Hübnei-FestsdliiH (1964), 139 ff . ; A. T. G a y l o r d 
in SP 61 (1964), 19 ff . ; S. W e n z e l in PMLA 79 (1964), 542 ff. 



160 Die mittelenglische Literatur 

Die Canterbury Tales46. Bei ihnen handelt es sich 
um eine groß geplante, wahrscheinlich zwischen 1385 
und 1386 begonnene und nur teilweise durchgeführte 
Sammlung von Geschichten. Sie waren getragen von 
der Absicht, das damalige Leben in seiner ganzen 
Fülle und Wei te wirklichkeitsgetreu darzustellen. Zu 
diesem Zweck wird schon im Prolog 4 9 eine einführende 
Beschreibung der Erzähler gegeben, die sich als Pilger 5 0 

zusammengefunden haben, um von London nach Can-
terbury zu reisen und verabreden, sich auf dem W e g 
zum Zeitvertreib Geschichten zu erzählen. Der Illu-
strierung der Charaktere dienen auch die geschickt 
zwischendurch angedeuteten Verhaltensweisen und 
Randbemerkungen sowie Streit igkeiten und Kritiken 
während des Ritts. Das klarste Bild von sich geben 
die einzelnen jedoch durch ihre 'Tales' selbst, die eine 
ganze Anthologie der mittelalterlichen Literatur aus-
machen, wobei die Gattung dem Erzähler angepaßt 
ist: Den höfischen Roman liefert der Ritter5 1 , die Hei-
ligenlegende die zweite Nonne, das Marienmirakel 
die Priorin5 2 , die Prosapredigt der Pfarrer, das Arthur-
märchen die Frau aus Bath 5 3 , die Bußtragödien der 
Mönch5 4 , 'Exempla' der Ablaßkrämer 5 5 , die recht der-
ben Schwänke oder 'Fabliaux' der Müller 5 6 , Koch und 
Seemann 5 7 , die Versromanparodie Chaucer selbst als 
Sir Thopas usw. Nicht immer tritt die Charakterisie-
rung von den drei erwähnten Seiten her klar zutage, 

« R. J . Beck in ES 44 (1963), 241 ff . : Ch. Wood in MLQ 25 (1964), 259 ff. 
J . Cunningham in MP 49 (1952), 172 ff.; R. Nevo in MLR 58 (1963), I f f . 

50 B. White in NM 64 (1963), 170 ff.; H. E. Ussery in DA 24 (1963), 2491. 
51 Ch. Mitchell in MLQ 25 (1964), 66 ff.; J . Westlund in PQ 43 (1964), 

526 ff. 
52 Sh. Hawkins in JEGP 63 (1964), 599 ff.; J . M. Steadman in ES 44 

(1963), 350 ff. 
53 Th. Silverstein in MP 58 (1961), 153 ff. j A. Steinberg in CE 26 (1965), 

187 ff. 
51 Ch. S. Watson in SSF 1 (1964), 277 ff. 
55 P. E. Beichner in MS 25 (1963), 160 ff.; E. Reiss in CE 25 (1964), 

260 ff.i B. Rowland in N 48 (1964), 56 ff.; J . M. Steadman in MA 33 (1964), 
121 ff. 

56 P. A. Olson in MLQ 24 (1963), 227 ff.; R. L. Hoffman in NSQ 11 
(1964), 49 f. 

5? T. W. Craik, The Comic Tales of Chaucer (Ldn., 1964). 



Erwachendes Nationalbewußtsein 161 

weil der Dichter starb (1400), bevor er dieses Werk 
vollenden konnte. Daher wurden verschiedene Unstim-
migkeiten und Widersprüche auch nicht mehr besei-
tigt; bei vielen Erzählungen steht nicht einmal die be-
absichtigte Reihenfolge5 fest. 

Trotzdem bedeuten die Canteibuiy Tales zusam-
men mit Tioilus and Criseyde einen Wendepunkt in 
der Literaturgeschichte. In ihnen stellte ein der Wirk-
lichkeit ganz zugewandter, toleranter, gutmütiger und 
humorvoller Dichter •— der zu gegebener Zeit auch 
ernst und pathetisch, wenngleich nicht heroisch und 
erhaben sein konnte — Einzelmenschen mit ihren Stär-
ken und Schwächen dar. 

Die literarische Gesamtwertung des größten me. 
Dichters ergibt sich am deutlichsten, wenn man seine 
Verdienste an dem bisher üblichen mißt. 

Während sich Chaucer zur Wirklichkeit um ihrer 
selbst willen hinwendet, führt das Gros der me. Lite-
ratur zum Jenseits oder in sagenhafte Ferne oder auch 
ins Traumland. Dort, wo das Irdische geschildert wird, 
geschah es mehr oder weniger zur Illustrierung ande-
rer Ziele der Dichtung. Wenn aber einmal, wie in der 
sozialen Lyrik, die Wirklichkeit als Vorlage diente, 
dann griff man die düsteren und sorgenvollen Seiten 
heraus. Für den bei Chaucer hervortretenden Humor 
war weder hier noch in den sonstigen literarischen 
Denkmälern Platz. Wohl zeigt sich manchmal eine 
heitere Note, hin und wieder belustigen auch Scherze, 
Spielereien oder komische Situationen, aber im großen 
und ganzen ist die me. Literatur ernst.59 

Chaucers wohlwollendes Verstehen hebt sich kraß 
ab von der sonst vorherrschenden Intoleranz, die das 
ganze kirchliche und große Teile selbst des weltlichen 
Schrifttums charakterisiert — zweifellos als Folge des 

58 A. T. Broes in PMLA 78 (1963), 156 ff.; M. Joselyn in CE 25 (1964), 
566 ff. 

5 9 W. Schmidt-Hidding, Sieben Meister des literarischen Humors in 
England und Amerika (Hdbg., 1959), 9 ff. 

Schübe!, Engl. Literaturgeschichte I 11 



162 Die mittelenglisdie Literatur 

schon bei den Angelsachsen ausgeprägten didak-
tischen Zuges, der stets nur auf ein bestimmtes Ziel 
hin belehren und erziehen will.60 

Und schließlich liegt Chaucers Stärke in der Schilde-
rung von Einzelmenschen. Unermüdlich wurde von der 
Kirche das Muster des rechtschaffenen, gottgefälligen 
Menschen oder des reuigen oder unverbesserlichen 
Sünders aufgestellt. Und die weltlichen Dichter setzten 
dem Bürger Romanhelden mit den typischen Eigen-
schaften und Abenteuern, den gleichen farblosen Ge-
liebten und den laufend wiederkehrenden Situationen 
vor. Das Individuelle blieb verborgen. 

5. Kapitel 

Das Jahrhundert der sozialen Umschichtung 
(15. Jh.) 

Wenngleich Chaucer aus dem richtigen Gefühl für 
das Wesen des Einzelmenschen das Tor zu einer 
neuen Zeit aufgestoßen hatte, fehlte es nach seinem 
Tode (1400) lange an Dichtern, die die einmal ge-
öffnete Pforte durchschritten. Die Masse des aus dem 
15. Jh. überkommenen Schriftgutes mutet im Ver-
gleich mit Chaucer sogar als rückständig an. Doch sind 
nebenher mancherlei neue Töne vernehmbar, die vom 
geistesgeschichtlichen Standpunkt aus nicht überhört 
werden dürfen, weil sie literarisch die tiefe Umschich-
tung der englischen Gesellschaft (vgl. S. 98 f.) ebenso 
widerspiegeln wie die geradezu revolutionierendenVer-
änderungen der Sprache.1 

6® H. S. Corsa, Chaucer, Poet oI Mirth and Morality (Notre Dame, 
Ind., 1964). 

1 Das Verstummen des schwachtonigen End-e und die beginnende 
Verschiebung des me. Vokalsystems setzen eine spürbare Wandlung der 
Menschen voraus, deren stets größer werdendem gebildeten Teil zudem 
das Streben nach einer allgemeinverständlichen Gemeinsprache eigen 
war. Für sie wurde der von Chaucer verwendete Londoner Dialekt (vgl. 
S. 155) richtunggebend, an dessen Festigung und Verbrei tung Will iam 
Caxton (c. 1422—1491) durch die Einführung der Budidruckerkunst in Eng-
land ab 1477 einen wesentlichen Anteil hat te (vgl. S. 173). 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 163 

So zeichnen sich neben der in allen Jahrhunderten 
vorhandenen volkstümlichen Dichtung bis weit ins 
15. Jh. hinein deutlich zwei ganz unterschiedliche lite-
rarische Interessenkreise ab. 

A. D i e k o n v e n t i o n e l l e H o f d i c h t u n g 
In der umfangreichen weltlichen Literatur stehen 

neben solchen Werken, die denen Chaucers so ähnlich 
sind, daß sie ihm z. T. zugeschrieben wurden — z. ß. 
The Boke of Cupide (c. 1403), La Belle Dame sans 
Merci (c. 1460), L'Assemblé de Dames und The Flower 
and the Leai (2. Hälfte des 15. Jhs.) •—, vor allem die 
Dichtungen derer, die sich Chaucers „Schüler" nannten. 

Der fruchtbarste war John Lydgate2 (c. 1370-1450), 
der schon als Knabe in das Kloster Bury St. Edmunds 
eintrat und fern von der Welt rd. 145 000 Verse schrieb. 
Zu seinen ersten Allegorien gehören The Temple oi 
Glas (zw.l400u. 1403), die Klage zweier Liebenden und 
ihre Vereinigung durch Venus, und sein Lob auf die 
Keuschheit Resoun and Sensuallyte (c. 1408). Acht 
Jahre arbeitete er an seinem über 30 000 Verse zäh-
lenden Trojabuch The Hystorye Sege and Dystruccyon 
of Tioye (1412/1420), mit dem er wie mit Siege of 
Thebes (c. 1421) und Guy of Warwick (zw. 1423 u. 1426) 
die Gattung der Versromane fortsetzte (vgl. 4. Kap. 
D 2). Durch die Bearbeitung des französischen Toten-
tanzes, Dance Macabre (zw. 1426 u. 1430), führte er 
ein neues Thema in England ein. Sein längstes Werk 
mit 36 365 Versen, The Fall of Princes (1413/1438) wollte 
erstmalig ohne christlich-ritterliche Umdeutung die Un-
beständigkeit des Glücks bei den Großen von Adam 
bis zur Gefangennahme des Königs Johann bei Poitiers 
(1346) aufzeigen. In altem Stil schrieb er noch Legen-
den3, Tierfabeln, Lehrgedichte und lyrische Stücke. 

2 W. Schirmer, John Lydgate (Tüb., 1952). 
3 H. Quistorp, Studien zu Lydgates Heiligenlegenden (Diss. Bonn, 

1951); Th. Wolpers, Die englische Heiligenlegende des Mittelalters (Tüb., 
1964), 308 ff. 

11 



1 6 4 Die mittelenglisdie Literatur 

Sein Zeitgenosse Thomas (H)Occleve (c. 1369 bis 
c. 1450), der 24 Jahre lang mitten im bewegten Lon-
doner Leben stand, griff die gleichen althergebrachten 
Themen auf. Außer einem Dutzend lyrischer Marien-
und Jesuslieder, ebensovielen balladenähnlichen Be-
teuerungen der Ergebenheit, ein paar Nacherzählun-
gen aus den Gesta Romanorum und zwei Übersetzun-
gen (The Letter oi Cupid, Learn to Die) sind vor allem 
die Klage über seine Jugendsünden, La Male Regle 
(c. 1406), und das 5463 Zeilen umfassende Hauptwerk 
Regement oi Princes (1412), Ratschläge für das Leben 
und die Regierung des künftigen Heinrichs V., zu nen-
nen. 

Bei dem Streben, es Chaucer gleichzutun, gelang es 
Lydgate, (H)Occleve und einigen anderen4 wohl, unter 
Verwendung des 'rhyme royal' (vgl. S. 158) in alten 
Formen gleiche oder ähnliche Themen abzuhandeln. 
Sie übernahmen weitgehend die Allegorie und die 
Traumvision als Rahmen für ihre moralisierenden und 
didaktischen Inhalte und stellten Prologe voran, die 
teilweise zur Entschuldigung für dichterische Unzu-
länglichkeiten oder zur Bitte um Geld benutzt wurden. 
Ein sehr häufiges Kunstmittel blieb die Personifikation. 
Der Wald der Weisheit, der Garten des Vergnügens, 
die Tempel aus Gold und Glas, Göttinnen, Liebeshöfe 
und -testamente spielten neben dem, was sonst das 
Höfische kennzeichnete, eine wichtige Rolle. Zu einer 
Überwindung des Konventionellen wie bei Chaucer 
kam es bei denen, die sich seine Schüler nannten, aber 
nicht. 

Einer der Gründe dafür ist die Tatsache, daß ihre 
Werke im Auftrag des Hofes oder adliger Gönner ver-
faßt wurden. Aus dem Bemühen, den Wünschen dieser 

4 Durch traditionelle Legendendichtung traten vor allem noch Osbern 
Bokenham (c. 1392—c. 1447) mit Legendys oi Hooly Wummen (1443/1446) 
und John Capgrave (1393—1464) mit Lile oi St. Katherine (vor 1445) 
hervor. 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 165 

höfischen Kreise gerecht zu werden, blieben sie „Hof-
dichter"5. 

B. D i e v o l k s t ü m l i c h e n D i c h t u n g e n 
Gegenüber der zwar umfangreichen, aber nur für 

wenige bestimmten Hofdichtung sind für das nun ton-
angebende Bürgertum andere literarische Gat tungen 
bezeichnend und verdienen besondere Aufmerksam-
keit, weil darin zahlreiche Züge vom Mittelalter weg-
führen (vgl. Abschn. C). Dasselbe gilt auch für die 
volkstümliche Dichtung, in der während des 15. Jhs. 
verschiedene neue literarische Gattungen zur Blüte 
gelangten. 

1. Die Lyrik 
Selbstverständlich hat ten die emporsteigenden, ge-

bildeten Bürgerlichen ebenso wie die brei ten Schichten 
eine volkstümliche Lyrik. Von den Gedichten, die all-
tägliche Freuden, Befürchtungen, Nöte und Sorgen zum 
Gegenstand haben — unter ihnen ragt London Lick-
penny, der Erfahrungsbericht eines armen Bürgers im 
Umgang mit Juristen, heraus —, hebt sich die beträcht-
liche Zahl der Liebeslieder ab, wobei die Grenze zwi-
schen irdischer und himmlischer Liebe oft schwer zu 
ziehen ist. Im ganzen gesehen besitzt diese Volkslyrik 
wohl nicht die Frische des einstigen Lenten ys come 
(vgl. S. 122), vari iert aber mehr in der Form und ist 
im Versmaß abwechslungsreicher als die f rühere. 

Als Sonderart der volkstümlichen Dichtung traten 
im 15. Jh. die 'Carols' hervor, d. h. kurze Gesänge, 
deren Strophen meistens aus drei Versen mit gleichem 
Reim und einem Refrain (aaaR) bestanden, also für 
einen Vorsänger und einen Chor bestimmt waren. In 

5 Auch Schottland, das sich nach der Schladit bei Bannodtburn (1314) 
von England trennte, hat te im 15. Jh. seine eigene Hofdiditung, unter der 
The Kingis Quaii (c. 1423) von James I. sowie The Testament oi Ciesseid 
und die Morall Fabillir oi Esope von Robert Henryson (c. 1425—1506) 
besonders zu erwähnen sind. 



166 Die mittelenglische Literatur 

den über 400 überlieferten wurden hauptsächlich, die 
Winter- oder Sommerfeste besungen. Neben verein-
zelten politischen 'Carols' stehen solche, die zum 
Trinken und Essen auffordern (z. B. Tapster iille an-
other ale), ferner Stechpalm- und Efeulieder, in denen 
altes Volksgut lebendig wurde (The most worthie she 
is in towne; Here comes Holly, that is so gent). In 
naiven und heiteren Tönen berichten geistliche 'Carols' 
von Maria (I syng of a mayden, that is makeles; Mary 
is a lady bright), der Verkündigung (Ecce ancilla 
domini; This Hour is faire and fresche of heue) oder 
von der Hirtenanbetung (Hail comly and dene; The 
shepard upon a hill he satt) und vom Christkind in der 
Wiege (This babe to us is born; A litel childe there is 
ibore; When Crist was born of Mary free). 

2. Die Balladen 
Neben den 'Carols' erhielt im ausgehenden Mittel-

alter die seit dem 13. Jh. bezeugte volkstümliche Bal-
ladendichtung starken Auftrieb. Auch bei diesen han-
delt es sich um strophische Gedichte, die wahrschein-
lich ursprünglich im Wechsel zwischen Vorsänger und 
Chor vorgetragen, vermutlich auch noch von Tanz be-
gleitet worden waren. Während der mündlichen Wei-
tergabe durch die Jahrhunderte wandelte sich der 
chorisch-dramatische Charakter der Volksballaden zum 
epischen. Auch inhaltlich änderten sie sich so, daß sie 
schließlich — z. T. erst im 19. Jh. — nur „zersungen" in 
mehreren Fassungen mit künstlerisch sehr ungleich-
wertigen Strophen und Versen aufgezeichnet werden 
konnten. Welche von den bisher rd. 325 gesammelten 
englisch-schottischen Balladen mit ihren etwa 1300 
Versionen6 im 15. Jh. entstanden oder besonders häu-
fig vorgetragen wurden, läßt sich in vielen Fällen nicht 
sagen. 

6 F. Child, English and Scottish Popular Ballads, 3 Bde. ( N e w Y o r k , 
1962); A . K. M o o r e in: E. V a s t a , a. a. O., 309 ff. 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 167 

Die meisten überlieferten Volksballaden sind erzäh-
lender Art und behandeln im allgemeinen sehr knapp 
einfache, dem Volk leicht verständliche Themen. Häu-
fig spielt das übernatürliche die Hauptrolle: In The 
Wife ol Usher's Well kehren drei verstorbene Brüder 
für eine Nacht zur Mutter zurück; in Thomas Rymer 
wird der gleichnamige Ritter von der Elbenkönigin 
auf weißem Roß in ihr Reich entführt; Tarn Lim kann 
mit Hilfe seiner Geliebten aus dem Feenland entrinnen. 
Zahlreicher sind die Schilderungen menschlicher Lei-
denschaften: Edward wird von der Mutter zum Vater-
mord angestiftet; in Prince Robert vergiftet die Mutter 
den Sohn; in Twa Sisters stößt die ältere Schwester 
ihre jüngere aus Eifersucht und Haß ins Wasser. Wei-
ter Raum ist auch dem Liebesthema, und zwar meistens 
mit tragischem Ausgang, gegeben. Eine lange Reihe 
von Balladen besingt historische Ereignisse: Durham 
Field knüpft an die Schlacht von 1346 an, The Battie 
of Otterburn an die von 1388, The Battie oi Harlaw an 
die von 1411, King Henry the Fiith's Conquest in 
France an die Siege Heinrichs V. (1413—1422). In den 
'border ballads' bilden die historischen englisch-schot-
tischen Grenzkämpfe nur noch den Hintergrund für die 
Darstellung heldischen Geistes (The Hunting ol the 
Cheviot, Jamie Teller Captain Car u. a.). 

Etwa 40 Balladen berichten von Robin Hood und 
seinen fröhlichen Begleitern. Als „Geächtete" scheinen 
sie bei den Armen, die an der von den Bedrückern 
stammenden Beute ihren Anteil bekamen, bereits im 
14. Jh. sehr populär gewesen zu sein. Besonderer Be-
liebtheit erfreuten sie sich dann wohl im 15. Jh. (Robin 
Hood and the Monk, Robin Hood and the Potter, Robin 
Hood and Guy ol Gisborne u. a. m j , bis gegen dessen 
Ende eine Anzahl Episoden zu dem kleinen Epos A 
Gest ol Robin Hode zusammengeschmolzen wurden. 
Gewiß entsprach die anti-ritterliche Haltung Robin 
Hoods und seiner im Bogenschießen so tüchtigen An-
hänger der des aufsteigenden Bürgertums gerade zu 



168 Die mittelenglische Literatur 

einer Zeit, da selbst der niedergehende Adel in seinen 
Kämpfen zahlreiche Beispiele gesetzwidriger Hand-
lungen lieferte. 

3. Das Drama 
Zur volkstümlichen Lyrik und zu den Volksballaden 

kam noch das Drama als die von breiteren Kreisen am 
meisten gepflegte literarische Gattung. Nachdem es 
bereits Mitte des 14. Jhs. aus der Obhut der Kirche in 
die Hände der Zünfte übergegangen war, bildeten sich 
schnell zahlreiche 'Misterien' heraus, die schon bis 
zum Ende des 14 Jhs. zu Zyklen vereinigt wurden (vgl. 
S. 139). Diese stellten auch im 15. Jh. einen wichtigen 
Teil des Repertoires von Laienschauspielern und auch 
Berufsschauspielem dar, die sich allmählich zu Grup-
pen zusammenschlössen. Bemerkenswert ist eine ver-
tiefte Auffassung der Spiele, wie sie z. B. in einer 
Szene von Abraham und Isaak (c. 1450) durch die Hin-
gabe Isaaks an sein Schicksal oder im Bodley Burial 
and Resurrection (c. 1450) durch die Darstellung der 
seelischen Empfindungen zutage tritt. 

Als typisch für das 15. Jh. entwickelten sich neben 
den 'Misterien', die biblischen Texten ganz verpflichtet 
waren, die dichterisch frei gestalteten, schon im Ludus 
Coventriae vorgezeichneten 'Moralitäten' (vgl. S. 140). 
Aus einem erwachenden psychologischen Interesse her-
aus versuchte man, das Geschehen in der menschlichen 
Seele durch allegorische Darstellungen begreiflich zu 
machen. Die Träger der Handlung waren vorwiegend 
verkörperte Eigenschaften. Gute und böse Mächte ran-
gen um den Menschen. Das Wort wurde wichtiger als 
die Handlung und das Bühnenbild. 

Das erste bedeutendere Stück ist das 3650 Zeilen 
umfassende The Castle oi Perseverance (c. 1405). Hier 
ringen von fünf Ecken aus Gott, Welt, Fleisch, Begehr-
lichkeit und Teufel um die in der Mitte der Bühne — 
im Haus der Beharrlichkeit — wohnende Menschheit. 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 169 

Gleichfalls aus dem Anfang des 15. Jhs. stammt das 
Fragment The Pride oi Life. Es stellt die Demütigung 
des Menschen durch eine Königin, einen Bischof und 
den Tod sowie den Kampf zwischen Gott und Teufel 
um den Gedemütigten dar. 

Weniger dramatisch ist Mind, Will and Understand-
ing (1460), in weiten Teilen ein Dialog zwischen Seele 
und göttlicher Weisheit. Dagegen bedeutet Mankynde' 
(c. 1475) mit den lebendigen Szenen, in denen die Ver-
führer Nichtsnutz, Neumode, Heutzutage und der Teu-
fel — manchmal mit starker Komik — auftreten, einen 
dramatischen Fortschritt. Immer ist das Thema die 
Versuchung, der Kampf, die zeitweilige Niederlage 
und die Rettung des einzelnen durch Gott. 

C. D i e L i t e r a t u r d e r n e u e n G e b i l d e t e n 
Charakteristischer als die Hofdichtung und die volks-

tümliche Literatur sind spätestens von der Mitte des 
15. Jhs. an die von den neuen kulturtragenden Schich-
ten gepflegten literarischen Gattungen. Mit dem wach-
senden Gefühl der Verantwortung für die Nation lief 
das Bildungsbedürfnis parallel. In demselben Maße 
wie sich die neue Führungsschicht mit ihrem Verlan-
gen nach weiterer Bildung durchsetzte, stand zu deren 
Befriedigung auch eine neue, nicht mehr von adligen 
Patronen abhängige Schar von Schriftstellern und Dich-
tern zur Verfügung. 

1. Belehrende und politische Dichtung 
Von solchen meist beruflich tätigen Gelegenheits-

dichtern stammt eine Anzahl belehrender Stücke, wie 
Anweisungen für die Eltern zur Erziehung der Kinder 
— z. B. How the Wise Man taught his Son (c. 1430), 
Instructions to his Son (1445/1450) — oder zum richti-
gen Benehmen junger Leute — Urbanitatis, The ABC 
oi Aristotle u. a. — oder Ratschläge für die Berufsaus-

7 D. C. Baker in PO 42 (1963), 90 f. 



170 Die mittelenglisdie Literatur 

bildung — z.B. Boke oi Nurtuie (c. 1440), Boke oi 
Cuitasye (c. 1450). Alle diese z. T. recht langen Infor-
mationen waren in Versen geschrieben ebenso wie 
die, die sich mit kirchlichen, sozialen oder politischen 
Fragen beschäftigten: Auf einen 1401 verfaßten An-
griff gegen die Bettelmönche, Jack Upland (vgl. S. 152), 
folgte eine ebenso scharfe Antwort in der Reply oi 
Fiiai Daw Topias. Die Bettelmönche oder 'Lollarden' 
waren danach wiederholt Gegenstand von Gedichten.8 

Andere nahmen — ähnlich wie im 14. Jh. (vgl. S. 123) 
— die Höflinge und ihren Luxus9 aufs Korn. Mit der 
Thronbesteigung Heinrichs V. (1413) fanden die außen-
politischen Erfolge ihren ersten Widerhall. In meh-
reren Balladen wurden der Sieg bei Azincourt10, die 
Belagerung Harfleurs, die Siegesfeier in London und 
die Niederlage der Flamen bei Calais besungen.11 Aus 
der Überzeugung des Bürgertums, daß die See- und 
Handelspolitik eine ganz England betreffende Ange-
legenheit sei, entstanden die beiden Gedichte The 
Libel oi English Policy12 (c. 1436) und On Englands 
Commercial Policy13, die mit ihrer Forderung, eine 
Flotte zu unterhalten, zum ersten Male imperialisti-
schen Geist ausdrücken. Während der Erfolge Frank-
reichs suchten andere Balladen die englische Regie-
rung zur Weiterführung des Krieges zu ermutigen,14 

und in Satiren wurde der Herzog von Suffolk als der an 
den Niederlagen Schuldige angegriffen und bedroht.15 

Zur Zeit der 'Rosenkriege' entstanden nur wenige Ge-
dichte, die zu den Kämpfen Stellung nahmen — für 
das Haus Lancaster z. B. The Ship oi State, für die 
Yorkisten The Rose of Rouen16 (1461) und A Political 

8 T. W r i g h t , Political Poems and Songs II (Ldn., 1861), 249 f., 243 ff. 
9 Ebd., 251, 252. 

1» Ebd., 123 ff. 
11 Ebd., 151 ff. 
12 Ebd., 157 ff. 
13 Ebd., 282 ff. 
M Ebd., 221 ff. 
15 Ebd., 224 f „ 231. 
1« Atdiaeologia XXIX (1842), 343 ff. 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 171 

Retrospect17 — wohl aber Balladen, die den Wunsch 
nach baldigem Frieden18 oder innerer Ordnung19 aus-
drücken. 

Am Ausgang des 15. Jhs. begrüßte The Rose of 
England schließlich eine neue Zeit: Wenn auch der 
Rosenbaum in einem schönen Garten von einem wil-
den Eber umgerissen wird, so bleibt doch ein Rosen-
sproß ( = Henry Tudor) erhalten und überlebt mit 
Hilfe des Adlers ( = Stanley). 

2. Unterhaltungsliteratur (Romane) 
Die lesekundigen Bürger, deren Zahl ständig wuchs, 

forderten neben der Belehrung auch Unterhaltungs-
lektüre. Bis ins 16. Jh. hinein versuchte man, dieses 
Verlangen durch Ritterromane zu stillen. Obgleich sie 
eine fremde Welt widerspiegelten, lasen die Bürger 
sie, weil ihnen ihr Wohlstand den Kauf der kostspie-
ligen Manuskripte — oder Bücher von 1477 an (vgl. 
S. 173) — gestattete und wahrscheinlich auch, weil sie 
als Gegengewicht zur unbefriedigenden und gärenden 
Wirklichkeit gelten konnten. 

Besonders altmodisch muten die längeren Vers-
romane an, wie Torrent oi Portyngale, Sir Tiiamoui 
und The Erle oi Tolous, die dasselbe Motiv der un-
schuldig verleumdeten Frau behandeln und sich stel-
lenweise gleichen, weil darin Einzelheiten aus frühe-
ren Romanen — z. T. recht äußerlich — zusammen-
getragen sind. Vor allem scheint The Sqyr of Lowe 
Degre (c. 1450) durch die Vereinigung fremdländischen 
Geschehens mit gruseligem Ausgang den Geschmack 
gut getroffen zu haben. 

Neben diesen und ähnlichen standen zahlreiche 
kürzere, fabliauartige Romane, von denen sich meh-
rere um Gawain gruppieren. In The Jeaste of Syr 
Gawayne gerät dieser Ritter wegen eines Liebes-

« T. Wright (1861), 267 ff. 
18 Ebd., 254 ff. 
™ Ebd., 258 ff. 



172 Die mittelenglische Literatur 

abenteuers mit drei Brüdern in Streit. In The Wed-
dynge of Sir Gawen heiratet er ein häßliches Weib 
und wird durch dessen Verwandlung in ein schönes 
Mädchen belohnt. Sir Cleges, der die Geschichte vom 
Wunder des Kirschbaums erzählt, der zu Weihnach-
ten Früchte trägt, King Edward and the Shepherd mit 
der Gegenüberstellung von König und Bauer, die aus 
lauter alten Motiven zusammengesetzte Geschichte 
von Roswall and Liilian u. a. entsprachen noch mehr 
dem Volkston. 

Es lag in dem für das 15. Jh. charakteristischen Auf-
blühen der Prosa begründet (vgl. S. 173), daß sie im-
mer mehr die Stoffe in ihren Bereich einbezog, die 
bisher allein für die Versromane typisch waren. So 
entstand wahrscheinlich als erster Prosaroman der in 
der Thornton-Hs. überlieferte Alexander (1430/1440), 
dem von der Mitte des Jahrhunderts an Pontus and 
Sidone, Merlin, Sege of Troy, Sege of Thebes, Ipo-
medon, Apollonius u. a. folgten. 

Ihren Höhepunkt erreichte diese Romanart 1469 in 
Thomas Malorys (i 1471) Morte Darthur20, dem letz-
ten Versuch, ein englisches Nationalepos zu schreiben, 
und zwar in Prosa. Aus dem Gefängnis heraus, in dem 
der Autor aus politischen Gründen die letzten zwanzig 
Jahre seines Lebens verbringen mußte, wollte er seiner 
unsteten Zeit der 'Rosenkriege' (1455 — 1485) als Ideal 
die Welt Arthurs hinstellen, wobei ihm dieser als voll-
kommener englischer König und dessen Regierung als 
Inbegriff nationaler Größe erschienen. 

Obgleich auch Malory, der selbst dem Adel ange-
hörte, sehnsüchtig auf die versunkene Welt des Rit-
ters zurückschaute, war er ebensowenig wie die ande-
ren Verfasser der noch immer gern gelesenen Unter-
haltungsromane dieser Art imstande gewesen, das 
wahre Rittertum im 15. Jh. zu verlebendigen. Er preist 

2 0 J . A. Bennett, Essays on MaJory (Oxf., 1963); R. M. Lumiansky, 
Malory's Originality (Baltimore, 1964); Ch. Moorman, The Book of Kyng 
Arthur (Univ. of Kentucky Press, 1965). 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 173 

zwar viele Heldentaten, doch fehlt die heroische Ge-
sinnung, und immer wieder schleichen sich bürgerliche 
Züge ein, wodurch auch dieses Werk trotz des alten 
Stoffes vom Mittelalter abrückte. 

Um die Wiedererweckung des ritterlichen Geistes 
bemühte sich schließlich noch William Caxton (c. 1422 
bis 1491), einmal als Ubersetzer zahlreicher französi-
scher Romane und vor allem als Drucker21 dieser und 
vieler englischer Prosaromane, unter denen sich 1485 
auch der von Malory befand. 

3. Die wachsende Bedeutung der Prosa 
Mag die Entwicklung vom Vers- zum Prosaroman 

auch eine Abwertung der einst blühenden höfischen 
Literaturstoffe bedeuten, so veranschaulicht sie gleich-
zeitig die wachsende Bedeutung22 der Prosa, die jetzt 
selbst diese Materie in ihren Bereich zog, nachdem sie 
bis zum 15. Jh. — fast ausnahmslos — nur für religiöse 
Zwecke verwandt worden war. 

Diese durch Wyclif, die 'Lollarden' und die Mystiker 
geschaffene Tradition religiöser Prosa (vgl. S. 137 f.) 
wurde durch zahlreiche Stücke fortgesetzt. Zu den be-
deutendsten gehörten The Chastising oi God's Chüdren 
(1415), wo die Anachoretinnenregel (vgl. S. 105 f.) wie-
der zur Geltung kommt, Mirrour oi the Blessed Lyt of 
Jesu Crist, die mindestens dreimal ins Englische über-
tragenen Gesta Romanorum, die noch populäreren Hei-
ligenlegenden der Golden Legend (c. 1438) und das 
Alphabet oi Tales, das wie Mirks Festial (vgl. S. 137) 
die für die Predigten benötigten 'Exempla' bot. 

Den Versuchen, traditionelle religiöse Themen in 
Prosa zu gestalten und diese auch in den Dienst 

21 Während Caxton durdi die von ihm gedruckten Bücher das Mittel-
alter zu beleben versudite, schuf er durch die von ihm bis 1477 in England 
eingeführte Kunst des Buchdrucks auch seinem Lande das Instrument, 
um neue Gedanken schnell und in weite Kreise hinein zu verbrei ten und 
damit die notwendige Voraussetzung für die folgenden Absdinit te der 
Geistesgeschichte. Vgl. C. F. Bühler, W. Caxton and his Critics (Syracuse 
Univ. Press, 1960). 

22 M. Schlauch, Antecedents oi the English Novel (Ldn., 1963). 



174 Die mittelenglisdie Literatur 

alter höfischer Stoffe zu stellen, steht das inten-
sivere Bemühen gegenüber, sie den neuen Zielen 
nutzbar zu machen, die auch in belehrenden und politi-
schen Versen (vgl. S. 169 ff.) kräftigen Ausdruck fanden. 
Sie entwickelten sich an den vom aufsteigenden Bür-
gertum begehrten informatorischen Inhalten in viel-
fältiger, für das 15. Jh. charakteristischer Weise. 

Die schlichteste Art neuer englischer Prosa begann 
um die Jahrhundertwende mit einfachsten Mitteilun-
gen aus dem täglichen Leben, mit Testamenten oder 
Anweisungen für nützliche Betätigungen. Briefsamm-
lungen der Pastons, Celys und Stonors beweisen, welch 
mannigfaltige, bis dahin ungewöhnliche Themen die 
englische Prosa bewältigen konnte. 

Zu literarisch beachtenswerten Leistungen kam es 
vor allem in didaktischen und wissenschaftlichen Dar-
legungen. Die ersten englischen Prosasdiriften über 
Pflanzen, Kräuter und ihre heilende Wirkung kamen 
zwar bereits gegen Ende des 14. Jhs. heraus, doch 
verdrei- oder vervierfachten sie sich im 15. Jh. Zu 
ihnen gesellten sich zahlreiche Abhandlungen über 
naturwissenschaftiche Themen, über Astrologie und 
Alchimie. Ferner erschienen neben Handbüchern für 
das praktische Rechnen und solchen über Pferde-, 
Fisch-, Tauben- und Falkenzucht auch populäre Jagd-
traktate. Den verbreiteten Travels oí Sir John Mande-
ville (vgl. S. 138) folgten viele weitere Reise- und 
Pilgerbücher mit praktischen Hinweisen und wunder-
samen Geschichten. 

An der Schaffung einer wissenschaftlichen englischen 
Prosa, die über die Zwecke des Alltags und der Unter-
haltung hinausging, waren vor allem zwei Autoren 
beteiligt: Reginald Pecock (c. 1375—1460) eilte seiner 
Zeit voraus, indem er wissenschaftliche Kenntnisse 
und die Vernunft als Tugenden eines wahren Christen 
so stark propagierte, daß er insgesamt vierzehn seiner 
Werke — darunter Donet, Folower to the Donet, The 
Book oi Faith — widerrufen und öffentlich verbrennen 



Jahrhundert der sozialen Umschichtung 175 

mußte. Der Rechtsgelehrte und Politiker John For-
tescue (c. 1394 —c. 1476) verfaßte nach Abhandlungen 
zugunsten der konstitutionellen Monarchie in leich-
terem Englisch On the Government oi England, das 
eine starke Regierung durch einen König befürwortete. 

In das 15. Jh. fällt auch der vollständige Wandel der 
Geschichtsschreibung. Nachdem bereits 1387 John Tre-
visas Brut in englischer Prosa erschienen war (vgl. 
S. 138), setzte Thomas Walsingham (1377-1422) als 
letzter Vertreter der St. Albans-Schule (vgl. S. 82 f.) 
noch die mittelalterliche lateinische Historiographie 
fort. Danach künden drei vor 1450 verfaßte Biographien 
durch die Gruppierung der geschichtlichen Tatsachen 
um Heinrich V. von einem neuen Geist, und durch ein 
kurz nach 1455 in englischer Sprache mit didaktischer 
Absicht geschriebenes „Leben" wird die lateinische 
Historiographie als literarisches Erzeugnis endgültig 
begraben. Der gebildete Bürger befriedigte seinen er-
wachten Geschichtssinn am englischen Brut, an den 
Lokalchroniken, deren umfassendste The Great Chro-
nicle oi London (c. 1430) war, und an John Capgraves 
(1393-1464) Chronicle oi England (1464), die alle 
noch nicht das Tatsächliche vom Erdichteten trennten. 

Im ganzen erweist sich also das 15. Jh. als eine 
typische Übergangszeit. Obgleich Chaucer bereits eine 
neue Wertung von Mensch und Welt vorgenommen 
hatte, fehlte es in den kommenden Jahrzehnten an 
geeigneten Nachfolgern, die von seinem Schwung be-
lebt wurden und über ihn hinausführten. Günstigsten-
falls hielten einige Dichtungen, vor allem von Lydgate, 
noch seine Höhe. Im allgemeinen jedoch ist vom künst-
lerischen Gesichtspunkt aus ein Niedergang festzustel-
len, so daß Gower, Chaucer und auch Lydgate das 
ganze 15. Jh. hindurch —• und selbst darüber hinaus — 
als einzige wirkliche Dichter herausragten. 

Neben dem Konventionellen sind aber zahlreiche 
neue Töne hörbar, die den tiefen Wandel im 15. Jh. 



176 Die mittelenglische Literatur 

vom Menschen des Mittelalters zu dem der Renais-
sance anzeigen. Und das, obgleich bei den politischen, 
religiösen, ökonomischen und sozialen Umwälzungen, 
durch die sich die englische Nation kraftvoll aus den 
mittelalterlichen Fesseln befreite, wenig Muße für 
wirkliche literarische Kunstwerke übrigblieb. Von der 
Renaissance aus betrachtet reiht sich trotz dieses ästhe-
tischen Mangels das 15. Jh. geistesgeschichtlich eben-
so organisch zwischen das vorangehende und kom-
mende ein wie die gesamte me. Periode zwischen die 
ae. und die neue Zeit. 

Hauptmerkmale der mittelenglischen Literatur 

Macht die oben (S. 161 f.) vorgenommene Gegen-
überstellung Chaucers mit der Hauptmasse des me. 
Schrifttums schon einige seiner kennzeichnenden Züge 
deutlich, so wird der gesamten me. Periode erst durch 
einen Vergleich mit der vorangehenden ae. Zeit voll 
Genüge getan. 

Zwar hatte der Normanneneinfall das Wachstum 
der im Spät-Altenglischen hervorbrechenden literari-
schen Keime verhindert, doch vegetierten Teile der 
bodenständigen Literatur unter der artfremden, bis die 
Zeit zur Wiederbelebung gereift war und an Altes an-
geknüpft werden konnte. 

Alfreds Erziehungswerk ging im ganzen Mittelalter 
weiter; die Predigten des 13. und 14. Jhs. behandelten 
den gleichen Gegenstand und schlugen einen ähnlichen 
Ton an wie die Ailfrics; man las dieselben Autoren 
und belebte sie. Nachdem die Freude an Heiligen-
legenden einmal geweckt worden war, dauerte sie fort. 

Dennoch bestehen grundsätzliche Unterschiede zwi-
schen beiden Perioden: Das Altenglische findet seinen 
angemessensten Ausdruck im Epos, hinter dem die 
Welt des irdischen oder christlichen Helden steht, das 
Mittelenglische im Versroman, der das Milieu des 
Ritters und Abenteurers widerspiegelt. Aus dem Krie-


