
III Time and Space  in  Herodian’s  Text 





Laura Mecella 
Zwischen pragmatischer Geschichtsschreibung 
und  Biographie: 
Herodian und  ein neues Zeitma ß 

1  Herodian in der Debatte  über Biographie und 
Geschicht e 
Οὔτε γὰρ ἱστορίας γράφομεν, ἀλλὰ βίους, οὔτε ταῖς ἐπιφανεστάταις πράξεσι πάντως ἔνεστι δήλωσις 
ἀρετῆς ἢ κακίας, ἀλλὰ πρᾶγμα βραχὺ πολλάκις καὶ ῥῆμα καὶ παιδιά τις ἔμφασιν ἤθους ἐποίησε 
μᾶλλον ἢ μάχαι μυριόνεκροι καὶ παρατάξεις αἱ μέγισται καὶ πολιορκίαι πόλεων. (Plu. Alex. 1.2) 

Denn ich schreibe nicht Geschichte, sondern zeichne Lebensbilder, und hervorragende Tüchtigkeit 
oder Verworfenheit offenbart sich nicht durchaus in den aufsehenerregendsten Taten, sondern oft 
wirft ein geringfügiger Vorgang, ein Wort oder ein Scherz ein bezeichnenderes Licht auf einen 
Charakter als Schlachten mit Tausenden von Toten und die größten Heeresaufgebote und Belage
rungen von Städten. (Übers. K. Ziegler)

-
 

Pelopidas Thebanus, magis historicis quam vulgo notus. Cuius de virtutibus dubito quem ad modum 
exponam, quod vereor, si res explicare incipiam, ne non vitam eius enarrare, sed historiam videar 
scribere […] (Nep. Pel.  1.1)   

Pelopidas aus Theben ist mehr dem Geschichtskundigen als dem großen Publikum bekannt; daher 
bin ich mir auch über den Umfang einer Darstellung seiner Leistung im Zweifel. Gehe ich auf die 
Einzelheiten ein, so laufe ich Gefahr, historische Untersuchungen zu verfassen statt einer Lebens
beschreibung […] (Übers. H. Färber)

-
 

Diese berühmten Erklärungen von Cornelius Nepos und Plutarch verdeutlichen trotz 
ihrer unterschiedlichen Intentionen die in der antiken literarischen Empfindung 
wahrgenommene Distanz zwischen ἱστορία (der Geschichte) und βίοι, sprich der bio
graphischen Gattung stricto sensu.¹

1 Für eine entsprechende Kontextualisierung – und Interpretation – der erwähnten Texte vgl. die An
merkungen von Mazzarino (1966) II 2, 136 – 139, Desideri (2012) 219 – 227, Muccioli (2012) 17, 53 – 73, 255 – 
259.

 Weder die griechische noch die römische theore
tische Reflexion ist je zu einer eindeutigen Definition des ἱστορικόν gelangt: Zwar wurde 
es einstimmig der γραμματική τέχνη (opus oratorium maxime, wie es Cicero nannte²

2 Cic. Leg. 1.2.5, Or. 2.15.62. Aus der unerschöpflichen Bibliographie zum Thema möchte ich nur Wiseman 
(1979) 27– 40, Woodman (1988), Nicolai (1992) 11 – 247 erwähnen.

) 
zugeordnet, die klassische Kultur bemühte sich jedoch vergeblich darum, seine Umrisse 
und seinen epistemologischen Status festzulegen.

-
-

 
Beispielhaft ist unter diesem Gesichtspunkt die Analyse des Sextus Empiricus. In 

der Kontroverse mit den Rhetoren bezeichnet der Skeptiker die Geschichte nicht nur als 

 -

 
 

 

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License. https://doi.org/10.1515/9783111706740-009 

https://doi.org/10.1515/9783111706740-009


158 Laura Mecella 

ἀμέθοδος ὕλη (also als Fach, das keiner Methode unterliegt), sondern er missbilligt die 
Lehre des Stoikers Asklepiades von  Myrlea  (1. Jh. v.Chr.), der das ἱστορικόν in den Be
reich der Grammatik einordnete und es auf dieser Grundlage in „wahre Geschichte“, 
„falsche Geschichte“ (Mythen und Genealogien) und in „pseudowahre Geschichte“ 
(Komödien und Pantomime) unterteilte. Nach Asklepiades umfasst nur die erste Kate
gorie in etwa das, was wir gewöhnlich unter der eigentlichen Geschichtsschreibung 
verstehen, sprich Erzählungen über: a) Götter, Helden und berühmte Männer, b) Orte 
und Zeiten, c) πράξεις:

-

-

 

A̓σκληπιάδης δὲ ἐν τῷΠερὶ γραμματικῆς τρία φήσας εἶναι τὰ πρῶτα τῆς γραμματικῆς μέρη, τεχνικòν 
ἱστορικòν γραμματικόν, ὅπερ ἀμφοτέρον ἐφάπτεται, φημὶ δὲ τοῦ ἱστορικοῦ καὶ τοῦ τεχνικοῦ, τριχῇ 
ὑποδιαιρεῖται τò ἱστορικόν· τῆς γὰρ ἱστορίας τὴν μέν τινα ἀληθῆ εἶναί φησι τὴν δὲ ψευδῆ τὴν δὲ ὡς 
ἀληθῆ, καὶ ἀληθῆ μὲν τὴν πρακτικήν, ψευδῆ δὲ τὴν περὶ πλάσματα καὶ μύθους, ὡς ἀληθῆ δὲ οἷά ἐστιν 
ἡ κωμῳδία καὶ οἱ μῖμοι· τῆς δὲ ἀληθοῦς τρία πάλιν μέρη· ἡ μὲν γάρ ἐστι περὶ τὰ πρόσωπα θεῶν καὶ 
ἡρώων καὶ ἀνδρῶν ἐπιφανῶν, ἡ δὲ περὶ τοὺς τόπους καὶ χρόνους, ἡ δὲ περὶ τὰς πράξεις. τῆς δὲ 
ψευδοῦς, τουτέστι τῆς μυθικῆς, ἓν εἶδος μόνον ὑπάρχειν λέγει τò γενεαλογικόν. ὑποτάσσεσθαι δὲ τῷ 
ἱστορικῷ κοινῶς φησι, καθὼς καὶ Διονύσιος, τò περὶ τὰς γλώττας· ἱστορεῖ γὰρ ὅτι κρήγυον ἀληθές 
ἐστιν ἢ ἀγαθόν. ὡσαύτος δὲ καὶ τò περὶ παροιμιῶν καὶ ὅρων. (S.E. M. 1.252 – 253) 

Asklepiades, Über Sprachwissenschaft, behauptet, die drei wichtigsten Bestandteile der Sprach
wissenschaft seien das Wissenschaftliche, Historische und Grammatische, das auch mit den beiden 
anderen zu tun habe. Das Historische unterteilt er wieder dreifach, je nachdem, ob es das Wahre, 
Falsche oder Quasi-Wahre betrifft. Das Wahre enthält das Tatsächliche, das Falsche Fiktives wie 
Mythen und das Quasi-Wahre Dinge wie die Komödie und die mimischen Künste. Das Wahre hat 
auch drei Teile: den über Göttergestalten, Heroen und bedeutende Menschen, den über Land
schaften und Zeitepochen und den über Taten. Zum falschen Historischen, d. h. Mythischen, gehöre 
nur das Genealogische. Und wie Dionysios behauptet er, dem Historischen werde allgemein das 
Kapitel über die Glossen untergeordnet; denn es informiert etwa, dass κρήγυον wahr oder gut 
bedeutet. Gleiches gilt vom Kapitel über Sprichwörter und Definitionen. Dass sie das Historische für 
einen Teil der Sprachwissenschaft halten, ist nun deutlich geworden. (Übers. F. Jürß)

-

-

 

Sextus beanstandet diese Klassifikation und schließt aus, dass die Geschichte Teil der 
Grammatik sein kann, eben weil sie ἀμέθοδον ist: Seiner Ansicht nach müssten die 
ἱστορούμενα (sprich der einer geschichtlichen Untersuchung zugrunde liegende Er
zählstoff) einfach nur in ἱστορία (Erzählung von realen Dingen, die sich tatsächlich 
ereignet haben) auf der einen Seite und μῦθος und πλάσμα (falsche und irreale Dinge) 
auf der anderen Seite, oder anders gesagt in die eigentliche Geschichte und in die fik-
tionale Literatur unterteilt werden. Für den skeptischen Philosophen ist der entschei
dende Punkt bei der Definition des ἱστορικόν als ἄτεχνον – das also der γραμματικὴ 
τέχνη wesensfremd ist – die Unmöglichkeit, ein eindeutiges Kriterium für die Unter
scheidung zwischen wahr und falsch, zwischen objektivem Bericht und Fantasieer
zählung auszuarbeiten.³

-

-

-
-

 

3 S.E. M. 1.254 – 269, bes. 267: οὐδὲ τò τοῦ ἀληθοῦς κριτήριον ὑπόστατόν ἐστι. Während Slater (1972) die 
Ansicht vertritt, dass der ursprüngliche Gedanke von Asklepiades – der laut Slater wahrscheinlich nicht 
mit dem Grammatiker aus Myrlea, sondern mit einem gleichnamigen Arzt aus Bithynien zu identifi-



159 Herodian und ein neues Zeitmaß 

Wie unterschiedlich die Positionen auch sind, so zeigt diese Debatte – die vom 
Hellenismus bis zu den Anfängen der Spätantike reicht – sehr deutlich auf, wie 
schwierig es einerseits ist, eindeutig den Beginn der historischen Zeit zu bestimmen (der 
ins Religiöse abgleitet, da die Angelegenheiten der Götter darin Aufnahme finden), 
andererseits das Wahre vom Falschen, die Belletristik von der Geschichtsschreibung 
klar zu trennen.⁴

4 Zu den Schwierigkeiten der paganen Denkweise, eine klare Trennlinie zwischen historischer Zeit und 
mythischer Zeit zu ziehen, vgl. Rispoli (1988) 29 – 56, Mecella (2010) bes. 160 – 167.

 Biographie und pragmatische Geschichte zählen beide zu der ἀληθῆ 
ἱστορία, werden jedoch als eigenständige Gattungen dargestellt, was die Überlegungen 
des Asklepiades bestätigt. Das soll natürlich nicht heißen, dass eine Biographie nicht ein 
äußerst hohes Forschungsniveau erreichen konnte (wenngleich sie von zahlreichen 
Vorurteilen belastet war, weshalb sie als eine zweitrangige Gattung galt); gewiss hatte sie 
aber Eigenschaften, die sie sowohl von einer ausgedehnten monographischen Erzählung 
als auch von den großen Synthesen der Weltgeschichte unterschied. Wenn das genus 
biographicum also in erster Linie darauf abzielte, den Charakter (das ἦθος) einer Person 
vor allem durch deren Verhältnis zu den Tugenden und Lastern zu beschreiben, so 
waren andere Formen von ἱστορία eher darauf bedacht, die „großen Ereignisse“ (die 
ἀξιόλογα, die erwähnenswerten Vorkommnisse) zu erzählen, die vor allem in Zusam
menhang mit politisch-militärischen Angelegenheiten standen.⁵

-
 

5 Zu einer Verringerung der Kluft zwischen den beiden Untergattungen in der antiken Geschichtsre
flexion neigen Gentili/Cerri (1983) 65 – 90 und Giua (1990); es ist jedoch anzumerken, dass die Feststellung 
mehrfacher Verschmelzungen und Überlagerungsbereiche in der Praxis nicht die Abweichungen auf
hebt, die auf theoretischer Ebene formuliert und/oder manchmal in den Texten festgestellt werden: s. 
Adams (2020) 24 – 31, dessen Schlussfolgerungen ich teile; hilfreich auch die Betrachtungen von Musti 
(1987) über die Entstehung der griechischen Biographie. Zur modernen Reflexion s. z.B. Riosa (1983).

Mag uns Asklepiades’ Formulierung noch so überspitzt vorkommen, so fasst sie 
doch anschaulich die Aporien zusammen, mit denen das historische Denken der Antike 
zu kämpfen hatte. Nimmt man die Datierung des Sextus Empiricus auf den Beginn der 
severischen Zeit als korrekt an, so erweist sich der Text des Philosophen als besonders 
wertvoll für die Kontextualisierung der zahlreichen zu Beginn des 3. Jahrhunderts 
kursierenden ἱστορίαι.⁶ 

6 Siehe dazu neben der wegbereitenden – wenn auch in gewisser Hinsicht oberflächlichen – Studie von 
Schissel von Fleschenberg (1913) auch Mazzarino (1966) I, 484 – 494, Meijering (1987) 72 – 87, Rispoli (1988) 
21 – 27, 57– 169, Nicolai (1992) 124 – 139, 192 – 197, Mazza (1999) 95 – 108 (dessen Schlüssen ich hier folge). 
Interessante Anmerkungen – wenn auch mit Bezug auf einen anderen Bereich (den Begriff „Zeit“) – über 
die Verbreitung der Theorien von Sextus Empiricus in der griechischen Kultur des 3. Jahrhunderts for
muliert Quet (2006) 548 – 552. Zur Datierung des Philosophen auf die ersten Jahrzehnte des dritten 
Jahrhunderts vgl. House (1980); zu seiner Gedankenwelt s., für einen ersten Überblick, Allen (1990) und – 
neuer – Svavarsson (2014).

Die imposante Persönlichkeit des Cassius Dio mit seiner Autorität und seinem 
Fortleben in der östlichen Tradition hat oft auch in der modernen Wahrnehmung all 

zieren ist – missverstanden worden sei, ist Rispoli (1988) 170 – 204 im Gegenteil davon überzeugt, dass die 
von Sextus in 1.252 übertragene Dreiteilung im Großen und Ganzen dem Vorschlag des Vorgängers 
entspricht. 
 

 
 -

-

 
 

-

 



160 Laura Mecella 

jene Strömungen verdeckt,  die nicht mit den thukydideisch-polybianischen Maßstäben 
vereinbar waren. Zurecht hat Peter Wiseman  in  seinen  mittlerweile klassischen Essays 
daran erinnert, dass die πραγματικὴ ἱστορία niemals das dominierende Modell war; 
und Lukians Aufforderung in Wie man Geschichte schreiben soll, zu den von Thukydides 
genannten methodischen Prinzipien zurückzukehren, hat offensichtlich keine breite 
Zustimmung erhalten.⁷

7 Wiseman (1979) bes. 41 – 53, 143 – 166 und Wiseman (1993). Nützlich auch Fornara (1983) bes. Kap. I und 
III, Bowersock (1994) 1 – 53, Gabba (1995) 11 – 37.

 Wir kennen beispielsweise die Ποικίλη ἱστορία des Claudius 
Aelianus: Soweit wir wissen, waren die Interessen an der Vergangenheit – nämlich ihr 
Fokus auf Ekphraseis und wissenschaftliche Kuriositäten – das, was wir heute als „Al
tertumskunde“ (in Sinne von antiquarischer Wissenschaft) bezeichnen würden, die 
jedoch in der Antike als die eigentliche Geschichte galt.⁸

8 Zur Varia historia des Aelianus vgl. Stamm (2003), Campanile (2006). Wenn wir ins 2. Jahrhundert 
zurückgehen, können wir zum Beispiel die Καινὴ ἱστορία von Ptolemaios Chennos (bekannt aus Phot. 
Bibl., cod. 190) erwähnen, die überwiegend gelehrte Themen mythologisch-literarischer Natur, etymo
logische Anmerkungen und paradoxographische Elemente behandelte. Zu Ptolemaios Werk s. jetzt 
Parmeggiani (2022), der eine genaue Analyse des testimonium von Photios liefert; seine Schlussfolgerung, 
nach der die Καινὴ ἱστορία „consapevolmente si differenziava per genere e per forme dall’opera sto
riografica“ (Zitat auf S. 166), teile ich jedoch nicht: Meiner Ansicht nach beabsichtigte Ptolemaios im 
Gegenteil, ein historisches Werk stricto sensu zu schreiben, obwohl dieses natürlich sehr weit von un
serem modernen Verständnis entfernt ist (Mazza [1999], 86 – 95, 127– 150).Vorsichtshalber berücksichtige 
ich hier die Figur des Serenus Sammonicus, des Autors der Rerum reconditarum libri, nicht, die Mast
andrea (2012) mit überzeugenden Argumenten auf die Zeit der Tetrarchie datiert hat. Allgemein zur 
Unmöglichkeit einer klaren Trennung zwischen antiquarischer Geschichte und Historiographie stricto 
sensu in der Antike vgl. auch die tiefgründigen Bemerkungen von Bravo (2006).

 Eine Persönlichkeit vom Kaliber 
eines Marius Maximus, der als Senator eine glänzende politische Karriere machte, 
entschied sich für die traditionelle Gattung der Biographie, schmückte aber sein Werk 
mit Anekdoten und Klatsch aus;⁹

9 Mazzarino (1966) II 2, 208 – 210, Birley (1997).

 in der Zwischenzeit setzte sich auch die erste christ
liche Geschichtsschreibung durch, die in den Chronographiae des Julius Africanus eine 
ihrer höchsten Ausdruckformen erfuhr.¹⁰

-

-

 

10 Für eine erste Annäherung s. Roberto (2011).

Das ist das kulturelle Umfeld, in das Herodians Ἱστορία einzuordnen ist. In diesem 
Band legt Karine Laporte die unscharfen Grenzen zwischen den literarischen Gattungen 
dar, und Adam Kemezis hat kürzlich den romanhaften („novelistic“) Charakter der 
herodianischen Erzählung hervorgehoben.¹¹ Vor allem aber haben Forscher seit langem 
schon Herodians Kompromiss (die Bezeichnung stammt von Thomas Hidber) zwischen 

 
 

 

-

-

-

-

 
  
  

11 Kemezis (2022). Marasco (1998) 2904 – 2908 überbewertet sicherlich die für Herodian typische Nei
gung zum Pathetischen und zum Dramatischen und macht ihn sogar zu einem Vertreter der tragischen 
Historiographie.

-

 



161 Herodian und ein neues Zeitmaß 

einer pragmatischen Geschichtsschreibung  und Interessen biographischer Natur  her
ausgestrichen.¹²

-
 

12 Hidber (2006) 131 – 152. An seiner Analyse (ebd. 66 – 70, 104 – 105) überzeugt das klare Urteil, dass das 
Werk trotz der Eigenschaften, die es an die Novellistik annähern, nicht als Roman klassifiziert werden 
kann.

Herodian verbinden nämlich viele Elemente mit der classicising historiography (um 
Blockleys Definition  zu  benutzen¹³

13 Blockley 1981 – 1983.

): der Appell an die Wahrheit, bei dem jegliche Ab
sicht des Lobes oder der Verleumdung abgelehnt wird, wodurch das Werk zu einer 
Errungenschaft für die kommenden Generationen wird; die Entscheidung für die zeit
genössische Geschichte (die eine Überprüfung der Informationen unter anderem mittels 
Autopsie zulässt); die Forderung nach Akribie (ἀκριβεία); der Nachdruck auf der 
αὔξησις der erzählten Ereignisse, die die wichtigsten der letzten Jahrhunderte sind; die 
auf die ἀξιόλογα beschränkte Auswahl der Themen, um sowohl unnötige Abschwei
fungen, als auch übermäßige Trockenheit der Erzählung zu vermeiden;¹⁴

14 Zu Photios’ Urteil über Herodians Stil (Bibl., cod. 99.85b–86a) s. Hidber (2006) 26 – 28, Maltese (2021)
113 – 114; besonders zur imitatio Thucydidis bleibt Stein (1957) eine wichtige Bezugsgröße. Zur Sprache vgl.
Lucarini (2017).

 die Bevorzu
gung der πράξεις (nicht ohne eine gewisse Aufmerksamkeit für die religiösen Aspekte).¹⁵

-

-

-
-
 

15 Für eine detaillierte Analyse des Prooimions – mit angemessener Unterstreichung sowohl der he
rodoteischen als auch der thukydideisch-polybianischen Tradition – vgl. Hidber (2006) 72 – 123; s. auch 
Kemezis (2014) 229 – 234, Hose (2020) 39 – 44, Scott (2023) 193 – 197. Zu einigen möglichen Übereinstim
mungen zwischen Herodians modus operandi und Lukians De historia conscribenda vgl. Hidber (2006) 
4 – 5, 15 – 16, 100, 123 (notwendige Abwesenheit von Lokalpatriotismus zugunsten eines unabhängigen 
Urteils des Geschichtsschreibers, das in Herodians Schweigen über seine eigene Herkunft und seine ei
gene Tätigkeit zum Ausdruck kommt), 78 – 79 (Ablehnung des μυθῶδες), 96 – 97 (Geschichte als Errun
genschaft für die Zukunft statt Schmeichelei für die Gegenwart), Kemezis (2014) 227– 230, 235 – 238 (der 
aber betont: „it is unlikely that Herodian consciously intended to follow Lucian; quite possibly he was 
unaware of his writing on the subject, but he was entirely aware of the Antonine orthodoxy, which Lucian 
was reflecting rather than creating“: 237), 260 – 262.

Angesichts des soeben beleuchteten Panoramas erscheint dieser Ansatz weniger 
voraussehbar, als man auf den ersten Blick glauben möchte, vor allem deshalb, weil 
Herodian sich im Bereich der pragmatischen Geschichte für eine sehr eigene Auswahl 
an Themen entscheidet. So widmet er zum Beispiel der militärischen Geschichte stricto 
sensu nur geringe Aufmerksamkeit: Über Kriege und Aufstände gibt er zwar geogra
phische oder topographische Informationen, man findet aber kaum Überlegungen in 
Bezug auf die Versorgungslogistik in den unterschiedlichen Gebieten, auf die Eigen
schaften der Märsche, auf die Dynamik der Stadtguerilla. Dies ist besonders an der 
Beschreibung der Ereignisse von 238 erkennbar, oder auch an der Oberflächlichkeit, mit 
der die Feldzüge von Septimius und Alexander Severus erwähnt werden.¹⁶

-

-

 

 

 
  
  

 
 

 -

-

-
-

 
16 Wie Hidber (2006) 3 – 4 in Bezug auf die geographischen Anmerkungen schreibt: „ins Blickfeld von 
Herodians historischer Darstellung geraten immer nur jene Gegenden, in denen sich ein Kaiser oder ein 
Prätendent gerade aufhält“ (Zitat auf S. 3). Der literarische Charakter der Beschreibungen von Feldzügen 
und Schlachten wird nun von Chrysanthou (2022) 130 – 196 deutlich hervorgehoben, der jedoch meiner 



162 Laura Mecella 

In der Geschichte des Kaisertums nach Marc Aurel ist die πράξις die politische Praxis 
schlechthin; aber auch in diesem Bereich finden wir bedeutende Lücken: Es ist bekannt, 
dass Herodian über wesentliche Ereignisse wie zum Beispiel die Verkündigung der 
Constitutio Antoniniana oder die Ernennung der Vigintiviri-Kommission schweigt.¹⁷ 

17 Vgl. Mazza (1986) 18 – 19, Galimberti (2016). Darauf basiert das vernichtende Urteil über die Qualität 
des Werkes, das häufig von den modernen Kritikern gefällt worden ist: zur Geschichte der Herodian
Forschung s. Hidber (2006) 32 – 63.

Zugleich versäumt Herodian nicht, die Außergewöhnlichkeit des Lebens der Kaiser 
und Usurpatoren hervorzuheben, die Gegenstand der Erzählung sind.¹⁸

18 Für eine entsprechende Kontextualisierung der in Hdn. 1.1.4 (τυράννων τε καὶ βασιλέων βίους 
παραδόξους) verwendeten Formel und die entsprechenden Verweise vor allem auf die hellenistische 
Geschichtsschreibung s. Hidber (2006) 108 – 116; seine Interpretation von τύραννοι als „die besonders 
grausamen Herrscher“ (ebd. 113 mit Anm. 156) teile ich jedoch nicht. Die Tatsache, dass der Begriff bei 
Herodian polyvalent ist – sich also auch auf die schlechten principes wie Commodus und Maximinus 
bezieht – hindert uns nicht daran, in diesem Abschnitt einen spezifischen Hinweis auf die Usurpatoren 
zu finden, an denen der Geschichtsschreiber ein offensichtliches Interesse hat. Diese Interpretation 
scheint mir in den darauffolgenden Zeilen durch die Verwendung von δυναστεία statt βασιλεία bestätigt 
zu werden: Mit dieser Wortwahl unterstreicht Herodian die Kurzlebigkeit einiger Regime (s. dazu unten) 
und weist ausdrücklich darauf hin, dass es sich bei einigen Regierungen nur dem Anschein nach um ein 
Imperium handelt, nicht jedoch um echte Machtausübung.

 Dennoch folgt er 
keinem strengen biographischen Kanon, wie vor allem an dem Auseinandertreten 
zwischen der Bucheinteilung und der Abfolge der einzelnen Regierungszeiten ersicht
lich ist (allein bei Commodus und Severus Alexander wird ein gesamtes Prinzipat in der 
Erzähleinheit des βίβλος abgeschlossen)¹⁹

19 S. im Detail Hidber (2006) 132 – 146, bes. 139: „[…] bilden die formalen Einschnitte der Buchgrenzen 
keine besonders favorisierten Orte für Rhythmuswechsel. Solche finden sich hingegen regelmäßig zu 
Beginn und am Ende der Berichte über die Herrscherwechsel, welche stets in zusammenhängenden 
Geschichten mit durchgehenden Handlungssträngen erzählt werden“.

 sowie an den Grundsatzerklärungen am Ende 
des zweiten Buches, wo der Geschichtsschreiber ausdrücklich erklärt, kein βίος über 
Septimius Severus schreiben zu wollen, sondern die Absicht zu verfolgen, die ruhm
reichen Taten (die erinnerungswürdigen πράξεις) der einzelnen Kaiser im Laufe von 70 
Jahren ohne Schmeicheleien zu erzählen.²⁰

20 Hdn. 2.15.6 – 7.

 In diesem Schema findet sich bestimmt eine 
gewisse Aufmerksamkeit für das Wesen der Hauptpersonen, weshalb man sogar von 
„Psychologismus“ gesprochen hat;²¹

21 Mazzarino (1966) II 2, 207– 208.

 zwar überwogen Elemente von ἠθοποιία in der 
Gattung der βίοι, sie waren aber ein wichtiger Bestandteil in allen Formen der Ge
schichtsschreibung und sind aus diesem Grund wenig spezifisch.

-

-

-
 

Was Herodians Erzählweise hauptsächlich von der Biographie stricto sensu unter
scheidet, ist das Fehlen einer Rekonstruktion (fast) aller Lebensabschnitte der Persön
lichkeiten, und nicht nur jener, die direkt mit ihrem Ruhm zusammenhängen:²²

22 Hidber (2006) 271 – 272.

 Dies 

-
-

Ansicht nach übertreibt, wenn er Herodian eine „close attention to details of topography“ (131) zu
schreibt. Zur Behandlung des Raumes bei Herodian s. auch die Anmerkungen von K.V. Markov in diesem 
Band.

-

 
 

-
 

 

 
 

 
  
  
  



163 Herodian und ein neues Zeitmaß 

war das eigentliche  konnotative Element des βίος,  da  es  ermöglichte, die μεταβολή des 
Einzelnen  unter seinen  Schicksalsschlägen in seiner  Gänze zu erfassen.  Bei Herodian 
gibt es nur in Bezug auf Maximinus Thrax den Versuch, den Ursprung seines wilden 
Temperaments zu ermitteln;²³

23 Hidber (2006) 148.

 in Bezug auf andere Persönlichkeiten findet man nur 
vereinzelte Hinweise auf Ereignisse vor ihrer Thronbesteigung oder vor Usurpations
versuchen, und die einzelnen Charaktereigenschaften weisen eine deutliche Starre auf, 
bei der jeglicher Evolutionsprozess ausgeschlossen zu sein scheint (Commodus ist ein 
niederträchtiger junger Mann; Septimius Severus ist intelligent und fähig, aber arglistig; 
Caracalla ist grausam, und so weiter). In den meisten Fällen haben wir bescheidene 
Persönlichkeiten vor uns, die oft im entscheidenden Moment nicht fähig sind, sich zu 
profilieren: Den Akteuren fehlt die wichtige Gabe der μεγαλοψυχία.²⁴

-

 

24 In diesem Sinne stimme ich Hidber (2006) 105, zu, dass Herodian nicht die Absicht gehabt habe, eine
Galerie von (positiven oder negativen) exempla wiederzugeben; im Gegensatz zu Hidbers Ansicht (s. auch
ebd. 235 – 237) bedeutet das jedoch nicht, dass es keine Verbindungen zu den zeitgenössischen Abhand
lungen περὶ βασιλείας gibt (s. u.).

In Wirklichkeit steht nicht das Leben der principes im Mittelpunkt der Erzählung, 
sondern ihr Regierungsstil: die Beziehung zu den einzelnen Institutionen des Staates 
(dem Senat in primis), die möglichen tyrannischen Neigungen, die Entscheidungen in 
der Innen- und Außenpolitik.²⁵

25 Hidber (2006) 277. Im Gegensatz zu ihm (ebd. 142) würde ich jedoch nicht von einer geringen Be
achtung der verwaltungstechnischen, juristischen oder innenpolitischen Maßnahmen sprechen (man 
denke zum Beispiel nur an die Bedeutung, die die Behandlung der Denunzianten bei der Bewertung der 
einzelnen principes gewinnt), sondern eher von einer ausgeprägten Selektivität bei der Themenwahl; s. 
dazu auch die Bemerkungen oben.

 Jedes Regime übt die Macht auf eine andere charakte
ristische Art aus, von der aufgeklärten Herrschaft Marc Aurels bis zur brutalen Ge
waltherrschaft des Maximinus Thrax, um nur die zwei chronologischen Extreme des 
Werkes zu nennen, die zugleich auch die Polarität darstellen, mit der das monarchische 
System ringt. Da bei jedem Führungswechsel der politische Raum neu definiert wird, 
markiert er unvermeidlich einen zeitlichen Einschnitt:²⁶

26 Vgl. Hidber (2006) 152 – 187, der jedoch vielleicht ein wenig zu stark auf der Machtwechselgeschichte 
als bezeichnendem Charakterzug des herodianischen Werks besteht.

 Dies führte, wie im Prooimion 
anschaulich dargelegt, zur Wahl einer Gliederung κατὰ χρόνους καὶ δυναστείας (1.1.6), 
was in einer Erzählweise zum Ausdruck kommt, die sich auf die Entwicklung der 
μοναρχία τῶν Καισάρων und auf die Regierungsweise der Autokratie konzentriert – die 
Formen der Macht und die Quellen ihrer Rechtmäßigkeit sind das Herz des Werkes.

-
-

 

2 Die Zeitfolge und der Spiegel der Macht 

Von besonderer Bedeutung ist hier die Wahl des Terminus δυναστεία als Bezeichnung 
für die Modulation des Erzählrhythmus. Der Ausdruck kann nicht – wie es häufig der 
Fall ist – einfach als Synonym von βασιλεία angesehen werden. Das Wort steht an we-

  
  

 
-

 
 -

 
 

 



164 Laura Mecella 

nigen Stellen im Werk und benennt eine Machtposition im allgemeinen Sinn, die nicht 
immer mit einer formell anerkannten Macht (die als ἀρχή oder βασιλεία bezeichnet 
wird²⁷

27 Für eine Analyse der zwei Begriffe bei Herodian verweise ich auf Arbo (2022), laut der βασιλεία das 
Königtum schlechthin ist, das mit der kaiserlichen auctoritas identifiziert wird, während ἀρχή auch eine 
Machtform ziviler Natur bezeichnen kann, die mehr auf Gesetz als auf Gewalt aufbaut; Buongiorno (2022) 
203 bezeichnet die βασιλεία als „the power of one which derives from ἀρχή (that is the imperium in its 
objective dimension)“.

) identifizierbar ist: δυναστεία ist zum Beispiel die Herrschaft von Zeus, der den 
Vater Chronos entmachtet, und unter den Dynasten finden sich sowohl Kaiser als auch 
Usurpatoren.²⁸ 

28 Vgl. Hdn. 1.1.5: die hier erwähnten δυνάσται sind sowohl Kaiser als auch Usurpatoren, die manchmal 
auch kurzlebig sind – δυναστεία scheint also ein autokratisches Regime zu bezeichnen, unabhängig von 
seiner Legitimität oder seinen Erfolgschancen; 1.16.1: mit Bezug auf den Ursprung der Saturnalia erinnert 
Herodian daran, wie Chronos die δυναστεία des Sohnes Zeus fürchtete, der ihn entthront hatte; 2.12.5: mit 
Severus’ Soldaten vor den Toren fleht Didius Julianus darum, aus seiner ἀρχή abdanken und seine ge
samte δυναστεία abtreten zu dürfen (hier ist klar, dass nach Herodians Sprachgefühl ein bedeutender 
semantischer Unterschied zwischen den beiden Begriffen bestehen muss). Insgesamt erscheint die 
δυναστεία also als eine nicht vollkommen legitime Macht, die häufig mit Gewalt erlangt wird.

Besonders erwähnenswert ist die Verwendung des Terminus zu Beginn des Werkes: 
Die Ära (χρόνος) des Augustus wird als jener Zeitpunkt ausgewiesen, da ἡ Ῥωμαίων 
δυναστεία μετέπεσεν ἐς μοναρχίαν: δυναστεία bezeichnet hier allgemein das politische 
System, die Romana res publica vor der Zeit Octavians (1.1.4). Bezeichnenderweise wird 
anderswo die staatliche Organisation Roms in ihrer Gesamtheit immer mit ἡ Ῥωμαίων 
ἀρχή angegeben: Es kann also nicht ausgeschlossen werden, dass Herodian sein Prooi
mion unter dem Einfluss der Reflexion von Cassius Dio geschrieben hat, der zwischen 
der „Demokratie“ der republikanischen Zeit und der kaiserlichen „Monarchie“ eine 
Übergangsphase eingefügt hatte, die von den δυναστεῖαι der „Kriegsherren“ des 
1. Jahrhunderts vor Christus (vor allem während des zweiten Triumvirats) gezeichnet 
war.²⁹

29 S. hierzu Kemezis (2014) 102 – 126, der daran erinnert, dass „the inability of the Severans to right the 
system stems not from their personal characteristics, but from a wider dysfunction analogous to the 
dynasteiai of the late Republic“ (Zitat auf S. 103, vgl. auch 139 – 145). Die Perspektive des Cassius Dio könnte 
durchaus einen Einfluss auf Herodians Wortwahl ausgeübt haben. Zur weitreichenden Bibliographie 
über die politische Terminologie bei Dio, vor allem was die Bezeichnung der Regierungsformen angeht, 
erwähne ich, neben der unten zitierten Literatur, Anm. 48: Freyburger-Galland (1996), Bellissime (2016), 
Burden-Strevens et al. (2020b). Zum Übergang von der Republik zum Prinzipat in Dios Sichtweise s. Urso 
(2020), laut dem für Dio das Ende der Republik vom Aufstreben der δυναστεῖαι verursacht worden sei, 
einer Reihe von Ein-Personen-Regimen, die ihren Höhepunkt mit Caesar erreicht habe; der plötzliche Tod 
des Diktators habe jedoch die volle Entfaltung dieses Prozesses gebremst. Das Ereignis um Caesar habe 
also das Ende der Republik bedingt, die sich endgültig mit der Errichtung des Triumvirats und der 
Niederlage der Caesar-Mörder aufgelöst habe; allerdings seien noch einmal fünfzehn Jahre bis zur 
Gründung einer ἀκριβὴς μοναρχία zwischen 29 und 27 v.Chr. vergangen. Zwischen Philippi und der 
Geburt des Prinzipats habe es also eine nur schwer definierbare Übergangsphase gegeben, die von einem 
nicht mehr republikanischen, aber auch noch nicht monarchischen Regime gekennzeichnet gewesen sei: 
Genau hier ist der Begriff δυναστεία in seiner gesamten Polysemie sichtbar. Daher stimme ich nicht ganz 
mit Lindholmer (2018) überein, laut dem in Dios Werk der Begriff δυναστεία „should not be seen as a 

 Wenn das zutrifft, haben wir einen weiteren Beweis für die spezifische Bedeu

-

-

 

 
 

-

 
 



165 Herodian und ein neues Zeitmaß 

tungsnuance, die Herodian dem Begriff zukommen lassen will: eineMachtausübung, die 
nicht unbedingt auf  Legitimität beruht und meist von  Gewaltanwendung gekenn
zeichnet ist.³⁰

-
 

30 Contra Lindholmer (2018) 570 – 571, laut dem Herodian den Ausdruck immer mit einem „neutral 
approach“ verwendet.

Die Wendung κατὰ χρόνους καὶ δυναστείας sollte demnach nicht als „chronologisch 
und nach Regierungen“ verstanden werden,³¹

31 Hidber (2006) 120.

 sondern sie ist ein schwer übersetzbarer 
Ausdruck, der eine Abfolge der Zeit und der verschiedenen Machtformen bezeichnet, 
die häufig nebeneinander existierten und untereinander in Konflikt standen.³²

32 Statt der Übersetzung auf S. 120 bevorzuge ich jene von Hidber auf S. 151: „nach Herrschaften“.

 Nicht 
nur das imperium stricto sensu also, sondern jede Herrschaftsform: Dies erklärt die 
wichtige Rolle, die sowohl die Usurpatoren als auch einige dem Princeps zur Seite ste
hende Personen, wie die alte Iulia Maesa oder die berüchtigten Cleander und Plautian, 
im gesamten Werk spielen.³³

33 Wie zum Beispiel von Arbo (2022) 119 unterstrichen, setzt die Definition als δεσπότης Plautian einem 
Herrscher gleich.

 Herodian hält sich nicht nur länger bei der Figur des 
Kaisers auf, sondern streicht die Eigenschaften aller auftretenden Persönlichkeiten 
heraus.³⁴

-

 

34 Dieser Punkt wird auch von Hidber (2006) 146 – 147 hervorgehoben.

In dieser scharfsinnigen politischen Differenzierung kann man das Echo jener 
bemerkenswerten Praxis von Abhandlungen περὶ βασιλείας erkennen, die im Orient in 
der ersten Hälfte des 3. Jahrhundert erblüht war. Die Forschung hat sich bisher vor allem 
auf Philostratos Vita Apollonii,  eine  Art  speculum principis ante litteram,³⁵

35 Zu diesem Werk verweise ich auf Mazza (1982), Mazza (1986) 34 – 53, Swain (1996) 381 – 395, Gangloff 
(2019) 304, 313 – 326, 353 – 396, Kemezis (2020) (für die literarischen Aspekte).

 und auf die 
anonyme Rede Εἰς βασιλέα konzentriert: Obwohl ihre exakte Datierung noch sub iudice 
steht, spiegelt die Rede doch ganz gewiss wider, wie sehr eine bereits von den ersten 

discrete period and especially not as a governmental form but rather refers to the numerous malfunc
tions of the δημοκρατία throughout its history […]. The Late Republic is thus not δυναστεία through and 
through but rather a δημοκρατία, albeit a poorly functioning one, which has been plagued by δυναστεῖαι 
from its inception as the proper workings of the state frequently break down“ (Zitat auf S. 565). Diese 
Interpretation erfasst meiner Meinung nach nicht ganz die unterschiedlichen Bedeutungsnuancen, die 
der Begriff in den einzelnen Passagen im Werk annimmt: Es trifft tatsächlich zu, dass Dio ihn auch mit 
Bezug auf andere Geschichtsperioden verwendet und dass die so schematisch formulierte Gleichung 
„δυναστεία = governmental form“ unhaltbar ist, aber das ändert nichts daran, dass nach Dio das sae
culum Sillanum, und vor allem die Zeit des zweiten Triumvirats, auf institutioneller Ebene eine eigene 
Charakteristik hatten (s. z.B. die sorgfältigen Analysen von Coudry [2016], Carsana [2016], Potter [2022] 
37ff.; in diese Richtung geht auch Bertrand [2023]). Dies macht es meiner Ansicht nach unmöglich, die 
δυναστεῖαι der späten Republik sic et simpliciter den Krisen der vorhergehenden und nachfolgenden 
Epochen gleichzustellen. In jedem Fall gilt auch für Lindholmer, dass bei Dio δυναστεία „refers to power 
that is irregular in the sense that it is untraditional or excessive and has generally been obtained by 
exploiting, forcing, or manipulating the system“ (Zitat auf S. 567), und es könnte zutreffen, dass Herodian 
seine Reflexion auf Basis dieser negativen Bedeutung – die, wie Lindholmer gebührendermaßen un
terstreicht, auf Thukydides und Aristoteles zurückgeht – aufgebaut hat.

-

-

-
 

 
 

  
  
 

 
  
 

 



166 Laura Mecella 

Symptomen der „Krise“ betroffene Gesellschaft nach Frieden und  Erneuerung strebte.³⁶

36 Zur Rede s., mit unterschiedlichen Positionen, Mazza (1986) 64 – 74, 82 – 88, Körner (2011), Gangloff 
(2019) 434 – 456, Mallan (2020).

 
Neben diesen  bekannteren Texten darf  nicht eine zweitrangige  Textproduktion ver
gessen werden, die nur in Fragmenten erhalten ist: Ich denke insbesondere an die 
Abhandlung von Ekphantos, die in der Anthologie von Stobaeus erhalten ist und die 
Walter Burkert überzeugend in die severische Zeit eingeordnet hat.³⁷

37 In der modernen Geschichtsschreibung schwankt die Datierung des Werks (gemeinsam mit jener der 
anderen beiden von Stobaios erhaltenen Abhandlungen Περὶ βασιλείας, die Diotogenes und Stenidas 
zugeschrieben wurden) zwischen der Mitte des 3. Jahrhunderts vor Christus und dem 3. Jahrhundert nach 
Christus; für eine erste Annäherung an die Debatte vgl. Chesnut (1978) 1313 – 1315, Squilloni (1991) 3 – 19, 
35– 43 (zu deren Positionen s.u., Anm. 38). Ich folge hier der Rekonstruktion von Burkert (1971), Mazza 
(1986) 8 – 10, 55 – 64, 74 – 81, Bertelli (2002) 43 – 55.

 Hier ist eine Art 
„passive Opposition“ gegenüber der zeitgenössischen Politik erkennbar: Obwohl im Text 
das Wort τύραννος fehlt, schwebt die Figur des Despoten über dem gesamten Inhalt des 
Werkes und trägt e contrario dazu bei, das Ebenbild des idealen Herrschers darzu
stellen. Dieser wird als Abbild der Gottheit und Mittler zwischen der himmlischen und 
der irdischen Sphäre beschrieben: In dieser Metaphysik des Herrschertums sind neben 
pythagoreischen und stoischen Einflüssen auch ethisch-politische Motive erkennbar, die 
der mittelplatonischen Schule eigen sind.³⁸

38 S. hierzu Squilloni (1991), die das Werk nicht zufällig zeitlich ins erste bis zweite Jahrhundert nach 
Christus, in die Blütezeit des Mittelplatonismus, einordnet, gefolgt von Schofield (1999) 742. An das mit
telplatonische Milieu denkt, vor allem aufgrund einer Auseinandersetzung mit Philon von Alexandria, 
auch Calabi (2008) 185 – 215; s. schon früher Centrone (1990) 13 – 44, mit einer weitreichenden Reflexion 
über die Schwierigkeiten der Definition des sogenannten „Neopythagoreismus“ der Kaiserzeit, da die 
Gesamtheit der von Stobaios überlieferten pseudopythagoreischen Schriften eher auf überwiegend 
(mittel‐)platonische und aristotelische Kontaminierungen verweist. Vgl. vor Kurzem Adorjáni (2018) 
passim und bes. 397– 399, der jedoch zu einer Datierung in die hellenistische Zeit tendiert (nach Thesleff 
[1971], der allerdings den exzentrischen Charakter der Abhandlung von Ekphantos im Vergleich zum Rest 
des corpus anerkennt) und im Gegenteil die pythagoreischen Vorbilder der Gedanken von Diotogenes 
und von Ekphantos betont. Es muss jedenfalls hervorgehoben werden, dass eine mögliche mittelplato
nische Prägung des Werks dessen Datierung auf die severische Zeit nicht ungültig macht, in der man 
angesichts des neuen politischen Klimas auch kulturelle Impulse des vorhergehenden Jahrhunderts 
wieder aufgriff.

 Ebenfalls in die severische Zeit oder in die 
mittleren Jahrzehnte des 3. Jahrhunderts kann vielleicht auch der apokryphe „Brief an 
Alexander über die Politik gegenüber den Städten“, der als arabische Übersetzung zu 
uns gelangt ist, datiert werden; ursprünglich handelte es sich dabei wahrscheinlich um 
einen Teil eines „Briefromans“ zwischen Aristoteles und dem makedonischen Herr
scher, der auf recht einfache und banale Weise die politischen Anliegen der Lokalari
stokratie in der Kaiserzeit abhandelte.³⁹

-

-

-
-

 

39 Mazza (2013), Swain (2013) 108 – 122, 180 – 207.

Vor allem die griechische Welt ließ also eine Reflexion über die monarchische 
Macht reifen, die häufig Anschauungen des hellenistischen Zeitalters wieder aufgriff: 
Zur Diskussion standen die Tugenden des guten Herrschers, die Legitimität des Auf-

 
 

 

 
 

-

-

 
  



167 Herodian und ein neues Zeitmaß 

standes gegen  den Tyrannen, der Einfluss der φίλοι auf  die Entscheidungen  des 
princeps;⁴⁰

40 Kemezis (2014) 9 („instances of the same phenomenon, the cultural effect of dynastic political 
change“)  und passim. 

 all diese Themen sind sehr wohl in Herodians Werk vorhanden, das zwei
fellos vom platonischen Archetypen des von Marc Aurel verkörperten Philosophenkö
nigs bestimmt wird.⁴¹

41 S. bes. Arbo (2022) 114 – 117. Zu Marc Aurel als exemplum virtutis, mit dem sich die nachfolgenden 
Kaiser zu messen haben, vgl. Hidber (2006) 188 – 272, Kemezis (2014) 234 – 235, Roberto (2017, 2022).

 Diese Problematiken waren nie ganz aus der intellektuellen De
batte verschwunden,⁴²

42 Man denke nur zum Beispiel an die Rede Περὶ βασιλείας von Dion von Prusa; vgl. dazu bes. Desideri 
(1978) 283 – 375, Desideri (2019) bes. 239 – 278, Carsana (1990) 57– 64, Moles (1990), Veyne (1999) 560– 564. 
Im Allgemeinen vgl. Whitmarsh (2001) 181 – 246.

 aber erst in der Severerzeit drängten sie wieder in den 
Vordergrund: Die autokratische Wende durch die neue Dynastie reizte zu einer tief
greifenden Reflexion über die Prinzipien einer guten Regierung und über die Mög
lichkeit, Handlungsmodelle für ein tugendhaftes Gleichgewicht zwischen Regierenden 
und Regierten zu formulieren, mit dem Bewusstsein der zunehmenden Überlegenheit 
des Kaisers über die anderen sozialen Gruppen.⁴³

-
-
-

-
-

 

43 Bereits Kemezis (2014) 9 und passim hatte von Cassius Dios, Philostratos und Herodians Schaffen als 
einem kulturellen Produkt derselben politischen Veränderung gesprochen; vgl. jüngst den Versuch von 
Noe (2020), deutliche stoische Einflüsse in Cassius Dios Reflexion zu finden. S. auch Markov (2022) für 
einen weiteren Vergleich mit dem kulturellen Umfeld der Zweiten Sophistik.

Der Aufstieg des Septimius Severus und seines Sohnes Caracalla hatte zu einer 
Metamorphose der kaiserlichen Ideologie in ausnehmend monarchischem Sinne ge
führt, was sich unter anderem in der Übernahme eines konsequenten Systems von 
Symbolen widerspiegelte: Man denke an den Bau der prächtigen domus Severiana auf 
dem Palatin, bei der die Loggia in Richtung Circus Maximus errichtet wurde, um dem 
Volk direkt die kaiserliche Erhabenheit zu demonstrieren, oder an die stark zuneh
mende Verwendung des Purpurmantels bei der Investitur (man könnte aber noch viele 
weitere Beispiele nennen).⁴⁴

44 Mazza (1996) 219 – 220, Tantillo (2011) 16 – 17, Lusnia (2014). Interessante Ansätze lassen sich auch im 
Band von Schöpe (2014) (bes. Kap. 3. und 5.) finden, der eine gute Sammlung an derartigen Informationen 
enthält.

 Der princeps erschien immer seltener als primus inter 
pares und immer öfter als ein a diis electus, mit einer starken Betonung der sakralen 
Weihe seiner Macht (es ist kein Zufall, dass Severus auf den Münzen gleich Jupiter, 
Serapis und Herkules abgebildet ist und damit jene politische Theologie vorwegge
nommen wird, die später typisch für die Tetrarchen war).⁴⁵

45 Vgl. die eingehenden Bemerkungen von Roberto (2011) 123 – 135, 148 – 155, Rowan (2012) 32 – 109,
Gangloff (2019) 397– 456.

 Die äußere Erscheinung der 
Macht (wie Kleidung, Schmuck, Zeremonielle) erlangte eine wesentlich größere Be
deutung und wurde zu einem der wichtigsten Kommunikationsmittel zwischen den 
Augusti und ihrem Publikum: Herodians Aufmerksamkeit für das visuelle Erschei
nungsbild der Herrscher, die vor allem in der detaillierten Beschreibung der Kleidung 
von Macrinus und Elagabal deutlich wird, überrascht deshalb keineswegs. Sie passt 

-

-

-

-

-

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
  

 



168 Laura Mecella 

einerseits  zu  einer ganz bestimmten literarischen Strategie, wie die Forschung bereits 
festgestellt  hat,⁴⁶

46 S. Kemezis (2022) 32 – 36, bes. 33.

 andererseits spiegelt sie aber auch, wie ich glaube, ein verändertes 
politisches Bewusstsein wider, das in der Lage ist, die historische Bedeutung dieses 
Wandels des gesellschaftlichen Klimas zu erfassen.⁴⁷ 

47 Die sorgfältige lexikalische Analyse von Arbo (2022) bestätigt diese Interpretation: Sie stellt heraus, 
dass bei Herodian der kaiserliche Sitz in der Kurie, „which in Roman tradition was meant to symbolize 
his position as primus inter pares, is matter-of-factly referred to as a βασίλειος θρόνος (‚royal throne‘)“ 
(ebd. 113).

Im historiographischen Bereich sind die Auswirkungen der schrittweisen Abwen
dung vom Geiste des „augusteischen Kompromisses“ bereits bei Cassius Dio erkennbar, 
nicht nur im berühmten Dialog zwischen Agrippa und Maecenas im 52. Buch, sondern 
im gesamten Aufbau der Erzählung über die Kaiserzeit, wo die Person des Princeps 
immer gewichtiger wird.⁴⁸

48 Die Literatur zu Dios politischen Gedanken ist in den letzten Jahrzehnten sprichwörtlich explodiert: 
Da es nicht möglich ist, hier eine detaillierte und umfassende Liste zu präsentieren, erwähne ich nur die 
(unterschiedlichen) Interpretationen von Espinosa Ruiz (1982), Carsana (1990) 83 – 94, Kemezis (2014) 
126 – 139, Gangloff (2019) 302 – 304, 326 – 353, Madsen (2022), Burden-Strevens (2023).

 Christopher Pelling hat diesbezüglich von einer Bewegung 
Dios zur biostructure gesprochen, die in dem deutlichen Fokus auf den Charakter der 
Kaiser sichtbar ist, die die Abhandlung einer jeden Regierungszeit abschließen.⁴⁹

49 Pelling (1997); zur Erzählstruktur der Bücher Dios über die Kaiserzeit – die jedenfalls niemals ganz die 
annalistische Strukturierung fallen lassen – s. auch Devillers (2016), Coltelloni-Trannoy (2016), Bono 
(2020) 41 – 55, Madsen (2020). Die Aufmerksamkeit seitens Dio für die einzelnen kaiserlichen Persön
lichkeiten und für die „Psychologie der Macht“ der anderen an der Staatsführung beteiligten Persön
lichkeiten wird auch in vielen Beiträgen, die bei Davenport/Mallan (2021) gesammelt sind, betont. Ins
gesamt stellt diese neuere Literatur heraus, dass Dios Interesse für die charakterlichen oder 
psychologischen Züge der principes im Verhältnis zur Analyse ihres politischen Handelns ausgesprochen 
gering ist.

 Wie 
bereits mehrfach erwähnt, könnte Herodian von seinem berühmten Vorgänger beein
flusst worden sein; aber zweifellos zeugen seine Grundsatzerklärungen von einer tief
greifenden und unabhängigen Reflexion über das Thema, genährt wahrscheinlich durch 
die oben erwähnte Debatte über die βασιλεία. Gekennzeichnet ist seine Erzählung ja 
durch den Versuch, den Verlauf der Ereignisse durch die dichte Abfolge der zahlreichen 
Thronanwärter und der verschiedenen hegemonialen Persönlichkeiten, die von Mal zu 
Mal in Aktion treten, zu schildern; der Autor bemüht sich, die politische Unordnung in 
ein Schema zu fassen, das nicht nur die Geschichte der Sieger beinhaltet, sondern auch 
jene der Besiegten (seien es nun Usurpatoren oder Mitglieder des Hofes). Bei diesem 
Bemühen um Synthese strebt Herodian weder nach chronologischer Genauigkeit noch 
nach einem Gleichgewicht bei der Darstellung der Themen. Seine Angaben über Jahre, 
Monate und Tage sind immer äußert ungenau und manchmal widersprüchlich, und der 
Zeitverlauf folgt keiner regelmäßigen Kadenz (wie etwa den eponymen Magistraturen 
oder der Abfolge der Jahreszeiten). Der Verlauf ist, im Gegenteil, dehnbar wie eine 

-

-
-

  
 

 
 

 
 

-
-
-

 



169 Herodian und ein neues Zeitmaß 

Ziehharmonika, die die unsteten Rhythmen der politischen  Umbrüche begleitet:⁵⁰

50 Zur Unausgewogenheit des Werkes in Bezug auf die Erzählzeit (weshalb ein Ereignis von wenigen 
Stunden ausführlich erzählt werden kann, während einige Jahre in wenigen Sätzen abgehandelt werden) 
s. Hidber (2006) 136 – 146, Castelli (2008) 106 – 111; wie Kemezis (2022) 27 schreibt: „Herodian narrates 
history not as a stretch of years whose events need to be set forth but rather a series of events that need a 
chronological apparatus to articulate them“.

 Wird 
einerseits ein Ereignis von wenigen Stunden – wie das Attentat auf Commodus – in 
voller Länge erzählt, so werden andererseits ganze Jahre manchmal in einem Satz zu
sammengepresst.

-
 

Das Ergebnis ist eine hybride Erzählstruktur: Diese stellt eine Art Zwischenstufe 
zwischen einer im annalistischen Sinne geordneten pragmatischen Geschichte (an die 
Dio noch auf eine gewisse Weise gebunden ist) und der neuen Form der Kaiserge
schichte dar, die sich dann in der konstantinischen Zeit durchgesetzt hat.⁵¹

-
 

51 Ich würde deshalb bei Herodian nicht von einer line of least resistance (Swain [1997] 26) gegen „au
gustozentrische“ Abweichungen der Spätantike sprechen, sondern im Gegenteil von einer Wegbereitung.

3 Der Anbruch der Spätantike: Herodian und ein 
neues Zeitmaß 

Der „Schiffbruch“ der Geschichtsschreibung des 3. Jahrhunderts lässt keine genaue 
Rekonstruktion der Phasen dieser Evolution zu: In den mittleren Jahrzehnten der 
„Krise“ sind sowohl die Universalgeschichte (wie die Χιλιετηρίς von Asinius Quadratus 
und die Χρονικὴ Ἱστορία von Dexippos) als auch die monographischen Werke (wie die 
Σκυθικά, auch von Dexippos, oder die Werke von Ephoros von Kyme, Nikostratos von 
Trapezunt oder Philostratos von Athen) noch stark vertreten. Wir wissen aber zu wenig 
über die Schrift von Eusebios (die den Zeitraum von Augustus bis zum Jahr 283 be
handelte), um Schlüsse über ihre Erzählstruktur ziehen zu können.⁵²

52 Für eine Übersicht über diese Werke s. Mecella (2009).

 Mittels einer an
schaulichen Metapher aus den Geowissenschaften hat Tommaso Gnoli das Jahrzehnt 
von 270 bis 280 als eine Art historiographische „Verwerfungslinie“ bezeichnet. Diese 
teile die Geschichtsschreibung – wie zwei deutlich voneinander getrennte Kontinente – 
in die Historiographie der Kaiserzeit und jene der Spätantike. In diesem Abschnitt des 
3. Jahrhunderts waren wohl Autoren von geringerer Substanz tätig, die kein dauerhaftes 
Erbe hinterlassen haben; zu Beginn einer neuen Ära öffnete sich hingegen das 4. Jahr
hundert mit einer Reihe von Schriften, die zwar einen bedeutsamen dokumentarischen 
Wert aufweisen, dabei jedoch auf eine vollkommen veränderte Atmosphäre in einem 
mühsamen Prozess der Neudefinition der historiographischen Maßstäbe schließen 
lassen (denken wir nur an schwer klassifizierbare Werke wie De mortibus persecutorum 
von Laktanz, um ein Beispiel zu nennen). Wie schwierig sich die Rekonstruktion dieses 
komplizierten Mosaiks gestaltet, lässt sich schön an der Querelle um die sogenannte 
Kaisergeschichte von Enmann erkennen. Der Name leitet sich von dem Philologen 

-
-

-

 

 
 -

 
  



170 Laura Mecella 

Alexander Enmann ab, der am Ende des 19.  Jahrhunderts ihre Existenz vermutete. Als 
Erklärung für einige  Ähnlichkeiten mit  der späteren westlichen Produktion ging En
mann vom Bestehen einer Kaisergeschichte aus – einzuordnen in die konstantinische 
Zeit –, die die gemeinsame Quelle der Epitomatoren des 4. Jahrhunderts und der His
toria Augusta darstelle. Hier kann nicht auf die Debatte eingegangen werden, die diese 
Hypothese ausgelöst hat und die noch nicht beigelegt ist; doch unabhängig von ihrer 
Gültigkeit kann gesagt werden, dass sich (wahrscheinlich) in den ersten Jahrzehnten des 
4. Jahrhunderts eine historiographische Tradition entwickelte, die so dominant wurde, 
dass sie die alternativen Versionen fast vollständig verdrängte: In ihr wurde die Zeit der 
„Soldatenkaiser“ des vorhergehenden Jahrhunderts im Lichte der Themen neu inter
pretiert, die mit der Machtübernahme Konstantins aktuell geworden waren.⁵³

53 Für diese Überlegungen verweise ich auf die prägnanten Ausführungen von Gnoli (2019) bes. 34 – 43 
(mit Diskussion über die vorhergehende Literatur).

 Natürlich 
ist es nicht möglich, den Umfang und die innere Struktur dieser „Urquelle“ zu bestim
men, aber einige Elemente lassen den Schluss zu, dass sie um die Regierungszeiten der 
einzelnen Kaiser herum arrangiert war.

-

-

-

-

 
Das ist also das neue Zeitmaß, das sich als Alternative zur christlichen Weltchronik 

durchsetzt und das man sowohl in den breviaria als auch in der Geschichte von Euna
pios von Sardes wiederfindet. Letzterer stellt diese Form neben der annalistischen Er
zählung und der rein biographischen Struktur als „dritten Weg“ der historischen Er
zählung vor: Indem er eine Darstellung κατὰ χρόνους καὶ κατὰ ἄνδρας (F73 Müller) 
aufgab, hatte er die Möglichkeit „durch die notwendigen Dinge hindurch voranzu
schreiten“ (F8 Müller: ὡς ἐνῆν μάλιστα διὰ τῶν ἀναγκαίων ἐπιτρέχουσιν), wobei man 
nur Erwähnenswertes erzählte. In Wirklichkeit konzentrierte sich sein Werk auf Julians 
Herrschaft und auf die späteren Ereignisse, während er den vorhergehenden Herr
schern deutlich weniger Platz widmete; was für uns aber zählt, ist die entschiedene 
Bevorzugung eines Erzählmodus, den er selbst mit der wirksamen Formel κατὰ χρόνους, 
οἳ τοῖς βασιλεοῦσι περιγράφονται (F1 Müller) definierte.⁵⁴

54 Vgl. auch F26 Müller. Vor allem F1 Müller enthält eine lebhafte Polemik gegen die Option, die Ge
schichte Jahr für Jahr zu erzählen: Mecella (2013) 209 – 221, Gnoli (2019) 53 – 54. Allgemein sind zu Eu
napios Werk die Studien von Antonio Baldini weiterhin wichtig: Da ich nicht alle einzeln aufzählen kann, 
erwähne ich nur seine Monographie (Baldini [1984]) und den Beitrag in Zusammenarbeit mit François 
Paschoud, mit dem Baldini während seiner gesamten Tätigkeitsperiode einen intensiven Austausch über 
ihre oft gegensätzlichen Meinungen und Ideen pflegte: Baldini/Paschoud (2014).

 Zu Beginn des 5. Jahrhunderts 
wird diese Darstellungsweise immer stärker, und sogar Sokrates Scholastikos wählt sie 
als Grundlage für seine Kirchengeschichte (in einer signifikanten Verbindung von 
Profan- und Kirchengeschichte).

-
-
-

-

-

 
In seiner Polemik um die „Jahr für Jahr-Geschichte“ tritt Eunapios also in Herodians 

Fußstapfen und verfolgt das Projekt mit noch größerer Kohärenz weiter.⁵⁵

55 Einen Hinweis auf Eunapios findet man bereits bei Hidber (2006) 152 Anm. 93, wobei der Ansatz je
doch nicht weiterverfolgt wird.

 Während bei 
Eunapios die bevorzugte Zeiteinheit unmissverständlich die Regierungsperiode der 

 
 

 -
-

 
 -

 



171 Herodian und ein neues Zeitmaß 

einzelnen Herrscher ist (der βασιλεῖς,  wie Eunapios sie nennt), bildet bei Herodian das 
Paar „χρόνοι ~ δυναστεῖαι“ eine  Art noch nicht gut harmonisiertes Hendyadion. Die 
„χρόνοι“ sind gewiss jene der Kaiser,  aber diese vermischen sich mit  den Zeiten der 
anderen „δυναστεῖαι“,  die sich von  Mal zu Mal ihre Vorrangstellung streitig  machen.  I  m 
Abstand zwischen „δυναστεία“ und „βασιλεία“ verdeutlicht sich die Schwierigkeit, die 
Komplexität der historischen Realität in einer Zeit starker politischer Instabilität und 
tiefer sozialer Risse auf die Figur eines einzigen Augustus zurückzuführen. Die autori
täre Wende militärischer Prägung eines Teils der Severerdynastie und von Maximinus 
Thrax regte zweifellos eine tiefere Reflexion über das Gewicht der kaiserlichen potestas 
an; und dennoch hinderte eine umfassendere Vision der Politik Herodian daran, alles 
auf das begrenzte Umfeld des einzelnen princeps zurückzuführen. Seine Erzählung ist 
von einer steten Spannung in Richtung Freiheit durchzogen, und gerade die Fähigkeit 
beziehungsweise Unfähigkeit, die ἐλευθερία zu garantieren, stellt einen der wichtigsten 
Parameter bei der Unterscheidung zwischen guten und bösen Herrschern dar. Dabei 
handelt es sich natürlich nicht um anachronistische republikanische Nostalgien: Ca
racallas absolutistische Neigung, für die die brutale Ermordung seines Bruders ein gutes 
Beispiel ist, und das erbärmliche Ende der zwei Kaiser des Senats (Pupienus Maximus 
und Balbinus) – das unter anderem ihrer Rivalität zuzuschreiben ist – hatten deutlich 
die Unmöglichkeit einer Diarchie in den Linien des konsularischen Modells gezeigt. 
Aber es besteht kein Zweifel daran, dass der Historiker eine Regierungsform für er
strebenswert hält, die die Exzesse der Autokratie lindern kann: Er preist mehrmals die 
Güte einer „aristokratischen“ Regierung, in der die einzelnen Staatselemente bei der 
Verwaltung des Staates zusammenarbeiten (man denke nur an die Antrittsrede von 
Macrinus);⁵⁶

56 Galimberti (2014) 25 – 29. Ich stimme also nicht mit Arbo (2022) 125 – 129 überein, die die von Herodian 
erhoffte aristokratische Staatsform als eine Diarchie zwischen dem Kaiser und dem Senat identifizierte. 
Das Verhalten des Historikers gegenüber dem amplissimus ordo ist in Wirklichkeit viel nuancierter: Zwar 
erkennt er dessen Bedeutung als Organ der Legitimierung der Macht (Buongiorno [2022]) an, er ver
schweigt aber nicht die Grenzen eines Standes, dessen Fähigkeit zur politischen Einflussnahme immer 
schwächer wird, wie zumal die Fälle der Kaiser Pupienus Maximus und Balbinus zeigen.

 und das Volk selbst nimmt – obwohl es wegen seiner Neigung zu Revolu
tionen getadelt wird – eine wichtige Rolle in der Erzählung ein, indem es als Subjekt 
handelt, das auf den Verlauf der Ereignisse Einfluss nehmen kann.⁵⁷

57 Arbo (2022) 121, Motta (2022).

 Durch die Preisung 
eines „aristokratischen“ Ideals trägt Herodian nicht nur zur Aufwertung jener auf
strebenden Schichten (vor allem aus der Provinz und aus dem Rittertum) bei, die die 
severischen Reformen mitgefördert hatten, sondern erhofft sich ein System, das den 
Druck von unten ohne despotische Deformationen ausgleichen kann und das in Form 
einer gemäßigten Volksbeteiligung und Einbindung der besten Elemente der Gesell
schaft realisiert werden soll.

-

-

-

-

-

-
 

Die schwierige Zeit des „langen“ 3. Jahrhunderts – mit seinen Kontrasten und Wi
dersprüchen – eignete sich noch nicht für ein monolithisches, ganz auf die Figur des 
amtierenden Herrschers zugeschnittenes Verständnis; erst die nachfolgenden Ent

-

-

 

-

 
  



172 Laura Mecella 

wicklungen  der tetrarchischen und konstantinischen Zeit setzten  eine neue Weltan
schauung durch, in der das kaiserliche Charisma eine gesamte Epoche prägte. Am Ende 
des Prozesses setzte die Novella 47 (vom August 537) fest, dass in den offiziellen Doku
menten die Jahre vorrangig mit dem Regierungsjahr und dem nomen des Kaisers an
zugeben seien; die Erwähnung des Konsulpaares (gemeinsam mit der Indiktion) ver
schwand nicht, aber sie hatte eine völlig nebensächliche Funktion. So wurde de facto 
eines der letzten Fossile der republikanischen Ordnung ausgelöscht.⁵⁸

58 Zu dieser wichtigen Reform s. Fichtenau (1973) 467– 472, Feissel (2010) 503 – 524, bes. 504 – 507.

 Die Geschichts
schreibung – in der Form der Kaisergeschichte – war der justinianischen Neuerung um 
vieles zuvorgekommen, auf einem Weg, der, wie diese Untersuchung gezeigt hat, seinen 
Ursprung in der Mitte des 3. Jahrhunderts hat: Mit seinem charakteristischen Zeitver
ständnis hat Herodian Tendenzen vorweggenommen, die sich noch als sehr erfolgreich 
erweisen sollten.

-

-
-
-

-

-

 

Bibliographie 
Adams (2020): Sean A. Adams, „What are Bioi/Vitae? Generic Self-Consciousness in Ancient Biography“,  in

Koen De Temmerman (Hg.), The Oxford Handbook of Ancient Biography, Oxford, 19 – 31.
:  

 
Adorjáni (2018): Zsolt Adorjáni, „Der Gott und der König. Bemerkungen zu Pindar, Kallimachos, Cicero und 

den Neupythagoreern Ekphantos und Diotogenes“,  in: Her mes 146, 392 – 414. 
Allen (1990): James Allen, „The Skepticism of Sextus Empiricus“,  in: Aufstieg  und Niedergang der römischen

Welt 2.36.4, 2582 – 2607.
 

 
Arbo (2022): Agnès Arbo, „Βασιλεύς, δεσπότης or ἄρχων? Thoughts on the Lexicon of the Emperor and the 

Principate in Herodian’s Work“, in: Alessandro Galimberti (Hg.), Herodian’s World. Empire and Emperors 
in the III Century, Leiden, 110 – 132. 

Baldini/Paschoud (2014): Antonio Baldini und François Paschoud, „ΕΥΝΑΠΙΟΥ ΙΣΤΟΡΙΑ“, in: Bruno 
Bleckmann und Timo Stickler (Hgg.), Griechische Profanhistoriker des fünften nachchristlichen 
Jahrhunderts, Stuttgart, 19 – 50. 

Baldini (1984): Antonio Baldini, Ricerche sulla storia di Eunapio di Sardi. Problemi di storiografia tardopagana, 
Bologna. 

Bellissime (2016): Marion Bellissime, „Polysémie, contextualisation, re-sémantisation: à propos de μοναρχία 
et de δημοκρατία“, in: Valérie Fromentin, Estelle Bertrand, Michèle Coltelloni-Trannoy, Michel Molin 
und Gianpaolo Urso (Hgg.), Cassius Dion: nouvelles lectures,  I–II, Bordeaux, 529 – 541.  

Bertelli (2002): Lucio Bertelli, „Perì basileias: i trattati sulla regalità dal IV secolo a.C. agli apocrifi pitagorici“, 
in: Paolo Bettiolo und Giovanni Filoramo (Hgg.), Il dio mortale. Teologie politiche tra antico e 
contemporaneo, Brescia, 17 – 61. 

Bertrand (2023): Estelle Bertrand, „Cassius Dio and the Last Decad(e)s of the Roman Republic: 
Understanding the Collapse of the Republican Regime (Books 21 – 50)“, in: Jesper Majbom Madsen 
und Andrew G. Scott (Hgg.), Brill’s Companion to Cassius Dio, Leiden, 223 – 245. 

Birley (1997): Anthony Richard Birley, „Marius Maximus: the Consular Biographer“,  in: Aufstieg  und 
Niedergang der römischen Welt 2.34.3, 2678 – 2757. 

Blockley (1981 – 1983): Roger C. Blockley, The Fragmentary Classicising Historians of the Later Roman Empire: 
Eunapius, Olympiodorus, Priscus and Malchus,  I–II, Liverpool 1981 – 1983. 

  



173 Herodian und ein neues Zeitmaß 

Bono (2020): Martina Bono, „Teoria politica  e  scrittura storiografica  nei ‘libri imperiali’ della Storia  Romana 
di Cassio Dione“,  in: Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und Antonio Pistellato 
(Hgg.), Cassius Dio and the Principate,  Venezia, 39 – 66. 

Bowersock (1994): Glen W. Bowersock, Fiction as History.  Nero  to  Julian,  B  erkeley. 
Bravo 2006: Benedetto  Bravo, „Felix  Jacoby, Arnaldo Momigliano e  l’erudizione antica“,  in: Carmine Ampolo 

(Hg.), Aspetti dell’opera  di  Felix Jacoby,  Pisa, 227 – 257. 
Buongiorno  (2022): Pierangelo Buongiorno, „The Attitude of Herodian towards the Roman Senate“,  in: 

Alessandro Galimberti (Hg.), Herodian’s  World. Empire  and Emperors in the III Century,  Leiden, 202  – 221. 
Burden-Strevens et al. (2020a): Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und Antonio Pistellato 

(Hgg.), Cassius Dio and the Principate,  Venezia.  
Burden-Strevens et al. (2020b): Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und Antonio 

Pistellato, Introduction,  in: Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und Antonio Pistellato 
(Hgg.), Cassius Dio and the Principate, Venezia, 7 – 17.  

Burden-Strevens (2023): Christopher Burden-Strevens, „The Agrippa-Maecenas Debate“, in: Jesper 
Majbom Madsen und Andrew G. Scott (Hgg.), Brill’s Companion to Cassius Dio, Leiden, 371 – 405. 

Burkert (1971): Walter Burkert, „Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger Pseudopythagorica“, in: Kurt 
von Fritz (Hg.), Pseudoepigrapha I (Pseudopythagorica – Lettres de Platon – Littérature pseudépigraphique 
juive), Vandœuvres/Genève, 23 – 55. 

Calabi (2008): Francesca Calabi, God’s Acting, Man’s Acting. Tradition and Philosophy in Philo of Alexandria, 
Leiden. 

Campanile (2006): Domitilla Campanile, „Eliano e la sua Varia Historia“, in: Eugenio Amato (Hg.), Approches 
de la Troisième Sophistique. Hommage à Jacques Schamp, Bruxelles, 420 – 430. 

Carsana (1990): Chiara Carsana, La teoria della „costituzione mista“ nell’età imperiale romana, Como. 
Carsana (2016): Chiara Carsana, „La teoria delle forme di governo: il punto di vista di Cassio Dione sui 

poteri di Cesare“, in: Valérie Fromentin, Estelle Bertrand, Michèle Coltelloni-Trannoy, Michel Molin und 
Gianpaolo Urso (Hgg.), Cassius Dion: nouvelles lectures,  I–II, Bordeaux, 545 – 558.  

Castelli (2008): Carla Castelli, „Tempo narrativo e discorsi diretti in Erodiano 1.16 – 2.3“, in: Paola F. Moretti,
Chiara Torre und Giuseppe Zanetto (Hgg.), Debita dona. Studi in onore di Isabella Gualandri, Napoli, 
103 – 122.

 

 
Centrone (1990): Bruno Centrone, Pseudopythagorica ethica. I trattati morali di Archita, Metopo, Teage, 

Eurifamo. Introduzione, edizione, traduzione e commento, Napoli. 
Chesnut (1978): Glenn F. Chesnut, „The Ruler and the Logos in Neopythagorean, Middle Platonic, and Late 

Stoic Political Philosophy“,  in:  Aufstieg und Niedergang der römischen Welt 2.16.2, 1310 – 1332.  
Chrysanthou (2022): Chrysanthos S. Chrysanthou, Reconfiguring the Imperial Past. Narrative Patterns and 

Historical Interpretation in Herodian’s History of the Empire, Leiden. 
Coltelloni-Trannoy (2016): Michèle Coltelloni-Trannoy, „Les temporalités du récit impérial dans l’Histoire 

romaine de Cassius Dion“, in: Valérie Fromentin, Estelle Bertrand, Michèle Coltelloni-Trannoy, Michel 
Molin und Gianpaolo Urso (Hgg.), Cassius Dion: nouvelles lectures,  I–II, Bordeaux, 335 – 362.  

Coudry (2016): Marianne Coudry, „Contexte d’énonciation et vocabulaire politique: le cas de César“,  in:  
Valérie Fromentin, Estelle Bertrand, Michèle Coltelloni-Trannoy, Michel Molin und Gianpaolo Urso 
(Hgg.), Cassius Dion: nouvelles lectures,  I–II, Bordeaux, 519 – 527 . 

Davenport/Mallan (2021): Callan Davenport und Christopher Mallan (Hgg.), Emperors and Political Culture in 
Cassius Dio’s Roman History, Cambridge. 

De Temmerman (2020): Koen De Temmerman (Hg.), The Oxford Handbook of Ancient Biography, Oxford. 
Delattre (2006): Joëlle Delattre (Hg.), Sur le Contre les professeurs de Sextus Empiricus, Lille. 
Desideri (1978): Paolo Desideri, Dione di Prusa. Un intellettuale greco nell’impero romano, Firenze. 
Desideri (2012): Paolo Desideri, Saggi su Plutarco e la sua fortuna (raccolti a cura di Angelo Casanova), 

Firenze. 
Desideri (2019): Paolo Desideri, Ellenismo imperiale. Nuovi studi su Dione di Prusa, Pisa. 



174 Laura Mecella 

Devillers  (2016): Olivier Devillers, „Cassius  Dion et l’évolution de l’annalistique. Remarques à  propos de la 
représentation des Julio-Claudiens  dans l’Histoire  romaine“,  in: Valérie Fromentin, Estelle Bertrand, 
Michèle Coltelloni-Trannoy,  Michel Molin und Gianpaolo Urso (Hgg.), Cassius Dion: nouvelles  lectures,  I– 
II, Bordeaux, 317 – 334. 

Espinosa  Ruiz  (1982):  Urbano Espinosa  Ruiz, Debate Agrippa-Mecenas en Dion Cassio.  Respuesta  senatorial a  la 
crisis del Imperio Romano en época Severiana, Madrid. 

Feissel (2010): Denis Feissel, Documents,  droit,  diplomatique de l’Empire romain tardif,  P  aris. 
Fichtenau (1973): Heinrich Fichtenau, „‘Politische’ Datierungen  des frühen Mittelalters“,  in: Herwig  Wolfram 

(Hg.), Intitulatio II. Lateinische Herrscher- und Fürstentitel im neunten und zehnten Jahrhundert,  Wien, 
453 – 548. 

Fornara (1983): Charles William  Fornara, The Nature  of  History in Ancient  Greece  and Rome , Berkeley. 
Freyburger-Galland (1996): Marie-Laure Freyburger-Galland, „ΔΥΝΑΣΤΕΙΑ chez Dion Cassius“,  in: Ktèma 21,

23 – 27.
 

  
Gabba (1995): Emilio Gabba, Cultura classica e storiografia moderna, Bologna. 
Galimberti (2014): Alessandro Galimberti, Erodiano e Commodo. Traduzione e commento storico al primo libro 

della Storia dell’Impero dopo Marco, Göttingen. 
Galimberti (2016): Alessandro Galimberti, „Le ragioni di un silenzio: Erodiano e la Constitutio Antoniniana“, 

in: Politica Antica 6, 127 – 135. 
Galimberti (2017): Alessandro Galimberti (ed.), Erodiano tra crisi e trasformazione, Milano. 
Galimberti (2022): Alessandro Galimberti (Hg.), Herodian’s World. Empire and Emperors in the III Century, 

Leiden. 
Gangloff (2019): Anne Gangloff, Pouvoir impérial et vertus philosophiques. L’évolution de la figure du bon 

prince sous le Haut-Empire, Leiden. 
Gentili/Cerri (1983): Bruno Gentili und Giovanni Cerri, Storia e biografia nel pensiero antico, Roma/Bari. 
Giua (1990): Maria Antonietta Giua, „Aspetti della biografia latina del primo impero“,  in: Rivis ta Storica 

Italiana 102, 535 – 559.  
Gnoli (2019): Tommaso Gnoli, „Aureliano nel IV secolo“, in: Tommaso Gnoli (Hg.), Aspetti di tarda antichità. 

Storici, storia e documenti del IV secolo d.C., Bologna, 27– 64. 
Hose (2020): Martin Hose, „Historiographie in der Krise: Herausforderung und Lösungen der 

Geschichtsschreibung im dritten Jahrhundert n.Chr.“, in: Fritz Mitthof, Gunther Martin und Jana 
Grusková (Hgg.), Empire in Crisis: Gothic Invasions and Roman Historiography,  Wien,  35–49.  

House (1980): Dennis K. House, „The Life of Sextus Empiricus“,  in: Classical  Quarterly 30, 227 – 238.  
Kemezis (2020): Adam M. Kemezis, „The Biographer as Literary Artist. Form and Content in Philostratus’ 

Apollonius“, in: Koen De Temmerman (Hg.), The Oxford Handbook of Ancient Biography, Oxford, 
235 – 250. 

Kemezis (2022): Adam M. Kemezis, „Narrative Technique and Genre: Herodian the Novelist?“, in: Alessandro 
Galimberti (Hg.), Herodian’s World. Empire and Emperors in the III Century, Leiden, 21 – 46. 

Kemezis et al. (2022): Adam M. Kemezis, Colin Bailey und Beatrice Poletti (Hgg.), The Intellectual Climate of 
Cassius Dio. Greek and Roman Pasts, Leiden. 

Körner (2011): Christian Körner, „Das Verständnis von Herrschaft in der anonymen Rede Εἰς βασιλέα 
(Ps.-Aelius Aristides): Ein Fürstenspiegel“,  in: Klio  93, 173– 192.  

Lindholmer (2018): Mads Ortving Lindholmer, „Cassius Dio and the ‘Age of δυναστεία’“,  in: Gre ek, Roman 
and Byzantine Studies 58, 561 – 590.  

Lucarini (2017): Carlo Martino Lucarini, „Erodiano e l’Atticismo“, in: Alessandro Galimberti (ed.), Erodiano tra 
crisi e trasformazione, Milano, 3 – 37. 

Lusnia (2014): Susann S. Lusnia, Creating Severan Rome. The Architecture and Self-Image of L. Septimius 
Severus (A. D. 193 – 211), Bruxelles. 

Madsen (2020): Jesper Majbom Madsen, „Between Civilitas and Tyranny: Cassius Dio’s Biographical 
Narrative of the Flavian Dynasty“, in: Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und 
Antonio Pistellato (Hgg.), Cassius Dio and the Principate, Venezia, 95 – 114. 



175 Herodian und ein neues Zeitmaß 

Madsen (2022): Jesper Majbom Madsen, „Cassius  Dio and the Ideal Constitution“,  in: Adam M. Kemez is, 
Colin Bailey und  Beatrice Poletti (Hgg.), The Intellectual Climate of Cassius Dio. Greek and Roman Pasts,  
Leiden, 80 – 108. 

Mallan (2020):  Christopher Mallan, „In Praise of Gallienus? Reconsidering  a  Gallienic  Date  for the Εἰς βασιλέα 
of Pseudo-Aristides ([Aristid.] Or. 35 K)“,  in: Fritz  Mitthof,  Gunther Martin und  Jana  Grusková  (Hgg.), 
Empire in Crisis:  Gothic  Invasions and  Roman Historio graphy, Wien, 245–262. 

Maltese (2021): Enrico  Maltese, „Riletture  foziane“,  in: Enrico  Magnelli (Hg.), Fritz  Bornmann, maestro e 
studioso. Storia della filologia, riflessioni di metodo  e  ricordi  personali,  Alessand ria, 107 – 114. 

Marasco  (1998): Gabriele Marasco, „Erodiano e  la  crisi dell’impero“,  in: Aufstieg und Niedergang der 
römischen Welt 2.34.4, 2837 –  2927. 

Markov (2022): Konstantin V. Markov, „Monarchy as ‘True Democracy’ in Cassius Dio and the Second 
Sophistic Authors: Irony, Utopia, or Ideal?“, in: Adam M. Kemezis, Colin Bailey und Beatrice Poletti 
(Hgg.), The Intellectual Climate of Cassius Dio. Greek and Roman Pasts, Leiden, 109 – 137. 

Mastandrea (2012): Paolo Mastandrea, „Sereno Sammonico: res reconditae e dati di fatto“,  in: L exis 30, 
505 – 517.  

Mazza (1982): Mario Mazza, „L’intellettuale come ideologo: Flavio Filostrato ed uno ‘speculum principis’ del 
III secolo d.C.“, in: Peter Brown, Lellia Cracco Ruggini und Mario Mazza (Hgg.), Governanti e 
intellettuali. Popolo di Roma e popolo di Dio (I–VI secolo), Torino, 93 – 121. 

Mazza (1986): Mario Mazza, Le maschere del potere. Cultura e politica nella tarda antichità, Napoli. 
Mazza (1996): Mario Mazza, „Un uomo forte al potere: il regno di Settimio Severo“,  in:  La crisi del principato 

e la società imperiale („Storia della Società Italiana“ I  3), Roma, 211 – 260 . 
Mazza (1999): Mario Mazza, Il vero e l’immaginato. Profezia, narrativa e storiografia nel mondo romano, 

Roma. 
Mazza (2013): Mario Mazza, „‘L’atto di nascita dell’Ellenismo’? Qualche considerazione sulla c. d. Lettera di 

Aristotele ad Alessandro sulla politica verso le città“, in: Manuela Mari und John Thornton (Hgg.), 
Parole in movimento. Linguaggio politico e lessico storiografico nel mondo ellenistico, Pisa/Roma, 29 – 43. 

Mazzarino (1966): Santo Mazzarino, Il pensiero storico classico,  I–II 2, Roma/Bari.  
Mecella (2009): Laura Mecella, „Ῥήτωρ καὶ συγγραφεύς: cultura, politica e storiografia nell’opera di 

Dexippo di Atene“,  in: Mil lennium 6, 107 – 132.  
Mecella (2010): Laura Mecella, „La Χρονικὴ Ἱστορία di Dexippo e la fine della cronografia pagana“,  in:  

Umberto Roberto und Laura Mecella (Hgg.), Dalla storiografia ellenistica alla storiografia tardoantica: 
aspetti, problemi, prospettive, Soveria Mannelli, 147 – 178.  

Mecella (2013): Laura Mecella, Dexippo di Atene. Testimonianze e frammenti, Tivoli. 
Meijering (1987): Roos Meijering, Literary and Rhetorical Theories in Greek Scholia, Groningen. 
Moles (1990): John Moles, „The Kingship Orations of Dio Chrysostom“,  in: Papers  of the Leeds International 

Latin Seminar 6, 297 – 375.  
Motta (2022): Daniela Motta, „The demos in Herodian“, in: Alessandro Galimberti (Hg.), Herodian’s World. 

Empire and Emperors in the III Century, Leiden, 173 – 201. 
Muccioli (2012): Federicomaria Muccioli, La storia attraverso gli esempi. Protagonisti e interpretazioni del 

mondo greco in Plutarco, Milano. 
Musti (1987): Domenico Musti, „Protagonismo e forma politica nella città greca“,  in: Il  protagonismo nella

storiografia classica, Genova, 9 – 36.
 

  
Nicolai (1992): Roberto Nicolai, La storiografia nell’educazione antica, Pisa. 
Noe (2020): Christopher Noe, „The ‘Age of Iron and Rust’ in Cassius Dio’s Roman History: Influences from 

Stoic Philosophy“, in: Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und Antonio Pistellato 
(Hgg.), Cassius Dio and the Principate, Venezia, 141 – 163. 

Parmeggiani (2022): Giovanni Parmeggiani, „La notizia di Fozio sulla kaine historia di Tolemeo Chenno (Bibl. 
190, p. 146a, 41 – 146b, 16 Bekker = III p. 51 Henry)“, in: Maria Elena De Luna und Tiziano Dorandi 
(Hgg.), Momenti di storiografia erudita tra ellenismo e Roma imperiale, Milano, 149 – 168. 



176 Laura Mecella 

Pelling (1997): Christopher Pelling, „Biographical History? Cassius Dio on the Early Principate“,  in: Mark 
Julian Edwards  und Simon Swain (Hgg.), Portraits. Biographical Representation in the Greek and Latin 
Literature  of  the Roman Empire,  Oxford, 117  – 144. 

Potter (2022): David  S.  Potter, „Dio and Pompey: Explaining  the Failure of the Republic“,  in: Adam M. 
Kemezis, Colin Bailey und Beatrice  Poletti (Hgg.), The Intellectual Climate of Cassius Dio. Greek and 
Roman Pasts,  Leiden, 33 – 58. 

Quet (2006): Marie-Henriette Quet, „La mosaïque dite d’Aiôn et les Chronoi d’Antioche. Une invite à 
réfléchir aux notions de temps  et  d’éternité dans la pars graeca de l’Empire des Sévères à 
Constantin“,  in: Marie-Henriette  Quet (Hg.), La „Crise“ de l’Empire  romain de Marc Aurèle à  Constantin. 
Mutations, continuités, ruptures, Paris, 51 1 – 590. 

Riosa (1983): Alceo Riosa (Hg.), Biografia e storiografia, Milano. 
Rispoli (1988): Gioia M. Rispoli, Lo spazio del verisimile. Il racconto, la storia e il mito, Napoli. 
Roberto (2011): Umberto Roberto, Le Chronographiae di Sesto Giulio Africano. Storiografia, politica e 

cristianesimo nell’età dei Severi, Soveria Mannelli. 
Roberto (2017): Umberto Roberto, „Emergenza militare, paideia e percezione della crisi. Il fallimento di 

Severo Alessandro nella visione di Erodiano“, in: Alessandro Galimberti (Hg.), Erodiano tra crisi e 
trasformazione, Milano, 161 – 186. 

Roberto (2022): Umberto Roberto, „Herodian and the Paideia of the Good Emperor: The Case of Severus
Alexander“, in: Alessandro Galimberti (Hg.), Herodian’s World. Empire and Emperors in the III Century,
Leiden, 133 – 153.

 
 

 
Rowan (2012): Clare Rowan, Under Divine Auspices. Divine Ideology and the Visualisation of Imperial Power in 

the Severan Period, Cambridge. 
Schissel von Fleschenberg (1913): Otmar Schissel von Fleschenberg, „Die Einteilung der ἱστορία bei 

Asklepiades Myrleanos“,  in:  Hermes 48, 623 – 628.  
Schofield (1999): Malcolm Schofield, „Social and political thought“, in: Keimpe A. Algra, Jonathan Barnes,

Jaap Mansfeld und Malcolm Schofield (Hgg.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, 
Cambridge, 739 – 770.

 

 
Schöpe (2014): Björn Schöpe, Der römische Kaiserhof in severischer Zeit (193 – 235 n.Chr.), Stuttgart. 
Scott (2023): Andrew G. Scott, „The Images of Young Tyrants: Representation and Reality in Herodian’s 

Roman History“, in: Andrew G. Scott (Hg.), Studies in Contemporary Historiography, Oxford, 191– 217. 
Slater (1972): William J. Slater, „Asklepiades and Historia“,  in: Gre ek, Roman and Byzantine Studies 13, 

317 – 333.  
Squilloni (1991): Antonella Squilloni, Il concetto di ‘regno’ nel pensiero dello Ps. Ecfanto. Le fonti e i trattati περὶ 

βασιλείας, Firenze. 
Stamm (2003): Caroline Stamm, Vergangenheitsbezug in der Zweiten Sophistik? Die Varia Historia des Claudius 

Aelianus, Frankfurt a. M. 
Stein (1957): Franz Joseph Stein, Dexippus et Herodianus rerum scriptores quatenus Thucydidem secuti sint,

diss. Bonn.
 

 
Svavarsson (2014): Svavar Hrafn Svavarsson, „Sextus Empiricus“, in: James Warren und Frisbee Sheffield 

(Hgg.), The Routledge Companion to Ancient Philosophy, New York, 581 – 595. 
Swain (1996): Simon Swain, Hellenism and Empire. Language, Classicism, and Power in the Greek World 

AD 50 – 250, Oxford. 
Swain (1997): Simon Swain, „Biography and Biographic in the Literature of the Roman Empire“, in: Mark 

Julian Edwards und Simon Swain (Hgg.), Portraits. Biographical Representation in the Greek and Latin 
Literature of the Roman Empire, Oxford, 1 –37. 

Swain (2013): Simon Swain, Themistius, Julian and Greek Political Theory under Rome. Texts, Translations and 
Studies of Four Key Works, Cambridge. 

Tantillo (2011): Ignazio Tantillo, „Insegne e legittimazione nell’impero romano“, in: Clementina Panella 
(Hg.), I segni del potere. Realtà e immaginario della sovranità nella Roma imperiale, Bari, 13 – 24. 



177 Herodian und ein neues Zeitmaß 

Thesleff (1971): Holger Thesleff, „On the Problem of the Doric Pseudo-Pythagorica. An Alternative Theory of 
Date and Purpose“,  in: Kurt von Fritz (Hg.), Pseudoepigrapha I  (Pseudopythagorica – Lettres de Platon – 
Littérature  pseudépigraphique juive),  Vandœuvres/Genève, 57 –  87. 

Urso (2020): Gianpaolo  Urso, „‘Ritorno alla monarchia’,  tra Cesare e  Augusto: le origini del principato in 
Cassio Dione“,  in: Christopher Burden-Strevens, Jesper Majbom Madsen und  Antonio Pistellato  (Hgg.), 
Cassius Dio and the Principate,  Venezia, 19 – 37. 

Veyne  (1999): Paul Veyne, „L’identité grecque devant  Rome  et  l’empereur“,  in: Revue des Études 
Grecques 112, 510 – 567. 

von  Fritz (1971): Kurt von  Fritz (Hg.), Pseudoepigrapha I  (Pseudopythagorica – Lettres de Platon – Littérature 
pseudépigraphique juive), Vandœuvr es/Genève. 

Whitmarsh (2001): Tim Whitmarsh, Greek Literature and the Roman Empire. The Politics of Imitation, Oxford. 
Wiseman (1979): Timothy Peter Wiseman, Clio’s Cosmetics. Three Studies in Greco-Roman Literature, Leicester. 
Wiseman (1993): Timothy Peter Wiseman, „Lying Historians: Seven Types of Mendacity“, in: Christopher Gill 

und Timothy Peter Wiseman (Hgg.), Lies and Fiction in the Ancient World, Exeter, 122 – 146. 
Woodman (1988): Anthony J. Woodman, Rhetoric in Classical Historiography. Four Studies, London. 




	III Time and Space in Herodian’s Text
	Zwischen pragmatischer Geschichtsschreibung und Biographie: Herodian und ein neues Zeitma ß
	1 Herodian in der Debatte über Biographie und Geschicht e
	2 Die Zeitfolge und der Spiegel der Macht
	3 Der Anbruch der Spätantike: Herodian und ein neues Zeitmaß
	Bibliographie





