
Karine Laporte 
Mélange  et  variété des genres chez 
Hérodien :  le  cas de Julianus 

Et si c’était impossible, de ne pas mêler les genres ?  Et  s’il y  avait, logée  au  cœur de la loi même, 
une loi d’impureté ou un principe de con tamination ?¹ 

1 Derrida (1986) 254.

On pouvait lire, dans des études désormais démodées, que l’Histoire des empereurs 
d’Hérodien était un «(genre de) roman historique»,²

2 E. g. Hohl (1956) 4, 42 ; Alföldy (1971) 431 ; cf. Kolb (1972) 30, 161. Le rapprochement au roman remonte 
au moins au dix-neuvième siècle, avec Zürcher (1868); cf. Fuchs (1895) 226. Voir une liste plus complète 
dans Hidber (2006) 65 n. 327 et Chrysanthou (2022) 15 n. 63.

 voire une «série de romans»,³

3 Alföldy (1974) 90.

 une 
version tarabiscotée du récit de Cassius Dion,⁴

4 Kolb (1972) e. g. 160 – 161.

 une «série de biographies»,⁵

5 Reardon (1971) 216.

 un 
«exercice de rhétorique»,⁶

6 Rubin (1980) 92.

 «comme des mémoires»,⁷

7 Christol (1990) 132 ; c’est ainsi que sont parfois perçus les derniers livres de Cassius Dion, e.g. Scott 
(2017).

 et même un roman historique 
moderne avant l’heure.⁸

8 Sidebottom (1998) 2828 – 2830. Le texte semble en outre avoir été utilisé comme un miroir des princes 
(Fürstenspiegel) durant la Renaissance, cf. Zimmermann (1998) et Hidber (2006) 28 – 32.

 Selon ces avis, cette œuvre pouvait être, au vu de ses lacunes 
méthodologiques, ses erreurs factuelles ou ses élans dramatiques, à peu près tout, sauf 
de l’histoire. Ces efforts d’identification générique, ou plutôt de désidentification his
torique, se fondaient notamment sur des techniques de composition jugées fautives ou 
même contraires au genre historique. Si la plupart des études parues au cours des 
dernières décennies s’entendent sur la nature historique de l’Histoire des empereurs et 
le statut d’historien d’Hérodien, il semble qu’il demeure encore une certaine disjonc
tion entre les aspects plus «littéraires» du texte et son essence historique, surtout en ce 
qui a trait aux épisodes les plus étonnants. Dans le but de réconcilier ces deux côtés, je 
me propose, dans cet article, de revenir sur la question du genre de l’œuvre à la 
lumière des concepts de «mélange» et de «variété».

-

-

 
Les mélanges de genres et de styles déployés dans l’Histoire des empereurs ont été 

notés assez tôt par la critique,⁹

9 E. g. Zürcher (1868) ; Fuchs (1895) et Fuchs (1896).

 qui y voyait au mieux les défauts d’une histoire de 
seconde zone, au pire la preuve d’une œuvre de fiction d’inspiration vaguement his-

Remerciements : La rédaction de cet article a été menée à bien grâce à une bourse accordée par la 
Fondation Hardt pour un séjour de recherche. Je remercie également les éditeur·ice·s de ce volume pour 
leurs commentaires et suggestions. 

  
 

 
  
  
  
  
 

 
 

 
  

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License. https://doi.org/10.1515/9783111706740-004 

https://doi.org/10.1515/9783111706740-004


38 Karine Laporte 

torique.¹⁰

10 Voir Hidber (2006) 65 – 70 pour un survol de la littérature.

 Or la réticence des études modernes à classer l’Histoire des empereurs dans 
la même catégorie que les histoires «sérieuses» ne trouve pas vraiment d’échos chez 
les auteurs anciens ou byzantins, qui ont cependant pu apprécier différemment 
Hérodien en sa qualité d’historien.¹¹

11 Cf. Hidber (2006) 20 – 26.

 Par ailleurs, bien qu’on ne sache pas le titre 
original de ce récit, les manuscrits qui nous sont parvenus livrent une variété d’inti
tulés, dont plusieurs comportent le mot ἱστορία.¹²

12 Lucarini (2005) ix, n. 1 répertorie les divers titres donnés par les manuscrits ; cf. Whittaker (1969 – 
1970) n. 1 ad 1.1.1.

 On retrouve également cette ter
minologie chez Photius qui, au neuvième siècle, écrit avoir lu les «huit livres de 
l’Histoire d’Hérodien» (Phot. Bibl. 99 : Ἡρωδιανοῦ ἱστορικοὶ λόγοι ὀκτώ). Hérodien lui
même s’identifie clairement à la tradition historiographique post-thucydidéenne dès 
les premières lignes de l’ouvrage : 

-
-

-

οἱ πλεῖστοι τῶν περὶ συγκομιδὴν ἱστορίας ἀσχοληθέντων (1.1.1). 

ἐγὼ δ’ ἱστορίαν […] μετὰ πάσης ἀκριβείας ἤθροισα ἐς συγγραφήν (1.1.3).¹³ 

13 Et plus loin : 2.1.1 (ὡς ἐν τῷ πρώτῳ συντάγματι τῆς ἱστορίας δεδήλωται), 2.15.6 (ἱστορίας τε πολλοὶ 
συγγραφεῖς καὶ ποιηταί). Cf. Stein (1957) 76 – 90 sur les correspondances thucydidéennes de la préface 
d’Hérodien. Pitcher, dans ce volume, analyse la conception de la stasis chez Hérodien comme une 
réinterprétation de celle de Thucydide (3.70.1 – 81.5), mais adaptée à sa propre réalité de l’Empire romain 
du troisième siècle.

S’il faut reconnaître que le terme moderne d’«histoire» ne recouvre pas toute la 
complexité de son étymon grec (selon le Bailly : «recherche, information, explora
tion» ; «résultat d’une information, connaissance» ; «relation verbale ou écrite de ce 
qu’on a appris, récit» ; «histoire»), le refus de voir Hérodien comme un historien 
n’était pas tellement fondé sur cette distinction sémantique, mais surtout sur un 
contentieux épistémologique moderne qui posait une stricte opposition entre fiction et 
histoire.

-

 
Il y eut, vers les années 80 – 90, un virage «rhétorico-linguistique» dans les études 

portant sur l’historiographie antique, qui fut notamment à l’avantage de certains 
historiens jusqu’alors peu appréciés par la critique. Hérodien en a ainsi largement 
bénéficié.¹⁴

14 Voir les discussions sur le genre de l’Histoire dans Sidebottom (1998), Zimmermann (1999), Hidber 
(2006), Kemezis (2014).

 En plus d’un bon nombre de travaux s’intéressant aux techniques d’écri
ture et à la représentation historique chez Hérodien, deux articles ont récemment mis 
l’accent sur des procédés littéraires utilisés par l’auteur qui seraient plus représentatifs 
du roman ou du théâtre.¹⁵

15 Kemezis (2021) et Baumann (2021).

 Dans son analyse des techniques narratives d’Hérodien, 
A. Kemezis s’est interrogé sur la façon dont l’auteur se conforme aux codes de l’his
toriographie, ou les rejette, en s’intéressant surtout aux ressemblances avec les mé
thodes du roman, par exemple sur le plan de la structure narrative et des descriptions 

-

-
-

  
  
 

 
 

 
 

 
  



39 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

vivantes. Pour sa part,  M.  Baumann  a  analysé le mode dramatique de Hdn. 4.7– 11, en se 
penchant plus spécifiquement sur la focalisation variée du passage, ainsi  que sur le 
«jeu»  et  la  «direction»  de  Caracalla. Dans  la  même  lignée, la récente monographie de 
C. S. Chrysanthou examine  de  façon plus générale les techniques narratives  utilisées 
par Hérodien.¹⁶

16 Chrysanthou (2022).

 Si l’on persiste encore  parfois trop à  séparer le fictif, ou le «littéraire», 
de l’historique à  proprement parler,  et  que les procédés qu’on dira  empruntés à  la 
comédie, la tragédie, le roman, ou même la poésie élégiaque, demeurent en marge du 
récit historique, cette vision tend de plus  en plus à s’estomper. 

S’inscrivant dans le sillon de ces relectures d’Hérodien, cet article entend contri
buer à un travail de déconstruction du genre historique «pur», par le biais d’une 
réflexion sur les notions de mélange et de variété. Afin d’en apprécier pleinement leur 
application, il sera également question d’une analyse détaillée de ces pratiques dans un 
épisode de l’Histoire des empereurs qui a longtemps été considéré comme entièrement 
fictif et sans intérêt : l’accession impériale de Didius Julianus (2.6.4 – 14). Un nouvel 
examen de ce passage, à l’aune de codes tirés de la comédie et de l’élégie, permettra de 
relire certains éléments du récit qui résonnent avec d’autres genres littéraires plus 
couramment associés à la fiction, entre autres en ce qui concerne le traitement des 
personnages et la mise en récit, et de repenser leur relation à la nature historique de 
l’œuvre, notamment dans le contexte de la littérature de l’époque impériale. Ces 
thèmes serviront à poursuivre la discussion sur l’intégration de tels procédés dans la 
conception d’un récit historique et, plus particulièrement, d’une histoire impériale du 
troisième siècle.

-

 

1 Genres, bigarrure, mélanges, interactions 

Il convient tout d’abord de définir brièvement ce que j’entends par «genre». Si l’on 
souhaite explorer la notion de mélange, il faut reconnaître une certaine spécificité 
générique, qui s’appuie sur un ensemble de critères internes, par exemple la métrique, 
un système référentiel propre ou encore un mode d’énonciation. Cela dit, la présente 
étude se fonde sur une vision assez perméable et flexible du genre. L’objectif, dans le 
cadre de cet article, n’est pas de redéfinir ce qu’est, précisément, le genre de l’histo
riographie antique ; cette question a bien été explorée par J. Marincola, qui s’est 
intéressé à la narrativisation, la focalisation, les limites chronologiques, la structure 
chronologique et le sujet du récit historique antique. Pensant déjà au phénomène de 
mélange, l’on pourra simplement rappeler que, selon Marincola, les formes tradi
tionnelles de ce genre étaient constamment modifiées par l’esprit novateur des auteurs 
et que, comme G.B. Conte l’a montré pour la poésie latine, «genre is not a static 
concept, functioning as a »recipe« with a fixed set of ingredients that the work must 
contain, but rather is dynamic and should be seen as a »strategy of literary compo

-

-

-

  



40 Karine Laporte 

sition«.»¹⁷

17 Marincola (1999) 282 ; cf. Conte (1994) 106 – 108. Voir aussi Marincola (2018) sur les distinctions entre 
(sous‐)genres historiques faites par les auteurs anciens eux-mêmes.

 Bien plus, tout effort de la critique moderne d’imposer une forme unique 
aux œuvres historiques anciennes fait fausse route, car ces formes, « like other literary 
genres in antiquity, were in a constant state of flux, of reaction and revision, of chal
lenge and counter-challenge.»¹⁸

-
 

18 Marincola (1999) 301 (je souligne), avec Kraus/Woodman (1997) 1 – 9. 

Dans la foulée de ces réflexions, on comprendra la mixité générique non pas sur le 
plan de la «contamination» ou de la «corruption», pace Derrida, mais sur celui du 
«mélange». Un glissement vers une optique plus favorable de cette pratique permettra 
de déhiérarchiser les relations entre les différents genres et d’apprécier les pratiques 
scripturaires en fonction de leur contexte socioculturel et de leur environnement 
intellectuel. Nous suivons en ce sens A. Fowler, pour qui l’intérêt du genre n’est pas 
taxinomique, mais doit plutôt être considéré en termes de communication et d’inter
prétation.¹⁹

19 Fowler (1982) part. chap. 3. Fait intéressant, Fowler place l’importance du genre plus du côté de la 
production, et moins de celui de la réception.

 Par ailleurs, le mélange n’est pas compris ici selon une perspective té
léologique : s’il faut admettre que les genres évoluent, les formes mélangées ne sont 
pas forcément fixées comme des nouveaux genres, mais s’inscrivent certainement dans 
des tendances et des courants. Ce phénomène de «modulation générique», comme le 
désigne Fowler, est étroitement lié aux goûts littéraires d’une époque donnée : « [f ]or in 
modulation we have to do with one of the principal ways of expressing literary 
taste.»²⁰

20 Fowler (1982) 191, et plus généralement 191 – 212.

 C’est également ce que suggérait la discussion de Marincola citée plus haut, 
par sa perception du genre de l’historiographie antique comme une forme dynamique, 
en constante évolution. Le concept de «mélange» sert en outre à recouvrir différents 
degrés d’incorporation entre les genres littéraires, qui peuvent donner lieu à une 
variété de textures au sein d’une même œuvre.

-
-

 
On voit cette pratique de la variation apparaître dans les textes grecs notamment 

sous le terme de poikilia, «bigarrure». De façon très générale, on parle, dans la critique 
antique de poikilia (parfois de metabolē, «changement» ou, en latin, de uarietas / 
uariatio) au sens de changement de style, ton, débit, ou de diversité des mots et des 
figures.²¹

21 Voir Nünlist (2009) 198 – 202, avec bibliographie générale à la note 16.

 C’est un aspect de composition qui, en évitant la monotonie et la répétition, 
participe au divertissement et à l’intérêt soutenu du public.²²

22 Cf. Grand-Clément (2015), avec la bibliographie, part. sur la poikilia esthétique et artistique. Selon 
Lukinovich/Morand (1994) xiv, l’adjectif poikilos peut également noter «la versatilité, la complexité, la 
richesse de ressources, et souvent aussi, dans un sens péjoratif, la fourberie.» On a par exemple 
reproché à Isocrate de représenter, par ses discours «bigarrés», un danger pour la jeunesse athénienne, 
cf. Prodic. ap. X. Mem. 2.1.21 – 22 ; Philostr. VS 482.18 – 23, 496. Voir aussi Hdn. 1.1.5.

 Bien que ces objectifs 
puissent paraître contraires à la pratique historiographique, des historiens comme 
Diodore de Sicile ou Denys d’Halicarnasse ont embrassé pleinement la bigarrure dans 

 
 

 
 

 
  
  
 

 



41 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

leur rédaction.²³

23 D.S. 1.3.2, 20.2.1 ; D.H. Dem. 8.4, 20.6, 34.5, 48.3, 50.11, Pomp. 3.12, 6.4, Is. 3 – 4, 12, Isoc. 2.4.

 Comme l’expliquent A. Lukinovich et A.‐F. Morand, la poikilia gagne 
en importance à l’époque impériale : 

Elle reçoit alors une définition stylistique et esthétique plus précise et finit même par s’imposer 
aux esprits comme le programme intellectuel et esthétique le plus conforme aux nouveaux besoins 
d’une culture qui se perçoit elle-même comme désormais excessivement vaste, riche, diversifiée, et 
sur laquelle pèse l’héritage d’une longue tradition […].²⁴ 

24 Lukinovich/Morand (1994) xv. Comme le note Smith (2014) 54, la poikilia restait pour certains «a sign 
of superficiality, of a lack of discipline, and of effeminate tastes.» Cf. Philostr. VS 486, mais voir aussi 
chez le même auteur, VA 1.4 ; Ael. NA 5.21.26 – 31 vs. Ael. VH 4.22, 9.3, 12.1.

Cette idée de variété de composition se trouve même au centre d’un genre littéraire 
très populaire au cours des premiers siècles de notre ère, les miscellanées, à mettre en 
lien avec les genres narratifs en prose, dont le roman et la biographie.²⁵

25 On remarquera que les conceptions de la poikilia oscillent parfois entre esthétique et genre, de sorte 
que les traductions modernes varient : par exemple, «miscellany» pour le genre et «variety», vel sim,  en  
anglais, mais «bigarrure» pour l’esthétique et poikilia (parfois «miscellanées») pour le genre en 
français. J’utilise ici le terme «genre» par esprit pratique, mais on pourrait éventuellement penser à un 
«mode d’écriture» (ce qui rejoindrait, finalement, la vision du genre de Fowler abordée plus haut, p. 40).

 Parfois dif
ficiles à classer, ces œuvres, comme les Propos de table de Plutarque, les Nuits attiques 
d’Aulu-Gelle, les Deipnosophistes d’Athénée ou les Histoires variées d’Élien, mélangent 
à dessein plusieurs genres : histoire, biographie, roman, commentaire, anecdotes, etc.²⁶

26 Voir la liste donnée par Aulu-Gelle en NA praef. 6 – 9. Sur le genre des poikiliai, voir Lukinovich/ 
Morand (1994) xiv–xvi ; Nünlist (2009) 198 – 202 ; Smith (2014) chap. 3 ; Oikonomopoulou (2017), avec la 
bibliographie ; Heath (2020) 36 – 55.

 
Si les miscellanées sont largement tributaires des pratiques savantes de l’époque 
hellénistique, c’est sous l’impulsion de la Seconde Sophistique qu’elles intègrent de 
façon plus importante le paysage socio-littéraire gréco-romain. L’époque n’est pas in
différente : S. Smith appréhende, par voie métaphorique, ces nouvelles formes 
polymathiques et disparates comme des «textual maps of the Imperial world, inex
tricably implicated in Rome’s expansive geopolitical domination.»²⁷

27 Smith (2014) 48. Le contexte géopolitique de l’époque impériale serait comparable à celui de la 
période hellénistique, où la poikilia occupe une place importante, à la fois sur le plan de la pratique 
chez les auteurs et de la sensibilité chez les exégètes.Voir aussi, sur la littérature de la période antonine, 
Kemezis (2014) 34 – 43.

 C’est dans ce 
contexte social, littéraire et géopolitique que s’inscrit l’œuvre d’Hérodien.

-

-

-

 
Le genre des poikiliai recouvre par ailleurs l’idée de la mixis, du «mélange», 

puisant à la fois dans la variation et dans la combinaison²⁸

28 Voir par exemple D.H. AR 1.8.3, où l’auteur situe son œuvre, sur le plan de la forme, en opposition 
aux monographies militaires ou politiques, dont le sujet est trop limité, ainsi qu’aux chroniques locales 
attiques (les textes des «Atthidographes»), qu’il juge «monotones» (μονοειδεῖς).

. Il est important de noter 
que le mélange générique est un trait assez caractéristique de la littérature hellénis
tique.²⁹

29 Cf. Kroll (1924) 225 – 246, avec les réflexions de Barchiesi (2001).

 Sauf Polybe,³⁰ les historiens de cette période ont ainsi été souvent méprisés par 
-

  
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
  



42 Karine Laporte 

les études modernes  :  on trouvait leurs œuvres trop tragiques et trop rhétoriques,  et  il 
y  avait même, chez certains, un rejet plus ou moins explicite du modèle thucydidéen. 
En ce sens, le recours à  des procédés ou des figures surtout associées à  la  tragédie ou à 
l’art oratoire, et donc à  la  fiction, «contaminaient»  ces œuvres. La posture de Denys est 
un contre-point intéressant,  puisqu’elle favorise une approche historiographique fon
dée sur le mélange, qui admet à la fois l’utile et l’agréable, sans sacrifier l’un pour 
l’autre.³¹

31 Voir les notes 23 et 28 ci-dessus.

 Marquée par le courant de la Seconde Sophistique, la littérature impériale, 
dont l’historiographie, autorise également la pratique du mélange.

-

 
En ce qui concerne plus particulièrement l’Histoire d’Hérodien, T. Hidber a abordé 

la notion de poikilia, par rapport à la rhétorique (via les préceptes de Denys), au 
contenu et à la variété des événements présentés dans l’œuvre, et rapprochait ce texte 
de l’œuvre d’Hérodote.³²

32 Hidber (2006) 114 – 116 ; cf. Kemezis (2014) 36 – 38, à propos d’Aulu-Gelle. Pour sa part, Szelest (1951) a 
montré que la pratique d’Hérodien se rapproche, au niveau des clausules métriques, du style de 
Chariton, Lucien et Polémon de Laodicée.

 Chrysanthou conçoit, de façon similaire, la poikilia comme 
une «presentational repetition and variation» dans la composition de notre auteur, que 
ce soit au niveau de la matière ou de la narration. Pour Chrysanthou, les procédés 
narratifs utilisés par Hérodien «offer pleasure to the readers by empowering them to 
contribute meaning to his History.»³³

33 Cf. Chrysanthou (2022) 8, voir aussi 315 – 316.

 Cette technique a également été remarquée dans 
la caractérisation des personnages, qui est menée chez Hérodien selon une stratégie 
globale de comparaisons et de contrastes.³⁴

34 Sur la caractérisation des personnages chez Hérodien, voir par exemple Pitcher (2018) et Chry
santhou (2022) passim.

 Comme chez les historiens hellénistiques, 
le concept de mixis a surtout été vu comme une concession à la qualité historique du 
texte d’Hérodien : c’est un récit historique malgré ses envolées rhétoriques ou ses 
scènes dramatiques. En plus du rapprochement générique au roman, on a aussi sou
vent considéré l’Histoire des empereurs d’Hérodien comme de la biographie, avec le 
sous-entendu que ce genre serait inférieur à l’histoire parce qu’il s’intéresse à la vie 
personnelle et/ou quotidienne de personnages historiques.³⁵

35 E.g. De Blois (1998) 3415 : «Herodian’s work is even more a mixture of history and biography than 
that of Dio.». On pourra rapprocher cette mixité à la pratique de Théopompe dans les Philippica 
(FrGrHist 115), où Philippe agit comme figure programmatique et comme principe d’organisation 
structurelle, cf. Connor (1985) 464.

 Les lectures de la mort de 
Marc Aurèle (1.2 – 4) dévient légèrement de ces tendances interprétatives, notamment 
en raison de l’aspect programmatique de l’épisode, qui le place hors du récit principal 
(n’oublions pas qu’Hérodien écrit l’histoire «après Marc»). M. Zimmermann a par 
exemple exploré les influences d’autres genres littéraires dans la construction de la 

-

30 Cette préséance accordée à Polybe peut s’expliquer par le sujet militaire de son récit et son imitation 
explicite de Thucydide, en plus d’un état du texte moins incomplet. Sur l’historiographie hellénistique 
plus généralement, voir p. ex. Connor (1985) ; Marincola (2001) 104 – 112 ; Cuypers (2010) 317– 323 ; 
Gowing (2010) ; Dillery (2011). 

  
 

 
  
 -

 
 

 



43 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

figure  du  bon empereur :  éloge, discours funèbre, miroir des princes,  discours sur la 
royauté, etc.³⁶

36 Zimmermann (1999) 24– 34. Alföldy (1973) Par exemple, Alföldy, identifiant l’Histoire comme un 
«roman historique », s’est intéressé à la composition littéraire de l’épisode d’un point de vue rhétorique 
et dramatique, mais il maintenait qu’Hérodien était un « Literat » et que le passage n’avait pas grande 
valeur historique. Mecella, dans ce volume, s’intéresse au développement de la forme historiographique 
à  l’époque d’Hérodien, à ses liens avec les axes principaux de l’idéologie sévérienne et à sa filiation avec 
les discours sur la royauté.

 Pour le reste du texte, c’est-à-dire le sujet  véritable, l’emprunt de pro
cédés relevant d’autres genres,  surtout la tragédie, a  également été noté par la critique, 
mais généralement dans une perspective disjonctive entre fiction et histoir e.

-

 
Pour harmoniser ce type de composition mixte au genre historiographique,  la 

notion d’ «interaction littéraire»  entre les  traditions grecque et romaine s’avère  très 
utile. Cette  approche, plus productive,  réciproque et organique même que celle 
d’ «influence»,  semble particulièrement pertinente pour la littérature impériale  du 
troisième siècle, puisqu’on ne parlait désormais plus d’assimilation ou de résistance de 
l’une tradition par rapport à  l’autre, mais d’un brassage  socioculturel.³⁷

37 König/Whitton (2018) 21 : «Interactivity might be thought of as a superset of which intertextuality is 
just a part: it not only embraces those »allusions« or »references« that can be captured and displayed in 
specimen jars, but also seeks to give voice to the fuzzier echoes and dialogues between the lines of our 
texts, and to invoke the sociohistorical communication and exchange that went along with literary 
production.» Voir aussi Kemezis (2014) 25 – 29.

 Il ne s’agit 
évidemment pas de défendre l’idée d’une culture parfaitement lisse et homogène, mais 
plutôt d’insister sur son aspect composite et, pourrait-on dire, «bigarré».³⁸

38 Cf. Swain (2007) 3 : «Knowledge of the past empowered the Severan elite, and synthesising 
knowledge in encyclopedic works, including especially »miscellaneous« collections which entertained 
and informed through poikilia (a term originally referring to a medley of colours, French bigarrure) is a 
feature of imperial period literature which continues under the Severans.» (je souligne).

 Ce genre de 
relations littéraires est par ailleurs assez pratique pour aborder une œuvre comme 
l’Histoire des empereurs, dont l’auteur se contente de se rattacher globalement à 
l’époque dont il traite, sans donner d’autres précisions sur son identité, ses origines, 
son statut ou sa profession (cf. 1.1.3, 1.2.5, 2.15.7).³⁹

39 Voir par exemple les échanges de Fromentin et Marincola dans Fromentin, ed. (2022) 155 – 156. 
Makhlayuk, dans ce volume, réinterroge la «grécité» et la «romanité» d’Hérodien, et plus largement la 
vision de l’auteur du monde de l’Empire romain.

 On voudrait bien reconstituer la 
bibliothèque d’Hérodien, ce que plusieurs ont tenté en s’adonnant à la recherche des 
sources historiques de l’auteur. Or, si l’on écarte le contrôle des aspects strictement 
factuels, ce que visait la populaire Quellenforschung des siècles précédents malgré 
l’état fragmentaire de la littérature de cette époque (même les derniers livres de Dion 
nous sont parvenus en bonne partie par des épitomés tardifs), il faudrait aussi con
sidérer que la réception et la conception de parallèles spécifiques peuvent varier d’une 
personne à l’autre, et même d’une lecture à une autre.⁴⁰

40 E. g. Fowler (1997).

 Les liens directs, à part pour 
quelques cas comme Cassius Dion ou Thucydide (encore que Sidebottom suggérât 

-

 

 
 

 
 

 
 

 
  



44 Karine Laporte 

qu’Hérodien n’ait eu accès à  ce  dernier que par le biais d’extraits ou de manuels⁴¹

41 Sidebottom (1988) 2777 n. 6.

), 
restent ainsi difficiles à établir de façon définitive. Et même s’il était possible de tracer 
une parenté claire entre l’Histoire et d’autres œuvres, il faudrait tout de même prendre 
en considération certains facteurs, comme la composition de celles-ci et la filiation de 
leurs propres formes. 

Enfin, on pourra réitérer qu’il n’est pas nécessaire de restreindre les «bonnes» 
influences de l’Histoire des empereurs aux récits historiques antérieurs, comme l’ont 
souvent envisagé les études modernes. Marincola soutenait ainsi, au sujet de l’Anabase 
de Xénophon qui faisait l’objet de questions similaires de classification : «the reason 
that the work has appeared formally problematic is that scholars have artificially 
limited their inquiry of possible models to previous narrative prose histories, even 
though few existed in Xenophon’s time, and there was no obligation on him to consider 
only those models.»⁴²

42 Marincola (1999) 316.

 La situation décrite par Marincola n’est pas entièrement appli
cable au cas d’Hérodien, puisque cet auteur, œuvrant au troisième siècle de notre ère, 
disposait bien sûr de plusieurs modèles historiographiques, dont Xénophon lui-même, 
mais le raisonnement reste pertinent. D’ailleurs, même les sources historiques des 
historiens sont élaborées à partir de modèles littéraires et peuvent elles-mêmes as
sumer ce rôle pour d’autres œuvres, historiques ou non.

-

-
 

2 La «vente» de l’Empire 

De tous les épisodes de l’Histoire des empereurs d’Hérodien qui ont pu être vus par la 
critique moderne comme exagérés ou inventés, celui de l’avènement de Didius Julianus 
et de ce fameux encan, qui aurait eu lieu dans la foulée du meurtre de Pertinax aux 
mains des prétoriens le 28 mars 193, est particulièrement intéressant à relire à travers 
le filtre du mélange des genres et de la variété, puisque, du fait de sa singularité, voire 
de son extravagance, ce récit a même été perçu comme complètement insensé. Cet 
angle de lecture exclurait de considérer ce passage comme appartenant au genre 
historique ; l’épisode serait en ce sens une digression «dramatique» (à rapprocher, 
éventuellement, des digressions ethnographiques d’Hérodien⁴³

43 Cf. Chrysanthou (2024).

), et n’aurait rien à voir 
avec la nature historique, donc véridique, du récit. Or, si l’on accepte que le mélange et 
la variété font bien partie des pratiques historiographiques, l’accession de Julianus, 
telle que la présente Hérodien, est un cas d’étude privilégié, car il permettra 
d’éprouver les limites du type de lecture, bigarrée, que nous proposons. 

Avant de nous intéresser au récit d’Hérodien à proprement parler, il convient 
d’abord de se tourner vers la version que produit Cassius Dion de cet événement, 
puisque Dion a longtemps été considéré, à tous égards, comme le plus fiable des deux, 

  
  
  



45 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

et que leurs récits ont constamment été comparés, à  la défaveur de notre auteur. Pour 
certaines critiques modernes, l’histoire d’Hérodien aurait en effet été reprise d’une 
figure trouvée chez Dion et amplifiée par notre auteur au point d’en créer un véritable 
encan.⁴⁴

44 Appelbaum (2007) 201 : «This vivid but overstated metaphor was adopted as fact and embellished by 
Herodian in his adaptation of Dio, and by his modern successor». Cf. Icks (2014) 92 : «Undoubtedly, this 
ludicrous version of events is an embellishment of Dio’s story.»

 A. Appelbaum désigne ce choix d’Hérodien comme «a misreading of Dio», ce 
dernier n’ayant utilisé cette image qu’à titre de comparaison (ὥσπερ), et non pas de 
représentation.⁴⁵

45 Appelbaum (2007) 206.

 Or, pour apprécier ce passage de Dion en tant que source véridique, 
par opposition au récit «imaginaire» d’Hérodien, il faut recourir à une certaine élas
ticité herméneutique : d’abord, l’histoire de Dion, puisqu’elle est d’emblée tenue pour 
vraie, doit être débarrassée de toutes traces de fiction, ce qu’il est possible de faire en 
les interprétant comme métaphores ; ensuite, si ces mêmes éléments fictifs se trouvent 
chez Hérodien, c’est que celui-ci a mal compris son prédécesseur et qu’il n’était même 
pas présent à ces événements (il était sans doute encore trop jeune pour y avoir 
personnellement assisté) ; enfin, puisqu’il reste de toute façon un historien inférieur à 
Dion, Hérodien s’est ainsi servi de ces figures pour les amplifier au point d’en venir à 
une profession de vérité historique.

-

 
Mais que dit réellement le texte de Dion ? Selon le sénateur, Julianus vint au camp 

prétorien pour briguer le principat par des promesses d’argent : 

C’est alors que se produisit une affaire des plus honteuses et indigne de Rome : comme (ὥσπερ) 
dans un marché ou une salle des ventes (ἐν ἀγορᾷ καὶ ἐν πωλητηρίῳ τινί), à la fois Rome et son 
empire tout entier furent vendus aux enchères (ἀπεκηρύχθη). Les vendeurs (ἐπίπρασκον) étaient les 
assassins de leur empereur et les acheteurs (ὠνητίων), Sulpicianus et Julianus qui enchérissaient 
(ὑπερβάλλοντες) l’un contre l’autre, l’un à l’intérieur du camp des prétoriens, l’autre à l’extérieur.⁴⁶ 

46 D.C. 74[73].11.3 : ὅτε δὴ καὶ πρᾶγμα αἴσχιστον τε καὶ ἀνάξιον τῆς Ῥώμης ἐγένετο – ὥσπερ γὰρ ἐν 
ἀγορᾷ καὶ ἐν πωλητηρίῳ τινὶ καὶ αὐτὴ ἡ ἀρχὴ αὐτῆς πᾶσα ἀπεκηρύχθη. καὶ αὐτὰς ἐπίπρασκον μὲν οἱ τòν 
αὐτοκράτορά σφων ἀπεκτονότες, ὠνητίων δὲ ὅ τε Σουλχικιανòς καὶ ὁ Ἰουλιανòς ὑπερβάλλοντες ἀλλή
λους, ὁ μὲν ἔνδοθεν ὁ δὲ ἔξωθεν (trad. Freyburger ; je souligne).

Dans la suite du récit, Dion décrit avec précision les montants, les enchères et les 
surenchères (ὑπερέβαλε, ὑπερβολῇ), tout en insistant sur les gestes très expressifs de 
Julianus (τῇ φωνῇ μέγα βοῶν καὶ ταῖς χερσὶν ἐνδεικνύμενος).⁴⁷

47 D.C. 74[73].11.4 – 6.

 Pour Appelbaum, comme 
pour M. Icks, le récit de Dion ne peut être qu’une métaphore, car les détails ne sont pas 
crédibles : il n’y a que deux seuls acheteurs potentiels, et la séquence ne va pas non 
plus, puisque, dans la réalité.⁴⁸

48 Appelbaum (2007) 201 – 202.

 Οr cette lecture métaphorique serait uniquement 
fondée sur la conjonction ὥσπερ – qui d’ailleurs régit ἐν ἀγορᾷ καὶ ἐν πωλητηρίῳ τινί, 
mais non l’ensemble du passage –, et un présupposé favorable à l’égard de Dion 
comme historien. Bien qu’Appelbaum et Icks voient dans le texte d’Hérodien une 

 

 
  
 

-
 

  
  



46 Karine Laporte 

exagération de l’Histoire romaine de Dion, on peut se demander si notre auteur n’en 
présenterait  pas en fait une version édulcorée.  En  outre, si Dion, historien fiable, nous 
présente ainsi l’accession de Julianus, pourquoi ne serait-il pas possible de voir,  dans la 
version qu’on trouve dans l’Histoire des empereurs,  une pratique historiographique 
similairement correcte ?  Je  mets à  dessein l’accent sur la pratique historiographique, 
car ce qui m’intéresse ici, ce n’est pas tellement de prouver l’historicité de cet épisode, 
ni même de réévaluer les rapports entre Dion et Hérodien, mais bien de mieux 
comprendre la mise en récit opérée par Hérodien et les effets de celle-ci sur l’inter
prétation et l’explication d’un événement insolite⁴⁹

49 Cf. Whittaker (1969 – 1970) n. 1 ad loc. : Dion et Hérodien «agree that the scene of the auction took 
place.» Mais voir aussi Potter (2004) 97 n. 88 (le texte de la note se trouve à la page 603) : «There is no 
auction in Herod. 2.6.10, which merely records that he promised more money than any man had thought 
possible» (je souligne).

.
-

 
La séquence narrative chez Hérodien diffère légèrement de ce qu’on peut lire dans 

l’Histoire romaine de Dion, qui raconte que Julianus, qui était à Milan, se rendit de lui
même à Rome en apprenant la nouvelle de la mort de Pertinax (cf. D.C. 74[73].11.1 – 2). 
Selon Hérodien, les prétoriens, après avoir assassiné Pertinax, s’enferment dans leur 
camp, attendent de voir s’il y aura des représailles et, constatant qu’ils s’en sont sortis 
en toute impunité, décident de mettre l’Empire en vente : 

-

les soldats firent monter sur le rempart à l’intérieur duquel ils restaient ceux d’entre eux dont la 
voix portait le plus loin et leur firent proclamer que l’Empire était à vendre (προεκήρυττον ὤνιον)  ;  
ils promettaient de livrer le pouvoir au plus offrant (τῷ πλέον ἀργύριον δώσοντι)  […]. ⁵⁰ 

50 Hdn. 2.6.4 – 5  : ο ἱ δὲ στρατιῶται […], ἔμενον μὲν ἐντòς τοῦ τείχους κατακλείσαντες ἑαυτούς, ἀναγα
γόντες δὲ τοὺς εὐφωνοτάτους ἑαυτῶν ἐπὶ τò τεῖχος προεκήρυττον ὤνιον τὴν βασιλείαν, τῷ τε πλέον 
ἀργύριον δώσοντι ἐγχειριεῖν ὑπισχνοῦντο τὴν ἀρχὴν […] (trad. Roques ; je souligne). Dion introduit 
l’affaire par deux adjectifs forts, αἴσχιστον et ἀνάξιον, qui expriment d’emblée son avis sur la question, 
tandis qu’Hérodien paraîtrait plus neutre. Or, pour Chrysanthou (2022) 37– 38, la tournure introductive 
Ἰουλιανῷ δὲ τινι trahirait déjà la désapprobation d’Hérodien ; à mettre en parallèle avec l’entrée en 
scène de Maximin en 6.8.1.

Puis, comme chez Dion, Julianus se présente au rempart pour faire des promesses 
extravagantes aux soldats (2.6.7– 8).⁵¹

51 Voir ci-dessous, p. 52– 54, pour une analyse de ce passage.

 La suite est passablement différente chez 
Hérodien : les soldats refusèrent même d’envisager l’offre de Sulpicianus, qui s’était 
aussi présenté au rempart dans l’idée d’acheter l’Empire (2.6.9 : ἧκε τὴν ἀρχὴν ὠνού
μενος). Pour Icks, l’encan chez Hérodien, et donc l’hyperbole, se voit clairement dans la 
criée des prétoriens sur le mur de leur camp.⁵²

52 Icks (2014) 92 : «Herodian goes even further» ; cf. Leaning (1989) 555 – 556 et Appelbaum (2007) 201.

 Pour Appelbaum, la scène paraît «even 
more dramatic», et cette vente aux enchères est «even less likely», puisqu’il n’y aurait 
eu, en fait, qu’un seul acheteur.⁵³

53 Appelbaum (2007) 203.

 Toute l’affaire peut s’expliquer, selon Appelbaum, par 

-

 

 
 -

 
  
  
  



47 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

des machinations de Laetus, qui aurait tenté  d’installer tour à  tour Pertinax, Falco et 
Julianus. ⁵⁴ 

54 Appelbaum (2007) 203 – 207, sur la base de D.C. 74[73].8.2 ; cf. HA Pert. 10.1 – 2, 10.9 – 10. Pour une 
réévaluation des dynamiques factionnelles entourant l’avènement de Pertinax, voir Galimberti dans ce 
volume.

Ce type d’approche «factualisante» pose, dans ses excès, quelques problèmes : en 
voulant comparer les versions de Dion et d’Hérodien afin de trouver l’unique «vérité», 
on en vient à refuser de penser l’historiographie autrement que comme une réserve 
factuelle, à lui nier toute qualité littéraire (malgré ce qu’en disaient les anciens eux
mêmes) ainsi que toute posture au sein d’une tradition (historiographique, mais plus 
largement littéraire), et donc à ignorer les impératifs (narratifs, thématiques, stylis
tiques) propres à chaque récit. Ce genre d’interprétation a également pour effet 
d’évacuer les particularités d’une écriture (présentée comme) contemporaine des 
événements relatés, en plus de dévaloriser l’apport du ressenti, de la perception am
biante et de la mémoire, surtout face à une affaire comme l’achat aussi explicite du 
pouvoir impérial.⁵⁵

55 Sur ce point, voir p. 55 – 56 ci-dessous. Scott, dans ce volume, s’intéresse plus longuement au concept 
de mémoire et à ses liens avec les pratiques d’émulation et de distanciation des empereurs avec leurs 
prédécesseurs.

 Dans cette quête de «ce qui s’est réellement passé», on chercherait 
en outre un genre historiographique «pur» et inchangé à travers les sous-genres, les 
auteurs et les époques. Or, comme discuté dans la section précédente, la littérature 
classique est, bien au contraire, un objet dynamique, en mouvement constant ; c’est 
d’autant plus vrai dans l’empire bigarré du troisième siècle, dont la culture se re
nouvelle sans cesse grâce aux interactions. Ces principes informeront notre lecture du 
récit de l’encan dans l’Histoire des empereurs.

-

-

-

-

 

3 La mise en récit par le mélange et la variété chez 
Hérodien 

Étant donné le peu de détails sûrs que nous possédons à propos du court règne de 
Julianus, il serait aisé de voir cet épisode de l’Histoire des empereurs comme une pure 
invention, un interstice temporel à remplir afin de pouvoir relier plus aisément la mort 
de Pertinax au règne de Sévère. Dans un tel enchaînement rapide et confus de règnes, 
il n’est pas invraisemblable que même un historien plus ou moins contemporain de ces 
événements (ou à tout le moins se présentant comme tel) n’ait pas eu accès à tellement 
plus d’information, en raison par exemple du court laps de temps, de la simultanéité de 
plusieurs épisodes, ou encore de la réécriture de ceux-ci par le vainqueur.⁵⁶

56 Cf. Kemezis (2014) 55 – 57, aussi pour le traitement de Clodius Albinus et Pescennius Niger. Pour 
Leaning (1989) 563, le règne de Julianus n’aurait pas été aussi catastrophique que le montrent les récits 
d’Hérodien et de Dio ; il suffit de les comparer à la version donnée par l’Histoire Auguste, composée 
environ un siècle et demi plus tard (cf. HA Did. Iul. 2.6). Mecella (2021) 293 n. 38 considère les deux récits 

 Mais si l’on 

 

 
 

 
 



48 Karine Laporte 

met de côté la stricte historicité de l’avènement de Julianus, comment appréhender le 
récit d’Hérodien, avec toutes ses aspérités et son «invraisemblance»  ?  Au  lieu d’opérer 
selon un processus disjonctif, qu’il reflète des tendances critiques plus anciennes («soit 
de l’histoire soit de la fiction»,) ou d’autres plus récentes («de l’histoire malgré la 
fiction»), notre lecture s’appuiera sur une vision conjonctive (« la fiction participe de 
l’histoire»),⁵⁷

57 Cf. Rancière (1992) part. p. 18 pour cette formulation.

 c’est-à-dire qu’elle embrassera les techniques et les aspects relevant de 
genres littéraires dits antinomiques à l’historiographie comme des composantes de 
celle-ci. Prenant à l’envers le paradigme voulant qu’Hérodien soit un mauvais historien 
en raison de ses élans dramatiques, nous examinerons l’épisode de l’encan à l’aune de 
procédés comiques et élégiaques afin de montrer en quoi ceux-ci peuvent contribuer à 
l’écriture d’une histoire impériale romaine.⁵⁸ 

58 Je n’aborderai pas, dans le cadre limité de cet article, les procédés plus typiquement tragiques pour 
deux raisons. D’abord, la tragédie est généralement perçue, au sein des genres de fiction, comme une 
forme élevée – certainement par rapport à la comédie, mais aussi à l’épopée (cf. Arist. Poet. 1462b et 
passim). En ce sens, elle se rapprocherait déjà trop du genre dit sérieux de l’historiographie. Ensuite, et 
peut-être de façon contradictoire, l’historiographie qu’on a appelée «tragique» suivant les propos de 
Polybe à l’égard de ses contemporains (cf. Plb. 2.56 – 63) constitue une question trop large pour la 
présente étude : même si cette sous-catégorie du genre devient souvent un raccourci épistémologique 
servant à discréditer des historiens jugés médiocres comme Hérodien, la critique moderne a également 
longtemps débattu sur l’existence réelle de cette forme, son invention, ses codes et ses adhérents. Voir 
par exemple Walbank (1960) pour un survol du problème.

Il nous faut dire encore quelques mots sur la part, inévitable, d’invention dans 
toute opération historiographique, qui intervient constamment dans la pratique 
d’Hérodien. En plus d’être confronté à des lacunes du matériau historique – le règne de 
Julianus est un bon cas de figure –,  l’historien doit aussi rendre les faits clairs, en 
montrer les causes et les conséquences. Pour cela, il s’attache à ficeler un récit, no
tamment en comblant certains silences. Cette mise en récit est, selon H. White, «es
sentially a literary, that is to say fiction-making, operation. And to call it that in no way 
detracts from the status of historical narratives as providing a kind of knowledge.»⁵⁹

59 White (1978) 185.

 Le 
cadre de cette opération scripturaire, même littéraire, chez notre auteur a déjà été 
notée ailleurs, en tout cas sur le plan factuel : Sidebottom écrivait par exemple qu’il y 
avait des «strict limits to Herodian’s inventions.»⁶⁰

60 Sidebottom (1998) 2821 : «Herodian does not invent people, let alone emperors. But rather, he 
appears to give to historical personages plans and actions they, in reality, did not have.» Cf. Whittaker 
(1969 – 1970), xliii, l, lxxiv et Roques (1990) 9, 10, 13, sur le principe directeur de sélection factuelle chez 
Hérodien.

 Ce geste poïétique n’est donc pas du 

-
-

comme le reflet d’une propagande sévérienne ; cf. Leaning (1989) 548 – 549 («the official version of 
events») ; Potter (2004) 97 («a false tradition»). Voir aussi Kolb (1972) 54 – 60 sur les correspondances 
entre Dion, Hérodien et l’Histoire Auguste pour cet épisode. 

  
 

 
  
 

 



49 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

tout aléatoire, mais répondrait à  un  principe de vraisemblance («true  enough»⁶¹

61 Cf. Pelling (1990) 35 – 43, à propos de Plutarque. On pensera aussi au principe de convenance pré
conisé par Thucydide dans la composition et l’intégration de discours dans une œuvre historique ; cf. 
Thuc. 1.22.1, avec D.H. Thuc. 41.4.

)  par 
rapport au sujet  traité, ainsi qu’à une logique interne de l’œuvre, notamment au niveau 
narratif et thématique. 

Il est évidemment possible de mettre  en  relation le Julianus d’Hérodien avec celui 
de Dion, puisqu’il s’agit, pour le dire trop simplement,  du  même personnage  dans le 
même genre d’œuvre. Cependant, en s’aventurant en dehors de ces frontières géné
riques, on arrive à percevoir, dans plusieurs personnages de cet épisode de l’Histoire 
des empereurs, des attributs qui rappellent des figures plus représentatives d’autres 
genres. Comme dit plus haut, la scène de l’encan a souvent été remise en question en ce 
qui a trait à son authenticité, et sa mise en récit chez Hérodien est particulièrement 
prenante par son ridicule. L’historien raconte ainsi comment, à la nouvelle de la mise 
aux enchères de l’Empire, Julianus bondit, court, crie, gesticule : 

-

Sa femme, sa fille, ses nombreux parasites (πλῆθος) le convainquent alors de bondir (ἀναθορόντα) 
hors de son lit de repos, de courir (δραμεῖν) au rempart, d’y apprendre la tournure que prennent 
les événements, et tout au long de la route (παρὰ πᾶσαν τὴν ὁδόν) ils lui conseillent de saisir cet 
Empire jeté en pâture et de ne pas épargner son argent pour surpasser par sa munificence tous les 
rivaux qui viendraient à lui contester le pouvoir. Il s’approcha des remparts, promit à grands cris 
(ἐβόα) de donner tout ce que l’on voudrait et expliqua qu’il possédait quantité de richesses et de 
trésors d’or et d’argent.⁶² 

62 Hdn. 2.6.7– 8  :  πείθουσιν οὖν αὐτòν ἥ τε γυνὴ καὶ ἡ θυγάτηρ τό τε τῶν παρασίτων πλῆθος ἀναθο
ρόντα τοῦ σκίμποδος δραμεῖν ἐπὶ τò τεῖχος καὶ τὰ πραττόμενα μαθεῖν, παρὰ πᾶσαν τὴν ὁδòν συμβου
λεύοντες ἐρριμμένην τὴν ἀρχὴν ἁρπάσαι, ἀφειδῶς δὲ χρημάτων ἔχοντα μεγαλοδωρίᾳòἅπαντας ὑπερ
βαλεῖν, εἰ καί τινες ἀμφισβητοῖεν. ἐπεὶ τοίνυν τῷ τείχει προσῆλθεν, ἐβόα τε πάντα δώσειν ὅσα βούλονται 
ὑπισχνούμενος, παρεῖναί τε αὑτῷ πάμπλειστα χρήματα καὶ θησαυροὺς χρυσοῦ καὶ ἀργύρου πεπληρω
μένους ἔλεγε (trad. Roques, légèrement modifiée).

Selon M. Hellstrom, «Herodian adds an element of comedy by having Didius jump 
straight from his dinner table and rush to the camps, egged on by women and a πλῆθος 
(‘throng’) of parasites. These escort him as he runs, discussing how to seize power in a 
mockery of the philosophical stroll.»⁶³

63 Hellstrom (2015) 49.

 On remarquera en effet la physicalité exagérée 
(contraire, par ailleurs, à l’équanimité des bons empereurs de l’Histoire)  et  l’aspect 
comique, voire absurde, des déplacements de Julianus, qui s’élance d’un banquet pour 
se précipiter vers le camp des prétoriens afin d’acheter l’Emp ire. 

 -

 
 -

-
-

-
 

  



50 Karine Laporte 

4  Julianus : miles gloriosus ?  

On pourrait pousser l’image encore plus loin, en reliant les comportements de l’en
tourage de Julianus au personnage comique du parasite, mais surtout en voyant dans 
cette représentation de Julianus la manifestation d’un alazōn, et même d’un miles 
gloriosus. De façon générale, le «soldat fanfaron» de la comédie antique s’inscrit dans 
la catégorie plus large du «vantard» et reprend ses extravagances vestimentaires, sa 
verve grandiloquente, sa pusillanimité et, bien sûr, ses fabulations.⁶⁴

64 Sur les caractéristiques de ce type comique et ses diverses incarnations, cf. Konstantakos (2015) 
42 – 48 et Konstantakos (2016) 112 – 142, avec les références bibliographiques.

 Comme ces types 
comiques, Julianus fanfaronne volontiers à qui veut l’entendre qu’il a les moyens 
d’acquérir l’Empire, se laisse facilement convaincre par sa «cour» de parasites, mais se 
révèle finalement pauvre, peu compétent et, quand Sévère arrive aux portes de Rome, 
très peureux. Au contraire des vantards comiques, souvent caractérisés par la maîtrise 
d’une rhétorique grandiose, mais superficielle,⁶⁵

65 E. g. Pl. Cur. 533 – 536 et Mil. 1 – 9, avec les exemples relevés dans Konstantakos (2016) 133 – 136 de mots 
et de tournures poétiques utilisés notamment par Lamachos dans les Acharniens d’Aristophane.

 Julianus ne démontre pas, chez 
Hérodien, de telles capacités oratoires, mais incarne plutôt son personnage à travers la 
gestuelle, voire la gesticulation. Certes, les discours dans l’Histoire des empereurs ne 
sont généralement pas très abondants,⁶⁶

66 On a fait grand cas de la rareté des discours de l’Histoire des empereurs dans les derniers livres afin 
de prouver un état inachevé du texte : cette question a bien été résumée dans Sidebottom (1998) 2813. 
Les discours eux-mêmes sont analysés dans plusieurs études récentes, e. g. Mallan (2022), Pitcher (2022).

 mais la comparaison inévitable avec la longue 
conversation tenue entre Laetus, Eclectus et Pertinax (2.1.7– 10) juste avant l’avènement 
de ce dernier rehausse l’aspect comique, même grossier, de ce Julianus.⁶⁷

67 Le caractère plus solennel de cet épisode, de même que l’accent mis sur le déroulement lent, en une 
journée (cf. Arist. Poet. 1449b9), pourrait le rapprocher davantage de la tragédie : les avènements de 
Pertinax et de Julianus seraient ainsi configurés selon des modes dramatiques différents, l’un la tra
gédie, l’autre la comédie.

 Il est en outre 
intéressant de souligner la nature militaire du personnage dramatique, qui est souvent 
un mercenaire, étranger à la cité où se déroule la pièce, et a parfois exercé quelque 
fonction de commandement, et de l’opposer à la carrière de Julianus, qui ne comporte 
chez Hérodien aucune charge militaire, et encore moins quelconque succès guerrier.⁶⁸

68 Mais voir HA Did. Iul. 1.6 – 9, où lui sont attribuées des victoires contre des peuples germaniques.

 
Bien plus, Julianus ne dispose même pas des richesses qu’un Pyrgopolinice, miles 
plautien par excellence, a pu accumuler au cours de ses campagnes militaires.⁶⁹

69 Pl. Mil. 1063 – 1065 (éd. Ernout) : Non mihi auaritia unquam innatast ; satis habeo diuitiarum. / Plus mi 
mille est modiorum Philippi. Voir aussi Konstantakos (2016) 122 – 123 pour une liste d’occurrences.

 Son 
contact avec l’armée, et plus particulièrement les prétoriens, est seulement transac
tionnel ; ce sont eux, lorsqu’ils le proclament empereur, qui décident de se préparer au 
combat pour l’escorter ensuite jusqu’au palais impérial (2.6.13 : un kōmos inversé, 
allant du banquet au palais ?). Le reste de l’épisode est marqué de l’incompétence 
totale de Julianus qui n’écoute même pas ses amis lui conseillant d’empêcher l’avancée 

-

-

 
 

 
 

 

 
 

-
 

  
 

 



51 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

de Sévère en occupant les passes des Alpes (2.11.8). Pire, il préfère mener le combat 
dans les rues de Rome, car il «n’osait pas»  (2.11.9  : ο ὐδὲ […] ἐτόλμα)  s’aventurer hors 
des murs de la  ville. 

Tandis que les soldats fanfarons se font démasquer par les héros comiques, 
Julianus trouve sa contrepartie «héroïque» en Sévère, dont le Sénat se fait le porte-voix 
à Rome.⁷⁰

70 Cf. Rosen (2014) sur les implications de la notion de «héros comique».

 La confrontation entre Lamachos et Dikaiopolis dans les Acharniens 
d’Aristophane (à partir du vers 572) montre toute la couardise du soldat fanfaron : 
celui-ci s’en remet à crier et à supplier, sans jamais tenter d’agir. C’est une scène 
populaire des pièces comiques où figure ce type de personnage, servant à illustrer, et 
même amplifier, l’artifice de sa posture initiale.⁷¹

71 Voir Konstantakos (2016) 128 – 131 pour d’autres exemples dans la comédie antique.

 Les nouvelles de l’arrivée imminente 
de Sévère à Rome poussent Julianus «dans un profond désespoir» (2.11.7 : ἐν ἐσχάτῃ
ἀπογνώσει

 
), puis l’entrée clandestine dans la ville le laissent dans l’incompréhension et 

l’indécision, «incapable de parler et d’agir» (2.12.3 : πολλῇ […] ἀφασίᾳ τε καὶ ἀπορίᾳ).⁷²

72 Cf. Hdn. 2.12.3 : τòν Ἰουλιανòν ἀποδειλιῶντα καὶ ἐν ἀπογνώσει ὄντα.

 
Malgré ses préparatifs, certes minimes, Julianus s’en remet finalement à se lamenter 
sur son sort et supplier le Sénat de le laisser abdiquer (2.12.5 : καὶ τὰς παρούσας
ὀδυρομένου τύχας, ἱκετεύοντός τε ἐ ξομόσασθαι τὴν ἀρχήν

 
). Devant ce spectacle 

(ὁρῶντες), le Sénat demeure impassible et se range vite du côté de Sévère, tandis que 
Julianus est relégué, avec une certaine désinvolture, à l’arrière-scène.⁷³ 

73 On pourrait même avancer qu’aux traits du soldat fanfaron se superposent ceux du parasite et de 
l’esclave comiques, par exemple par la tromperie à laquelle se livre Julianus, promettant aux prétoriens 
des sommes qu’il n’a pas réellement en échange du pouvoir impérial. Soulignons que ces deux autres 
caractères sont même évoqués par Dion : selon cet auteur, Julianus s’occupait des affaires de l’État 
comme un esclave (ἀνελευθέρως) et un parasite (θωπεύειν), cf. D.C. 74[73].14.1 – 2.

Puisque la récompense du héros comique (ou parfois, chez Ménandre, celle du 
fanfaron) est typiquement de nature érotique et sympotique,⁷⁴

74 E. g. Ar. Ach. ;  Pl.  Bac., Mil., Ps. ; Ter. Eun., et la subversion de ce motif chez Men. Mis., Per., Sik. Sur ces 
passages, voir Konstantakos (2012) 137– 140.

 on peut également voir 
la défaite impériale de Julianus, et son incompréhension des processus politiques, 
comme un échec comique : comme Hérodien le raconte, Julianus, après avoir gagné 
l’Empire, s’est aussitôt abandonné aux plaisirs (2.7.1 : τρυφαῖς εὐθέως καὶ κραιπάλαις
ἐσχόλαξε

 
), même si sa «quête» commençait à peine. Cette incompétence comique se 

solde en une faillite double : Julianus n’arrive pas à se conformer aux codes du genre, 
qui l’auraient soumis à une violente maltraitance et une profonde humiliation sous 
tous les regards,⁷⁵

75 Pl. Mil. 1394 – 1437 est un exemple frappant, à comparer avec Ar. Ach. 1190 – 1234.

 ni même, au contraire des personnages ménandriens, à les subvertir 
de façon satisfaisante. Sa défaite face à Sévère, toujours «hors-champ», se conclut par 
une morte plate, sans éclat, loin de tous. La rencontre entre les deux n’aura jamais lieu, 
et Hérodien nous présente la mort de Julianus presque comme un non-événement : un 
tribun, dépêché par le Sénat, «le trouva seul, abandonné de tous, et bien que Julianus 
versât de honteuses larmes, il le mit à mort.» (2.12.7 : ὁ μὲν οὖν εὑρεθεὶς ἔρημός τε καὶ 

  
  
  
 

 
 

 
  



52 Karine Laporte 

ὑπò πάντων καταλειφθείς, αἰσχρῶς ὀλοφυρόμενος ἐφονεύθη)  Alors que les milites de la 
comédie gémissent à  grands cris sous les coups subis, Julianus se lamente tout seul, 
sans bourreau  ni  public. Même le comique du personnage, surprenant à  son entrée en 
scène, se révèle inopérant et d’un désintérêt notable autant pour un public intra
qu’extradiégétique :  sa  sortie du camp et sa marche vers le palais n’attirent ni accla
mations ni rires, mais des insultes et des reproches lancés à distance (2.6.13 : μήτε μὴν 
εὐφημοῦντος ὥσπερ εἰώθασι […] καὶ πόρρωθεν ἑστῶτες ἐβλασφήμουν καὶ κακῶς 
ἠγόρευον).⁷⁶

76 Les loisirs «scandaleux et contestables» de Julianus lui valent certaines moqueries du peuple (2.7.2 : 
ἐπ’ αἰσχραῖς τε καὶ ἀμφιβόλοις ἡδοναῖς σκώπτειν), mais il est notable de voir que cette réaction ne se 
produit pas en direct et qu’elle est formulée selon un mode plutôt descriptif que narratif (2.7.2 ὡς 
προϊόντα τε […]).

 Soulignons enfin que les personnages comiques, peu importe la période 
du genre dont ils proviennent, et la version de Julianus qu’on trouve chez Hérodien ne 
sont certes pas identiques, malgré ces points de connexion. En ce sens, l’idée n’est pas 
tellement de soutenir qu’Hérodien s’inspire directement de Plaute, ou de la comédie 
grecque, mais que ce type de personnage et les images qui lui sont liées étaient passés, 
à  l’époque d’Hérodien, dans l’imaginaire collectif et que les actions attribuées à 
Julianus pouvaient réactiver certaines résonances comiques dans l’esprit du public de 
l’Histoire des empereurs.

-
-

  

5 … ou exclusus imperator ? 

Si l’on se penche plus particulièrement sur l’intrigue amoureuse dans laquelle se 
retrouve souvent le miles gloriosus et dont il sort généralement perdant, cette absur
dité du personnage pourrait même être bonifiée par un rapprochement au para
klausithyron.⁷⁷

77 Sur les rapports entre comédie et élégie, notamment en ce qui concerne le passage à l’étude, voir ci
dessous.

 Ce motif populaire de l’élégie est une version particulière de l’exclusus 
amator,  de  « l’amant qui a été laissé dehors», et met typiquement en scène un homme 
amoureux cherchant à rejoindre, en vain, sa bien-aimée et qui adresse à la porte close 
lui faisant obstacle une complainte. À travers une même sorte de réflexes d’associa
tions entre le récit d’Hérodien et des genres littéraires plutôt classés comme fictifs, il 
est ainsi possible d’ajouter un autre niveau d’interprétation à cet épisode jugé stupé
fiant. Dans cette version d’une scène typique de la poésie élégiaque, Julianus prendrait 
les traits de l’exclusus amator, confronté au mur du camp prétorien derrière lequel se 
trouve l’objet de sa convoitise, c’est-à-dire le pouvoir impérial.⁷⁸

78 Sur ce topos, lié au thème de l’exclusus amator, voir par exemple Copley (1956) ; Yardley (1976) 
21 – 73 ; Cairns (2020).

 On note d’emblée une 
présence importance du «rempart» dans l’ensemble du passage (2.6.4 – 9) : ἔμενον 
ἐντòς τοῦ τείχους ; ἐπὶ τò τεῖχος προεκήρυττον ; δραμεῖν ἐπὶ τò τεῖχος ; τῷ τείχει 

-
-

-

-

 

 
 -

 
 

 



53 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

προσῆλθεν ; τòν Ἰουλιανòν ἐπὶ τò τεῖχος ἀνεβίβασαν.⁷⁹

79 Le mur apparaît également dans le Miles gloriosus : Palestrion perce un trou à l’arrière de la maison 
de Pyrgopolinice afin de réunir Philochomasie et Pleusiclès. Le rempart est aussi un élément important 
de l’épopée (Hom. Il. 3.161 – 244), puis de la tragédie (e. g. E. Ph. 88 – 201, éventuellement IA 185 – 302, et 
A. Th. 375 – 652) à partir duquel il est possible d’orienter le regard vers un point précis, tout en recourant 
à un mode narratif plus large : la teichoscopia (cf. Fuhrer [2015]). Hérodien use de cette technique 
lorsqu’il présente le dernier combat entre Sévère et Niger (3.4.2 – 5), mais le souci du spectacle et du 
regard est présent tout au long de son œuvre, cf. Ward (2011) et Baumann (2021) part. 77– 80.

 Un peu comme l’amant qui 
s’adresse au portier chez Ovide (Am. 1.16.15 : tibi blandior uni), Julianus négocie un droit 
d’entrée avec les prétoriens, en leur promettant richesses et privilèges.⁸⁰

80 E.g. Prop. 1.16.36, 2.16.15 – 21 ; Ov. Am. 3.8.29 – 44, 3.8.64 – 66. Quand Hérodien écrit, en 2.6.5, que les 
prétoriens «confieront» l’empire à celui qui offrira le plus d’argent (τῷ τε πλέον ἀργύριον δώσοντι 
ἐγχειριεῖν ὑπισχνοῦντο τὴν ἀρχήν), le terme utilisé, ὑπισχνέομαι, «promettre», n’est peut-être pas 
anodin. Bien qu’il soit d’usage courant et généralement de coloration neutre, il serait possible d’y 
déceler une certaine nuance érotique, car le mot se trouve aussi au sens de «promettre en mariage, 
fiancer» (Bailly, I.2).

 L’objet de 
convoitise est une source de motivation à la fois pour le poète et l’aspirant. En Am. 1.9, 
Ovide affirme que l’amour l’a sorti de sa torpeur : «Moi, enfin, j’étais paresseux, né 
pour l’oisiveté et son laisser-aller : le lit de repos et la pénombre avaient amolli mon 
âme. Mon amour pour une jeune beauté me stimula et me poussa à m’engager à son 
service.»⁸¹

81 Ov. Am.  1.9.41–  44 : ipse ego segnis eram discinctaque in otia natus ; / mollierant animos lectus et 
umbra meos ; / inpulit ignauum formonsae cura puellae / iussit et in castris aera merere suis (éd. et trad. 
Bornecque).

 De même, l’annonce de la vente poussa Julianus à se jeter hors de son lit 
pour se précipiter au camp prétorien afin de s’emparer du pouvoir. En outre, admet
tant que le topos du paraklausithyron dérive bien du kōmos, on verrait donc une 
couche additionnelle à la course folle de Julianus vers le camp prétorien, tout à fait en 
lien avec le banquet et, comme le relevait Hellstrom, la promenade philosophique.⁸²

-

 

82 Cf. Plu. Erot. 8.753b. Sur les origines komastiques du thème, voir les travaux cités à la note 78 ci
dessus.

Certains détails du topos sont simplement adaptés par Hérodien : par exemple, les 
ianitores de l’empire ne sont certes pas des esclaves enchaînés, même s’ils sont, en 
quelque sorte, asservis à leur cupidité. L’entrée ne se fait pas par le seuil d’une porte, 
mais par l’ascension d’un mur. D’autres éléments sont permutés. L’amator est poète et 
se proclame très pauvre.⁸³

83 E.g. Catul. 13 ; Ov. Am. 1.8 ; Prop. 1.8, 1.15 ; Tib. 1.5, mais les exemples de ce thème abondent.

 Dans la course vers le camp prétorien, les parasites de 
Julianus lui conseillent de ne pas lésiner sur les dépenses, afin de l’emporter facile
ment sur tous ses rivaux : à terme, Julianus deviendrait ainsi le rival de l’amoureux 
qui, portant cadeaux et promesses, est admis à l’intérieur, tandis que Sulpicianus 
resterait l’amant exclus. On trouve même, un peu plus tard, la suggestion d’une bagarre 
de rue entre «amants rivaux»,⁸⁴

84 E.g. Plu. Erot. 8.753b, avec Prop. 1.16.5 – 6, 2.19.5 ; Tib. 1.1.73 – 76.

 quand Julianus «fit des préparatifs comme s’il devait 
engager la lutte contre Sévère dans la ville même».⁸⁵

85 Hdn. 2.11.9 : καὶ τὴν πρòς Σεβῆρον μάχην ὡς ἐν τῇ πόλει ποιησόμενος παρεσκεύαζε (trad. Roques).

 Il y a évidemment bon nombre 

-

 

 
 

 
 

 
 -

 
  
  
  



54 Karine Laporte 

d’éléments typiques des épigrammes et des poèmes  élégiaques qui ne figurent pas du 
tout dans le récit d’Hérodien (e. g. la guirlande, la nuit comme toile de fond, les insultes 
à  la  porte, le temps inclément) – ce n’est pas, en effet,  une application directe  du 
thème,  mais une incorporation de certains «ingrédients»  poétiques à un récit histo
riographique.

-
 

Il est par ailleurs intéressant de noter que si le paraklausithyron est passé dans la 
tradition comme un motif surtout élégiaque, on en trouve  aussi certaines itérations 
comiques,  comme chez Plaute (Cur. 1 – 157) ou chez Térence  (Eun. 46 – 206). Ces genres 
sont liés notamment par certains aspects textuels et certains codes génériques, mais 
aussi par les structures sociales et les rapports de celles-ci à  la  sexualité.⁸⁶

86 James (2012).

 Dans cette 
narrativisation élégiaque de l’épisode, le rôle de Julianus déboucherait sur un échec 
moins grand que sa contrepartie comique. On peut ainsi renverser la défaite comique 
de Julianus, sur le plan amoureux, en évoquant la perception différente du mariage 
dans la comédie et l’élégie : si dans la première forme, le mariage est souhaité, dans la 
seconde, l’union officielle des deux personnages est pensée comme un frein à l’amour 
(Prop. 2.7), mais aussi comme un retour à la réalité et la reprise, pour l’amant, de ses 
responsabilités civiques.⁸⁷

87 James (2012) 261 et 264 – 265 sur le personnage du rival ; voir aussi Konstan (1986).

 Dans cette perspective, une trame élégiaque serait plus sa
tisfaisante pour le personnage de Julianus, car elle pourrait finir plus aisément avec le 
banquet et les plaisirs, malgré des rivalités imminentes avec d’autres prétendants, dans 
la mesure où le mariage ne scelle pas le succès de l’amator.

-

 
On pourrait, bien sûr, utiliser ces correspondances avec des genres littéraires de 

fiction comme la preuve d’une falsification de l’auteur, ce qui autoriserait le rejet de cet 
épisode sur la base de son inintérêt historique. Plus largement, cela pourrait contri
buer au déclassement d’Hérodien comme véritable historien, et de son œuvre comme 
histoire sérieuse, comme il est fréquemment arrivé par le passé. Or, si l’on tente d’aller 
au-delà de la binarité faux-vrai et fiction-histoire, on pourrait aussi y voir la marque 
d’une «configuration», comme le nomme White⁸⁸

88 White (1978) part. 84 – 86.

,  c’est-à-dire l’explication d’événe
ments historiques par leur mise en récit. Dans l’épisode de l’avènement de Julianus, ce 
procédé serait notamment fondé sur des ressemblances entre des personnages histo
riques et des figures littéraires, qui auraient été exagérées jusqu’à la caricature. 
Pensons ainsi au rôle prédominant de la femme et de la fille de Julianus au début de 
l’épisode : cette importance donnée aux deux personnages féminins ajoute certes un 
élément comique au récit, mais elle est également attestée dans le monnayage de 
Julianus.⁸⁹

-

-

-

 

  
  
  

89 Voir par exemple Woodward (1961), qui donne la liste des types pour Manlia Scantilla et Didia Clara. 



55 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

6  Un  regard  «contempor ain» 

Même si l’on peut assez facilement envisager,  de  notre perspective actuelle, que cet 
épisode n’ait pas eu une grande postérité – les récits du siècle suivant tendent déjà à 
atténuer l’image d’un encan⁹⁰

90 Cf.Vict. 19 et HA Did. Iul. 2.6. Notons cependant que Zosime, au sixième siècle, parle clairement d’une 
vente (Zos. 17.2 : ὠνίου, ὠνεῖτα). Voir aussi la note 49 ci-dessus.

 – et qu’il présente des ressemblances avec d’autres 
avènements, comme celui de Claude en 41, il n’est pas inutile de s’intéresser à la façon 
dont il aurait pu être perçu, et vécu, au moment même. Bien qu’il en rejette la r éalité, 
B. Campbell note en effet que l’épisode eut «a traumatic effect on contemporaries».⁹¹

91 Campbell (1984) 119. La conscience chez Hérodien d’une crise, et la notion même de «crise» du 
troisième siècle, a été remise en question par certains pans de la critique de moderne : Liebeschuetz 
(2015), qui propose un survol des tendances pour ou contre, conclut qu’il faut reconnaître «the trau
matic nature of much of the third century» (p. 19).

 
Chez Hérodien, cette «configuration» deviendrait donc plus précisément l’écriture, de 
même que la réécriture, d’un événement historique «traumatique», dont il se prétend 
le contemporain.⁹²

92 Voir Morley (2017), pour une lecture de Thucydide en tant que composition traumatique. Par 
ailleurs, l’historiographie contemporaine serait propice à l’intégration d’autres genres narratifs, cf. 
Fromentin (2022) 6, qui évoque les épopées, les inscriptions, les biographies et les évangiles chrétiens.

 Au-delà de considérations strictement chronologiques (on suppose 
qu’il y aurait un décalage d’au moins une cinquantaine d’années entre le règne de 
Julianus et le moment où Hérodien a pu composer son histoire), on entendra surtout 
par «contemporain» que l’historien se présente comme appartenant à la même gé
nération qui a vécu ces événements et qui s’en rappelle encore (cf. 1.1.3). Cette mé
moire, appelée «communicationnelle» par J. Assmann, serait celle d’un passé récent 
qui est partagée avec ses contemporains et qui s’applique à une période de quelque 
80 ans.⁹³

93 Assmann (2010) 45 – 47 : les témoins de la première moitié de cycle ont souvent une posture plus 
prospective, « tournée vers l’avenir », tandis que ceux de la seconde arrivent à un « âge où le souvenir 
prend plus de place et, avec lui, le désir de le fixer et de le transmettre. » (citation à la page 46) Schulz 
(2011) 254– 263 utilise ces concepts mémoriels, en particulier celui de «mémoire chaude», pour expli
quer la transition narrative, littéraire et idéologique, dans l’Histoire romaine de Dion, entre les Antonins 
et les Sévères, ainsi que les parallèles proposés par l’historien entre les mauvais empereurs du premier 
siècle et ceux du troisième. Le processus pour l’épisode de Julianus chez Hérodien n’est pas entièrement 
dissimilaire, mais les éléments de fixation sont de nature différente : pour lui, archétypes proprement 
littéraires, pour son prédécesseur, personnages historiques (mais qui ont certes pu être filtrés à travers 
certain types littéraires).

 Le sujet de l’Histoire des empereurs,  c’est-à-dire l’histoire impériale romaine 
des années 180 à 238, correspondrait à ce phénomène d’une mémoire léguée, s’inté
grant à un souvenir collectif. On pourrait donc envisager ce (prétendu) manque de 
distance critique, aussi présent dans les derniers livres de Dion, comme une des clés 
dans notre appréhension d’un tel passage.

-
-

-

 
Reflétant la «bigarrure» de la situation, ce mélange des genres pourrait également 

témoigner d’une tentative de «faire du sens» d’une succession pour le moins éton-

 
 

 

-
 

 

 
 

-

 



56 Karine Laporte 

nante, d’autant plus que l’avènement de Pertinax avait semblé annoncer un retour à 
l’ordre  après le règne de Commode.  Pour le dire avec White, «[a]nother way  we  make 
sense of a set of events which appears strange, enigmatic, or mysterious in its 
immediate manifestations is to encode the set in terms of culturally provided cate
gories, such as metaphysical concepts, religious beliefs, or story forms.»⁹⁴

94 White (1978) 86 (je souligne).

 Par l’incor
poration et l’adaptation d’autres genres littéraires, comme la comédie ou l’élégie, 
Hérodien est en mesure d’ordonner et de façonner la matière historique de cet en
chaînement rapide d’événements insolites. La configuration à la fois comique et élé
giaque du personnage de Julianus et de l’épisode de son avènement permet de donner 
à cette affaire une structure et des points d’ancrage familiers afin d’accompagner son 
souvenir ou bien sa découverte à travers une mise en scène vivante.⁹⁵

95 Il aurait été également pertinent de se tourner vers des théorisations du rire et des processus 
thérapeutiques de réappropriation de l’événement traumatique afin d’explorer plus avant le recours à 
la comédie (serait-ce une tentative d’amplifier l’absurdité jusqu’à pouvoir la dédramatiser ?), mais ce 
prolongement dépasserait le cadre du présent article. On renverra en tout cas aux études de Halliwell 
(2008) et de Beard (2014) pour une première exploration du rire dans l’Antiquité.

 Comme Denys le 
déclarait, l’historiographie devrait rechercher à la fois l’utilité et le plaisir de la lec
ture : les techniques mises en œuvre par Hérodien dans la composition de cet épisode 
répondent ainsi à ces deux impératifs.

-
-

-
-

-

 
Enfin, si l’on repense à la notion d’interactions littéraires, il ne s’agit pas tellement 

de soutenir qu’Hérodien a tiré ces éléments directement de la comédie et de l’élégie 
pour la mise en récit de l’avènement de Julianus, mais qu’il se trouve, dans l’ensemble 
des textes et des traditions de l’époque, certaines images, comiques ou élégiaques, qui 
sont susceptibles d’être réactivées par l’abord de cette scène et de ses personnages : à 
court terme, l’émotion provoquée par l’affaire peut être neutralisée par l’absurdité, à 
plus long terme, le processus de compréhension et d’interprétation historique peut 
commencer à prendre forme à travers l’accentuation de certains éléments-clés.⁹⁶ 

96 Ammien Marcellin compare l’usurpation de Procope à l’accession de Didius Julianus (Amm. Marc. 
26.6.14 : ut […] quondam). Ammien reprend des éléments significatifs du récit d’Hérodien : des «soldats à 
vendre» (uendibilium militum), des promesses démesurées (opes), une escorte nombreuse et armée 
pour son apparition au peuple. Ce texte est plus explicitement comique : l’épisode est rapproché d’une 
«caricature» (simulacrum)  ou d ’un pantomime, et l’avènement est qualifié de «dérisoire» (ludibriose). 
Sur ce passage, voir Alonso (2016) 255 – 259, avec les références de la note 34.

7 Conclusion 

Suivant Fowler, pour qui les mélanges génériques sont l’expression des goûts littéraires 
d’un moment donné, et Marincola, qui perçoit les genres antiques en état de perpétuel 
changement, on rappellera que les innovations génériques ne sont pas le symptôme 
d’un déclin ou d’une décadence, mais bien d’une vitalité et d’un essor qui ont assuré la 
survie de ces genres, et qu’elles participent à des stratégies de composition propres à 

  
 

 
 

 



57 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

chaque œuvre, chaque auteur ou chaque période.⁹⁷

97 Marincola (1999) 310. Bowersock (1985) 711, comparant les récits et les méthodes de Dion et 
Hérodien : «the times were visibly changing.» Cf. Sidebottom (1998) 2778 : «Herodian may have in
troduced a new and viable sub-genre to the flourishing Greek historiography of the third century.»

 Comme le note Potter, la littérature 
du troisième siècle de notre ère fut marquée par « a genuine change in taste ».⁹⁸

98 Potter (2011) 334.

 
Qu’Hérodien soit donc un historien «typique» de cette époque, un «produit de son 
temps», cela va de soi.⁹⁹

99 Cf. Echols (1961) 7 ; Reardon (1971) 216 ; Bowersock (1975) 230, etc. Sur une dépréciation similaire des 
historiens hellénistiques, sauf – et par comparaison à – Polybe, qui est également fondée sur une vision 
pessimiste de l’historiographie post-thucydidéenne, voir ci-dessus, p. 41 – 42. Bowersock (1985) 711 voit 
même dans l’œuvre d’Hérodien «a pre-echo of Byzantium.»

 En outre, le mélange générique, même entre genres fictifs et 
non-fictifs, n’appauvrit pas le récit, mais l’enrichit : le recours au «mélange» ou à la 
«variété» permet d’établir des rapports horizontaux entre les genres et d’éviter les 
connotations négatives liées à la «contamination» ou à la «dilution». Dans cette per
spective, même l’historiographie peut incorporer des techniques plus couramment 
associées à la fiction, et cela, loin de porter atteinte à sa nature, permet notamment de 
rendre des événements ou des personnages qui, au premier abord, seraient moins 
transparents plus clairs pour le public.

-

 
Dans la composition de l’Histoire des empereurs, Hérodien a donc pu configurer le 

récit de l’avènement de Julianus selon des codes plus typiquement comiques ou élé
giaques : l’aspirant apparaît sous les traits à la fois du miles gloriosus et de l’exclusus 
amator. Les motifs de ces genres ne sont pas appliqués de façon automatique, à 
l’emporte-pièce (ils sont même déjà modulés au sein de leurs propres genres), mais en 
sont tirés certains éléments qui sont ensuite adaptés à la matière historique : la 
présence de parasites, la gestuelle comique et la vantardise, le contexte sympotique, le 
rôle central du rempart à partir duquel se constitue l’action principale, la rivalité 
érotique. Il est intéressant de rappeler qu’il existe des liens profonds entre la comédie 
et l’élégie et qu’en ce sens, il n’est pas incongru qu’Hérodien ait eu recours à des 
procédés participant de ces deux genres dans la mise en récit d’un même épisode. En 
outre, les différences entre les codes comiques et élégiaques, par exemple au niveau 
des critères opposés de succès du héros, expriment bien la complexité de cette scène et 
illustrent les incompréhensions et les échecs de Julianus : l’amator est sorti vainqueur, 
il l’a emporté sur son rival, mais le miles est démasqué et se fait humilier et même 
mettre à mort. L’incompétence comique de Julianus, cristallisée par son exécution 
mandatée par le Sénat, se voit à travers l’ensemble de son règne, et l’empereur ne se 
produit jamais devant un public particulièrement favorable, quand il arrive à en 
attirer un. Comme Hérodien le raconte, la population l’insulte et le raille, se tenant à 
distance, et l’accomplissement du rôle comique de Julianus se passe finalement à huis 
clos, sans grande cérémonie.

-

 
En lien avec la question du genre de l’Histoire des empereurs, on a fait grand cas du 

but qu’Hérodien déclarait poursuivre dans sa préface, c’est-à-dire d’avoir écrit ce texte 

 
-
 

  
 

 



58 Karine Laporte 

«dans l’idée que les générations  ultérieures n’éprouveraient  pas elles non plus un 
mince plaisir à  prendre  connaissance»  de  cette période singulière.¹⁰⁰

100 Hdn. 1.1.3 : οὐκ ἀτερπῆ τὴν γνῶσιν καὶ τοῖς ὕστερον ἔσεσθαι προσδοκήσας ἔργων μεγάλων τε καὶ 
πολλῶν ἐν ὀλίγῳ χρόνῳ γενομένων (trad. Roques). Cf. Pitcher (2009) 39 – 44 ; Kemezis (2014) e.g. 232 – 234 
et 272 – 275 ; Chrysanthou (2022) e. g. 6 – 7  et 1 9–  20.

 Pour plusieurs 
critiques modernes, le plaisir n’appartiendrait pas au genre historique, mais plutôt à la 
fiction. Or, si Denys reconnaît l’importance du récit de Thucydide, il reproche à son 
auteur d’avoir produit un texte trop sec, monotone, peu accessible sauf aux plus let
trés.¹⁰¹

101 D. H. Thuc. 51.4 : αὐχμηρὰν καὶ ἀκόσμητον καὶ ἰδιωτικὴν τὴν ἱστορικὴν εἶναι πραγματείαν ἀξιώσαιμ᾿ 
ἄν, ἀλλ᾿ ἔχουσάν τι  καὶ ποιητικόν· οὔτε παντάπασι ποιητικήν, ἀλλ᾿ ἐπ᾿ ὀλίγον ἐκβεβηκυῖαν τῆς ἐν ἔθει· 
(trad. Fromentin). Cf. Lukinovich/Morand (1994) xvi, à propos d’Élien, part. NA : « variété et simplicité 
étaient les ingrédients complémentaires de tout ouvrage qui se voulait à la fois érudit et divertissant, 
attrayant et instructif ».

 Comme pour les poikiliai, la variété et le mélange dans l’historiographie 
peuvent servir à la fois le divertissement et l’apprentissage, soit par l’intégration im
médiate de la matière, la faculté de rétention d’information ou même l’intérêt à re
visiter le sujet à un moment ultérieur. Il n’est pas incongru de lier ces fonctions à 
l’abord d’un texte historique de la même époque, «bigarrée», comme l’Histoire des 
empereurs d’Hérodien, surtout dans la mise en récit d’un événement atypique et à 
première vue plutôt opaque, qu’on voudrait à la fois élucider et rendre (plus) plaisant, 
et dont on souhaiterait préserver la mémoire.

-

-
-

 

Bibliographie 
Alföldy (1971) : Géza Alföldy, «Zeitgeschichte und Krisenempfindung bei Herodian», dans : Hermes 99, 

429 – 444. 
Alföldy (1973) : Géza Alföldy, «Herodian über den Tod Mark Aurels», dans : Latomus 32, 345 – 353. 
Alföldy (1974) : Géza Alföldy, «The Crisis of the Third Century as Seen by Contemporaries», dans : Greek, 

Roman and Byzantine Studies 15.1, 89 – 111. 
Alonso (2016) : Francisco J. Alonso, «Parody and Inversion of Literary Genres in Ammianus Marcellinus», 

dans : Francisco J. Alonso (éd.), Beginning and End : From Ammianus Marcellinus to Eusebius of 
Caesarea, Huelva, 243 – 260. 

Appelbaum (2007) : Alan Appelbaum, «Another Look at the Assassination of Pertinax and the Accession 
of Julianus», dans : Classical Philology 102, 198 – 207. 

Assmann (2011) : Jan Assmann, La mémoire culturelle : écriture, souvenir et imaginaire politique dans les 
civilisations antiques, Paris [1992]. 

Barchiesi (2001) : Alessandro Barchiesi, «The Crossing», dans : Stephen J. Harrison (éd.), Texts, Ideas, and 
the Classics : Scholarship, Theory, and Classical Literature, Oxford, 142 – 163. 

Baumann (2021) : Mario Baumann, «Caracalla on Stage : A Case Study in Herodian’s Dramatic 
Historiography and Reader-Response», dans : Alessandro Galimberti (éd.), Herodian’s World : Empire 
and Emperors in the III Century, Leiden, 70 – 87. 

Beard (2014) : Mary Beard, Laughter in Ancient Rome : On Joking, Tickling, and Cracking Up, Berkeley. 
Bowersock (1975) : Glen Warren Bowersock, «Herodian and Elagabalus», dans : Yale Classical Studies 24, 

229 – 236. 

 

 
 

 



59 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

Cairns (2020) :  Francis Cairns, «The Terms komos and paraclausithyron», dans : Greek, Roman and 
Byzantine Studies 60, 262 – 271.  

Campbell  (1984) :  J.  Brian Campbell, The Emperor and the Roman Army 31 BC – AD 235,  O  xford. 
Christol (1990) :  Michel Christol, «Rome sedes imperii au IIIe siècle ap. J.-C.», dans : Quaderni catanesi di 

cultura  classica e  medievale 2, 121 – 147. 
Chrysanthou (2022) :  Chrysanthos S. Chrysanthou, Reconfiguring the Imperial Past :  Narrative Patterns and 

Historical Interpretation in Herodian’s History  of  the Empir e, Leiden. 
Chrysanthou (2024) :  Chrysanthos S. Chrysanthou, «Digressions in Herodian’s History of the Empire», 

dans :  Mario Baumann et Vasileios Liotsakis  (éds.), Digressions in Classical Historiography, 
Berlin/Boston, 273 –  308. 

Connor (1985) :  W.  Robert Connor,  «Historical Writing in the Fourth Century and in the Hellenistic 
Period», dans :  Patricia Elizabeth Easterling et Bernard MacGregor Walker Knox  (éds.), The 
Cambridge History of Classical Literature, Cambridge, 458  – 471. 

Conte (1994) : Gian Biagio Conte, Genres and Readers. Lucretius, Love Elegy, Pliny’s Encyclopedia, 
Baltimore/London [1991, en italien]. 

Copley (1956) : Frank O. Copley, Exclusus amator : A Study in Latin Love Poetry, Baltimore. 
Cuypers (2010) : Martine Cuypers, «Historiography, Rhetoric, and Science : Rethinking a Few Assumptions 

on Hellenistic Prose», dans : James J. Clauss et Martine Cuypers (éds.), A Companion to Hellenistic 
Literature, Malden, MA/Oxford, 315 – 336. 

De Blois (1998) : Lukas de Blois, «Emperor and Empire in the Works of Greek-Speaking Authors of the 
Third Century AD», dans : Aufstieg und Niedergang der römischen Welt 2.34.4, 3391 – 3443. 

Derrida (1986) : Jacques Derrida, «La loi du genre», dans : Parages, Paris. 
Dillery (2011) : John Dillery, «Hellenistic Historiography», dans : Andrew Feldherr et Grant Hardy (éds.), 

The Oxford History of Historical Writing, vol. 1 : Beginnings to AD 600, Oxford, 171 – 218. 
Echols (1961) : Edward C. Echols, Herodian of Antioch’s History of the Roman Empire from the Death of 

Marcus Aurelius to the Accession of Gordian III, Berkeley. 
Fowler (1982) : Alastair Fowler, Kinds of Literature : An Introduction to the Theory of Genres and Modes, 

Cambridge, MA. 
Fowler (1997) : Don P. Fowler, «On the Shoulders of Giants : Intertextuality and Classical Studies», dans : 

Materiali e discussioni per l’analisi dei testi classici 39, 13 – 34. 
Freyburger (2003) : Marie-Laure Freyburger, «Le vocabulaire de la crise du pouvoir chez Dion Cassius», 

dans : Valérie Fromentin, Jean-Michel Roddaz, Sophie Gotteland et Sylvie Franchet d’Espèrey (éds.), 
Fondements et crises du pouvoir, Pessac, 325 – 336. 

Fromentin (1993) : Valérie Fromentin, « La définition de l’histoire comme »mélange« dans le prologue 
des Antiquités Romaines de Denys d’Halicarnasse (I, 8, 3) », dans : Pallas 39, 177 – 192. 

Fromentin (2022) : Valérie Fromentin, «Introduction», dans : Valérie Fromentin (éd.), Écrire sur l’histoire de 
son temps, de Thucydide à Ammien Marcellin, Vandœuvres, 1 – 7. 

Fuchs (1895) : Karl Fuchs, «Beiträge zur Kritik der ersten drei Bücher Herodians», dans : Wiener 
Studien 17, 222 – 252. 

Fuchs (1896) : Karl Fuchs, «Beiträge zur Kritik Herodians (IV.–VIII. Buch)», dans : Wiener Studien 18, 
180 – 234. 

Fuhrer (2015) : Therese Fuhrer, «Teichoskopia : Female Figures Looking on Battles», dans : Jacqueline 
Fabre-Serris et Alison M. Keith (éds.), Women and Warfare in Antiquity, Baltimore, 52 – 70. 

Gowing (2010) : Alain M. Gowing, «From Polybius to Dionysius : The Decline and Fall of Hellenistic 
Historiography», dans : James J. Clauss et Martine Cuypers (éds.), A Companion to Hellenistic 
Literature, Malden, MA/Oxford, 384 – 394. 

Grand-Clément (2015) : Adeline Grand-Clément, «Poikilia», dans : Pierre Destrée et Penelope Murray 
(éds.), A Companion to Ancient Aesthetics, London, 406 – 421. 

Halliwell (2008) : F. Stephen Halliwell, Greek Laughter : A Study of Cultural Psychology from Homer to Early 
Christianity, Cambridge. 



60 Karine Laporte 

Heath (2020) :  Jane M.F. Heath, Clement  of  Alexandria  and the Shaping of Christian Literary :  Practice 
Miscellany  and the Transformation of Greco-Roman Writing, Cambridge. 

Hellstrom (2015) :  Monica  Hellstrom, «Fast  Movement through the City :  Ideals, Stereotypes  and City 
Planning», dans :  Ida Östenberg,  Simon Malmberg  et  Jonas Bjørnbye  (éds.), The Moving City  :  
Processions, Passages and Promenades in Ancient  Rome,  L  ondon/New York, 47 – 57. 

Hidber (2006) :  Thomas Hidber, Herodians Darstellung der Kaisergeschichte  nach  Marc Aurel, Basel. 
Hohl (1956) :  Ernst Hohl, Kaiser Pertinax und die Thronbesteigung seines Nachfolgers im Lichte der 

Herodiankritik,  avec Herodian und der Sturz Plautians,  B  erlin. 
Icks  (2014) :  Martijn Icks, «Creating Tyrants in Ancient Rome :  Character  Assassination and Imperial 

Investiture», dans : Martijn Icks et Eric Shiraev (éds.), Character Assassination Throughout the Ages, 
New York, 83 – 101. 

James (2012) : Sharon L. James, «Elegy and new Comedy», dans : Barbara K. Gold (éd.), A Companion to 
Roman Love Elegy, Malden, MA, 251 – 268. 

Kemezis (2014) : Adam M. Kemezis, Greek Narratives of the Roman Empire under the Severans : Cassius Dio, 
Philostratus and Herodian, Cambridge. 

Kemezis (2021) : Adam M. Kemezis, «Narrative Technique and Genre : Herodian the Novelist ?», dans : 
Alessandro Galimberti (éd.), Herodian’s World : Empire and Emperors in the III Century, Leiden, 21 – 46. 

Kolb (1972) : Frank Kolb, Literarische Beziehungen zwischen Cassius Dio, Herodian und der Historia Augusta, 
Bonn. 

König/Whitton (2018) : Alice König et Christopher Whitton (éds.), Roman Literature under Nerva, Trajan and 
Hadrian : Literary interactions, AD 96 – 138, Cambridge. 

Konstan (1986) : David Konstan, «Love in Terence’s Eunuch : The Origins of Erotic Subjectivity», dans : 
American Journal of Philology 107, 369 – 393. 

Konstantakos (2015) : Ioannis M. Konstantakos, «On the Early History of the Braggart Soldier, Part One : 
Archilochus and Epicharmus», dans : Logeion 5, 41 – 84. 

Konstantakos (2016) : Ioannis M. Konstantakos, «On the Early History of the Braggart Soldier, Part Two : 
Aristophanes’ Lamachus and the Politicization of the Comic Type», dans : Logeion 6, 112 – 163. 

Kraus/Woodman (1997) : Christina Shuttleworth Kraus et Anthony John Woodman, Latin Historians, Oxford. 
Kroll (1924) : Wilhelm Kroll, Studien zum Verständnis der römischen Literatur, Darmstadt. 
Leaning (1989) : J. B. Leaning, «Didius Julianus and his Biographer», dans : Latomus 48, 548 – 565. 
Liebeschuetz (2015) : Wolf Liebeschuetz, «Was There a Crisis of the Third Century ? », dans : Wolf 

Liebeschuetz (éd.), East and West in Late Antiquity. Invasion, Settlement, Ethnogenesis and Conflicts of 
Religion, Leiden, 11 – 20. 

Lucarini (2005) : Carlo Martino Lucarini, Regnum post Marcum, Leipzig/München. 
Lukinovich/Morand (1994) : Alessandra Lukinovich et Anne-France Morand, Élien, Histoire variée, Paris. 
Marincola (1999) : John Marincola, «Genre, Convention and Innovation in Greco-Roman Historiography», 

dans : Christina Shuttleworth Kraus (éd.), The Limits of Historiography : Genre and Narrative in Ancient 
Historical Texts, Leiden, 281 – 324. 

Marincola (2001) : John Marincola, Greek Historians, Cambridge. 
Marincola (2018) : John Marincola, «Ancient Writers on Generic Distinctions in Classical Historiography», 

dans : Sebastian Christoph Fink et Robert Rollinger (éds.), Conceptualizing Past, Present and Future. 
Proceedings of the 9th Melammu Symposium, Helsinki/Tartu, May 18 – 24, 2015, Münster, 239 – 260. 

Mecella (2021) : Laura Mecella, «Herodian and the Italic Peninsula», dans : Alessandro Galimberti (éd.), 
Herodian’s World : Empire and Emperors in the III Century, Leiden, 280 – 300. 

Morley (2017) : Neville Morley, «Thucydides and the Historiography of Trauma», dans : Ktèma 42, 
195 – 204. 

Nünlist (2009) : René Nünlist, The Ancient Critic at Work : Terms and Concepts of Literary Criticism in Greek 
Scholia, Cambridge/New York. 

Oikonomopoulou (2017) : Katerina Oikonomopoulou, «Miscellanies», dans : Daniel S. Richter et William A. 
Johnson (éds.), The Oxford Handbook to the Second Sophistic, Oxford, 447 – 462. 



61 Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus 

Pelling (1990) :  Christopher B.R. Pelling, «Truth and Fiction in Plutarch’s Lives», dans :  Donald Andrew 
Russell  (éd.), Antonine Literature,  Oxford, 19 – 52. 

Pitcher (2009) :  Luke V. Pitcher, Writing Ancient  History. An Introduction to Classical Historiography, 
London/New York. 

Pitcher (2018) :  Luke V. Pitcher,  «Herodian», dans :  Koen De Temmermann et Evert van  Emde Boas (éds.), 
Characterization in Ancient  Greek Literature,  Leiden, 236  – 250. 

Pitcher (2022) :  Luke V. Pitcher,  «Herodian», dans :  Matthieu P. de Bakker  et  Irene J. F. de Jong (éds.), 
Speeches in Ancient  Greek Literature,  Leiden,  329 – 349. 

Potter (2004)  : David  S. Potter, The Roman Empire  at  Bay AD 180 – 392 , London. 
Potter (2011) :  David S. Potter,  «The Greek Historians of Imperial Rome»,  dans :  Andrew Feldherr  et 

Grant Hardy (éds.), The Oxford  History of Historical Writing,  vol. 1  :  Beginnings to AD 600,  Oxford , 
316 – 345. 

Rancière (1992) :  Jacques Rancière, Les  noms de l’histoire :  essai de poétique du savoir,  P  aris. 
Reardon (1971) :  Bryan  P.  Reardon, Courants littéraires grecs des IIᵉ et IIIᵉ s. ap. J. C. , Paris. 
Roques (1990) : Denis Roques, Hérodien : Histoire des empereurs romains : de Marc-Aurèle à Gordien III 

(180 ap. J.-C. – 238 ap. J.-C.), Paris. 
Rosen (2014) : Ralph M. Rosen, «The Greek ‹ Comic Hero ›», dans : Martin Revermann (éd.), The 

Cambridge Companion to Greek Comedy, Cambridge/New York, 222 – 240. 
Rubin (1980) : Zeev Rubin, Civil-War Propaganda and Historiography, Bruxelles. 
Schulz (2011) : Verena Schulz, Deconstructing Imperial Representation: Tacitus, Cassius Dio, and Suetonius on 

Nero and Domitian, Leiden. 
Scott (2017) : Andrew G. Scott, «Cassius Dio’s Contemporary History as Memoir and its Implications for 

Authorial Identity», dans : Papers of the Langford Latin Seminar 17, 1 – 23. 
Sidebottom (1998) : Harry Sidebottom, «Herodian’s Historical Methods and Understanding of History», 

dans : Aufstieg und Niedergang der römischen Welt 2.34.4, 2775 – 2836. 
Smith (2014) : Steven D. Smith, Man and Animal in Severan Rome : The Literary Imagination of Claudius 

Aelianus, Cambridge. 
Stein (1957) : Franz Joseph Stein, Dexippus et Herodianus rerum scriptores quatenus Thucydidem secuti sint, 

PhD diss. Bonn. 
Swain (2007) : Simon C.R. Swain, «Introduction», dans : Simon C.R. Swain, Stephen J. Harrison et Jaś 

Elsner (éds.), Severan Culture, Cambridge/New York, 1 – 28. 
Szelest (1951) : Hanna Szelest, «De Herodiani clausulis metricis», dans : Eos 45, 83 – 92. 
Ward (2011) : Joel S. Ward, Watching History Unfold : The Uses of Viewing in Cassius Dio, Herodian and the 

Historia Augusta, PhD diss. New York. 
White (1978) : Hayden White, «The Historical Text as Literary Artefact», dans : Hayden White, Tropics of 

Discourse. Essays in Cultural Criticism, Baltimore, 81 – 100. 
Whittaker (1969 – 1970) : Charles R. Whittaker, Herodianus, 2 vol., Cambridge, MA/London. 
Woodward (1961) : Arthur Maurice Woodward, «The Coinage of Didius Julianus and His Family», dans : 

The Numismatic Chronicle and Journal of the Royal Numismatic Society 1, 71 – 90. 
Yardley (1976) : John Charles Yardley, Shared Themes in the Roman Elegists, PhD diss. St Andrews. 
Zimmermann (1998) : Martin Zimmermann, «Speculum regnorum et aularum. Die Rezeption Herodians 

vom 15.–18. Jh.», dans : Chiron 28, 287 – 322. 
Zimmermann (1999) : Martin Zimmermann, Kaiser und Ereignis. Studien zum Geschichtswerk Herodians, 

München. 
Zürcher (1868) : Johannes Zürcher, «Commodus. Ein Beitrag zur Kritik der Historien Herodians», dans : 

M. Büdinger (éd.), Untersuchungen zur römischen Kaisergeschichte I, Leipzig, 221 – 263. 




	Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus
	1 Genres, bigarrure, mélanges, interactions
	2 La «vente» de l’Empire
	3 La mise en récit par le mélange et la variété chez Hérodien
	4 Julianus : miles gloriosus ? 
	5 … ou exclusus imperator ?
	6 Un regard «contempor ain»
	7 Conclusion
	Bibliographie




