Karine Laporte
Mélange et variété des genres chez
Hérodien : le cas de Julianus

Et si c’était impossible, de ne pas méler les genres ? Et s’il y avait, logée au cceur de la loi méme,
une loi d’impureté ou un principe de contamination ?*

On pouvait lire, dans des études désormais démodées, que I'Histoire des empereurs
d’Hérodien était un «(genre de) roman historique »,2 voire une «série de romans»,® une
version tarabiscotée du récit de Cassius Dion,* une «série de biographies »> un
«exercice de rhétorique»,’® «comme des mémoires»,’ et méme un roman historique
moderne avant Pheure.® Selon ces avis, cette ceuvre pouvait étre, au vu de ses lacunes
méthodologiques, ses erreurs factuelles ou ses élans dramatiques, a peu pres tout, sauf
de T'histoire. Ces efforts d’identification générique, ou plutot de désidentification his-
torique, se fondaient notamment sur des techniques de composition jugées fautives ou
méme contraires au genre historique. Si la plupart des études parues au cours des
derniéres décennies s’entendent sur la nature historique de ’Histoire des empereurs et
le statut d’historien d’Hérodien, il semble qu’il demeure encore une certaine disjonc-
tion entre les aspects plus «littéraires» du texte et son essence historique, surtout en ce
qui a trait aux épisodes les plus étonnants. Dans le but de réconcilier ces deux cotés, je
me propose, dans cet article, de revenir sur la question du genre de I'ceuvre a la
lumiére des concepts de «mélange» et de «variété».

Les mélanges de genres et de styles déployés dans 'Histoire des empereurs ont été
notés assez tot par la critique,® qui y voyait au mieux les défauts d’une histoire de
seconde zone, au pire la preuve d'une ceuvre de fiction d’inspiration vaguement his-

Remerciements : La rédaction de cet article a été menée a bien grace a une bourse accordée par la
Fondation Hardt pour un séjour de recherche. Je remercie également les éditeur-ice's de ce volume pour
leurs commentaires et suggestions.

1 Derrida (1986) 254.

2 E.g. Hohl (1956) 4, 42 ; Alfoldy (1971) 431 ; cf. Kolb (1972) 30, 161. Le rapprochement au roman remonte
au moins au dix-neuviéme siécle, avec Ziircher (1868); cf. Fuchs (1895) 226. Voir une liste plus compléte
dans Hidber (2006) 65 n. 327 et Chrysanthou (2022) 15 n. 63.

3 Alfoldy (1974) 90.

4 Kolb (1972) e.g. 160-161.

5 Reardon (1971) 216.

6 Rubin (1980) 92.

7 Christol (1990) 132 ; c’est ainsi que sont parfois percus les derniers livres de Cassius Dion, e.g. Scott
(2017).

8 Sidebottom (1998) 2828 —2830. Le texte semble en outre avoir été utilisé comme un miroir des princes
(Fiirstenspiegel) durant la Renaissance, cf. Zimmermann (1998) et Hidber (2006) 28 -32.

9 E.g. Ziircher (1868) ; Fuchs (1895) et Fuchs (1896).

8 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the Creative
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License. https:/doi.org/10.1515/9783111706740-004


https://doi.org/10.1515/9783111706740-004

38 —— Karine Laporte

torique."® Or la réticence des études modernes a classer I'Histoire des empereurs dans
la méme catégorie que les histoires «sérieuses» ne trouve pas vraiment d’échos chez
les auteurs anciens ou byzantins, qui ont cependant pu apprécier différemment
Hérodien en sa qualité d’historien." Par ailleurs, bien qu’on ne sache pas le titre
original de ce récit, les manuscrits qui nous sont parvenus livrent une variété d’inti-
tulés, dont plusieurs comportent le mot iotopia.'? On retrouve également cette ter-
minologie chez Photius qui, au neuviéme siécle, écrit avoir lu les «huit livres de
I'Histoire d’Hérodien» (Phot. Bibl. 99 : Hpwdiavos ioTopikol Adyot 0kTw). Hérodien lui-
méme s’identifie clairement a la tradition historiographique post-thucydidéenne des
les premieres lignes de 'ouvrage :

ol MAEloToL TOV TIEPL GUYKOULSNY loTopiag acxoAnBévtwy (1.1.1).

¢yo & iotoplav [...] petd méong dxpiBeiag i{Bpotoa &g cuyypagnv (1.1.3)."°

$’il faut reconnaitre que le terme moderne d’«histoire» ne recouvre pas toute la
complexité de son étymon grec (selon le Bailly : «recherche, information, explora-
tion» ; «résultat d’'une information, connaissance» ; «relation verbale ou écrite de ce
quon a appris, récit» ; «histoire»), le refus de voir Hérodien comme un historien
n’était pas tellement fondé sur cette distinction sémantique, mais surtout sur un
contentieux épistémologique moderne qui posait une stricte opposition entre fiction et
histoire.

11 y eut, vers les années 80-90, un virage «rhétorico-linguistique» dans les études
portant sur lhistoriographie antique, qui fut notamment a 'avantage de certains
historiens jusqu’alors peu appréciés par la critique. Hérodien en a ainsi largement
bénéficié."* En plus d’'un bon nombre de travaux s’intéressant aux techniques d’écri-
ture et a la représentation historique chez Hérodien, deux articles ont récemment mis
I’accent sur des procédés littéraires utilisés par ’auteur qui seraient plus représentatifs
du roman ou du théatre.”® Dans son analyse des techniques narratives d’Hérodien,
A. Kemezis s’est interrogé sur la facon dont I'auteur se conforme aux codes de I’his-
toriographie, ou les rejette, en s’intéressant surtout aux ressemblances avec les mé-
thodes du roman, par exemple sur le plan de la structure narrative et des descriptions

10 Voir Hidber (2006) 65-70 pour un survol de la littérature.

11 Cf. Hidber (2006) 20-26.

12 Lucarini (2005) ix, n. 1 répertorie les divers titres donnés par les manuscrits ; cf. Whittaker (1969—
1970) n. 1 ad 11.1.

13 Et plus loin : 211 (0g év @ TpWTW cvvtaypatt tig totopiag Sedniwtay), 2.15.6 (loTopiag e moAlol
ovyypagels xal moutad). Cf. Stein (1957) 7690 sur les correspondances thucydidéennes de la préface
d’Hérodien. Pitcher, dans ce volume, analyse la conception de la stasis chez Hérodien comme une
réinterprétation de celle de Thucydide (3.70.1-81.5), mais adaptée a sa propre réalité de ’Empire romain
du troisieme siécle.

14 Voir les discussions sur le genre de I'Histoire dans Sidebottom (1998), Zimmermann (1999), Hidber
(2006), Kemezis (2014).

15 Kemezis (2021) et Baumann (2021).



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus — 39

vivantes. Pour sa part, M. Baumann a analysé le mode dramatique de Hdn. 4.7-11, en se
penchant plus spécifiquement sur la focalisation variée du passage, ainsi que sur le
«jeu» et la «direction» de Caracalla. Dans la méme lignée, la récente monographie de
C.S. Chrysanthou examine de fagon plus générale les techniques narratives utilisées
par Hérodien."® Si ’on persiste encore parfois trop a séparer le fictif, ou le «littéraire»,
de Thistorique a proprement parler, et que les procédés qu’on dira empruntés a la
comédie, la tragédie, le roman, ou méme la poésie élégiaque, demeurent en marge du
récit historique, cette vision tend de plus en plus a s’estomper.

S’inscrivant dans le sillon de ces relectures d’Hérodien, cet article entend contri-
buer a un travail de déconstruction du genre historique «pur», par le biais d'une
réflexion sur les notions de mélange et de variété. Afin d’en apprécier pleinement leur
application, il sera également question d’une analyse détaillée de ces pratiques dans un
épisode de I’Histoire des empereurs qui a longtemps été considéré comme entierement
fictif et sans intérét : 'accession impériale de Didius Julianus (2.64-14). Un nouvel
examen de ce passage, a ’aune de codes tirés de la comédie et de I’élégie, permettra de
relire certains éléments du récit qui résonnent avec d’autres genres littéraires plus
couramment associés a la fiction, entre autres en ce qui concerne le traitement des
personnages et la mise en récit, et de repenser leur relation a la nature historique de
I'ceuvre, notamment dans le contexte de la littérature de 1'époque impériale. Ces
thémes serviront a poursuivre la discussion sur l'intégration de tels procédés dans la
conception d’un récit historique et, plus particuliérement, d’une histoire impériale du
troisiéme siecle.

1 Genres, bigarrure, mélanges, interactions

I convient tout d’abord de définir briévement ce que j’entends par «genre». Si 'on
souhaite explorer la notion de mélange, il faut reconnaitre une certaine spécificité
générique, qui s’appuie sur un ensemble de criteres internes, par exemple la métrique,
un systéme référentiel propre ou encore un mode d’énonciation. Cela dit, la présente
étude se fonde sur une vision assez perméable et flexible du genre. L'objectif, dans le
cadre de cet article, n’est pas de redéfinir ce qu’est, précisément, le genre de 'histo-
riographie antique ; cette question a bien été explorée par J. Marincola, qui s’est
intéressé a la narrativisation, la focalisation, les limites chronologiques, la structure
chronologique et le sujet du récit historique antique. Pensant déja au phénomeéne de
mélange, 'on pourra simplement rappeler que, selon Marincola, les formes tradi-
tionnelles de ce genre étaient constamment modifiées par 'esprit novateur des auteurs
et que, comme G.B. Conte I'a montré pour la poésie latine, «genre is not a static
concept, functioning as a »recipe« with a fixed set of ingredients that the work must
contain, but rather is dynamic and should be seen as a »strategy of literary compo-

16 Chrysanthou (2022).



40 —— Karine Laporte

sition«.»'” Bien plus, tout effort de la critique moderne d’imposer une forme unique
aux ceuvres historiques anciennes fait fausse route, car ces formes, «like other literary
genres in antiquity, were in a constant state of flux, of reaction and revision, of chal-
lenge and counter-challenge.»"®

Dans la foulée de ces réflexions, on comprendra la mixité générique non pas sur le
plan de la «contamination» ou de la «corruption», pace Derrida, mais sur celui du
«mélange ». Un glissement vers une optique plus favorable de cette pratique permettra
de déhiérarchiser les relations entre les différents genres et d’apprécier les pratiques
scripturaires en fonction de leur contexte socioculturel et de leur environnement
intellectuel. Nous suivons en ce sens A. Fowler, pour qui l'intérét du genre n’est pas
taxinomique, mais doit plutdt étre considéré en termes de communication et d’inter-
prétation."® Par ailleurs, le mélange n’est pas compris ici selon une perspective té-
léologique : s’il faut admettre que les genres évoluent, les formes mélangées ne sont
pas forcément fixées comme des nouveaux genres, mais s’inscrivent certainement dans
des tendances et des courants. Ce phénomeéne de «modulation générique», comme le
désigne Fowler, est étroitement 1ié aux gotts littéraires d'une époque donnée : «[f]or in
modulation we have to do with one of the principal ways of expressing literary
taste.»”® C’est également ce que suggérait la discussion de Marincola citée plus haut,
par sa perception du genre de I'historiographie antique comme une forme dynamique,
en constante évolution. Le concept de «mélange» sert en outre a recouvrir différents
degrés d’incorporation entre les genres littéraires, qui peuvent donner lieu a une
variété de textures au sein d’'une méme ceuvre.

On voit cette pratique de la variation apparaitre dans les textes grecs notamment
sous le terme de poikilia, «bigarrure». De facon trés générale, on parle, dans la critique
antique de poikilia (parfois de metabole, «changement» ou, en latin, de uarietas /
uariatio) au sens de changement de style, ton, débit, ou de diversité des mots et des
figures.”" C’est un aspect de composition qui, en évitant la monotonie et la répétition,
participe au divertissement et & I'intérét soutenu du public.** Bien que ces objectifs
puissent paraitre contraires a la pratique historiographique, des historiens comme
Diodore de Sicile ou Denys d’Halicarnasse ont embrassé pleinement la bigarrure dans

17 Marincola (1999) 282 ; cf. Conte (1994) 106 —108. Voir aussi Marincola (2018) sur les distinctions entre
(sous-)genres historiques faites par les auteurs anciens eux-mémes.

18 Marincola (1999) 301 (je souligne), avec Kraus/Woodman (1997) 1-9.

19 Fowler (1982) part. chap. 3. Fait intéressant, Fowler place 'importance du genre plus du coté de la
production, et moins de celui de la réception.

20 Fowler (1982) 191, et plus généralement 191-212.

21 Voir Niinlist (2009) 198-202, avec bibliographie générale a la note 16.

22 Cf. Grand-Clément (2015), avec la bibliographie, part. sur la poikilia esthétique et artistique. Selon
Lukinovich/Morand (1994) xiv, 'adjectif poikilos peut également noter «la versatilité, la complexité, la
richesse de ressources, et souvent aussi, dans un sens péjoratif, la fourberie.» On a par exemple
reproché a Isocrate de représenter, par ses discours «bigarrés», un danger pour la jeunesse athénienne,
cf. Prodic. ap. X. Mem. 2.1.21-22 ; Philostr. VS 48218 -23, 496. Voir aussi Hdn. 1.1.5.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus — 41

leur rédaction.?® Comme I'expliquent A. Lukinovich et A.-E. Morand, la poikilia gagne
en importance a '’époque impériale :

Elle recoit alors une définition stylistique et esthétique plus précise et finit méme par s’imposer
aux esprits comme le programme intellectuel et esthétique le plus conforme aux nouveaux besoins
d’une culture qui se percoit elle-méme comme désormais excessivement vaste, riche, diversifiée, et
sur laquelle pése I'héritage d’'une longue tradition [...].>*

Cette idée de variété de composition se trouve méme au centre d’un genre littéraire
trés populaire au cours des premiers siécles de notre ére, les miscellanées, & mettre en
lien avec les genres narratifs en prose, dont le roman et la biographie.” Parfois dif-
ficiles a classer, ces ceuvres, comme les Propos de table de Plutarque, les Nuits attiques
d’Aulu-Gelle, les Deipnosophistes d’Athénée ou les Histoires variées d’Elien, mélangent
a dessein plusieurs genres : histoire, biographie, roman, commentaire, anecdotes, etc.®
Si les miscellanées sont largement tributaires des pratiques savantes de I'époque
hellénistique, c’est sous I'impulsion de la Seconde Sophistique qu’elles intégrent de
facon plus importante le paysage socio-littéraire gréco-romain. ’époque n’est pas in-
différente : S. Smith appréhende, par voie métaphorique, ces nouvelles formes
polymathiques et disparates comme des «textual maps of the Imperial world, inex-
tricably implicated in Rome’s expansive geopolitical domination.»*” Cest dans ce
contexte social, littéraire et géopolitique que s’inscrit I’ceuvre d’Hérodien.

Le genre des poikiliai recouvre par ailleurs l'idée de la mixis, du «mélange»,
puisant a la fois dans la variation et dans la combinaison?. Il est important de noter
que le mélange générique est un trait assez caractéristique de la littérature hellénis-
tique.? Sauf Polybe,*” les historiens de cette période ont ainsi été souvent méprisés par

23 D.S. 132, 20.21 ; D.H. Dem. 84, 20.6, 34.5, 48.3, 50.11, Pomp. 312, 64, Is. 3—-4, 12, Isoc. 24.

24 Lukinovich/Morand (1994) xv. Comme le note Smith (2014) 54, la poikilia restait pour certains «a sign
of superficiality, of a lack of discipline, and of effeminate tastes.» Cf. Philostr. VS 486, mais voir aussi
chez le méme auteur, VA 14 ; Ael. NA 5.21.26-31 vs. Ael. VH 4.22, 9.3, 12.1.

25 On remarquera que les conceptions de la poikilia oscillent parfois entre esthétique et genre, de sorte
que les traductions modernes varient : par exemple, «miscellany» pour le genre et «variety», vel sim, en
anglais, mais «bigarrure» pour lesthétique et poikilia (parfois «miscellanées») pour le genre en
francais. Jutilise ici le terme «genre» par esprit pratique, mais on pourrait éventuellement penser a un
«mode d’écriture» (ce qui rejoindrait, finalement, la vision du genre de Fowler abordée plus haut, p. 40).
26 Voir la liste donnée par Aulu-Gelle en NA praef. 6-9. Sur le genre des poikiliai, voir Lukinovich/
Morand (1994) xiv—-xvi ; Ninlist (2009) 198202 ; Smith (2014) chap. 3 ; Oikonomopoulou (2017), avec la
bibliographie ; Heath (2020) 36-55.

27 Smith (2014) 48. Le contexte géopolitique de 1’époque impériale serait comparable a celui de la
période hellénistique, ou la poikilia occupe une place importante, a la fois sur le plan de la pratique
chez les auteurs et de la sensibilité chez les exégeétes. Voir aussi, sur la littérature de la période antonine,
Kemezis (2014) 34-43.

28 Voir par exemple D.H. AR 1.8.3, ou l'auteur situe son ceuvre, sur le plan de la forme, en opposition
aux monographies militaires ou politiques, dont le sujet est trop limité, ainsi qu’aux chroniques locales
attiques (les textes des «Atthidographes»), qu’il juge «monotones» (U0ovOeLSELC).

29 Cf. Kroll (1924) 225-246, avec les réflexions de Barchiesi (2001).



42 —— Karine Laporte

les études modernes : on trouvait leurs ceuvres trop tragiques et trop rhétoriques, et il
y avait méme, chez certains, un rejet plus ou moins explicite du modéle thucydidéen.
En ce sens, le recours a des procédés ou des figures surtout associées a la tragédie ou a
’art oratoire, et donc a la fiction, «contaminaient» ces ceuvres. La posture de Denys est
un contre-point intéressant, puisqu’elle favorise une approche historiographique fon-
dée sur le mélange, qui admet a la fois l'utile et 'agréable, sans sacrifier 'un pour
lautre.* Marquée par le courant de la Seconde Sophistique, la littérature impériale,
dont I’historiographie, autorise également la pratique du mélange.

En ce qui concerne plus particuliéerement I’Histoire d’Hérodien, T. Hidber a abordé
la notion de poikilia, par rapport a la rhétorique (via les préceptes de Denys), au
contenu et a la variété des événements présentés dans I'ceuvre, et rapprochait ce texte
de Tceuvre d’Hérodote.*® Chrysanthou congoit, de facon similaire, la poikilia comme
une «presentational repetition and variation» dans la composition de notre auteur, que
ce soit au niveau de la matiére ou de la narration. Pour Chrysanthou, les procédés
narratifs utilisés par Hérodien «offer pleasure to the readers by empowering them to
contribute meaning to his History»** Cette technique a également été remarquée dans
la caractérisation des personnages, qui est menée chez Hérodien selon une stratégie
globale de comparaisons et de contrastes.** Comme chez les historiens hellénistiques,
le concept de mixis a surtout été vu comme une concession a la qualité historique du
texte d’Hérodien : c’est un récit historique malgré ses envolées rhétoriques ou ses
scénes dramatiques. En plus du rapprochement générique au roman, on a aussi sou-
vent considéré I'Histoire des empereurs d’Hérodien comme de la biographie, avec le
sous-entendu que ce genre serait inférieur a I’histoire parce qu’il s’intéresse a la vie
personnelle et/ou quotidienne de personnages historiques.®® Les lectures de la mort de
Marc Aurele (1.2-4) dévient légérement de ces tendances interprétatives, notamment
en raison de l’aspect programmatique de I’épisode, qui le place hors du récit principal
(n’oublions pas qu’Hérodien écrit I'histoire «aprés Marc»). M. Zimmermann a par
exemple exploré les influences d’autres genres littéraires dans la construction de la

30 Cette préséance accordée a Polybe peut s’expliquer par le sujet militaire de son récit et son imitation
explicite de Thucydide, en plus d’un état du texte moins incomplet. Sur ’historiographie hellénistique
plus généralement, voir p. ex. Connor (1985) ; Marincola (2001) 104-112 ; Cuypers (2010) 317-323 ;
Gowing (2010) ; Dillery (2011).

31 Voir les notes 23 et 28 ci-dessus.

32 Hidber (2006) 114-116 ; cf. Kemezis (2014) 3638, a propos d’Aulu-Gelle. Pour sa part, Szelest (1951) a
montré que la pratique d’Hérodien se rapproche, au niveau des clausules métriques, du style de
Chariton, Lucien et Polémon de Laodicée.

33 Cf. Chrysanthou (2022) 8, voir aussi 315-316.

34 Sur la caractérisation des personnages chez Hérodien, voir par exemple Pitcher (2018) et Chry-
santhou (2022) passim.

35 E.g. De Blois (1998) 3415 : «Herodian’s work is even more a mixture of history and biography than
that of Dio.». On pourra rapprocher cette mixité a la pratique de Théopompe dans les Philippica
(FrGrHist 115), ou Philippe agit comme figure programmatique et comme principe d’organisation
structurelle, cf. Connor (1985) 464.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus —— 43

figure du bon empereur : éloge, discours funébre, miroir des princes, discours sur la
royauté, etc.’® Pour le reste du texte, C’est-a-dire le sujet véritable, 'emprunt de pro-
cédés relevant d’autres genres, surtout la tragédie, a également été noté par la critique,
mais généralement dans une perspective disjonctive entre fiction et histoire.

Pour harmoniser ce type de composition mixte au genre historiographique, la
notion d’ «interaction littéraire» entre les traditions grecque et romaine s’avére tres
utile. Cette approche, plus productive, réciproque et organique méme que celle
d’ «influence», semble particulierement pertinente pour la littérature impériale du
troisiéme siécle, puisqu’on ne parlait désormais plus d’assimilation ou de résistance de
l'une tradition par rapport a l'autre, mais d’'un brassage socioculturel.’’” Il ne s’agit
évidemment pas de défendre I'idée d’une culture parfaitement lisse et homogéne, mais
plutdt d’insister sur son aspect composite et, pourrait-on dire, «bigarré».>® Ce genre de
relations littéraires est par ailleurs assez pratique pour aborder une ceuvre comme
I'Histoire des empereurs, dont lauteur se contente de se rattacher globalement a
I’époque dont il traite, sans donner d’autres précisions sur son identité, ses origines,
son statut ou sa profession (cf. 1.1.3, 1.2.5, 2.15.7).%° On voudrait bien reconstituer la
bibliothéque d’Hérodien, ce que plusieurs ont tenté en s’adonnant a la recherche des
sources historiques de l'auteur. Or, si 'on écarte le contrdle des aspects strictement
factuels, ce que visait la populaire Quellenforschung des siécles précédents malgré
I’état fragmentaire de la littérature de cette époque (méme les derniers livres de Dion
nous sont parvenus en bonne partie par des épitomés tardifs), il faudrait aussi con-
sidérer que la réception et la conception de paralleles spécifiques peuvent varier d'une
personne a l'autre, et méme d’une lecture a une autre.*’ Les liens directs, a part pour
quelques cas comme Cassius Dion ou Thucydide (encore que Sidebottom suggérat

36 Zimmermann (1999) 24-34. Alfoldy (1973) Par exemple, Alfoldy, identifiant I'Histoire comme un
«roman historique », s’est intéressé a la composition littéraire de '’épisode d’un point de vue rhétorique
et dramatique, mais il maintenait qu'Hérodien était un « Literat » et que le passage n’avait pas grande
valeur historique. Mecella, dans ce volume, s’intéresse au développement de la forme historiographique
a 'époque d’Hérodien, a ses liens avec les axes principaux de I'idéologie sévérienne et a sa filiation avec
les discours sur la royauté.

37 Konig/Whitton (2018) 21 : «Interactivity might be thought of as a superset of which intertextuality is
just a part: it not only embraces those »allusions« or »references« that can be captured and displayed in
specimen jars, but also seeks to give voice to the fuzzier echoes and dialogues between the lines of our
texts, and to invoke the sociohistorical communication and exchange that went along with literary
production.» Voir aussi Kemezis (2014) 25-29.

38 Cf. Swain (2007) 3 : «Knowledge of the past empowered the Severan elite, and synthesising
knowledge in encyclopedic works, including especially »miscellaneous« collections which entertained
and informed through poikilia (a term originally referring to a medley of colours, French bigarrure) is a
feature of imperial period literature which continues under the Severans.» (je souligne).

39 Voir par exemple les échanges de Fromentin et Marincola dans Fromentin, ed. (2022) 155-156.
Makhlayuk, dans ce volume, réinterroge la «grécité» et la «<romanité» d’Hérodien, et plus largement la
vision de l'auteur du monde de 'Empire romain.

40 E.g. Fowler (1997).



44 —— Karine Laporte

quHérodien n’ait eu accés a ce dernier que par le biais d’extraits ou de manuels*'),

restent ainsi difficiles a établir de facon définitive. Et méme s’il était possible de tracer
une parenté claire entre I'Histoire et d’autres ceuvres, il faudrait tout de méme prendre
en considération certains facteurs, comme la composition de celles-ci et la filiation de
leurs propres formes.

Enfin, on pourra réitérer qu’il n’est pas nécessaire de restreindre les «bonnes»
influences de I'Histoire des empereurs aux récits historiques antérieurs, comme l’ont
souvent envisagé les études modernes. Marincola soutenait ainsi, au sujet de ’Anabase
de Xénophon qui faisait 'objet de questions similaires de classification : «the reason
that the work has appeared formally problematic is that scholars have artificially
limited their inquiry of possible models to previous narrative prose histories, even
though few existed in Xenophon’s time, and there was no obligation on him to consider
only those models.»** La situation décrite par Marincola n’est pas entiérement appli-
cable au cas d’Hérodien, puisque cet auteur, ceuvrant au troisieme siécle de notre ére,
disposait bien str de plusieurs modéles historiographiques, dont Xénophon lui-méme,
mais le raisonnement reste pertinent. D’ailleurs, méme les sources historiques des
historiens sont élaborées a partir de modeles littéraires et peuvent elles-mémes as-
sumer ce role pour d’autres ceuvres, historiques ou non.

2 La «vente» de PEmpire

De tous les épisodes de I'Histoire des empereurs d’Hérodien qui ont pu étre vus par la
critique moderne comme exagérés ou inventés, celui de I’avénement de Didius Julianus
et de ce fameux encan, qui aurait eu lieu dans la foulée du meurtre de Pertinax aux
mains des prétoriens le 28 mars 193, est particulierement intéressant a relire a travers
le filtre du mélange des genres et de la variété, puisque, du fait de sa singularité, voire
de son extravagance, ce récit a méme été percu comme complétement insensé. Cet
angle de lecture exclurait de considérer ce passage comme appartenant au genre
historique ; I'épisode serait en ce sens une digression «dramatique» (a rapprocher,
éventuellement, des digressions ethnographiques d’Hérodien*), et n’aurait rien a voir
avec la nature historique, donc véridique, du récit. Or, si I’on accepte que le mélange et
la variété font bien partie des pratiques historiographiques, ’accession de Julianus,
telle que la présente Hérodien, est un cas d’étude privilégié, car il permettra
d’éprouver les limites du type de lecture, bigarrée, que nous proposons.

Avant de nous intéresser au récit d’Hérodien a proprement parler, il convient
d’abord de se tourner vers la version que produit Cassius Dion de cet événement,
puisque Dion a longtemps été considéré, a tous égards, comme le plus fiable des deux,

41 Sidebottom (1988) 2777 n. 6.
42 Marincola (1999) 316.
43 Cf. Chrysanthou (2024).



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus =— 45

et que leurs récits ont constamment été comparés, a la défaveur de notre auteur. Pour
certaines critiques modernes, I'histoire d’Hérodien aurait en effet été reprise d’une
figure trouvée chez Dion et amplifiée par notre auteur au point d’en créer un véritable
encan.** A. Appelbaum désigne ce choix d’Hérodien comme «a misreading of Dio», ce
dernier n’ayant utilisé cette image qu’a titre de comparaison (Oomep), et non pas de
représentation.*® Or, pour apprécier ce passage de Dion en tant que source véridique,
par opposition au récit «imaginaire» d’Hérodien, il faut recourir a une certaine élas-
ticité herméneutique : d’abord, I'histoire de Dion, puisqu’elle est d’emblée tenue pour
vraie, doit étre débarrassée de toutes traces de fiction, ce qu’il est possible de faire en
les interprétant comme métaphores ; ensuite, si ces mémes éléments fictifs se trouvent
chez Hérodien, c’est que celui-ci a mal compris son prédécesseur et qu’il n’était méme
pas présent a ces événements (il était sans doute encore trop jeune pour y avoir
personnellement assisté) ; enfin, puisqu’il reste de toute facon un historien inférieur a
Dion, Hérodien s’est ainsi servi de ces figures pour les amplifier au point d’en venir a
une profession de vérité historique.

Mais que dit réellement le texte de Dion ? Selon le sénateur; Julianus vint au camp
prétorien pour briguer le principat par des promesses d’argent :

Cest alors que se produisit une affaire des plus honteuses et indigne de Rome : comme (omep)
dans un marché ou une salle des ventes (¢v ayopd xal €v mwAnTnpiw Twvi), a la fois Rome et son
empire tout entier furent vendus aux enchéres (anexknpoy0n). Les vendeurs (¢ninpackov) étaient les
assassins de leur empereur et les acheteurs (wvntiwv), Sulpicianus et Julianus qui enchérissaient
(OmepBédrovTeg) Pun contre lautre, I'un & Pintérieur du camp des prétoriens, Pautre a Pextérieur.*®

Dans la suite du récit, Dion décrit avec précision les montants, les encheres et les
surenchéres (UmepéPade, UmepPBoAf)), tout en insistant sur les gestes trés expressifs de
Julianus (tf] @wVij uéya Bodv kal Taig yepoiv évsetkviuevog).”” Pour Appelbaum, comme
pour M. Icks, le récit de Dion ne peut étre qu’une métaphore, car les détails ne sont pas
crédibles : il n’y a que deux seuls acheteurs potentiels, et la séquence ne va pas non
plus, puisque, dans la réalité.*® Or cette lecture métaphorique serait uniquement
fondée sur la conjonction Momep — qui d’ailleurs régit &v dyopd xal &v nwAntnpiw Twi,
mais non I'ensemble du passage —, et un présupposé favorable a I'’égard de Dion
comme historien. Bien qu’Appelbaum et Icks voient dans le texte d’Hérodien une

44 Appelbaum (2007) 201 : «This vivid but overstated metaphor was adopted as fact and embellished by
Herodian in his adaptation of Dio, and by his modern successor ». Cf. Icks (2014) 92 : «Undoubtedly, this
ludicrous version of events is an embellishment of Dio’s story.»

45 Appelbaum (2007) 206.

46 D.C. 74[73].11.3 : dte 61 kal mplypa aioylotov Te Kal avalov Tig POUNG €yéveto — omep yap €v
ayopd xal év twAnmnpiw Tl kat avTy 1 dpxn avtiic nioa ameknpOyOn. Kal avtdg Eninpackov pev ot Tov
AUTOKPATOPA COWV ATTEKTOVOTEG, WVNTIWV 8& & Te ZovAykiavog kat 6 TovAlavog UmepPAAAOVTEG BAAN-
Aovg, O pev €vBobev 0 8¢ £€wbev (trad. Freyburger ; je souligne).

47 D.C. 74[73]114-6.

48 Appelbaum (2007) 201-202.



46 —— Karine Laporte

exagération de I'Histoire romaine de Dion, on peut se demander si notre auteur n’en
présenterait pas en fait une version édulcorée. En outre, si Dion, historien fiable, nous
présente ainsi I'accession de Julianus, pourquoi ne serait-il pas possible de voir, dans la
version qu’on trouve dans I’Histoire des empereurs, une pratique historiographique
similairement correcte ? Je mets a dessein I'accent sur la pratique historiographique,
car ce qui m’intéresse ici, ce n’est pas tellement de prouver I’historicité de cet épisode,
ni méme de réévaluer les rapports entre Dion et Hérodien, mais bien de mieux
comprendre la mise en récit opérée par Hérodien et les effets de celle-ci sur I'inter-
prétation et explication d’un événement insolite®.

La séquence narrative chez Hérodien différe légérement de ce qu’on peut lire dans
I'Histoire romaine de Dion, qui raconte que Julianus, qui était a Milan, se rendit de lui-
méme a Rome en apprenant la nouvelle de la mort de Pertinax (cf. D.C. 74[73].11.1-2).
Selon Hérodien, les prétoriens, apres avoir assassiné Pertinax, s’enferment dans leur
camp, attendent de voir s’il y aura des représailles et, constatant qu’ils s’en sont sortis
en toute impunité, décident de mettre 'Empire en vente :

les soldats firent monter sur le rempart a I'intérieur duquel ils restaient ceux d’entre eux dont la
voix portait le plus loin et leur firent proclamer que UEmpire était a vendre (mpoekipuTTOV (HVIOV) ;
ils promettaient de livrer le pouvoir au plus offrant (16 mA\éov apyvptlov waovty) [...].*°

Puis, comme chez Dion, Julianus se présente au rempart pour faire des promesses
extravagantes aux soldats (2.6.7-8).>" La suite est passablement différente chez
Hérodien : les soldats refuserent méme d’envisager l'offre de Sulpicianus, qui s’était
aussi présenté au rempart dans 'idée d’acheter 'Empire (2.6.9 : fjke TV apynv wvou-
uevog). Pour Icks, ’encan chez Hérodien, et donc ’hyperbole, se voit clairement dans la
criée des prétoriens sur le mur de leur camp.*? Pour Appelbaum, la scéne parait «even
more dramatic», et cette vente aux encheres est «even less likely», puisqu’il n’y aurait
ey, en fait, qu’un seul acheteur.*® Toute ’affaire peut s’expliquer, selon Appelbaum, par

49 Cf. Whittaker (1969-1970) n. 1 ad loc. : Dion et Hérodien «agree that the scene of the auction took
place.» Mais voir aussi Potter (2004) 97 n. 88 (le texte de la note se trouve a la page 603) : «There is no
auction in Herod. 2.6.10, which merely records that he promised more money than any man had thought
possible» (je souligne).

50 Hdn. 2.64-5 : ot 8¢ otpati®tal [...], Euevov pév évtog tol telyoug katakieioavteg Eautovg, avaya-
YOVTEG 8¢ TOUG EDOWVOTATOUE £AVTAOV ETTL TO TELYOG TPOEKNPLTTOV VIOV TNV Paceiay, T¢) Te TAEOV
Apyvplov 8moovTL éyyelplely vmoyvobvto v apxnv [...] (trad. Roques ; je souligne). Dion introduit
laffaire par deux adjectifs forts, aioylatov et avalov, qui expriment d’emblée son avis sur la question,
tandis qu’Hérodien paraitrait plus neutre. Or, pour Chrysanthou (2022) 37-38, la tournure introductive
TovAtav® 6¢ Twi trahirait déja la désapprobation d’Hérodien ; a mettre en paralléle avec 'entrée en
scéne de Maximin en 6.8.1.

51 Voir ci-dessous, p. 52—54, pour une analyse de ce passage.

52 Icks (2014) 92 : «Herodian goes even further» ; cf. Leaning (1989) 555—556 et Appelbaum (2007) 201.
53 Appelbaum (2007) 203.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus — 47

des machinations de Laetus, qui aurait tenté d’installer tour a tour Pertinax, Falco et
Julianus.**

Ce type d’approche «factualisante» pose, dans ses exces, quelques problémes : en
voulant comparer les versions de Dion et d’Hérodien afin de trouver 'unique «vérité»,
on en vient a refuser de penser I’historiographie autrement que comme une réserve
factuelle, a lui nier toute qualité littéraire (malgré ce qu'en disaient les anciens eux-
meémes) ainsi que toute posture au sein d’une tradition (historiographique, mais plus
largement littéraire), et donc a ignorer les impératifs (narratifs, thématiques, stylis-
tiques) propres a chaque récit. Ce genre d’interprétation a également pour effet
d’évacuer les particularités d’une écriture (présentée comme) contemporaine des
événements relatés, en plus de dévaloriser 'apport du ressenti, de la perception am-
biante et de la mémoire, surtout face a une affaire comme l’achat aussi explicite du
pouvoir impérial.*® Dans cette quéte de «ce qui s’est réellement passé », on chercherait
en outre un genre historiographique «pur» et inchangé a travers les sous-genres, les
auteurs et les époques. Or, comme discuté dans la section précédente, la littérature
classique est, bien au contraire, un objet dynamique, en mouvement constant ; c’est
d’autant plus vrai dans ’empire bigarré du troisiéme siécle, dont la culture se re-
nouvelle sans cesse grace aux interactions. Ces principes informeront notre lecture du
récit de ’encan dans I'Histoire des empereurs.

3 La mise en récit par le mélange et la variété chez
Hérodien

Etant donné le peu de détails siirs que nous possédons a propos du court régne de
Julianus, il serait aisé de voir cet épisode de I’Histoire des empereurs comme une pure
invention, un interstice temporel a remplir afin de pouvoir relier plus aisément la mort
de Pertinax au régne de Sévere. Dans un tel enchainement rapide et confus de regnes,
il n’est pas invraisemblable que méme un historien plus ou moins contemporain de ces
événements (ou a tout le moins se présentant comme tel) n’ait pas eu accés a tellement
plus d’information, en raison par exemple du court laps de temps, de la simultanéité de
plusieurs épisodes, ou encore de la réécriture de ceux-ci par le vainqueur.®® Mais si 'on

54 Appelbaum (2007) 203-207, sur la base de D.C. 74[73].8.2 ; cf. HA Pert. 101-2, 10.9-10. Pour une
réévaluation des dynamiques factionnelles entourant 'avenement de Pertinax, voir Galimberti dans ce
volume.

55 Sur ce point, voir p. 5556 ci-dessous. Scott, dans ce volume, s’intéresse plus longuement au concept
de mémoire et a ses liens avec les pratiques d’émulation et de distanciation des empereurs avec leurs
prédécesseurs.

56 Cf. Kemezis (2014) 55-57, aussi pour le traitement de Clodius Albinus et Pescennius Niger. Pour
Leaning (1989) 563, le régne de Julianus n’aurait pas été aussi catastrophique que le montrent les récits
d’Hérodien et de Dio ; il suffit de les comparer a la version donnée par I’Histoire Auguste, composée
environ un siécle et demi plus tard (cf. HA Did. Iul. 2.6). Mecella (2021) 293 n. 38 considére les deux récits



48 —— Karine Laporte

met de coté la stricte historicité de ’avénement de Julianus, comment appréhender le
récit d’Hérodien, avec toutes ses aspérités et son «invraisemblance» ? Au lieu d’opérer
selon un processus disjonctif, qu’il refléte des tendances critiques plus anciennes («soit
de Thistoire soit de la fiction»,) ou d’autres plus récentes («de T'histoire malgré la
fiction»), notre lecture s’appuiera sur une vision conjonctive («la fiction participe de
Ihistoire»),”” c’est-a-dire qu’elle embrassera les techniques et les aspects relevant de
genres littéraires dits antinomiques a lhistoriographie comme des composantes de
celle-ci. Prenant a I’envers le paradigme voulant qu’Hérodien soit un mauvais historien
en raison de ses élans dramatiques, nous examinerons I’épisode de 'encan a ’aune de
procédés comiques et élégiaques afin de montrer en quoi ceux-ci peuvent contribuer a
Iécriture d’une histoire impériale romaine.*®

Il nous faut dire encore quelques mots sur la part, inévitable, d’invention dans
toute opération historiographique, qui intervient constamment dans la pratique
d’Hérodien. En plus d’étre confronté a des lacunes du matériau historique — le régne de
Julianus est un bon cas de figure —, I'historien doit aussi rendre les faits clairs, en
montrer les causes et les conséquences. Pour cela, il s’attache a ficeler un récit, no-
tamment en comblant certains silences. Cette mise en récit est, selon H. White, «es-
sentially a literary, that is to say fiction-making, operation. And to call it that in no way
detracts from the status of historical narratives as providing a kind of knowledge.»>* Le
cadre de cette opération scripturaire, méme littéraire, chez notre auteur a déja été
notée ailleurs, en tout cas sur le plan factuel : Sidebottom écrivait par exemple quil y
avait des «strict limits to Herodian’s inventions.»* Ce geste poiétique n’est donc pas du

comme le reflet d’'une propagande sévérienne ; cf. Leaning (1989) 548-549 («the official version of
events») ; Potter (2004) 97 («a false tradition»). Voir aussi Kolb (1972) 54-60 sur les correspondances
entre Dion, Hérodien et I'Histoire Auguste pour cet épisode.

57 Cf. Ranciere (1992) part. p. 18 pour cette formulation.

58 Je m’aborderai pas, dans le cadre limité de cet article, les procédés plus typiquement tragiques pour
deux raisons. D’abord, la tragédie est généralement percgue, au sein des genres de fiction, comme une
forme élevée — certainement par rapport a la comédie, mais aussi a I'épopée (cf. Arist. Poet. 1462b et
passim). En ce sens, elle se rapprocherait déja trop du genre dit sérieux de I'historiographie. Ensuite, et
peut-étre de fagon contradictoire, I'historiographie qu'on a appelée «tragique» suivant les propos de
Polybe a I'égard de ses contemporains (cf. Plb. 2.56-63) constitue une question trop large pour la
présente étude : méme si cette sous-catégorie du genre devient souvent un raccourci épistémologique
servant a discréditer des historiens jugés médiocres comme Hérodien, la critique moderne a également
longtemps débattu sur 'existence réelle de cette forme, son invention, ses codes et ses adhérents. Voir
par exemple Walbank (1960) pour un survol du probleme.

59 White (1978) 185.

60 Sidebottom (1998) 2821 : «Herodian does not invent people, let alone emperors. But rather, he
appears to give to historical personages plans and actions they, in reality, did not have.» Cf. Whittaker
(1969-1970), xliii, 1, Ixxiv et Roques (1990) 9, 10, 13, sur le principe directeur de sélection factuelle chez
Hérodien.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus —— 49

tout aléatoire, mais répondrait & un principe de vraisemblance («true enough»®') par
rapport au sujet traité, ainsi qu’a une logique interne de I’ceuvre, notamment au niveau
narratif et thématique.

11 est évidemment possible de mettre en relation le Julianus d’Hérodien avec celui
de Dion, puisqu’il s’agit, pour le dire trop simplement, du méme personnage dans le
méme genre d’ceuvre. Cependant, en s’aventurant en dehors de ces frontiéres géné-
riques, on arrive a percevoir, dans plusieurs personnages de cet épisode de I'Histoire
des empereurs, des attributs qui rappellent des figures plus représentatives d’autres
genres. Comme dit plus haut, la scéne de 'encan a souvent été remise en question en ce
qui a trait & son authenticité, et sa mise en récit chez Hérodien est particulierement
prenante par son ridicule. L'historien raconte ainsi comment, a la nouvelle de la mise
aux enchéres de I’Empire, Julianus bondit, court, crie, gesticule :

Sa femme, sa fille, ses nombreux parasites (mAijfoc) le convainquent alors de bondir (avaBopovta)
hors de son lit de repos, de courir (Spauelv) au rempart, d’y apprendre la tournure que prennent
les événements, et tout au long de la route (mapd ndoav v 686v) ils lui conseillent de saisir cet
Empire jeté en pature et de ne pas épargner son argent pour surpasser par sa munificence tous les
rivaux qui viendraient a lui contester le pouvoir. Il s’approcha des remparts, promit a grands cris
(¢poa) de donner tout ce que I'on voudrait et expliqua qu’il possédait quantité de richesses et de
trésors d’or et d’argent.®®

Selon M. Hellstrom, «Herodian adds an element of comedy by having Didius jump
straight from his dinner table and rush to the camps, egged on by women and a mAfj6og
(‘throng’) of parasites. These escort him as he runs, discussing how to seize power in a
mockery of the philosophical stroll.»** On remarquera en effet la physicalité exagérée
(contraire, par ailleurs, a ’équanimité des bons empereurs de I'Histoire) et 'aspect
comique, voire absurde, des déplacements de Julianus, qui s’élance d’'un banquet pour
se précipiter vers le camp des prétoriens afin d’acheter 'Empire.

61 Cf. Pelling (1990) 35-43, a propos de Plutarque. On pensera aussi au principe de convenance pré-
conisé par Thucydide dans la composition et I'intégration de discours dans une ceuvre historique ; cf.
Thuc. 1.22.1, avec D.H. Thuc. 414.

62 Hdn. 2.6.7-8 : meiBovotv o0V avtov § Te yuvi Kal 1 Buydtnp 6 e TV Tapacsitwy mAf6og avabo-
povta tol okiumodog Spauelv emt 10 TelY0g Kal T@ mpatTdpeva Uabely, mapd mioav v 680V cupupou-
AevoVTEG EppLupévny TRV dpxnVv apracal, Aeeldig 8¢ xpnuatwv éxovta peyarodwplaodnavtag vmep-
Baely, el kat Tveg auelopnTolev. émel Totvuv d Teiyel mpooiiAbey, €Boa te mavta Swoely 6oa PovAovtal
OO VOUUEVOG, TTapelval Te aUT® TAUTAELOTA Xprpata Kat Onoaupols xpuaod Kal apyvpov TEMANPW-
uévoug éAeye (trad. Roques, légerement modifiée).

63 Hellstrom (2015) 49.



50 —— Karine Laporte

4 Julianus : miles gloriosus ?

On pourrait pousser I'image encore plus loin, en reliant les comportements de ’en-
tourage de Julianus au personnage comique du parasite, mais surtout en voyant dans
cette représentation de Julianus la manifestation d'un alazon, et méme d’un miles
gloriosus. De facon générale, le «soldat fanfaron» de la comédie antique s’inscrit dans
la catégorie plus large du «vantard» et reprend ses extravagances vestimentaires, sa
verve grandiloquente, sa pusillanimité et, bien str, ses fabulations.®* Comme ces types
comiques, Julianus fanfaronne volontiers a qui veut I'entendre qu’il a les moyens
d’acquérir PEmpire, se laisse facilement convaincre par sa «cour» de parasites, mais se
révele finalement pauvre, peu compétent et, quand Sévere arrive aux portes de Rome,
trés peureux. Au contraire des vantards comiques, souvent caractérisés par la maitrise
d’une rhétorique grandiose, mais superficielle,”® Julianus ne démontre pas, chez
Hérodien, de telles capacités oratoires, mais incarne plutdt son personnage a travers la
gestuelle, voire la gesticulation. Certes, les discours dans I'Histoire des empereurs ne
sont généralement pas trés abondants,*® mais la comparaison inévitable avec la longue
conversation tenue entre Laetus, Eclectus et Pertinax (2.1.7-10) juste avant 'avénement
de ce dernier rehausse I'aspect comique, méme grossier, de ce Julianus.?’ I est en outre
intéressant de souligner la nature militaire du personnage dramatique, qui est souvent
un mercenaire, étranger a la cité ou se déroule la piéce, et a parfois exercé quelque
fonction de commandement, et de 'opposer a la carriére de Julianus, qui ne comporte
chez Hérodien aucune charge militaire, et encore moins quelconque succés guerrier.®®
Bien plus, Julianus ne dispose méme pas des richesses qu'un Pyrgopolinice, miles
plautien par excellence, a pu accumuler au cours de ses campagnes militaires.*® Son
contact avec 'armée, et plus particulierement les prétoriens, est seulement transac-
tionnel ; ce sont eux, lorsqu’ils le proclament empereur, qui décident de se préparer au
combat pour l’escorter ensuite jusqu’au palais impérial (2.6.13 : un komos inversé,
allant du banquet au palais ?). Le reste de I'épisode est marqué de I'incompétence
totale de Julianus qui n’écoute méme pas ses amis lui conseillant d’empécher ’avancée

64 Sur les caractéristiques de ce type comique et ses diverses incarnations, cf. Konstantakos (2015)
4248 et Konstantakos (2016) 112—142, avec les références bibliographiques.

65 E.g. PL Cur 533-536 et Mil. 1-9, avec les exemples relevés dans Konstantakos (2016) 133—136 de mots
et de tournures poétiques utilisés notamment par Lamachos dans les Acharniens d’Aristophane.

66 On a fait grand cas de la rareté des discours de 'Histoire des empereurs dans les derniers livres afin
de prouver un état inachevé du texte : cette question a bien été résumée dans Sidebottom (1998) 2813.
Les discours eux-mémes sont analysés dans plusieurs études récentes, e.g. Mallan (2022), Pitcher (2022).
67 Le caractére plus solennel de cet épisode, de méme que 'accent mis sur le déroulement lent, en une
journée (cf. Arist. Poet. 1449h9), pourrait le rapprocher davantage de la tragédie : les avénements de
Pertinax et de Julianus seraient ainsi configurés selon des modes dramatiques différents, I'un la tra-
gédie, 'autre la comédie.

68 Mais voir HA Did. Iul. 1.6-9, ou lui sont attribuées des victoires contre des peuples germaniques.
69 Pl Mil.1063-1065 (éd. Ernout) : Non mihi auaritia unquam innatast ; satis habeo diuitiarum. / Plus mi
mille est modiorum Philippi. Voir aussi Konstantakos (2016) 122-123 pour une liste d’occurrences.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus —— 51

de Sévere en occupant les passes des Alpes (2.11.8). Pire, il préfere mener le combat
dans les rues de Rome, car il «n’osait pas» (2.11.9 : o06¢ [...] €t0Apa) s’aventurer hors
des murs de la ville.

Tandis que les soldats fanfarons se font démasquer par les héros comiques,
Julianus trouve sa contrepartie «héroique » en Sévére, dont le Sénat se fait le porte-voix
a Rome.”” La confrontation entre Lamachos et Dikaiopolis dans les Acharniens
d’Aristophane (a partir du vers 572) montre toute la couardise du soldat fanfaron :
celui-ci s’en remet a crier et a supplier, sans jamais tenter d’agir. C’est une scene
populaire des pieces comiques ou figure ce type de personnage, servant a illustrer, et
méme amplifier, Iartifice de sa posture initiale.”* Les nouvelles de I’arrivée imminente
de Sévére a Rome poussent Julianus «dans un profond désespoir» (2.11.7 : €v €aydm
armoyvwaoel), puis Pentrée clandestine dans la ville le laissent dans 'incompréhension et
Iindécision, «incapable de parler et d’agir» (2.12.3 : ToAAf [...] apacia e xai amopiq).”
Malgré ses préparatifs, certes minimes, Julianus s’en remet finalement a se lamenter
sur son sort et supplier le Sénat de le laisser abdiquer (2.12.5 : xal Tag mapovoag
08upopévou TUYaG, ikeTELOVTOG Te €EopooacBal v apynv). Devant ce spectacle
(0p®VvTeQ), le Sénat demeure impassible et se range vite du coté de Sévére, tandis que
Julianus est relégué, avec une certaine désinvolture, a arriére-scéne.”

Puisque la récompense du héros comique (ou parfois, chez Ménandre, celle du
fanfaron) est typiquement de nature érotique et sympotique,”* on peut également voir
la défaite impériale de Julianus, et son incompréhension des processus politiques,
comme un échec comique : comme Hérodien le raconte, Julianus, aprés avoir gagné
I’Empire, s’est aussitot abandonné aux plaisirs (2.7.1 : Tpuaig eVBEwG Kal kKpauTdAalg
¢oy0Aage), méme si sa «quéte» commencait a peine. Cette incompétence comique se
solde en une faillite double : Julianus n’arrive pas a se conformer aux codes du genre,
qui l'auraient soumis a une violente maltraitance et une profonde humiliation sous
tous les regards,75 ni méme, au contraire des personnages ménandriens, a les subvertir
de fagon satisfaisante. Sa défaite face a Sévere, toujours «hors-champ», se conclut par
une morte plate, sans éclat, loin de tous. La rencontre entre les deux n’aura jamais lieu,
et Hérodien nous présente la mort de Julianus presque comme un non-événement : un
tribun, dépéché par le Sénat, «le trouva seul, abandonné de tous, et bien que Julianus
versét de honteuses larmes, il le mit & mort.» (2.12.7 : 6 uév odv gvpebeig £pnuog te Kal

70 Cf. Rosen (2014) sur les implications de la notion de «héros comique ».

71 Voir Konstantakos (2016) 128131 pour d’autres exemples dans la comédie antique.

72 Cf. Hdn. 2.12.3 : T0v TovAlavov amodel@dvTa Kal €v amoyveaoeL 6vta.

73 On pourrait méme avancer qu'aux traits du soldat fanfaron se superposent ceux du parasite et de
I’esclave comiques, par exemple par la tromperie a laquelle se livre Julianus, promettant aux prétoriens
des sommes qu’il n’a pas réellement en échange du pouvoir impérial. Soulignons que ces deux autres
caractéres sont méme évoqués par Dion : selon cet auteur, Julianus s’occupait des affaires de I'Etat
comme un esclave (GveAevBépwe) et un parasite (Bwmevew), cf. D.C. 74[73].14.1-2.

74 E.g. Ar. Ach. ; P Bac., Mil, Ps. ; Ter. Eun., et la subversion de ce motif chez Men. Mis., Per, Sik. Sur ces
passages, voir Konstantakos (2012) 137-140.

75 PL Mil. 1394-1437 est un exemple frappant, a comparer avec Ar. Ach. 1190-1234.



52 —— Karine Laporte

OO TAVTWV KaTaAelpBelg, aloypig dAopupouevog Epovetdn) Alors que les milites de la
comédie gémissent a grands cris sous les coups subis, Julianus se lamente tout seul,
sans bourreau ni public. Méme le comique du personnage, surprenant a son entrée en
scéne, se révele inopérant et d’'un désintérét notable autant pour un public intra-
quextradiégétique : sa sortie du camp et sa marche vers le palais n’attirent ni accla-
mations ni rires, mais des insultes et des reproches lancés a distance (2.6.13 : ufte unv
evpnuolvtog Momep eiwbaot [...] kal moppwhev €0TAOTEG EPAACONUOUY KAl KAKGIG
nyopevov).”® Soulignons enfin que les personnages comiques, peu importe la période
du genre dont ils proviennent, et la version de Julianus qu’on trouve chez Hérodien ne
sont certes pas identiques, malgré ces points de connexion. En ce sens, I'idée n’est pas
tellement de soutenir qu’Hérodien s’inspire directement de Plaute, ou de la comédie
grecque, mais que ce type de personnage et les images qui lui sont liées étaient passés,
a I'époque d’Hérodien, dans l'imaginaire collectif et que les actions attribuées a
Julianus pouvaient réactiver certaines résonances comiques dans I’esprit du public de
I'Histoire des empereurs.

5 ... ou exclusus imperator ?

Si Ton se penche plus particuliérement sur l'intrigue amoureuse dans laquelle se
retrouve souvent le miles gloriosus et dont il sort généralement perdant, cette absur-
dité du personnage pourrait méme étre bonifiée par un rapprochement au para-
klausithyron.”” Ce motif populaire de I’élégie est une version particuliére de 'exclusus
amator, de «’amant qui a été laissé dehors», et met typiquement en scene un homme
amoureux cherchant a rejoindre, en vain, sa bien-aimée et qui adresse a la porte close
lui faisant obstacle une complainte. A travers une méme sorte de réflexes d’associa-
tions entre le récit d’Hérodien et des genres littéraires plut6t classés comme fictifs, il
est ainsi possible d’ajouter un autre niveau d’interprétation a cet épisode jugé stupé-
fiant. Dans cette version d'une scéne typique de la poésie élégiaque, Julianus prendrait
les traits de lexclusus amator, confronté au mur du camp prétorien derriere lequel se
trouve l'objet de sa convoitise, c’est-a-dire le pouvoir impérial.”® On note d’emblée une
présence importance du «rempart» dans I'ensemble du passage (2.64-9) : &uevov
€vtog ToD Telyoug ; éml TO TELYOG TPOEKNPUTTOV ; Spauelv €mi TO TEYOG ; T@ Telyel

76 Les loisirs «scandaleux et contestables» de Julianus lui valent certaines moqueries du peuple (2.7.2 :
¢ aloypaig te Kal aueLporotg ndovaig okwmtely), mais il est notable de voir que cette réaction ne se
produit pas en direct et qu’elle est formulée selon un mode plut6t descriptif que narratif (2.7.2 wg
npoidvta Te [...]).

77 Sur les rapports entre comédie et élégie, notamment en ce qui concerne le passage a I’étude, voir ci-
dessous.

78 Sur ce topos, lié au theme de l'exclusus amator; voir par exemple Copley (1956) ; Yardley (1976)
21-73 ; Cairns (2020).



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus —— 53

TpociiABev ; tov TovAlavov émi t0 Ttelyog avePifacav’® Un peu comme amant qui
s’adresse au portier chez Ovide (Am. 1.16.15 : tibi blandior uni), Julianus négocie un droit
d’entrée avec les prétoriens, en leur promettant richesses et privileges.** L’objet de
convoitise est une source de motivation a la fois pour le poéte et ’aspirant. En Am. 1.9,
Ovide affirme que 'amour 'a sorti de sa torpeur : «Moi, enfin, j’étais paresseux, né
pour loisiveté et son laisser-aller : le lit de repos et la pénombre avaient amolli mon
ame. Mon amour pour une jeune beauté me stimula et me poussa & m’engager a son
service.»®' De méme, ’annonce de la vente poussa Julianus a se jeter hors de son lit
pour se précipiter au camp prétorien afin de s’emparer du pouvoir. En outre, admet-
tant que le topos du paraklausithyron dérive bien du komos, on verrait donc une
couche additionnelle a la course folle de Julianus vers le camp prétorien, tout a fait en
lien avec le banquet et, comme le relevait Hellstrom, la promenade philosophique.®*

Certains détails du topos sont simplement adaptés par Hérodien : par exemple, les
ianitores de ’empire ne sont certes pas des esclaves enchainés, méme ¢’ils sont, en
quelque sorte, asservis a leur cupidité. L’entrée ne se fait pas par le seuil d’'une porte,
mais par I'ascension d'un mur. D’autres éléments sont permutés. Lamator est poéte et
se proclame trés pauvre.®® Dans la course vers le camp prétorien, les parasites de
Julianus lui conseillent de ne pas lésiner sur les dépenses, afin de 'emporter facile-
ment sur tous ses rivaux : a terme, Julianus deviendrait ainsi le rival de 'amoureux
qui, portant cadeaux et promesses, est admis a l'intérieur, tandis que Sulpicianus
resterait 'amant exclus. On trouve méme, un peu plus tard, la suggestion d’une bagarre
de rue entre «amants rivaux»* quand Julianus «fit des préparatifs comme s’il devait
engager la lutte contre Sévére dans la ville méme».*® Il y a évidemment bon nombre

79 Le mur apparait également dans le Miles gloriosus : Palestrion perce un trou a I'arriere de la maison
de Pyrgopolinice afin de réunir Philochomasie et Pleusiclés. Le rempart est aussi un élément important
de I'épopée (Hom. Il. 3161-244), puis de la tragédie (e.g. E. Ph. 88—201, éventuellement IA 185-302, et
A. Th. 375—-652) a partir duquel il est possible d’orienter le regard vers un point précis, tout en recourant
a un mode narratif plus large : la teichoscopia (cf. Fuhrer [2015]). Hérodien use de cette technique
lorsqu’il présente le dernier combat entre Sévere et Niger (34.2-5), mais le souci du spectacle et du
regard est présent tout au long de son ceuvre, cf. Ward (2011) et Baumann (2021) part. 77— 80.

80 E.g. Prop. 1.16.36, 2.16.15-21 ; Ov. Am. 3.8.29-44, 3.8.64-66. Quand Hérodien écrit, en 2.6.5, que les
prétoriens «confieront» I'empire a celui qui offrira le plus d’argent (t& te mAéov dpyvplov SwooVTL
EyxelpLelv Umioyvolvto v apyiv), le terme utilisé, vmioxvéoual, «promettre», n'est peut-étre pas
anodin. Bien quil soit d’'usage courant et généralement de coloration neutre, il serait possible d'y
déceler une certaine nuance érotique, car le mot se trouve aussi au sens de «promettre en mariage,
fiancer» (Bailly, 1.2).

81 Ov. Am. 1941-44 : ipse ego segnis eram discinctaque in otia natus ; / mollierant animos lectus et
umbra meos ; / inpulit ignauum formonsae cura puellae / iussit et in castris aera merere suis (éd. et trad.
Bornecque).

82 Cf. Plu. Erot. 8.753b. Sur les origines komastiques du théme, voir les travaux cités a la note 78 ci-
dessus.

83 E.g. Catul. 13 ; Ov. Am. 1.8 ; Prop. 1.8, 1.15 ; Tib. 1.5, mais les exemples de ce théme abondent.

84 E.g. Plu. Erot. 8.753b, avec Prop. 1.16.5-6, 2.195 ; Tib. 11.73-76.

85 Hdn. 2119 : xal v mpog Lefiipov paynv wg év i) TOAEL TOGOUEVOG Ttapeokevale (trad. Roques).



54 —— Karine Laporte

d’éléments typiques des épigrammes et des poemes élégiaques qui ne figurent pas du
tout dans le récit d’Hérodien (e.g. la guirlande, la nuit comme toile de fond, les insultes
a la porte, le temps inclément) — ce n’est pas, en effet, une application directe du
théme, mais une incorporation de certains «ingrédients» poétiques a un récit histo-
riographique.

11 est par ailleurs intéressant de noter que si le paraklausithyron est passé dans la
tradition comme un motif surtout élégiaque, on en trouve aussi certaines itérations
comiques, comme chez Plaute (Cur: 1-157) ou chez Térence (Eun. 46-206). Ces genres
sont liés notamment par certains aspects textuels et certains codes génériques, mais
aussi par les structures sociales et les rapports de celles-ci a la sexualité.*® Dans cette
narrativisation élégiaque de 1’épisode, le rdle de Julianus déboucherait sur un échec
moins grand que sa contrepartie comique. On peut ainsi renverser la défaite comique
de Julianus, sur le plan amoureux, en évoquant la perception différente du mariage
dans la comédie et I'élégie : si dans la premiere forme, le mariage est souhaité, dans la
seconde, I'union officielle des deux personnages est pensée comme un frein a 'amour
(Prop. 2.7), mais aussi comme un retour a la réalité et la reprise, pour ’'amant, de ses
responsabilités civiques.®” Dans cette perspective, une trame élégiaque serait plus sa-
tisfaisante pour le personnage de Julianus, car elle pourrait finir plus aisément avec le
banquet et les plaisirs, malgré des rivalités imminentes avec d’autres prétendants, dans
la mesure ou le mariage ne scelle pas le succes de 'amator.

On pourrait, bien sir, utiliser ces correspondances avec des genres littéraires de
fiction comme la preuve d’une falsification de ’auteur, ce qui autoriserait le rejet de cet
épisode sur la base de son inintérét historique. Plus largement, cela pourrait contri-
buer au déclassement d’Hérodien comme véritable historien, et de son ceuvre comme
histoire sérieuse, comme il est fréquemment arrivé par le passé. Or, si 'on tente d’aller
au-dela de la binarité faux-vrai et fiction-histoire, on pourrait aussi y voir la marque
d’'une «configuration», comme le nomme White®®, c’est-a-dire I'explication d’événe-
ments historiques par leur mise en récit. Dans I’épisode de ’avénement de Julianus, ce
procédé serait notamment fondé sur des ressemblances entre des personnages histo-
riques et des figures littéraires, qui auraient été exagérées jusqu’a la caricature.
Pensons ainsi au role prédominant de la femme et de la fille de Julianus au début de
I’épisode : cette importance donnée aux deux personnages féminins ajoute certes un
élément comique au récit, mais elle est également attestée dans le monnayage de
Julianus.®®

86 James (2012).

87 James (2012) 261 et 264—265 sur le personnage du rival ; voir aussi Konstan (1986).

88 White (1978) part. 84 -86.

89 Voir par exemple Woodward (1961), qui donne la liste des types pour Manlia Scantilla et Didia Clara.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus =— 55

6 Un regard «contemporain»

Méme si 'on peut assez facilement envisager, de notre perspective actuelle, que cet
épisode n’ait pas eu une grande postérité — les récits du siécle suivant tendent déja a
atténuer I'image d’un encan® — et qu’il présente des ressemblances avec d’autres
avénements, comme celui de Claude en 41, il n’est pas inutile de s’intéresser a la facon
dont il aurait pu étre percu, et vécu, au moment méme. Bien qu’il en rejette la réalité,
B. Campbell note en effet que I'épisode eut «a traumatic effect on contemporaries ».**
Chez Hérodien, cette «configuration» deviendrait donc plus précisément I'écriture, de
méme que la réécriture, d'un événement historique «traumatique », dont il se prétend
le contemporain.®* Au-dela de considérations strictement chronologiques (on suppose
quil y aurait un décalage d’au moins une cinquantaine d’années entre le régne de
Julianus et le moment ou Hérodien a pu composer son histoire), on entendra surtout
par «contemporain» que Ihistorien se présente comme appartenant a la méme gé-
nération qui a vécu ces événements et qui s’en rappelle encore (cf. 1.1.3). Cette mé-
moire, appelée «communicationnelle» par ]. Assmann, serait celle d'un passé récent
qui est partagée avec ses contemporains et qui s’applique a une période de quelque
80 ans.” Le sujet de I'Histoire des empereurs, c’est-a-dire ’histoire impériale romaine
des années 180 a 238, correspondrait a ce phénoméne d’'une mémoire 1éguée, s’inté-
grant a un souvenir collectif. On pourrait donc envisager ce (prétendu) manque de
distance critique, aussi présent dans les derniers livres de Dion, comme une des clés
dans notre appréhension d’un tel passage.

Reflétant la «bigarrure» de la situation, ce mélange des genres pourrait également
témoigner d’une tentative de «faire du sens» d'une succession pour le moins éton-

90 Cf.Vict.19 et HA Did. Iul. 2.6. Notons cependant que Zosime, au sixiéme siécle, parle clairement d’'une
vente (Zos. 17.2 : wviov, ®veita). Voir aussi la note 49 ci-dessus.

91 Campbell (1984) 119. La conscience chez Hérodien d'une crise, et la notion méme de «crise» du
troisieme siecle, a été remise en question par certains pans de la critique de moderne : Liebeschuetz
(2015), qui propose un survol des tendances pour ou contre, conclut qu’il faut reconnaitre «the trau-
matic nature of much of the third century» (p. 19).

92 Voir Morley (2017), pour une lecture de Thucydide en tant que composition traumatique. Par
ailleurs, I'historiographie contemporaine serait propice a lintégration d’autres genres narratifs, cf.
Fromentin (2022) 6, qui évoque les épopées, les inscriptions, les biographies et les évangiles chrétiens.
93 Assmann (2010) 45-47 : les témoins de la premiére moitié de cycle ont souvent une posture plus
prospective, « tournée vers l'avenir », tandis que ceux de la seconde arrivent a un « age ot le souvenir
prend plus de place et, avec lui, le désir de le fixer et de le transmettre. » (citation a la page 46) Schulz
(2011) 254263 utilise ces concepts mémoriels, en particulier celui de «mémoire chaude», pour expli-
quer la transition narrative, littéraire et idéologique, dans I’Histoire romaine de Dion, entre les Antonins
et les Sévéres, ainsi que les paralléles proposés par ’historien entre les mauvais empereurs du premier
siécle et ceux du troisiéme. Le processus pour ’épisode de Julianus chez Hérodien n’est pas entierement
dissimilaire, mais les éléments de fixation sont de nature différente : pour lui, archétypes proprement
littéraires, pour son prédécesseur, personnages historiques (mais qui ont certes pu étre filtrés a travers
certain types littéraires).



56 —— Karine Laporte

nante, d’autant plus que ’avénement de Pertinax avait semblé annoncer un retour a
Pordre aprés le régne de Commode. Pour le dire avec White, «[a]Jnother way we make
sense of a set of events which appears strange, enigmatic, or mysterious in its
immediate manifestations is to encode the set in terms of culturally provided cate-
gories, such as metaphysical concepts, religious beliefs, or story forms.»** Par I'incor-
poration et l’adaptation d’autres genres littéraires, comme la comédie ou I'élégie,
Hérodien est en mesure d’ordonner et de faconner la matiére historique de cet en-
chainement rapide d’événements insolites. La configuration a la fois comique et élé-
giaque du personnage de Julianus et de I'épisode de son avenement permet de donner
a cette affaire une structure et des points d’ancrage familiers afin d’accompagner son
souvenir ou bien sa découverte & travers une mise en scéne vivante.”® Comme Denys le
déclarait, 'historiographie devrait rechercher a la fois l'utilité et le plaisir de la lec-
ture : les techniques mises en ceuvre par Hérodien dans la composition de cet épisode
répondent ainsi a ces deux impératifs.

Enfin, si on repense a la notion d’interactions littéraires, il ne s’agit pas tellement
de soutenir qu’Hérodien a tiré ces éléments directement de la comédie et de 1'élégie
pour la mise en récit de 'avénement de Julianus, mais qu’il se trouve, dans 'ensemble
des textes et des traditions de I'époque, certaines images, comiques ou élégiaques, qui
sont susceptibles d’étre réactivées par I'abord de cette scene et de ses personnages : a
court terme, 'émotion provoquée par l’affaire peut étre neutralisée par I'absurdité, a
plus long terme, le processus de compréhension et d’interprétation historique peut
commencer a prendre forme a travers I'accentuation de certains éléments-clés.’®

7 Conclusion

Suivant Fowler, pour qui les mélanges génériques sont ’expression des gouts littéraires
d’un moment donné, et Marincola, qui percoit les genres antiques en état de perpétuel
changement, on rappellera que les innovations génériques ne sont pas le symptome
d’'un déclin ou d’une décadence, mais bien d’une vitalité et d’un essor qui ont assuré la
survie de ces genres, et qu’elles participent a des stratégies de composition propres a

94 White (1978) 86 (je souligne).

95 Il aurait été également pertinent de se tourner vers des théorisations du rire et des processus
thérapeutiques de réappropriation de ’événement traumatique afin d’explorer plus avant le recours a
la comédie (serait-ce une tentative d’amplifier 'absurdité jusqu’a pouvoir la dédramatiser ?), mais ce
prolongement dépasserait le cadre du présent article. On renverra en tout cas aux études de Halliwell
(2008) et de Beard (2014) pour une premiére exploration du rire dans 'Antiquité.

96 Ammien Marcellin compare I'usurpation de Procope a I'accession de Didius Julianus (Amm. Marc.
26.6.14 : ut [...] quondam). Ammien reprend des éléments significatifs du récit d’Hérodien : des «soldats a
vendre» (uendibilium militum), des promesses démesurées (opes), une escorte nombreuse et armée
pour son apparition au peuple. Ce texte est plus explicitement comique : 'épisode est rapproché d’une
«caricature» (simulacrum) ou d’un pantomime, et 'avénement est qualifié de «dérisoire» (ludibriose).
Sur ce passage, voir Alonso (2016) 255-259, avec les références de la note 34.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus =— 57

chaque ceuvre, chaque auteur ou chaque période.”” Comme le note Potter, la littérature
du troisiéme siécle de notre ére fut marquée par « a genuine change in taste »°
QuHérodien soit donc un historien «typique» de cette époque, un «produit de son
temps», cela va de soi.”® En outre, le mélange générique, méme entre genres fictifs et
non-fictifs, n’appauvrit pas le récit, mais ’enrichit : le recours au «mélange» ou a la
«variété» permet d’établir des rapports horizontaux entre les genres et d’éviter les
connotations négatives liées a la «contamination» ou a la «dilution». Dans cette per-
spective, méme l’historiographie peut incorporer des techniques plus couramment
associées a la fiction, et cela, loin de porter atteinte a sa nature, permet notamment de
rendre des événements ou des personnages qui, au premier abord, seraient moins
transparents plus clairs pour le public.

Dans la composition de 'Histoire des empereurs, Hérodien a donc pu configurer le
récit de 'avéenement de Julianus selon des codes plus typiquement comiques ou élé-
giaques : I'aspirant apparait sous les traits a la fois du miles gloriosus et de I'exclusus
amator. Les motifs de ces genres ne sont pas appliqués de facon automatique, a
Iemporte-piéce (ils sont méme déja modulés au sein de leurs propres genres), mais en
sont tirés certains éléments qui sont ensuite adaptés a la matiere historique : la
présence de parasites, la gestuelle comique et la vantardise, le contexte sympotique, le
role central du rempart a partir duquel se constitue I'action principale, la rivalité
érotique. Il est intéressant de rappeler qu’il existe des liens profonds entre la comédie
et I'élégie et qu’'en ce sens, il n’est pas incongru qu’Hérodien ait eu recours a des
procédés participant de ces deux genres dans la mise en récit d'un méme épisode. En
outre, les différences entre les codes comiques et élégiaques, par exemple au niveau
des critéres opposés de succés du héros, expriment bien la complexité de cette scéne et
illustrent les incompréhensions et les échecs de Julianus : 'amator est sorti vainqueur,
il ’a emporté sur son rival, mais le miles est démasqué et se fait humilier et méme
mettre & mort. L'incompétence comique de Julianus, cristallisée par son exécution
mandatée par le Sénat, se voit a travers ’ensemble de son régne, et ’empereur ne se
produit jamais devant un public particulierement favorable, quand il arrive a en
attirer un. Comme Hérodien le raconte, la population I'insulte et le raille, se tenant a
distance, et I'accomplissement du role comique de Julianus se passe finalement a huis
clos, sans grande cérémonie.

En lien avec la question du genre de I’Histoire des empereurs, on a fait grand cas du
but qu’Hérodien déclarait poursuivre dans sa préface, c’est-a-dire d’avoir écrit ce texte

97 Marincola (1999) 310. Bowersock (1985) 711, comparant les récits et les méthodes de Dion et
Hérodien : «the times were visibly changing.» Cf. Sidebottom (1998) 2778 : «Herodian may have in-
troduced a new and viable sub-genre to the flourishing Greek historiography of the third century.»
98 Potter (2011) 334.

99 Cf. Echols (1961) 7 ; Reardon (1971) 216 ; Bowersock (1975) 230, etc. Sur une dépréciation similaire des
historiens hellénistiques, sauf — et par comparaison a — Polybe, qui est également fondée sur une vision
pessimiste de I'historiographie post-thucydidéenne, voir ci-dessus, p. 41—42. Bowersock (1985) 711 voit
méme dans I'ceuvre d’Hérodien «a pre-echo of Byzantium.»



58 —— Karine Laporte

«dans l'idée que les générations ultérieures n’éprouveraient pas elles non plus un
mince plaisir & prendre connaissance» de cette période singuliére.’® Pour plusieurs
critiques modernes, le plaisir n’appartiendrait pas au genre historique, mais plutot a la
fiction. Or, si Denys reconnait 'importance du récit de Thucydide, il reproche a son
auteur d’avoir produit un texte trop sec, monotone, peu accessible sauf aux plus let-
trés.'” Comme pour les poikiliai, la variété et le mélange dans Ihistoriographie
peuvent servir a la fois le divertissement et I'apprentissage, soit par I'intégration im-
médiate de la matiere, la faculté de rétention d’information ou méme lintérét a re-
visiter le sujet a un moment ultérieur. I1 n’est pas incongru de lier ces fonctions a
I'abord d'un texte historique de la méme époque, «bigarrée», comme I'Histoire des
empereurs d’Hérodien, surtout dans la mise en récit d’'un événement atypique et a
premiere vue plutdt opaque, qu’on voudrait a la fois élucider et rendre (plus) plaisant,
et dont on souhaiterait préserver la mémoire.

Bibliographie

Alféldy (1971) : Géza Alféldy, «Zeitgeschichte und Krisenempfindung bei Herodian», dans : Hermes 99,
429-444.

Alféldy (1973) : Géza Alféldy, «Herodian lber den Tod Mark Aurels», dans : Latomus 32, 345-353.

Alféldy (1974) : Géza Alféldy, «The Crisis of the Third Century as Seen by Contemporaries», dans : Greek,
Roman and Byzantine Studies 15.1, 89 -111.

Alonso (2016) : Francisco J. Alonso, «Parody and Inversion of Literary Genres in Ammianus Marcellinus»,
dans : Francisco J. Alonso (éd.), Beginning and End : From Ammianus Marcellinus to Eusebius of
Caesarea, Huelva, 243 -260.

Appelbaum (2007) : Alan Appelbaum, «Another Look at the Assassination of Pertinax and the Accession
of Julianus», dans : Classical Philology 102, 198 - 207.

Assmann (2011) : Jan Assmann, La mémoire culturelle : écriture, souvenir et imaginaire politique dans les
civilisations antiques, Paris [1992].

Barchiesi (2001) : Alessandro Barchiesi, «The Crossing», dans : Stephen J. Harrison (éd.), Texts, Ideas, and
the Classics : Scholarship, Theory, and Classical Literature, Oxford, 142 -163.

Baumann (2021) : Mario Baumann, «Caracalla on Stage : A Case Study in Herodian’s Dramatic
Historiography and Reader-Response», dans : Alessandro Galimberti (éd.), Herodian’s World : Empire
and Emperors in the III Century, Leiden, 70 - 87.

Beard (2014) : Mary Beard, Laughter in Ancient Rome : On Joking, Tickling, and Cracking Up, Berkeley.

Bowersock (1975) : Glen Warren Bowersock, «Herodian and Elagabalus», dans : Yale Classical Studies 24,
229 -236.

100 Hdn. 1.1.3 : o0k dtepmii TV yv@dow Kal Tolg Votepov Eoeabat mpoadokioag £pywv UeyaAwY Te Kal
TOAGV €V OAlyw Xpovw yevouévwy (trad. Roques). Cf. Pitcher (2009) 39 -44 ; Kemezis (2014) e.g. 232-234
et 272275 ; Chrysanthou (2022) e.g. 6-7 et 19-20.

101 D.H. Thuc. 514 : avyunpav Kai akéountov Kai iStwtkiv v iotopknv elvat tpaypateiov dgiwoaiy’
Gy, 6N €xouoav TL Kal TONTIKOV: 00TE TAVTANAGL O TKAY, GAA" €’ OAlyov exBepniuiav Tiig €v €el
(trad. Fromentin). Cf. Lukinovich/Morand (1994) xvi, & propos d’Elien, part. NA : « variété et simplicité
étaient les ingrédients complémentaires de tout ouvrage qui se voulait a la fois érudit et divertissant,
attrayant et instructif ».



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus —— 59

Cairns (2020) : Francis Cairns, «The Terms komos and paraclausithyron», dans : Greek, Roman and
Byzantine Studies 60, 262 - 271.

Campbell (1984) : ). Brian Campbell, The Emperor and the Roman Army 31 BC - AD 235, Oxford.

Christol (1990) : Michel Christol, «Rome sedes imperii au Ille siécle ap. J.-C.», dans : Quaderni catanesi di
cultura classica e medievale 2, 121-147.

Chrysanthou (2022) : Chrysanthos S. Chrysanthou, Reconfiguring the Imperial Past : Narrative Patterns and
Historical Interpretation in Herodian’s History of the Empire, Leiden.

Chrysanthou (2024) : Chrysanthos S. Chrysanthou, «Digressions in Herodian’s History of the Empire»,
dans : Mario Baumann et Vasileios Liotsakis (éds.), Digressions in Classical Historiography,
Berlin/Boston, 273 -308.

Connor (1985) : W. Robert Connor, «Historical Writing in the Fourth Century and in the Hellenistic
Period», dans : Patricia Elizabeth Easterling et Bernard MacGregor Walker Knox (éds.), The
Cambridge History of Classical Literature, Cambridge, 458 - 471.

Conte (1994) : Gian Biagio Conte, Genres and Readers. Lucretius, Love Elegy, Pliny’s Encyclopedia,
Baltimore/London [1991, en italien].

Copley (1956) : Frank O. Copley, Exclusus amator : A Study in Latin Love Poetry, Baltimore.

Cuypers (2010) : Martine Cuypers, «Historiography, Rhetoric, and Science : Rethinking a Few Assumptions
on Hellenistic Prose», dans : James . Clauss et Martine Cuypers (éds.), A Companion to Hellenistic
Literature, Malden, MA/Oxford, 315 -336.

De Blois (1998) : Lukas de Blois, «Emperor and Empire in the Works of Greek-Speaking Authors of the
Third Century AD», dans : Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt 2.34.4, 3391-3443.

Derrida (1986) : Jacques Derrida, «La loi du genre», dans : Parages, Paris.

Dillery (2011) : John Dillery, «Hellenistic Historiography», dans : Andrew Feldherr et Grant Hardy (éds.),
The Oxford History of Historical Writing, vol. 1 : Beginnings to AD 600, Oxford, 171-218.

Echols (1961) : Edward C. Echols, Herodian of Antioch’s History of the Roman Empire from the Death of
Marcus Aurelius to the Accession of Gordian III, Berkeley.

Fowler (1982) : Alastair Fowler, Kinds of Literature : An Introduction to the Theory of Genres and Modes,
Cambridge, MA.

Fowler (1997) : Don P. Fowler, «On the Shoulders of Giants : Intertextuality and Classical Studies», dans :
Materiali e discussioni per P'analisi dei testi classici 39, 13 - 34.

Freyburger (2003) : Marie-Laure Freyburger, «Le vocabulaire de la crise du pouvoir chez Dion Cassius»,
dans : Valérie Fromentin, Jean-Michel Roddaz, Sophie Gotteland et Sylvie Franchet d’Esperey (éds.),
Fondements et crises du pouvoir, Pessac, 325-336.

Fromentin (1993) : Valérie Fromentin, « La définition de I'histoire comme »mélange« dans le prologue
des Antiquités Romaines de Denys d’Halicarnasse (I, 8,3) », dans : Pallas 39, 177-192.

Fromentin (2022) : Valérie Fromentin, «Introduction», dans : Valérie Fromentin (éd.), Ecrire sur Ihistoire de
son temps, de Thucydide & Ammien Marcellin, Vandceuvres, 1-7.

Fuchs (1895) : Karl Fuchs, «Beitrdge zur Kritik der ersten drei Blicher Herodians», dans : Wiener
Studien 17, 222 - 252.

Fuchs (1896) : Karl Fuchs, «Beitrdge zur Kritik Herodians (IV.-VIIL. Buch)», dans : Wiener Studien 18,
180-234.

Fuhrer (2015) : Therese Fuhrer, «Teichoskopia : Female Figures Looking on Battles», dans : Jacqueline
Fabre-Serris et Alison M. Keith (éds.), Women and Warfare in Antiquity, Baltimore, 52 -70.

Gowing (2010) : Alain M. Gowing, «From Polybius to Dionysius : The Decline and Fall of Hellenistic
Historiography», dans : James J. Clauss et Martine Cuypers (éds.), A Companion to Hellenistic
Literature, Malden, MA/Oxford, 384 -394.

Grand-Clément (2015) : Adeline Grand-Clément, «Poikilia», dans : Pierre Destrée et Penelope Murray
(éds.), A Companion to Ancient Aesthetics, London, 406 - 421.

Halliwell (2008) : F. Stephen Halliwell, Greek Laughter : A Study of Cultural Psychology from Homer to Early
Christianity, Cambridge.



60 —— Karine Laporte

Heath (2020) : Jane M.F. Heath, Clement of Alexandria and the Shaping of Christian Literary : Practice
Miscellany and the Transformation of Greco-Roman Writing, Cambridge.

Hellstrom (2015) : Monica Hellstrom, «Fast Movement through the City : Ideals, Stereotypes and City
Planning», dans : Ida Ostenberg, Simon Malmberg et Jonas Bjernbye (éds.), The Moving City :
Processions, Passages and Promenades in Ancient Rome, London/New York, 47 - 57.

Hidber (2006) : Thomas Hidber, Herodians Darstellung der Kaisergeschichte nach Marc Aurel, Basel.

Hohl (1956) : Ernst Hohl, Kaiser Pertinax und die Thronbesteigung seines Nachfolgers im Lichte der
Herodiankritik, avec Herodian und der Sturz Plautians, Berlin.

Icks (2014) : Martijn Icks, «Creating Tyrants in Ancient Rome : Character Assassination and Imperial
Investiture», dans : Martijn Icks et Eric Shiraev (éds.), Character Assassination Throughout the Ages,
New York, 83-101.

James (2012) : Sharon L. James, «Elegy and new Comedy», dans : Barbara K. Gold (éd.), A Companion to
Roman Love Elegy, Malden, MA, 251-268.

Kemezis (2014) : Adam M. Kemezis, Greek Narratives of the Roman Empire under the Severans : Cassius Dio,
Philostratus and Herodian, Cambridge.

Kemezis (2021) : Adam M. Kemezis, «Narrative Technique and Genre : Herodian the Novelist ?», dans :
Alessandro Galimberti (éd.), Herodian’s World : Empire and Emperors in the III Century, Leiden, 21-46.

Kolb (1972) : Frank Kolb, Literarische Beziehungen zwischen Cassius Dio, Herodian und der Historia Augusta,
Bonn.

Konig/Whitton (2018) : Alice Kénig et Christopher Whitton (éds.), Roman Literature under Nerva, Trajan and
Hadrian : Literary interactions, AD 96 - 138, Cambridge.

Konstan (1986) : David Konstan, «Love in Terence’s Eunuch : The Origins of Erotic Subjectivity», dans :
American Journal of Philology 107, 369 -393.

Konstantakos (2015) : Ioannis M. Konstantakos, «On the Early History of the Braggart Soldier, Part One :
Archilochus and Epicharmus», dans : Logeion 5, 41-84.

Konstantakos (2016) : Ioannis M. Konstantakos, «On the Early History of the Braggart Soldier, Part Two :
Aristophanes’ Lamachus and the Politicization of the Comic Type», dans : Logeion 6, 112-163.

Kraus/Woodman (1997) : Christina Shuttleworth Kraus et Anthony John Woodman, Latin Historians, Oxford.

Kroll (1924) : Wilhelm Kroll, Studien zum Verstdndnis der rémischen Literatur, Darmstadt.

Leaning (1989) : J.B. Leaning, «Didius Julianus and his Biographer», dans : Latomus 48, 548 - 565.

Liebeschuetz (2015) : Wolf Liebeschuetz, « Was There a Crisis of the Third Century ? », dans : Wolf
Liebeschuetz (éd.), East and West in Late Antiquity. Invasion, Settlement, Ethnogenesis and Conflicts of
Religion, Leiden, 11-20.

Lucarini (2005) : Carlo Martino Lucarini, Regnum post Marcum, Leipzig/Miinchen.

Lukinovich/Morand (1994) : Alessandra Lukinovich et Anne-France Morand, Elien, Histoire variée, Paris.

Marincola (1999) : John Marincola, «Genre, Convention and Innovation in Greco-Roman Historiography»,
dans : Christina Shuttleworth Kraus (éd.), The Limits of Historiography : Genre and Narrative in Ancient
Historical Texts, Leiden, 281-324.

Marincola (2001) : John Marincola, Greek Historians, Cambridge.

Marincola (2018) : John Marincola, «Ancient Writers on Generic Distinctions in Classical Historiography»,
dans : Sebastian Christoph Fink et Robert Rollinger (éds.), Conceptualizing Past, Present and Future.
Proceedings of the 9th Melammu Symposium, Helsinki/Tartu, May 18-24, 2015, Miinster, 239 - 260.

Mecella (2021) : Laura Mecella, «Herodian and the Italic Peninsula», dans : Alessandro Galimberti (éd.),
Herodian’s World : Empire and Emperors in the III Century, Leiden, 280 -300.

Morley (2017) : Neville Morley, «Thucydides and the Historiography of Trauma», dans : Ktéma 42,
195-204.

Nnlist (2009) : René Nunlist, The Ancient Critic at Work : Terms and Concepts of Literary Criticism in Greek
Scholia, Cambridge/New York.

Oikonomopoulou (2017) : Katerina Oikonomopoulou, «Miscellanies», dans : Daniel S. Richter et William A.
Johnson (éds.), The Oxford Handbook to the Second Sophistic, Oxford, 447 - 462.



Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus —— 61

Pelling (1990) : Christopher B.R. Pelling, «Truth and Fiction in Plutarch’s Lives», dans : Donald Andrew
Russell (éd.), Antonine Literature, Oxford, 19-52.

Pitcher (2009) : Luke V. Pitcher, Writing Ancient History. An Introduction to Classical Historiography,
London/New York.

Pitcher (2018) : Luke V. Pitcher, «Herodian», dans : Koen De Temmermann et Evert van Emde Boas (éds.),
Characterization in Ancient Greek Literature, Leiden, 236 - 250.

Pitcher (2022) : Luke V. Pitcher, «Herodian», dans : Matthieu P. de Bakker et Irene J. F. de Jong (éds.),
Speeches in Ancient Greek Literature, Leiden, 329 -349.

Potter (2004) : David S. Potter, The Roman Empire at Bay AD 180-392, London.

Potter (2011) : David S. Potter, «The Greek Historians of Imperial Rome», dans : Andrew Feldherr et
Grant Hardy (éds.), The Oxford History of Historical Writing, vol. 1 : Beginnings to AD 600, Oxford,
316 -345.

Ranciére (1992) : Jacques Ranciére, Les noms de Ihistoire : essai de poétique du savoir, Paris.

Reardon (1971) : Bryan P. Reardon, Courants littéraires grecs des II¢ et III* s. ap. J. C., Paris.

Roques (1990) : Denis Roques, Hérodien : Histoire des empereurs romains : de Marc-Auréle & Gordien III
(180 ap. J.-C. - 238 ap. J.-C.), Paris.

Rosen (2014) : Ralph M. Rosen, «The Greek <Comic Hero»>», dans : Martin Revermann (éd.), The
Cambridge Companion to Greek Comedy, Cambridge/New York, 222 - 240.

Rubin (1980) : Zeev Rubin, Civil-War Propaganda and Historiography, Bruxelles.

Schulz (2011) : Verena Schulz, Deconstructing Imperial Representation: Tacitus, Cassius Dio, and Suetonius on
Nero and Domitian, Leiden.

Scott (2017) : Andrew G. Scott, «Cassius Dio’s Contemporary History as Memoir and its Implications for
Authorial Identity», dans : Papers of the Langford Latin Seminar 17, 1-23.

Sidebottom (1998) : Harry Sidebottom, «Herodian’s Historical Methods and Understanding of History»,
dans : Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt 2.34.4, 2775 - 2836.

Smith (2014) : Steven D. Smith, Man and Animal in Severan Rome : The Literary Imagination of Claudius
Aelianus, Cambridge.

Stein (1957) : Franz Joseph Stein, Dexippus et Herodianus rerum scriptores quatenus Thucydidem secuti sint,
PhD diss. Bonn.

Swain (2007) : Simon C.R. Swain, «Introduction», dans : Simon C.R. Swain, Stephen J. Harrison et Ja$
Elsner (éds.), Severan Culture, Cambridge/New York, 1-28.

Szelest (1951) : Hanna Szelest, «De Herodiani clausulis metricis», dans : Eos 45, 83 -92.

Ward (2011) : Joel S. Ward, Watching History Unfold : The Uses of Viewing in Cassius Dio, Herodian and the
Historia Augusta, PhD diss. New York.

White (1978) : Hayden White, «The Historical Text as Literary Artefact», dans : Hayden White, Tropics of
Discourse. Essays in Cultural Criticism, Baltimore, 81-100.

Whittaker (1969 -1970) : Charles R. Whittaker, Herodianus, 2 vol., Cambridge, MA/London.

Woodward (1961) : Arthur Maurice Woodward, «The Coinage of Didius Julianus and His Family», dans :
The Numismatic Chronicle and Journal of the Royal Numismatic Society 1, 71 -90.

Yardley (1976) : John Charles Yardley, Shared Themes in the Roman Elegists, PhD diss. St Andrews.

Zimmermann (1998) : Martin Zimmermann, «Speculum regnorum et aularum. Die Rezeption Herodians
vom 15.-18. Jh.», dans : Chiron 28, 287 -322.

Zimmermann (1999) : Martin Zimmermann, Kaiser und Ereignis. Studien zum Geschichtswerk Herodians,
Minchen.

Zircher (1868) : Johannes Ziircher, «Commodus. Ein Beitrag zur Kritik der Historien Herodians», dans :
M. Budinger (éd.), Untersuchungen zur romischen Kaisergeschichte I, Leipzig, 221-263.






	Mélange et variété des genres chez Hérodien : le cas de Julianus
	1 Genres, bigarrure, mélanges, interactions
	2 La «vente» de l’Empire
	3 La mise en récit par le mélange et la variété chez Hérodien
	4 Julianus : miles gloriosus ? 
	5 … ou exclusus imperator ?
	6 Un regard «contempor ain»
	7 Conclusion
	Bibliographie




