
3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

Kapitel 2 beschrieb eine wiederkehrende, wohl unvermeidbare Regression in 
sprachmagisches Denken, das einzelnen Wörtern eine ihnen immanente, nutz
bare Macht zuschreibt. Nach diesen Ausführungen drängt sich folgende Frage 
auf: Wenn Wörter keine immanente Bedeutung haben, die mit ihnen zuverlässig 
in den Diskurs eingebracht werden könnte, warum streiten Akteure dann über 
unterschiedliche Ausdrücke und warum versuchen sie, bestimmte Ausdrücke zu 
etablieren und andere zu verdrängen? Warum versuchen Agierende im Diskurs 
so selten, im Sinne des linguistischen Relativitätsprinzips (so umstritten es sein 
mag) durch einen Wandel der grammatischen Strukturen auf die Wahrnehmung 
der Sprachgemeinschaft Einfluss zu nehmen?54 So beklagt bspw. Erich Fromm 
(1991/1976: 31 f.) sprachkritisch die „Abnahme der Tätigkeitswörter in den westli
chen Sprachen innerhalb der letzten Jahrhunderte“, die eine „Verschiebung des 
Akzents vom Sein zum Haben“ (ebd.) ausdrückten. Wenn Tätigkeiten wie denken
nicht durch Verben, sondern durch Nomen wie Gedanken in Verbindung mit 
haben gebraucht werden, so ist dies für Fromm (1991/1976: 32) ein „falscher 
Sprachgebrauch“, dessen „böse[] Folgen“ (ebd.) schon von Marx und Engels er
kannt wurden. Eine derartige syntaktische Orientierung moralischer oder politi
scher Sprachkritik findet sich äußerst selten. Stattdessen fokussiert eine ideolo
gisch orientierte Sprachkritik – auch in der Form von Political Correctness – 
meist lexikalische Einheiten (vgl. Niehr 2020: 88; Klug 2020: 81 f.).

Auf die Frage, warum moralisch und politisch motivierte Sprachkritik sich 
nicht auf grammatische Phänomene, sondern auf Einzelzeichen fokussiert, bietet 
dieses Kapitel zwei Antworten an:
1. Gerade Einzelzeichen können intuitiv-moralisch unangenehme Affekte her

vorrufen und zur Vermeidung derselben tabuisiert werden (s. 3.1).
2. Gerade Einzelzeichen können in ihrer Ausdrucksfunktion als sozio-politische 

Unterscheidungszeichen wirken, mit denen politische Affiliation und Distink
tion ausgedrückt werden kann (s. 3.2).

�� Das prominenteste Beispiel hierfür stellen die Diskussionen um den Zusammenhang von 
grammatischem und biologischem bzw. sozialem Geschlecht dar. Doch auch hier drehen sich die 
öffentlichkeitswirksamsten Lösungsvorschläge weniger um grammatische, etwa um pronomi
nale Phänomene, sondern hauptsächlich um Sexus-markierende Suffixe, die als Derivationsmor
pheme neue Lexeme bilden und somit weniger zur Grammatik, sondern vornehmlich zur Lexik 
gehören.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111692067-003



Drittens soll dargelegt werden, welchen Einfluss es auf politische Unterschei
dungszeichen hat, wenn ihr Gebrauch zum moralischen Gebot respektive Verbot 
wird (s. 3.3).

Um das Beispiel aus der Einleitung zu Kapitel 2 nochmals aufzugreifen: 
Wenn die Wörter Geflüchtete✶r und Flüchtling aus dem Wortschatz verschwän
den und nur noch das Wort Asylant verwendet würde, würde sich dadurch ein 
negatives Konzept von ›Flüchtling‹ in der entsprechenden Sprachgemeinschaft 
etablieren? Nach den Ausführungen in Kapitel 2 müsste diese Frage mit einem 
Nein beantwortet werden. Stattdessen wurde zugunsten einer umgekehrten Rich
tung der Kausalität argumentiert: Damit sich das Wort Asylant als prototypische 
oder gar als einzige Bezeichnung für Geflüchtete etablieren kann, ohne dabei 
seine negative Konnotation zu verlieren, müsste sich zuvor bereits ein entspre
chend negatives Konzept von ›Flüchtling‹ in der Sprachgemeinschaft etabliert 
haben. Offen bleibt nach Kapitel 2 jedoch die Frage, wieso Sprechende in aller 
Regel dennoch davor zurückschrecken würden, Asylant als prinzipiellen Termi
nus für Geflüchtete zu verwenden. Im folgenden Kapitel soll diese Frage mit Hilfe 
zweier Aspekte von Einzelzeichen beantwortet werden: einem moralischen und 
einem politischen Aspekt.

Im Hinblick auf die moralischen Aspekte lexikalischer Entscheidungen ist 
wiederum zwischen Mikro- und Makroebene zu unterscheiden: also zwischen der 
Entscheidung für oder gegen ein Wort in konkreten Kontexten einerseits und der 
prinzipiellen, kontextunabhängigen Entscheidung für oder gegen ein Wort ande
rerseits. Einerseits können Sprechende in konkreten Verwendungskontexten zu
mindest versuchen, einzuschätzen, ob ihre Wortwahl Anwesende verletzen 
könnte, denn viele Einzelwörter „führen musterhaft zu spezifischen perlokuti
onären Folgen negativer Art“ (Klug 2020: 85). Eine solche Wahrscheinlichkeit 
kann zum Vermeiden und Ersetzen bestimmter Ausdrücke führen. Beispielsweise 
würden Sprechende einen Geflüchteten i. d. R. nicht direkt als Asylant bezeich
nen, in seiner Gegenwart Geflüchtete allgemein nicht Asylanten nennen und Wör
ter wie Schein- oder Wirtschaftsasylant, Asyltouristen oder noch unangemesse
nere Wörter vermeiden, ggf. auch nicht zitierend oder auf der Metaebene 
aussprechen. Je nach Kontext und Befindlichkeiten würden Sprechende die The
menbereiche ›Flucht‹ und ›Asyl‹ auch gänzlich vermeiden, um das jeweilige Ge
genüber nicht zu verletzen, zu re-traumatisieren oder auf diesen Aspekt seiner 
Identität zu reduzieren. Diese kontextabhängigen verletzenden Effekte einzelner 
Lexeme stehen hier – wie in 2 bereits erwähnt – nicht zur Debatte; sie gelten als 
indiskutabel, sobald sie von Betroffenen subjektiv wahrgenommen werden. Inso
fern hat das Aussprechen und Vermeiden bestimmter Wörter in konkreten Kon
texten zweifellos einen ethisch-moralischen Aspekt.

3 Sprachmoral und das Politische der Sprache 85



Über diese teleologischen Abwägungen der unmittelbaren emotionalen Ef
fekte eines Wortes (auf der Mikroebene) hinaus scheint es jedoch auch einen 
zweiten, einen deontologischen moralischen Aspekt zu geben, der Sprechende 
dazu bewegt, bestimmte Ausdrücke gänzlich und kontextunabhängig (auf der Ma
kroebene) zu vermeiden. Im erwähnten Beispiel etwa ist es so, dass im Großteil 
des Diskurses nicht mit Geflüchteten, sondern über Geflüchtete gesprochen wird 
und auch Gespräche mit Geflüchteten eher auf Englisch als auf Deutsch geführt 
werden. Dennoch scheint das Wort Asylant, zuletzt aber auch das Wort Flüchtling
auch bei der deutschen Mehrheitsgesellschaft ohne Migrations- oder Rassismuser
fahrungen unangenehme Gefühle hervorzurufen; auch in Kontexten, in denen 
ausgeschlossen ist, dass eine betroffene Person durch einen solchen Ausdruck 
verletzt werden könnte. Noch stärker ist der Effekt bei Beleidigungswörtern wie 
Ölauge, Kameltreiber oder Sandneger.55 Dieses Phänomen soll in 3.1 mit Hilfe mo
ralischer Intuitionen gefasst werden, die auch durch sprachliche Zeichen geweckt 
werden können und, wenn sie hinterfragt werden, rationalisiert werden müssen. 
Anschließend soll gezeigt werden, inwiefern Vorhersagen über die kollektive geis
tige Manipulation, die durch einzelne Wörter verursacht werde (s. 2), auch als Ra
tionalisierung solcher intuitiven moralischen Ablehnungen der Wörter selbst die
nen können.

Dabei stellt die Behandlung (sprach-)moralischer Empfindungen als intuitiv 
getroffen und ggf. post hoc rationalisiert keineswegs ihre subjektiv erfahrene 
Realität oder ihre Berechtigung infrage. Vielmehr kommt moralischen Intuitionen 
gerade durch ihre Subjektivität ein indiskutabler Status zu, indem sie als indivi
duelle Empfindungen weder hinterfragt werden können noch gerechtfertigt 
werden müssen. Stattdessen soll das Verständnis moralischer Urteile als subjek
tive Intuition eine Erklärung dafür liefern, wie sie ausgelöst werden und warum 
ihre rationale Diskursivierung sowie argumentative Überzeugungsversuche so oft 
nicht zur erfolgreichen Beilegung moralischer – oder moralisierter (s. 3.3) – 
Streitthemen führen.

Die zweite Erklärungsdimension dafür, dass Sprechende lexikalische Ent
scheidungen treffen und bestimmte Ausdrücke auch kontextunabhängig aus 
ihrem Vokabular streichen respektive in diesem verankern, ist die Dimension des 
Politischen. Diese soll in Kapitel 3.2 beschrieben werden. Im Sinne der politischen 
Philosophie ist mit „das Politische“ ganz allgemein der auf Agonalität, auf Affilia
tion und Distinktion angelegte Charakter gesellschaftlichen Zusammenlebens ge
meint (vgl. Mouffe 2014: 12, 22 f., 192). Bezogen auf die Sprache bedeutet dies, dass 

�� Das durch diese Wörter verursachte unangenehme Gefühl lässt sich – soviel sei an dieser 
Stelle reflektiert – beim Schreiben und vermutlich auch beim Lesen am eigenen Leibe erfahren.

86 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



Sprechende durch ihre lexikalischen Entscheidungen (oder auch durch eine un
bewusste Verwendung von Lexik) ihre Haltung gegenüber dem Versprachlichten 
und/oder ihre Zugehörigkeit zu einer bestimmten politischen Sprechergruppe zu 
erkennen geben (s. 3.2.1). Bezogen auf das vorliegende Beispiel ist also ein auslän
derfeindlicher Mensch denkbar, der das Wort Asylant standardmäßig verwendet, 
weil es sein negatives Konzept von ›Immigration‹ entsprechend ausdrückt. Umge
kehrt vermeiden andere Menschen dieses Wort grundsätzlich, weil es (abgesehen 
von seiner allgemeinen Veraltung) ihr Konzept von ›Immigration‹ nicht angemes
sen ausdrückt und/oder weil sie nicht für einen ebensolchen ausländerfeindli
chen Menschen gehalten werden wollen.

In eine ähnliche Richtung scheint sich auch der Ausdruck Flüchtling zu bewe
gen: Dieser wurde ab 2015 nicht etwa wegen entscheidender Erkenntnisse in der 
germanistischen Morphologie-Forschung zum -ling-Suffix und dessen kognitiver 
oder gesellschaftlicher Folgen kritisiert und gemieden, sondern als Reaktion auf 
den Flüchtlingsdiskurs 2015, in dem die fremdenfeindlichen, rassistischen und 
menschenverachtenden Äußerungen, die mit dem Ausdruck Flüchtling getätigt 
wurden, diesen für viele Subjekte der Sprachgemeinschaft mit einer negativen 
Konnotation aufgeladen haben. Den Ausdruck Flüchtlinge durch Geflüchtete zu 
ersetzen, erfüllt also einerseits die Ausdrucksfunktion einer sozio-politischen Ab
grenzung gegenüber fremdenfeindlichen und auch ambivalenten Haltungen ge
genüber Geflüchteten; andererseits erfüllt die (letztlich arbiträre) Alternativbe
zeichnung aber auch eine euphemistische Funktion, sodass die unangenehmen 
Affekte, die mit dem Ausdruck Flüchtling nun konventionell assoziiert werden, 
gemieden werden können.

Diese Vermengung der politischen und moralischen Dimensionen des Ge
brauchs oder Vermeidens bestimmter Wörter wird von verschiedenen gesellschaft
lichen Dynamiken und Potenzialen begleitet. Während Kapitel 2 eine zirkuläre Dy
namik in der Sprachphilosophie beschrieb, soll Kapitel 3 also die Überlagerung der 
beiden beschriebenen Aspekte lexikalischer Entscheidungen beschreiben: des mo
ralischen und des politischen Aspektes sprachlicher Zeichen. Die Dynamik, die im 
Übergang von 3.2 zu 3.3 beschrieben werden soll, ist folgende: Wenn politische 
Lager polarisieren und politische Unterscheidungszeichen in der Folge moralisch 
aufgeladen werden, werden sie auch von Sprechenden abseits der ursprünglichen 
politischen Sprachgemeinschaften verwendet. Im vorliegenden Beispiel führt der 
Diskurs um Menschen, die vor Krieg und Elend flüchten, geradezu unweigerlich zu 
einer moralischen bzw. ethischen Bewertung der politischen Entscheidungen, die 
in diesem Zusammenhang getroffen werden. Damit einher geht auch die morali
sche Bewertung der politischen Haltungen sowie der Akteure, die diese im Diskurs 
vertreten. Durch diese moralische Bewertung wird der politische Gegner als unmo
ralischer Feind betrachtet, was einerseits zu einer Polarisierung zwischen den poli

3 Sprachmoral und das Politische der Sprache 87



tischen Lagern führt, andererseits zu einer Normierung innerhalb der politischen 
Lager, da jedes Mitglied sich so eindeutig wie möglich mit der eigenen Gruppe affi
liieren vom Feind abgrenzen will. Zunächst können einzelne Wörter wie Flüchtling
und Geflüchtete✶r in diesem Zusammenhang zwar die Rolle politischer Erken
nungszeichen spielen: „Mehr und mehr Engagierte verwenden den Begriff ‚Gefüch
tete‘“56. Werden die durch die Lexik erkennbaren politischen Haltungen jedoch mo
ralisch auf- respektive abgewertet, liefert ein Komplex aus sozialer Wertschätzung 
und Geringschätzung für (un)moralisches sprachliches Verhalten ein Anreizsystem 
für die Verwendung respektive Vermeidung des jeweiligen Wortes (s. 3.3, 4.3). 
Durch diesen Anreiz vergrößert sich die Gruppe der Sprechenden, die das Wort 
verwenden, wodurch sich auch die kontextsensitiven Gebrauchsweisen des Wortes 
vervielfältigen. Dadurch kann es auf Dauer seine Zuverlässigkeit in der Funktion 
als politisches Unterscheidungszeichen verlieren und somit in seiner spezifischen 
Darstellungs- und Ausdrucksfunktion inflationieren. Das Gleiche gilt für den umge
kehrten Fall einer Wiederaneignung des Ausdrucks Flüchtling (vgl. 4).

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen

In diesem Kapitel soll als erste Erklärungsdimension für die lexikalische Fokussie
rung von Sprachkritik das moralische Potenzial von Zeichen dargelegt werden. 
Wie in 3 einleitend beschrieben, geht es hierbei nicht um das verletzende Poten
zial von Gruppenbezeichnungen für diejenigen Menschen, die sich durch die ent
sprechenden Wörter bezeichnet und herabgesetzt sehen. Vielmehr soll darüber 
hinaus erörtert werden, inwiefern das prinzipielle Vermeiden bzw. die Tabuisie
rung bestimmter Wörter sich als soziale Norm verstehen lässt, die der Vermei
dung gesamtgesellschaftlicher unangenehmer Empfindungen dient. Hierbei wer
den moralische und deontische Urteile über Wörter wie Das sagt man nicht als 
das Ergebnis intuitiver, unbewusster Prozesse verstanden, die nur zum Zwecke 
der Argumentation und Persuasion post hoc rationalisiert werden. Das Vermei
den und Euphemisieren dergestalt tabuisierter Wörter verhindert demnach ers
tens die unangenehmen Affekte, die es in Sprechenden und Rezipierenden her
vorrufen kann, sowie zweitens die negativen Folgen, die das Schreiben oder 
Aussprechen eines Tabuwortes für das eigene soziale Ansehen haben kann.57

�� ProAsyl vom 01.06.2016: „Sagt man jetzt Flüchtlinge oder Geflüchtete?“: https://www.proasyl. 
de/hintergrund/sagt-man-jetzt-fluechtlinge-oder-gefluechtete/ (zuletzt aufgerufen am 12.05.2023).
�� Gute Beispiele dafür, dass diese unangenehmen Affekte nicht nur teleologisch durch 
eine mögliche sprachliche Verletzung der Betroffenen oder eine vermeintliche Persuasion der 
naiven Rezipierenden begründet sind, liefern Studierende, die bei Vorbesprechungen von Haus

88 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

https://www.proasyl.de/hintergrund/sagt-man-jetzt-fluechtlinge-oder-gefluechtete/
https://www.proasyl.de/hintergrund/sagt-man-jetzt-fluechtlinge-oder-gefluechtete/


Dabei sollen die moralischen Bewertungen von Einzelwörtern, indem sie als 
intuitive Urteile verstanden werden, keineswegs delegitimiert werden. Wie in 
3.1.1 vorgestellt wird, stellt ein intuitiver Ursprung für moralische Urteile die 
Regel dar; ganz unabhängig davon, ob das moralische Urteil intersubjektiv geteilt 
wird oder nicht. Zwar legt der subjektive Charakter moralischer Spracheinstel
lungen nahe, dass diese nicht als rational-zwingend oder gar als naturgegeben ge
neralisiert werden können. Doch erstens ermöglicht dies die Behandlung der ak
tuellen Tabus (z. B. im Zusammenhang mit Political Correctness) als relativ valide 
soziale Normen im Sinne der Intersubjektivität (vgl. Brennan et al. 2013: 57 ff.) 
und zweitens folgt aus der Subjektivität moralischen Sprachempfindens auch, 
dass niemandem die zugrundeliegenden negativen Affekte abgesprochen werden 
können, die ein Wort für eine Person auslösen kann. Entscheidend ist der intui
tive Ursprung moralischer Sprachkritik jedoch für die Frage, ob die aktuellen De
batten um Political Correctness und ähnliche lexikalische Meidungsgebote teleo
logisch durch eine antizipierbare gesamtgesellschaftliche Wirkung einzelner 
Wörter motiviert sind (s. 2), oder ob derartige, potenziell sprachmagische Äuße
rungen post hoc Rationalisierungen intuitiver, deontologischer Moralempfindun
gen und Tabuisierungen darstellen. Im Folgenden soll die letztere Deutung als die 
plausiblere herausgearbeitet werden.

3.1.1 Moralische Urteile als Intuitionen

Die hier zu klärende Frage ist, warum bestimmte Ausdrücke negative Affekte her
vorrufen und wie diese Affekte zu moralischer Ablehnung eines Wortes oder 
auch des Sprechers führen. Zur Beantwortung dieser Fragen muss zunächst dar
gelegt werden, was moralische Urteile sind und wie sie zustande kommen 
(s. 3.1.1.1). Hierzu soll im Folgenden knapp ein moralpsychologischer Forschungs
zweig nachgezeichnet werden, der in einem Verständnis von moralischen Urtei
len als unterbewussten Intuitionen (s. 3.1.1.2) in sozialen Bedingungsgefügen 
(3.1.1.3) mündet.

arbeiten (z. B. über Hatespeech) unsicher fragen, ob sie verbotene Wörter wie Neger, Zigeuner 
oder Fotze in ihrer Hausarbeit zitieren dürfen bzw. wie sie sie am geschicktesten umgehen sol
len. Da die Studierenden wissen, dass nur der (in meinem Fall weiße und männliche) Dozent die 
Hausarbeit lesen wird, sind verletzte Gefühle von Betroffenen ausgeschlossen. Dennoch lassen 
sprachliche Unsicherheit und unangenehme Affekte beim Schreiben und Lesen dieser Wörter da
durch nicht nach. Um genau diese unangenehmen Affekte auch aufseiten der Nicht-Bezeichneten 
soll es in diesem Teilkapitel gehen.

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 89



3.1.1.1 Rationalistische vs. intuitionistische Ansätze der Moralpsychologie
In der Moralpsychologie standen und stehen sich traditionell zwei Ansätze gegen
über. Rationalistische Ansätze auf der einen Seite verstehen moralische Urteile 
als Ergebnisse von rationalen, bewussten kognitiven Prozessen des vernunftgelei
teten Reflektierens und Entscheidens. Intuitionistische Ansätze auf der anderen 
Seite verstehen moralische Urteile als unmittelbare Ergebnisse von bestimmten 
Intuitionen, die ebenfalls kognitive Prozesse darstellen, jedoch nicht bewusst und 
vernunftgeleitet sind. Rationale Prozesse des Reflektierens kommen laut intuitio
nistischen Ansätzen erst zum Einsatz, nachdem das moralische Urteil bereits ge
fällt ist, und sind für dieses in der Regel epiphänomenal (vgl. Haidt 2008: 1024). In 
der antiken und mittelalterlichen Philosophie stellten rationalistische Ansätze 
noch die Norm dar, insofern die Vernunft als göttliche Gabe betrachtet wurde, 
die mit den animalischen Emotionen im ewigen Kampf stehe (vgl. Haidt 
2008: 1026).

Im 18 Jh. stellten britische Empiristen wie Shaftesbury, Hutcheson, Smith und 
v. a. Hume den rationalistischen Ansätzen (auch im kontinentalen Rationalismus 
des 17. Jh. von Descartes, Leibniz und Co. weiterhin vertreten) ein alternatives Er
klärungsmodell für Moral entgegen: Sie verstanden die Moral als einen angebore
nen menschlichen Sinn, der bei bestimmten Sinneseindrücken entsprechend an
genehme oder eben unangenehme Gefühle erzeugt (vgl. Haidt 2008: 1026). Nach 
Hume (1960/1777: 2) ähneln moralische Urteile daher eher ästhetischen Urteilen 
als etwa mathematischen Berechnungen (oder eben psycholinguistischen Antizi
pationen kognitiver Manipulation). In seinem frühen Werk drückt Hume sich 
noch radikaler aus: „[W]e speak not strictly and philosophically when we talk of 
the combat of passion and of reason. Reason is, and ought only to be the slave of 
the passions, and can never pretend to any other office than to serve and obey 
them“ (Hume 1969/1739–1740: 462). In den nächsten zwei Jahrhunderten setzte 
sich – so wie in vielen anderen Bereichen – auch in Bezug auf moralische Affekte 
die Sichtweise der Empiristen gegen die der Rationalisten in den wissenschaftli
chen Diskursen durch, vor allem in der Psychologie. So wurde das intuitionisti
sche Verständnis von Moralvorstellungen z. B. durch psychoanalytische Konzep
tionen des Un- und Unterbewussten sowie des Tabus gestützt (vgl. Freud 2013/ 
1913). Später, im französischen Existenzialismus, z. B. bei Camus wird ganz allge
mein der Ursprung des Denkens nicht etwa in der Vernunft, sondern in den Af
fekten gesehen: „Die Vernunft [...] ist ein Instrument des Denkens und nicht das 
Denken selbst. Das Denken eines Menschen ist vor allem seine Sehnsucht“ 
(Camus 2019/1942: 61). Auch im Behaviorismus der 1960er- und 70er-Jahre wurde 
dem bewussten, rationalen Denken nur eine epiphänomenale Rolle bei morali
schem Verhalten zugesprochen, außer bei der Abwägung der sozialen Folgen mo
ralischen Fehlverhaltens (s. u. Skinner 2002/1971: 81, 173, 223). Großen Rückhalt 

90 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



fand der intuitionistische Ansatz auch in der Evolutionsbiologie und -psychologie, 
in der Intuitionen der moralischen Ablehnung und Meidung auf primitive Affekte 
und Reiz-Reaktionen des „behavioral immune system“ (Schaller & Park 2011: 99) 
wie z. B. Ekel zurückgeführt werden konnten (vgl. hierzu schon Wundt 1897: 
178 ff.). Hier wurde jedoch die grundsätzliche empiristische (und behavioristi
sche) Herleitung jeder Kognition von vorigen Sinneserfahrungen eingetauscht 
gegen ein nativistisches Verständnis moralischer Affekte als angeborene Modula
ritäten (vgl. Lieberman, Tooby & Cosmides 2003; Verbeek 2004; Hauser 2006; Vo
land 2007: 150 ff.; Haidt 2012: 61 ff.). Die Frage, inwieweit moralische Affekte ange
boren oder kulturbedingt sind, bleibt in Anbetracht der Kritik am Haidt‘schen 
Nativismus (vgl. etwa Narvaez 2008) strittig, ist für die vorliegenden Überlegun
gen jedoch auch nicht entscheidend. Die gemeinsame Grundlage der vorgestellten 
intuitionistischen Ansätze sowie des hier verfolgten Ansatzes ist vielmehr die 
Sichtweise, dass (zumindest einige) moralische Urteile ungesteuerten Intuitionen 
und Affekten folgen und nicht etwa vernunftgesteuerten ethischen Abwägungen.

Parallel zur beschriebenen Etablierung intuitionistischer Ansätze in der Psy
chologie des 19. und 20. Jahrhunderts hatte vor allem Kants (1870/1785: § 39, § 47 
und v. a. § 53) rationalistische Entgegnung auf Hume in seiner Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten großen Einfluss auf die Moralphilosophie derselben Zeit 
(vgl. Haidt 2008: 1026). Und auch in der empirischen Psychologie fand in den 
1970er- und 80er-Jahren eine Kehrtwende von Modellen unterbewusster morali
scher Affekte hin zu rationalistischen Modellen vernunftgeleiteter moralischer 
Entscheidungen statt (vgl. Haidt 2008: 1027). Eine entscheidende Rolle hierbei 
spielte Kohlbergs (1971) cognitive-developmental theory, die Kants rationalistische 
Moralphilosophie (über Rawls) in die Psychologie überführte (vgl. Habermas 
1983: 130).58 So entwickelte sich in der Moralpsychologie nach Kohlberg zuneh
mend ein Konsens, der moralische Urteile als Ergebnis bewusster, sprachbasier
ter Denkprozesse begriff (vgl. Kohlberg, Levine & Hewer 1983: 69), in denen die 
Folgen der jeweils bewerteten Handlung abgewogen werden, bevor das morali
sche Urteil auf dieser Grundlage gefällt wird (vgl. Nucci & Turiel 1978).

3.1.1.2 Sozialer Intuitionismus moralischer Urteile nach Haidt
Das moralpsychologische Model von Haidt (2008), das den vorliegenden Überle
gungen zugrunde liegt, baut auf den soeben beschriebenen Erkenntnissen von 
Kohlberg, Turiel und Anderen auf, berücksichtigt jedoch entscheidende neue Er

�� Ferner grenzt Kohlberg (1971) sich schon in seinem Titel explizit von Hume ab: „From is to 
ought: How to commit the naturalistic fallacy and get away with it in the study of moral develop
ment.“

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 91



kenntnisse für die Frage nach der kausalen Rolle reflexiver, bewusster Denkpro
zesse für moralische Urteile. So leiteten Haidt und Andere aus verschiedenen Ex
perimenten vier Thesen ab, die an der kausalen Rolle rationalen Denkens für mo
ralische Urteile zweifeln lassen (vgl. Haidt 2008: 1025):
1. Der kognitive Prozess des rationalen Denkens wurde gegenüber dem der In

tuition in der bisherigen moralpsychologischen Literatur überbetont. Morali
sche Urteile werden wie viele andere Urteile schnell und automatisch gefällt 
(vgl. Haidt 2008: 1031 f.).

2. Rationales Denken folgt meist einer Motivation, im Fall des moralischen Ur
teils dem Bedürfnis nach sozialer sowie persönlicher Kohärenz (vgl. Haidt 
2008: 1033 f.).

3. Rationales Denken setzt erst ein, wenn das moralische Urteil bereits gefällt 
ist, und dient dessen Rechtfertigung (vgl. Haidt 2008: 1035 f.)

4. Moralisches Verhalten ist enger verbunden mit (kovariiert mehr mit) morali
schen Affekten als mit rationaler moralischer Argumentation (vgl. Haidt 
2008: 1036 f.)

Erforscht werden konnte das affektive Primat moralischer Bewertungen z. B. in Ex
perimenten, in denen Versuchspersonen verschiedene Kurzgeschichten rezipierten 
und anschließend beurteilten (z. B. Haidt, Koller & Dias 1993; Haidt, Bjorklund & 
Murphy 2000). In diesen verschriftlichten Gedankenexperimenten begingen die 
Protagonisten verschiedene Tabuverletzungen, die zwar bei der Rezeption ableh
nende Affekte (z. B. Ekel) hervorrufen konnten, jedoch (innerfiktional) garantiert 
keinem Wesen Schaden zufügten – „actions that were offensive yet harmless“ 
(Haidt 2008: 1028).59 In aller Regel beinhalteten diese Kurzgeschichten eine Kombi
nation aus potenziell tabuisierten Themenbereichen wie Sexualität, Tod, Ausschei

�� An dieser Stelle muss reflektiert werden, dass durch die unnatürliche Umgebung solcher kli
nischer Experimente Paradoxa in Bezug auf die Einschätzung der Versuchspersonen entstehen. 
Der Versuchsperson wird gesagt: „Person X tut Handlung Y, doch niemand kommt zu schaden, 
weil niemand von der Handlung erfährt.“ Eine solches Setting verlangt einen allwissenden Er
zähler, der bei der betreffenden Handlung selbst nicht anwesend ist und dennoch von ihr berich
ten kann. In einer natürlichen, nicht-experimentellen Situation könnten Rezipierende hinterfra
gen: „Wenn niemand von der Handlung erfährt, wie können Sie mir dann davon erzählen?“. 
Haidt et al. gehen auf diese Umstände ihrer klinischen Experimente jedoch nicht ein. Außerfik
tional können also die bei der Rezeption der Geschichte entstehenden negativen Affekte als Scha
den angesehen werden, der (indirekt) durch die betreffende Handlung verursacht wurde, und 
zur moralischen Verurteilung der fiktiven Figur bzw. zu einem Meidungsbedürfnis ihr gegen
über führt. In 3.1.2 soll hierauf näher eingegangen werden – auch im Hinblick auf die methodolo
gische Frage nach der Untersuchung authentischer, nicht-elizitierter moralischer Urteile, wie sie 
in ihrer natürlichen diskursiven Umgebung auftauchen.

92 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



dungen und/oder Nahrungsaufnahme; z. B. das Essen eines verstorbenen Haustie
res oder Masturbation mithilfe eines Hühnerkadavers, der anschließend gegessen 
wird. Versuchspersonen erklärten in anschließenden Interviews, dass bei den je
weiligen Handlungen niemand zu Schaden kam, „yet participants still usually said 
the actions were wrong, and universally wrong. They frequently made statements 
such as, ‘It’s just wrong to have sex with a chicken.’“ (Haidt 2008: 1028). Wurde ihr 
moralisches Urteil von den Versuchsleitenden hinterfragt, so kam es oft vor, dass 
die Versuchspersonen „morally dumbfounded“ (Haidt, Bjorklund & Murphy 2000) 
waren: „[T]hat is, they would stutter, laugh, and express surprise at their inability 
to find supporting reasons, yet they would not change their initial judgments of 
condemnation“ (Haidt 2008: 1028). Des Weiteren waren die affektiven Reaktionen 
der Versuchspersonen auf die Geschichten (z. B. Äußerungen, dass sie dabei ungern 
anwesend wären) bessere statistische Prädikatoren dafür, ob sie eine Handlung 
moralisch verurteilten, als ihre eigene Einschätzung von der Schädlichkeit ihrer 
Folgen (vgl. Haidt, Koller & Dias 1993; Haidt, Bjorklund & Murphy 2000).

Haidt & Hersh (2001) kamen zum selben Ergebnis, nachdem sie Conservatives
und Liberals zu potenziell umstrittenen sexuellen Themen interviewt hatten – 
z. B. zu Homosexualität, außergewöhnlichen Formen der Masturbation, Inzucht 
etc. Auch hier korrelierte die moralische Ablehnung weit mehr mit affektiven Re
aktionen als mit der Einschätzung, ob die jeweiligen Handlungen Schaden verur
sachen, und Versuchspersonen hielten ihr Urteil auch dann noch aufrecht, wenn 
sie „morally dumbfounded“ waren und es nicht rational begründen konnten. 
Auch die regelmäßige Hidden Tribes-Studie (z. B. Hawkins et al. 2018) über politi
sche Polarisierung in den U. S. A. kommt immer wieder zu dem Ergebnis, dass die 
Entzweiung über Streitthemen wie ›Rassismus‹, ›Sexismus‹, ›Religion‹, ›Immigra
tion‹ oder auch ›gleichgeschlechtliche Ehe‹ sich eher über konfligierende Emotio
nen und moralische Intuitionen erklären lässt als etwa über unterschiedliche ra
tionale Prozesse (ebd.: 58 f., 82 f. 89 etc.).

Im gegebenen Umfang können hier nicht erschöpfend Studien nachvollzogen 
werden, die statt rationalen Maximen ein Primat von Affekt und Intuition für mo
ralische Bewertungen nahelegen. Stattdessen soll im Folgenden Haidts (2008) so
cial intuitionist model of moral judgement vorgestellt und plausibel gemacht wer
den, um anschließend (s. 3.1.2) dessen erkenntnisstiftendes Potenzial für die hier 
zu untersuchende moralische Ablehnung sprachlicher Zeichen zu prüfen. Haidts 
Modell lässt sich auf die folgende Kernaussage kondensieren: „[M]oral judgment 
is caused by quick moral intuitions and is followed (when needed) by slow, ex 
post facto moral reasoning“ (Haidt 2008: 1028). Dieser Zusammenhang lässt sich 
mit folgendem vereinfachtem Schaubild verdeutlichen:

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 93



Als „Eliciting Situation“ wird in Abbildung 1 ein Ereignis bezeichnet, das von Per
son A wahrgenommen und letztlich moralisch bewertet wird. Dieses kann unmit
telbar (z. B. visuell) wahrgenommen oder – wie in den beschriebenen Experimen
ten – sprachlich vermittelt werden. Wie in 3.1.2 gezeigt werden soll, können auch 
einzelne Wörter Intuitionen und somit moralische Urteile elizitieren. A’s Intuition
beschreibt eine in A plötzlich und unwillkürlich auftretende affektive Valenz 
(mögen–ablehnen, gut–schlecht), ohne dass A zuvor bewusst nach Argumenten 
gesucht, Indizien abgewogen oder Schlussfolgerungen gezogen hätte (vgl. Haidt 
2008: 1029). Diese Intuition mündet (Pfeil 1) demnach unmittelbar in einer morali
schen Bewertung des Wahrgenommenen (gut–schlecht, akzeptabel–inakzepta
bel): A’s Judgement (vgl. Haidt 2008: 1028). Erst, wenn dieses moralische Urteil be
reits gefällt ist, kommen die absichtlichen, aufwändigen kognitiven Prozesse zum 
Einsatz, die A bewusst wahrnimmt und steuert: A’s Reasoning (vgl. Haidt 2008: 
1029). Das bewusste, logische Denken ist für die Entstehung eines moralischen Ur
teils somit epiphänomenal. Der Kontrast von Intuition und rationalem Denken 
(Reasoning) ist dabei keineswegs ein Kontrast von Emotion und Kognition. Viel
mehr sind beides Formen von Kognition, die in Psychologie und Philosophie klas
sischerweise wie folgt unterschieden werden: Das Wort Intuition beschreibt 
schnelle, automatische, unwillkürliche kognitive Prozesse, die selbst nicht dem 
Bewusstsein zugänglich sind, sondern nur ihre Ergebnisse. Als Reasoning werden 
hingegen langsamere, aufwändigere und bewusste kognitive Prozesse beschrie
ben (vgl. Haidt 2008: 1029; vgl. z. B. auch Kahneman 2011: schnelles Denken, lang
sames Denken).

Bevor abschließend auf die moralischen Intuitionen näher eingegangen und 
ihre Bedeutung für die moralische Bewertung von Wörtern dargelegt wird, lohnt 
sich ein fokussierender Blick auf die post hoc Rationalisierung moralischer Ur
teile. Als post hoc reasoning bezeichnet Haidt (2008) den bewussten, langsamen, 
aufwändigen, an Logik und Sprache orientierten kognitiven Prozess, der nach 
dem intuitiven moralischen Urteil einsetzt und dazu dient, Argumente für dieses 
bereits gefällte Urteil zu finden (ebd.: 1030). Das affektive, intuitive System ist 

21

Eliciting
Situation

Intuition Judgement Reasoning

Abbildung 1: Vereinfachtes Modell moralischer Urteile frei nach Haidt 2008: 1025. Die nummerierten 
Pfeile beschreiben (1) das intuitive Urteil und (2) die post hoc Rationalisierung dieses Urteils.

94 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



somit gegenüber dem rationalen System in jeder Hinsicht Primat: Es ist evolutio
när bzw. phylogenetisch älter, es wird bei der Beurteilung schneller aktiviert und 
es hat bei inneren Konflikten gegenüber dem rationalen System Vorrang (vgl. Haidt 
2008: 1031). Denn der rationale Prozess bei der moralischen Beurteilung verhält 
sich gegenüber der vorgeschalteten Intuition eher wie ein (durchaus intelligenter, 
gebildeter und rationaler) Anwalt, der einen Mandanten verteidigt, statt wie eine 
neutrale Richterin auf der Suche nach der Wahrheit (vgl. Haidt 2008: 1033); schließ
lich sind Menschen ihren eigenen Intuitionen, Affekten und Emotionen gegenüber 
nicht neutral eingestellt. Eine Vielzahl nachweisbarer kognitiver Verzerrungen, die 
von individuellen rationalen Fähigkeiten unabhängig sind, liefern hierfür anschau
liche Beispiele (vgl. Kahneman 2011: 105 ff., 137 ff. etc.; Haidt 2008: 1033 f.); allen 
voran der Bestätigungsfehler oder Confirmation Bias, der Menschen motiviert, für 
bestehende Meinungen und Einstellungen eher Pro- als Kontra-Argumente zu su
chen. Umso stärker ist diese Neigung für moralische Bewertungen (vgl. Haidt 2008: 
1034; vgl. Lord, Ross & Lepper 1979).

Die empirischen Belege für diese „Anwalt“-Rolle des rationalen Denkens gegen
über dem intuitiven, affektiven „Klienten“ sind vielfältig. Beispielsweise schätzen 
Menschen, die zuvor über eine hohe Hängebrücke gelaufen sind, anschließend die
selbe Person signifikant attraktiver ein als ohne vorige Brückenüberquerung (Dut
ton & Aron 1974). Die vorherrschende Deutung derartiger Ergebnisse ist, dass die 
Symptome der Angst, die beim Überqueren der Hängebrücke verspürt werden und 
danach anhalten, beim Betrachten eines potenziellen Sexualpartners vom rationa
len System als sexuelle Erregung fehlinterpretiert werden. White, Fishbein & Rut
sein (1981) kommen zum selben Ergebnis und sprechen daher auch von „Misattri
bution of Arousal“. Gleiches lässt sich belegen für Versuchspersonen, die durch 
unterschwellige Beeinflussung (vgl. Kunst-Wilson & Zajonc 1980) oder durch Hyp
nose (vgl. Zimbardo, Laberge & Butler 1993) zum Vollziehen bestimmter trivialer 
Entscheidungshandlungen gebracht wurden: „When asked to explain their actions 
or choices, people readily made up reasons that sounded plausible but were false“ 
(Haidt 2008: 1035). Am augenfälligsten ist dieser Effekt bei Split-Brain-Patienten, bei 
denen rechte und linke Gehirnhälfte nicht miteinander kommunizieren können: 
Wenn ihre linke Hand durch Stimulation der rechten Gehirnhälfte eine Aktion aus
führt, erfindet die linke Gehirnhälfte post hoc kausale Erklärungen für die jeweilige 
Aktion (vgl. Gazzaniga, Bogen & Sperry 1962). Die Fähigkeit des Sprachzentrums 
zur post hoc Rationalisierung ist so salient, dass Gazzaniga (1985) es auch als „inter
preter“-Modul bezeichnet (vgl. Haidt 2008: 1035).

Ein entscheidender Faktor der post hoc Rationalisierung ist, dass rationale 
moralische Argumentation erst dann vonnöten ist, wenn das intuitiv gefällte mo
ralische Urteil in irgendeiner Weise hinterfragt wird – in aller Regel durch an
dere Menschen (vgl. Haidt 2008: 1030). Wurde bisher nur über die intuitionisti

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 95



sche Komponente des social intuitionist model of moral judgement gesprochen, 
zeigt sich hierin die soziale Komponente moralischer Urteile: Sie sind ein zwi
schenmenschlicher Prozess, in dem rationale moralische Argumentation (moral 
reasoning) nicht zur Urteilsbildung, sondern zur Überzeugung anderer Menschen 
eingesetzt wird (vgl. Haidt 2008: 1024, 1030). Um diesen sozialen Aspekt vervoll
ständigt, sieht Haidts Modell aus wie in Abbildung 2 zu sehen.

In Abbildung 2 zeigt sich erstens, dass moralische Urteile auch abseits einer ratio
nalen Begründung die Intuitionen und somit die Urteile Anderer beeinflussen (4). 
Einerseits kann so der Druck zu oberflächlicher Konformität entstehen, anderer
seits können sich im Sinne sozialer Kohärenz auch private Urteile an sozialen 
Normen orientieren (vgl. Haidt 2008: 1030). Zweitens zeigt Abbildung 2: Rationale 
Schlussfolgerungen zu moralischen Fragen dienen in erster Linie der sprachli
chen, argumentativen Überzeugung eines Interaktionspartners (3).

Wenn das Gegenüber sich von der eigenen moralischen Bewertung einer Si
tuation nicht allein aus sozialem Zwang o. Ä. überzeugen lässt (Pfeil 4, s. u.), so 
stellt sich das Problem der „faktische[n] Ohnmacht vermeintlich wohlbegründe
ter Normen“ (Lütge & Vollmer 2004: VII). Der Drang, das Gegenüber von der eige
nen moralischen Haltung zu überzeugen, liegt geradezu in der Natur der Sache: 
Auch wenn moralische Urteile subjektiv sind, unterscheiden sie sich doch von an

5

4
3

B’s Reasoning B’s Judgment B’s Intuition

A’s ReasoningA’s JudgmentA’s Intuition 21

Eliciting
Situation

6

Abbildung 2: social intuitionist model of moral judgement nach Haidt (2008: 1025). Die 
nummerierten Pfeile beschreiben Person As (1) intuitives Urteil, (2) post hoc Rationalisierung dieses 
Urteils, (3) logische Persuasion, (4) soziale Persuasion. Die gestrichelten Pfeile stellen zwei 
kontingente und seltene Prozesse dar: (5) logisches Urteil, (6) persönliche Reflexion.

96 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



deren subjektiven, etwa rein ästhetischen Urteilen dadurch, dass sie in einer 
Deontik wahrgenommen und vertreten werden, die es kaum erlaubt, andere Sicht
weisen als gleichwertig zu betrachten. Während z. B. eine Abneigung gegen Spargel 
keinerlei Überzeugung Anderer von der eigenen Abneigung nahelegt (vgl. Haidt 
2008: 1029), kann eine religiöse Abneigung gegen Rind- oder Schweinefleisch oder 
auch eine moralische Abneigung gegen Fleisch im Allgemeinen zu einer persuasi
ven Haltung zumindest gegenüber Mitgliedern der geteilten Kultur führen.60 Die 
Schwierigkeit bei der rationalen Überzeugungsarbeit ist: Im Gegensatz zu beschrei
benden Aussagen über die Welt, lassen wertende Aussagen weder eine logische 
noch eine empirische Überprüfung zu, ohne dass ein naturalistischer Fehlschluss 
begangen wird (vgl. Moore 1903). Genau diese Brücke muss für eine vernunftba
sierte Überzeugung des Gegenübers jedoch geschlagen werden, um „wissenschaft
lich Begründetes zur Intuition zu sagen. Mit moralischer Empörung allein ist es 
nicht getan“ (Schrodt 2003: 19).61 Denn während Intuitionen immer subjektiv und 
kontextabhängig sind, können logische Schlussfolgerungen Objektivität und 
Kontextunabhängigkeit für sich in Anspruch nehmen (vgl. Haidt 2008: 1029). Ein 
Satz wie Fleischessen ist unmoralisch gibt eine subjektive Wertung wieder, die 
keinerlei logischen Zwang ausübt und viele Interpretationsrahmen involviert. 
Ein Satz wie alle Quadrate sind Rechtecke ist für Jeden und in jedem Zusammen
hang wahr; wer widerspricht, hat Unrecht und kann eines Besseren belehrt 
werden. Die Herausforderung in moralischen Diskussionen ist es also, das ei
gene intuitive, subjektive Urteil als allgemeingültige, objektive, analytische 
Wahrheit zu versprachlichen, i. e. zu rationalisieren, um Andere auf dasselbe 
Urteil zu verpflichten. Haidt (2008: 1030) betont jedoch die notorisch geringen 
Erfolgschancen moralischer Diskussionen, für die rationalistische Ansätze keine 
zufriedenstellende Erklärung liefern können, die sich aber mithilfe dieses Mo
dells (s. Abbildung 2) durch die Unerschütterlichkeit der primären moralischen 
Intuitionen erklären lassen (s. o.): Beide Parteien scheinen sich rational über 
analytische Wahrheiten der Art alle Quadrate sind Rechtecke zu streiten, doch 
tun sie dies nur, weil sie schon vorher wissen, dass sie nicht von ihren intuitiv 
getroffenen moralischen Urteilen abweichen werden.

�� Auch wenn sich der Verzicht auf Fleisch streng teleologisch durch kritischen Konsum als Ma
xime ableiten lässt, so können vegetarisch oder vegan Lebende immer wieder beobachten, dass 
sie den Verzehr von Fleisch auch dann ablehnen, wenn es ansonsten weggeworfen würde (und 
so auch der Verfasser dieser Zeilen). Diese Abneigung lässt sich vornehmlich als kultivierte mora
lische Intuition verstehen.
�� In 3.1.2 soll gezeigt werden, inwiefern auch moralische und deontische Urteile über be
stimmte Wörter intuitiv getroffen und anschließend rationalisiert werden.

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 97



3.1.1.3 Soziale Aspekte moralischer Intuitionen und die Rolle von Prestige
Nebenden den soeben beschriebenen Formen rationaler zwischenmenschlicher 
Persuasion werden auch die Intuitionen selbst, die moralischen Urteilen zu
grunde liegen, erst in sozialen Kontexten herausgebildet und in erster Linie in 
sozialen Zusammenhängen relevant. Derartige Phänomene betreffen die soziale 
Persuasion moralischer Urteile (Pfeil 4 in Abbildung 2) nach Haidt (2008: 1030), 
lassen sich jedoch auch abseits des vorgestellten Modells beobachten und be
schreiben. Bereits in Platons Politeia betont Glaukon die hervorgehobene Rolle 
(antizipierbarer) gesellschaftlicher Sanktionen für moralisches Verhalten. Er ver
anschaulicht dies mit einem bekannten Gleichnis, in dem ein Schäfer namens 
Gyges einen Ring findet, der unsichtbar macht, und mit dessen Hilfe er die Frau 
des Königs verführt, sich mit ihr gegen diesen verschwört, ihn tötet und die 
Macht ergreift. Glaukon erklärt abschließend:

Wenn es also nun zwei derartige Ringe gäbe, und den einen der Gerechte sich ansteckte, 
den anderen aber der Ungerechte, so dürfte wohl, wie es scheint, es keinen Einzigen geben, 
welcher so felsenfest wäre, um innerhalb der Gerechtigkeit zu verbleiben und es über sich 
zu gewinnen, von fremdem Gute sich zu enthalten und es nicht zu berühren, [...] Indem er 
aber so handelte, würde er nichts Verschiedenes von jenem thun, was auch der anderwei
tige thut, sondern beide würden den nemlichen Weg gehen; und man möchte wohl sagen, 
daß dieß ein bedeutendes Kennzeichen dafür sei, daß Keiner freiwillig gerecht sei, sondern 
Jeder nur gezwungen. (Platon 1857: zweites Buch, Kapitel 3)

Auch wenn sich Glaukons Schlussfolgerung, dass sich das Unrecht für den Men
schen abseits der sozialen „Zwänge“ immer lohne, nicht generell etabliert hat, so 
lässt sich der von ihm beschriebene Einfluss sozialen Drucks auf moralisches Ver
halten von Individuen immer wieder beobachten. Die Sozialpsychologie kennt 
dieses Phänomen als „Publikumseffekt“ (Voland 2004: 186), der in zahlreichen Ex
perimenten nachgewiesen werden konnte. Demnach verhalten sich Menschen 
unter Beobachtung eher moralischen bzw. sozialen Normen entsprechend als in 
Anonymität (vgl. Wenegrat et al. 1996; Wenegrat, Castillo-Yee & Abrams 1996). 
Haidt (2012: 86) gibt Glaukon daher explizit recht und folgert, dass Menschen ihre 
moralische Normkonformität primär an „appearance and reputation“ orien
tieren.

Gerade bei der Verwendung bzw. Vermeidung bestimmter Wörter spielt der 
Publikumseffekt wohl eine entscheidende Rolle, da das Sprechen – im Vergleich 
etwa zu gemeinnützigen Spenden – eine vornehmlich beobachtbare, weil in der 
Regel sozial orientierte Aktion ist. So wird sich etwa auch für das Vermeiden von 
Tabuwörtern (s. 3.1.2) zeigen, dass es durch die Furcht vor negativen sozialen 
Konsequenzen motiviert ist – „lest the speaker lose face by offending the sensibi
lities of the audience“ (Allan & Burridge 2007: 237).

98 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



3.1.1.4 Zwischenfazit: Von moralischen Urteilen zur Prestigeökonomie
Der soeben beschrieben Publikumseffekt lässt sich evolutionspsychologisch durch 
die komplexen sozialen Gefüge der Kooperation erklären, in denen das simple Rezi
prozitätsprinzip von Geben und Nehmen abgelöst wurde durch eine komplexe 
Prestigeökonomie (s. 4.2.1). Während sich die Interagierenden bei direkter Rezipro
zität nur altruistisch verhalten, wenn sie von derselben Person eine ähnliche Art 
von Kompensation erwarten können, stellt die Prestigeökonomie eine Art „indi
rekte Reziprozität“ (Voland 2004: 178) dar. Hier investiert man durch altruistisches 
Verhalten in das eigene Prestige: „Wer viel gibt, steigert sein gesellschaftliches An
sehen, und dies kommt ihm in Notlagen zu Gute“ (Voland 2004: 178). So kann öf
fentlich wahrnehmbares Moral-Verhalten positiven oder eben negativen Einfluss 
auf künftige Chancen für Tausch-, Kooperations- oder Sexualpartner haben (vgl. Vo
land 2004: 184, 186). Durch dieses „Image-Scoring“ (Voland 2004: 178) können so
ziale Gefüge auch das altbekannte Allmende-Problem (bei dem individuelles 
Gewinn-maximierendes Verhalten zur Erschöpfung öffentlicher Güter führt) 
umgehen, „weil der altruistische Akt ganz unmittelbar, zeitgleich mit Prestige ent
lohnt wird.“ Da das eigene Prestige somit zum eigentlichen Ziel der (vermeintlich) 
altruistischen Handlung wird, bestehen nun Anreize, nicht etwa eigene Gewinne 
zu maximieren und Verluste zu minimieren, sondern im Gegenteil möglichst viel 
zu geben; denn innerhalb der Prestigeökonomie „konkurrieren [Menschen] um 
den höchst möglichen Altruismus-Einsatz“ (Voland 2004: 179), der unmittelbar 
gegen soziales Ansehen eingetauscht werden kann. Dem Publikumseffekt entspre
chend, funktioniert eine solche Prestigeökonomie natürlich nur, wenn das altruisti
sche Verhalten auch wahrgenommen wird: „Wo kein Prestige zu ernten ist, lohnt 
sich auch keine altruistische Kostenübernahme“ (Voland 2004: 186).

So hilft die Prestigeökonomie, nicht nur altruistisches Verhalten, sondern 
auch die Einhaltung anderer sozialer Normen – z. B. Höflichkeit (vgl. Voland 
2004: 186) – zu motivieren und als Investition in das eigene Prestige zu behan
deln. Werden soziale Normen moralisch aufgeladen, so tragen sie zum Zusam
menschluss von „moral communities“ (Haidt 2012: 174) bei. Mit der Homogenisie
rung nach innen ist auch eine Aus- und Abgrenzung nach außen verbunden 
(vgl. Delitz 2018: 28), die zu Polarisierung und Stigmatisierung führen kann 
(vgl. Voland 2007: 35 f.).

Der sozial orientierte, auf Prestige ausgerichtete Charakter moralisch moti
vierten (Sprach-)Verhaltens wird sich für die Synopse in Kapitel 3.3 als entschei
dend erweisen. Denn wenn bestimmte lexikalische Einheiten nicht mehr (nur) po
litische Distinktion oder Affiliation ausdrücken sollen, sondern (dadurch auch) 
moralische Güte, so liefert dies allen Teilnehmenden einer Sprachgemeinschaft – 
unabhängig von ihrer politischen Perspektive – einen sozialen Anreiz, die um
kämpften Zeichenformen zu imitieren. Letztere verlieren eben dadurch ihre poli

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 99



tische Profilierung und treten in eine Prestigeökonomie ein, in der sie ausschließ
lich für ihre nunmehr inflationierende, vermeintlich moralische Ausdrucksfunk
tion gebraucht werden, wodurch ihre vermeintlich fixierte Bedeutung in Abhän
gigkeit von der Art und Weise ihres Gebrauchs konventionalisiert wird.

Bevor die beiden Stränge der moralischen und der politischen Dynamiken 
von Sprache jedoch zusammengeführt werden, soll im folgenden Kapitel zu
nächst dargelegt werden, inwiefern das Verwenden respektive Vermeiden be
stimmter Ausdrücke den intuitiv-moralischen Phänomenen im hier vorgestellten 
Sinne zuzuordnen ist.

3.1.2 Sprachmoral: intuitive Ablehnung von Wörtern

Im vorigen Kapitel wurde dargelegt, inwiefern moralische Bewertungen als ›gut‹ 
oder ›schlecht‹, ›richtig‹ oder ›falsch‹, ›akzeptabel‹ oder ›verwerflich‹ von affekti
ven, unwillkürlichen, unbewussten Intuitionen bestimmt werden. In diesem Kapi
tel soll untersucht werden, inwiefern auch moralische Bewertungen einzelner 
Wörter als ›gut‹ oder ›schlecht‹, ›angemessen‹ oder ›unangemessen‹ diesem Prin
zip des affektiven Primats entsprechen. Hierbei geht es – wie schon in Kapitel 2 – 
nicht um die kontextsensitive Beurteilung einer bestimmten Referenzhandlung, 
also die Frage, ob das bezeichnende Wort als angemessen für das jeweils Bezeich
nete angesehen wird. Stattdessen geht es auch hier um Wörter, über die generali
sierte, kontextunabhängige Urteile wie das sagt man nicht oder solche Wörter 
nimmt man nicht in den Mund gefällt werden. Die entscheidende Frage ist hierbei, 
ob die beschriebenen Affekte nicht nur für die Abneigung klassischer Tabuwörter 
aus Themenbereichen wie ›Körperfunktionen‹, ›Sexualität‹, ›Tod‹ eine Erklärung 
liefern, sondern auch für die Abneigung gegenüber Wörtern aus gesellschaftli
chen und politischen und Themenbereichen wie ›Sexismus‹, ›Rassismus‹ etc.62

Die Frage nach der Affektivität solcher sprachmoralischen Urteile berührt 
die folgenden in diesem Teilkapitel behandelten Aspekte:
– Wörter können Affekte hervorrufen, Affekte beeinflussen moralische Urteile 

(s. 3.1.2.1)
– Affekte führen zu Kritisierung und Tabuisierung von Wörtern (s. 3.1.2.2)

�� Letzteres lässt sich bspw. auch daran erkennen, dass Plattformen wie YouTube Deutschland 
auch Videos demonetarisier(t)en, in denen Wörter vorkommen, die potenziell tabuisierte The
menbereiche ansprechen, wie z. B. Rassismus oder Flüchtling, was zu Folge hat, dass einige Crea
tor diese Wörter euphemistisch umformen oder gänzlich zensieren. Vgl. https://www.sueddeut 
sche.de/digital/videoplattform-youtuber-fuerchten-um-ihre-existenz-1.4009552 (zuletzt aufgerufen 
am 27.03.2023).

100 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

https://www.sueddeutsche.de/digital/videoplattform-youtuber-fuerchten-um-ihre-existenz-1.4009552
https://www.sueddeutsche.de/digital/videoplattform-youtuber-fuerchten-um-ihre-existenz-1.4009552


– Political Correctness stellt ein solches Tabu-Phänomen dar (s. 3.1.2.3)
– Gift-Metaphern offenbaren Ekel-Affekte gegenüber bestimmten Wörtern 

(s. 3.1.2.4)
– Moralische Sprachkritik richtet sich gegen unangenehme Wörter, nicht gegen 

manipulative oder „inkorrekte“ (s. 3.1.2.5)

Zunächst soll also das Phänomen des sprachlichen Tabus vom in 3.1.1 vorgestell
ten social intuitionist model of moral judgement hergeleitet werden.

3.1.2.1 Affektivität von Einzelwörtern und von moralischen Urteilen
Im Zusammenhang mit dem social intuitionist model of moral judgement finden 
sich einige Experimente, die nahelegen, dass nicht nur direkt wahrgenommene 
Moralverstöße oder umfängliche Geschichten über vermeintlich unmoralische 
Handlungen negative Affekte und dadurch eine moralische Ablehnung des Wahr
genommenen auslösen; auch einzelne Ausdrücke können diese intuitiven kogniti
ven Prozesse in Gang setzen. Ein Beispiel hierfür liefert das etablierteste Testver
fahren zum Messen unbewusster Einstellungen, der Implicit Association Test
(IAT). Hierbei müssen Versuchspersonen bestimmte Wörter (z. B. Liebe, Tod) di
chotom kategorisieren (z. B. nach positiv oder negativ), nachdem sie kurz zuvor 
mit anderen Wörtern semantisch geprimet wurden. Dabei werden Reaktionszei
ten gemessen und verglichen. Dementsprechend primeten Morris et al. (2003) Ver
suchspersonen verschiedener politischer Einstellungen (per Selbsteinschätzung 
als Conservatives oder Liberals) zunächst mit politisch aufgeladenen Wörtern wie 
Clinton oder pro-life, bevor diese anschließend Wörter wie sunshine als positiv 
oder negativ kategorisieren sollten. Um sunshine als positiv zu kategorisieren, 
brauchten Conservatives dabei nach dem Lesen des Wortes Clinton länger und Li
berals entsprechend nach dem Lesen des Wortes pro-life. Gemäß der Funktions
weise des IAT bedeuten diese Ergebnisse, dass Conservatives mit dem Wort Clinton
und Liberals entsprechend mit dem Wort pro-life jeweils negative Assoziationen 
verbinden, da sie durch die Rezeption des jeweiligen Wortes negativ geprimet wer
den und dementsprechend länger brauchen, um zu einer positiven Deutung des an
schließend Rezipierten zu kommen. Für die vorliegenden Erkenntnisinteressen las
sen sich aus diesen Ergebnissen drei entscheidende Punkte ableiten:
1. Einzelwörter können subjektive, intuitive Ablehnungen evozieren.
2. Diese intuitiven Ablehnungen sind von der politischen Einstellung abhängig 

(vgl. 3.2).
3. Diese intuitiven Ablehnungen ergeben sich nicht (nur) aus der Bedeutung 

der Komponenten des Wortes, sondern (vor allem) aus dessen idiomatischer, 
konventionalisierter Konstruktionsbedeutung.

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 101



Den letzten Punkt (s. hierzu auch 2.2.2) belegen vor allem die Ergebnisse zum Aus
druck pro-life, der zwar eine Komposition aus zwei positiv konnotierten Morphe
men darstellt, bei Liberals aber dennoch intuitive Ablehnung hervorruft, weil 
diese ihn mit den Abtreibungsgegnern assoziieren, die sie gleichsam ablehnen: 
„The words pro and life are both positive on their own, but part of what it means 
to be a partisan is that you have acquired the right set of intuitive reactions to 
hundreds of words and phrases“ (Haidt 2012: 68). Gleiches lässt sich also auch für 
andere umstrittene zusammengesetzte lexikalische Einheiten wie Flüchtling
vs. Geflüchtete oder Homo-Ehe vs. Ehe für alle vermuten: Menschen, die ihre 
konventionalisierten Signifikate und/oder ihre prototypischen Verwender ableh
nen, verbinden auch mit den Signifikanten ablehnende Intuitionen – unabhängig 
von deren kompositioneller Bedeutung.63 Gerade für Homo-Ehe werden sich in 
der empirischen Analyse ebensolche Phänomene der nicht-kompositionellen, son
dern konventionalisierten affektiven Ablehnung beobachten lassen (s. 10.2.2.4). 
Theoretisch lässt sich jedoch für die negativen Affekte, die Homo-Ehe potenziell 
evoziert, auch umgekehrt eine kompositionelle, nicht-holistische Verarbeitung 
der Konstituente Homo als Ursache annehmen. So stellt etwa Piirainen (2018: 184) 
für Idiome aber auch für „figurative Komposita“ fest, dass „die angebliche Diskri
minierung jedoch in dem Bild, das durch die wörtliche Lesart evoziert wird“, be
gründet ist. Sie resümiert:

Die Empfindlichkeit der Vertreter der „political correctness“ gegenüber figurativen Lexikon
einheiten dieser Art zeigt in aller Deutlichkeit, dass die bildliche Bedeutungskomponente 
tatsächlich wirksam ist, und zwar in der Weise, dass das Bild (und nicht die lexikalisierte 
Bedeutung) als „diskriminierend“ empfunden werden kann. (Piirainen 2018: 184)

Zunächst können also sowohl gebrauchsbedingte, lexikalisierte Assoziationen als 
auch kompositionelle, „wörtliche“ Deutungen eines Ausdrucks als mögliche Ursa
chen für diese „Empfindlichkeit“, also für durch den Ausdruck hervorgerufene 
negative Affekte und anschließende sprachmoralische Kritik angenommen wer
den. Im empirischen Teil wird dem in Zusammenhang mit der sprachmoralischen 
Kritik an Homo-Ehe nochmals genauer nachgegangen (s. 10.2.2.2 und 10.2.2.4).

Einen weiteren, genaueren Hinweis auf die affektiven Ursprünge der intuiti
ven Ablehnung einzelner Wörter – oder eben Wortkonstituenten – liefern Wheat
ley & Haidt (2005). Sie hypnotisierten Versuchspersonen dahingehend, dass sie 

�� Da die negativen Affekte, wie sich in diesem Kapitel wiederholt zeigen wird, sowohl von dem 
Signifikaten als auch von den typischen Verwendern auf den Signifikanten übertragen können, 
ist es möglich, dass sowohl politisch Rechte als auch politisch Linke mit einem Ausdruck wie 
Flüchtling oder Homo-Ehe negative Affekte verbinden – jedoch aus ganz unterschiedlichen Grün
den.

102 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



anschließend Ekel empfanden beim Lesen eines bestimmten, generell unauffälli
gen Wortes wie take oder often (vgl. ebd.: 780), ohne sich bewusst an diese Ver
knüpfung zu erinnern. Anschließend sollten sie eine Geschichte über eine Person 
lesen, die sich in bestimmter Weise unmoralisch verhielt – z. B. in Form von Um
weltverschmutzung (vgl. ebd.: 782) oder in Form von Bestechung (vgl. ebd.: 780). 
Die Hälfte der Versuchspersonen las dabei eine Version der Geschichte, die fast 
identisch war, jedoch das zuvor gesetzte Reizwort enthielt (z. B. often oder take). 
Sie konnten zeigen, dass die Versuchspersonen, die ihr ekelerregendes Reizwort 
gelesen hatten, die Protagonisten der Geschichten signifikant stärker moralisch 
verurteilten, als diejenigen Versuchspersonen, die die Version ohne das jeweilige 
Reizwort gelesen hatten (vgl. Wheatley & Haidt 2005: 782 f.). Dieser Effekt war so 
stark, dass er selbst bei Geschichten wirkte, in denen der Protagonist keinerlei 
moralischen Verstoß beging. Versuchspersonen, die eine Version einer solchen 
harmlosen Geschichte lasen, die kein ekelerregendes Reizwort enthielt, bewerteten 
die Handlungen darin als „not at all morally wrong“ (Wheatley & Haidt 2005: 782). 
Versuchspersonen, die die Version mit dem entsprechenden Reizwort lasen, gaben 
jedoch in etwa einem Drittel der Fälle an, dass der Protagonist unmoralisch sei. In 
diesen Fällen wurde der durch das Reizwort ausgelöste Affekt zu einem morali
schen Urteil formuliert, das nur diffus begründet werden konnte, z. B. durch „It 
just seems like he’s up to something“ (Wheatley & Haidt 2005: 783). Diese Ergeb
nisse lassen sich so deuten, dass auch Einzelwörter, die kontextunabhängig be
stimmte Affekte (wie z. B. Ekel) hervorrufen, die moralische Bewertung einer Per
son oder Handlung beeinflussen können.

Um die besondere Rolle von Ekel für die moralische Bewertung von Wörtern 
(oder von lexikalisch evozierten moralischen Urteilen) nachzuvollziehen, hilft ein 
differenzierter Blick auf die möglichen affektiven Quellen (sprach-)moralischer 
Urteile. Haidt unterscheidet fünf (bzw. später sechs) intuitive Grundlagen für mo
ralische Bewertungen, die die inzwischen sehr etablierte Moral Foundations The
ory begründen. Diese fünf Grundlagen oder Foundations sind nach Haidt (2012: 
144 ff.) evolutionär bedingt und damit (zumindest als Potenzial) angeboren sowie 
universell, unterscheiden sich jedoch individuell und kulturabhängig in ihrer Ge
wichtung sowie genauen Ausprägung. Haidt (2012: 146) benennt sie wie folgt: 1. 
Care/Harm, 2. Fairness/Cheating, 3. Loyalty/Betrayal, 4. Authority/Subversion, 5. 
Sanctity/Degradation. Für die Frage nach der moralischen Bewertung von Wör
tern ist vor allem die Intuition von Sanctity/Degradation von Interesse, die eng 
mit dem Gefühl von Ekel verbunden ist und evolutionär den adaptiven Vorteil 
bot, Ansteckung zu vermeiden (vgl. Schaller & Park 2011: 99). Auf der einen Seite 
lehnt diese Foundation alles ab, was als nieder, ansteckend, unwürdig wahrge
nommen wird (Degratation). Sie kann durch Abfall, Exkremente, Leichname, Se
xualität etc. aktiviert werden, aber auch durch tabuisierte Ideen wie Rassismus 

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 103



(vgl. Haidt 2012: 146) – und entsprechend auch durch Wörter, die diese Konzepte 
und tabuisierten Ideen in irgendeiner Form kognitiv präsent machen. Auf der an
deren Seite sind für diese Foundation Werte wie Reinheit, Mäßigung und Pietät 
zentral (Sanctity). Oftmals wird anstatt von Sanctity auch von Purity gesprochen 
(vgl. Haidt 2012: 174; Hawkins et al. 2018: 22), wodurch wiederum konzeptuelle 
Parallelen zum Sprach-Purismus offenbar werden (s. 2.1.1). Fortan soll der Ein
heitlichkeit halber daher von Purity vs. Disgust gesprochen werden.

3.1.2.2 Affektbasierte Kritisierung und Tabuisierung von Wörtern
Dass das Aussprechen bestimmter Wörter Ekel erregen und die intuitiv-moralische 
Grundlage der Purity aktivieren kann, zeigt sich auch darin, dass darauf in ver
schiedenen Kulturen mit einem erhöhten Reinlichkeitsbedürfnis reagiert wurde 
und wird – etwa, wenn Kindern nach dem Aussprechen eines z. B. obszönen Wor
tes der Mund (evtl. sogar mit Seife) ausgewaschen wird (vgl. Crystal 1997: 8; Allan & 
Burridge 2007: 112 ff.). Eine weitere Parallele findet sich im resultierenden Berüh
rungsverbot: Die Purity/Disgust-Foundation lässt Menschen gewisse Objekte als un
berührbar betrachten – sowohl Objekte, die so unrein oder unwürdig sind, dass sie 
die Berührenden mit ihrer Unreinheit nicht „anstecken“ dürfen, als auch Objekte, 
die so rein oder erhaben sind, dass sie von den Berührenden nicht entweiht wer
den dürfen (vgl. Haidt 2012: 173). Dies entspricht exakt der Logik des Tabus, nach 
der sowohl das Heilige und Geweihte als auch das Unheimliche und Unreine eine 
Berührungsangst, eine „heilige Scheu“ (Freud 2013/1913: 77) hervorrufen und daher 
einem Berührungsverbot unterliegen (vgl. Frazer 1963: 129; Freud 2013/1913: 78 ff.; 
Bloching 2020: 7). Genau wie andere Intuitionen der Purity/Disgust-Foundation 
(s. 3.1.1) haben auch Tabus oftmals einen nachvollziehbaren Ursprung – z. B. die 
Berührungs- und Handlungsverbote rund um Inzest, Exkremente, Lebensmittel 
oder auch Beleidigungswörter (s. u.). „Of course, once the taboo rituals are in place, 
the motives (sound or otherwise) usually become obscured. Original meaning gives 
way to symbolic idiom” (Allan & Burridge 2007: 9). Ganz im Sinne des sprachmagi
schen Denkens (s. 2.1.1) liegt auch beim Tabu eine metonymische Gleichsetzung von 
Bezeichnendem und Bezeichnetem vor (vgl. McCloskey 1991: 290), sodass nicht nur 
die physische Berührung des tabuisierten Gegenstandes einem Verbot unterliegt, 
sondern auch dessen „symbolische Berührung“ (Schröder 2014: 49), i. e. dessen 
Versprachlichung. Daher wird das Phänomen des Tabus auch als eine Form 
des sprachmagischen Denkens behandelt (vgl. Crystal 1997: 8; Tereick 2009: 389). 
Durch diese Gleichsetzung überträgt sich die Tabuisierung des Signifikats auf den 

104 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



Signifikanten,64 sodass nicht nur dessen referenzieller Gebrauch sanktioniert und 
vermieden wird, sondern auch dessen metasprachliche, zitierende Aussprache 
(vgl. Bloching 2020: 13).

Zwar ist es stark kontextabhängig, wie ein konkreter Tabubruch bewertet wird 
und welche Affekte er hervorruft – ob standardmäßig Ekel und Ablehnung oder in 
ritualisierten Kontexten auch Belustigung (vgl. Allan & Burridge 2007: 85 ff.; 
Bloching 2020: 12 ff., 16 ff.) oder auch sexuelle Erregung, wie z. B. beim so vielsa
gend benannten Dirty Talk (vgl. Selmi 2012). Jedoch stellen die letzteren Fälle Aus
nahmen in sehr speziellen Kontexten dar und auch hier ist zu erkennen, dass Tabu
wörter in jedem Fall einen intensiven Affekt hervorrufen, dem sie auch ihren 
bezeichnenden Alias Kraft-Ausdrücke bzw. Kraft-Wörter verdanken (vgl. Balle 1990: 
41). Für die vorliegende Untersuchung kann das Tabu also definiert werden als 
eine auf starken Affekten basierende, implizite soziale Norm, die das Vermeiden 
bestimmter Ausdrücke gebietet (vgl. Angerer et al. 2014: 44; Brennan et al. 2013: 
57 ff.; Schröder 2014). Für die lexikalisch ausgerichtete Frage nach verschiedenen 
diskursiven Potenzialen einzelner Worte sind also weniger Kommunikationstabus 
von Interesse, die überhaupt die Kommunikation über bestimmte Themenbereiche 
untersagen und sanktionieren (vgl. Stefanowitsch 2021: 193 f.), sondern in erster 
Linie Worttabus, die affektiv fundierte Meidungsgebote für einzelne Ausdrücke 
darstellen (vgl. Stefanowitsch 2021: 203; Schröder 2014: 49).

Für die genauere Bestimmung des Phänomens Tabu ist von Interesse, wie 
sich die tabuisierten Ausdrücke eingrenzen lassen, welche Eigenschaften sie tei
len. Zwar liegt der Tabuisierung, wie oben beschrieben, der Affekt des Ekels zu
grunde, doch kann ein solcher „Sprachekel“ (Meinunger 2008: 51, 172) durch Wör
ter verschiedener Themenbereiche hervorgerufen werden. Aus der einschlägigen 
Tabuforschung (vgl. Ullmann 1962: 196 ff.; Allan & Burridge 2007: 1) lassen sich ta
buisierte Ausdrücke kategorisieren nach ihrer Motivation aus Furcht, aus An
stand oder aus Feinfühligkeit (vgl. Schröder 2014: 50). Während sich Tabus aus 
Furcht oder aus der erwähnten heiligen Scheu in modernen Gesellschaften kaum 
noch finden (z. B. in der englischen Ersatzformel Oh my Gosh statt Oh my God), 
spielen Tabus aus Anstand nach wie vor eine große Rolle. Sie umgehen Ausdrü
cke, die Gefühle von Ekel oder Scham hervorrufen, indem sie intime Körperteile 
oder ekel- und schambehaftete Körperfunktion versprachlichen. Beispiele hierfür 

�� In (Bloching 2020: 11 f.) wird genauer beschrieben, inwiefern nicht bloß Sachverhalte und/ 
oder Zeichenformen tabuisiert werden, sondern insbesondere die Zwischenebene des signifié, 
das eine bestimmte Perspektive auf den versprachlichten Sachverhalt ausdrückt (vgl. Lanza 
2002: 31 ff.). Letztendlich führt dies jedoch immer wieder zu ablehnenden Affekten gegenüber 
einer bestimmten Ausdrucksform, die entsprechend vermieden und deren Aussprache sanktio
niert wird (vgl. Hjelmslev 1968: 81).

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 105



wären tabuisierte Ausdrücke wie Arsch(loch), Hoden, Muschi aber auch kacken, 
pissen, furzen sowie ficken. Tabus aus Feinfühligkeit hingegen gründen sich vor
nehmlich aus der Vermeidung der sensiblen Themen Tod und Krankheit, das sich 
z. B. in Euphemismen für das Sterben offenbart (von uns gegangen, entschlafen
etc.). Zwar kann auch hier das Referenzobjekt einer Leiche oder eines (potenziell 
ansteckenden) kranken Menschen unmittelbar Ekel und Berührungsängste her
vorrufen; doch die ablehnenden, ekel-ähnlichen Affekte gegenüber dem tabui
sierten Ausdruck können sich auch in der Ablehnung der Haltung begründen, die 
das Tabuwort ausdrückt. Beispiele hierfür sind Ausdrücke wie Krüppel oder be
hindert, die potenziell eine Perspektive auf das Thema ›Behinderung‹ ausdrücken, 
die in der Sprachgemeinschaft ganz im Sinne der Purity/Disgust-Foundation als 
menschenunwürdig wahrgenommen und abgelehnt wird. Auch wenn das Refe
renzobjekt eines Tabuwortes selbst also keinen Ekel hervorruft, so kann das Aus
sprechen des Tabuwortes dennoch Ekel erregen, indem es eine Perspektive auf 
das Referenzobjekt versprachlicht, die wiederum auf der Grundlage eines morali
schen Ekels (Purity vs. Disgust) abgelehnt wird.

3.1.2.3 Political Correctness als Tabu-Phänomen
Auf diesem Effekt gründet auch ein vergleichsweise junges Tabu-Phänomen, das 
die vorgestellte Liste erweitert um Tabus aus sozialem Takt (vgl. Zöllner 1997: 52). 
Schröder (2014: 50) fasst diese Tabu-Kategorie nach Zöllner zusammen als „ideolo
gisch motivierte Tabus, die in einem engen Zusammenhang zu political correct
ness stehen und einen bedeutenden Einfluss auf den Sprachgebrauch ausüben“. 
Da Schröder die vagen und potenziell wertenden Ausdrücke „ideologisch“ und 
„political correctness“ jedoch nicht näher definiert, lohnt sich im Folgenden ein 
näherer Blick darauf, inwiefern auch die moralische Kritik an Personen- und 
Gruppenbezeichnungen (so die Definition von Political Correctness nach Klug 
(2020: 81 f.), s. 2.1.2) eine Form des Tabus darstellt und/oder durch die Moral Foun
dation von Purity vs. Disgust begründet wird. Auch in Texten, die explizit und be
fürwortend Political Correctness behandeln, finden sich immer wieder Bezüge zu 
Tabus. So konstatiert bspw. Kämper (2020: 63): „Jegliche Verstöße gegen Sprachta
bus sind sprachliche Gewalt“, scheint sich dabei jedoch vor allem auf Tabus aus 
sozialem Takt im obigen Sinne zu beziehen. Weiter schreibt sie: „Jeder Tabubruch 
verletzt die Prinzipien der Political Correctness und macht damit deutlich, wie 
notwendig ein durch die ethische Grundidee politisch korrekter Sprache gepräg
tes Prinzip von Sprachgebrauch ist“ (Kämper 2020: 64). Kämpers Tabuverständnis 
ähnelt damit nicht nur den Tabus aus sozialem Takt von Zöllner, sondern auch 
dem Tabubegriff von Niehr, der Tabus ganz im Sinne der Political Correctness de
finiert als „gesellschaftlich nicht akzeptierte Äußerungen, mit denen eine grup

106 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



penbezogene kollektive Abwertung vollzogen wird“ (Niehr 2019: 6). Genau wie 
Kämper (2020: 64) warnt auch Niehr vor der populistischen Strategie „immer wie
der Tabus zu brechen, um auf diese Weise dazu beizutragen, die Grenzen dessen, 
was in der Gesellschaft als sagbar gilt, auszuweiten“ (Niehr 2019: 2). Auch wenn 
damit nicht nur vonseiten der Tabuforschung (s. o. Zöllner 1997: 52; Schröder 
2014: 50), sondern auch vonseiten der PC-Forschung zumindest ausdrucksseitig 
ein klarer Zusammenhang zwischen den Phänomenen Tabu und Political Correct
ness hergestellt scheint, muss doch noch einmal überprüft werden, ob auch der
selbe Begriff von ›Tabu‹ vorliegt. Als ein entscheidender Aspekt des Tabubegriffs 
wurde mit Schröder (2014: 49) das Verbot der symbolischen Berührung, selbst der 
zitierenden Aussprache vorgestellt. Ähnliche Forderungen finden sich auch in 
Bezug auf Political Correctness, wenn Niehr (2019: 5) davor warnt, wenn Tabu
wörter, die gegen die Prinzipien der PC verstoßen, „zitierend wiederholt und im 
gesellschaftlichen Bewusstsein wachgehalten“ werden. Auch Kämper (2020: 64) 
spricht sich dagegen aus, verbotene Wörter aufzulisten, denn da „mit jeder Regu
lierung der Regelverstoß selbst zu benennen ist, verfestigt man damit die verlet
zende Macht der fraglichen Wörter“.

Was hier jedoch vor allem aufgezeigt werden soll, ist der gemeinsame affek
tive, intuitiv-moralische Ursprung von politisch korrekten Wortverboten einer
seits und (anderen) Tabuwörtern andererseits. Hiermit soll, wie bereits erwähnt, 
keinerlei Abwertung gegenüber Prinzipien der Political Correctness vorgenom
men werden, da, wie in 3.1.1 vorgestellt wurde, ein intuitiver Ursprung für mora
lische Urteile die Regel darstellt; ganz unabhängig davon, ob das moralische Ur
teil intersubjektiv geteilt wird oder nicht.

3.1.2.4 Gift-Metaphorik und Lexik-bezogener Ekel
Zwar erscheint der irrationale Glaube vergangener Zeiten, ein Tabuwort könne 
böse metaphysische Kräfte auf den Plan rufen (vgl. Allan & Burridge 2007: 11) 
heute z. T. undenkbar, „but things have not greatly changed. It is unlikely that po
pular opinion would ever allow a new ship to be named Titanic“ (Crystal 1997: 9). 
Jüngst zeigte sich die affektive Motivation von Sprachkritik auch in der Corona- 
Pandemie, die durch das klassische Tabuthema ›Krankheit/Ansteckung‹ das „be
havioral immune system“ (Schaller & Park 2011) auch auf sprachlicher Ebene ak
tivierte. So kritisiert bspw. Weinert (2021: 3), die Konstruktion viral gehen im 
Sinne von ›sich schnell in den sozialen Medien verbreiten‹ und bezieht sich dabei 
auf Lenz: „Dass trotz täglich ernster werdender Bedrohung durch den Virus noch 
immer alles danach strebt, viral zu gehen, ist schwer zu erklären. [...] [M]anchen 
Leuten ist es vollkommen egal, welche Begriffe mit welchen Wirklichkeiten zu

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 107



sammenhängen“65. Hier findet genau die beschriebene metonymische Gleichset
zung von Zeichen und Bezeichnetem statt (vgl. McCloskey 1991: 290): Das Bedürf
nis nach Abstand vom Virus gebietet auch einen Abstand von Wörtern wie Virus
und viral, um über die Sprache vermeintlich auch Körper und Geist „rein“ zu 
halten.

Doch wie Haidt (2012: 146) gezeigt hat, können moralische Ablehnungen als 
›unrein‹, ›verschmutzt‹, ›ansteckend‹ sowie das Bedürfnis nach (physischem 
sowie sprachlichem) Abstand nicht nur durch Krankheiten, Exkremente, Drogen 
etc. hervorgerufen werden, sondern auch durch tabuisierte Ideen wie Rassismus 
oder „dunkle Flecken“ in der Kulturgeschichte. Leypoldt beschreibt die affektive 
Ablehnung eines vormals konsekrierten kulturellen Erbes ebenfalls vor dem Hin
tergrund der moralischen Grundlage von Purity/Disgust, wenn er von „toxic“ 
oder „polluted artefacts“ spricht:

Darkened or polluted artifacts retain the visibility of sacred things, yet with a stigmatized 
presence that inspires negative affects: revulsion, disgust, hatred. Such “toxic” sacrality typi
cally emerges when an artifact begins to embody mutually exclusive strong values [...] (Ley
poldt 2021: 254).

Einerseits ist die intuitive Grundlage der Purity also ein Schlüssel zum Verständ
nis der Kulturkämpfe, in denen sich Sprachkämpfe abspielen: „The Sanctity [i. e. 
Purity] foundation is crucial for understanding the American culture wars, parti
cularly over biomedical issues“ (Haidt 2012: 176).66 So spielt Purity auch eine ent
scheidende Rolle bei den im empirischen Teil zu untersuchenden Einstellungen 
zur gleichgeschlechtlichen Ehe (vgl. Hawkins et al. 2018: 89). Andererseits spielen 
die Intuitionen von Purity/Disgust aber auch eine Rolle auf beiden Seiten der 
Sprachkämpfe innerhalb dieser Kulturkämpfe. Offenbar wird dies z. B. bei der 
Gift-Metapher, die sich bei der Kritik an nationalsozialistischer und aktuellerer 
fremdenfeindlicher Sprache regelmäßig findet (vgl. 2.1.3). Um nur einige der zahl

�� Pedro Lenz im St. Galler Tagblatt am 14.03.2020: https://www.tagblatt.ch/kultur/sprachliche- 
moden-und-marotten-corona-zeigt-wie-unsensibel-wir-mit-sprache-umgehen-ld.1203579 (zuletzt 
aufgerufen am 21.03.2023).
�� Man denke nur an die Rolle dieser Moralintuition für rechtliche Beschränkungen der Sexuali
tät zwischen zwei einvernehmlichen Erwachsenen; z. B. bei der Kriminalisierung von Anal- und 
Oralverkehr (in einigen State Laws der U. S. A. noch bis ins 21. Jahrhundert hinein) sowie von 
Homosexualität, insbesondere zwischen Männern (auch in Deutschland noch bis 1994 in § 175 
StGB), aber auch von Inzest (vgl. z. B. Angerer et al. 2014: 43–49). Ferner ist in den Politikwissen
schaften auch die „parasite stress“-Hypothese vielfach belegt (vgl. z. B. Murray, Schaller & Sued
feld 2013), nach der auch das kollektive Bedürfnis nach einem autoritären politischen System 
stark mit dem realen Infektionsrisiko im jeweiligen Land korreliert, was wiederum auf eine af
fektiv-moralische Grundlegung durch die Purity-Foundation schließen lässt.

108 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

https://www.tagblatt.ch/kultur/sprachliche-moden-und-marotten-corona-zeigt-wie-unsensibel-wir-mit-sprache-umgehen-ld.1203579
https://www.tagblatt.ch/kultur/sprachliche-moden-und-marotten-corona-zeigt-wie-unsensibel-wir-mit-sprache-umgehen-ld.1203579


reichen Beispiele zu nennen: Schon 1966 führt Weinrich Wörter an, die in ihrer 
Lügenhaften Verwendung der NS-Zeit, „selber verlogen“ (Weinrich 1966: 35) wur
den und führt aus: „[E]s gibt keine Therapie für die verdorbenen Wörter; man 
muß sie aus der Sprache ausstoßen“ (ebd.). Kopperschmidt (1991: 70) expliziert 
Weinrichs Verständnis einer lügenhaften Verwendung als „freilich keine linguisti
sche, sondern eine moralische bzw. ideologiekritische Feststellung“, die dazu führt, 
dass man „die entsprechend infizierten Wörter meidet“ (ebd.). Sowohl verdorben
als auch infiziert machen hier einen gewissen Ekel vor den besprochenen Wörtern 
und eine wahrgenommene Unreinheit, Unberührbarkeit erkennbar. Kopper
schmidt (1991: 70) reflektiert an dieser Stelle, dass diese „epidemiologische Meta
pher“ einerseits der Logik „totalitärer Sprachpolitik“ folge, andererseits aber auch 
die intersubjektiv wahrgenommene ideologische Prägung eines Wortes in der 
Sprachgemeinschaft ausdrücken könne, die zur Ablehnung des Ausdrucks führe 
(ebd.: 70 f.). Dementsprechend bedient sich auch Klemperer (1996: 123) einer ähnli
chen Metapher der Unreinheit, wenn er Wörter kritisiert, denen „das Grundele
ment des nazistischen Giftes eingeflossen“ ist. In Bezug auf aktuellere rassistische 
und fremdenfeindliche Unwörter wie ausländerfrei verweist auch Schlosser (2000: 
293) explizit auf Klemperer, wenn er in ihnen das „schleichende Gift“ sieht, das 
„zum Tod der Menschlichkeit führen kann“ (ebd.). Es scheint deutlich, dass diese 
Metaphern für nationalsozialistische und rassistische Wörter nicht zufällig gewählt 
sind: Letztere unterliegen einem Berührungsverbot bzw. Meidungsgebot (also 
einem Tabu), da sie im Sinne der Purity/Disgust-Foundation als ebenso ekelerre
gend, abscheulich und ansteckend wahrgenommen werden wie die kulturellen Ar
tefakte, Ideologien, Taten etc., die mit ihnen assoziiert werden.

3.1.2.5 Vermeidung unangenehmer statt manipulativer Wörter
Auch wenn moralische Sprachkritik nicht immer mit einem Vokabular geäußert 
wird, das die zugrundeliegenden Affekte dergestalt offenbart: Die zu vermeiden
den Ausdrücke sowie die „meliorative[n] Alternativbezeichnungen“ (Klug 2020: 
82) im Zusammenhang mit Political Correctness zeigen oftmals, dass die morali
sche Kritik an einem Wort weniger von dessen wirklichkeitskonstruierendem Po
tenzial abhängt als vielmehr von den negativen Affekten, die dieses auslösen 
kann; „die Ausdrücke werden abgelehnt, weil sie unangenehme Empfindungen 
hervorrufen“ (Tereick 2009: 389). Dabei werden nicht etwa die komplexen onti
schen Folgen einer potenziellen kognitiven Manipulation der Rezipierenden anti
zipiert (s. 2), sondern vielmehr die unmittelbaren sozialen Effekte eines Verstoßes 
gegen die moralischen Empfindungen der Rezipierenden selbst sowie die daraus 
resultierenden negativen Folgen für das eigene face (vgl. Allan & Burridge 2007: 
237) bzw. Prestige (s. 3.1.1, vgl. 3.3, 4.2). Oft zeigt sich, dass es die unangenehmen 

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 109



oder unsicheren Empfindungen gegenüber einem Referenzobjekt selbst sind, die 
habituell auf ein Zeichen übertragen werden und so dessen Meidungsgebot moti
vieren. So erklärt bspw. Lakoff (1973) ihre Untersuchung euphemistischer sowie 
dysphemistischer (also abwertender) Bezeichnungen für unterdrückte Personen
gruppen am Beispiel zweier Bezeichnungen für Frauen: ladies (≈„Damen“) und 
broads (≈“Weiber“). Sie resümiert, dass Ausdrücke insbesondere dann als unan
gemessen wahrgenommen werden und euphemistische Alternativbezeichnungen 
erfordern, wenn ihr Denotat regelmäßig mit unangenehmen Affekten in Verbin
dung gebracht wird:

But of course, as already pointed out, we cannot achieve this commendable simplification of 
the lexicon unless we somehow remove from our minds the idea that [...] women are
broads. The presence of the words is a signal that something is wrong, rather than (as too 
often interpreted by well-meaning reformers) the problem itself. The point here is that, un
less we start feeling more respect for women, and at the same time, less uncomfortable 
about them and their roles in society in relation to men, we cannot avoid ladies any more 
than we can avoid broads. [...] One can only conclude that euphemisms vanish as they are 
no longer needed. (Lakoff 1973: 58 f.)

Auch deutschsprachige Beispiele können veranschaulichen, inwiefern die morali
sche Kritik an einzelnen Wörtern nicht durch teleologische Abwägungen ihrer ge
sellschaftlichen Auswirkungen begründet ist (s. u.), sondern durch intuitive Af
fekte der Ablehnung. Etwa belegt das Wort Malaria (von ital. mal’aria = ‚schlechte 
Luft‘)67 etymologisch ebenso einen historischen Irrtum wie das Wort Indianer
(von spa. indio = ‚Inder‘)68. Dennoch wird das Wort Malaria nicht kritisiert oder ge
mieden – etwa aus Sorge um die falschen Vorstellungen, die es bei Rezipierenden 
hervorrufen könnte. Dass das Wort Indianer wiederum kritisiert und gemieden 
wird, liegt also ebenfalls nicht an antizipierbaren Vorstellungen, die das Wort ver
mitteln könnte, sondern an den unangenehmen Affekten, die entstehen, wenn der 
Ausdruck mit einer kolonialen Perspektive auf die indigenen Völker der amerikani
schen Kontinente sowie mit deren Vertreibung und Ermordung assoziiert wird. 
Diese Affekte betreffen wohlgemerkt nicht nur die Personen, die sich durch den 
Ausdruck Indianer bezeichnet sehen, sondern auch viele Menschen im deutsch
sprachigen Raum. Das Wort Malaria ruft im deutschsprachigen Raum keine ver
gleichbaren Affekte hervor; im Gegensatz zum Wort Corona, das, obwohl es keines
wegs auf einem medizinischen Irrtum beruht, im Deutschen z. T. euphemisiert und 
als C-Wort abgekürzt wird, um Affekte von Angst und Unsicherheit zu vermeiden 
(vgl. Belošević 2021). Wenn also zwei nicht-amerikanische Personen (A und B) ein 

�� Vgl. https://www.dwds.de/wb/Malaria (zuletzt aufgerufen am 24.03.2023).
�� Vgl. https://www.duden.de/rechtschreibung/Indianer (zuletzt aufgerufen am 24.03.2023).

110 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

https://www.dwds.de/wb/Malaria
https://www.duden.de/rechtschreibung/Indianer


Gespräch unter vier Augen führen und A B für den Gebrauch des Wortes Indianer
kritisiert, dann entweder deshalb, weil B durch dieses Wort eine gewisse Perspek
tive gegenüber den indigenen Völkern der Amerikas offenbart, die A für kritikwür
dig hält (s. 3.2); oder aber A ist sich zwar einer wohlmeinenden, nicht-ignoranten 
Perspektive von B sicher, macht B jedoch für die negativen Affekte verantwortlich, 
die das Wort in A ausgelöst hat.

Insofern erfüllen das Vermeiden und das Ersetzen ehemals konventionalisier
ter Ausdrücke wie Indianer, Weib, Flüchtling (oder ggf. auch Corona) unter ande
rem genau die emotional entlastende Funktion, die auch früheren Tabuisierungen 
und Euphemisierungen zugeschrieben wird (vgl. Rothe & Schröder 2002: 13). For
melle Parallelen zwischen typischen Euphemismen und politisch korrekten „Ersatz
bezeichnungen“ (Klug 2020: 83) zeigen sich auch in der Art und Weise, wie diese 
jeweils gebildet werden. In der Forschung zu klassischen Tabus und Euphemismen 
(vgl. Hjelmslev 1968: 80 ff.; Forster 2005: 204; Schröder 2014: 10 f.) finden sich unter 
den häufigsten sprachlichen Möglichkeiten der Euphemisierung Auslassung mit 
oder ohne Auslassungszeichen, Fremdwörter und Akronyme. Tabelle 3 soll mit eini
gen Beispielen veranschaulichen, inwiefern auch die Umgehungsstrategien der Po
litical Correctness den Formalien der Euphemisierung entsprechen und somit plau
sibilisieren, dass es hierbei um die Vermeidung unangenehmer Affekte geht.

Selbstverständlich erfüllen viele dieser Zeichenformen auch noch weitere se
mantische und pragmatische Funktionen wie z. B. die sprachliche Konstruktion 
politischer „Äquivalenzketten“ (vgl. Mouffe 2014: 195; Laclau & Mouffe 1991) aus 
ex negativo definierten Minderheitengruppen mit geteilten sozialen Erfahrungen 
und politischen Zielen (z. B. queer, LSBTIQ, BIPOC oder SOJARME); doch ihre dis
kursive Durchsetzung auch außerhalb dieser Gruppen selbst lässt sich unter an
derem durch ihre euphemistische Funktion erklären, im Zusammenhang mit sen
siblen Themen, unangenehme Gefühle sowie das Risiko sozialer Sanktionen zu 
vermeiden.69

Für die Frage nach der gesellschaftlichen Funktion und den potenziellen Ne
beneffekten politisch korrekter Euphemismen scheint die Unterscheidung zwi
schen verhüllenden Euphemismen und verschleiernden Euphemismen nach 
Luchtenberg (1985: 24, 140 f.) einiges an Klärung zu verschaffen. Verschleiernden 
Euphemismen sollen einen problematischen Teilaspekt des Bezeichneten vor den 

�� Nicht durch Zufall setzte sich in Deutschland der Terminus People of Color gerade im Nach
hall der emotional sehr belastenden und aufwühlenden Videoaufnahmen der Tötung des 
Schwarzen US-Amerikaners George Floyd im Mai 2020 durch. So finden sich für die Suchanfrage 
(People ODER Person) of (Color ODER Colour) im Deutschen Referenzkorpus (DeReKo) für 2019 
216 Belege, für 2020 526 Belege und für 2021 570 Belege.

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 111



Rezipierenden verbergen (z. B. Euphemismen für Folter wie „Sonderbehandlung“ 
(Zöllner 1997: 346 f.) oder „verschärfte Verhörtechniken“ (Žižek 2018: 333)), wäh
rend verhüllende Euphemismen das konkrete Referenzobjekt sowie den konven
tionalisierten Signifikanten vollumfänglich erkenntlich machen, dabei jedoch die 
Gemüter der Rezipierenden schonen sollen. Wenn bei der Kritik an Political Cor
rectness also die Sorge geäußert wird, dass ihre Euphemisierung einer „Aufforde
rung zur Nicht-Thematisierung“ (Mecheril 2004: 204) gleichkomme (vgl. Klug 
2020: 83; Klein 2017: 785), so bezieht sich diese Sorge eher auf die strategisch- 
verschleiernde Funktion von Euphemismen als auf deren emotional-verhüllende 
Funktion. Wenn Žižek verschleiernde Euphemismen (z. B. für Folter) und die ver
hüllenden Euphemismen der Political Correctness als „zwei Seiten derselben Me

Tabelle 3: sprachliche Formen der Euphemisierung im Vergleich.

Form der 
Euphemisierung

Beispiele zu klassischen 
Tabuthemen

Beispiele im Zusammenhang mit 
Political Correctness

Auslassung(szeichen) – f✶cken statt ficken
– A-loch statt Arschloch

– N-Wort statt das Wort „Neger“
– Z-Schnitzel statt Zigeunerschnitzel

Fremdwörter – Locus (lat. locus = ‚Ort‘) statt  
Toilette70

– Abort (lat. abortus = ‚Fehl-/ 
Frühgeburt‘) statt Abtreibung,  
Fehlgeburt71 oder auch Toilette72

– queer (engl. queer = ‚seltsam‘) für  
nicht-hetero- und/oder cis- 
sexuelle Menschen

– indigene Völker (spa. indígenas,
engl. indigenous = ‚eingeboren‘)  
statt Eingeborene73

Akronyme – WC (water closet) statt Toilette
– BH statt Büstenhalter

– LSBTIQ/LGBTQ für nicht-hetero-  
und/oder cis-sexuelle Menschen

– SOJARME74, PoC oder BIPoC75 für  
als nicht-weiß gelesene  
Menschen

�� Toilette (frz. toile = ‚Leinwand, Gewebe, Zeug, Tuch‘) ist wohlgemerkt auch ein fremdsprachi
ger Euphemismus für eine „sanitäre Anlage zur Verrichtung der menschlichen Notdurft“ (https:// 
www.dwds.de/wb/Toilette (zuletzt aufgerufen am 27.03.2023)).
�� Vgl. Seebold (2011: 8); Stowasser, Petschenig & Skutsch (2006: 3).
�� Vgl. z. B. https://www.dwds.de/wb/Abort (zuletzt aufgerufen am 27.03.2023).
�� Vgl. z. B. https://de.wikipedia.org/wiki/Euphemismus#Zugketten (zuletzt aufgerufen am 
27.03.2023).
�� Vgl. z. B. https://www.bedeutungonline.de/was-bedeutet-sojarime-sojarme-bedeutung- 
definition-erklaerung/ (zuletzt aufgerufen am 27.03.2023).
�� Vgl. z. B. https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung- 
rassismuskritik/bipoc (zuletzt aufgerufen am 27.03.2023).

112 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

https://www.dwds.de/wb/Toilette
https://www.dwds.de/wb/Toilette
https://www.dwds.de/wb/Abort
https://de.wikipedia.org/wiki/Euphemismus
https://www.bedeutungonline.de/was-bedeutet-sojarime-sojarme-bedeutung-definition-erklaerung/
https://www.bedeutungonline.de/was-bedeutet-sojarime-sojarme-bedeutung-definition-erklaerung/
https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/bipoc
https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/bipoc


daille“ (Žižek 2018: 334) bezeichnet, so muss dies als zu pauschal abgelehnt werden. 
Vielmehr kann mit Allan & Burridge (2007: 106) umgekehrt argumentiert werden, 
dass gerade verhüllende Euphemismen es ermöglichen, die affektive Abneigung ge
genüber Einzelwörtern – und auch den mit ihnen assoziierten Konzepten – zu ver
meiden, um so erst den Mut aufzubringen, unangenehme oder sozial riskante 
Themenbereiche überhaupt anzusprechen. Da der Sprachekel nicht erst durch 
euphemistische Umgehungsstrategien hervorgerufen wird, sondern diesen 
kausal vorausgeht, würden tabuisierte Themenbereiche ohne die Möglichkeit 
der Euphemisierung erst recht gänzlich gemieden werden, da keine Möglich
keit bestünde, sensible Themen gemütsschonend und gesichtswahrend anzu
sprechen: „Disgust with this sort of bigotry produces the need for a euphe
mistic vocabulary to create a kind of working tolerance, so that we can engage 
each other and discuss sensitive topics“ (Allan & Burridge 2007: 106).

Dennoch können moralisch vorgetragene Wortkritik und Wortverbote ers
tens zu grundsätzlicher Angst und Unsicherheiten beim Ansprechen bestimmter 
sensibler Themenbereiche und „Hot-Button-issues“ (Leypoldt 2021: 254) führen, 
wenn Sprechende sich nicht sicher sein können, ob sie auf dem neuesten Stand 
der euphemistischen Tretmühle (s. 4.2) sind und wie stark ein lexikalischer „Fehl
tritt“ sozial sanktioniert wird (vgl. Felder 2022a) (s. 3.3). Zweitens besteht die Ge
fahr, dass Euphemismen nicht als fakultative Angebote wahrgenommen werden, 
sondern als überhebliche Belehrung (vgl. Felder 2022a) oder als soziale oder gar 
rechtliche Verpflichtung, was wiederum zu Reaktanz führen (vgl. Haidt 2012) und 
unerwünschte soziale sowie politische Folgen nach sich ziehen kann (s. 3.3). Für 
derartige Effekte ist also nicht entscheidend, welche Ausdrücke gemieden oder 
wodurch sie ersetzt werden, sondern vielmehr, mit welchem Impetus Wortkritik 
und Ersetzungsvorschläge vorgebracht werden.

3.1.2.6 Post hoc Rationalisierung affektiver Sprachtabus
Wenn Wortkritik und meliorative Alternativbezeichnungen jedoch nicht als Vor
schläge für den Fall kontingenter subjektiver Vermeidungsbedürfnisse formuliert 
werden sollen, sondern als moralische Pflicht, so ist es diesem Ziele dienlich, die 
affektive, intuitiv-moralische (und somit subjektive) Grundlage (vgl. z. B. Thalex 
2008: „[J]eder hat so seine Unwörter“) aus der Gleichung herauszunehmen zu
gunsten einer rationalen, teleologisch-ethischen (und somit überindividuellen) 
Begründung (s. 3.1.1).76 Dies würde auch erklären, warum z. B. Handbücher nicht- 
diskriminierender Sprache sich bemühen, ihre Vorschläge gerade nicht als eu

�� Vgl. z. B. Kämper (2020) in ihrem Titel: „Sprachliche Gewalt und Political Correctness. Warum 
es vernünftig ist, dass Sprachgebrauch ethischen Regeln folgt“ (eigene Hervorhebung, S.B.).

3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen 113



phemistische Umgehungen von Tabus zu verstehen, sondern als „präzisere“ oder 
„akkuratere“ Bezeichnungen (vgl. Allan & Burridge 2007: 96). Denn um Wortver
bote und -gebote gerade von Sprechenden, Interaktionssituation und anderen 
Kontextfaktoren explizit unabhängig zu machen (vgl. z. B. Kämper 2020: 57), muss 
das moralische Urteil vom individuellen und kontextabhängigen System der In
tuitionen in das überindividuelle und kontextunabhängige System der logischen 
Schlussfolgerung (Reasoning System) überführt werden (vgl. Haidt 2008: 1029). 
Allan & Burridge (2007) bestätigen Haidts Aussage, dass derartige rational- 
argumentative Persuasionsversuche häufig zu Patt-Situationen führen (s. 3.1.1), 
auch für Sprachkritik rund um Tabus, wenn sie schreiben: „certain beliefs are 
held by politically powerful members of the community on the ways that lan
guage can subvert the common good, and no amount of rational argument 
against their position will be accepted“ (ebd.: 18). Meist ist die affektive und intui
tive Grundlage moderner Sprachtabus und Ersatzformeln also schwer zu erken
nen, weil sie als moralische Meidungsgebote in aller Regel rationalisiert werden, 
um Allgemeingültigkeit beanspruchen zu können.

Eine häufige Strategie zu einer solchen post hoc Rationalisierung, die Haidt 
in seinen Interviews zu den fiktiven harmlosen Tabuverletzungen beobachten 
konnte (s. 3.1.1), ist das Ableiten „desaströser Konsequenzen“ (Haidt 2008: 1025; 
eigene Übersetzung, S.B.) von der bewerteten Handlung für die öffentliche Ord
nung, das Gesundheitswesen o. Ä. (vgl. auch Baron 1998). Vor diesem Hintergrund 
stellt sich die Frage, ob auch sprachmagische Warnungen über kollektive Manipu
lation durch Einzelwörter wie Flüchtling oder Homo-Ehe (s. Empirieteil 0) dieser 
Strategie der Rationalisierung folgen, sodass die intuitive Ablehnung eines Wortes 
durch das Anführen der vermeintlichen Konsequenzen seiner Verwendung als 
eine Frage der teleologischen „Verantwortungsethik“ (Kämper 2020: 65) verargu
mentiert werden kann. Nach dieser Hypothese können Phrasen wie Sprache 
schafft Wirklichkeit oder auch Schlagwörter wie Framing eine kulturell aner
kannte und etablierte Erklärung liefern für die intuitive Ablehnung eines Wortes, 
die durch wissenschaftlichen Duktus dem eigenen Urteil erst recht einen objekti
ven und rationalen Charakter verleiht (vgl. Haidt 2008: 1035). In diesem Zusam
menhang sprechen Nisbett und Wilson in einem Paper mit dem vielsagenden 
Titel Telling more than we can know auch von „a priori causal theories“ (Nisbett & 
Wilson 1977: 233). Die Deutung, die sich hieraus ableitet, ist also nicht nur, dass 
moralische Urteile über einzelne Wörter intuitiv gefällt werden, sondern auch, 
dass die in Kapitel 2 beschriebenen sprachmagischen Äußerungen als post hoc 
Rationalisierungen solcher intuitiven Ablehnungen dienen können (vgl. Tereick 
2009: 386).

114 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



3.1.2.7 Methodenreflexion zur Analyse sprachlicher Affektivität
Methodologisch muss an dieser Stelle aus 3.1 insgesamt reflektiert werden, dass 
aus den in künstlichen Versuchen elizitierten Affekten (s. 3.1.2.1) noch nicht her
vorgeht, wie groß der Einfluss solcher Affekte letztlich auf den Diskurs und die 
darin bezogenen Positionen ist (vgl. McWhorter 2014: 28; s. 2.1.3). Speziell die ex
plizite Befragung von Versuchspersonen zu Gedankenexperimenten (s. 3.1.1) birgt 
die Gefahr einiger Unstimmigkeiten, die sich durch den klinischen Versuchskon
text ergeben, bei einer Analyse moralischer Urteile in ihrer „natürlichen“ diskur
siven Umgebung jedoch vermieden werden können. Da (sprach-)moralische Ur
teile im zu untersuchenden Diskurs jedoch regelmäßig rationalisiert werden, 
genügt eine Untersuchung der sprachlichen Oberfläche oftmals nicht aus, um die 
implizit bleibenden Affekte hinter den rationalen Argumenten plausibel zu ma
chen. Daher waren komplementierende Anleihen aus psychologischen Experi
menten an dieser Stelle unerlässlich. Jedoch sollen die experimentellen Methoden 
von Haidt und Anderen im empirischen Teil der Arbeit (s. Teil IV) ergänzt werden 
um eine Analyse der (Meta-)Sprache innerhalb des Diskurses, in der es sowohl 
affektive, als auch rationale bzw. rationalisierte metasprachliche Belege zu unter
suchen gilt. Hierfür bedarf es also eines kulturwissenschaftlichen Modells, das 
die affektive Dimension moralischer Urteile berücksichtigt (s. 5), und linguisti
scher Methoden, die eine Analyse solcher intuitiv-moralischer Urteile erlauben 
(vgl. z. B. Felder & Müller 2022; s. u. 3.3; 9.3).

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen

3.2.1 Bezeichnungskonkurrenz und Bezeichnungsfixierung

Im folgenden Kapitel soll – an Kapitel 2 anknüpfend – zunächst resümiert wer
den, wie verschiedene politische Lager ihre divergierenden Perspektiven auf 
einen Sachverhalt onomasiologisch in unterschiedlichen Bezeichnungen für densel
ben durchzusetzen versuchen (s. 3.2.1.1). Vor allem soll jedoch umgekehrt dargelegt 
werden, inwiefern der Gebrauch bestimmter sprachlicher Zeichen semasiologisch 
Aufschluss über die Perspektive, Gesinnung und/oder politische Orientierung der 
Zeichenverwender geben kann (s. 3.2.1.2) und welche Rolle diese Ausdrucksfunk
tion spielt bei der Profilschärfung (Affiliation sowie Distinktion) der eigenen politi
schen Identität (s. 3.2.1.3). Bei letzterem Phänomen soll Augenmerk darauf gelegt 
werden, welche demokratischen und demokratisierenden Effekte speziell der expli
zite, metadiskursive Wortstreit im politischen Diskurs entfalten kann (s. 3.2.1.4), 
bevor zuletzt das Problem der Interdependenz von politischen Ausdrücken und po
litischen Sinnzusammenhängen angerissen wird (s. 3.2.1.5), das in 3.2.2 im Hinblick 

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 115



auf kontingente und konkurrierende Bedeutungen der politischen Ausdrücke ge
nauer behandelt werden soll.

3.2.1.1 Darstellungsfunktion und onomasiologische Bezeichnungsstrategien
In seinem Organonmodell unterscheidet Karl Bühler (1999/1934) drei Funktionen 
des Zeichens in dessen jeweiligem Bezug zu Bezeichnetem, Sender und Emp
fänger:
– Darstellungsfunktion: Das Zeichen ist Symbol für Gegenstände und Sachverhalte
– Ausdrucksfunktion: Das Zeichen ist Symptom für eine Eigenschaft des Senders
– Appellfunktion: Das Zeichen ist Signal an (einen oder mehrere) Empfänger

In Kapitel 2 wurde ausführlich der komplexe Zusammenhang zwischen Signifi
kant und Signifikat sowie zwischen dem so zusammengesetzten Zeichen und dem 
jeweils Bezeichneten untersucht, was Bühlers Darstellungsfunktion gleichkommt. 
Diese Funktion wird im Streit um Worte – also um entsprechend „kontroverse Be
griffe“ (vgl. Stötzel & Wengeler 1995) – oftmals angeführt, indem der jeweilige Unter
schied in der Darstellungsfunktion verschiedener Zeichen für denselben Sachverhalt 
als konstitutiv für dessen Konzeptualisierung angesehen wird. Die Motivation hinter 
dem diskursiven Durchsetzen von Ausdrücken ist also „die Überzeugung, dass Be
griffe aufgrund ihrer kognitiven, emotionalen und normativen Potenziale Denken, 
Fühlen und Verhalten erheblich beeinflussen“ (Klein 2017: 773). In Kapitel 2 wurde 
einerseits gezeigt, inwiefern die Referenz auf einen Sachverhalt mit einem bestimm
ten Zeichen in konkreten Kontexten zwar eine bestimmte Perspektive auf das Refe
renzobjekt versprachlichen kann; andererseits hat sich auch gezeigt, wie kontingent 
und fragil der Zusammenhang zwischen einer Zeichenform und der „in“ ihr durch
zusetzenden Perspektive außerhalb kontrollierbarer Verwendungskontexte ist. 
Insofern sind Bezeichnungsfixierungsversuche mit ihrer Hoffnung, mit einer 
Bezeichnung auch kontextunabhängig eine ihr immanente Form der Darstel
lung durchsetzen zu können „oft von naiv-realistischen Monopolansprüchen 
auf Wahrheit und Richtigkeit geprägt“ (Klein 2017: 773; vgl. Kopperschmidt 1991: 
78). Durch unterschiedliche Darstellungsfunktionen können Wörter also stark 
umstritten sein; wie Hermanns (1982: 87) am Beispiel des Ausdrucks DDR dar
legt, begründet sich der Streit um Bezeichnungen jedoch auch abseits der Dar
stellungsfunktion, z. B. in den „daraus sich ergebenden, einander widerspre
chenden Loyalitätsforderungen (Appellfunktionalität)“ (ebd.).

3.2.1.2 Ausdrucksfunktion und semasiologische Rückschließbarkeit
Ein besonders wichtiger Aspekt für das Verständnis von lexikalischen Entschei
dungen, Meidungsbedürfnissen und Wortstreiten scheint jedoch die Ausdrucks

116 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



funktion des Zeichens zu sein, i. e. „was ich beim Sprechen über mich verrate“ 
(Auer 2013: 112). Denn gerade an politisch umstrittenen Wörtern und Wendungen 
lässt sich meist eine starke Ausdrucksfunktion feststellen, „insofern nämlich ein 
Sprecher durch ihren Gebrauch sich als Angehörigen einer bestimmten Partei, zu 
deren Sprache Wort oder Wendung gehört, zu erkennen gibt“ (Hermanns 1982: 
88).77 Die semiotische Funktionsweise solcher „sozio-politischer Indikatoren“ (Fel
der 2022a: 203) kann auch parallel zu Bourdieus (1974: 58) Konzept von „Unterschei
dungszeichen“ verstanden werden, deren Ausdrucksfunktion jedoch die horizon
tale Dimension politischer Agonalität verlässt und in die vertikale Dimension von 
Klassenunterschieden eintritt (vgl. 3.3, 4.2.2).

Die Ausdrucksfunktion eines Wortes kann dabei selbstredend in jedem 
Kommunikationskontext potenziell von beiden Seiten – Sender und Empfänger – 
konstruiert bzw. aktualisiert werden. Einerseits sind Rezipierende oftmals dazu 
bereit, „aus der Verwendung bestimmter Wörter [...] sehr weitreichende Schlüsse 
zu ziehen“ (Hermanns 1982: 88 f.) und das jeweilige Gegenüber auf Grundlage sei
ner Wortwahl (in Kombination mit weiteren verfügbaren Wissenselementen) 
einer bestimmten Gruppierung zuzuordnen. Dies kann dazu führen, dass ver
meintlich neutrale Ausdrücke (wie z. B. Flüchtling) „politisch und sozialsymbolisch 
aufgeladen werden“ (Felder 2022b). Andererseits können und müssen Sprechende 
derartige Inferenzen ihres Gegenübers bei ihren lexikalischen Entscheidungen zu 
einem gewissen Grad antizipieren, um ihre Worte nicht nur zur Darstellung (s. o.), 
sondern auch zur bewussten Selbst-Darstellung, zum symptomfunktionalen Aus
druck der eigenen Identität zu verwenden. Entsprechend konventionalisierte Zei
chen können somit die Funktion von „metakommunikativen Signalen zur Referenz, 
Wertschätzung und Gleichberechtigung“ (Feilke 2018: 9) erfüllen oder auch ein 
„Gruppenzugehörigkeits- und Gruppenabgrenzungsbedürfnis“ (Felder 2016: 14) aus
drücken. Gerade aus letzterem bilden sich zuweilen distinktive Bezeichnungen 
heraus,

deren Funktion es gerade ist, als parteisprachliche Wörter aufzufallen. Sie sind dazu da, 
daß an ihnen Freund und Feind den Parteistandpunkt, für den sie stehen, erkennen sollen. 
Die Brisanz ist also bei diesen Wörtern [...] keine gewissermaßen unerwünschte Begleit
erscheinung, sondern sie werden gerade geprägt und verwendet, damit sich daran die Geis
ter scheiden. (Hermanns 1982: 91)

�� Ähnlich wie Mouffes Verständnis des Politischen bezieht sich auch der Ausdruck Partei bei 
Hermanns nicht nur auf institutionelle Parteien im engeren Sinne, sondern in einem aus der 
Agonalität sich herleitenden Sinne auf alle möglichen politischen und weltanschaulichen Grup
pierungen, die „Lehren vertreten oder Ziele verfolgen, die im Widerspruch zu denen anderer 
derartiger Gruppierungen stehen“ (Hermanns 1982: 89).

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 117



Da man bei der Verwendung solcher Bezeichnungen mit politischer Ausdrucks
funktion immer auch auf die eigene politische Identität verweist und somit gewis
sermaßen Flagge zeigt, spricht Hermanns (1982: 89 ff.) hier auch von Fahnenwör
tern – vor allem dann, wenn sie „als Markenzeichen für eigene Politik [...] 
verwendet werden“ (Klein 2017: 774). Ihr „negatives Pendant“ (Hermanns 1982: 92) 
bilden die Stigmawörter, die einen Standpunkt des politischen Gegners perspekti
visch bezeichnen und abwerten sollen. In der Abgrenzung von einem politischen 
Gegner erfüllen auch Stigmawörter, genauso wie Fahnenwörter nicht nur eine Dar
stellungs-, sondern auch eine politische Ausdrucksfunktion.

3.2.1.3 Politisch-sprachliche Affiliation und Distinktion
Zwischen solchen konkurrierenden politisch aufgeladenen Bezeichnungen für 
dasselbe (bzw. als identisch wahrgenommene) Referenzobjekt entwickeln sich le
xikalische Oppositionspaare, die in der Politolinguistik Bezeichnungskonkurren
zen genannt werden (vgl. Wengeler 2005: 188 f.). Klein (2017: 784) führt als Bei
spiele für solche Bezeichnungskonkurrenzen u. a. „sprachkritische“ Kategorien 
wie Political Correctness und Euphemismen an. Hierbei versuchen gegnerische 
politische Lager, ihre konfligierenden Perspektiven auf einen umstrittenen Sach
verhalt in distinktiven Bezeichnungen kenntlich zu machen. Dabei wählen sie 
ihre Bezeichnungen so, dass diese in ihrer Darstellungsfunktion bestimmte, ihnen 
perspektivisch wichtig erscheinende Bedeutungsaspekte fixieren (vgl. Klein 2017: 
783 f.) und andere verschleiern können (vgl. auch Forster 2005). Klein (2017: 784) 
nennt als Beispiel die Kontrastbezeichnung Herdprämie in Konkurrenz zum Aus
druck Betreuungsgeld, die die Ablehnung des Betreuungsgeldes als Mittel eines 
antiquierten Geschlechter- und Familienbildes ausdrücken soll. Die in Bezeich
nungskonkurrenzen miteinander konkurrierenden Bezeichnungsfixierungsversu
che betreffen also über die Formseite immer auch die Bedeutungsseite (vgl. Klein 
2017: 776), insofern sie die eigene Deutung des jeweiligen Referenzobjektes domi
nant setzen und gleichsam fixieren sollen (Wengeler 2005: 189 f.).

Gleichzeitig sollen die durchzusetzenden Bezeichnungen jedoch auch qua 
Konventionalität mit der eigenen politischen Gruppe – als möglichst trennscharfe 
sprachliche Community of Practice, die die Bezeichnungen verwendet, – in Ver
bindung gebracht werden, was wiederum die symptomatische Ausdrucksfunktion 
der Zeichen betrifft. Da Perspektivenkonflikte über perspektivisches Sprechen 
notwendigerweise zu Bezeichnungskonkurrenzen führen (vgl. Wallis 2016: 26), 
stehen im Umkehrschluss die konkurrierenden Bezeichnungen jeweils sympto
matisch für eine bestimmte Perspektive und somit für eine politische Grup
pierung, die diese Perspektive teilt (Wallis 2016: 28). „Voraussetzung symptom
funktionaler Rückschließbarkeit ist ganz allgemein, daß Wort oder Wendung, 

118 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



wovon geschlossen wird, nicht einfach nur zur Sprache einer jeweiligen Gruppe 
gehört, sondern darüber hinaus für sie charakteristisch ist“ (Hermanns 1982: 89). 
Genau wie auch die Darstellungsfunktion keine immanente Größe eines Zeichens 
ist, sondern von dem konventionalisierten Platz abhängt, den ein Zeichen zu 
einem bestimmten Zeitpunkt im Gesamtsystem einnimmt (s. 2.1.3), ist also auch 
die profilierende Ausdrucksfunktion eines Zeichens abhängig nicht nur von dem 
Gebrauch des Zeichens selbst, sondern auch vom Gebrauch anderer, konkurrie
render Zeichen, die zu ihm in Beziehung stehen. Insofern liegt es in der Natur des 
politischen Sprechens, umstrittene Sachverhalte nicht nur perspektivisch zu be
zeichnen, sondern auch explizit anders zu benennen als der politische Gegner 
(vgl. Forster 2005: 206). Die Ausdrucksfunktion eines Wortes, die zur Profilierung 
der distinktiven politischen Identität beiträgt, hängt also gerade davon ab, dass 
der politische Gegner das Wort eben nicht verwendet. Und doch muss es solchen 
politischen Communities of Practice gelingen,

ihre Sprache, die zunächst eine Sondersprache ist, auch außerhalb ihrer Mitgliedschaft be
kannt zu machen, so daß die Lexik der Gruppe Zumindest teilweise zum – passiven – 
Sprachbesitz der Allgemeinheit [...] wird. Dann ist nämlich der Zustand erreicht, von dem 
hier die Rede ist: daß man einen Sprecher an den Wörtern und Wendungen, die er ge
braucht, als Angehörigen einer bestimmten Partei erkennen kann. (Hermanns 1982: 89)

Wallis (2016: 27) spricht im Zusammenhang mit der symptomatischen Ausdrucks
funktion auch von der „Weil-Relevanz“ perspektivischen Sprachgebrauchs: „Die 
Weil-Relevanz entspringt dem jeweiligen Standpunkt, der verlangt, sich bestimm
ten Unterscheidungen des Gegners automatisch zu widersetzen. Die Konsequenz 
ist perspektivischer Sprachgebrauch: Weil man kritisiert, spricht man perspekti
visch“ (Wallis 2016: 27). Ihr stellt er die „Um-zu-Relevanz“ expliziter Sprachkritik 
entgegen, bei der die umstrittenen Bezeichnungen nicht Konsequenz, sondern 
Antezedenz eines kausalen Zusammenhangs darstellen: „Sprachkritik betreibt je
mand, um einen anderen zu kritisieren. Hier nutzt man sprachkritische Äußerun
gen, mit denen man bekanntermaßen auf die Verbindung von Sprache und Han
deln hinweist, um seine Kritik begründeter erscheinen zu lassen“ (Wallis 2016: 
27). Entsprechend kann hypothetisiert werden, dass sprachkritische bis sprach
magische Postulate über die wirklichkeitskonstruierende Kraft einzelner Wörter 
nicht nur zur Rationalisierung moralischer Affekte dienen kann (s. 3.1), sondern 
auch zur argumentativen Stützung politisch motivierter Kritik an der – sich in 
der kritisierten Bezeichnung symptomatisch zeigenden – Position des jeweiligen 
Gegners.

Das Bedürfnis, eine bestimmte Bezeichnung im Diskurs durchzusetzen, steht 
also in einem komplexen Spannungsverhältnis: Einerseits hegen politische Ak
teure die Hoffnung, mit einer möglichst weiten Etablierung ihrer Bezeichnung 

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 119



auch ihre Perspektive im Diskurs zu etablieren und so Deutungshoheit über den 
bezeichneten Sachverhalt zu erlangen (s. 3.2.1.1). Andererseits geht mit ebendieser 
Verbreitung des Wortes dessen Charakteristik für den Sprachgebrauch der eige
nen politischen Gruppe verloren – und somit dessen spezifische politische Aus
drucksfunktion (s. 3.2.1.2). Eine moderate Balance scheint nach Hermanns (1982: 
89) ein Zustand zu sein, bei dem die eigene politische Bezeichnung zwar im passi
ven, nicht jedoch im aktiven Wortschatz der Allgemeinheit (inkl. des politischen 
Gegners) präsent ist. Entsprechend würden möglichst viele Individuen der 
Sprachgemeinschaft den Ausdruck als Symptom einer bestimmten politischen 
Gruppe (wieder)erkennen78, ihn jedoch nur dann übernehmen, wenn sie sich 
selbst dieser politischen Gruppe zugehörig fühlen. In Kapitel 3.3 soll aufgezeigt 
werden, inwiefern diese fragile Balance durch moralische Gebote und euphemis
tische Angebote zur Verwendung bestimmter politischer Bezeichnungen ins Wan
ken gerät.

3.2.1.4 Mögliche demokratisierende Effekte expliziten Wortstreits
Auch wenn die individuell verfolgten Ziele in Bezeichnungskonkurrenzen also zu
weilen widersprüchlich anmuten und sich nicht linear, monokausal verfolgen lassen 
(s. 3.2.1.1–3.2.1.3), so wird doch dem politischen Streit um die „richtige“ Bezeichnung 
auch unabhängig von seinem Ausgang ein intrinsischer demokratischer Wert bei
gemessen. Von sprachwissenschaftlicher Seite aus wird eine politisch oder moralisch 
motivierte Sprachkritik oftmals aufgefasst als eine getarnte Sprecherkritik, die sich 
nicht gegen ein Wort selbst richtet, sondern gegen die politische Community of Prac
tice, für die es ein Symptom, ggf. ein Fahnenwort darstellt (vgl. Tereick 2009: 364; 
Dieckmann 2006: 20; Schiewe 1998: 26). Doch gerade in dieser gesellschaftspoliti
schen Funktion sind sprachkritische Urteile, auch solche, die sprachmagisch 
anmuten mögen (s. 2.1.3), „entscheidende Bestandteile demokratischer Diskussi
onskultur“ (Tereick 2009: 397). Denn indem Sprechende einzelne Wörter im Dis
kurs kritisieren, explizieren sie die von ihnen wahrgenommenen Darstellungs- 
und Ausdrucksfunktionen des Wortes im Zusammenhang mit dem bezeichneten 
Sachverhalt sowie den prototypischen Wortverwendern. Dadurch können sie 
im Streit um die angemessene Bezeichnung auch über die angemessene Konzep
tualisierung des strittigen Sachverhalts diskutieren und sich im politischen 
(Sub-)Diskursen explizit positionieren (vgl. auch Kopperschmidt 1991: 73; Lübbe 
1975). Dies gilt insbesondere für offenkundige und fakultative Bezeichnungsvor
schläge, im Gegensatz zu heimlichen Formulierungsänderungen oder verpflich
tenden Sprach-Vorschriften (vgl. Fairclough 2003: 21, 25). Insofern ist der Streit 

�� Erkennen ist immer auch Wiedererkennen (vgl. Hermanns 2009: 187 ff.).

120 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



um Worte „in einer heterogenen Gesellschaft unvermeidbar und sogar wün
schenswert“ (Wengeler 2005: 188).

Doch nicht nur die explizite, metasprachliche Thematisierung von Wortstrei
ten, auch die unmittelbare Performanz von Bezeichnungskonkurrenzen – als 
eine politisch motivierte lexikalische Distinktion – hat gerade in der Ausdrucks
funktion der konfligierenden Bezeichnungen Effekte, die in der politischen Theo
rie als demokratisch beschrieben werden. Besonders erkenntnisbringend sind 
hier politische Theorien, die explizit auf die poststrukturale Problemstellung der 
Nicht-Fixierbarkeit von Sprache und der Machtlosigkeit der Sprechenden ihr ge
genüber (s. 2.1.2) eingehen. Laclau & Mouffe (1991) fassen dieses Phänomen mit 
ihren zentralen Begriffen Artikulation, Hegemonie und Antagonismus.

Artikulationen stellen demnach Versuche dar, das gesellschaftspolitische Hin
dernis der sprachlichen Vagheit und Nicht-Fixierbarkeit zeitweise zu überwin
den, sodass zumindest für einen Moment ein bestimmtes Konzept mithilfe einer 
Zeichenform fixiert und vermittelt werden kann.

Das unaufhörliche Gleiten der Bedeutung, so Laclau und Mouffe, muss angehalten werden, 
ohne gleich zu einer ›echten‹ Objektivität zu führen, sondern mit dem Ziel, könnte man in
terpretieren, überhaupt eine Sache vertreten zu können, eine Forderung zu artikulieren 
und sich politisch dafür einzusetzen. (Münker & Roesler 2012: 180 f.)

Laclau & Mouffe (1991: 155) verstehen unter Artikulation demnach „jede Praxis, 
die eine Beziehung zwischen Elementen so etabliert, daß ihre Identität als Resul
tat einer artikulatorischen Praxis modifiziert wird“. Mit Blick auf den empiri
schen Teil der Arbeit (s. Teil IV) kann dies am Beispiel des Ausdrucks Ehe veran
schaulicht werden: Indem verschiedene Partnerschaften als Ehe bezeichnet 
werden – oder als Partnerschaften, die für eine Ehe infrage kommen – wird zwi
schen diesen singulären Elementen eine Beziehung hergestellt; sie werden als 
identisch artikuliert. Werden nun ausschließlich verschiedengeschlechtliche Part
nerschaften als in diesem Sinne identisch artikuliert und gleichgeschlechtliche 
Partnerschaften demnach ausgeschlossen, so wird mit dieser Artikulation auch 
Hegemonie über die rechtliche Institution Ehe ausgeübt. Hegemoniale Praktiken 
sind nach Mouffe (2014: 22) „Artikulationspraktiken, durch die eine gegebene Ord
nung geschaffen und die Bedeutung der gesellschaftlichen Institutionen festgelegt 
wird“. Die so konsolidierte Ordnung kann jedoch auch „durch antihegemoniale 
Praktiken infrage gestellt werden, die versuchen, sie zu re-artikulieren und eine 
andere Form der Hegemonie zu installieren“ (Mouffe 2014: 22). Dies wäre im gege
benen Beispiel der Fall, wenn etwa die eingetragene Lebenspartnerschaft zwi
schen gleichgeschlechtlichen Paaren als Homo-Ehe artikuliert wird – und somit 
als zum Oberbegriff Ehe zugehöriger Unterbegriff (vgl. Fauconnier & Turner 1998: 
154). Gleichsam würde auch die Forderung, die eingetragene Lebenspartnerschaft 

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 121



als Ehe zu bezeichnen, die hegemonialen Artikulationspraktiken und ihre soziale 
Ordnung explizit hinterfragen. „Die aus der artikulatorischen Praxis hervorge
hende strukturierte Totalität“ ist für Laclau & Mouffe (1991: 155) der Diskurs.

Dergestalt divergierende Artikulationen von unterschiedlichen politischen 
Positionen aus ergeben nach Laclau & Mouffe (1991: 139 ff.) schließlich Antagonis
men (vgl. Münker & Roesler 2012: 180 f.). Antagonismen stellen somit die sprach
liche Dimension der agonalen gesellschaftlichen Kraft dar, die Mouffe (2014: 12) 
das Politische nennt.79 Die demokratischen Effekte, die perspektivischen Artikula
tionen und den daraus entstehenden Antagonismen zugeschrieben werden, be
ziehen sich darauf, dass diese Agonalität (das Politische) eine intrinsische und un
vermeidbare Eigenschaft gesellschaftlichen Zusammenlebens ist. Diese lässt sich 
somit durch sprachliche Vereinheitlichung nicht beseitigen, durch antagonisti
sche Artikulation jedoch identifizieren und transparent machen. Die politische Di
mension des Diskurses ist also immanent auf Agonalität ausgelegt, da es hier 
nicht (nur) um die Korrektheit von Fakten geht, sondern vor allem um die stets 
subjektive Bewertung von Fakten.80 Für die Identifikation diskursiver Subjekte 
mit bestimmten politischen Positionen und Gruppierungen betont Mouffe (2014: 
27) die „zentrale Bedeutung kollektiver Identitäten sowie die entscheidende Rolle, 
die Affekte bei deren Konstitution spielen“. Mouffes Position steht somit im Ein
klang mit Haidts Theorie moralischer Intuitionen und deren Rolle für politischen 
Dissens (s. 3.1), wenn sie am rationalistischen Liberalismus bemängelt, dass dieser 
die Rolle der Vernunft für politische Haltungen verabsolutiert und alle unver
nünftigen und prä-rationalen Grundlagen politischer Antagonismen leugnet 
(vgl. Mouffe 2014: 23–27).

Antagonismen zeichnen sich demnach dadurch aus, dass in ihnen gleicher
maßen außer-rationale Haltungen einander gegenüberstehen und es für sie keine 
rein rationale Lösung gibt (vgl. Mouffe 2014: 192). Der Begriff des Antagonismus 
steht somit in poststrukturalistischer Tradition, weist er doch z. B. Parallelen zum 
Widerstreit im Sinne Lyotards auf. Auch der Widerstreit („différend“) zeichnet 
sich im Gegensatz zum litige dadurch aus, dass er „nicht angemessen entschieden 
werden kann, da eine auf beide Argumentationen anwendbare Urteilsregel fehlt“ 
(Lyotard 1987: 9). Der Antagonismus ist für politische Positionen jedoch nicht nur 

�� Die kleinste diskursive Einheit eines politischen Antagonismus zu einem bestimmten Thema 
kann mit Felder (2012a; 2015) als agonales Zentrum verstanden und linguistisch analysiert wer
den (s. 7.4). So setzt sich ein agonales Zentrum aus zwei (oder manchmal auch drei) konfligieren
den Artikulationen – bzw. bei Felder: handlungsleitenden Konzepten – in Bezug auf ein konkre
tes Streitthema zusammen.
�� Vgl. hierzu auch Felders (2013: 14) Unterscheidung zwischen intersubjektiv unstrittigen Daten 
und den daraus abgeleiteten, subjektiv zugeschnittenen Fakten.

122 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



unvermeidbar (vgl. Lyotard 1987: 11 f.), sondern poststrukturalistisch betrachtet 
geradezu konstitutiv: Letztere sind ohne Ersteren nicht denkbar. Unter Rückgriff 
auf Benveniste (1974: 68) übertragen Laclau und Mouffe das strukturalistische 
Wertprinzip von Wortbedeutungen, die sich nur in Abgrenzung zu anderen Wort
bedeutungen definieren, auf politische Haltungen und die kollektiven Identitäten, 
die sich um sie bilden: „Die Relativität der Werte ist der beste Beweis dafür, daß 
sie eng von einander abhängig sind in der Synchronie eines stets gefährdeten 
und immer wieder restaurierten Systems. Alle Werte sind Oppositionen und wer
den nur durch ihre Differenz definiert“ (Laclau & Mouffe 1991: 156). Für jede kol
lektive Identität, für jede politische Position, für jedes Wir ist demnach ein „kon
stitutives Außen“ (Mouffe 2014: 25) nötig, dass das „Innen“ überhaupt erst 
wahrnehmbar macht bzw. zur Existenz verhilft.81 „Wichtig ist in diesem Zusam
menhang, dass eben das, was die Ausbildung politischer Identitäten ermöglicht, 
zugleich die Unmöglichkeit einer Gesellschaft bedingt, in der der Antagonismus 
eliminiert werden kann“ (Mouffe 2014: 26). Das demokratische Ziel besteht für 
Mouffe demnach nicht in der Illusion, einen vollständigen Konsens zwischen 
allen politischen Identitäten herzustellen, sondern darin, „die für jedwede Politik 
konstitutive Unterscheidung zwischen »uns« und »denen«“ (Mouffe 2014: 28) zu 
überführen in die

Anerkennung der Vielfalt sozialer Logiken und der Notwendigkeit ihrer Artikulation [...]. 
Diese Artikulation sollte jedoch beständig neugeschaffen und neuausgehandelt werden; es 
gibt keinen Endpunkt, an dem endgültig ein Gleichgewicht erreicht werden könnte. Dem
nach haben wir zu akzeptieren, daß die wahre Existenz der modernen Demokratie die Mög
lichkeit ihrer vollen Verwirklichung ausschließt“ (Laclau & Mouffe 1991: 31 f.).

Genau in diesem Sinne ist die „radikale Demokratie“ zu verstehen, die Laclau & 
Mouffe (1991) in ihrem Titel propagieren. In diesem Zusammenhang entspricht es 
nur dem Gebot der sprachlichen Transparenz, wenn die ohnehin unvermeidbare 
„Konzeptualisierungskonkurrenz“ (Felder 2003: 59; s. o.) nicht etwa sprachober
flächlich glattgebügelt, sondern auch in einer ausdrucksseitigen Konkurrenz er
kennbar wird, „denn nur wo heterogener Sprachgebrauch zwischen konkurrie
renden politischen Gruppen erkennbar ist, gibt es eine Auseinandersetzung um 
und keine diktatorische Festsetzung von Wirklichkeitssichten, Deutungsmustern 
und ‚Wahrheiten‘“ (Wengeler 2005: 191).

Die anarchischen Ursprünge und demokratischen Wirkungsweisen des Wort
streits betreffen jedoch nicht nur die sprachliche Oberfläche, sondern auch die 
Bedeutungsebene derjenigen Wörter, die sich erfolgreich im Diskurs durchgesetzt 

�� Man denke zur Veranschaulichung an eine farbige Form, die nur vor einem andersfarbigen 
Hintergrund erkennbar wird bzw. existiert.

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 123



haben. Entsprechend können politische Gruppierungen Begriffe nicht schlicht vo
luntaristisch besetzen, da man den politischen Gegner nie daran hindern kann, 
selbst die eigens etablierten Bezeichnungen zu übernehmen und in einem je eige
nen Sinn zu verwenden, ihn mit einer neuen Gebrauchsbedeutung zu konventio
nalisieren (vgl. Wengeler 2005: 182, 188; Kopperschmidt 1991: 74). Aus einer vor
gängigen, unvermeidlichen Agonalität entspringt also nicht nur ein Streit um die 
„richtige“ Bezeichnung, sondern auch ein Streit um die „richtige“ Bedeutung 
(s. 3.2.2), der gleichsam unvermeidlich (vgl. Wengeler 2005: 182) und eine „genuin 
demokratische Angelegenheit“ ist (Lübbe 1975: 109).

3.2.1.5 Zwischenfazit: Zur Kontingenz von Ausdrucks- und 
Darstellungsfunktion

So scheint es, dass der arbiträre und auf Konventionalität angewiesene Zusam
menhang zwischen Zeichenform und Zeichen-„Inhalt“ – bzw. zwischen einer Be
zeichnung und der mit ihr durchzusetzenden Perspektive – umso stärker gefähr
det ist, je weniger die Bezeichnung aus eigener Überzeugung übernommen und je 
stärker sie als sozial-moralisches oder gar hierarchisches Gebot vorgeschrieben 
wird. Dieser Zusammenhang zeigt sich bspw. in der Kritik an wohlmeinenden, 
aber zu kurz gedachten Language Guidelines (sprachlichen Richtlinien) (vgl. Batti
stella 1997), die in institutionellen Kontexten ggf. auch mit einer gewissen Autori
tät bzw. Macht durchgesetzt werden können (vgl. McConnell-Ginet 2020; Stefano
witsch 2019). Wenn derartige Leitfäden aus kontextunabhängigen Vokabellisten 
von „Dos“ und „Dont’s“ bestehen, so birgt dies die Gefahr, dass die ihnen Unter
worfenen die lexikalischen (oder morphologischen) Vorgaben opportunistisch 
rein formell einhalten bzw. nachahmen, um etwaige Konsequenzen zu vermeiden 
(vgl. Fairclough 2003: 25 f.; Allan & Burridge 2007: 97), sie jedoch kontextuell in 
ihre unveränderten, perspektivischen, pragmatischen Sinn-Zusammenhänge ein
betten. Interessanterweise herrscht in diesem Zusammenhang – im Gegensatz zu 
anstößigen Wörtern – weitgehend Einigkeit darüber, dass das „gedankenlose 
Nachplappern“ (Schlosser 2000: 293) letztlich arbiträrer Wortformen eben keinen 
Einfluss auf die eigene Weltsicht oder die der Rezipierenden hat. Vielmehr kön
nen durch derartige „mechanical substitutions“ (McConnell-Ginet 2020: 233) die 
vorgegebenen Zeichen auf Dauer nicht nur ihre Ausdrucksfunktion verlieren, mit 
der sie symptomatisch eine bestimmte politische Haltung ausweisen (vgl. Stefano
witsch 2019), sondern auch ihre spezifische Darstellungsfunktion, mit der sie auf 
eine bestimmte Konzeptualisierung des Referenzobjektes verweisen sollen. Wel
che sprachlichen Phänomene derartigen Prozessen zugrunde liegen und wieso 
mit einer bestimmten Bezeichnung nicht einfach eine bestimmte „entsprechende“ 

124 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



Bedeutung im Diskurs durchgesetzt werden kann, soll Gegenstand des folgenden 
Kapitels sein.

3.2.2 Bedeutungskonkurrenz und Bedeutungsfixierung

Während Bezeichnungskonkurrenzen onomasiologische Wettkämpfe um die 
Durchsetzung der eigenen perspektivischen Bezeichnung darstellen, beziehen 
sich bei Bedeutungskonkurrenzen die konfligierenden politischen Gruppierungen 
auf dieselbe Bezeichnung und konkurrieren semasiologisch um die Durchsetzung 
ihrer je perspektivischen Konzeptualisierung des Ausdrucks. Im vorigen Kapitel 
wurde gezeigt, inwiefern die allzu weite Verbreitung einer (vormals) perspektivi
schen Bezeichnung deren symptomatische Ausdrucksfunktion als politisches Un
terscheidungszeichen destabilisieren kann (s. 3.2.1.3). Aus der Möglichkeit der Be
deutungskonkurrenz ergibt sich (in Verbindung mit den Ausführungen zur 
Kontingenz der Wortbedeutung in Kapitel 2) ein ähnliches Bild für die spezifische 
Darstellungsfunktion bzw. das durchzusetzende Signifikat einer perspektivischen 
Bezeichnung. Dies gilt insbesondere dann, wenn eine Bezeichnungskonkurrenz 
nicht mehr abseits übergeordneter Kontrollinstanzen unter freien Sprachteilneh
mern ausgefochten werden kann (s. 3.2.1.4), sondern der Wortstreit zugunsten 
einer absoluten, kontextunabhängigen Bezeichnungsfixierung beendet wird 
(s. 3.2.1.5). Im folgenden Kapitel soll daher zunächst auf die Funktionsweise von 
Bezeichnungs- und Referenzfixierungsversuchen eingegangen werden (s. 3.2.2.1), 
bevor von dieser die Gebrauchsbedingtheit der Bedeutung dergestalt fixierter Be
zeichnungen abgeleitet wird (s. 3.2.2.2). Diese wiederum führt zu Bedeutungskon
kurrenzen um etablierte Wörter (s. 3.2.2.3), die noch weniger linear steuerbar 
sind als Bezeichnungskonkurrenzen, da sie immer durch bereits vorgängige, flot
tierende Sinnzusammenhänge bedingt sind (s. 3.2.2.4).

3.2.2.1 Bezeichnungsfixierung vs. Referenzfixierung
Wie an verschiedenen anderen Stellen der Arbeit muss auch in Bezug auf Fixie
rungsversuche einzelner Wörter unterschieden werden zwischen der allgemei
nen, kontextunabhängigen Benutzung eines Wortes einerseits und der konkreten, 
kontextbedingten Referenz auf einen bestimmten Sachverhalt mithilfe eines Wor
tes andererseits. Wimmer (1979: 9) definiert das Referieren als einen „Sprechakt, 
in dem ein Sprecher mit Hilfe eines sprachlichen Ausdrucks oder mehrerer 
sprachlicher Ausdrücke auf einen bestimmten Gegenstand Bezug nimmt“. Dabei 
kann der Sprechakt des Referierens nur teilweise im Sinne von Austins (1962) 
Sprechakttheorie verstanden werden; vor allem aber sind mit demselben Refe

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 125



renzakt unterschiedliche illokutionäre Akte möglich (vgl. Wimmer 1979: 11). Mit 
demselben Wort wiederum sind unterschiedliche Referenzakte möglich, weshalb 
der Versuch, ein bestimmtes Wort im Sprachgebrauch durchzusetzen oder von 
diesem auszuschließen, noch keinerlei Kontrolle der im Sprachgebrauch denkba
ren Referenzakte darstellt – geschweige denn der möglichen illokutionären Akte:

Es wird oft so getan, als sichere das sprachliche Zeichen schon von sich aus bei jeder 
seiner möglichen Verwendungen einen Bezug auf bestimmte Gegenstände und als sei das 
Gelingen eines Referenzaktes nicht primär von den sprachlichen Handlungen der Sprecher 
abhängig [...]. Dagegen dürfte feststehen, daß das Referieren in keinem Fall als situationsun
abhängig angenommen werden kann, wenn man davon ausgeht, daß die Sprecher referie
ren, indem sie Sprechakte vollziehen. (Wimmer 1979: 12)

Dieser in der linguistischen Pragmatik geteilte Konsens, wird zuweilen „dadurch 
verwässert, daß traditionell-strukturalistische Annahmen über die Bezeichnungs
funktion bestimmter Wörter und formallogische Annahmen relativ unbesehen 
übernommen werden“ (Wimmer 1979: 13), was ein Ignorieren entscheidender 
poststrukturalistischer sowie strukturalistischer Erkenntnisse darstellt (s. 2.1.2, 
2.1.3). Außer Frage muss jedoch stehen, dass es nicht der Ausdruck selbst ist, der 
kontextunabhängig auf einen bestimmten Gegenstand oder ein bestimmtes Kon
zept referieren würde, sondern sprechende sowie hörende Subjekte vollziehen 
diese gedanklichen Bezüge in konkreten Kommunikationssituationen (vgl. Linsky 
1967: 116; Wimmer 1979: 13 f.). Daraus folgt nach Wimmer (1979: 15), dass es 
nicht möglich ist, „die Regeln, nach denen Sprecher in der Kommunikation ihre 
Gegenstände bestimmen, in einfacher Form als Bedeutungsmerkmale einzelner 
Ausdrücke anzugeben“. Auch wenn Konkurrenzen konfligierender Bezeichnun
gen immer auf die Bedeutungsebene abzielen (s. 3.2.1): Mit einer Bezeichnungsfi
xierung geht noch keine Referenzfixierung einher; und da die konventionalisierte 
Bedeutung eines Wortes von ebensolchen Referenzakten abhängt (s. 3.2.2.2), geht 
mit einer Bezeichnungsfixierung auch keine Bedeutungsfixierung, sondern viel
mehr eine Bedeutungskonkurrenz einher (s. 3.2.2.3).

Bevor näher auf die Gebrauchsbedingtheit von Wortbedeutungen eingegangen 
wird, lohnt sich – auch im Hinblick auf den Untersuchungsgegenstand (s. Teile III 
und IV) – ein genauer Blick auf ein besonders etabliertes Phänomen der sprachli
chen Fixierung (von Bezeichnungen, Referenzen und Bedeutungen): die Gesetzes
bestimmtheit in der Rechtssprache. Juristen vollziehen in Gesetzestexten lokale 
Referenzfixierungsversuche, indem sie sich bemühen, „einen Terminus (in konkre
ter Rechtsarbeit) im gesetzestextbasierten Referenzakt auf einen Sachverhalt eines 
konkreten Falles der Lebenswelt unter Berücksichtigung möglicher Tatbestands
merkmale aktuell anzuwenden und damit anzupassen“ (Felder 2003: 58 f.). In die
sem Zusammenhang spricht Felder (z. B. 2018a: 280) auch von Sachverhaltsfixie

126 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



rungsversuchen. Wenn hingegen nicht onomasiologisch ein außersprachlicher 
Sachverhalt sprachlich zu fassen versucht wird, sondern semasiologisch ein Wort 
auf einen Sachverhalt angewandt und dafür ggf. auch metasprachlich genauer be
stimmt wird, spricht Felder (z. B. 2018a: 280) von Bedeutungsfixierungsversuchen. 
Wenn dies gelingen soll, so wiederum nur in Abhängigkeit vom gegebenen Kontext 
sowie von den aktiven Verstehensleistungen der Rezipierenden (vgl. Busse 1994). 
Auch im Recht kann also die sprachliche Bestimmung eines Sachverhalts nur den 
produzierenden (sowie rezipierenden) Subjekten zugeordnet werden und nicht be
stimmten sprachlichen Ausdrücken. Hieraus ergibt sich auch für die Rechtslinguis
tik eine Sprachauffassung, die „das Recht von der Performativität her denkt und 
sich der Idee der Repräsentativität von Zeichen gegenüber skeptisch zeigt – oder 
gar die Idee verwirft, Bedeutung und Verknüpfungen seien dem Text inhärent“ 
(Felder 2017: 58). „Damit wird jede mechanistische Auffassung von Sprache – also 
ein 1:1-Verhältnis zwischen Gesagtem und Gemeintem, zwischen Ausdrucks- und 
Inhaltsseite – relativiert, und das in der Fachsprachenrezeption vorherrschende 
Eindeutigkeitsparadigma als zu idealistisch enttarnt“ (Felder 2003: 59). Für das 
Recht hat diese linguistische Erkenntnis (vgl. auch 2.1) insofern eine besondere Re
levanz, als auch der Rechtsdiskurs sich der „unendlichen Semiose“ (Felder 2012b: 
147) von Zeichen und ihrer Bedeutung nicht verwehren kann; er muss auf verschie
dene Phänomene des Bedeutungswandels dynamisch reagieren, da sie bei einer zu 
großen Statik den ebenfalls dynamischen gesellschaftlichen Auffassungen und so 
konventionalisierten Bedeutungen nicht mehr entsprechen würde. „In der Bedeu
tungsanpassung zeigt sich, wie Werte-affin der Rechtsstaat sein will oder ist“ (Fel
der 2018a: 290). Dabei kann nicht nur eine Änderung der juristischen Referenzfixie
rungen modifizierend auf die kontextabstrahierte Bedeutung eines Ausdrucks 
wirken (vgl. Felder 2003: 59), sondern auch außerjuristische Wortverwendungen, 
die je unterschiedliche Referenzakte darstellen und so zu einer emergenten 
Konventionalisierung der Wortbedeutung beitragen können. Felder (2017: 47) 
spricht daher auch „von einer außerrechtlichen Bedeutungskonstituierung und 
einer innerrechtlichen Bedeutungsfixierung“.

3.2.2.2 Gebrauchsbedingtheit der Bedeutung etablierter Wörter
Die genannten Phänomene der Bedeutungskonstitution und Bedeutungsände
rung, die eine kontextunabhängige Referenzfixierung erschweren, vollziehen 
sich im Sprachgebrauch. So muss immer damit gerechnet werden, dass Wörter – 
gerade in politischen, auf Agonalität ausgerichteten Diskursen – einen „schwan
kenden Gebrauch haben“ (Lübbe 1975: 107), der die kontingente, flüchtige Wort
bedeutung bestimmt. Demnach ist das probate Ziel in politischen Diskursen nicht 
nur, einen bestimmten Ausdruck zu etablieren, sondern auch dessen Gebrauch 

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 127



zu beeinflussen, um ihn „vor seiner Entstellung durch konkurrierende Verwen
dungsweisen zu schützen“ (Kopperschmidt 1991: 74). Wie schwierig dieses Unter
fangen ist, soll in den folgenden Abschnitten gezeigt werden. Zunächst sollen die 
Möglichkeiten untersucht werden, wie sich ein konkurrierender Gebrauch dessel
ben Wortes, der letztlich zur Konventionalisierung der Bedeutung führt, darstel
len kann.

1. Erstens können etwa Fahnenwörter vom politischen Gegner als Stigmawörter 
gebraucht werden. Setzt sich die Perspektive des Gegners politisch durch, so kon
ventionalisiert sich auch die negative Konnotation des (ehemaligen) Fahnenwor
tes. Hermanns (1982: 95) nennt hierfür als klassische Beispiele die Ausdrücke 
Kommunismus und Sozialismus, die von Fahnenwörtern bzw. Programmbegriffen 
(vgl. Klein 2017: 775) in weiten Kreisen zu Stigmawörtern geworden sind. Bettag 
et al. (2023) zeichnen nach, inwiefern auch das Modewort woke den Weg von 
einer positiven Selbstzuschreibung (zunächst im African American English) zu 
einer abwertenden Fremdzuschreibung für eine unbestimmte Vielfalt politischer 
und kultureller Standpunkte zurückgelegt hat.

2. Umgekehrt können auch Stigmawörter ungeachtet der vielleicht vorherrschenden 
negativen Konnotation im Sinne eines Fahnenwortes gebraucht und dadurch positiv 
aufgeladen werden (vgl. Hermanns 1982: 95). Selbst Beleidigungswörter können als 
positive Selbstzuschreibung verwendet und so reklamiert werden (vgl. Popa-Wyatt 
2020: 160). Bekannte Beispiele für Bedeutungs- bzw. Konnotationswandel, die aus 
einer solchen Re-Appropriation im Deutschen entstanden sind, sind die Wörter 
schwul und lesbisch, die ab den 1960er-Jahren entgegen des teils abwertenden Ge
brauchs zunehmend als Selbstzuschreibung verwendet wurden und nun als eta
blierteste Bezeichnungen für gleichgeschlechtlich liebende Menschen gelten.82 Ein 
solches Aufhalten der euphemistischen Tretmühle kann auch dazu beitragen, das 
dahinterstehende Konzept zu enttabuisieren, setzt die entsprechenden gesellschaftli
chen Veränderungen jedoch gleichsam voraus.

3. Nicht nur die politische Opposition kann die durchzusetzenden Ausdrücke 
durch abweichenden Gebrauch neu semantisieren; auch innerhalb politischer 
Gruppierungen lässt sich zuweilen ein schwankender Wortgebrauch feststellen. 
So führt Januschek (2005: 174) als Beispiel den Gebrauch von Einwanderung und 
Zuwanderung innerhalb der Partei Bündnis 90/Die Grünen an. Obwohl sie diese 
Ausdrücke definitorisch abgrenzen, verwenden Grüne-Politiker selbst diese nicht 
nach inhaltlichen Abhängigkeiten, sondern nach situativen. So verwendet z. B. 

�� Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Schwul#Verwendung sowie https://de.wikipedia.org/wiki/Les 
bisch#Begriffsgeschichte (jew. zuletzt aufgerufen am 12.03.2025).

128 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache

https://de.wikipedia.org/wiki/Schwul#Verwendung
https://de.wikipedia.org/wiki/Lesbisch#Begriffsgeschichte
https://de.wikipedia.org/wiki/Lesbisch#Begriffsgeschichte


Beck im Geschriebenen ausschließlich Zuwanderung. Wenn politische Akteure 
ihre Wörter selbst nicht in dem Sinne verwenden, den sie mit ihnen durchsetzen 
wollen, so kann sich letzterer auch nicht als Bedeutung des Wortes konventionali
sieren.

4. Neben der gezielten abweichenden Verwendung durch politische Antagonisten 
können auch nicht politisch motivierte Verwendungsweisen die Bedeutung eines 
durchzusetzenden Wortes verwässern. In 3.2.1 wurde bereits darauf hingewiesen, 
dass gerade institutionell verpflichtende Sprachleitfäden (sowie moralisch moti
vierte Sprachvorschriften; s. 3.3) Sprechende dazu verleiten, die propagierten For
men unhinterfragt und mechanisch zu übernehmen. Welche Bedeutung die 
durchzusetzenden Ausdrücke über einen solchen imitierenden Gebrauch erhal
ten, hängt wiederum davon ab, welche Perspektiven und Einstellungen in der je
weiligen Sprachgemeinschaft zum jeweiligen Zeitpunkt vorherrschen (s. 3.2.2.4). 
Ähnliche Phänomene sind im Zusammenhang mit Fachsprachen wohlbekannt, 
wo beklagt wird, dass definitorisch gefasste Fachtermini wie Struktur, Prokrasti
nation oder Diskurs durch allgemeinsprachlichen Gebrauch in ihrer Bedeutung 
generalisieren und zu Plastikwörtern werden (vgl. Pörksen 1988), was auch als 
Inflation des Zeichenwertes verstanden werden kann (s. 4.1, 4.3).

5. Zuletzt können etablierte und insbesondere moralisch aufgeladene (sprachliche 
sowie nicht-sprachliche) Zeichen gerade aus Machtpositionen heraus angeeignet 
werden und helfen, diese zu konsolidieren. Lösen sich politische Bezeichnungs
konkurrenzen im sozialen, moralischen Druck zum Gebrauch einer Bezeichnung 
auf, so wird letztere zum Euphemismus. Menschen in Machtpositionen sind stets 
geneigt, den probaten Euphemismus zu gebrauchen, um möglichst keine potenzi
ellen Zielgruppen (ob als Wahlstimmen oder als Absatzmarkt) zu verschrecken 
(vgl. Hoggart 1985: 176; s. auch 4.3). Durch den Gebrauch aus Machtpositionen he
raus konventionalisiert sich eine entsprechende hegemoniale Perspektive als 
(Teil-)Bedeutung des etablierten Ausdrucks. „Existing hierarchical relations and 
formal institutions usually help authorize meanings that serve establishment inte
rests. [ ... T]he tilt is toward preserving existing power“ (McConnell-Ginet 2020: 
244). Derartige Phänomene der sprachlichen Kooptation bzw. Rekuperation sollen 
in Kapitel 4.2.2.5 näher beleuchtet werden.

Um eine bestimmte Bezeichnung auch mit einer bestimmten Bedeutung im Dis
kurs durchzusetzen, müssen derartige Gefahren des abweichenden Wortge
brauchs umgangen werden. McConnell-Ginet schlägt hierzu vor, die Verwendung 
des durchzusetzenden Ausdrucks gerade nicht weitläufig zu propagieren, son
dern die Community of Practice bewusst einzuschränken: „Stipulating that a par
ticular form has a particular meaning can work [only] if a community can be re

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 129



cruited that will use the form with that meaning, develop a conventional linguis
tic practice supporting that meaning“ (McConnell-Ginet 2020: 243). Wird der Aus
druck hingegen von verschiedenen Akteursgruppen in verschiedenen Bedeutungen 
verwendet, konkurrieren diese um die Durchsetzung respektive Verhinderung der 
beschriebenen Phänomene der Bedeutungskonstitution. So konstituiert sich um 
den entsprechenden Ausdruck eine Bedeutungskonkurrenz.

3.2.2.3 Bedeutungskonkurrenzen um etablierte Wörter
Da der Gebrauch eines Wortes dessen Bedeutung bestimmt, werden konkurrie
rende Akteure in politischen Diskursen dasselbe Wort auch in einer konkurrie
renden Bedeutung gebrauchen. Die so entstehende Bedeutungskonkurrenz lässt 
sich analog zu Fritz Hermanns‘ (1982: 95) ideologischer Polysemie verstehen als 
„klar abgrenzbare, ideologisch motivierte Alternativbedeutungen“ (Klein 2017: 
777) desselben Wortes.83 Wenn Akteure (wie in 3.2.2.2 illustriert) durch den Ge
brauch eines Ausdrucks als Fahnen- respektive Stigmawort um dessen Auf- oder 
Abwertung konkurrieren, so spricht Klein (2017: 782) auch von deontischer Be
deutungskonkurrenz. Allgemein sind solche „gruppenspezifischen Differenzen“ 
(Klein 2017: 777) in Bezug auf die Deutung und Bedeutung eines Wortes vor allem 
dann von politolinguistischem Interesse, wenn Akteure in „Streit- und Auseinan
dersetzungsdiskursen“ (ebd.: 778) versuchen, entweder Begriffe performativ 
durch ihren Gebrauch in ihrem jeweiligen Sinne zu besetzen (ebd.) oder aber in 
metadiskursiver Sprachkritik „den je eigenen Gebrauch des politischen Vokabu
lars als Selbstexplikation seines wahren, richtigen, eigentlichen, wesenhaften 
usw. Richtungssinns zu empfehlen“ (Kopperschmidt 1991: 74; vgl. Hermanns 1982: 
95). Hierbei droht wiederum die Gefahr, in naiv-realistische, abbildtheoretische 
Vorstellungen über den Zusammenhang von Form und Bedeutung zu rutschen 
(vgl. Kopperschmidt 1991: 78; Klein 2017: 773; s. auch 2.1.1, 2.1.3).

Das Ziel derartiger Versuche des performativen oder expliziten, metasprach
lichen Besetzens ist in erster Linie „die Gruppe der ideologisch polysemen Wör
ter“ (Hermanns 1982: 95), die durch ihre Abstraktheit und semantische Offenheit 
von unterschiedlichen politischen Akteuren unterschiedlich konkretisiert werden 
können (vgl. Klein 2017: 778). In augenfälliger Weise trifft dies auf Hochwertwör
ter wie Freiheit oder Gerechtigkeit zu; ihre Denotation ist nicht klar umrissen, so
dass mit ihnen auf unterschiedlichste – teils sogar konträre – Konzepte und Sach

�� Für die Methodik (s. Teil III) lässt sich bereits an dieser Stelle das Ziel ableiten, „die je akteurs
spezifische Kontextualisierung“(Felder 2017: 47) umstrittener Wörter zu untersuchen, um den ge
nauen Charakter der Bedeutungskonkurrenzen um bestimmte Ausdrücke verdeutlichen zu kön
nen.

130 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



verhalte referiert werden kann, doch ihre konventionalisierte Konnotation um
fasst eine unstrittige, intersubjektiv geteilte positive Wertung. Als jüngere Vertre
ter der Gruppe der Hochwertwörter kämen Ausdrücke wie Nachhaltigkeit, Diver
sity/Diversität oder Awareness/Achtsamkeit in Frage. Die Strategie beim Besetzen 
solcher Hochwertwörter ist, diese derart mit der eigenen Position zu verbinden, 
dass die positive Konnotation der ersteren sich auf letztere übertrage (vgl. Klein 
2017: 774). Entsprechend kann es geschehen, dass opponierende politische Grup
pierungen dasselbe Hochwertwort als Fahnenwort zu besetzen versuchen, „was 
wiederum dazu führt, daß man sich gegenseitig vorwirft, „unter falscher Flagge“ 
zu segeln“ (Hermanns 1982: 95). Die Funktionsweise bei solchen Bedeutungskon
kurrenzen um Hochwertwörter ist gewissermaßen eine umgekehrte im Vergleich 
zur deontischen Bedeutungskonkurrenz: Während bei letzterer die Denotation 
unberührt bleibt, jedoch die konnotative Wertung sich unterscheidet, wird bei 
Bedeutungskonkurrenzen um Hochwertwörter gerade die positive Konnotation 
aufrechterhalten, die Denotation jedoch dem eigenen politischen Konzept ent
sprechend umgedeutet (vgl. Klein 2017: 781). Durch allzu vielseitigen Gebrauch 
können Hochwertwörter entsprechend zu Leerformeln (vgl. Januschek 2005: 163) 
bzw. Plastikwörtern (vgl. Pörksen 1988) verkommen, die abseits ihrer nunmehr 
ebenfalls fragilen positiven Konnotation keinerlei kontextabstrahierte Bedeutung 
mehr erkennen lassen (vgl. 4.1, 4.3). Für die hier untersuchte Fragestellung nach 
dem kulturell progressiven Potenzial einzelner Wörter bedeutet dies, dass Ausdrü
cke gerade dann, wenn sie durch soziale und moralische Aufwertung den Status 
von Hochwertwörtern erreichen, mit höherer Wahrscheinlichkeit von unterschied
lichen Perspektiven in verschiedenster Bedeutung gebraucht werden und somit an 
Potenzial einbüßen, ein bestimmtes Konzept im Diskurs zu etablieren (s. 3.3).

3.2.2.4 Vorgängigkeit der Sinnzusammenhänge bei der 
Bedeutungskonstitution

Aus den vorgestellten Dynamiken und Kontingenzen lässt sich folgern, dass Wort
bedeutungen nicht volitiv, gleichsam mechanisch fixiert oder geändert werden 
können (vgl. Januschek 2005: 161). „Politische Begriffe lassen sich m.a.W. nicht be
setzen wie anno 1939 der Gleiwitzer Sender“ (Kopperschmidt 1991: 82). Vielmehr 
führen bewusste Bemühungen, Wortbedeutungen gezielt festzulegen oder zu ver
ändern nach Januschek (2005: 163) immer zu unabsehbaren und unerwünschten 
Nebenwirkungen.84 Das Phänomen der Bedeutungskonkurrenz sowie die daraus 

�� Wie in Kapitel 4 gezeigt werden soll, können diese Nebenwirkungen nicht nur die Bedeutung 
desselben Wortes betreffen, sondern auch gänzlich andere emergente, gesamtgesellschaftliche 
Phänomene einschließen, wie z. B. Polarisierung, Reaktanz etc.

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 131



hervorgehende Fixierung oder Veränderung von Wortbedeutungen ist somit 
„nicht zu begreifen als ein institutioneller Diskussionsprozess über Wortbedeu
tungen, an dessen Ende eine alle Teilnehmenden bindende Mehrheitsentschei
dung steht“ (Januschek 2005: 164). Stattdessen stellt Bedeutungswandel ein Phäno
men dritter Art dar, das zwar das Ergebnis menschlichen Verhaltens aber 
dennoch nicht willkürlich steuerbar ist – zu vergleichen mit der unsichtbaren 
Hand des freien Marktes (vgl. Keller 2014; s. 3.1).

Sprachstrategen beabsichtigen, die ‚unsichtbare Hand‘ [...] in ihrem Sinne zu führen. Der 
Erfolg ist allerdings weniger von den Steuerungsbemühungen abhängig als davon, inwie
weit in Medien und Gesellschaft Voraussetzungen und Bereitschaft existieren, die jeweilige 
Kreation oder Variante zu übernehmen [...]. (Klein 2017: 774)

Sprache hat insofern letztlich unüberwindbare anarchische Dynamiken (vgl. Fel
der 2022a: 206), da sich in ihr an keinem Punkt die Macht bündeln kann, die (auf 
intersubjektiver Konventionalisierung beruhende) Bedeutung eines Wortes entge
gen der unkontrollierbaren Gebrauchsweise desselben willkürlich festzulegen. 
Vielmehr involvierten tatsächliche Sprachwandelprozesse, auch dann, wenn sie 
politisch forciert wurden, „immer auch viele andere Leute, die diesen Sprachge
brauch überhaupt erst einmal verstanden und dann auch noch bereit waren, sich 
ihm anzuschließen“ (Januschek 2005: 162).

Worte lassen sich also nicht gezielt in einer bestimmten Bedeutung mecha
nisch durchsetzen, weil letztere von der Art und Weise des kollektiven Wortge
brauchs abhängig ist und dieser wiederum von den Einstellungen, Haltungen und 
Weltsichten, die im Zeitraum des Fixierungsversuches in der Sprachgemeinschaft 
bereits etabliert sind (vgl. Wengeler 2005: 190 f.; Klein 2017: 780; Kuhn 1991). Mit Fel
der (2003: 59) wird in diesem Zusammenhang vor allem von „Konzeptualisierungs- 
Konkurrenz“ gesprochen (vgl. hierzu eingangs 3.2 und zusammenfassend nochmals 
10.3). Koselleck (1979: 332 f.) weist auf genau diesen Umstand hin, wenn er im Zu
sammenhang mit der Wortverwendung in politischen Diskursen sowie deren Wan
del von einer Dialektik zwischen Indikator- und Faktor-Rolle spricht. Demnach be
wirkt die Etablierung eines bestimmten Wortes in einer bestimmten Bedeutung 
nicht nur gesellschaftliche Veränderungen (Faktor), sie setzt diese zugleich notwen
dig voraus und stellt somit erst ein Symptom kollektiver Einstellungen dar (Indika
tor). Nach Kopperschmidt ist diese Dialektik des politischen Wortstreits

in der konservativen Sprachkritik weitgehend undialektisch aufgelöst worden zugunsten der 
Verabsolutierung seiner „Faktor“- Rolle. [...] Maiers Frage „Können Begriffe die Gesellschaft 
verändern?“ ist immer als rhetorische Frage verstanden worden, und dieses Verständnis hat 
die Frage nach den in den veränderten Begriffen sich „indikatorisch“ zur Geltung bringenden 
veränderten Bewußtseinslagen, mit der Subjekte auf eine sich verändernde Gesellschaft re
agieren, erst gar nicht aufkommen lassen [...]. (Kopperschmidt 1991: 81)

132 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



Ganz in diesem Sinne betont auch Habermas die Wichtigkeit der Indikator-Rolle 
sowie die Kontingenz der Faktor-Rolle politisch brisanter Begriffe, wenn er 
schreibt:

Ich habe nie verstanden, wie man im Ernst glauben kann, daß sich politisch-theoretische 
Grundbegriffe langfristig anders als dadurch verändern, daß sie komplexe Argumentatio
nen aufsaugen, daß sich in ihnen Innovationen und Lernprozesse niederschlagen. Der ob
jektive Geist läßt sich schwerlich über sprachpolitische Werbeagenturen auf links oder 
rechts trimmen, noch weniger durch ideologische Gutachtergremien oder Zensurinstanzen 
ausrichten. (Habermas 1979: 21)85

Auf der anderen Seite erfährt jedoch gerade auch Kosellecks Indikator-Rolle in 
der Diskurslinguistik Kritik, insofern mit dem Gedanken, dass einzelne Wörter 
gesellschaftliche Veränderungen außerhalb ihrer selbst indizieren, „die Bezeich
nungs- bzw. Repräsentationsfunktion von Begriffen zu Lasten ihrer wirklichkeits
konstitutiven Rolle überbetont“ werde (Niehr 2014: 28). Wie jedoch nicht zuletzt 
durch das Habermas-Zitat deutlich werden sollte, folgt aus der Tatsache, dass Be
griffe auf gesellschaftliche Verhältnisse außerhalb ihrer selbst verweisen, nicht, 
dass „die Indikator-Funktion von Begriffen für eine als außersprachlich aufge
fasste Wirklichkeit“ (Wengeler 2003: 14) allein angenommen werden könnte. Viel
mehr scheint es am plausibelsten und gar mit einem radikalen Konstruktivismus 
vereinbar, dass die Referenten von Indikator-Begriffen zwar sprachlich konstru
iert sein können (z. B. als „komplexe Argumentationen“, s. o. Habermas 1979: 21), 
jedoch gerade nicht durch denselben Signifikanten, mit dem auf sie verwiesen 
wird (s. 2.1.3).

Auch in der Critical Discourse Analysis, die gerade die Faktor-Rolle politi
schen Wortgebrauchs fokussiert, warnt z. B. Fairclough in vergleichbarer Manier: 
„[O]ne has to be cautious about how one understands social (discursive) construc
tionism. First, the dialectical internalization also works ‘the other way round’, 
which amounts to saying that discourses do not come out of nowhere“ (Fair
clough 2003: 23). Ob sich eine bestimmte Bedeutung eines Wortes sowie eine be
stimmte Deutung eines Referenzobjektes im Diskurs durchsetzt, hängt also davon 
ab, ob „sich in ihnen und mit ihnen die konkrete Wirklichkeitserfahrung gesell
schaftlich lebender Subjekte auf den Begriff bringen und kommunikativ mitteilen 

�� Hier soll darauf hingewiesen werden, dass auch Habermas in diesem komplexen Gedanken 
nicht umhinkommt, sich der Container-Metapher zu bedienen, nach der Wortformen als Behäl
ter verstanden werden, die Bedeutung als deren Inhalt aufnähmen. Im Kotext der Metapher 
sollte jedoch deutlich werden, dass es Habermas um Prozesse des kontextsensitiven Wortge
brauchs sowie der gesellschaftlichen Konventionalisierung zu gehen scheint. Auch kann Haber
mas‘ objektiver Geist mit Blick auf die Bedeutung nicht-rationaler kognitiver Prozesse (s. 3.1) 
durchaus relativiert werden, ohne dass die hier relevante Aussage verworfen werden müsste.

3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen 133



läßt“ (Kopperschmidt 1991: 77) – auch dann, wenn diese gesellschaftlichen Erfah
rungen selbst als von der Sprache abhängig verstanden werden. Auch für die in 
3.2.2.3 beschriebenen deontischen Umwertungen bedarf es „günstiger Bedingun
gen“ (Klein 2017: 783) jenseits des Wortes und selbst jenseits seines sprachlichen 
Kotextes; so wurde z. B. der Ausdrucks Sozialismus erst abgewertet, „als der ‚real 
existierende Sozialismus‘ in der DDR immer mehr als abschreckend und prototy
pisch für Sozialismus empfunden wurde“ (ebd.). Somit bestätigt sich auch für po
litische Diskurse im Speziellen, was in Kapitel 2.1.2 für die Sprache im Allgemei
nen festgehalten wurde: „Indem ich etwas bezeichne unterstelle ich, dass der 
Sinn bereits erfasst worden ist, dass er vorhanden ist“ (Deleuze 1993/1969: 48). 
Vor diesem Hintergrund kann – und sei es nur als polemisches Gegengewicht – 
erwogen werden, ob nicht vielmehr der Indikator-Rolle der lexikalischen Ebene 
der Vorzug gegeben werden sollte.

3.2.2.5 Zwischenfazit: Bezeichnungsfixierung verhindert Bedeutungsfixierung
Für das Verhältnis zwischen moralischen und politischen Aspekten sowie Effekten 
einzelner Wörter lässt sich insgesamt resümieren: Begriffe lassen sich umso weni
ger besetzen oder in einer bestimmten Bedeutung fixieren, je eher sie als morali
sche Sprachgebote wahrgenommen und entsprechend weitläufig gebraucht wer
den. Vielmehr muss ein Ausdruck, wenn er in seiner Bedeutung nicht neu 
konventionalisiert werden soll, möglichst nur von der eigenen politischen Gruppe 
mit geteilter Haltung gebraucht werden (s. o. McConnell-Ginet in 3.2.2.2). Dies ge
lingt bspw. durch Verstöße gegen Prinzipien der Sprachökonomie, die den Aus
druck vor einer unbedachten Imitation bewahren können (s. 4.3.4). Ein Wort mit 
fixierter Bedeutung in den Diskurs einzubringen, misslingt jedoch paradoxerweise 
in dem Maße, in dem das Wort in einer Sprachgemeinschaft moralisch geboten 
bzw. mit Prestige aufgeladen wird, wie im folgenden Kapitel dargelegt werden soll.

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen

Im folgenden Kapitel soll die komplexe Vermengung der zuvor vorgestellten mo
ralischen (s. 3.1) und politischen (s. 3.2) Dimensionen umstrittener Wörter unter
sucht werden. Hierbei wird angeknüpft an die demokratischen Effekte einer dis
kursiv sich abtragenden Agonalität, wie sie in 3.2.1.4 vorgestellt wurden. Die zu 
behandelnden Fragen sind hierbei, wie moralische und affektive Phänomene in 
die Dimension des Politischen hineinwirken und welche potenziellen gesellschaft
lichen sowie sprachlichen Folgen aus einer solchen Vermengung der beiden Di
mensionen abgeleitet werden können. Den Ausgangspunkt der Überlegung stellt 

134 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



hierbei die Moralisierung politischen Dissenses dar (s. 3.3.1). Diese verstärkt eine 
Tendenz einerseits zu einer Polarisierung zwischen den konfligierenden Akteu
ren (s. 3.3.2) und andererseits zu einer sprachlichen Normierung innerhalb der 
Akteursgruppen (s. 3.3.3). Neben dieser horizontalen Dimension der der äußeren 
Abgrenzung sowie der inneren Vereinheitlichung findet sich auch eine vertikale 
Dimension, entlang derer innerhalb der so umgrenzten Gruppen sprachliche 
Normentreue mit Prestige und Normabweichung entsprechend mit Stigma verse
hen wird. Hieraus ergeben sich wiederum Anreizstrukturen für die Vermeidung 
moralisch abgewerteter Sprachzeichen sowie für die Verwendung bzw. das Zur- 
Schau-Stellen moralisch aufgewerteter Sprachzeichen (s. 3.3.4). Diese Anreizstruk
turen erhöhen letztlich die Wahrscheinlichkeit mechanischer lexikalischer Sub
stitution ohne eine Änderung der kontextuellen Gebrauchsweisen (s. 3.2.1.5 und 
3.2.2); und derartige Substitutionen bzw. Imitationen können wiederum die ver
schiedenen quasi-ökonomischen Dynamiken von Prestige und Bedeutung in Gang 
setzen, die in Kapitel 4 beschrieben werden sollen.

3.3.1 Moralisierung politischen Dissenses

Im Folgenden soll die Vermengung der politischen und der moralischen Aspekte 
eines (Wort-)Streits als Moralisierung zu fassen versucht werden. Auch wenn der 
Terminus Moralisierung qua Suffix eine Richtung hin zur Dimension des Morali
schen insinuiert, sollen in diesem Zusammenhang auch die im Politischen bereits 
angelegte Affektivität und Moralität der Positionierungen berücksichtigt werden 
(s. Mouffe 2014 in 3.2.1) sowie die umgekehrte Möglichkeit der Politisierung sozia
ler, moralischer Normen wie Tabus und Euphemismen (vgl. Allan & Burridge 
2007: 110). Eine erste Annäherung an den Begriff der Moralisierung liefert die 
Definition von Felder & Müller (2022: 242): „Moralisierungspraktiken liegen vor, 
wenn bestimmte Themenaspekte – aus Sicht des Sprechers – auf Grund der Gül
tigkeit bestimmter Werte nicht weiter diskutiert werden sollen“. Als besonders 
entscheidend für die vorliegenden Fragestellungen wird sich in diesem Moralisie
rungsverständnis das Moment der Letztbegründung erweisen:

Vor diesem theoretischen Hintergrund verstehen wir unter ‚Moralisierung‘ zunächst die 
Einschreibung von moralischen Kategorien und Bewertungen in Debatten und den daraus 
erwachsenden diskursstrategischen Verweis auf eine Form der Unhintergehbarkeit (Letzt
begründung) eines Sachverhalts, der seine tatsächliche oder vermeintliche Gültigkeit da
durch erhält, dass er als moralischer Wert keiner weiteren Begründung oder Rechtfertigung 
bedarf. Mit der Diskursivierung bestimmter moralischer Werte – also dadurch, dass Werte 
mobilisiert werden – geht der (implikatierte) Anspruch einher, dass diese Werte unstrittiger 
Bestandteil eines öffentlichen Reflexions- und Argumentationsprozesses sind bzw. werden 

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 135



sollen. Er soll quasi der diskursiven Aushandlung enthoben, um nicht zu sagen als universal 
gültig transzendiert werden. (Felder & Müller 2022: 246)

Auch Knobloch (2020: 126) fokussiert dieselbe diskursive Funktion der Letztbe
gründung, wenn er schreibt, „dass Moralisierung derzeit eine zentrale Strategie 
im öffentlichen Kampf um Deutungshoheit und Zustimmung ist“. In diesem As
pekt der Unhintergehbarkeit deutet sich bereits die zentrale These an, dass eine 
zunehmende Moralisierung politischer Diskurse (und auch eine zunehmende mo
ralische Bewertung von Wörtern mit potenzieller politischer Ausdrucksfunktion) 
die in 3.2.1.4 beschriebenen demokratischen Effekte politischen Wortstreits ge
fährden kann (s. u.). Aus zwei Gründen scheint für das Phänomen der Moralisie
rung die lexikalische Ebene, die ja im Zentrum des Erkenntnisinteresses der vor
liegenden Arbeit steht, besonders relevant: Einerseits drückt sich Moralisierung 
auf der sprachlichen Oberfläche oftmals durch „Delimitationswörter“ (Felder & 
Müller 2022: 250) bzw. „Kontaminationsbegriffe“ (Knobloch 2020: 131) aus. „Das 
sind solche Wörter, die die Grenze des moralischen Fundaments der Gemein
schaft von außen markieren. Der moralische Konsens verlangt also eine Ableh
nung, Überwindung, Bekämpfung der entsprechenden Konzepte und Sachver
halte“ (Felder & Müller 2022: 250). Andererseits sind es oftmals affektiv-moralisch 
abgelehnte Tabuwörter, deren Gebrauch (oder auch nur Erwähnung) die Über
wölbung politisch-sachlicher Diskurse durch moralische Aspekte zu initiieren 
scheint.86 Damit geht in der Regel eine Verschiebung von der politischen nicht 
nur auf die moralische Ebene einher, sondern auch auf die metasprachliche 
Ebene, wie sie auch für das Phänomen der Political Correctness im engeren Sinne 
charakteristisch ist (vgl. Klug 2020: 81 f.): „Wenn jemand ein echtes oder vermeint
liches Naziwort benutzt, werden politische Debatten schnell auf linguistisches 
Terrain gelenkt“ (Heine 2019: 21).

Im Gegensatz zu Felder & Müller (2022), die sich auf die minimalen Einheiten 
von Moralisierungen als je individuelle sprachliche Praktik (ebd.: 242), Strategie 
(ebd.: 246) oder auch „Pragmem“ (ebd.: 247) und somit auf die Mikroebene kon
zentrieren, soll hier der Fokus auf die Makroebene gerichtet werden, um Morali
sierung als überindividuellen, gesamtgesellschaftlichen und nicht volitiv steuer- 
oder verhinderbaren Prozess greifbar zu machen. Entsprechend können auch die 
in den folgenden Kapiteln beschriebenen potenziellen Auswirkungen einer sol
chen Moralisierung nicht durch Entscheidungen bewusst beeinflusst werden, son
dern sind in ihrer Kontingenz immer als emergente Phänomene der dritten Art 
zu verstehen.

�� Vgl. hierzu die in 3.1.2.1 beschriebene Rolle von Trigger-Wörtern, die die moralisch-affektive 
Bewertung eines Sachverhalts aktivieren und beeinflussen können.

136 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



Erkenntnisstiftende Konzeptualisierungen derartiger Prozesse finden sich 
vor allem in der Politischen Philosophie – etwa bei Mouffe (2014). Nachdem sie 
zusammen mit Laclau (1991: 31 f.) die „Anerkennung der Vielfalt sozialer Logiken 
und der Notwendigkeit ihrer Artikulation“ fordert (s. 3.2.1.4), spezifiziert sie die
sen Gedanken später im Begriff des Agonismus, der sich dadurch auszeichnet, 
dass die Konfliktparteien nicht die jeweils „Anderen“ bekämpfen, sondern deren 
Ideen, ohne dass ersteren das Recht abgesprochen wird, letztere zu vertreten und 
zu artikulieren. „Anders ausgedrückt: Wichtig ist, dass Konflikte nicht die Form 
eines »Antagonismus« annehmen (eines Kampfes zwischen Feinden), sondern die 
eines »Agonismus« (einer Auseinandersetzung zwischen Kontrahenten)“ (Mouffe 
2014: 28). Die schwer zu trennenden Dimensionen des Politischen und des Morali
schen lassen sich somit anhand dieses Maßstabes zumindest graduell unterschei
den: Wird ein politischer Gegner von der eigenen Position zu überzeugen ver
sucht, sodass der ergebnisoffene Persuasionsversuch auch mit einem Agree to 
disagree aufgegeben werden kann, oder wird ein moralischer Feind bekämpft 
und am Äußern seiner (vermeintlich unmoralischen) Position gehindert? Im letz
teren Fall wird das politische I disagree ersetzt durch ein affektiv-moralisches I 
am offended (vgl. Pfaller 2017: 55; Knobloch 2020: 127), das jede kohärente 
Anschlusskommunikation abseits einer adjazenten Entschuldigung erschwert bis 
unmöglich macht. Für Mouffe (2014: 41) ist demnach „die strenge Ethik des Unbe
dingten [...] mit dem Feld der Politik, die sich stets mit dem Bedingten befasst, of
fensichtlich unvereinbar“. Dementsprechend warnt sie vor dem Einzug einer 
kompromisslosen Moralität in den Raum des Politischen: „Politisches Handeln 
wird somit zu einem ethischen und quasireligiösen Bemühen“ (Mouffe 2014: 40); 
indem das Politische „ins moralische Register verlagert“ (Mouffe 2014: 208) wird, 
wird links und rechts durch Gut und Böse, „politische Auseinandersetzung durch 
moralische Verurteilung ersetzt“ (ebd.).87 Vor diesem Hintergrund ist auch die 
zivil-religiöse Komponente von Kulturkämpfen (Culture Wars) zu verstehen, in 
der bestimmte Werte des Kulturerbes sakralisiert und konsekriert werden und 
somit der politisch-diskursiven Aushandlung enthoben werden sollen (vgl. Har
nisch, Felder & Leypoldt 2020). Auch Knobloch (2020: 137) knüpft an die Gedanken 
von Mouffe (2014) an, wenn er schreibt: „Demokratische Argumente sollten Ge
genrede wenn nicht ermutigen, so doch ermöglichen. Und dazu müssen alle Teil
nehmer ihre Standpunkte und Interessen als solche kenntlich machen, anstatt sie 
hinter Moralfassaden zu verbergen“.

�� Auch außerhalb wissenschaftlicher Diskurse lässt sich zunehmend die Klage vernehmen: 
„Moralische Entrüstung hat jede politische Kritik ersetzt“ (Magnus Klaue auf Zeit-online am 
05.07.2021: https://www.zeit.de/kultur/2021-07/plagiate-vorwuerfe-annalena-baerbock-politiker? 
utm_source=pocket-newtab-global-de-DE; zuletzt aufgerufen am 28.04.2023).

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 137

https://www.zeit.de/kultur/2021-07/plagiate-vorwuerfe-annalena-baerbock-politiker?utm_source=pocket-newtab-global-de-DE
https://www.zeit.de/kultur/2021-07/plagiate-vorwuerfe-annalena-baerbock-politiker?utm_source=pocket-newtab-global-de-DE


Über diese normativen Idealvorstellungen der diskursiven Aushandlung von 
politischem Dissens hinaus muss jedoch hinterfragt werden, in wessen Verant
wortung die Moralisierung desselben bzw. die Vermeidung ebendieser überhaupt 
liegen kann. Schnell ergeben sich hier paradoxe Problematiken aus dem Bereich 
des Toleranz-Paradoxons (vgl. Popper 1957/1945), etwa wenn Äußerungen in poli
tischen Diskursen selbst als intolerant und somit als nicht tolerierbar wahrge
nommen werden. Anstatt einzelnen diskursiv Agierenden die Verantwortung für 
eine Moralisierung zuzuschreiben, soll hier daher ein „Mut der Hoffnungslosig
keit“ (Žižek 2018) gefordert werden, der es als gänzlich unumgänglich versteht, 
politische Fragen, die konstitutiv für die eigene soziale Identität (vgl. Mouffe 2014: 
24 ff.) sowie entscheidend für das Wohlergehen der betreffenden Gesellschaft 
sind, (zumindest auch) anhand moralischer Maßstäbe zu messen. „Empathy is an 
antidote to righteousness, although it’s very difficult to empathize across a moral 
divide“ (Haidt 2012: 58). Gleichzeitig finden sich etwa mit Knobloch (2020: 134), 
zahlreiche politische Themen, die in ihren absehbaren Folgen durchaus teleolo
gisch-ethische bzw. „moralisierbare“ Komponenten haben (z. B. „Prekarisierung, 
Ökonomisierung, Zerstörung von Gemeingütern, Privatisierung von Bildung, Ge
sundheit, Rente, Wohnen, Grundversorgung“), jedoch keineswegs auf dieselbe 
Weise oder in dem Maße moralisiert werden, wie dies z. B. bei Themen der soge
nannten Identitätspolitik oder der Political Correctness von beiden Seiten getan 
wird (vgl. hierzu auch Della Porta 2017: 62; Fraser 2017: 83 f.). Diese Tatsache legt 
bereits den Verdacht nahe, dass die diskursive Moralisierung politischer Themen 
nicht von den rational antizipierbaren Auswirkungen konkreter Policies abhängt, 
sondern von anderen sozialen Größen wie etwa Modeerscheinungen politischer 
„hot-button issues“ (Leypoldt 2021: 254) oder der Dimension des Prestiges (s. 3.3.4).

Die sozialen Folgen der beschriebenen Tendenzen der Moralisierung politi
scher Diskurse können nun in unterschiedliche Richtungen wuchern, die z. B. in 
Volands (2007: 35) Ausführungen zur „Wir-Psychologie“ bereits angedeutet werden:

Die moralische Gewissheit, besser zu sein als die anderen, ist hier zu nennen; sie kann sich 
irgendwo zwischen bloß snobistischer Hochnäsigkeit, sozialer Diskriminierung und aggres
siver Ablehnung ansiedeln. Hierhin gehören ferner Anreizstrukturen für gruppendienliches 
Verhalten, das von der Gemeinschaft mit dem sozial wertvollen Gut des Prestige entlohnt 
wird. Und natürlich zählt eine Affinität für all jene Rituale dazu, die den Gemeinschaftszu
sammenhalt symbolisch kommunizieren und immer und immer wieder kollektivistisches 
Denken, Fühlen und Handeln beschwören. (Voland 2007: 35 f.)

In diesen komplexen Zusammenhängen scheint es sinnvoll, bei Culture Wars im 
Sinne von moralisierten politischen Diskursen (vgl. 5) zu unterscheiden zwischen 
der Kommunikation innerhalb einer Wir-Gruppe einerseits und der Kommunika
tion (sowie ggf. deren Mangel) zwischen „konkurrierende[n] moralisierte[n] Wir

138 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



gruppen und Wiridentitäten“ (Knobloch 2020: 127) andererseits. Haidt (2012: 58) 
fasst diese beiden Dimensionen moralischen bzw. moralisierten Dissens in der 
Möglichkeit einer Mehrfachadressierung zusammen:

our righteous minds so readily shift into combat mode. [...] The performance may impress 
our friends and show allies that we are committed members of the team, but no matter how 
good our logic, it’s not going to change the minds of our opponents if they are in combat 
mode too.

In den genannten Zitaten deutet sich bereits an, dass Moralisierung im Verhältnis 
zwischen politischen Gruppierungen zu Polarisierung führen kann und im Dis
kurs innerhalb einer Gruppierung zu Normierung, aber auch zu einer Art Verti
kalisierung bzw. einer moralischen Anordnung von Zentrum und Peripherie, in 
der die einzelnen Gruppenmitglieder auch gegeneinander konkurrieren. Beiden 
Phänomenen soll im Folgenden nachgespürt werden.

3.3.2 Horizontal: Polarisierung zwischen Akteursgruppen

Die Vermengung der Dimensionen des Politischen und des Moralischen scheint 
ihren Ursprung nicht nur in der beschriebenen Außerrationalität und Affektivität 
politischer Haltungen im Allgemeinen zu haben (s. 3.2.1.4), sondern auch in mora
lischen, ekel-ähnlichen Affekten gegenüber stark divergierenden politischen Hal
tungen im Allgemeinen; ganz in dem Sinne, wie sie in 3.1 vorgestellt wurden. „In 
the west, diversity is sacrosanct, but often at odds with our responses to diffe
rence and non-conformity. Sometimes, difference is distasteful; it makes us 
angry, fearful, insecure and vulnerable. What most people want, it seems, is the 
comfort of the familiar“ (Allan & Burridge 2007: 105). Die zunehmende gegensei
tige affektiv-moralische Ablehnung divergierender politischer Gruppierungen, 
die hier schlicht als Polarisierung bezeichnet wird, ist in Politik- und Sozialwis
senschaften bereits auf verschiedene Arten zu fassen versucht worden: etwa als 
„affective polarization“ (Iyengar et al. 2019: 129), „social polarization“ (Mason 
2018: 17), „attitude polarization“ (Haidt 2012: 100) oder auch als „political sectaria
nism“ (Finkel et al. 2020: 533).88 Mit der religiösen Metapher des sectarianism,

�� In der Sozialpsychologie ist oftmals auch von Tribalismus oder „tribalism“ (Clark et al. 2019: 
587) die Rede, um die evolutionären kognitiven Grundlagen des Phänomens zu betonen. Ferner 
hat z. B. Bateson (1935) mit seinem Konzept der Schismogenese gezeigt, wie Verhaltensmuster in 
bloßer wechselseitiger Abgrenzung – etwa zwischen Geschlechtern oder zwischen sich als dis
tinkte Kulturen wahrnehmenden Menschengruppen – sich verfestigen können (vgl. hierzu im 
Deutschen zuerst Mühlmann 1956: 36). Aus dieser Perspektive tun Menschen also oft etwas ein

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 139



also des Sektenwesens oder Sektierertums bezeichnen Finkel et al. (2020) die zu
nehmende „tendency to adopt a moralized identification with one political group 
and against another“ (Finkel et al. 2020: 533) bei gleichzeitigem „strong faith in 
the moral correctness and superiority of one’s sect“ (ebd.). Neben der Betrachtung 
des politischen Gegners – oder nun Feinds – als essentiell anders- und fremdartig 
(Othering) und der affektiven Abneigung ihm gegenüber (Aversion) ist die Morali
sierung im Sinne einer Betrachtung der Gegenseite als nicht nur politisch un
gleich sondern als moralisch ungleichwertig (Moralization) konstitutiv für die Pola
risierung in politische Sekten (vgl. Finkel et al. 2020: 533). Eine solche Polarisierung 
scheint zuweilen geradezu um ihrer selbst willen aufrechterhalten zu werden und 
empfindlich dafür zu sein, von verschiedensten Faktoren gar verstärkt zu werden. 
So wurde etwa immer wieder argumentiert, dass eine gemeinsame Bedrohung Po
larisierung abbauen könne, indem sie stärkeren Zusammenhalt fordert und wei
tere Identifikationsmöglichkeiten bietet. Globale Probleme wie die Corona- 
Pandemie oder die nahende Klima-Katastrophe zeigen jedoch immer wieder, 
dass bei bestehender Polarisierung auch externe Bedrohungen wiederum nur 
als Aufhänger für eine gegenseitige Abgrenzung dienen können (vgl. Finkel 
et al. 2020: 536).

Auch die mediale Verbreitung politischer Informationen scheint der Polari
sierung kaum entgegenwirken zu können. „Several studies have documented the 
‚attitude polarization’ effect that happens when you give a single body of informa
tion to people with differing partisan leanings“ (Haidt 2012: 100). So rücken bspw. 
US-amerikanische Conservatives und Liberals in ihrer Meinung weiter auseinan
der, nachdem sie dieselben Informationen über die Todesstrafe lesen (vgl. Haidt 
2012: 100). In der Regel konsumieren die Mitglieder politischer Lager jedoch in 
dem Maße, in dem sie moralisierende bzw. sektiererische Tendenzen haben, 
auch ausschließlich passende Nachrichten, die ihre Überzeugungen bestärken 
(vgl. Finkel et al. 2020: 534). Auch vonseiten der Medien wird dieser Effekt ge
nutzt, indem diese ihre Berichterstattung moralisieren und polarisieren, um 
somit größere Aufmerksamkeit zu erregen (vgl. Finkel et al. 2020: 534). Was für 
Polarisierung im Allgemeinen gilt, gilt auch für polarisierte Wortstreite im Spezi
ellen: „Linguistic changes, whether or not PC-motivated, are seen by many as the 

fach deshalb, weil es das Gegenteil davon ist, was diejenigen tun, die sie als „die Anderen“ wahr
nehmen. Eine ähnliche Schismogenese lässt sich auch für das sprachliche Verhalten, etwa für 
Varietäten beobachten, die gerade in Abgrenzung zur Elterngeneration, zum anderen Geschlecht, 
zum politischen Gegner oder stärker noch zum moralischen Feind entstehen. So setzen etwa zu
letzt Graeber und Wengrow (2022: 236, 258, 265) den Gedanken der Schismogenese direkt in 
Bezug zur Bedeutung der bzw. durch Differenz im Strukturalismus und Poststrukturalismus 
(vgl. hierzu 2.1.2 sowie zusammenführend nochmals die Dialektik der Distinktion in 4.3.4).

140 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



thin end of a wedge that will fragment society into factional interest groups. Such 
hostility is fueled by media hyperbole and misrepresentation“ (Allan & Burridge 
2007: 101).

Für soziale Medien vermuten Finkel et al., dass die polarisierende mediale 
Voreingenommenheit umso drastischer ausfällt: “Social-media technology em
ploys popularity-based algorithms that tailor content to maximize user engage
ment, increasing sectarianism within homogeneous networks (SM), in part because 
of the contagious power of content that elicits sectarian fear or indignation” (Finkel 
et al. 2020: 534). Speziell im digitalen Raum kann eine bestehende gesellschaftliche 
Spaltung auch bewusst destruktiv befeuert werden, wie etwa die Internet-Aktionen 
der russischen Internet Research Agency (IRA) im Vorfeld der US-Wahl 2016 zeigen. 
Russische User erstellten bspw. bewusst polarisierende bzw. sektiererische Face
book-Gruppen wie blacktivists oder army of jesus und stachelten so die bereits po
larisierten Teile der Gesellschaft weiter gegeneinander auf (vgl. Finkel et al. 2020: 
535; DiResta et al. 2019). Politolinguistisch betrachtet zeigt dieser Fall auch: Wenn 
die Fahnenwörter einer politischen Sprechergruppe konventionell als charakteris
tisch für diese gelten, entsprechend jedoch auch über die Sprechergruppe hinaus 
bekannt sind, desto einfacher können diese politischen Varietäten auch imitiert 
und inszeniert werden und desto zuverlässiger gelingt auch eine künstliche Insze
nierung der jeweiligen politischen Gruppierung (vgl. Hermanns 1982: 89 in 3.2.1).

Zuletzt sehen auch politische Eliten in der Verwendung politischer Codes die 
Möglichkeit, ihre zentrale Zielgruppe gezielt zu adressieren und gleichzeitig ihre 
relative Nähe zu derselben auszudrücken. In 3.2.1 wurden einer solchen Hetero
genität des politischen Diskurses positive demokratische Effekte zugeschrieben 
(vgl. Laclau & Mouffe 1991; Mouffe 2014). Finkel et al. (2020: 534) warnen jedoch 
auch davor, dass ein solches „disciplined messaging“ die ideologische Unterschei
dung in der öffentlichen Wahrnehmung als zu groß erscheinen lassen und daher 
eine Polarisierung verstärken kann. Versöhnt werden können beide Ansätze 
wohl mit Verweis erstens auf das Maß der sprachlichen Divergenz zwischen poli
tischen Gruppen, das sowohl zu hoch als auch zu gering ausfallen kann, und 
zweitens auf den Aspekt der sprachlichen Moralisierung. So können Kandidie
rende gerade durch eine „strongly moralized language“ (Finkel et al. 2020: 534) 
Wahlerfolge erzielen und haben somit den Anreiz sich einer „rhetoric of moral 
outrage“ (ebd.: 534 f.) zu bedienen. Gerade durch eine moralisierende Versprach
lichung der eigenen Position sowie der des Gegners droht jedoch die Gefahr einer 
verstärkten Polarisierung im hier beschriebenen Sinne.

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 141



3.3.3 Normierung innerhalb von Akteursgruppen

Zwischen politischen Lagern führt Moralisierung also zu einer Polarisierung, 
indem sie einen konstruktiven Dissens mit dem nunmehr moralisch verwerfli
chen Feind verhindert. Innerhalb einer sich als Gemeinschaft verstehenden Grup
pierung verhindert Moralisierung ebenfalls politischen Dissens, indem durch den 
Verweis auf moralische Werte Konsens hergestellt und als unhintergehbar auf
rechterhalten wird. Kurzum: „Moralisierung erschwert Dissens und erzwingt Zu
stimmung“ (Knobloch 2020: 127). Der Verweis auf eine geteilte Moral, auf gemein
same Werte erfüllt somit die dialektisch verbundenen Funktionen der Abgrenzung 
nach Außen und der Homogenisierung nach Innen innerhalb einer kollektiven 
Identität (vgl. Wodak et al. 1998: 54, 76 f.; Eickelpasch & Rademacher 2004: 68; Zam
brano 2015: 122 f.). So sind auch Tabus als affektiv-moralische Wortverbote „among 
the common values that link the people of a community together. What one group 
values, another scorns. Shared taboos are therefore a sign of social cohesion“ 
(Allan & Burridge 2007: 9).

Entsprechend lässt sich eine zusammengehörige soziale Gruppe gerade über 
ihre geteilten sozialen und moralischen (Sprach-)Normen und Tabus identifi
zieren:

Dabei ist es oft unwichtig, ob die Normen berechtigt sind und objektiv ermittelt wurden. 
Größere Gruppen regulieren das Verhalten ihrer Mitglieder durch ungeschriebene und ge
schriebene Satzungen. Die Satzungen schaffen Selbstverständlichkeiten, Routinen und Ri
tuale, die nicht mehr in Frage gestellt werden können, obwohl ihre rationale Begründung 
oftmals problematisch ist. [...] Das Rütteln an solchen Selbstverständlichkeiten kommt daher 
vielfach einem Verstoß gegen ein Tabu gleich. (Fisch 2004: 428)

Neben geteilten Normen und Werten lässt sich eine Gruppe vor allem durch die 
vergleichsweise hohe Interaktionsdichte zwischen ihren Mitgliedern sowie durch 
die relative Distanz zu den Mitgliedern anderer Gruppen definieren (vgl. Fisch 
2004: 423). „Auf diese Weise wird die soziale Binnen-Distanz verringert, die 
Außen-Distanz vergrößert“ (Fisch 2004: 427), was durch die Abgrenzung von 
einem gemeinsamen moralischen Feind noch verstärkt wird (ebd.). Interaktions
dichte ist damit nicht nur auf der Mikroebene direkter sozialer Interaktion zu 
denken, sondern in einem komplexen Netz mittelbarer sowie unmittelbarer In
teraktionen; entsprechend können sich aus Kleingruppen auch Großgruppen wie 
z. B. Nationen zusammensetzen, in denen nicht alle Mitglieder unmittelbar mitei
nander kommunizieren (vgl. Fisch 2004: 423). Relevant ist jedoch nicht nur die 
Quantität, sondern auch die Qualität der Binnen-Kommunikation:

Gruppen, die länger bestehen, können Zeichensysteme und eine eigene Sprache mit Ausdrü
cken entwickeln, die nur von Mitgliedern der Gruppe richtig verstanden werden (können), 

142 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



als Erkennungszeichen benutzt werden und die Zugehörigkeit signalisieren, so dass 
Abgrenzungen möglich werden im Sinn einer „Wir“-Gruppe und einer „Die“-Gruppe“. (Fisch 
2004: 426)

Politische Meinungen und sprachliche Zeichen, die solche symptomatisch indizie
ren sollen, dienen also in der Binnen-Kommunikation einer Gruppe als „badges 
of social membership“ (Kinder 1998; zit. n. Haidt 2012: 100). „They’re like the 
array of bumper stickers people put on their cars showing the political causes, 
universities, and sports teams they support. Our politics is groupish, not selfish“ 
(Haidt 2012: 100). Als ein Beispiel für solche Gruppen-bezogenen semiotischen 
Phänomene nennt Haidt (2012: 230) den „rally-round-the-flag reflex“: „[I]t refers 
to the reflex to come together and show signs of group solidarity in response to 
an external threat“ (ebd.: 420).89

In Zusammenführung der geteilten Werte mit Umfang und Art der Kommuni
kation lässt sich eine Gruppe schließlich definieren als eine „Anzahl von Perso
nen, die untereinander dependente Beziehungen haben, d. h., die Mitglieder be
einflussen sich wechselseitig in ihrem Verhalten und Erleben“ (Fisch 2004: 423). 
Mit Blick auf die erwähnten normativen und moralischen Aspekte ist vor allem 
diese zweite Eigenschaft von Gruppen von Interesse, einen Maßstab dafür zu 
geben „welche Verhaltensweisen man an den Tag legt oder nicht, wie man 
spricht, welche Einstellungen und Werte man vertritt und Ähnliches“ (Fisch 2004: 
428). In diesem Zusammenhang wird auch von Bezugsgruppen gesprochen. Diese 
„vermitteln soziale Gewissheit in unsicheren Lagen der Beurteilung. Sie spielen 
damit eine wichtige Rolle für das Phänomen der Konformität und der Uniformität 
im alltäglichen Umgang miteinander“ (Fisch 2004: 428). Auch diese Funktion wird 
durch Tabus und Euphemismen erfüllt, indem sie unsichere Situationen sprach
lich zu vermeiden gebieten respektive zu umgehen ermöglichen: „Verbal taboos 
are imposed by social conventions; they strengthen social cohesion and serve 
human interest by censoring out bald mention of things wich threaten danger, 
distress and offence“ (Allan & Burridge 2007: 110). Bei großen Gruppen (etwa Na
tionalstaaten) gefährdet eine allzu große Homogenität von Meinungen und Be
zeichnungspraktiken wiederum die in 3.2.1 angeführten demokratischen Effekte 

�� Man denke hier beispielhaft an Facebook-Profilbilder mit der französischen Flagge nach den 
Terroranschlägen in Paris 2015; T-Shirts mit dem Aufdruck Refugees Welcome im selben Jahr 
(hier stellten nicht etwa Geflüchtete, sondern rechtspopulistische und fremdenfeindliche Akteure 
die gemeinsame externe Bedrohung für eine sich als Wertegemeinschaft verstehende Groß
gruppe dar); schwarze Instagram-Profilbilder im Rahmen des Blackout Tuesday als Reaktion auf 
die Tötung George Floyds durch einen Polizisten 2020; oder zuletzt auch Masken- und Impfnadel- 
Emojis in den Namen und Biografien von Usern verschiedenster Social-Media-Plattformen im 
Laufe der Corona-Pandemie 2020–2022.

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 143



von Bezeichnungskonkurrenzen und politischem Wortstreit: „Eine zu große Kon
sensorientierung führt in Verbindung mit einer Abneigung gegen Konflikte zu 
Apathie und Entfremdung von der politischen Partizipation“ (Mouffe 2014: 29). 
Nach Mouffe muss eine Demokratie daher stattdessen „Formen der politischen 
Identifikation anbieten, die auf klar unterscheidbaren demokratischen Positionen 
beruhen“ (Mouffe 2014: 29). Entsprechend sollte jedwede Ordnung, „die von einer 
bestimmten hegemonialen Machtkonfiguration hervorgebracht wird, [...] niemals 
als von höherer Stelle diktiert gerechtfertigt und als einzig legitime hingestellt 
werden“ (Mouffe 2014: 41). Genau dieses Moment der Letztbegründung (s. 3.3.1) 
bringt eine zunehmende Moralisierung der politischen sowie sprachlichen Ord
nung jedoch mit sich.

Die Normierung des (sprachlichen) Verhaltens der Mitglieder einer (Bezugs-) 
Gruppe erfolgt über die jeweilige Reaktion der anderen Gruppenmitglieder auf 
dieses Verhalten: „Die anderen Gruppenmitglieder achten auf die Normeinhal
tung und sanktionieren Über- und Unterschreitungen“ (Fisch 2004: 428). Dies gilt 
auch für sprachliche Normen sowie die Vermeidung von Tabu- und anderen un
angenehmen, affektiv aufgeladenen Wörtern (vgl. Allan & Burridge 2007: 8). Mit 
einer solchen Normierung durch soziale Sanktionierung geht also auch eine Hier
archisierung bzw. eine Aufteilung in Zentrum und Peripherie innerhalb der 
Gruppe einher. Wer sich an die Normen hält, befindet sich im Zentrum der 
Gruppe und steigt in ihrem Ansehen; in dem Maße, in dem ein Mitglied von den 
Normen abweicht, rückt es in die Peripherie der Gruppe und schließlich in rela
tive Nähe des gemeinsamen Feindes. Wird dieser wie beschrieben als unmora
lisch betrachtet, geht mit der Bewegung in Richtung Peripherie auch ein Abstieg 
im sozialen Ansehen innerhalb der Gruppe einher, den es also durch Normen
treue zu vermeiden gilt (vgl. Voland 2007: 39 f., 120).

Moralisierung und Normalisierung sind, so gesehen, sprachlich-kommunikative Techniken 
zur Begrenzung der Handlungsspielräume des Einzelnen. Wer die Regeln der Normalisie
rung missachtet, der verliert den kognitiven Kredit, wer die Regeln der Moralisierung miss
achtet, der verliert die Achtung seiner Mitmenschen. (Knobloch 2020: 136 f.)

Gerade durch den drohenden Achtungsentzug als soziale Sanktionen einer als un
moralisch bewerteten Meinung – oder eines Wortgebrauchs, der eine solche sym
ptomatisch indizieren könnte, und daher tabuisiert ist – tritt die normierende 
Funktion der Schweigespirale nach Noelle-Neumann (1996) in Kraft (s. u.): „Öf
fentliche Meinung stabilisiert und integriert die Gesellschaft, weil Konflikte durch 
eine Schweigespirale beendet und gesellschaftlicher Zwist zugunsten einer Auf
fassung beigelegt wird“ (Roessing 2019: 14). Die Normierung der innerhalb einer 
gesellschaftlichen Gruppe vertretenen Meinungen und verwendeten Ausdrucks

144 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



formen wird also bedingt durch deren Hierarchisierung, indem diese die morali
schen Normen durch soziale Anreizstrukturen erst etabliert und aktualisiert.

3.3.4 Vertikal: Prestige in Akteursgruppen und öffentlicher Meinung

Gerade für die Formierung eines Konsenses innerhalb einer Gruppe sowie für die 
öffentliche Meinung in einer Großgruppe spielen soziale Anreizstrukturen aus ge
wonnenen/erhaltenen und verlorenen Beziehungen, aus Zugewinn oder Verlust 
an Prestige, aus Wahrung oder Bedrohung des Gesichts90 eine entscheidende 
Rolle:

Unter öffentlicher Meinung versteht man wertgeladene, insbesondere moralisch aufgela
dene Meinungen und Verhaltensweisen, die man – wo es sich um festgewordene Überein
stimmungen handelt, zum Beispiel Sitte, Dogma – öffentlich zeigen muß, wenn man sich 
nicht isolieren will; oder bei im Wandel begriffenem ‚flüssigen‘ [...] Zustand öffentlich zei
gen kann, ohne sich zu isolieren. (Noelle-Neumann 1996: 343 f.)

Da privat Interagierende sowie vor allem öffentlich Agierende demnach nicht 
nur Meinungen um ihrer selbst willen austauschen, sondern auch, „um dabei Be
achtung zu beziehen, geraten die Meinungen unter den Druck der Anpassung an 
diesen Zweck“ (Franck 1998: 101). Je stärker verschiedene Meinungen moralisch 
aufgeladen sind, desto eher werden sie auch in ihrem gesellschaftlichen Ansehen 
hierarchisiert und desto stärker steht bei ihrer Versprachlichung die Wertschät
zung des Gesprächspartners bzw. der gesamten Gruppe auf dem Spiel (vgl. ebd.). 
In diesem Fall werden diskursiv Agierende durch Moralisierung und Hierarchi
sierung politischer Meinungen, „dazu verleitet, dem Gesprächspartner nach dem 
Mund zu reden“ (Franck 1998: 102), sofern sie außerhalb ihrer Gruppe keine alter
native Quelle für soziales Ansehen haben (vgl. ebd.).

Dies bedeutet einerseits, dass innerhalb der konsensualen Wir-Gruppe aus 
dem diskursiven Vertreten bzw. Darstellen moralisch aufgewerteter Meinungen 
sowie aus der moralisierenden Distanzierung von abweichenden Meinungen 
Prestige im Sinne sozialer Wertschätzung (vgl. Strasser & Brömme 2004: 412) er
rungen werden kann, was einen Anreiz für das demonstrative Zur-Schau-Stellen 
ebendieser sprachlichen Praktiken schafft. Umgekehrt droht demnach – und sei 
es nur in der subjektiven Antizipation der Sprechenden – durch das Ausdrücken 
einer abweichenden Meinung das Abrutschen in die Peripherie der Wir-Gruppe 
und somit eine soziale Geringschätzung, die als Gegenpol zum Prestige als Stigma

�� ... im Sinne des face nach Goffman (1955: 213) „as the positive social value a person effectively 
claims for himself by the line other assume he has taken during a particular contact“.

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 145



bezeichnet werden kann (vgl. Strasser & Brömme 2004: 412). Die Furcht vor Ge
sichtsverlust, Stigma und Isolation (unabhängig davon, ob sie gerechtfertigt ist 
oder nicht) stellt umgekehrt einen Anreiz zum Vermeiden von Äußerungen dar, 
die von Rezipierenden als ein Abweichen von den moralischen Normen der Wir- 
Gruppe interpretiert werden könnten. Für die Funktionsweisen und potenziellen 
sprachlichen sowie gesellschaftlichen Folgen einer solchen Anreizstruktur öffent
licher Meinung, wird es sich – wie in 3.3.1bereits angedeutet – als entscheidend 
erweisen, ob sich die moralisch motivierten sozialen Reaktionen von Prestige und 
Stigma auf komplexe Meinungsäußerungen auf propositionaler Ebene oder aber 
auf moralisch aufgewertete Fahnenwörter sowie moralisch abgelehnte Tabuwör
ter auf lexikalischer Ebene beziehen (s. u. und v. a. 4).

So wie die Affektivität moralischer Urteile sich evolutionär erklären lässt 
(s. 3.1.1), scheint sich auch die Anpassung des Verhaltens an die entsprechenden 
moralischen Normen in dieses evolutionäre Bedingungsgefüge einzureihen. In 
3.1.1 wurde mit Verweis auf Glaukon bereits der Publikumseffekt erwähnt, der 
nahelegt, dass Menschen die Befolgung (zumindest einiger) moralischer Normen 
primär an der Antizipation der Auswirkungen für ihre soziales Ansehen, also an 
„appearance and reputation“ (Haidt 2012: 86) orientieren. Entsprechend beein
flusst das Befolgen oder Nicht-Befolgen moralischer aber auch trivialer sozialer 
Normen wie Etikette (diese beiden Kategorien greifen ineinander, s. u.) öffentli
che Urteile, die wiederum Chancen auf Sexual- und Kooperationspartner beein
flussen und somit evolutionär fitnessrelevant sind (vgl. Voland 2004: 185 ff.). 
Normeinhaltung dient also „der Werbung um soziale Anerkennung“ (Voland 
2004: 186) und ist „eine Prestige bildende Maßnahme mit möglichen Konsequen
zen für Liebe und Business“ (ebd.). Auch in komplexeren Großgruppen der Neu
zeit scheint die Intuition für derartige soziale Dynamiken keineswegs einen Ata
vismus darzustellen.

Als Kehrseite derselben Dynamik, durch die bestimmte politische Haltungen 
und auch ein bestimmter Sprachgebrauch als Normentreue anerkannt werden, 
werden bestimmte politische Haltungen innerhalb einer Gruppe konsensual mo
ralisch abgewertet. Die Verwendung der mit diesen Haltungen (symptomfunktio
nal) assoziierten Ausdrücke birgt demnach das Risiko, soziale Geringschätzung 
(also Stigma) zu erfahren und so dem eigenen Prestige zu schaden. Dies ist die 
Kehrseite derselben moralisierenden Dynamik, die den beschriebenen sozialen 
Anreiz für mechanische Substitutionen und Euphemisierungen entsprechend aus 
der anderen Richtung verstärkt; man denke an Zuckerbrot und Peitsche des so
zialen Ansehens. Auf propositionaler Ebene der Meinungsäußerung beschreibt 
Noelle-Neumann (1982; 1996) dieses soziale Anreiz-System als Schweigespirale.

146 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



Von zwei Meinungslagern ist eines entweder tatsächlich größer oder es erscheint durch 
stärkere Aktivität der Anhänger größer. Aus Furcht, sich zur Seite des (scheinbaren) Verlie
rerlagers zu bekennen, trauen sich in der Folge immer weniger Menschen, die Meinung die
ses Lagers öffentlich zu vertreten. (Roessing 2019: 10)

In der Folge nimmt dieses „Verliererlager“ immer weniger diskursiven Raum ein, 
wird immer weniger wahrgenommen und die Furcht, die Außenseiter-Meinung 
zu vertreten, wächst, was schließlich den selbstverstärkenden Prozess der 
Schweigespirale konstituiert. Dabei ist, wie das Zitat bereits andeutet, nicht die 
tatsächliche numerische Größe der jeweiligen Meinungslager entscheidend, wie 
dies z. B. bei direkten demokratischen Prozessen der Fall wäre; sondern die arti
kulatorische Aktivität sowie die moralische Vehemenz, mit der eine politische 
Meinung im Diskurs vorgebracht und wahrgenommen wird: „Die Meinung einer 
Minderheit kann in der Öffentlichkeit als Mehrheit erscheinen, wenn ihre Anhän
ger nur selbstbewusst genug auftreten und ihre Meinung öffentlich mit Nach
druck vertreten“ (Roessing 2019: 13).

Dabei verweist der erwähnte Nachdruck primär auf die moralischen bzw. 
moralisierenden Aspekte des antagonistischen Diskurses: „Schweigespiralen kön
nen sich nur bei Themen entwickeln, die emotional aufgeladen sind, ‚moralische 
Ladung‘ haben. Themen bei denen es nicht um die Frage geht, wer richtig oder 
falsch liegt, sondern wer die ‚gute‘ und wer die ‚schlechte‘ Meinung vertritt“ 
(Roessing 2019: 12). Erst aus dieser emotionalen und moralischen Ladung er
wächst für im Diskurs Agierende die Gefahr, sich mit der „schlechten“ Meinung 
sozial zu isolieren. Denn wer gegen moralische Normen verstößt, lenkt die affek
tive Abneigung seiner Mitmenschen auf sich und riskiert nicht nur Kritik, son
dern auch soziale Ausgrenzung (vgl. Haidt 2012: 1028). Dabei ist weniger entschei
dend, wie häufig oder wahrscheinlich moralisierende, ausgrenzende oder 
zensierende Reaktionen auf bestimmte Meinungsäußerungen tatsächlich sind, 
sondern vielmehr, wie groß die (berechtigte oder unberechtigte) Furcht vor der
artigen sozialen Konsequenzen ist. Denn diese „Isolationsfurcht“ (Noelle- 
Neumann 1982: 98) ist es, die den Anreiz schafft, bestimmte Haltungen nicht oder 
zumindest nicht öffentlich zu verbalisieren. Die öffentliche Meinung zu morali
schen bzw. moralisierten Themen wird somit nicht etwa durch zentral gesteuerte 
Zensur (censorship), sondern emergent durch affektiv gesteuerte Selbstzensur 
(censoring) normiert (vgl. Allan & Burridge 2007: 24), was die jeweilige Gesell
schaft nach Noelle-Neumann (1982: 192 ff.) wiederum stabilisiert und integriert.

Gerade für die sprachliche Selbstzensur spielt jedoch nicht nur die Äuße
rungsebene, sondern mehr noch die lexikalische Ebene eine entscheidende Rolle. 
In 3.1.2 wurde bereits beschrieben, inwiefern v. a. Einzelzeichen wie Tabuwörter 
moralische Affekte hervorrufen und entsprechend soziale Sanktionen nach sich 

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 147



ziehen können. Entsprechend werden nicht nur bewusste Tabubrüche, sondern 
auch versehentliche, aus Unwissenheit oder (sub-)kulturellen Unterschieden be
gangene Verstöße gegen die lexikalischen Normen sozial sanktioniert: „The con
clusion must be that any violation of taboo, however innocently committed, risks 
condemnation“ (Allan & Burridge 2007: 6). Umso höher ist dieses Risiko bei Tabu
wörtern, die nicht nur mit unangenehmen, aber unpolitischen Affekten, sondern 
mit moralisch abgelehnten politischen Haltungen assoziiert und daher diskursiv 
stark verurteilt werden – nicht zuletzt auch zum Prestige-bezogenen Zweck der 
Darstellung der eigenen moralischen Güte (s. o.):

Online and face-to-face, some in the vanguard of advocacy for social and accompanying lin
guistic changes (or wanting to claim affiliation with the reformers) not only themselves 
scrupulously adopt proposed reforms but also sometimes set themselves up as language ‘po
lice.’ They may deride someone using a dis-preferred term as ‘ignorant’ or not ‘woke,’ or 
‘bigoted,’ or worse. Of course, bigotry may be at play in deliberately discounting widely dis
cussed and widely adopted terminological shifts. In many cases, however, reasoned discus
sion might be far more effective than derision. (McConnell-Ginet 2020: 236)

3.3.5 Zwischenfazit: Vom Politischen zum Moralischen zum Prestige

Wenn Bezeichnungskonkurrenzen nicht mehr in ihrer Ausdrucksfunktion diver
gierende, aber in der öffentlichen Wahrnehmung prinzipiell gleichwertige politi
sche Haltungen ausdrücken, sondern in größeren Teilen der Gesellschaft antizi
pierbar Anerkennung oder eben soziale Geringschätzung erfahren, so entstehen 
reputationelle Anreize zur Verwendung eines bestimmten Ausdrucks unabhängig 
von der eigenen politischen Haltung (oder der Abwesenheit einer solchen). Eine 
zunehmende Moralisierung politischer Meinungen, vor allem aber politischer 
Schlagwörter führt also zu all den beschriebenen Nebeneffekten: Polarisierung 
zwischen politischen Gruppen bei gleichzeitiger Normierung innerhalb derselben 
einerseits sowie andererseits Prestige-bezogene Anreizsysteme für die Vermei
dung bestimmter moralisierter Wörter und ihre Substitution durch andere Wör
ter. Wird die so normierte Konsens-Gemeinschaft repräsentativ für eine Gesamt
gesellschaft (im Sinne einer Großgruppe wie etwa eines Nationalstaats), so liefert 
diese erstens nicht mehr ausreichend verschiedene Identifikationsmöglichkeiten 
für Dissens-orientierte politische Identifikation, was wiederum „zu Apathie und 
Entfremdung von der politischen Partizipation“ führt (Mouffe 2014: 29). Zweitens 
vervielfältigen sich analog zu Größe, Diskursmacht und (nicht explizierter) Hete
rogenität dieser Gruppe auch die kontextsensitiven Gebrauchsweisen der durch 
diese sozialen Anreize etablierten Ausdrucksformen. Durch heterogene Ge
brauchsweisen wiederum verliert das einstige Fahnenwort sowohl seine spezifi

148 3 Sprachmoral und das Politische der Sprache



sche Darstellungs- als auch seine charakteristische Ausdrucksfunktion. Moralisie
rung führt zu oberflächlicher, rein formaler Anpassung; diese wiederum führt zu 
Aushöhlung und Bedeutungsverlust der entsprechenden Formen.

Bevor dieser Gedankengang in Kapitel 4.3 wieder aufgegriffen und als Infla
tion des Zeichenwerts beschrieben wird, muss in den folgenden Kapiteln zu
nächst ein ökonomisches Erklärungsmodell sowohl von Bedeutung als sprachli
chem Wert (s. 4.1) als auch von Prestige als sozialem Wert (s. 4.2) erarbeitet 
werden.

3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen 149


	3 Sprachmoral und das Politische der Sprache
	3.1 Erster Strang: Das Moralische der Zeichen
	3.1.1 Moralische Urteile als Intuitionen
	3.1.1.1 Rationalistische vs. intuitionistische Ansätze der Moralpsychologie
	3.1.1.2 Sozialer Intuitionismus moralischer Urteile nach Haidt
	3.1.1.3 Soziale Aspekte moralischer Intuitionen und die Rolle von Prestige
	3.1.1.4 Zwischenfazit: Von moralischen Urteilen zur Prestigeökonomie

	3.1.2 Sprachmoral: intuitive Ablehnung von Wörtern
	3.1.2.1 Affektivität von Einzelwörtern und von moralischen Urteilen
	3.1.2.2 Affektbasierte Kritisierung und Tabuisierung von Wörtern
	3.1.2.3 Political Correctness als Tabu-Phänomen
	3.1.2.4 Gift-Metaphorik und Lexik-bezogener Ekel
	3.1.2.5 Vermeidung unangenehmer statt manipulativer Wörter
	3.1.2.6 Post hoc Rationalisierung affektiver Sprachtabus
	3.1.2.7 Methodenreflexion zur Analyse sprachlicher Affektivität


	3.2 Zweiter Strang: Das Politische der Zeichen
	3.2.1 Bezeichnungskonkurrenz und Bezeichnungsfixierung
	3.2.1.1 Darstellungsfunktion und onomasiologische Bezeichnungsstrategien
	3.2.1.2 Ausdrucksfunktion und semasiologische Rückschließbarkeit
	3.2.1.3 Politisch-sprachliche Affiliation und Distinktion
	3.2.1.4 Mögliche demokratisierende Effekte expliziten Wortstreits
	3.2.1.5 Zwischenfazit: Zur Kontingenz von Ausdrucks- und Darstellungsfunktion

	3.2.2 Bedeutungskonkurrenz und Bedeutungsfixierung
	3.2.2.1 Bezeichnungsfixierung vs. Referenzfixierung
	3.2.2.2 Gebrauchsbedingtheit der Bedeutung etablierter Wörter
	3.2.2.3 Bedeutungskonkurrenzen um etablierte Wörter
	3.2.2.4 Vorgängigkeit der Sinnzusammenhänge bei der Bedeutungskonstitution
	3.2.2.5 Zwischenfazit: Bezeichnungsfixierung verhindert Bedeutungsfixierung


	3.3 Synopse: Vom Politischen zum Moralischen
	3.3.1 Moralisierung politischen Dissenses
	3.3.2 Horizontal: Polarisierung zwischen Akteursgruppen
	3.3.3 Normierung innerhalb von Akteursgruppen
	3.3.4 Vertikal: Prestige in Akteursgruppen und öffentlicher Meinung
	3.3.5 Zwischenfazit: Vom Politischen zum Moralischen zum Prestige





