Monika Tautz

Tradition - ein vielschichtiger Begriff. Zur
Bedeutung traditionstheoretischer
Vergewisserungen fiir die islamische und
christliche Religionspadagogik

Einleitung

Der Begriff der Tradition ist vielschichtig, denn er wird sowohl alltagssprachlich
verwendet wie auch als wissenschaftlicher Terminus in verschiedenen Disziplinen,
so zum Beispiel der Kulturwissenschaft oder der Theologie. Dabei werden Debatten
um Tradition in der medialen Offentlichkeit allgemein und im gesellschaftlichen
Diskurs um weltanschauliche und religiése Grundlagen einer Gesellschaft im Be-
sonderen nicht selten recht emotional gefithrt. Gleichzeitig hat die Rede von einer
posttraditionalen (Diensberg et al. 2017) und enttraditionalisierten Gesellschaft
(Gabriel 1991; Burrichter 2020) weiterhin Konjunktur. Sowohl fiir die christliche als
auch fiir die islamische Theologie sowie die je darauf aufbauende Religionspéada-
gogik ist eine traditionstheoretische Vergewisserung eine notwendige Grundlage
fur eine Kommunikation, die sowohl ad intra innerhalb der Theologie wie auch ad
extra mit einer sdkularen und weltanschaulich pluralen Gesellschaft gefiihrt wird.

Im Folgenden werden zunéchst philosophische Uberlegungen zur Tradition als
anthropologischen Grundbegriff in Kiirze referiert, um von hier aus das Traditi-
onsverstdndnis der Theologie in den Blick zu nehmen. Dabei wird zwischen der
christlich-katholischen und islamischen Perspektive unterschieden, um daraus ei-
nige Aspekte der Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen in der
Theologie ableiten zu konnen. Im letzten Abschnitt liegt der Fokus auf einer reli-
gionspadagogischen Reflexion der philosophischen und theologischen Erkenntnis-
se, die sich fiir bildungstheoretische und didaktische Aufgaben im Theorie-Praxis-
Zirkel des Faches ergeben und die auf mogliche Forschungsdesiderate verweisen.

Tradition - eine philosophische Perspektive

Etymologisch geht der Begriff der Tradition auf das lateinische Verb tradere zurtick.
Er bezeichnet zum einen das traditum, einen zu iberliefernden bzw. zu iiberge-
benden Sachzusammenhang, den es durch die Zeit hindurch zu bewahren gilt.
Dieses Verstandnis von Tradition geht auf das romische Recht zurtick. Die traditio

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111674568-011



172 —— Monika Tautz

wurde ,zu einem eigenstindigen Rechtsbegriff, der Ubergabehandlungen von Ei-
gentum schiitzt“ (Dziri 2023, 50; Borsche 2006, 148; Winter 2017, 159-160; Assmann
2021, 50). Zum anderen bezeichnet der Begriff Tradition den Prozess des Tradierens,
womit ein aktives Moment der Aneignung verbunden ist (Winter 2017, 166—169)."

Philosophiegeschichtlich wird der Begriff der Tradition in Phasen des Uber-
gangs — d.h. in Phasen des Paradigmenwechsels bisher als sicher gegoltener
Denkformen — kritisch bedacht, so in der Zeit des Ubergangs vom Mythos zum Logos
mit Beginn der griechischen Philosophie und spéter zur Zeit der Aufklarung, in der
Tradition und Vernunft als Gegensatzpaar verstanden wurden. Seit der Neuzeit
sind ,Traditionen und ﬁberlieferungen als selbstverstandliche Wahrheitsquellen
desavouiert und als Legitimationsprinzipien sozialer Ordnung entmachtet” (Winter
2017, 7) worden. Eine neue Wirdigung erfahrt der Begriff der Tradition wiederum
mit der Kritik am Vernunftglauben der Aufkldrung. Die damit verbundene Weitung
des Begriffs, der nunmehr weder normativ noch inhaltlich konkret — damit gerade
nicht ein-deutig — zu fassen ist, férdert die Uherzeugung, dass die Inhalte der Tra-
dition stdndigem Wandel unterworfen sind. Damit allerdings ist die Frage nach der
Normativitat von Tradition nicht beantwortet, denn wenn der Mensch in seiner
individuellen wie auch kulturellen Geschichte Tradition sowohl bildet als auch
aufgrund von Sozialisation und kultureller Pragung durch Tradition geformt wird,
verliert sie zwar ihren allgemein verpflichtenden Charakter, behélt aber dennoch
einen normativen Anspruch (Borsche 2006, 149).2

Das Phanomen der Tradition kann als ein anthropologischer Grundbegriff, als
ein anthropologisches Spezifikum oder eine anthropologisch zu begriindende
~Spezialeigenschaft“ (Dziri 2023, 1; Winter 2017, 2; Gabriel 1991, 69) des Menschen
verstanden werden, der sich vom Tier vor allem durch die Fahigkeit und Notwen-
digkeit, Tradition auszubilden und an die nichsten Generationen zu tberliefern,
auszeichnet. Damit ist der Begriff der Tradition einerseits eng mit dem der Kultur
verkniipft (Dziri 2023, 2). Diese Verbindung macht auch verstandlich, weshalb die
Identifikation mit einer Tradition ein existenzielles Moment birgt, denn sowohl die
Vergangenheit als auch die Zukunft erweisen sich als bedeutungsvoll. Der Mensch
ist ,Resultat des Vergangenen wie zugleich Ursache des Zukiinftigen® (Dziri 2023, 2).
Andererseits ist Tradition deutlich von Kultur zu unterscheiden. Denn gerade als
anthropologisches Spezifikum kann die Klarung des Begriffs nicht einfach ,,an eine
jeweilige historische Tradition, Geschichte oder Kultur gebunden sein“ (Winter

1 Nicht zu vernachléssigen sind auch die , Traditionstrdger (Winter 2017, 166) in ihren Rollen als
yTradent und Akzipient“ (Winter 2017, 166), um Asymmetrien zwischen ihnen reflektieren und den
Prozess der Weitergabe beschreiben zu konnen.

2 Das ist ein Grund fiir die z.T. recht emotional gefiihrte Debatte um Tradition in der medialen
Offentlichkeit.



Tradition - ein vielschichtiger Begriff = 173

2017, 15) und damit erschopfend erklart werden. Als anthropologische Eigenschaft
steht Tradition nicht in Abhéngigkeit von der Kultur und damit von einer konkre-
ten, historisch gewachsenen Lebens- und Denkform. Vielmehr ermdglicht tiber-
haupt erst das ,Phanomen der Tradition [...] eine bestimmte Menschheitsgeschichte
[...]. Es muss also eine zeit- und kulturunspezifische Grundstruktur geben, die den
vielféltigen, zeit- und kulturgebundenen Erscheinungsformen zugrunde liegt [...]“
(Winter 2017, 15).

Arne Winter erarbeitet in seinen philosophischen Uberlegungen eine komplexe
Traditionstheorie, die Tradition als anthropologische Grunddimension versteht und
diese systematisch und unabhangig von deren geschichtlichen Konkretionen un-
tersucht. Dabei setzt er ganz konkret an, namlich an der Beschreibung und Refle-
xion von funf Vorurteilen, die im 6ffentlichen wie akademischen Dialog wirksam
sind, und stellt sie dem Begriff der Tradition gegeniiber (Winter 2017, 9—16). Fiir die
Theologie bieten sie sowohl ad intra als auch ad extra im Diskurs mit human- und
sozialwissenschaftlichen Disziplinen fiir eine theologische Argumentation eine
fundierte Grundlage. Winter unterscheidet die von ihm herauskristallisierten tra-
ditionstheoretischen Grundbegriffe in drei strukturelle — Weitergabe, Wiederho-
lung, Muster (Winter 2017, 159-202, 226-264) — sowie in zwei hermeneutische
Grundbegriffe — Verstehen und Sinn (Winter 2017, 202—225, 265—295).

Zum Verstandnis von Tradition aus der
Perspektive der Theologie

Thre in fritheren, vorneuzeitlichen Gesellschaften und Kulturen anerkannte Gel-
tungskraft als soziale Orientierungsgrofie scheint Tradition heute verloren zu ha-
ben. Wird von ihr in einem Zusammenhang mit Religion gesprochen, ist damit nicht
selten die Vorstellung von einem linear nachweisbaren und unverdnderlichen
Glaubensgut verbunden, das dogmatisch geschiitzt und bewahrt wird, dessen Riten
durch die Zeit hindurch Bestand haben (sollen) und das gleichsam als Gesamtpaket
von einer Generation zur nichsten tibergeben® wird. Diese Vorstellung ist mit un-
terschiedlichen Wertungen verbunden: Fiir die einen kann nur so das Glaubensgut
durch die Zeit hindurch bewahrt werden, fiir die anderen belegt diese Vorstellung
einen mit Religion und Tradition verbundenen Antimodernismus und das Fehlen
jeglicher kritischer (Selbst-)Reflexion, fiir wieder andere ist die Frage nach Tradi-
tion und Religion unbedeutend, weil ihnen tradierte Religion unbedeutend ist.

3 Fir den Prozess der Weitergabe mahnt Sejdini, nicht ,,die Asche von Generation zu Generation
weiterzugeben, sondern das Feuer (Sejdini 2018, 31).



174 —— Monika Tautz

Traditionskritik ist allerdings nicht erst ein Phdnomen der Neuzeit, sondern gehort
immer schon zur Geschichte der Theologie(n), wobei mit der Kritik notwendiger-
weise immer auch ,eine Riickbesinnung auf und Neugewichtung von élteren Tra-
ditionselementen“ (Kattan 2015, 173) verbunden ist. Der christlich-orthodoxe
Theologe Assaad Elias Kattan erinnert an spatantike und mittelalterliche Kulturen,
denn gerade auch zu deren Zeit

[...] waren Verschiebungs-, Umdeutungs- und Kritikvorgénge innerhalb religiéser Traditionen
moglich. In einigen Féllen scheinen sie sogar eine unabdingbare Voraussetzung dafiir gewesen
zu sein, dass religiose Traditionen weiter bestehen und als ,Tradition“ rezipiert werden
konnten. Es lésst sich also ein Zusammenspiel von Normativitdt und Dynamik religiéser
Traditionen beobachten, wodurch ein statischer Traditionsbegriff unterlaufen werden kann.
(Kattan 2015, 165)

Bereits hier erweist sich die Notwendigkeit einer in die Tiefe gehenden Reflexion
des Zusammenhangs von Tradition und Religion, denn dieser ist deutlich viel-
schichtiger als auf den ersten Blick vermutet und je nach Religionen inhaltlich wie
argumentativ zu differenzieren (Hoftberger 2023, 43-45).

Eine christlich-katholische Perspektive

Das christliche Verstandnis von Tradition in seiner Vielfalt und Tiefe zu erldutern,
ist eine Aufgabe, die im hier gegebenen Rahmen nicht bewéltigt werden kann.
Dartiber hinaus verbinden die verschiedenen christlichen Konfessionen mit Tra-
dition unterschiedliche Gehalte, die z.T. auch auf historische Abgrenzungshemii-
hungen unter den Konfessionen zuriickzufithren sind. Dennoch kann Tradition als
eine ,theologische Kategorie“ (Hoftberger 2023, 39—-55) oder als ,Schliisselbegriff
christlicher Theologie“ (Durnberger 2021, 161) bezeichnet werden.

Im Laufe der Geschichte des Christentums hat sich das Verstdndnis und damit
auch der Umgang mit Tradition mehrfach gewandelt. In der Anfangsphase des
Christentums, spatestens mit der zweiten Generation, stellte sich die Frage, wie der
Glaube nach der Zeit der Apostel weitergegeben werden kann. Es galt abweichenden
Interpretationen (Héaresien) zu wehren und eine Lehre des Glaubens zu entwickeln.

Indem Glaubenserfahrungen Zeit und Raum tuberschritten, entstand ein neuer qualitativer
Raum - jener der ekklesiologischen Reflexion. Tradition wurde zur theologischen Kategorie,
weil sich hier ein Erkenntnisraum heraushildete, in dem Glaubenserfahrungen ermdglicht
wurden und werden. (Hoftberger 2023, 46)



Tradition - ein vielschichtiger Begriff == 175

Solche Prozesse sind durchaus typisch fiir die Reflexion von Tradierungsprozessen
und so wurde dann auch in der katholischen Kirche und Theologie ,,darum ge-
rungen, die Erkenntnishedingungen fiir die authentische Glaubenstradition zu
finden“ (Hoftberger 2023, 46). Die divergierenden historischen Rahmenbedingungen
fithren dazu, dass ,Einheit und Ganzheit der kirchlichen Tradition“ (Wiedenhofer
1991, 128) vielschichtiger und komplexer Art sind und ihrerseits aus verschiedenen
Traditionen bestehen. Um diese verstehen zu konnen, miissen die historischen und
gesamtgesellschaftlichen Bedingungen bedacht werden. Das, was kirchliche Tradi-
tion ausmacht, kann demnach nicht angemessen verstanden werden, wenn nicht
auch ,humanwissenschaftliche Analysen empirischer Traditionsvermittlung®
(Wiedenhofer 1991, 128)* in den Blick genommen werden. Daher hat der Begriff
innerhalb der katholischen Kirche und Theologie nicht nur eine theologische,
sondern auch eine ,hohe [...] kirchenpolitische und historische Relevanz*“ (Hoft-
berger 2023, 22).

Die kirchenpolitische und historische Relevanz zeigt sich beispielhaft in der
Auseinandersetzung mit der Reformation.® Johanna Rahner spricht aufgrund von
»(Um-)Brucherfahrungen der Moderne“ (2020, 162) von der ,Erfindung der Tradi-
tion“ (2020, 162) im 19. Jahrhundert, die dazu gedient hat, ,sich gegen die Kontin-
genzerfahrungen der eigenen Lehre und Struktur abzuschotten und so deren St6-
rungspotenzial wie auch das Mehrdeutigkeitspotenzial eines Plurals gar
unterschiedlicher ,Traditionen‘ zu eliminieren® (2020, 161—162). Mit diesem Begriff
verbindet sie Vorstellungen von einem linear nachweisharen und unveranderlichen
Glaubensgut: die ,Idee einer stets gleichbleibenden, zu wahrenden ,Tradition’, d. h.
die Idee der Unverdnderlichkeit von Kirche und Lehre — das semper idem als ent-
scheidender, katholischer Identitatsmarker® (Rahner 2020, 162).* Dabei wird ,ein

4 Demnach gilt fir Wiedenhofer: ,Theologische Bestimmung und empirische Gehalthaftigkeit des
Traditionsbegriffs stehen nicht in einem Additions- oder Konkurrenzverhéltnis, sondern in einem
Bedingungsverhéltnis“ (1991, 128).

5 Wichtige historische Eckpunkte sind: das Konzil von Trient (1545-1563), das der katholischen
Konfession nach der Reformation ihre dogmatische Grundgestalt gab; die Zeit der Restauration im
19. Jahrhundert, die sich im Ersten Vatikanischen Konzil (1869/70) mit seiner Zuspitzung der
Wahrheits- und Rechtskonzeption manifestiert, wonach letztlich allein der Papst entscheidet, was
wahr und Gesetz ist; das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965), das das Verstandnis von Offen-
barung und Wahrheit sowie vom Glaubenssinn aller Gldubigen neu bedacht hat und das Mog-
lichkeiten der Okumene sowie des Dialogs mit anderen Religionen und Weltanschauungen
grundgelegt hat.

6 In diesem Zusammenhang ist die Idee einer unverdnderlichen wahren Tradition sowohl ,als eine
zugleich moderne-affine wie modernitéatsfeindliche Neukonstruktion des Katholischen zu verste-
hen“ (Rahner 2020, 162). Gleichzeitig steht die katholische Kirche infolge dieser neuen Deutung von



176 —— Monika Tautz

voluntaristisch enggefiihrter Autorititsglaube (Gott als Gesetzgeber, der die ,Dekrete
seines Willens‘ offenbart; das Lehramt als autorisierte Tradentin dieses Willens)
begrindet und ein autoritdr hierarchisches Kirchenbild, das die Kirche als eine
ecclesia docens und eine ecclesia discens aufteilt“ (Rahner 2020, 163). Damit geht eine
Verrechtlichung der Theologie einher, sodass kirchenrechtliche Fragen ins Zentrum
riccken (Rahner 2020, 166). Im semper idem des Ersten Vatikanischen Konzils ma-
nifestiert sich eine Re-Aktion auf die Herausforderungen der Zeit der Aufklarung,
der Franzosischen Revolution, der Sdkularisierung sowie der verdnderten Le-
benswelten im Industriezeitalter, die sich im Spannungsfeld von Innovation und
Tradition entwickelt hat (Rahner 2020, 172-174). Mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil wandelt sich das katholisch-kirchliche Traditionsverstandnis, auch wenn
sich in diesem - bis heute noch wirksamen - Spannungsfeld die Reformen des
Zweiten Vatikanischen Konzils bewegen (Rahner 2020, 159). Im Okumenismusde-
kret Unitatis redintegratio (UR 6) und in der Liturgiekonstitution Sancrosanctum
Concilium (SC 1) leuchtet das Verstandnis einer ,ecclesia semper reformanda“
(Rahner 2020, 159) auf. Das Konzil versteht die Gegenwart nicht als (momentanes)
Ende einer langen Zeugnis- und Traditionskette, sondern als zeichenhafte Gestalt,
»in der das ein- fiir allemal ergangene Wort Gottes in neuer Weise présent ist“
(Drumm 2006, 156). Das eroffnet ein Verstdndnis von Tradition, das unterschiedli-
che, vielfiltige Auslegungen erméglicht, und zwar so, dass die Vielfalt der Uber-
lieferungsprozesse sowohl in diachroner wie auch synchroner Perspektive beachtet
und bedacht werden. Es gilt dann, die im Laufe der Geschichte geltenden Tradi-
tionen und Zeugnisformen in ihrem jeweiligen historischen Zusammenhang zu
analysieren und zu erldutern, sie mit Blick auf das Ganze des Glaubens einzuordnen
und schliefllich auf die Gegenwart hin zu deuten (Drumm 2006, 156 —157).

Eine islamische Perspektive

Einen dem Begriff der Tradition entsprechenden Terminus gibt es im Arabischen
nicht. Auch hat sich ,[a]nders als fiir viele aus dem Lateinischen oder Griechischen
kommende Begriffe [...] fiir die Verwendung von Tradition kein entsprechender
arabischer Neologismus etabliert“ (Dziri 2023, 51).” Dennoch ist die Frage nach dem,
was islamische Tradition ausmacht, also die Frage nach dem traditum wie auch die

Tradition ,unter einem Vereindeutigungszwang und entwickelt eine ausgepragte Ambiguitatsin-
toleranz“ (Rahner 2020, 163).

7 Dziri verweist darauf, dass das ,Bedeutungsspektrum von Tradition [...] durch autochthone
arabische Wortwurzeln abgedeckt [wird, M. T.], die allesamt je unterschiedliche Bedeutungsaspekte
aufnehmen* (2023, 51).



Tradition - ein vielschichtiger Begriff == 177

Frage nach geeigneten Tradierungsprozessen, von jeher eine Frage islamischer
Theologie. Angesichts der sich verdndernden, pluralen Lebenswelten auch in den
vom Islam gepragten Kulturen und Gesellschaften und, besonders herausfordernd,
flir Musliminnen und Muslime, die in den sogenannten westlichen Gesellschaften
leben, lésst sich die Frage nach Tradition und Tradierung heute nicht einfach be-
antworten. Die (vielfaltige) Bedeutung des Fremdworts Tradition wird im Arabi-
schen durch mehrere Termini ausgedriickt, die in ganz unterschiedlichen Bereichen
verwendet werden und denen damit auch je unterschiedliche Kontexte zugrunde
liegen. Allerdings werden sie oft nicht sauber voneinander unterschieden, sodass
traditionshermeneutische Reflexionen weitgehend fehlen.

Die Frage nach dem Zu- und Miteinander von Tradition und Theologie steht
daher im Zentrum des Forschungsprojekts Amir Dziris. Es verfolgt das Ziel, tradi-
tionstheoretisch verwertbhare Begriffe und Konzepte muslimischer Religionsher-
meneutik systematisch zu untersuchen und damit Grundlagen fiir eine islamische
Diskurstheorie zu legen und weitere Vertiefungen anzustofien (Dziri 2023, 19). Es
geht um das Spezifische eines islamischen Traditionsbegriffs und der damit ver-
bundenen Wandlungs- und Aktualisierungsfahigkeit islamischer Religionsherme-
neutik. Denn vielfach wird Tradition im Sinne des ,,Erbe[s] des Islams und dessen
Relevanz fiir gegenwaértige [...] Fragestellungen“ (Alsoufi et al. 2023, 13) verwendet,
wobei das, was das Erbe des Islams ausmacht, in der Regel nicht oder nur unzu-
reichend geklart wird. Gerade weil Fragen nach dem Gehalt der Tradition fehlen,
fithrt die affirmative Rede von einer islamischen Tradition zu ,enorme[n] Be-
grundungsliicken (Dziri 2023, 5) in der akademischen Theologie des Islams.

Eine erste Unterscheidung bietet sich an, indem die Diskursrdume — Dziri geht
von vier ,Erfassungsbereiche[n]“ (2023, 6) aus — umschrieben und voneinander
unterschieden werden. In einem ersten Erfassungsbereich werden die Begriffe Is-
lam und Tradition weitgehend als Synonyme verstanden. ,Islamische Tradition
kann insofern im Sinne einer,Islamischen Zivilisation oder Kultur®, der,Religion des
Islams‘ selbst oder unterschiedlicher theologischer und konfessioneller Stromun-
gen innerhalb des Islams genutzt werden“ (Dziri 2023, 6), was nicht zuletzt auch im
Kontext interreligioser Diskurse geschieht. Im zweiten Erfassungsbereich wird
Tradition mit dem Begriff Hadith — verstanden sowohl als einzelnes Uberliefe-
rungssegment (hadith) wie auch als Uberlieferungsformat bzw. literarische Gattung
(hadithe) - gleichgesetzt (Dziri 2023, 7).% Die Gleichsetzung des Begriffs der Tradition
mit muslimischen Kontexten allgemein bzw. mit dem Moment der islamischen
Kultur- und Sozialgeschichte stellt den dritten Erfassungsbereich dar (Dziri 2023,

8 Ein Forschungsdesiderat erkennt Dziri darin, dass ,eigenstindige theoretische Uberlegungen zur
Traditionalitat des Hadith in der Hadithforschung bisher weitgehend ausgeblieben® (2023, 7) seien.



178 —— Monika Tautz

7-8). Die uiberwiegend sozialwissenschaftlich und ethnologisch im Rahmen des
Modernisierungstheorems diskutierte These untersucht vor allem die ,Behar-
rungskréfte des islamischen Traditionalismus® (Dziri 2023, 8), wobei jlingere Ar-
beiten der Kulturwissenschaften differenziertere Untersuchungen und Argumen-
tationen fordern. Das ,Traditionsverstandnis muslimischer Perennialisten des
20. Jahrhunderts“ (Dziri 2023, 8), die Tradition als ein paradigmatisches Gegenkon-
zept zur Moderne verstehen, stellt den vierten Erfassungsbereich dar. In diesen
philosophischen Entwiirfen wird Tradition zu einem zentralen ,Schliisselprinzip“
(Dziri 2023, 9), allerdings fehlt eine systematische Begriffsklarung. Stattdessen wird
Tradition zu einem ,stark normativ aufgeladene[n] Gegenkonzept zur Moderne“
(Dziri 2023, 9).

Entlang zweier Leitkategorien, Erinnerung und Wissen, untersucht Dziri
theologische Gehalte, ,in denen zentrale Aspekte und Fragen traditionstheoreti-
scher Relevanz verhandelt werden® (2023, 19) und die zur ,Identifikation und Exr-
schliefung islamischer Traditionalitdt“ (2023, 69) dienen. Einerseits bilden sowohl
Erinnerung als auch Wissen zwei wesentliche Aspekte von Traditionalitét, wonach
Tradition als anthropologische Konstante gilt, andererseits sind ,Konzeptionen von
Erinnerung und Wissen innerhalb der islamischen Ideen- und Theologiegeschichte“
(Dziri 2023, 69) in besonderem Mafle wirksam. Das, was Winter eine starke Tradi-
tion (2017, 287-288) nennt, die Zeit, Raum und Gesellschaft bzw. Sozietdt zu einem
yO0rientierungsrahmen des Lebens* (2017, 187) transformiert, leuchtet in den beiden
Leitkategorien islamischer Traditionalitdt nach Dziri auf.

Erinnerung (Dziri 2023, 70 —133) ist ein fiir die muslimische Kultur bedeutsamer
Begriff, der als ,Modus des Erhalts bedeutsamer Tradita fungiert (Dziri 2023, 134)
und somit als Modus der Tradition untersucht wird, und zwar in einem heuristi-
schen Sinne als ,Idealtypus des islamischen Erinnerns® (Dziri 2023, 101). Die Re-
konstruktion der ,,Mechanismen der Verstetigung und Normierung von Erinnerung
in der muslimischen Theologiegeschichte“ (Dziri 2023,102) konzentriert sich auf den
isnad, der als systemisch relevant und wirksames System untersucht wird, ,welches
als ein institutionalisierter Ausdruck des islamischen Erinnerns betrachtet und
ausgefithrt wird“ (Dziri 2023, 102). Die zweite Leitkategorie — Wissen (Dziri 2023,
134-175) - lenkt den Blick auf den Gehalt der Tradition, indem die ,Ermittlung der
Zwecke, der Modi und der Performanz des islamischen Wissens“ (Dziri 2023, 135)
untersucht wird. Dabei gilt das ,mutawatir-Paradigma“, demzufolge eine Uberlie-
ferung ,mutawatir genannt [wird, M. T.], wenn sie mehrfach in voneinander un-
abhingigen Uberlieferungswegen tradiert wird“ (Dziri 2023, 153). Das muslimische
Verstdndnis von Wissen ist dariiber hinaus auch ,Erfahrungswissen, in Brauchen
und Gewohnheiten erprobtes und verhiirgtes Handeln“ (Dziri 2023, 157).

Beide Leitkategorien schaffen ,erst in ihrer Komplementaritat die Grundlage
fiir ein islamisches Traditionsverstandnis“ (Dziri 2023, 135).



Tradition - ein vielschichtiger Begriff == 179

Von hier ausgehend, bedenkt Dziri ,Bedingungen islamischer Aktualisierung
von Tradition entlang diskurstheoretischer Erwagungen® (Dziri 2023, 204), die in
zwei Richtungen verlaufen: einmal ad intra innerhalb der islamischen Theologie
und der muslimischen Gemeinschaft, zum anderen ad extra mit einer pluralen und
weltanschaulich diversen Gesellschaft. ,Es ist daher von zentraler gesellschaftlicher
Bedeutung, dass sich Musliminnen und Muslime in intersubjektiv verstdndlicher
und von Sakularitat gepragter Sprachoffentlichkeit artikulieren® (Dziri 2023, 212).

Zur Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen in
der Theologie

Die Reflexion tiber Tradition, verstanden als theologische Kategorie, eréffnet Zu-
gange zu einem der jeweiligen Theologie zugrunde liegenden Weltverstédndnis, das
seinerseits das Denken und Argumentieren, die Liturgie, das moralische Handeln,
seine ethische Reflexion und nicht zuletzt auch die Alltagsfrommigkeit prégt. Daher
ist auch die ,Reflexion der Traditionshermeneutik essenziell fiir die Kommunika-
bilitat des Glaubens“ (Hoftberger 2023,49). Die Kommunikabilitit des Glaubens stellt
Glaubige in weltanschaulich pluralen und sdkularen Gesellschaften vor besondere
Herausforderungen. Die von Winter angefiihrten fiinf Vorurteile zum Stichwort
Tradition sind gerade im Raum der medialen Offentlichkeit, aber auch im Alltag
gegenwartig und prégen die Argumentationsszenarien. Der Frag-Wiirdigkeit reli-
gioser Tradition muss sich die Theologie stellen. Eine traditionshermeneutische
Reflexion der Theologie vermag Kompetenzen zu fordern und zu stdrken sowie
solcher Art Vorurteilen entspannt (Werbick 2010) — und dabei doch engagiert fiir
die Sache — zu begegnen. Die kritische und an Leitkategorien orientierte Reflexion
der Erfahrung mit einem sich selbst absolut setzenden Traditionsverstdndnis in
Geschichte und Gegenwart der eigenen Religion kann die Theologie als Ge-
sprachspartnerin mit postsakularen und traditionskritischen Gruppierungen in-
nerhalb der Gesellschaft starken. Diese Aufgabe stellt sich ihr in allen akademi-
schen, gesellschaftlichen und religionsinternen Bereichen.

Traditionstheoretische Vergewisserungen, wie die von Dziri bedachte islami-
sche Traditionshermeneutik und daraus entwickelte Diskurstheorie, stellen eine
notwendige Grundlage dar, das spezifische Verstdndnis der einzelnen theologischen
Fachdisziplinen und das daraus begriindete methodische Vorgehen und mégliche
interdisziplindre Aufgaben zu analysieren. So ergibt sich beispielsweise fiir die
Koranhermeneutik die Aufgabe, ,die Bedingungen fortschreitender Zeit und
wechselnder gesellschaftlicher und kultureller Rahmenbedingungen® fiir den Pro-
zess ,der Bewahrung von Tradition“ (Ghaffar 2015, 178) zu bedenken.



180 —— Monika Tautz

Gleichgiiltig, ob nun die Religionspddagogik von der Theologie als eigene
Fachdisziplin anerkannt wird oder nicht: Auch die Religionspadagogik ist auf tra-
ditionstheoretische Reflexionen der Theologie angewiesen. Zur Tradition gehort die
Weitergabe des Glaubens und der Lebensformen des Glaubens wesentlich hinzu.
Nicht nur die Gehalte religioser Bildung, sondern auch die Art und Weise der
Weitergabe sind von Tradition geprégt. Die flir Bildungsprozesse allgemein und
damit auch fiir religiése Bildungsprozesse heute wichtige Frage nach der Férderung
einer kritischen Urteilskompetenz kann nur dann von der Religionspddagogik auch
theologisch begriindet werden, wenn von der Theologie Traditionen kritischer
Reflexion stark gemacht werden konnen. So geht beispielsweise die auf Subjekt-
orientierung hin ausgerichtete Bildung im deutschsprachigen Raum methodolo-
gisch ,subjekt-, interaktions- und kontextbezogen“ (Sejdini 2018, 25) vor und schlief3t
damit Traditionskritik und eine kritische Reflexion des eigenen Glaubens ein.

Religionspadagogische Reflexionen

Die Religionspadagogik arbeitet neben der Theologie als Bezugswissenschaft eng
mit den Humanwissenschaften zusammen, ist es doch ihre Aufgabe, Sinn und
Zweck religioser Bildung heute nicht nur fiir Glaubige, sondern fiir eine sdkulare
und weltanschaulich plurale Gesellschaft zu begriinden. So ist Winters philoso-
phische Grundlagenarbeit zur Traditionstheorie fiir die Religionspadagogik inter-
essant, weil sie philosophisch-anthropologisch ein Verstdndnis fiir Bildungsprozesse
bietet. Menschen kénnen sich von konkreten Traditionen distanzieren. Dem Pha-
nomen der Tradition, der Traditionalitit menschlichen Lebens aber konnen wir
uns nicht entziehen. Diese konkretisiert sich in unterscheidbaren Traditionen.
Solche Traditionen sind in der schulischen Bildung in Form von Unterrichtsfachern
gleichsam préasent. Juirgen Baumerts These von den Modi der Weltaneignung (2002)
erhalt damit eine zusatzliche Argumentationsstiitze, denn die vier zu unterschei-
denden Formen menschlicher Rationalitdt erweisen sich als eigene, im wortlichen
Sinne eigen-artige Zugidnge zur Welt und zur Sinnfrage, deren fachspezifische
Kontexte je eigene Traditionen auspragen.

Die philosophischen Uberlegungen Winters zu einer grundlegenden Traditi-
onstheorie zeigen ebenso wie Dziris traditionstheoretische Untersuchung musli-
mischer Religionshermeneutik und Rahners Reflexionen zu dem sich wandelnden
christlich-katholischen Verstdndnis von Tradition die enge Verflechtung von Iden-
titdtsbildung und Tradition auf. Bildungswissenschaften, (Religions-)Psychologie
und Soziologie befassen sich mit sozialer und religidser Identititsbildung als einer
besonderen Aufgabe der Jugend. Beschreibt Rahner fiir die (katholisch-)christliche
Systematische Theologie die Notwendigkeit, im Spannungsfeld von Tradition und



Tradition - ein vielschichtiger Begriff = 181

Innovation zu arbeiten, um so ,Identitatsvergewisserung und -sicherung auf der
einen und (neuer) Identitdtssuche auf der anderen Seite“ (2020, 172) leisten zu
konnen, so weist dies fiir die christliche Religionspddagogik einen Weg, religiose
Bildungsprozesse heute sowohl theologisch als auch bildungstheoretisch begriinden
zu konnen. Denn gerade das Zusammenwirken von Innovation und Tradition
kennzeichnet eine ecclesia semper reformanda, wobei ,die Re-Konstruktion der
Vergangenheit als Tradition“ (Rahner 2020, 172) als kreativer Aneignungsprozess
verstanden wird. Dass Aneignungsprozesse immer individuell und kontextabhéngig
erfolgen, ist (mittlerweile) in den Bildungswissenschaften keineswegs nur im Be-
reich konstruktivistischer Lerntheorien anerkannt. Religionssoziologisch und
-psychologisch betrachtet, stehen Kinder und Jugendliche heute in besonders her-
ausfordernder Weise vor der Aufgabe, die eigene Identitit in Auseinandersetzung
mit den zum Teil (heftig) widerstreitenden Lebenswelten anderer zu erproben und
sprachfahig zu machen. Eine solche Aufgabe ist anspruchsvoll und anstrengend
gleichermafSen, denn allein die Wahrnehmung unterschiedlicher Traditionen for-
dert heraus, das als gewiss und wahr Erachtete von anderen angefragt zu wissen.’
Da die Bewahrung und das Leben von Tradition (Orthopraxie) flir Glaubige einen
hohen Stellenwert hat, wird es fiir sie zu einer zutiefst existenziellen Herausfor-
derung, ,[d]en Strom der einen Tradition im unendlichen Meer der vielen Tradi-
tionen am Leben zu erhalten“ (Dziri 2023, 4). Diese Herausforderung steigert sich,
schaut man iber die Grenzen der eigenen Religion hinaus. In ihrem Alltag sind
Kinder und Jugendliche heute mit unterschiedlichen, ja auch widerspriichlichen
Weltdeutungen und -erfahrungen konfrontiert. Das Gefithl der Zugehérigkeit zu
einer bestimmten Gruppe, zu deren Uberzeugungen und Haltungen kann als soziale
Identitdt verstanden werden. Diese spielt gerade fiir die Identitatshildung junger
Menschen eine wichtige Rolle. Soziale Identitat hat allerdings auch eine Kehrseite,
wenn damit eine Ablehnung aller anderen Uberzeugungen und Haltungen ver-
bunden ist und daraus Fundamentalismen erwachsen (Pickel 2020). Diese Chancen
und Gefahren sozialer Identitat fur die Praxis religioser Bildungsprozesse zu be-
schreiben, theologisch wie humanwissenschaftlich zu reflektieren und diese Re-
flexion fiir die religionsdidaktische Praxis fruchtbar zu machen, stellt fir die isla-
mische wie die christliche Religionspddagogik eine bleibende Aufgabe dar.
Mehrfach ist bereits die Sprachfihigkeit angesprochen worden. Die Forderung
der Sprachfdhigkeit ist ebenfalls eine wichtige Aufgabe fiir die islamische und
christliche Religionspadagogik, so z.B. im Rahmen der Ausbhildung von Religions-

9 Fir muslimische Kinder und Jugendliche ist die Erfahrung innermuslimischer Heterogenitat und
unterschiedlicher Traditionen des gelebten Islams, die im Religionsunterricht gleichsam personal
greifbar wird, irritierend. Erklarungen der Eltern und Begleitung von Religionslehrerinnen und
-lehrern sind hier gefragt (Kamcili-Yildiz 2023, 72—73).



182 —— Monika Tautz

lehrerinnen und -lehrern. Fiir den islamischen Religionsunterricht (IRU) kommt
hinzu, dass die Aufgabe, ,religiése Traditionen und Erfahrungen in deutscher
Sprache [zu, M. T.] erschlieflen“ (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 48), nur geleistet
werden kann, wenn vonseiten der Theologie eine entsprechende Grundlage ge-
schaffen wird. Dabei geht es nicht allein darum, theologisch relevante Fachtermini
verstandlich zu erlautern, sondern auch darum, islamische Glaubenstradition und
muslimische Kulturtradition fiir Menschen anderer Weltanschauungen und fiir den
sékularen Sozialraum verstandlich vermitteln zu kénnen. Fiir die christliche Reli-
gionspaddagogik ist die Férderung der Sprachfahigkeit in Sachen Religion keines-
wegs eine geringere Herausforderung. Einerseits beginnt die christliche Theologie
erst langsam um eine sprachsensible Kommunikation des Evangeliums zu ringen,
andererseits fithrt die schwindende religiose Sozialisation dazu, dass religiose
Sprache zu einer Art Fremdsprache (Altmeyer 2011) geworden ist.

Wie die christliche, so beruft sich auch die islamische Tradition auf ein kon-
kretes geschichtliches Ereignis. Um die in der menschlichen Geschichte sich ereig-
nende Offenbarung und die damit verbundenen Erfahrungen weitergeben zu
konnen, muss das traditum jeweils neu in der Gegenwart der Menschen erfahrbar
sein. Eine solche Vergegenwartigung des Offenbarungsereignisses gehort zur li-
turgischen Praxis der Glaubensgemeinschaft, so z.B. in muslimischen Gemeinden
die Rezitation des Koran oder fiir katholische Gemeinden die Feier der Eucharistie.
Eine solche — auch asthetisch wahrnehmbare — Vergegenwartigung lasst das trad-
itum, die Glaubensinhalte und die damit verbundene religiose Praxis fiir die
Glaubigen lebendig werden. Dazu braucht es einen Prozess der Aneignung des
Glaubens durch den Einzelnen, durch das lernende Subjekt. Die von Dziri heraus-
gearbeiteten Leitkategorien des Wissens und der Erinnerung werden in solchen
Prozessen wirksam." Der Religionspidagogik stellt sich insbesondere fiir den
Lernort Schule und den Religionsunterricht die Aufgabe, subjektorientiertes Ler-
nen (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 23—-34) zu ermoglichen. Hat das ,muslimische
Verstandnis von Wissen und Wissenschaften [...] das kulturelle Erscheinungsbild
muslimischer Lern- und Lehranstalten wie auch die Bedeutsamkeit didaktischer
Instrumente stark gepragt“ (Dziri 2023, 174), so muss die islamische Religionspa-
dagogik begriinden, ob und inwiefern das bildungstheoretisch zugrunde gelegte
Verstindnis von Subjektorientierung und die Grundlagen islamischer Tradition,

10 Wissen und Erinnerung sind auch fiir die christliche Theologie wichtige Termini. Ein kompa-
rativ-theologischer Vergleich der von Dziri erlduterten Leitkategorien mit dem Verstdndnis von
Wissen und Erinnerung als moglichen Leitkategorien in der katholischen Theologie wére sicherlich
nicht nur theologisch interessant, sondern bote auch der jeweiligen Religionspadagogik die Chance,
z.B. unterschiedliche Gehalte und Farbungen von Erinnerung religionsdidaktisch fiir interreligiose
Lernprozesse aufzugreifen.



Tradition - ein vielschichtiger Begriff = 183

wie sie sich in den Leitkategorien von Wissen und Erinnerung nachweisen lassen,
flir Lernprozesse heute fruchtbar gemacht, wie Subjekt und Tradition aufeinander
bezogen werden konnen.

Wie religiose Sprachbildung, Identitatsbhildung, Erfahrungen von Heterogenitat
in Religion und Gesellschaft und nicht zuletzt auch ein Verstandnis fiir die Bedeu-
tung von Tradition in threr Weite und Tiefe im schulischen Religionsunterricht ge-
fordert werden konnen, zeigt ein Beispiel von Naciye Kamcili-Yildiz zur <astura
(2023, 69 —76). Die casura wird in beiden muslimischen Konfessionen (schiitisch wie
sunnitisch) gefeiert, allerdings zeigen sich in Form und Gehalt — in der Art und
Weise, wie das Fest gefeiert wird, und in den historischen Erinnerungen ein-
schlieflich deren theologischer Begriindungen — deutliche Unterschiede, ja gera-
dezu widerstreitende Aspekte. Denn die <astura steht — gleichsam als greifbares
Symbol fiir innermuslimische und theologische Heterogenitat — fiir ,das traumati-
sche Erlebnis und die grofite Katastrophe der islamischen Geschichte“ (Kamcili-
Yildiz 2023, 72): die Spaltung der muslimischen Gemeinde in Sunniten und Schiiten.
Fir den schiitischen Islam bildet die <aStra den Hohepunkt des Festkalenders, sie
ist Erinnerung an das Martyrium Husains und damit wesentliche Grundlage fiir die
Identitat der schiitischen Gemeinden. Im sunnitischen Islam ist caStra ,ein positiv
besetzter Freudentag“ (Kamcili-Yildiz 2023, 71), der an Gottes Rettungshandeln in
Zeiten menschlicher Not erinnert, so der Rettung der Israeliten bei ihrer Flucht aus
Agypten oder der Anlandung der Arche Noahs nach der Flut. Da eine Legende davon
erzahlt, dass Noah mit den anderen Menschen an Bord der Arche ein Freudenfest
gefeiert hat, zu dem eine Suppe mit den Resten des Proviants an Bord bereitet
worden ist, wird in vielen sunnitischen Familien eine aus verschiedenen Cerealien
bestehende Suppe zubereitet und mit Nachbarn geteilt (Kamcili-Yildiz 2023, 71): die
<aStra-Suppe. Wird im IRU dieses Fest zum Thema gemacht, stofsen widerstreitende
Erinnerungen aufeinander. Neben der Aneignung von Wissen, das tiber die bishe-
rigen Erfahrungen muslimischer Kultur im Kontext der eigenen Konfession hin-
ausgeht, wird ein innermuslimischer Perspektivenwechsel gefordert, der uiber die
Wahrnehmung der Opfer, der Téter, der Rolle der damaligen Gemeinde und der
gesellschaftlichen Verhéltnisse (Kamcili-Yildiz 2023, 74) die eigene Religionsge-
schichte kritisch (im Sinne der Unterscheidungsfihigkeit'") beleuchten lisst. Dazu
bedarf es angemessener Unterrichtsmaterialien, die den mit der Wahrheitsfrage
verbundenen emotionalen Befindlichkeiten der Jugendlichen gerecht werden und
dazu verhelfen, ,die Schatten der Vergangenheit [...] und [den] Antagonismus
zwischen den beiden Hauptkonfessionen“ (Kamcili-Yildiz 2023, 71) so weit aufzu-
fangen, dass ein Nachdenken tiber konfessionelle Identitét, iiber ,Mechanismen der

11 Auf diese Weise kann Ambiguitétstoleranz angebahnt und vertieft werden.



184 —— Monika Tautz

Demiitigung, Ausgrenzung, aber auch der Gewalt zwischen den beiden Hauptstro-
mungen® (Kamcili-Yildiz 2023, 73) erméglicht wird.

Literaturverzeichnis

Alsoufi, Rana, Serdar Kurnaz und Mira Sievers. ,Einfiihrung“. Wege zu einer Ethik. Neue Ansdtze aus
Theologie und Recht zwischen moderner Herausforderung und islamischer Tradition. Hg. Rana
Alsoufi, Serdar Kurnaz und Mira Sievers. Baden-Baden: Nomos, 2023. 7 -14.

Altmeyer, Stefan. Fremdsprache Religion? Sprachempirische Studien im Kontext religidser Bildung.
Stuttgart: Kohlhammer, 2011.

Assmann, Aleida. ,Arbeiten am Traditionsbegriff“. Tradition und Traditionsverhalten.
Literaturwissenschaftliche Zugdnge und kulturhistorische Perspektiven. Hg. Philip Reich, Karolin
Toledo Flores und Dirk Werle. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2021. 47 - 62.

Baumert, Jurgen. ,Deutschland im internationalen Bildungsvergleich“. Die Zukunft der Bildung. Hg.
Nelson Killius, Jirgen Kluge und Linda Reich. Frankfurt a. M.: Edition Suhrkamp, 2002. 100 - 150.

Borsche, Tilman. ,Tradition. I. Philosophisch-anthropologisch®. *Lexikon fiir Theologie und Kirche 10
(2006), 148 -149.

Burrichter, Rita. ,Bedeutung der,Optionalitdt religiéser Bindung‘ fiir die Ziele religidser Bildung.
Perspektiven des christlichen Religionsunterrichts im Horizont von Enttraditionalisierung,
Pluralisierung und Individualisierung®. Sdkular und religiés. Herausforderungen fiir islamische und
christliche Theologie. Hg. Christian Strébele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2020. 134 - 145.

Diensberg, Thomas, Thomas Eggensperger und Ulrich Egel (Hg.). ... am Ende ganz allein?
Gemeinschaftsbildung in post-traditionalen Zeiten. Minster: Aschendorff, 2017.

Drumm, Joachim. , Tradition. V. Systematisch-theologisch“. Lexikon fiir Theologie und Kirche 10 (2006),
155-157.

Dirnberger, Martin. ,Tradition“. Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Hg. Cornelia Dockter,
Martin Dirnberger und Aaron Langenfeld. Paderborn: Schéningh, 2021. 161-162.

Dziri, Amir. Tradition und Diskurs. Wandel als Méglichkeit islamischer Hermeneutik. Berlin, Boston: De
Gruyter, 2023.

Gabriel, Karl. ,Tradition im Kontext enttraditionalisierter Gesellschaft“. Wie geschieht Tradition?
Uberlieferung im Lebensprozef der Kirche. Hg. Karl Gabriel et al. Freiburg i. Br.: Herder, 1991.
69-88.

Ghaffar, Zishan Ahmad. ,,Uber die Bedingung der Méglichkeit historisch-kritischer Methode als
Traditionskritik in der islamischen Theologie“. Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in
Christentum und Islam. Hg. Mohammad Gharaibeh, Esnaf Begi¢, Hansjorg Schmid und Christian
Strobele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2015. 174 -187.

Héftberger, Elisabeth. Religiose Tradlition in Bewegung. Zur Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils
im jidisch-christlichen Dialog. Bielefeld: transcript, 2023.

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden fiir Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schéningh, 2023.

Kamcili-Yildiz, Naciye. ,Katastrophen als Thema der Islamischen Religionspadagogik*. Katastrophe.
Religiose Bildung angesichts von Kriegs- und Krisenerfahrungen im 19. und 20. Jahrhundert. Hg.
Richard Janus, Naciye Kamcili-Yildiz, Marion Rose und Harald Schroeter-Wittke. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 2023. 65-76.



Tradition - ein vielschichtiger Begriff =—— 185

Kattan, Assaad Elias. ,,Heilige Tradition? Reflexionen und Beispiel zu Tradition und Traditionskritik“.
Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum und Islam. Hg. Mohammad Gharaibeh,
Esnaf Begi¢, Hansjorg Schmid und Christian Strébele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2015.
165-173.

Pickel, Gert. ,Kollektive religidse Identitaten als Zentrum rechter Identitatspolitik?“. Ethik und
Gesellschaft. Okumenische Zeitschrift fiir Sozialethik 1 (2020): 1-40.

Rahner, Johanna. ,Weil Veréanderung geschieht... Warum Tradition und Innovation unaufgebbare
Grundmodi kirchlicher Lehre sind und wie die Dogmatik dazu beitragen kann, beides fiir eine
Reform der Kirche préasent zu halten®. Kirche im Wandel. Ekklesiale Identitit und Reform. Hg.
Stefan Kopp. Freiburg i. Br.: Herder, 2020. 159 - 196.

Sejdini, Zekirija. ,,Wer das eigene Ufer nie verldsst, wird Neues nicht entdecken.* Herausforderungen
fur die islamische Religionspadagogik im europdischen Kontext“. Islam in Europa. Begegnungen,
Konflikte und Lésungen. Hg. Zekirija Sejdini. Mlnster: Waxmann, 2018. 17-32.

Werbick, Jirgen. ,Die Angst vor dem Verlust der Gewissheiten - und wie Religionen mit ihr umgehen
konnen. Eine Problemskizze“. Verwundete Gewissheit. Strategien zum Umgang mit Verunsicherung
in Islam und Christentum. Hg. Jirgen Werbick, Muhammad Sven Kalisch und Klaus von Stosch.
Paderborn: Schéningh, 2010. 143 -165.

Wiedenhofer, Siegfried. ,Die Tradition in den Traditionen. Kirchliche Glaubensuberlieferung im
Spannungsfeld kirchlicher Strukturen®. Wie geschieht Tradition? Uberlieferung im Lebensprozef3 der
Kirche. Hg. Karl Gabriel et al. Freiburg i. Br.: Herder, 1991. 127 -172.

Winter, Arne. Traditionstheorie. Eine philosophische Grundlegung. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2017.






