
Monika Tautz

Tradition – ein vielschichtiger Begriff. Zur
Bedeutung traditionstheoretischer
Vergewisserungen für die islamische und
christliche Religionspädagogik

Einleitung

Der Begriff der Tradition ist vielschichtig, denn er wird sowohl alltagssprachlich
verwendet wie auch als wissenschaftlicher Terminus in verschiedenen Disziplinen,
so zum Beispiel der Kulturwissenschaft oder der Theologie. Dabei werden Debatten
um Tradition in der medialen Öffentlichkeit allgemein und im gesellschaftlichen
Diskurs um weltanschauliche und religiöse Grundlagen einer Gesellschaft im Be-
sonderen nicht selten recht emotional geführt. Gleichzeitig hat die Rede von einer
posttraditionalen (Diensberg et al. 2017) und enttraditionalisierten Gesellschaft
(Gabriel 1991; Burrichter 2020) weiterhin Konjunktur. Sowohl für die christliche als
auch für die islamische Theologie sowie die je darauf aufbauende Religionspäda-
gogik ist eine traditionstheoretische Vergewisserung eine notwendige Grundlage
für eine Kommunikation, die sowohl ad intra innerhalb der Theologie wie auch ad
extra mit einer säkularen und weltanschaulich pluralen Gesellschaft geführt wird.

Im Folgenden werden zunächst philosophische Überlegungen zur Tradition als
anthropologischen Grundbegriff in Kürze referiert, um von hier aus das Traditi-
onsverständnis der Theologie in den Blick zu nehmen. Dabei wird zwischen der
christlich-katholischen und islamischen Perspektive unterschieden, um daraus ei-
nige Aspekte der Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen in der
Theologie ableiten zu können. Im letzten Abschnitt liegt der Fokus auf einer reli-
gionspädagogischen Reflexion der philosophischen und theologischen Erkenntnis-
se, die sich für bildungstheoretische und didaktische Aufgaben im Theorie-Praxis-
Zirkel des Faches ergeben und die auf mögliche Forschungsdesiderate verweisen.

Tradition – eine philosophische Perspektive

Etymologisch geht der Begriff der Tradition auf das lateinische Verb tradere zurück.
Er bezeichnet zum einen das traditum, einen zu überliefernden bzw. zu überge-
benden Sachzusammenhang, den es durch die Zeit hindurch zu bewahren gilt.
Dieses Verständnis von Tradition geht auf das römische Recht zurück. Die traditio

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-011



wurde „zu einem eigenständigen Rechtsbegriff, der Übergabehandlungen von Ei-
gentum schützt“ (Dziri 2023, 50; Borsche 2006, 148; Winter 2017, 159– 160; Assmann
2021, 50). Zum anderen bezeichnet der Begriff Tradition den Prozess des Tradierens,
womit ein aktives Moment der Aneignung verbunden ist (Winter 2017, 166– 169).¹

Philosophiegeschichtlich wird der Begriff der Tradition in Phasen des Über-
gangs – d.h. in Phasen des Paradigmenwechsels bisher als sicher gegoltener
Denkformen – kritisch bedacht, so in der Zeit des Übergangs vomMythos zum Logos
mit Beginn der griechischen Philosophie und später zur Zeit der Aufklärung, in der
Tradition und Vernunft als Gegensatzpaar verstanden wurden. Seit der Neuzeit
sind „Traditionen und Überlieferungen als selbstverständliche Wahrheitsquellen
desavouiert und als Legitimationsprinzipien sozialer Ordnung entmachtet“ (Winter
2017, 7) worden. Eine neue Würdigung erfährt der Begriff der Tradition wiederum
mit der Kritik am Vernunftglauben der Aufklärung. Die damit verbundene Weitung
des Begriffs, der nunmehr weder normativ noch inhaltlich konkret – damit gerade
nicht ein-deutig – zu fassen ist, fördert die Überzeugung, dass die Inhalte der Tra-
dition ständigem Wandel unterworfen sind. Damit allerdings ist die Frage nach der
Normativität von Tradition nicht beantwortet, denn wenn der Mensch in seiner
individuellen wie auch kulturellen Geschichte Tradition sowohl bildet als auch
aufgrund von Sozialisation und kultureller Prägung durch Tradition geformt wird,
verliert sie zwar ihren allgemein verpflichtenden Charakter, behält aber dennoch
einen normativen Anspruch (Borsche 2006, 149).²

Das Phänomen der Tradition kann als ein anthropologischer Grundbegriff, als
ein anthropologisches Spezifikum oder eine anthropologisch zu begründende
„Spezialeigenschaft“ (Dziri 2023, 1; Winter 2017, 2; Gabriel 1991, 69) des Menschen
verstanden werden, der sich vom Tier vor allem durch die Fähigkeit und Notwen-
digkeit, Tradition auszubilden und an die nächsten Generationen zu überliefern,
auszeichnet. Damit ist der Begriff der Tradition einerseits eng mit dem der Kultur
verknüpft (Dziri 2023, 2). Diese Verbindung macht auch verständlich, weshalb die
Identifikation mit einer Tradition ein existenzielles Moment birgt, denn sowohl die
Vergangenheit als auch die Zukunft erweisen sich als bedeutungsvoll. Der Mensch
ist „Resultat des Vergangenen wie zugleich Ursache des Zukünftigen“ (Dziri 2023, 2).
Andererseits ist Tradition deutlich von Kultur zu unterscheiden. Denn gerade als
anthropologisches Spezifikum kann die Klärung des Begriffs nicht einfach „an eine
jeweilige historische Tradition, Geschichte oder Kultur gebunden sein“ (Winter

1 Nicht zu vernachlässigen sind auch die „Traditionsträger“ (Winter 2017, 166) in ihren Rollen als
„Tradent und Akzipient“ (Winter 2017, 166), um Asymmetrien zwischen ihnen reflektieren und den
Prozess der Weitergabe beschreiben zu können.
2 Das ist ein Grund für die z.T. recht emotional geführte Debatte um Tradition in der medialen
Öffentlichkeit.

172 Monika Tautz



2017, 15) und damit erschöpfend erklärt werden. Als anthropologische Eigenschaft
steht Tradition nicht in Abhängigkeit von der Kultur und damit von einer konkre-
ten, historisch gewachsenen Lebens- und Denkform. Vielmehr ermöglicht über-
haupt erst das „Phänomen der Tradition […] eine bestimmte Menschheitsgeschichte
[…]. Es muss also eine zeit- und kulturunspezifische Grundstruktur geben, die den
vielfältigen, zeit- und kulturgebundenen Erscheinungsformen zugrunde liegt […]“
(Winter 2017, 15).

ArneWinter erarbeitet in seinen philosophischen Überlegungen eine komplexe
Traditionstheorie, die Tradition als anthropologische Grunddimension versteht und
diese systematisch und unabhängig von deren geschichtlichen Konkretionen un-
tersucht. Dabei setzt er ganz konkret an, nämlich an der Beschreibung und Refle-
xion von fünf Vorurteilen, die im öffentlichen wie akademischen Dialog wirksam
sind, und stellt sie dem Begriff der Tradition gegenüber (Winter 2017, 9– 16). Für die
Theologie bieten sie sowohl ad intra als auch ad extra im Diskurs mit human- und
sozialwissenschaftlichen Disziplinen für eine theologische Argumentation eine
fundierte Grundlage. Winter unterscheidet die von ihm herauskristallisierten tra-
ditionstheoretischen Grundbegriffe in drei strukturelle – Weitergabe, Wiederho-
lung, Muster (Winter 2017, 159–202, 226–264) – sowie in zwei hermeneutische
Grundbegriffe – Verstehen und Sinn (Winter 2017, 202–225, 265–295).

Zum Verständnis von Tradition aus der
Perspektive der Theologie
Ihre in früheren, vorneuzeitlichen Gesellschaften und Kulturen anerkannte Gel-
tungskraft als soziale Orientierungsgröße scheint Tradition heute verloren zu ha-
ben. Wird von ihr in einem Zusammenhangmit Religion gesprochen, ist damit nicht
selten die Vorstellung von einem linear nachweisbaren und unveränderlichen
Glaubensgut verbunden, das dogmatisch geschützt und bewahrt wird, dessen Riten
durch die Zeit hindurch Bestand haben (sollen) und das gleichsam als Gesamtpaket
von einer Generation zur nächsten übergeben³ wird. Diese Vorstellung ist mit un-
terschiedlichen Wertungen verbunden: Für die einen kann nur so das Glaubensgut
durch die Zeit hindurch bewahrt werden, für die anderen belegt diese Vorstellung
einen mit Religion und Tradition verbundenen Antimodernismus und das Fehlen
jeglicher kritischer (Selbst‐)Reflexion, für wieder andere ist die Frage nach Tradi-
tion und Religion unbedeutend, weil ihnen tradierte Religion unbedeutend ist.

3 Für den Prozess der Weitergabe mahnt Sejdini, nicht „die Asche von Generation zu Generation
weiterzugeben, sondern das Feuer“ (Sejdini 2018, 31).

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 173



Traditionskritik ist allerdings nicht erst ein Phänomen der Neuzeit, sondern gehört
immer schon zur Geschichte der Theologie(n), wobei mit der Kritik notwendiger-
weise immer auch „eine Rückbesinnung auf und Neugewichtung von älteren Tra-
ditionselementen“ (Kattan 2015, 173) verbunden ist. Der christlich-orthodoxe
Theologe Assaad Elias Kattan erinnert an spätantike und mittelalterliche Kulturen,
denn gerade auch zu deren Zeit

[…] waren Verschiebungs-, Umdeutungs- und Kritikvorgänge innerhalb religiöser Traditionen
möglich. In einigen Fällen scheinen sie sogar eine unabdingbare Voraussetzung dafür gewesen
zu sein, dass religiöse Traditionen weiter bestehen und als „Tradition“ rezipiert werden
konnten. Es lässt sich also ein Zusammenspiel von Normativität und Dynamik religiöser
Traditionen beobachten, wodurch ein statischer Traditionsbegriff unterlaufen werden kann.
(Kattan 2015, 165)

Bereits hier erweist sich die Notwendigkeit einer in die Tiefe gehenden Reflexion
des Zusammenhangs von Tradition und Religion, denn dieser ist deutlich viel-
schichtiger als auf den ersten Blick vermutet und je nach Religionen inhaltlich wie
argumentativ zu differenzieren (Höftberger 2023, 43–45).

Eine christlich-katholische Perspektive

Das christliche Verständnis von Tradition in seiner Vielfalt und Tiefe zu erläutern,
ist eine Aufgabe, die im hier gegebenen Rahmen nicht bewältigt werden kann.
Darüber hinaus verbinden die verschiedenen christlichen Konfessionen mit Tra-
dition unterschiedliche Gehalte, die z.T. auch auf historische Abgrenzungsbemü-
hungen unter den Konfessionen zurückzuführen sind. Dennoch kann Tradition als
eine „theologische Kategorie“ (Höftberger 2023, 39–55) oder als „Schlüsselbegriff
christlicher Theologie“ (Dürnberger 2021, 161) bezeichnet werden.

Im Laufe der Geschichte des Christentums hat sich das Verständnis und damit
auch der Umgang mit Tradition mehrfach gewandelt. In der Anfangsphase des
Christentums, spätestens mit der zweiten Generation, stellte sich die Frage, wie der
Glaube nach der Zeit der Apostel weitergegebenwerden kann. Es galt abweichenden
Interpretationen (Häresien) zu wehren und eine Lehre des Glaubens zu entwickeln.

Indem Glaubenserfahrungen Zeit und Raum überschritten, entstand ein neuer qualitativer
Raum – jener der ekklesiologischen Reflexion. Tradition wurde zur theologischen Kategorie,
weil sich hier ein Erkenntnisraum herausbildete, in dem Glaubenserfahrungen ermöglicht
wurden und werden. (Höftberger 2023, 46)

174 Monika Tautz



Solche Prozesse sind durchaus typisch für die Reflexion von Tradierungsprozessen
und so wurde dann auch in der katholischen Kirche und Theologie „darum ge-
rungen, die Erkenntnisbedingungen für die authentische Glaubenstradition zu
finden“ (Höftberger 2023, 46). Die divergierenden historischen Rahmenbedingungen
führen dazu, dass „Einheit und Ganzheit der kirchlichen Tradition“ (Wiedenhofer
1991, 128) vielschichtiger und komplexer Art sind und ihrerseits aus verschiedenen
Traditionen bestehen. Um diese verstehen zu können, müssen die historischen und
gesamtgesellschaftlichen Bedingungen bedacht werden. Das, was kirchliche Tradi-
tion ausmacht, kann demnach nicht angemessen verstanden werden, wenn nicht
auch „humanwissenschaftliche Analysen empirischer Traditionsvermittlung“
(Wiedenhofer 1991, 128)⁴ in den Blick genommen werden. Daher hat der Begriff
innerhalb der katholischen Kirche und Theologie nicht nur eine theologische,
sondern auch eine „hohe […] kirchenpolitische und historische Relevanz“ (Höft-
berger 2023, 22).

Die kirchenpolitische und historische Relevanz zeigt sich beispielhaft in der
Auseinandersetzung mit der Reformation.⁵ Johanna Rahner spricht aufgrund von
„(Um‐)Brucherfahrungen der Moderne“ (2020, 162) von der „Erfindung der Tradi-
tion“ (2020, 162) im 19. Jahrhundert, die dazu gedient hat, „sich gegen die Kontin-
genzerfahrungen der eigenen Lehre und Struktur abzuschotten und so deren Stö-
rungspotenzial wie auch das Mehrdeutigkeitspotenzial eines Plurals gar
unterschiedlicher ‚Traditionen‘ zu eliminieren“ (2020, 161– 162). Mit diesem Begriff
verbindet sie Vorstellungen von einem linear nachweisbaren und unveränderlichen
Glaubensgut: die „Idee einer stets gleichbleibenden, zu wahrenden ‚Tradition‘, d. h.
die Idee der Unveränderlichkeit von Kirche und Lehre – das semper idem als ent-
scheidender, katholischer Identitätsmarker“ (Rahner 2020, 162).⁶ Dabei wird „ein

4 Demnach gilt für Wiedenhofer: „Theologische Bestimmung und empirische Gehalthaftigkeit des
Traditionsbegriffs stehen nicht in einem Additions- oder Konkurrenzverhältnis, sondern in einem
Bedingungsverhältnis“ (1991, 128).
5 Wichtige historische Eckpunkte sind: das Konzil von Trient (1545– 1563), das der katholischen
Konfession nach der Reformation ihre dogmatische Grundgestalt gab; die Zeit der Restauration im
19. Jahrhundert, die sich im Ersten Vatikanischen Konzil (1869/70) mit seiner Zuspitzung der
Wahrheits- und Rechtskonzeption manifestiert, wonach letztlich allein der Papst entscheidet, was
wahr und Gesetz ist; das Zweite Vatikanische Konzil (1962– 1965), das das Verständnis von Offen-
barung und Wahrheit sowie vom Glaubenssinn aller Gläubigen neu bedacht hat und das Mög-
lichkeiten der Ökumene sowie des Dialogs mit anderen Religionen und Weltanschauungen
grundgelegt hat.
6 In diesem Zusammenhang ist die Idee einer unveränderlichen wahren Tradition sowohl „als eine
zugleich moderne-affine wie modernitätsfeindliche Neukonstruktion des Katholischen zu verste-
hen“ (Rahner 2020, 162). Gleichzeitig steht die katholische Kirche infolge dieser neuen Deutung von

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 175



voluntaristisch enggeführter Autoritätsglaube (Gott als Gesetzgeber, der die ‚Dekrete
seines Willens‘ offenbart; das Lehramt als autorisierte Tradentin dieses Willens)
begründet und ein autoritär hierarchisches Kirchenbild, das die Kirche als eine
ecclesia docens und eine ecclesia discens aufteilt“ (Rahner 2020, 163). Damit geht eine
Verrechtlichung der Theologie einher, sodass kirchenrechtliche Fragen ins Zentrum
rücken (Rahner 2020, 166). Im semper idem des Ersten Vatikanischen Konzils ma-
nifestiert sich eine Re-Aktion auf die Herausforderungen der Zeit der Aufklärung,
der Französischen Revolution, der Säkularisierung sowie der veränderten Le-
benswelten im Industriezeitalter, die sich im Spannungsfeld von Innovation und
Tradition entwickelt hat (Rahner 2020, 172– 174). Mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil wandelt sich das katholisch-kirchliche Traditionsverständnis, auch wenn
sich in diesem – bis heute noch wirksamen – Spannungsfeld die Reformen des
Zweiten Vatikanischen Konzils bewegen (Rahner 2020, 159). Im Ökumenismusde-
kret Unitatis redintegratio (UR 6) und in der Liturgiekonstitution Sancrosanctum
Concilium (SC 1) leuchtet das Verständnis einer „ecclesia semper reformanda“
(Rahner 2020, 159) auf. Das Konzil versteht die Gegenwart nicht als (momentanes)
Ende einer langen Zeugnis- und Traditionskette, sondern als zeichenhafte Gestalt,
„in der das ein- für allemal ergangene Wort Gottes in neuer Weise präsent ist“
(Drumm 2006, 156). Das eröffnet ein Verständnis von Tradition, das unterschiedli-
che, vielfältige Auslegungen ermöglicht, und zwar so, dass die Vielfalt der Über-
lieferungsprozesse sowohl in diachroner wie auch synchroner Perspektive beachtet
und bedacht werden. Es gilt dann, die im Laufe der Geschichte geltenden Tradi-
tionen und Zeugnisformen in ihrem jeweiligen historischen Zusammenhang zu
analysieren und zu erläutern, sie mit Blick auf das Ganze des Glaubens einzuordnen
und schließlich auf die Gegenwart hin zu deuten (Drumm 2006, 156– 157).

Eine islamische Perspektive

Einen dem Begriff der Tradition entsprechenden Terminus gibt es im Arabischen
nicht. Auch hat sich „[a]nders als für viele aus dem Lateinischen oder Griechischen
kommende Begriffe […] für die Verwendung von Tradition kein entsprechender
arabischer Neologismus etabliert“ (Dziri 2023, 51).⁷ Dennoch ist die Frage nach dem,
was islamische Tradition ausmacht, also die Frage nach dem traditumwie auch die

Tradition „unter einem Vereindeutigungszwang und entwickelt eine ausgeprägte Ambiguitätsin-
toleranz“ (Rahner 2020, 163).
7 Dziri verweist darauf, dass das „Bedeutungsspektrum von Tradition […] durch autochthone
arabische Wortwurzeln abgedeckt [wird, M. T.], die allesamt je unterschiedliche Bedeutungsaspekte
aufnehmen“ (2023, 51).

176 Monika Tautz



Frage nach geeigneten Tradierungsprozessen, von jeher eine Frage islamischer
Theologie. Angesichts der sich verändernden, pluralen Lebenswelten auch in den
vom Islam geprägten Kulturen und Gesellschaften und, besonders herausfordernd,
für Musliminnen und Muslime, die in den sogenannten westlichen Gesellschaften
leben, lässt sich die Frage nach Tradition und Tradierung heute nicht einfach be-
antworten. Die (vielfältige) Bedeutung des Fremdworts Tradition wird im Arabi-
schen durchmehrere Termini ausgedrückt, die in ganz unterschiedlichen Bereichen
verwendet werden und denen damit auch je unterschiedliche Kontexte zugrunde
liegen. Allerdings werden sie oft nicht sauber voneinander unterschieden, sodass
traditionshermeneutische Reflexionen weitgehend fehlen.

Die Frage nach dem Zu- und Miteinander von Tradition und Theologie steht
daher im Zentrum des Forschungsprojekts Amir Dziris. Es verfolgt das Ziel, tradi-
tionstheoretisch verwertbare Begriffe und Konzepte muslimischer Religionsher-
meneutik systematisch zu untersuchen und damit Grundlagen für eine islamische
Diskurstheorie zu legen und weitere Vertiefungen anzustoßen (Dziri 2023, 19). Es
geht um das Spezifische eines islamischen Traditionsbegriffs und der damit ver-
bundenen Wandlungs- und Aktualisierungsfähigkeit islamischer Religionsherme-
neutik. Denn vielfach wird Tradition im Sinne des „Erbe[s] des Islams und dessen
Relevanz für gegenwärtige […] Fragestellungen“ (Alsoufi et al. 2023, 13) verwendet,
wobei das, was das Erbe des Islams ausmacht, in der Regel nicht oder nur unzu-
reichend geklärt wird. Gerade weil Fragen nach dem Gehalt der Tradition fehlen,
führt die affirmative Rede von einer islamischen Tradition zu „enorme[n] Be-
gründungslücken“ (Dziri 2023, 5) in der akademischen Theologie des Islams.

Eine erste Unterscheidung bietet sich an, indem die Diskursräume – Dziri geht
von vier „Erfassungsbereiche[n]“ (2023, 6) aus – umschrieben und voneinander
unterschieden werden. In einem ersten Erfassungsbereich werden die Begriffe Is-
lam und Tradition weitgehend als Synonyme verstanden. „Islamische Tradition
kann insofern im Sinne einer ‚Islamischen Zivilisation oder Kultur‘, der ‚Religion des
Islams‘ selbst oder unterschiedlicher theologischer und konfessioneller Strömun-
gen innerhalb des Islams genutzt werden“ (Dziri 2023, 6), was nicht zuletzt auch im
Kontext interreligiöser Diskurse geschieht. Im zweiten Erfassungsbereich wird
Tradition mit dem Begriff Hadith – verstanden sowohl als einzelnes Überliefe-
rungssegment (hadith) wie auch als Überlieferungsformat bzw. literarische Gattung
(hadithe) – gleichgesetzt (Dziri 2023, 7).⁸ Die Gleichsetzung des Begriffs der Tradition
mit muslimischen Kontexten allgemein bzw. mit dem Moment der islamischen
Kultur- und Sozialgeschichte stellt den dritten Erfassungsbereich dar (Dziri 2023,

8 Ein Forschungsdesiderat erkennt Dziri darin, dass „eigenständige theoretische Überlegungen zur
Traditionalität des Hadith in der Hadithforschung bisher weitgehend ausgeblieben“ (2023, 7) seien.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 177



7–8). Die überwiegend sozialwissenschaftlich und ethnologisch im Rahmen des
Modernisierungstheorems diskutierte These untersucht vor allem die „Behar-
rungskräfte des islamischen Traditionalismus“ (Dziri 2023, 8), wobei jüngere Ar-
beiten der Kulturwissenschaften differenziertere Untersuchungen und Argumen-
tationen fordern. Das „Traditionsverständnis muslimischer Perennialisten des
20. Jahrhunderts“ (Dziri 2023, 8), die Tradition als ein paradigmatisches Gegenkon-
zept zur Moderne verstehen, stellt den vierten Erfassungsbereich dar. In diesen
philosophischen Entwürfen wird Tradition zu einem zentralen „Schlüsselprinzip“
(Dziri 2023, 9), allerdings fehlt eine systematische Begriffsklärung. Stattdessen wird
Tradition zu einem „stark normativ aufgeladene[n] Gegenkonzept zur Moderne“
(Dziri 2023, 9).

Entlang zweier Leitkategorien, Erinnerung und Wissen, untersucht Dziri
theologische Gehalte, „in denen zentrale Aspekte und Fragen traditionstheoreti-
scher Relevanz verhandelt werden“ (2023, 19) und die zur „Identifikation und Er-
schließung islamischer Traditionalität“ (2023, 69) dienen. Einerseits bilden sowohl
Erinnerung als auch Wissen zwei wesentliche Aspekte von Traditionalität, wonach
Tradition als anthropologische Konstante gilt, andererseits sind „Konzeptionen von
Erinnerung undWissen innerhalb der islamischen Ideen- und Theologiegeschichte“
(Dziri 2023, 69) in besonderem Maße wirksam. Das, was Winter eine starke Tradi-
tion (2017, 287– 288) nennt, die Zeit, Raum und Gesellschaft bzw. Sozietät zu einem
„Orientierungsrahmen des Lebens“ (2017, 187) transformiert, leuchtet in den beiden
Leitkategorien islamischer Traditionalität nach Dziri auf.

Erinnerung (Dziri 2023, 70– 133) ist ein für die muslimische Kultur bedeutsamer
Begriff, der als „Modus des Erhalts bedeutsamer Tradita fungiert“ (Dziri 2023, 134)
und somit als Modus der Tradition untersucht wird, und zwar in einem heuristi-
schen Sinne als „Idealtypus des islamischen Erinnerns“ (Dziri 2023, 101). Die Re-
konstruktion der„Mechanismen der Verstetigung und Normierung von Erinnerung
in der muslimischen Theologiegeschichte“ (Dziri 2023, 102) konzentriert sich auf den
isnād, der als systemisch relevant undwirksames System untersucht wird, „welches
als ein institutionalisierter Ausdruck des islamischen Erinnerns betrachtet und
ausgeführt wird“ (Dziri 2023, 102). Die zweite Leitkategorie – Wissen (Dziri 2023,
134– 175) – lenkt den Blick auf den Gehalt der Tradition, indem die „Ermittlung der
Zwecke, der Modi und der Performanz des islamischen Wissens“ (Dziri 2023, 135)
untersucht wird. Dabei gilt das „mutawātir-Paradigma“, demzufolge eine Überlie-
ferung „mutawātir genannt [wird, M. T.], wenn sie mehrfach in voneinander un-
abhängigen Überlieferungswegen tradiert wird“ (Dziri 2023, 153). Das muslimische
Verständnis von Wissen ist darüber hinaus auch „Erfahrungswissen, in Bräuchen
und Gewohnheiten erprobtes und verbürgtes Handeln“ (Dziri 2023, 157).

Beide Leitkategorien schaffen „erst in ihrer Komplementarität die Grundlage
für ein islamisches Traditionsverständnis“ (Dziri 2023, 135).

178 Monika Tautz



Von hier ausgehend, bedenkt Dziri „Bedingungen islamischer Aktualisierung
von Tradition entlang diskurstheoretischer Erwägungen“ (Dziri 2023, 204), die in
zwei Richtungen verlaufen: einmal ad intra innerhalb der islamischen Theologie
und der muslimischen Gemeinschaft, zum anderen ad extra mit einer pluralen und
weltanschaulich diversen Gesellschaft. „Es ist daher von zentraler gesellschaftlicher
Bedeutung, dass sich Musliminnen und Muslime in intersubjektiv verständlicher
und von Säkularität geprägter Sprachöffentlichkeit artikulieren“ (Dziri 2023, 212).

Zur Bedeutung traditionstheoretischer Vergewisserungen in
der Theologie

Die Reflexion über Tradition, verstanden als theologische Kategorie, eröffnet Zu-
gänge zu einem der jeweiligen Theologie zugrunde liegenden Weltverständnis, das
seinerseits das Denken und Argumentieren, die Liturgie, das moralische Handeln,
seine ethische Reflexion und nicht zuletzt auch die Alltagsfrömmigkeit prägt. Daher
ist auch die „Reflexion der Traditionshermeneutik essenziell für die Kommunika-
bilität des Glaubens“ (Höftberger 2023, 49). Die Kommunikabilität des Glaubens stellt
Gläubige in weltanschaulich pluralen und säkularen Gesellschaften vor besondere
Herausforderungen. Die von Winter angeführten fünf Vorurteile zum Stichwort
Tradition sind gerade im Raum der medialen Öffentlichkeit, aber auch im Alltag
gegenwärtig und prägen die Argumentationsszenarien. Der Frag-Würdigkeit reli-
giöser Tradition muss sich die Theologie stellen. Eine traditionshermeneutische
Reflexion der Theologie vermag Kompetenzen zu fördern und zu stärken sowie
solcher Art Vorurteilen entspannt (Werbick 2010) – und dabei doch engagiert für
die Sache – zu begegnen. Die kritische und an Leitkategorien orientierte Reflexion
der Erfahrung mit einem sich selbst absolut setzenden Traditionsverständnis in
Geschichte und Gegenwart der eigenen Religion kann die Theologie als Ge-
sprächspartnerin mit postsäkularen und traditionskritischen Gruppierungen in-
nerhalb der Gesellschaft stärken. Diese Aufgabe stellt sich ihr in allen akademi-
schen, gesellschaftlichen und religionsinternen Bereichen.

Traditionstheoretische Vergewisserungen, wie die von Dziri bedachte islami-
sche Traditionshermeneutik und daraus entwickelte Diskurstheorie, stellen eine
notwendige Grundlage dar, das spezifische Verständnis der einzelnen theologischen
Fachdisziplinen und das daraus begründete methodische Vorgehen und mögliche
interdisziplinäre Aufgaben zu analysieren. So ergibt sich beispielsweise für die
Koranhermeneutik die Aufgabe, „die Bedingungen fortschreitender Zeit und
wechselnder gesellschaftlicher und kultureller Rahmenbedingungen“ für den Pro-
zess „der Bewahrung von Tradition“ (Ghaffar 2015, 178) zu bedenken.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 179



Gleichgültig, ob nun die Religionspädagogik von der Theologie als eigene
Fachdisziplin anerkannt wird oder nicht: Auch die Religionspädagogik ist auf tra-
ditionstheoretische Reflexionen der Theologie angewiesen. Zur Tradition gehört die
Weitergabe des Glaubens und der Lebensformen des Glaubens wesentlich hinzu.
Nicht nur die Gehalte religiöser Bildung, sondern auch die Art und Weise der
Weitergabe sind von Tradition geprägt. Die für Bildungsprozesse allgemein und
damit auch für religiöse Bildungsprozesse heute wichtige Frage nach der Förderung
einer kritischen Urteilskompetenz kann nur dann von der Religionspädagogik auch
theologisch begründet werden, wenn von der Theologie Traditionen kritischer
Reflexion stark gemacht werden können. So geht beispielsweise die auf Subjekt-
orientierung hin ausgerichtete Bildung im deutschsprachigen Raum methodolo-
gisch „subjekt-, interaktions- und kontextbezogen“ (Sejdini 2018, 25) vor und schließt
damit Traditionskritik und eine kritische Reflexion des eigenen Glaubens ein.

Religionspädagogische Reflexionen

Die Religionspädagogik arbeitet neben der Theologie als Bezugswissenschaft eng
mit den Humanwissenschaften zusammen, ist es doch ihre Aufgabe, Sinn und
Zweck religiöser Bildung heute nicht nur für Gläubige, sondern für eine säkulare
und weltanschaulich plurale Gesellschaft zu begründen. So ist Winters philoso-
phische Grundlagenarbeit zur Traditionstheorie für die Religionspädagogik inter-
essant, weil sie philosophisch-anthropologisch ein Verständnis für Bildungsprozesse
bietet. Menschen können sich von konkreten Traditionen distanzieren. Dem Phä-
nomen der Tradition, der Traditionalität menschlichen Lebens aber können wir
uns nicht entziehen. Diese konkretisiert sich in unterscheidbaren Traditionen.
Solche Traditionen sind in der schulischen Bildung in Form von Unterrichtsfächern
gleichsam präsent. Jürgen Baumerts These von den Modi der Weltaneignung (2002)
erhält damit eine zusätzliche Argumentationsstütze, denn die vier zu unterschei-
denden Formen menschlicher Rationalität erweisen sich als eigene, im wörtlichen
Sinne eigen-artige Zugänge zur Welt und zur Sinnfrage, deren fachspezifische
Kontexte je eigene Traditionen ausprägen.

Die philosophischen Überlegungen Winters zu einer grundlegenden Traditi-
onstheorie zeigen ebenso wie Dziris traditionstheoretische Untersuchung musli-
mischer Religionshermeneutik und Rahners Reflexionen zu dem sich wandelnden
christlich-katholischen Verständnis von Tradition die enge Verflechtung von Iden-
titätsbildung und Tradition auf. Bildungswissenschaften, (Religions‐)Psychologie
und Soziologie befassen sich mit sozialer und religiöser Identitätsbildung als einer
besonderen Aufgabe der Jugend. Beschreibt Rahner für die (katholisch‐)christliche
Systematische Theologie die Notwendigkeit, im Spannungsfeld von Tradition und

180 Monika Tautz



Innovation zu arbeiten, um so „Identitätsvergewisserung und -sicherung auf der
einen und (neuer) Identitätssuche auf der anderen Seite“ (2020, 172) leisten zu
können, so weist dies für die christliche Religionspädagogik einen Weg, religiöse
Bildungsprozesse heute sowohl theologisch als auch bildungstheoretisch begründen
zu können. Denn gerade das Zusammenwirken von Innovation und Tradition
kennzeichnet eine ecclesia semper reformanda, wobei „die Re-Konstruktion der
Vergangenheit als Tradition“ (Rahner 2020, 172) als kreativer Aneignungsprozess
verstandenwird. Dass Aneignungsprozesse immer individuell und kontextabhängig
erfolgen, ist (mittlerweile) in den Bildungswissenschaften keineswegs nur im Be-
reich konstruktivistischer Lerntheorien anerkannt. Religionssoziologisch und
-psychologisch betrachtet, stehen Kinder und Jugendliche heute in besonders her-
ausfordernder Weise vor der Aufgabe, die eigene Identität in Auseinandersetzung
mit den zum Teil (heftig) widerstreitenden Lebenswelten anderer zu erproben und
sprachfähig zu machen. Eine solche Aufgabe ist anspruchsvoll und anstrengend
gleichermaßen, denn allein die Wahrnehmung unterschiedlicher Traditionen for-
dert heraus, das als gewiss und wahr Erachtete von anderen angefragt zu wissen.⁹
Da die Bewahrung und das Leben von Tradition (Orthopraxie) für Gläubige einen
hohen Stellenwert hat, wird es für sie zu einer zutiefst existenziellen Herausfor-
derung, „[d]en Strom der einen Tradition im unendlichen Meer der vielen Tradi-
tionen am Leben zu erhalten“ (Dziri 2023, 4). Diese Herausforderung steigert sich,
schaut man über die Grenzen der eigenen Religion hinaus. In ihrem Alltag sind
Kinder und Jugendliche heute mit unterschiedlichen, ja auch widersprüchlichen
Weltdeutungen und -erfahrungen konfrontiert. Das Gefühl der Zugehörigkeit zu
einer bestimmten Gruppe, zu deren Überzeugungen und Haltungen kann als soziale
Identität verstanden werden. Diese spielt gerade für die Identitätsbildung junger
Menschen eine wichtige Rolle. Soziale Identität hat allerdings auch eine Kehrseite,
wenn damit eine Ablehnung aller anderen Überzeugungen und Haltungen ver-
bunden ist und daraus Fundamentalismen erwachsen (Pickel 2020). Diese Chancen
und Gefahren sozialer Identität für die Praxis religiöser Bildungsprozesse zu be-
schreiben, theologisch wie humanwissenschaftlich zu reflektieren und diese Re-
flexion für die religionsdidaktische Praxis fruchtbar zu machen, stellt für die isla-
mische wie die christliche Religionspädagogik eine bleibende Aufgabe dar.

Mehrfach ist bereits die Sprachfähigkeit angesprochen worden. Die Förderung
der Sprachfähigkeit ist ebenfalls eine wichtige Aufgabe für die islamische und
christliche Religionspädagogik, so z.B. im Rahmen der Ausbildung von Religions-

9 Für muslimische Kinder und Jugendliche ist die Erfahrung innermuslimischer Heterogenität und
unterschiedlicher Traditionen des gelebten Islams, die im Religionsunterricht gleichsam personal
greifbar wird, irritierend. Erklärungen der Eltern und Begleitung von Religionslehrerinnen und
-lehrern sind hier gefragt (Kamcili-Yildiz 2023, 72–73).

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 181



lehrerinnen und -lehrern. Für den islamischen Religionsunterricht (IRU) kommt
hinzu, dass die Aufgabe, „religiöse Traditionen und Erfahrungen in deutscher
Sprache [zu, M. T.] erschließen“ (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 48), nur geleistet
werden kann, wenn vonseiten der Theologie eine entsprechende Grundlage ge-
schaffen wird. Dabei geht es nicht allein darum, theologisch relevante Fachtermini
verständlich zu erläutern, sondern auch darum, islamische Glaubenstradition und
muslimische Kulturtradition für Menschen andererWeltanschauungen und für den
säkularen Sozialraum verständlich vermitteln zu können. Für die christliche Reli-
gionspädagogik ist die Förderung der Sprachfähigkeit in Sachen Religion keines-
wegs eine geringere Herausforderung. Einerseits beginnt die christliche Theologie
erst langsam um eine sprachsensible Kommunikation des Evangeliums zu ringen,
andererseits führt die schwindende religiöse Sozialisation dazu, dass religiöse
Sprache zu einer Art Fremdsprache (Altmeyer 2011) geworden ist.

Wie die christliche, so beruft sich auch die islamische Tradition auf ein kon-
kretes geschichtliches Ereignis. Um die in der menschlichen Geschichte sich ereig-
nende Offenbarung und die damit verbundenen Erfahrungen weitergeben zu
können, muss das traditum jeweils neu in der Gegenwart der Menschen erfahrbar
sein. Eine solche Vergegenwärtigung des Offenbarungsereignisses gehört zur li-
turgischen Praxis der Glaubensgemeinschaft, so z.B. in muslimischen Gemeinden
die Rezitation des Koran oder für katholische Gemeinden die Feier der Eucharistie.
Eine solche – auch ästhetisch wahrnehmbare – Vergegenwärtigung lässt das trad-
itum, die Glaubensinhalte und die damit verbundene religiöse Praxis für die
Gläubigen lebendig werden. Dazu braucht es einen Prozess der Aneignung des
Glaubens durch den Einzelnen, durch das lernende Subjekt. Die von Dziri heraus-
gearbeiteten Leitkategorien des Wissens und der Erinnerung werden in solchen
Prozessen wirksam.¹⁰ Der Religionspädagogik stellt sich insbesondere für den
Lernort Schule und den Religionsunterricht die Aufgabe, subjektorientiertes Ler-
nen (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 23–34) zu ermöglichen. Hat das „muslimische
Verständnis von Wissen und Wissenschaften […] das kulturelle Erscheinungsbild
muslimischer Lern- und Lehranstalten wie auch die Bedeutsamkeit didaktischer
Instrumente stark geprägt“ (Dziri 2023, 174), so muss die islamische Religionspä-
dagogik begründen, ob und inwiefern das bildungstheoretisch zugrunde gelegte
Verständnis von Subjektorientierung und die Grundlagen islamischer Tradition,

10 Wissen und Erinnerung sind auch für die christliche Theologie wichtige Termini. Ein kompa-
rativ-theologischer Vergleich der von Dziri erläuterten Leitkategorien mit dem Verständnis von
Wissen und Erinnerung als möglichen Leitkategorien in der katholischen Theologie wäre sicherlich
nicht nur theologisch interessant, sondern böte auch der jeweiligen Religionspädagogik die Chance,
z.B. unterschiedliche Gehalte und Färbungen von Erinnerung religionsdidaktisch für interreligiöse
Lernprozesse aufzugreifen.

182 Monika Tautz



wie sie sich in den Leitkategorien von Wissen und Erinnerung nachweisen lassen,
für Lernprozesse heute fruchtbar gemacht, wie Subjekt und Tradition aufeinander
bezogen werden können.

Wie religiöse Sprachbildung, Identitätsbildung, Erfahrungen von Heterogenität
in Religion und Gesellschaft und nicht zuletzt auch ein Verständnis für die Bedeu-
tung von Tradition in ihrer Weite und Tiefe im schulischen Religionsunterricht ge-
fördert werden können, zeigt ein Beispiel von Naciye Kamcili-Yildiz zur ꜥāšūrā
(2023, 69–76). Die ꜥāšūrāwird in beiden muslimischen Konfessionen (schiitisch wie
sunnitisch) gefeiert, allerdings zeigen sich in Form und Gehalt – in der Art und
Weise, wie das Fest gefeiert wird, und in den historischen Erinnerungen ein-
schließlich deren theologischer Begründungen – deutliche Unterschiede, ja gera-
dezu widerstreitende Aspekte. Denn die ꜥāšūrā steht – gleichsam als greifbares
Symbol für innermuslimische und theologische Heterogenität – für „das traumati-
sche Erlebnis und die größte Katastrophe der islamischen Geschichte“ (Kamcili-
Yildiz 2023, 72): die Spaltung der muslimischen Gemeinde in Sunniten und Schiiten.
Für den schiitischen Islam bildet die ꜥāšūrā den Höhepunkt des Festkalenders, sie
ist Erinnerung an das Martyrium Husains und damit wesentliche Grundlage für die
Identität der schiitischen Gemeinden. Im sunnitischen Islam ist ꜥāšūrā „ein positiv
besetzter Freudentag“ (Kamcili-Yildiz 2023, 71), der an Gottes Rettungshandeln in
Zeiten menschlicher Not erinnert, so der Rettung der Israeliten bei ihrer Flucht aus
Ägypten oder der Anlandung der Arche Noahs nach der Flut. Da eine Legende davon
erzählt, dass Noah mit den anderen Menschen an Bord der Arche ein Freudenfest
gefeiert hat, zu dem eine Suppe mit den Resten des Proviants an Bord bereitet
worden ist, wird in vielen sunnitischen Familien eine aus verschiedenen Cerealien
bestehende Suppe zubereitet und mit Nachbarn geteilt (Kamcili-Yildiz 2023, 71): die
ꜥāšūrā-Suppe. Wird im IRU dieses Fest zum Thema gemacht, stoßen widerstreitende
Erinnerungen aufeinander. Neben der Aneignung von Wissen, das über die bishe-
rigen Erfahrungen muslimischer Kultur im Kontext der eigenen Konfession hin-
ausgeht, wird ein innermuslimischer Perspektivenwechsel gefördert, der über die
Wahrnehmung der Opfer, der Täter, der Rolle der damaligen Gemeinde und der
gesellschaftlichen Verhältnisse (Kamcili-Yildiz 2023, 74) die eigene Religionsge-
schichte kritisch (im Sinne der Unterscheidungsfähigkeit¹¹) beleuchten lässt. Dazu
bedarf es angemessener Unterrichtsmaterialien, die den mit der Wahrheitsfrage
verbundenen emotionalen Befindlichkeiten der Jugendlichen gerecht werden und
dazu verhelfen, „die Schatten der Vergangenheit […] und [den] Antagonismus
zwischen den beiden Hauptkonfessionen“ (Kamcili-Yildiz 2023, 71) so weit aufzu-
fangen, dass ein Nachdenken über konfessionelle Identität, über„Mechanismen der

11 Auf diese Weise kann Ambiguitätstoleranz angebahnt und vertieft werden.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 183



Demütigung, Ausgrenzung, aber auch der Gewalt zwischen den beiden Hauptströ-
mungen“ (Kamcili-Yildiz 2023, 73) ermöglicht wird.

Literaturverzeichnis

Alsoufi, Rana, Serdar Kurnaz und Mira Sievers. „Einführung“. Wege zu einer Ethik. Neue Ansätze aus
Theologie und Recht zwischen moderner Herausforderung und islamischer Tradition. Hg. Rana
Alsoufi, Serdar Kurnaz und Mira Sievers. Baden-Baden: Nomos, 2023. 7– 14.

Altmeyer, Stefan. Fremdsprache Religion? Sprachempirische Studien im Kontext religiöser Bildung.
Stuttgart: Kohlhammer, 2011.

Assmann, Aleida. „Arbeiten am Traditionsbegriff“. Tradition und Traditionsverhalten.
Literaturwissenschaftliche Zugänge und kulturhistorische Perspektiven. Hg. Philip Reich, Karolin
Toledo Flores und Dirk Werle. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2021. 47–62.

Baumert, Jürgen. „Deutschland im internationalen Bildungsvergleich“. Die Zukunft der Bildung. Hg.
Nelson Killius, Jürgen Kluge und Linda Reich. Frankfurt a. M.: Edition Suhrkamp, 2002. 100– 150.

Borsche, Tilman. „Tradition. I. Philosophisch-anthropologisch“. 3Lexikon für Theologie und Kirche 10
(2006), 148– 149.

Burrichter, Rita. „Bedeutung der ‚Optionalität religiöser Bindung‘ für die Ziele religiöser Bildung.
Perspektiven des christlichen Religionsunterrichts im Horizont von Enttraditionalisierung,
Pluralisierung und Individualisierung“. Säkular und religiös. Herausforderungen für islamische und
christliche Theologie. Hg. Christian Ströbele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2020. 134– 145.

Diensberg, Thomas, Thomas Eggensperger und Ulrich Egel (Hg.). … am Ende ganz allein?
Gemeinschaftsbildung in post-traditionalen Zeiten. Münster: Aschendorff, 2017.

Drumm, Joachim. „Tradition. V. Systematisch-theologisch“. 3Lexikon für Theologie und Kirche 10 (2006),
155– 157.

Dürnberger, Martin. „Tradition“. Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Hg. Cornelia Dockter,
Martin Dürnberger und Aaron Langenfeld. Paderborn: Schöningh, 2021. 161– 162.

Dziri, Amir. Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik. Berlin, Boston: De
Gruyter, 2023.

Gabriel, Karl. „Tradition im Kontext enttraditionalisierter Gesellschaft“. Wie geschieht Tradition?
Überlieferung im Lebensprozeß der Kirche. Hg. Karl Gabriel et al. Freiburg i. Br.: Herder, 1991.
69–88.

Ghaffar, Zishan Ahmad. „Über die Bedingung der Möglichkeit historisch-kritischer Methode als
Traditionskritik in der islamischen Theologie“. Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in
Christentum und Islam. Hg. Mohammad Gharaibeh, Esnaf Begić, Hansjörg Schmid und Christian
Ströbele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2015. 174– 187.

Höftberger, Elisabeth. Religiöse Tradition in Bewegung. Zur Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils
im jüdisch-christlichen Dialog. Bielefeld: transcript, 2023.

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.

Kamcili-Yildiz, Naciye. „Katastrophen als Thema der Islamischen Religionspädagogik“. Katastrophe.
Religiöse Bildung angesichts von Kriegs- und Krisenerfahrungen im 19. und 20. Jahrhundert. Hg.
Richard Janus, Naciye Kamcili-Yildiz, Marion Rose und Harald Schroeter-Wittke. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 2023. 65–76.

184 Monika Tautz



Kattan, Assaad Elias. „Heilige Tradition? Reflexionen und Beispiel zu Tradition und Traditionskritik“.
Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum und Islam. Hg. Mohammad Gharaibeh,
Esnaf Begić, Hansjörg Schmid und Christian Ströbele. Regensburg: Friedrich Pustet, 2015.
165– 173.

Pickel, Gert. „Kollektive religiöse Identitäten als Zentrum rechter Identitätspolitik?“. Ethik und
Gesellschaft. Ökumenische Zeitschrift für Sozialethik 1 (2020): 1–40.

Rahner, Johanna. „Weil Veränderung geschieht… Warum Tradition und Innovation unaufgebbare
Grundmodi kirchlicher Lehre sind und wie die Dogmatik dazu beitragen kann, beides für eine
Reform der Kirche präsent zu halten“. Kirche im Wandel. Ekklesiale Identität und Reform. Hg.
Stefan Kopp. Freiburg i. Br.: Herder, 2020. 159– 196.

Sejdini, Zekirija. „‚Wer das eigene Ufer nie verlässt, wird Neues nicht entdecken.‘ Herausforderungen
für die islamische Religionspädagogik im europäischen Kontext“. Islam in Europa. Begegnungen,
Konflikte und Lösungen. Hg. Zekirija Sejdini. Münster: Waxmann, 2018. 17–32.

Werbick, Jürgen. „Die Angst vor dem Verlust der Gewissheiten – und wie Religionen mit ihr umgehen
können. Eine Problemskizze“. Verwundete Gewissheit. Strategien zum Umgang mit Verunsicherung
in Islam und Christentum. Hg. Jürgen Werbick, Muhammad Sven Kalisch und Klaus von Stosch.
Paderborn: Schöningh, 2010. 143– 165.

Wiedenhofer, Siegfried. „Die Tradition in den Traditionen. Kirchliche Glaubensüberlieferung im
Spannungsfeld kirchlicher Strukturen“. Wie geschieht Tradition? Überlieferung im Lebensprozeß der
Kirche. Hg. Karl Gabriel et al. Freiburg i. Br.: Herder, 1991. 127– 172.

Winter, Arne. Traditionstheorie. Eine philosophische Grundlegung. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017.

Tradition – ein vielschichtiger Begriff 185




