Said Topalovi¢

Der Blick in die Vergangenheit - fur die
Zukunft. Religionspadagogische Reflexion
uber das Verhaltnis von Tradition und
Moderne in der religiosen Bildung

Einleitung: Religiése Bildung am Wendepunkt

Im Vorwort zur bosnischsprachigen Ausgabe des Werkes Islam und Sdkularismus
des malaysischen Philosophen Muhammad Naqib al-‘Attas schrieb der Islamwis-
senschaftler Enes Kari¢ Folgendes: ,Die alten Bildungskonzepte des Islams sind in
einer Krise, und neue wurden noch nicht entwickelt“ (al-‘Attas 2003, 19). Zu einer
dhnlichen Erkenntnis gelangten schon tber 350 Islamwissenschaftler:innen ver-
schiedener Fachrichtungen auf der internationalen Bildungskonferenz, die im Jahr
1977 in Mekka (Makka) stattfand. Dort wurden bildungsbhezogene Problemlagen
diskutiert, um in der Folge Ziele, Richtlinien und Mafinahmen fiir die Rekon-
struktion der islamischen Bildung zu entwickeln (vgl. Igbal 1978, 123-125). Dies galt
zundchst als Wendepunkt; die Bewdltigung kumulierter multi-kontextueller Pro-
blemlagen sollte sich allerdings schwieriger gestalten als zu Beginn angenommen.
Die mangelnde Analyse sozialgesellschaftlicher und politischer Verdnderungen in
den muslimischen Gesellschaften sowie damit zusammenhéngender Fragestellun-
gen in Bezug auf die (religiose) Bildung hat Liicken hinterlassen, die immer noch
nicht adéquat beseitigt sind. Die Identifizierung und Analyse von Krisenfaktoren ist
ein komplexes Unterfangen, weil diese sich auf verschiedenen Ebenen bemerkbar
machen und Ziige einer sich in kontinuierlicher Verdanderung befindlichen und
durch sie charakterisierten Moderne aufweisen. Als entscheidender Krisenfaktor
erweist sich in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass sich die islamische Bil-
dungstheorie und -praxis im Riickblick auf die ,glorreiche“ wissenschaftliche
Vergangenheit allzu lange mit den bestehenden und mittlerweile nicht mehr zeit-
gemafien Bildungskonzeptionen zufriedengegeben und dabei den sozialen sowie
gesellschaftspolitischen Wandel und die daraus resultierenden bildungsrelevanten
Fragen aus den Augen verloren haben. Zum anderen hat sich, vor allem in den
religiosen Bildungsinstitutionen, ein kontinuierlicher Paradigmenwechsel vollzo-
gen, von einer Uber langere Zeit andauernden kritisch-diskursiven Bildung hin zu
einer blofien Vermittlungs- und Nachahmungslehre.

Im europdischen Bildungsdiskurs werden aktuell Alternativen untersucht: als
Weiterentwicklung oder Gegenentwurf zur krisenbehafteten traditionellen reli-

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:#doi.org/10.1515/9783111674568-009



140 — Said Topalovi¢

giosen Bildung. GeméafRigte Stimmen, wie die des bosnischen Islamwissenschaftlers
und ehemaligen Grofimuftis Mustafa Ceri¢, rufen zur Besinnung auf und plddieren
bei der Entwicklung von Bildungskonzepten fiir eine Synthese zwischen der isla-
mischen Tradition und modernen padagogischen Kernideen (vgl. Ceri¢ 2000, 4-9).
Vor diesem Hintergrund analysiert der vorliegende Beitrag die angesprochene
Bildungskrise, bevor das Spannungsverhéltnis zwischen der islamischen Tradition
und der globalen Moderne diskutiert wird. AbschliefSend werden Perspektiven fiir
eine zeitgemafe religiose Bildung betrachtet.

Die Kontinuitat der Krise - die Krise der
Kontinuitat

Aufstieg und Krise der islamisch-religidsen Bildung

Die sozialwissenschaftliche Analyse von Bildungssystemen differenziert in der
Regel folgende drei Ebenen: 1. Makroebene (Ziele, Vorgaben); 2. Mesoebene (Insti-
tutionen); 3. Mikroebene (Bildungsprozesse). Eine solche differenzierte Betrachtung
ist auch geeignet, das Grundverstandnis und die Struktur der islamischen Bildung
in knappen Ziigen zu charakterisieren.

Auf der Makroebene spricht der Koran an verschiedenen Stellen Inhalte und
Ziele von Bildung an: Grundsatzlich gilt die Offenbarungsschrift als der von Gott an
alle Menschen herabgesandte Inhalt (Koran 21:107; 25:1; 34:28).! Die Offenbarung ist
auch nicht auf die Schrift reduziert, vielmehr offenbaren sich die Zeichen Gottes
(ayat) im gesamten Universum (Koran 2:164; 30:20-25). Durch Beobachtung, Er-
kundung, Erforschung etc. sind die Menschen, so der Bildungstenor des Korans,
stets aufgefordert, diese Zeichen zu entdecken (Koran 29:20; 30:9). Im Bildungs-
auftrag an den Propheten Muhammad werden die allgemeinen Bildungsziele, die
sich auf der geistigen, spirituellen und ethischen Ebene manifestieren, formuliert:
die Offenbarungsschrift und Weisheit zu lehren sowie spirituelle und ethische
Reinheit (tazkiya) zu fordern (Koran 62:2). Auf der Mesoebene weist die frithe Of-
fenbarungsgeschichte keine Institutionalisierung im herkémmlichen Sinne auf. Im
Rahmen seiner prophetischen Mission vermittelte der Prophet Muhammad
schrittweise die Offenbarungsschrift. Dafiir nutzte er neben persénlichen Gespra-
chen vor allem das Haus seines Gefahrten Arqam ibn Abi l-Arqam (gest. zwischen

1 Die Angabe der Koranstellen ist exemplarisch zu verstehen, sie umfasst nicht alle Verse zum
jeweiligen Themenbereich.



Der Blick in die Vergangenheit - fiir die Zukunft = 141

673 und 675) sowie offentliche Versammlungsorte. Auf der Mikroebene orientierte
sich der Bildungsprozess an den kulturellen Gegebenheiten der Zeit, wobei die
miundliche Wiedergabe die primére Vermittlungsmethode darstellte. Die Adressa-
ten dieser Bildungsvermittlung waren mit der Methode vertraut und erlernten die
erforderlichen Erinnerungs- und Aneignungsfahigkeiten, um die Inhalte aufzu-
nehmen und anschliefiend in die Praxis umzusetzen. Gleichzeitig erfolgte die Ver-
mittlung des Korans systematisch, wie etwa dem Bericht des Prophetengefahrten
‘Abdallah ibn Mas‘ad (gest. 652) zu entnehmen ist: ,Wir lernten immer nur zehn
Verse aus dem Koran und nicht mehr, bis wir sie verstanden hatten, sie in uns
aufnahmen und danach handelten® (Garir at-Tabari 2000, 80). Die detaillierte
Analyse der prophetischen Tradition ergibt grundlegend, dass der Prophet — in
Anlehnung an den Koran — den Schwerpunkt auf geistige, kdrperliche, spirituelle
und ethische Bildung legte und dabei sowohl etablierte als auch innovative Ver-
mittlungsmethoden einsetzte (vgl. Aygiin 2014, 99-103; Kurum 2017, 35-52). In
diesem Sinne kann die prophetische Tradition (sunna) nicht nur als weitere in-
haltliche Quelle betrachtet werden, sondern sie erganzt bzw. vervollstandigt die
koranischen Bildungsintentionen, vor allem in praktischer Hinsicht.

Nach der Auswanderung (higra) der Muslim:innen von Mekka nach Medina
(Madina) wurde die erste Moschee gebaut, die neben ihrer spirituellen Funktion
auch als Bildungsstatte fungierte (vgl. Aygiin 2014, 104-105). Der institutionelle
Charakter der prophetischen Tradition wurde in den nachfolgenden Generationen
beibehalten: Die Bildungsinstitutionen waren selbst als Moscheen oder in deren
unmittelbarer Ndhe errichtet, wobei die Bildungsprozesse gleichermafien aufier-
halb von Bildungsinstitutionen stattfanden, beispielsweise in Gelehrtenkreisen
(halaqa).

Im Laufe der Zeit entstanden auer Moscheen zunéchst Medresen® und in der
Folge Universitdten. Neben diesen beiden hochschulischen Einrichtungen eta-
blierten sich Maktabs®, deren Organisation und Struktur mit der heutigen Grund-
schule vergleichbar sind. Hier lernten die jungen Heranwachsenden das Lesen und
Schreiben, die Koranrezitation sowie die wesentlichen Grundlagen der islamischen
Glaubenslehre, Glaubenspraxis und Morallehre. In den hochschulischen Einrich-
tungen lag der Schwerpunkt zunédchst auf den theologischen Wissensdisziplinen,
spater wurden auch andere Fachbereiche in das Bildungsprogramm integriert. Der
Kanon, so der Theologe Abdullah Takim, ,der in den islamischen Bildungsinstitu-

2 Der Begriff Medrese kommt aus dem Arabischen (madrasa, Pl. madaris) und bezeichnet einen Ort,
an dem gelernt bzw. gelesen wird, an dem Menschen also studieren bzw. eine Ausbildung absol-
vieren (vgl. Wehr 1985, 386).

3 Maktab stammt aus dem Arabischen (maktab oder kuttab, Pl. makatib oder katatib) und hat die
wortliche Bedeutung ,,Ort fiir Schreiber*.



142 —— Said Topalovi¢

tionen im Laufe der Jahrhunderte gelehrt wurde, hatte zwar seinen Kern, daneben
wurden aber auch zusétzliche Hilfswissenschaften gelehrt* (Takim 2017, 103). Die
rationalen Wissenschaften galten als Dimension religiéser Bildung und die wis-
senschaftliche Forschung als Mittel zur Analyse von (religiosen) Wahrheiten und
zur Erfassung der Schopfung Gottes. In diesem Entwicklungsprozess haben sich vier
Paradigmen in der Erforschung und Weitergabe des (religiésen) Wissens etabliert:*
1. Schulungspraxis der Pflege und Weitergabe traditioneller Textgrundlagen: Im
Mittelpunkt steht die liickenlose Uberlieferung von Primérquellen (Koran und
Sunna), die sich in den ersten Jahrhunderten nach der Offenbarung als Bildungs-
paradigma etablierte. 2. Diskursive, intellektuelle und philosophische Lernkultur:
Hier liegt der Fokus auf dem Seelenleben, der Selbstfindung, der Reflexion des
Daseins etc., die als zentrale Bildungsziele gelten. Dieses Paradigma hat sich — unter
anderem - infolge der Begegnung mit der griechischen Philosophie entwickelt. 3.
Integrative Bildungskultur: Die Religion gilt hier als Ansporn fiir die wissenschaft-
liche Forschung und erméglicht die Zusammenfithrung naturwissenschaftlicher
und theologischer Erkenntnisse. In diesem Paradigma stehen neben dem klassi-
schen theologischen Wissen auch wissenschaftliche Erkenntnisse im Mittelpunkt
von Bildungsprozessen. 4. Textgetreue Nachahmung: Das Primat der Bildung ga-
rantiert den Schutz der nachfolgenden Generationen vor religioser Entfremdung
und die Ruckbindung an den Ursprung der Religion. In Bildungsprozessen liegt der
Fokus auf der Vermittlung traditioneller Quellen sowie der Positionen von Pro-
phetengefahrt:innen und ausgewéhlten Gelehrten.

Diese vier Paradigmen charakterisieren nicht nur den theoretischen Charakter
der Bildung, sondern auch einen Prozess, den die religionshezogene Bildung
durchlaufen hat. Die Stagnation kritischer Wissenschaft und das Erstarken blofSer
Vermittlungs- und Nachahmungslehre war in gewisser Hinsicht ein institutionelles
Anzeichen eines epochalen Paradigmenwechsels: Wiedergabe und Memorieren
standen von nun an hoher im Kurs, Rationalitit und Spiritualitat verloren nach und
nach an padagogischer Bedeutung. So haben sich in den Bildungseinrichtungen auf
der Mikroebene — grob zusammengefasst — zwei hauptsachliche Lehr- und Lern-
praktiken etabliert: einerseits die bloRe Vermittlungslehre®, andererseits subjekt-

4 Siehe dazu auch Badawia und Topalovic (2022, 296 —298).

5 Die blofSe Vermittlungslehre stief} indes immer wieder auf Kritik. So hat etwa der renommierte
Gelehrte Abt Hamid al-Gazali (gest. 1111), um ein Beispiel zu nennen, in seiner Schrift Der Erretter
aus dem Irrtum die blofle Vermittlung scharf kritisiert, zumal diese zu ,blinde[n] Nachahmungen*
(al-Gazali 1988, 5) fithre bzw. fithren kénne.



Der Blick in die Vergangenheit - fir die Zukunft = 143

und kontexthezogene Bildung, die auf Vernunft und kritische Reflexion ausgerichtet
war.®

Wiéhrend die religiose Bildung parallel zu den politischen und sozialgesell-
schaftlichen Entwicklungen in muslimischen Gesellschaften voranschritt oder sta-
gnierte, begann die konstruktive Analyse von Problemlagen mit Gegenwartsrele-
vanz ab etwa dem 18. Jahrhundert. Wie auch zahlreiche andere Autor:innen hat der
zeitgenossische Islamwissenschaftler Muhammad ibn ‘ASar (gest. 1973) die Ursa-
chen analysiert und Reformvorschlige diskutiert (2006, 100-117): Ibn ‘Asar dia-
gnostiziert zunédchst den allgemeinen Bedeutungsverlust von Bildung in den mu-
slimischen Gesellschaften. Er sieht, in soziohistorischer Perspektive, drei Griinde als
dafiir ausschlaggebend an: Zum einen ist es die Frage der blofien Vermittlung und
kritischer Uberpriifung. Die Muslim:innen folgten bloR den Gelehrtenaussagen,
ohne deren Inhalte kritisch zu hinterfragen bzw. auf ihre Aktualitdt und Prakti-
kabilitat zu tUberpriifen. Der Grofiteil der Gelehrten wiederum lebte zwar in der
Moderne, ihre theologischen und bildungshezogenen Positionen stammten jedoch,
so Ibn ‘Asur, aus dem siebten oder achten Jahrhundert. Zum anderen waren es
globale Ereignisse, wie etwa die Modernisierung bzw. Sdkularisierung von Gesell-
schaften und die damit verbundenen Herausforderungen, auf die addquat zu rea-
gieren die Bildungsinstitutionen in der islamischen Welt weder inhaltlich noch
personell in der Lage waren. Und schliefilich sei die Kolonialisierung hinzuge-
kommen, welche die Verwirrung unter den islamischen Bildungstheoretiker:innen
noch verschérfte, insofern sich in der Folge eine teilweise dysfunktionale Haltung
Jslam vs. Westen“ entfaltete, mit gleichzeitiger Verschlossenheit gegeniiber Re-
formen und offenem Diskurs. Summa summarum brachten die erwdhnten Ent-
wicklungen, so Ibn ‘A$ir, inkompetentes Lehrpersonal, unzeitgeméfe Lehrbiicher
und Stillstand in den Bildungseinrichtungen hervor. Ibn ‘Astr pladiert fiir Reformen
auf allen drei Ebenen des Bildungssystems: Auf der Metaebene fordert er die Eta-
blierung von Curricula, die zeitgemafle Ziele und Inhalte — in Anlehnung an zen-
trale koranische Botschaften (magqasid) und moderne Wissenschaften — vorgeben.
Auf der Mesoebene pladiert Ibn ‘A$ar fiir eine Erneuerung und Modernisierung von
Bildungsinstitutionen — in Anlehnung an moderne Bildungssysteme — sowie fiir
eine Qualitatsentwicklung bei der Aushildung des Lehrpersonals. Auf der Mikro-
ebene schliefilich tritt er fiir eine Entwicklung zeitgeméfier Didaktik und Methodik
ein, um Bildungsprozesse zu ermoglichen, die analytisches und kritisches Denken
und damit ein tiefes Verstandnis von Bildungsinhalten férdern.

6 Siehe dazu die Werke des Gottinger Islamwissenschaftlers Sebastian Giinther, u. a. Auf der Suche
nach dem Elixier der Gliickseligkeit: Konzeptionen rationaler und spiritueller Bildung im Klassischen
Islam (2015, 111-128) und Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Er-
kenntnis. Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pidagogik (2017, 69 —94).



144 —— Said Topalovi¢

Das Spannungsverhaltnis von Tradition und Moderne - (k)ein
Weg aus der Krise

Die Bildungskrise betrifft dabei nicht nur die islamische Welt, vielmehr erscheint
sie als ein globales Phdanomen. Im Spannungsfeld gesellschaftspolitischer Veran-
derungen, religionshezogener Entwicklungen und orthopraktischer Transforma-
tionen wird die aktuelle Bildungskrise im Hinblick auf den européischen bzw.
westlichen Kontext auf folgenden Ebenen erkennbar:’

Einerseits auf der konzeptionellen Ebene, da sich zwei disparate wissenschaft-
liche Ausrichtungen entwickelt haben, die entweder primdr an sdkulare Bil-
dungskonzepte ankntipfen oder diese im Hinblick auf die Suche nach Alternativen
ganzlich ablehnen (vgl. Vejo 2020, 38). Letztere gehen von einer Inkompatibilitét
islamischer Bildung mit dem modernen Sdkularismus aus, da der Grundgedanke
der islamischen Lehre durch die Einheit Gottes (tauhid) charakterisiert sei und
damit der Bildungsschwerpunkt auf der géttlichen Offenbarung und Transzendenz
liege. In den sékularen Bildungskonzepten wiederum spielen Gott und die Offen-
barung keine Rolle. Der Religionswissenschaftler William Chittick bringt dies auf
den Punkt: ,Any knowledge of the world that does not situate the world in term of its
Transcendent Source is in fact ignorance, because it prevents people from seeing
things as they truly are“ (Chittick 2011, 88). In diesem Zusammenhang wurden von
muslimischen Bildungstheoretiker:innen zwar alternative Bildungskonzepte dis-
kutiert, jedoch waren diese iiberwiegend reaktiondr und konzentrierten sich auf
antisdkulare bzw. antiwestliche Positionen.

Im deutschsprachigen Raum hat sich die islamische Religionspddagogik von
Anfang an um Modernitat, Aktualitdt und Kontextualitit bemiiht, allerdings of-
fenbaren die unterschiedlichen Forschungszugénge eine latente Einwirkung der
hier angesprochenen Problematik. Es besteht noch keine Klarheit dariiber, welche
methodologische Bedeutung der Tradition im modernen wissenschaftlichen Dis-
kurs zukommen soll. Im Prozess von Adaptionen und Modifikationen bestehender
religionspddagogischer Konzeptionen gerdt in mancher Hinsicht die islamische
Tradition in den Hintergrund. Eine solche wissenschaftliche Vorgehensweise fiihrt,
so etwa der Erziehungswissenschaftler Harun Harry Behr, ,in der Sache nicht
weiter, da den Konzepten ,,die Riickbindung an die islamischen Traditionen sowohl
in inhaltlicher Hinsicht als auch was Theorien religiosen Lernens angeht, fehle,
dementsprechend ,zielen [sie] weitgehend an der Lebenswelt der muslimischen
Zielgruppe vorbei“ (Behr 2017, 188). Die religionspadagogische Aufgabe besteht also

7 Siehe dazu auch Topalovi¢ (2024, 15-25).



Der Blick in die Vergangenheit - fur die Zukunft = 145

darin, Bildungskonzepte zu entwickeln, die den Anforderungen der Moderne ge-
recht werden, ohne dabei die islamische Tradition zu ignorieren.

Zweitens zeigt sich die Bildungskrise auf der strukturellen Ebene, da die soge-
nannten traditionellen (Bildungs-)Einrichtungen inzwischen an Reichweite und
Kompetenz verloren haben. Aktuelle empirische Studien belegen eine Verschiebung
religivser Kommunikation hin zu digitalen Aktivititen.® Neben den Online-Predi-
ger:innen, die explizit theologisches Wissen vermitteln und den religids-normativen
Diskurs weitgehend pragen, treten immer wirksamer muslimische Influencer:in-
nen mit diversen Illustrationen religioser Lebensstile und Lebensvorstellungen auf.
Diese Entwicklung erweitert zwar diskursive Rdume und religionshezogene Inter-
aktionen, kann jedoch religiose Manipulation bzw. Indoktrination verstarken. Dies
stellt die Religionspadagogik vor enorme Herausforderungen, insbesondere, da es
an fachlich begleiteten digitalen Rdumen bzw. an entsprechenden Bildungsange-
boten fehlt, die eine hildungshezogene Ausgleichsfunktion erfiillen kdnnen. Im
religionspadagogischen Diskurs wird dem schulischen islamischen Religionsun-
terricht (IRU) eine zentrale Bedeutung fur die kritische Reflexion religiéser Inhalte
zugeschrieben. Der Professionalisierung von islamischen Religionslehrkraften wird
demnach grofie Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Badawia et al. 2023, 18—-29).

Drittens und eng damit verbunden ist die inhaltliche Ebene. Damit ist die we-
sentliche religionspadagogische Zielsetzung gemeint, namlich die Bildung junger
Heranwachsender zur Selbstbestimmung, welche sich wiederum in theologischer
Perspektive in einem Spannungsfeld zur religiosen Normativitat befinden kann (vgl.
auch Topalovi¢ 2022). Die aktuelle Studie zum schulischen IRU Von einer Phantom-
Lehrkraft zum Mister-Islam zeigt, wie sich eine gewisse Pop-Kultur des Normativen
unter jungen Muslim:innen entwickelt hat (vgl. Badawia et al. 2023, 122—127). Die
Social-Media-Kanéle haben dieses Problem noch verschirft.” Damit besteht die
Gefahr, dass junge Menschen die Religion nicht als spirituelle und ethische Res-
source erkennen, sondern sie bzw. die religiose Praxis lediglich darauf reduziert
wird, welche religigsen Aktivitdten und Handlungen erlaubt (halal) oder untersagt
(haram) sind. In religionspadagogischer Hinsicht kénnen die Fragen junger Mus-
lim:innen aber auch als subjektives Bedurfnis gedeutet werden, indem sie damit
einen Raum fiir padagogisch-professionelle Begleitung einfordern. Damit bean-

8 So etwa die von Tarek Badawia, Said Topalovi¢ und Aida Tuh¢i¢ (2023) durchgefiihrte Studie Von
einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam. Explorative Studie zur Professionalitit von Islamlehr-
krdften an staatlichen Schulen. Said Topalovi¢s Publikation ,,Ohne online geht nichts“ — Explorative
Studie zu Online-Aktivititen und Online-Erfahrungen junger Muslim:innen befindet sich in Vorbe-
reitung.

9 Diese Entwicklung ist Thema der noch unveréffentlichten Explorativen Studie zu Online-Aktivi-
tdten und Online-Erfahrungen junger Muslim:innen von Topalovi¢.



146 —— Said Topalovic

spruchen sie eine (Mit-)Gestaltung der verschiedenen Themen ihrer Entwick-
lungsphase, durch die Perspektiven, Handlungsoptionen und Zukunftsaussichten in
einem gemeinsamen, offenen und kritischen Austausch reflektiert werden. Dies
kann gleichzeitig dazu beitragen, dass die jungen Muslim:innen selbststindige
Positionierungen eintiben bzw. entwickeln und in den eigenen Alltag transferieren.
Gerade in dieser Frage ist die islamische Religionspddagogik noch dabei, einen
entsprechenden didaktischen Weg zu finden, mit dem sie sowohl an ihre Fach-
tradition als auch an den gegenwértigen Handlungskontext ankntipfen kann.

Bildung in der islamischen Tradition

Bildungsziele und padagogische Ausrichtungen

Konzeptionell und praxeologisch haben sich in der islamischen Tradition drei
padagogische Ausrichtungen entfaltet: tarbiya, talim und ta’dib.

Der arabische Begriff tarbiya, der von rabba (wachsen lassen, erziehen)
stammt, wird in der Regel mit ,Erziehung“ ibersetzt, auch als ,Zucht“ bzw.
»Zuchtung® von Tieren, Pflanzen etc. (vgl. Wehr 1985,449). In diesem Sinne bedeutet
tarbiya unter anderem ,das Flttern von Hasen oder das Giefen von Rosen® (Behr
2010, 137). Der Begriff bezieht sich also prinzipiell auf alles, was heranwachsen
kann, beispielsweise Menschen, Pflanzen und Tiere. Behr halt daher den Begriff
tarbiya im bildungswissenschaftlichen Gebrauch fiir ungeeignet, denn er konno-
tiere ,materielle Versorgung, die das Aufwachsen garantiert* (Behr 2010, 137). Aus
womoglich diesem Grund wurde von den frithzeitlichen muslimischen Gelehrten
unter tarbiya nicht Bildung als solche verstanden (vgl. al-‘Attas 1991, 34), sondern
eher ideelle Erziehung, ein Prozess, der — gesellschaftspolitisch betrachtet — nicht
immer ideologiefrei verlaufen ist. Dennoch wurde und wird der Begriff tarbiya
insofern fiir die Bildung verwendet, ,als er den Vorgang, den Prozess und das Er-
gebnis der Vermittlung [...] von Wissen, Werten und Fahigkeiten ausdriickt“
(Gunther 2017, 70). Unter tarbiya wird demnach ein Prozess verstanden, durch den
sich Nachfolgegenerationen ein bestimmtes Korpus an Kenntnissen, Werten und
Féahigkeiten aneignen (vgl. Waghid 2011, 2-3).

Der Begriff talim wird vom Wortstamm ‘allama abgeleitet, was ,genau ken-
nend“ oder ,hochgelehrt“ bedeutet. Talim wird in den arabischen Lexika mit ,,Un-
terweisung, Unterricht, Ausbildung* etc. tibersetzt (vgl. Wehr 1985, 869-870). Das
Konzept talim wird in der entsprechenden Literatur somit als ein auf die Ver-
mittlung kognitiver Kenntnisse ausgelegtes Bildungskonzept verstanden. Der Bil-
dungsphilosoph Muhammad al-Farabi (gest. 950) definiert talim wiederum als



Der Blick in die Vergangenheit - fur die Zukunft = 147

sverstehen“ bzw. ,Féahigkeit zu verstehen® (Giinther 2006, 374), bildungstheoretisch
gesprochen: als Forderung kognitiver Fahigkeiten, die zum Verstehen bestimmter
Sachverhalte verhelfen sollen. In Anlehnung daran vermittelt die *Iimihal-Literatur
— auch heute im tirkischen und bosnischen Sprachraum prasent — theologisches
Wissen, das fiir eine religiose Lebensfithrung erforderlich ist. Sie enthdlt neben der
Einfithrung in die religiése Praxis (ibadat) und in die Glaubensgrundlagen (‘agida)
Anweisungen die guten Sitten und Tugenden betreffend (ahlaq) sowie eine Anlei-
tung zur Erfillung moralischer Pflichten gegentiber Gott, der Umwelt und den
Mitmenschen. Von daher erfiillt das Konzept des talim zwar eine bedeutende
Aufgabe in der Vermittlung religiosen Wissens, wird aber von den muslimischen
Bildungstheoretiker:innen nicht als ein ausgereiftes Bildungskonzept verstanden —
unter anderem auch wegen seiner starken Beschrankung auf die kognitive Wis-
sensvermittlung (vgl. Wan Daud 2010, 170-171).

Der Begriff ta’dib wird mit ,Erziehung® oder ,Zurechtweisung“ uibersetzt. Er
stammt von derselben Wortwurzel wie adab ab, was wiederum ,gutes Benehmen“
oder ,feine Bildung“ bedeutet (vgl. Wehr 1985, 14). Fachspezifisch wird ta’dib als
Erziehung des menschlichen Charakters verstanden (vgl. al-‘Attas 1991, 203). ‘Attas
gilt unter den zeitgenossischen Bildungsphilosophen als einer der wichtigsten
Vertreter des ta’dib-Ansatzes. Die islamische Bildungslehre legt nach ‘Attas ihren
Schwerpunkt auf das Individuum und dessen Gliick im Diesseits und im Jenseits.
Das Bildungsziel ist somit die Hervorbringung eines guten Menschen, der sich sei-
ner Verantwortung gegentiiber dem einen Gott bewusst ist und seine Pflichten ge-
gentber sich selbst und anderen in der Gesellschaft auf gerechte Weise erftllt. Das
ta’dib-Konzept fasst ‘Attas in den folgenden vier Punkten zusammen: erstens Dis-
ziplinierung der Vernunft und der Seele, zweitens Erwerb von guten Eigenschaften,
drittens Erwerb von Wissen, das den Menschen vor Fehlern beim Urteilen und vor
Schande schiitzt, und viertens Forderung von Gerechtigkeit und Weisheit (vgl. Wan
Daud 2010, 172).

Der Bildungsphilosoph Yusef Waghid analysierte alle drei Konzepte und stellte
in jedem von ihnen minimalistische und maximalistische Bestimmungen fest, was
sowohl auf konzeptionelle Unscharfe als auch auf kontextuelle und kulturelle
Einflussnahmen hinweist (vgl. 2011, 1-5). So befindet sich tarbiya zwischen unkri-
tischer Annahme von Fakten, was unkritische Religiositat hervorbringen kann, die
sich kaum Miihe macht, ihre Uberzeugungen zu hinterfragen, und der Entwicklung
eines kritischen Geistes, der Inhalte und deren Sinn analysieren und kritisch hin-
terfragen will. Genauso bewegen sich die Bildungsdimensionen im talim-Konzept
zwischen einem Auswendiglernen von Text ohne kritisches Hinterfragen bis hin
zum vertiefenden Lernen. In seiner minimalistischen Bestimmung ist der Bil-
dungszweck von ta’dib auf die muslimische Gemeinschaft und deren Moral redu-
ziert. Im maximalistischen Sinne umfasst der Ansatz kognitive, spirituelle und af-



148 —— Said Topalovic

fektive Dimensionen und enthélt in gesellschaftlicher Hinsicht sowohl individuelle
als auch kollektive Aufgaben- und Verantwortungsfelder des Menschen. Im An-
schluss an seine Analyse pladiert Waghid fiir maximalistische Bestimmungen und
verweist dabei auf die Schwierigkeit der absoluten Trennscharfe zwischen den
Konzeptionen. Diese besteht unter anderem auch deshalb, weil die Begriffe bzw.
Konzepte unter den Einfliissen der jeweiligen historischen, gesellschaftlichen und
kulturellen Faktoren verwendet wurden. Die Anpassung ist demnach stets an
kontext- und lebenswelthezogene Faktoren angelehnt und an religions- und lern-
psychologische Erkenntnisse tiber die jeweilige Zielgruppe gebunden. Vor diesem
Hintergrund erfordert gerade die Komplexitit der Moderne eine kritische Reflexion
von zeit-, kultur- und kontextabhadngigen Bildungskonzepten, da eine zeitgeméfie
islamische Bildung in ihrem Grundverstandnis iiber die bestehenden Konzepte und
Termini — wenngleich unter Berticksichtigung und Orientierung an der Tradition —
hinausdenken und kontinuierlich neue Wege beschreiten muss.

Tazkiya - Bildung zur Selbstbildung

Unter tazkiya wird im theologischen Diskurs in der Regel die Lauterung der Seele
oder des inneren Selbst (tazkiyat an-nafs) verstanden. Historisch betrachtet wurde
tazkiya daher nicht immer auf Bildung bezogen, die verstarkte Verbindung des
Begriffs mit Bildung ist ein eher neueres Phdnomen. Dementsprechend erweitert
Behr die urspriingliche, auf die Lauterung der Seele beschrankte Definition und
versteht unter tazkiya in religionspadagogischer Hinsicht die ,Einiibung in die
kritische Inblicknahme des Selbst“ (Behr 2010, 138). Behr pladiert generell dafiiy, im
Bildungskontext den Begriff tazkiya anzuwenden, denn dies komme ,einem dy-
namischen und auf die Entwicklungsaspekte des Subjekts abgestellten Verstandnis
von Erziehung und Bildung néher“ (Behr 2010, 500).

Die Religionspddagogin Fahimah Ulfat (2019, 157) schlief8t daran an und versteht
unter tazkiya die ,Kultivierung des Selbst“: ,,das Reinigen des Selbst im Sinne des
sich Abwendens von allem, was schlecht ist, als auch die Verfeinerung des Selbst im
Sinne des Verstarkens von allem, was gut ist“ (Ulfat 2019, 159). Darauf aufbhauend
formuliert die Autorin als Bildungsziel die ,Férderung und Anregung der Selbst-
erkenntnis und Selbstentwicklung der intellektuellen, sozialen und spirituellen
Féhigkeiten und Potenziale des Menschen“ (Ulfat 2019, 160). Darauf, wie dies im
konkreten Bildungsprozess verlaufen kann — unter anderem auch auf die didakti-
schen Strukturen bezogen -, geht Ulfat nicht ndher ein. Sie versucht, an das tra-
ditionelle und allgemeine Bildungsziel anzukniipfen, welches lautet: die Entfaltung
des al-insan al-kamil (Zustand des vollkommenen Menschen). Auf dieses Konzept
hat bereits der Theologe Mizrap Polat verwiesen. Er spricht dabei vom Ziel einer



Der Blick in die Vergangenheit - fur die Zukunft = 149

ganzheitlichen Bildung, einen reifen bzw. vollstindigen Menschen zu bilden, ,der
einen ganzheitlichen und ganzzeitlichen Werdeprozess durchlauft“ (Polat 2010,
189). Dieser Prozess muss jeglichen Zwang ausschliefien, da der Islam keine blofie
und unwillige, sondern eine freiwillige Hingabe bedeute. Den schulischen IRU
schétzt Polat als einen geeigneten Ort fiir die Gestaltung solcher Bildungsprozesse
ein. Als padagogische Maxime gelte die , Freiheit des Fragens und Nachfragens, da
yFragen, nachfragen und infrage zu stellen [...] zu den Indizien des Mindigwer-
dens“ (Polat 2010, 196) gehorten.

Ulfat geht — &hnlich wie Polat — von der theologischen Zielsetzung aus, ein
moralisches Idealbild des Menschen hervorzubringen, diskutiert aber tiefer gehend
die dafiir zur Verfiigung stehenden Potenziale des Menschen (vgl. Ulfat 2019, 151—
152). Von der naturgegebenen inneren Disposition des Menschen (in Anlehnung an
den koranischen Begriff fitra)'® und der dadurch gegebenen Moglichkeit zur Ent-
faltung des eigenen Vermogens bis hin zum Zustand des vollkommenen Menschen
(al-insan al-kamil) sieht Ulfat in der tazkiya-Methode (Kultivierung des Selbst) das
Potenzial, die Miundigkeit junger Heranwachsender zu fordern. Die Mundigkeit
wird - in Anlehnung an Behr - als die Fahigkeit verstanden, selbstbestimmt und
verantwortend eigenstdndige Positionen und Entscheidungen zu finden (vgl. Ulfat
2019, 159-160). In diesem Zusammenhang konnte tazkiya wegen seiner reflexiven,
affektiven und spirituellen Aspekte, die bei anderen traditionellen und den zuvor
genannten Bildungskonzepten wenig ausgebildet sind, eine wichtige Rolle bei neuen
Entwicklungen der religiésen Bildung spielen. Mogliche Weiterentwicklungen des
Konzepts bzw. des islamisch-traditionellen Bildungsgedankens insgesamt sollen
nachfolgend naher diskutiert werden.

Religiése Bildung in der Moderne

Das religiése Bildungsparadigma: kritisch - kommunikativ -
reflexiv

Den Ausgangspunkt aller bildungstheoretischen Uberlegungen bildet im Wesentli-
chen die Wechselwirkung von vier grundlegenden Komponenten: 1. der Bildungs-
ziele: Dieser Faktor bezieht sich auf die grundlegenden Ziele der religiésen Bildung;
2. der grundlegenden Bildungsinhalte traditioneller und kontextbezogener Natur;
3. des Bildungssubjekts: Damit sind Fragen, Bediirfnisse, Vorkenntnisse, (Vor-)Er-
fahrungen etc. der zu Bildenden gemeint; 4. des Bildungsprozesses, der den Kom-

10 Siehe dazu im Koran den Vers 30 der Sure 30.



150 —— Said Topalovi¢

munikations- und Interaktionsprozess in einem engen Verhdltnis zwischen Leh-
renden und Lernenden fasst. Bildung versteht sich somit nicht als blofse Wissens-
wiedergabe, sondern als Organisation eines kritisch-reflexiven Lehr- und Lern-
prozesses. Denn wenn religionsbezogene Inhalte unter dem Aspekt von Verstandnis
und Erkenntnis behandelt werden, erfordert dies einen kritisch-reflexiven Raum, in
dem die islamische Tradition auf aktuelle Lebensrealitidten und religionshezogene
Herausforderungen trifft. Dabei werden unterschiedliche Erfahrungen gemacht,
die sowohl durch Kongruenz als auch durch Differenz charakterisiert sein kdnnen.
Denn der neue Kontext, in dem etwa die Hauptquellen Koran und Sunna gelesen
werden, ist ein anderer als der zur Offenbarungszeit. Diese erste Erfahrung von
zunachst zeitlicher Differenz erfordert die Konstruktion eines Vergleichsrahmens —
etwa mithilfe paddagogischer Anforderungssituationen —, in dem der Text neu ge-
lesen, kontextualisiert sowie auf aktuelle soziale Verhdltnisse hin (neu) ausgelegt
wird. In diesem Sinne ist ein kritisch-reflexiver Zugang kommunikativer Bil-
dungsprozesse an folgende Aufgaben gebunden: Erstens sind lebensnahe Fragen
bzw. religionsbezogene Problemsituationen in einem offenen und kritischen Dis-
kurs zu reflektieren. Darauf aufbauend besteht zweitens die padagogische Aufgabe,
die selbsthestimmte und verantwortungsbewusste Urteilsfindung zu férdern, um in
der Folge selbsthestimmte und eigenverantwortliche Positionierungen zu ermégli-
chen. Drittens soll ein solcher Zugang die Gewissenshildung unterstiitzen, da reli-
gidse Praxis stets an moralethische Prinzipien gebunden ist. Dies kann etwa mit-
hilfe lebensnaher padagogischer Problemsituationen erméglicht werden. Viertens
sind spirituelle Erfahrungen im Rahmen der Bildung zu reflektieren. Der Prozess
wird zwar von aufsen angeregt, Gewissens- und Erkenntnishildung sind jedoch stets
an innere Prozesse gebunden, die im Verhéltnis von Reflexion und Erfahrung ar-
rangiert werden. Und fiinftens sind die Bildungsprozesse uiber dies hinaus ange-
halten, Dialog- und Pluralitatsfahigkeit zu fordern, damit ein bewusster Umgang mit
Differenzen in einer pluralen Gesellschaft entwickelt werden kann.

Vor diesem Hintergrund kristallisiert sich ein Bildungsansatz heraus, der sich
von den traditionellen und zuvor prédsentierten Konzeptionen zu unterscheiden
vermag bzw. als deren Weiterentwicklung sowie zeit- und kontextbezogene Kon-
kretisierung zu verstehen ist."" Die Vermittlung religionsbezogener Inhalte ist dabei
inkludiert, insofern kniipft der Ansatz am talim-Konzept an. Die Bildung ist jedoch
nicht nur auf Wissensvermittlung zu reduzieren, sondern muss vielmehr einen
diskursiven Rahmen schaffen, in dem die religiose Tradition mit dem Ziel kritisch
reflektiert werden kann, das Verstehen und die Gewissensbildung zu fordern. Mit
dem Verstehen ist hier die Erfassung des (tiefen) Sinns und die intellektuelle Er-

11 Siehe dazu auch Topalovi¢ (2024, 174-176).



Der Blick in die Vergangenheit - fur die Zukunft == 151

schlieffung von Zusammenhéngen, in denen ein Sachverhalt, Thema, Vers etc. steht,
gemeint. Mit der Gewissenshildung wiederum wird die Férderung der Selbst-
wahrnehmung bezeichnet, unter anderem der inneren Stimme des Gewissens,
welche wiederum auf der bewussten, der Vernunft und der inneren Disposition
(fitra) zugénglichen Einsicht des Menschen beruhen kann (vgl. Badawia 2016,
84-88). Auch lehnt das Konzept keinesfalls die Erziehung und Begleitung junger
Heranwachsender (tarbiya) ab, doch findet diese nicht durch Formung und Be-
lehrung statt, sondern durch Schaffung einer diskursiven Umgebung, welche die
Fragen und Lebenserfahrungen junger Heranwachsender mit berticksichtigt und
damit einen padagogischen Raum fiir deren Reflexion schafft. Durch Diskussion,
Reflexion und Evaluation erfahren junge Heranwachsende Wertschdtzung ihrer
Ansichten und lernen, kritisch mit Ergebnissen und Erkenntnissen umzugehen und
auch unterschiedliche Positionen zu akzeptieren. Ferner kommt eine solche Kon-
zeption der ethischen Bildung eines guten Menschen (ta’dib) entgegen, da re-
ligionsethische Bildung einen wesentlichen Gegenstand der religiosen Bildung
ausmacht. Sie will jedoch die traditionelle Lehre mit der gegenwartigen Lebens-
wirklichkeit in ein Verhéltnis bringen und in einem kritisch-diskursiven Prozess
Handlungs- und Entscheidungsoptionen reflektieren, die stets die Realitdt und den
aktuellen Kontext im Fokus behalten. Der Ansatz bedenkt genauso die Bildungsdi-
mensionen der tazkiya und betrachtet vor allem deren affektive und spirituelle
Dimensionen als in einem Bildungsprozess unumganglich, um alle dem Menschen
inharenten Potenziale (Moralitét, Spiritualitat, Sprach- und Reflexionsfahigkeit etc.)
auszuschopfen. Die Gestaltung von Bildungsprozessen auf der unteren Mikroebene
ist somit sozial-kommunikativ bzw. kritisch-diskursiv, indem dadurch die religiose
Tradition im Kontext neuer sozialer Lebenswirklichkeiten kritisch reflektiert wird.

Didaktische Struktur: reflexive Momente im Mittelpunkt von
Bildungsprozessen

Der sozial-kommunikative bzw. der kritisch-diskursive Bildungsansatz erfordert
notwendigerweise eine entsprechende systematische Lehr- und Lernstruktur. Diese
enthélt — neben bereits bekannten und empirisch als effektiv belegten didaktischen
Grundlagen — zwei wesentliche didaktische Elemente: Zum einen die aktive Betei-
ligung der Lernenden am Bildungsprozess, die unter anderem mithilfe paddagogi-
scher Anforderungssituationen gefordert werden kann. Unter Anforderungssitua-
tion sind im kritisch-diskursiven Bildungsansatz soziale, ethische und spirituelle
Bedingungen des Handelns und Denkens zu verstehen. Dabei geht es bei der Be-
waltigung von péadagogischen Anforderungssituationen weniger um die Repro-
duktion von Fachwissen, sondern vielmehr um kreative und zielgerichtete Nutzung



152 —— Said Topalovi¢

des erworbenen Wissens, um in der entsprechenden bzw. in einer dhnlichen Si-
tuation im Alltag verantwortungsbewusst und reflexiv handeln zu kdnnen. Mithilfe
von Anforderungssituationen wird ein Bezug zur Lebenswelt hergestellt und durch
Wiedererkennung die kognitive und emotionale Aktivierung gestarkt. Das zweite
und damit zusammenhdngende didaktische Element umfasst die reflexiven Mo-
mente im Bildungsprozess, die in enger Kooperation zwischen Lehrenden und
Lernenden arrangiert werden. Dabei begleitet die kritische Reflexion den gesamten
Bildungsprozess, einerseits im Ruckblick auf den Lernprozess bzw. auf das Ge-
lernte, andererseits in der Aussicht auf die konkreten handlungsorientierten Mo-
mente. Dabei steht folgende Frage im Mittelpunkt: Wie kann in dieser und einer
dhnlichen Situation gehandelt werden? Die Reflexion wird auf diese Weise als
Werkzeug zur Didaktisierung der Erfahrung und der Erkenntnis gezielt eingesetzt.
Denn jede Anforderungssituation erfordert in der Regel eine Bewdltigung, die
subjektiv geprégt ist und eine kreative Denk- und Handlungsweise impliziert (vgl.
auch Klement 2016, 27). Der Transfer des Gelernten ist in religionspadagogischer
Hinsicht nicht immer konstant, vielmehr liegt der padagogische Fokus auf offenen
und unbestimmten Situationen. Die menschliche Handlungsstruktur wird dabei im
Rahmen von Bildungsprozessen um schopferisch-kreative Handlungsmomente er-
weitert, da sich bei der Bewdltigung von Anforderungssituationen lésungsorien-
tierte und situationsaddquate Denk- und Handlungsmuster systematisch entfalten
konnen."?

Darauf aufbauend kann der Bildungsprozess wie folgt didaktisch strukturiert
werden (vgl. Topalovi¢ 2023, 204 —209): Er wird mit einer Anforderungssituation aus
der Lebenswelt erdffnet. Die Lernenden werden anschlieffend mithilfe konkreter
Aufgabenstellungen dazu angeregt, Fragen zur Situation zu stellen bzw. sich an den
Losungsvorschldgen zu beteiligen. Die offenen Fragen, die sich aus der Diskussion
ergeben, bilden die gemeinsame Zielsetzung und zugleich den Ubergang zu an-
schlieffenden Lehr- und Lernprozessen. Die Reflexion offener Fragen vollzieht sich
zunéchst in Ankniipfung an Vorwissen und Vorerfahrung und mithilfe themen-
bezogener Inhalte in der Einzelarbeit, ehe dann die Lernenden — in Begleitung der
Lehrperson — in einen gemeinsamen reflexiven Prozess eintreten. Die anschlie-
fende Phase dient der Prasentation bzw. der Sichtbarmachung und Reflexion von
Ergebnissen und Erkenntnissen, die am Anfang des Bildungsprozesses als offene
Fragen formuliert wurden. Den Abschluss bildet die Phase des Transfers, in der
dartiber nachgedacht wird, welche Bedeutung das Gelernte im Alltag bzw. in der
Lebenswelt haben kann. Hier schlief$t sich zunéchst der Lehr- und Lernzyklus: Die

12 Siehe dazu auch Topalovi¢ (2023, 201-202).



Der Blick in die Vergangenheit - fur die Zukunft == 153

am Anfang entfalteten Fragen bzw. die Anforderungssituation sollen hier in einer
neuen Form und in neuem Kontext reflektiert werden.

Ausblick und Perspektiven

Ausgehend von der Krise der islamisch-religidsen Bildung wurden in Anlehnung an
die islamische Tradition Aufgaben und Perspektiven einer zeitgeméfien religidsen
Bildung erortert. In diesem Zusammenhang wurden, allerdings nur knapp, theo-
retische Pramissen und die entsprechende didaktische Struktur skizziert (mehr
dazu bei Topalovi¢ 2024, 167-176). Es handelt sich dabei um allgemeine religions-
padagogische und religionsdidaktische Prinzipien, die in weiterer Folge in ver-
schiedenen didaktischen Zugdngen (wie Korandidaktik, Siradidaktik etc.) konkre-
tisiert werden kénnen. Erste positive Erfahrungen mit dem Ansatz konnten bei
Forthildungsveranstaltungen mit islamischen Religionslehrkréiften gewonnen
werden. Dies schliefdt jedoch nicht die Notwendigkeit empirischer Untersuchungen
aus, die allemal zur Rekonstruktion bzw. Weiterentwicklung von Bildungsansatzen
beitragen konnen.

Literaturverzeichnis

al-‘Attas, Muhammad Nagfb. The concept of Education in Islam. A Framework for an islamic Philosophy of
Education. Kuala Lumpur: Library of Islam, 1991.

Ayglin, Adem. ,Die Bedeutung und Funktion des Propheten Muhammad als Lehrperson fiir die
Muslime“. Muhammad. Ein Prophet - viele Facetten. Hg. Mark Chalil Bodenstein, Yasar Sartkaya
und Erdal Toprakyaran. Munster: LIT, 2014. 89 - 110.

Badawia, Tarek. ,Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts“. Zwischen Gewissen und Norm.
Autonomie als Leitkategorie religioser Bildung im Islam und Christentum. Hg. Tarek Badawia und
Hansjérg Schmid. Berlin: LIT, 2016. 77 - 96.

Badawia, Tarek und Said Topalovic. ,Kontextbezogen - Vernunftbasiert - Lebensweltorientiert.
Bildungstheologische und didaktische Bestimmungen des Islamischen Religionsunterrichts®.
Neuvermessung des Religionsunterrichts nach Art. 7 Abs. 3 GG. Zur Zukunft religiéser Bildung. Hg.
Andreas Kubik, Susanne Klinger und Coskun Saglam. Géttingen: V&R unipress, 2022. 291-316.

Badawia, Tarek, Said Topalovi¢ und Aida Tuh¢i¢. Von einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam.
Explorative Studie zur Professionalitit von Islamlehrkrdften an staatlichen Schulen. Weinheim, Basel:
Juventa, 2023.

Behr, Harry Harun. ,Islamische Religionspadagogik und Didaktik: Eine zwischenzeitliche
Standortbestimmung*. Islamische Theologie und Religionspddagogik. Islamische Bildung als
Erziehung zur Entfaltung des Selbst. Hg. Mizrap Polat und Cemal Tosun. Frankfurt a. M.: Peter
Lang, 2010. 131-144.

Behr, Harry Harun. ,Streitfall Koran - Die Heilige Schrift des Islams als Gegenstand des
padagogischen Diskurses“. Buchstabe und Geist. Vom Umgang mit Thora, Bibel und Koran im



154 —— Said Topalovi¢

Religionsunterricht. Hg. Bernd Schréder, Harry Harun Behr, Katja Boehme und Daniel
Krochmalnik. (= Religionspadagogische Gesprache zwischen Juden, Christen und Muslimen 6.)
Berlin: Frank & Timme, 2017. 187 -223.

Ceri¢, Mustafa. ,Spas je u odgoju i obrazovanju“. Novi Muallim 1 (2000): 4 -9.

Chittick, William. ,,The Goal of Islamic Education®. Education in the Light of Tradition. Hg. Jane
Casewittt. Bloomington: World Wisdom, 2011. 85-92.

al-Ghazali, Aba Hamid. Der Erretter aus dem Irrtum. Hamburg: Meiner, 1988.

Glinther, Sebastian. ,,Be Masters in That You Teach and Continue to Learn: Medieval Muslim Thinkers
on Educational Theory“. Comparative Education Review 50.3 (2006): 367 - 388.

Glinther, Sebastian. ,Auf der Suche nach dem Elixier der Gliickseligkeit: Konzeptionen rationaler und
spiritueller Bildung im Klassischen Islam. Theologie und Bildung im Mittelalter. Hg. Peter
Gemeinhardt und Tobias Georges. Munster: Aschendorf Verlag, 2015. 111-128.

Glinther, Sebastian. ,Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Erkenntnis.
Arabische Schriften zur klassischen islamischen Padagogik®. Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben,
Problemlagen und Profile einer Islamischen Religionspddagogik im europdischen Kontext. Hg. Yasar
Sarikaya und Franz-Josef Badumer. Miinster: Waxmann, 2017. 69 - 94.

Tbn ‘A3ar, Muhammad. Alaysa al-subhu bi-qarib: al-ta‘lim al-Arabr al-Islamr: dirdsah tarikhiyah wa-ara’
islahiyah. Kairo: as-Salam, 2006.

Ibn Garir at-Tabari, Muhammad. Gami‘ al-bayan fi ta'wil al-quran. Beirut, 2000.

Igbal, Muhammad. ,,First World Conference on Muslim education and its possible implications for
British Muslims®. Learning for Living 17.3 (1978): 123 -125.

Klement, Karl. ,Aneignungsdidaktik und Kompetenzorientierung. Didaktische und methodische
Gestaltung von Prozessen des Lehrens und Lernens in einem kompetenzorientierten Unterricht.
WeifSt du noch oder tust du schon? Impulse aus Theorie und Praxis fiir die Weiterentwicklung von
Kompetenzen an Schulen. Hg. Olivia de Fontana, Brigitte Pelzmann und Hildegard Sturm. Wien:
Facultas 2016. 17-37.

Kurum, Emine. ,,,Wahrlich, ich wurde als ein Lehrer gesandt [...] Der Prophet Muhammad als Erzieher
und Lehrer einer neuen Gemeinde®. Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen und Profile
einer Islamischen Religionspddagogik im europdischen Kontext. Hg. Yasar Sarikaya und Franz-Josef
Baumer. Miinster: Waxmann, 2017. 35-52.

Naqb al-‘Attas, Muhammad. Islam i sekularizam. Sarajevo: Bemust, 2003.

Polat, Mizrap. ,Religidse Mindigkeit als Ziel des islamischen Religionsunterrichts“. Islamische Theologie
und Religionspddagogik. Islamische Bildung als Erziehung zur Entfaltung des Selbst. Hg. Mizrap
Polat und Cemal Tosun. Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2010. 185 -212.

Takim, Abdullah. ,,Grundlegung einer Islamischen Religionspadagogik im europdischen Kontext*.
Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen und Profile einer Islamischen Religionspddagogik
im europdischen Kontext. Hg. Yasar Sarikaya und Franz-Josef Baumer. Miinster: Waxmann, 2017.
95-136.

Topalovi¢, Said. ,Das rituelle Fasten zwischen Normativitat und Selbstbestimmung:
Religionspadagogische und didaktische Perspektiven“. Normativitét des Korans im Zeichen
gesellschaftlichen Wandels. Theologische und religionspddagogische Perspektiven. Hg. Fahimah Ulfat,
Mouez Khalfaoui und Mohammed Nekroumi. Baden-Baden: Nomos, 2022. 137 -166.

Topalovi¢, Said. ,Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung ohne Wissen ist undenkbar - der
kompetenzorientierte Ansatz fir den Islamunterricht. Islamunterricht im Diskurs.
Religionspddagogische und fachdidaktische Ansdtze. Hg. Tarek Badawia und Said Topalovic.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2023. 195 -212.



Der Blick in die Vergangenheit - fur die Zukunft == 155

Topalovi¢, Said. Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religiéser Bildung. Religionspddagogische
Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rahmen des kompetenzorientierten Bildungsparadigmas.
Mdnster: Waxmann, 2024.

Topalovi¢, Said. ,,0hne online geht nichts“ - Explorative Studie zu Online-Aktivitéten und
Online-Erfahrungen junger Muslim:innen (Publikation in Vorbereitung).

Ulfat, Fahimah. ,, Theologisch-anthropologische Grundlagen religiéser Bildung aus
islamisch-religionspadagogischer Perspektive“. Theologische Quartalsschrift 199.2 (2019): 149 - 160.

Vejo, Edina. ,Idearij uvoda u Religijsku pedagogiju“. Novi Muallim 21 (2020), 36 - 39.

Waghid, Yusef. Conceptions of Islamic Education: Pedagogical Framings. New York: Peter Lang, 2011.

Wan Daud, Wan Mohd Nor. Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Obrazovna filozofija i praksa. Sarajevo:
Tugra, 2010.

Wehr, Hans. Arabisches Wérterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart. Wiesbaden: Harrassowitz,
1985.






