
Said Topalović

Der Blick in die Vergangenheit – für die
Zukunft. Religionspädagogische Reflexion
über das Verhältnis von Tradition und
Moderne in der religiösen Bildung

Einleitung: Religiöse Bildung am Wendepunkt

Im Vorwort zur bosnischsprachigen Ausgabe des Werkes Islam und Säkularismus
des malaysischen Philosophen Muḥammad Naqīb al-ʿAṭṭās schrieb der Islamwis-
senschaftler Enes Karić Folgendes: „Die alten Bildungskonzepte des Islams sind in
einer Krise, und neue wurden noch nicht entwickelt“ (al-ʿAṭṭās 2003, 19). Zu einer
ähnlichen Erkenntnis gelangten schon über 350 Islamwissenschaftler:innen ver-
schiedener Fachrichtungen auf der internationalen Bildungskonferenz, die im Jahr
1977 in Mekka (Makka) stattfand. Dort wurden bildungsbezogene Problemlagen
diskutiert, um in der Folge Ziele, Richtlinien und Maßnahmen für die Rekon-
struktion der islamischen Bildung zu entwickeln (vgl. Iqbal 1978, 123– 125). Dies galt
zunächst als Wendepunkt; die Bewältigung kumulierter multi-kontextueller Pro-
blemlagen sollte sich allerdings schwieriger gestalten als zu Beginn angenommen.
Die mangelnde Analyse sozialgesellschaftlicher und politischer Veränderungen in
den muslimischen Gesellschaften sowie damit zusammenhängender Fragestellun-
gen in Bezug auf die (religiöse) Bildung hat Lücken hinterlassen, die immer noch
nicht adäquat beseitigt sind. Die Identifizierung und Analyse von Krisenfaktoren ist
ein komplexes Unterfangen, weil diese sich auf verschiedenen Ebenen bemerkbar
machen und Züge einer sich in kontinuierlicher Veränderung befindlichen und
durch sie charakterisierten Moderne aufweisen. Als entscheidender Krisenfaktor
erweist sich in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass sich die islamische Bil-
dungstheorie und -praxis im Rückblick auf die „glorreiche“ wissenschaftliche
Vergangenheit allzu lange mit den bestehenden und mittlerweile nicht mehr zeit-
gemäßen Bildungskonzeptionen zufriedengegeben und dabei den sozialen sowie
gesellschaftspolitischen Wandel und die daraus resultierenden bildungsrelevanten
Fragen aus den Augen verloren haben. Zum anderen hat sich, vor allem in den
religiösen Bildungsinstitutionen, ein kontinuierlicher Paradigmenwechsel vollzo-
gen, von einer über längere Zeit andauernden kritisch-diskursiven Bildung hin zu
einer bloßen Vermittlungs- und Nachahmungslehre.

Im europäischen Bildungsdiskurs werden aktuell Alternativen untersucht: als
Weiterentwicklung oder Gegenentwurf zur krisenbehafteten traditionellen reli-

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-009



giösen Bildung. Gemäßigte Stimmen, wie die des bosnischen Islamwissenschaftlers
und ehemaligen Großmuftis Mustafa Cerić, rufen zur Besinnung auf und plädieren
bei der Entwicklung von Bildungskonzepten für eine Synthese zwischen der isla-
mischen Tradition und modernen pädagogischen Kernideen (vgl. Cerić 2000, 4–9).
Vor diesem Hintergrund analysiert der vorliegende Beitrag die angesprochene
Bildungskrise, bevor das Spannungsverhältnis zwischen der islamischen Tradition
und der globalen Moderne diskutiert wird. Abschließend werden Perspektiven für
eine zeitgemäße religiöse Bildung betrachtet.

Die Kontinuität der Krise – die Krise der
Kontinuität

Aufstieg und Krise der islamisch-religiösen Bildung

Die sozialwissenschaftliche Analyse von Bildungssystemen differenziert in der
Regel folgende drei Ebenen: 1. Makroebene (Ziele, Vorgaben); 2. Mesoebene (Insti-
tutionen); 3.Mikroebene (Bildungsprozesse). Eine solche differenzierte Betrachtung
ist auch geeignet, das Grundverständnis und die Struktur der islamischen Bildung
in knappen Zügen zu charakterisieren.

Auf der Makroebene spricht der Koran an verschiedenen Stellen Inhalte und
Ziele von Bildung an: Grundsätzlich gilt die Offenbarungsschrift als der von Gott an
alle Menschen herabgesandte Inhalt (Koran 21:107; 25:1; 34:28).¹ Die Offenbarung ist
auch nicht auf die Schrift reduziert, vielmehr offenbaren sich die Zeichen Gottes
(āyāt) im gesamten Universum (Koran 2:164; 30:20– 25). Durch Beobachtung, Er-
kundung, Erforschung etc. sind die Menschen, so der Bildungstenor des Korans,
stets aufgefordert, diese Zeichen zu entdecken (Koran 29:20; 30:9). Im Bildungs-
auftrag an den Propheten Muhammad werden die allgemeinen Bildungsziele, die
sich auf der geistigen, spirituellen und ethischen Ebene manifestieren, formuliert:
die Offenbarungsschrift und Weisheit zu lehren sowie spirituelle und ethische
Reinheit (tazkiya) zu fördern (Koran 62:2). Auf der Mesoebene weist die frühe Of-
fenbarungsgeschichte keine Institutionalisierung im herkömmlichen Sinne auf. Im
Rahmen seiner prophetischen Mission vermittelte der Prophet Muhammad
schrittweise die Offenbarungsschrift. Dafür nutzte er neben persönlichen Gesprä-
chen vor allem das Haus seines Gefährten Arqam ibn Abī ʾl-Arqam (gest. zwischen

1 Die Angabe der Koranstellen ist exemplarisch zu verstehen, sie umfasst nicht alle Verse zum
jeweiligen Themenbereich.

140 Said Topalović



673 und 675) sowie öffentliche Versammlungsorte. Auf der Mikroebene orientierte
sich der Bildungsprozess an den kulturellen Gegebenheiten der Zeit, wobei die
mündliche Wiedergabe die primäre Vermittlungsmethode darstellte. Die Adressa-
ten dieser Bildungsvermittlung waren mit der Methode vertraut und erlernten die
erforderlichen Erinnerungs- und Aneignungsfähigkeiten, um die Inhalte aufzu-
nehmen und anschließend in die Praxis umzusetzen. Gleichzeitig erfolgte die Ver-
mittlung des Korans systematisch, wie etwa dem Bericht des Prophetengefährten
ʿAbdallāh ibn Masʿūd (gest. 652) zu entnehmen ist: „Wir lernten immer nur zehn
Verse aus dem Koran und nicht mehr, bis wir sie verstanden hatten, sie in uns
aufnahmen und danach handelten“ (Ǧarīr aṭ-Ṭabarī 2000, 80). Die detaillierte
Analyse der prophetischen Tradition ergibt grundlegend, dass der Prophet – in
Anlehnung an den Koran – den Schwerpunkt auf geistige, körperliche, spirituelle
und ethische Bildung legte und dabei sowohl etablierte als auch innovative Ver-
mittlungsmethoden einsetzte (vgl. Aygün 2014, 99– 103; Kurum 2017, 35–52). In
diesem Sinne kann die prophetische Tradition (sunna) nicht nur als weitere in-
haltliche Quelle betrachtet werden, sondern sie ergänzt bzw. vervollständigt die
koranischen Bildungsintentionen, vor allem in praktischer Hinsicht.

Nach der Auswanderung (hiǧra) der Muslim:innen von Mekka nach Medina
(Madīna) wurde die erste Moschee gebaut, die neben ihrer spirituellen Funktion
auch als Bildungsstätte fungierte (vgl. Aygün 2014, 104– 105). Der institutionelle
Charakter der prophetischen Tradition wurde in den nachfolgenden Generationen
beibehalten: Die Bildungsinstitutionen waren selbst als Moscheen oder in deren
unmittelbarer Nähe errichtet, wobei die Bildungsprozesse gleichermaßen außer-
halb von Bildungsinstitutionen stattfanden, beispielsweise in Gelehrtenkreisen
(ḥalaqa).

Im Laufe der Zeit entstanden außer Moscheen zunächst Medresen² und in der
Folge Universitäten. Neben diesen beiden hochschulischen Einrichtungen eta-
blierten sich Maktabs³, deren Organisation und Struktur mit der heutigen Grund-
schule vergleichbar sind. Hier lernten die jungen Heranwachsenden das Lesen und
Schreiben, die Koranrezitation sowie die wesentlichen Grundlagen der islamischen
Glaubenslehre, Glaubenspraxis und Morallehre. In den hochschulischen Einrich-
tungen lag der Schwerpunkt zunächst auf den theologischen Wissensdisziplinen,
später wurden auch andere Fachbereiche in das Bildungsprogramm integriert. Der
Kanon, so der Theologe Abdullah Takim, „der in den islamischen Bildungsinstitu-

2 Der BegriffMedrese kommt aus demArabischen (madrasa, Pl.madāris) und bezeichnet einen Ort,
an dem gelernt bzw. gelesen wird, an dem Menschen also studieren bzw. eine Ausbildung absol-
vieren (vgl. Wehr 1985, 386).
3 Maktab stammt aus dem Arabischen (maktab oder kuttāb, Pl. makātib oder katātib) und hat die
wörtliche Bedeutung „Ort für Schreiber“.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 141



tionen im Laufe der Jahrhunderte gelehrt wurde, hatte zwar seinen Kern, daneben
wurden aber auch zusätzliche Hilfswissenschaften gelehrt“ (Takim 2017, 103). Die
rationalen Wissenschaften galten als Dimension religiöser Bildung und die wis-
senschaftliche Forschung als Mittel zur Analyse von (religiösen) Wahrheiten und
zur Erfassung der Schöpfung Gottes. In diesem Entwicklungsprozess haben sich vier
Paradigmen in der Erforschung und Weitergabe des (religiösen) Wissens etabliert:⁴
1. Schulungspraxis der Pflege und Weitergabe traditioneller Textgrundlagen: Im
Mittelpunkt steht die lückenlose Überlieferung von Primärquellen (Koran und
Sunna), die sich in den ersten Jahrhunderten nach der Offenbarung als Bildungs-
paradigma etablierte. 2. Diskursive, intellektuelle und philosophische Lernkultur:
Hier liegt der Fokus auf dem Seelenleben, der Selbstfindung, der Reflexion des
Daseins etc., die als zentrale Bildungsziele gelten. Dieses Paradigma hat sich – unter
anderem – infolge der Begegnung mit der griechischen Philosophie entwickelt. 3.
Integrative Bildungskultur: Die Religion gilt hier als Ansporn für die wissenschaft-
liche Forschung und ermöglicht die Zusammenführung naturwissenschaftlicher
und theologischer Erkenntnisse. In diesem Paradigma stehen neben dem klassi-
schen theologischen Wissen auch wissenschaftliche Erkenntnisse im Mittelpunkt
von Bildungsprozessen. 4. Textgetreue Nachahmung: Das Primat der Bildung ga-
rantiert den Schutz der nachfolgenden Generationen vor religiöser Entfremdung
und die Rückbindung an den Ursprung der Religion. In Bildungsprozessen liegt der
Fokus auf der Vermittlung traditioneller Quellen sowie der Positionen von Pro-
phetengefährt:innen und ausgewählten Gelehrten.

Diese vier Paradigmen charakterisieren nicht nur den theoretischen Charakter
der Bildung, sondern auch einen Prozess, den die religionsbezogene Bildung
durchlaufen hat. Die Stagnation kritischer Wissenschaft und das Erstarken bloßer
Vermittlungs- und Nachahmungslehre war in gewisser Hinsicht ein institutionelles
Anzeichen eines epochalen Paradigmenwechsels: Wiedergabe und Memorieren
standen von nun an höher im Kurs, Rationalität und Spiritualität verloren nach und
nach an pädagogischer Bedeutung. So haben sich in den Bildungseinrichtungen auf
der Mikroebene – grob zusammengefasst – zwei hauptsächliche Lehr- und Lern-
praktiken etabliert: einerseits die bloße Vermittlungslehre⁵, andererseits subjekt-

4 Siehe dazu auch Badawia und Topalovic (2022, 296–298).
5 Die bloße Vermittlungslehre stieß indes immer wieder auf Kritik. So hat etwa der renommierte
Gelehrte Abū Ḥāmid al-Ġazālī (gest. 1111), um ein Beispiel zu nennen, in seiner Schrift Der Erretter
aus dem Irrtum die bloße Vermittlung scharf kritisiert, zumal diese zu „blinde[n] Nachahmungen“
(al-Ġazālī 1988, 5) führe bzw. führen könne.

142 Said Topalović



und kontextbezogene Bildung, die auf Vernunft und kritische Reflexion ausgerichtet
war.⁶

Während die religiöse Bildung parallel zu den politischen und sozialgesell-
schaftlichen Entwicklungen in muslimischen Gesellschaften voranschritt oder sta-
gnierte, begann die konstruktive Analyse von Problemlagen mit Gegenwartsrele-
vanz ab etwa dem 18. Jahrhundert. Wie auch zahlreiche andere Autor:innen hat der
zeitgenössische Islamwissenschaftler Muḥammad ibn ʿĀšūr (gest. 1973) die Ursa-
chen analysiert und Reformvorschläge diskutiert (2006, 100– 117): Ibn ʿĀšūr dia-
gnostiziert zunächst den allgemeinen Bedeutungsverlust von Bildung in den mu-
slimischen Gesellschaften. Er sieht, in soziohistorischer Perspektive, drei Gründe als
dafür ausschlaggebend an: Zum einen ist es die Frage der bloßen Vermittlung und
kritischer Überprüfung. Die Muslim:innen folgten bloß den Gelehrtenaussagen,
ohne deren Inhalte kritisch zu hinterfragen bzw. auf ihre Aktualität und Prakti-
kabilität zu überprüfen. Der Großteil der Gelehrten wiederum lebte zwar in der
Moderne, ihre theologischen und bildungsbezogenen Positionen stammten jedoch,
so Ibn ʿĀšūr, aus dem siebten oder achten Jahrhundert. Zum anderen waren es
globale Ereignisse, wie etwa die Modernisierung bzw. Säkularisierung von Gesell-
schaften und die damit verbundenen Herausforderungen, auf die adäquat zu rea-
gieren die Bildungsinstitutionen in der islamischen Welt weder inhaltlich noch
personell in der Lage waren. Und schließlich sei die Kolonialisierung hinzuge-
kommen, welche die Verwirrung unter den islamischen Bildungstheoretiker:innen
noch verschärfte, insofern sich in der Folge eine teilweise dysfunktionale Haltung
„Islam vs. Westen“ entfaltete, mit gleichzeitiger Verschlossenheit gegenüber Re-
formen und offenem Diskurs. Summa summarum brachten die erwähnten Ent-
wicklungen, so Ibn ʿĀšūr, inkompetentes Lehrpersonal, unzeitgemäße Lehrbücher
und Stillstand in den Bildungseinrichtungen hervor. Ibn ʿĀšūr plädiert für Reformen
auf allen drei Ebenen des Bildungssystems: Auf der Metaebene fordert er die Eta-
blierung von Curricula, die zeitgemäße Ziele und Inhalte – in Anlehnung an zen-
trale koranische Botschaften (maqāṣid) und moderne Wissenschaften – vorgeben.
Auf der Mesoebene plädiert Ibn ʿĀšūr für eine Erneuerung undModernisierung von
Bildungsinstitutionen – in Anlehnung an moderne Bildungssysteme – sowie für
eine Qualitätsentwicklung bei der Ausbildung des Lehrpersonals. Auf der Mikro-
ebene schließlich tritt er für eine Entwicklung zeitgemäßer Didaktik und Methodik
ein, um Bildungsprozesse zu ermöglichen, die analytisches und kritisches Denken
und damit ein tiefes Verständnis von Bildungsinhalten fördern.

6 Siehe dazu die Werke des Göttinger Islamwissenschaftlers Sebastian Günther, u. a. Auf der Suche
nach dem Elixier der Glückseligkeit: Konzeptionen rationaler und spiritueller Bildung im Klassischen
Islam (2015, 111– 128) und Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Er-
kenntnis. Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pädagogik (2017, 69–94).

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 143



Das Spannungsverhältnis von Tradition und Moderne – (k)ein
Weg aus der Krise

Die Bildungskrise betrifft dabei nicht nur die islamische Welt, vielmehr erscheint
sie als ein globales Phänomen. Im Spannungsfeld gesellschaftspolitischer Verän-
derungen, religionsbezogener Entwicklungen und orthopraktischer Transforma-
tionen wird die aktuelle Bildungskrise im Hinblick auf den europäischen bzw.
westlichen Kontext auf folgenden Ebenen erkennbar:⁷

Einerseits auf der konzeptionellen Ebene, da sich zwei disparate wissenschaft-
liche Ausrichtungen entwickelt haben, die entweder primär an säkulare Bil-
dungskonzepte anknüpfen oder diese im Hinblick auf die Suche nach Alternativen
gänzlich ablehnen (vgl. Vejo 2020, 38). Letztere gehen von einer Inkompatibilität
islamischer Bildung mit dem modernen Säkularismus aus, da der Grundgedanke
der islamischen Lehre durch die Einheit Gottes (tauḥīd) charakterisiert sei und
damit der Bildungsschwerpunkt auf der göttlichen Offenbarung und Transzendenz
liege. In den säkularen Bildungskonzepten wiederum spielen Gott und die Offen-
barung keine Rolle. Der Religionswissenschaftler William Chittick bringt dies auf
den Punkt: „Any knowledge of the world that does not situate the world in term of its
Transcendent Source is in fact ignorance, because it prevents people from seeing
things as they truly are“ (Chittick 2011, 88). In diesem Zusammenhang wurden von
muslimischen Bildungstheoretiker:innen zwar alternative Bildungskonzepte dis-
kutiert, jedoch waren diese überwiegend reaktionär und konzentrierten sich auf
antisäkulare bzw. antiwestliche Positionen.

Im deutschsprachigen Raum hat sich die islamische Religionspädagogik von
Anfang an um Modernität, Aktualität und Kontextualität bemüht, allerdings of-
fenbaren die unterschiedlichen Forschungszugänge eine latente Einwirkung der
hier angesprochenen Problematik. Es besteht noch keine Klarheit darüber, welche
methodologische Bedeutung der Tradition im modernen wissenschaftlichen Dis-
kurs zukommen soll. Im Prozess von Adaptionen und Modifikationen bestehender
religionspädagogischer Konzeptionen gerät in mancher Hinsicht die islamische
Tradition in den Hintergrund. Eine solche wissenschaftliche Vorgehensweise führt,
so etwa der Erziehungswissenschaftler Harun Harry Behr, „in der Sache nicht
weiter“, da den Konzepten „die Rückbindung an die islamischen Traditionen sowohl
in inhaltlicher Hinsicht als auch was Theorien religiösen Lernens angeht“, fehle,
dementsprechend „zielen [sie] weitgehend an der Lebenswelt der muslimischen
Zielgruppe vorbei“ (Behr 2017, 188). Die religionspädagogische Aufgabe besteht also

7 Siehe dazu auch Topalović (2024, 15–25).

144 Said Topalović



darin, Bildungskonzepte zu entwickeln, die den Anforderungen der Moderne ge-
recht werden, ohne dabei die islamische Tradition zu ignorieren.

Zweitens zeigt sich die Bildungskrise auf der strukturellen Ebene, da die soge-
nannten traditionellen (Bildungs‐)Einrichtungen inzwischen an Reichweite und
Kompetenz verloren haben. Aktuelle empirische Studien belegen eine Verschiebung
religiöser Kommunikation hin zu digitalen Aktivitäten.⁸ Neben den Online-Predi-
ger:innen, die explizit theologischesWissen vermitteln und den religiös-normativen
Diskurs weitgehend prägen, treten immer wirksamer muslimische Influencer:in-
nen mit diversen Illustrationen religiöser Lebensstile und Lebensvorstellungen auf.
Diese Entwicklung erweitert zwar diskursive Räume und religionsbezogene Inter-
aktionen, kann jedoch religiöse Manipulation bzw. Indoktrination verstärken. Dies
stellt die Religionspädagogik vor enorme Herausforderungen, insbesondere, da es
an fachlich begleiteten digitalen Räumen bzw. an entsprechenden Bildungsange-
boten fehlt, die eine bildungsbezogene Ausgleichsfunktion erfüllen können. Im
religionspädagogischen Diskurs wird dem schulischen islamischen Religionsun-
terricht (IRU) eine zentrale Bedeutung für die kritische Reflexion religiöser Inhalte
zugeschrieben. Der Professionalisierung von islamischen Religionslehrkräften wird
demnach große Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Badawia et al. 2023, 18– 29).

Drittens und eng damit verbunden ist die inhaltliche Ebene. Damit ist die we-
sentliche religionspädagogische Zielsetzung gemeint, nämlich die Bildung junger
Heranwachsender zur Selbstbestimmung, welche sich wiederum in theologischer
Perspektive in einem Spannungsfeld zur religiösen Normativität befinden kann (vgl.
auch Topalović 2022). Die aktuelle Studie zum schulischen IRU Von einer Phantom-
Lehrkraft zum Mister-Islam zeigt, wie sich eine gewisse Pop-Kultur des Normativen
unter jungen Muslim:innen entwickelt hat (vgl. Badawia et al. 2023, 122– 127). Die
Social-Media-Kanäle haben dieses Problem noch verschärft.⁹ Damit besteht die
Gefahr, dass junge Menschen die Religion nicht als spirituelle und ethische Res-
source erkennen, sondern sie bzw. die religiöse Praxis lediglich darauf reduziert
wird, welche religiösen Aktivitäten und Handlungen erlaubt (ḥalāl) oder untersagt
(ḥarām) sind. In religionspädagogischer Hinsicht können die Fragen junger Mus-
lim:innen aber auch als subjektives Bedürfnis gedeutet werden, indem sie damit
einen Raum für pädagogisch-professionelle Begleitung einfordern. Damit bean-

8 So etwa die von Tarek Badawia, Said Topalović und Aida Tuhčić (2023) durchgeführte Studie Von
einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam. Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehr-
kräften an staatlichen Schulen. Said Topalovićs Publikation „Ohne online geht nichts“ – Explorative
Studie zu Online-Aktivitäten und Online-Erfahrungen junger Muslim:innen befindet sich in Vorbe-
reitung.
9 Diese Entwicklung ist Thema der noch unveröffentlichten Explorativen Studie zu Online-Aktivi-
täten und Online-Erfahrungen junger Muslim:innen von Topalović.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 145



spruchen sie eine (Mit‐)Gestaltung der verschiedenen Themen ihrer Entwick-
lungsphase, durch die Perspektiven, Handlungsoptionen und Zukunftsaussichten in
einem gemeinsamen, offenen und kritischen Austausch reflektiert werden. Dies
kann gleichzeitig dazu beitragen, dass die jungen Muslim:innen selbstständige
Positionierungen einüben bzw. entwickeln und in den eigenen Alltag transferieren.
Gerade in dieser Frage ist die islamische Religionspädagogik noch dabei, einen
entsprechenden didaktischen Weg zu finden, mit dem sie sowohl an ihre Fach-
tradition als auch an den gegenwärtigen Handlungskontext anknüpfen kann.

Bildung in der islamischen Tradition

Bildungsziele und pädagogische Ausrichtungen

Konzeptionell und praxeologisch haben sich in der islamischen Tradition drei
pädagogische Ausrichtungen entfaltet: tarbiya, taʿlīm und ta’dīb.

Der arabische Begriff tarbiya, der von rabbā (wachsen lassen, erziehen)
stammt, wird in der Regel mit „Erziehung“ übersetzt, auch als „Zucht“ bzw.
„Züchtung“ von Tieren, Pflanzen etc. (vgl. Wehr 1985, 449). In diesem Sinne bedeutet
tarbiya unter anderem „das Füttern von Hasen oder das Gießen von Rosen“ (Behr
2010, 137). Der Begriff bezieht sich also prinzipiell auf alles, was heranwachsen
kann, beispielsweise Menschen, Pflanzen und Tiere. Behr hält daher den Begriff
tarbiya im bildungswissenschaftlichen Gebrauch für ungeeignet, denn er konno-
tiere „materielle Versorgung, die das Aufwachsen garantiert“ (Behr 2010, 137). Aus
womöglich diesem Grund wurde von den frühzeitlichen muslimischen Gelehrten
unter tarbiya nicht Bildung als solche verstanden (vgl. al-ʿAṭṭās 1991, 34), sondern
eher ideelle Erziehung, ein Prozess, der – gesellschaftspolitisch betrachtet – nicht
immer ideologiefrei verlaufen ist. Dennoch wurde und wird der Begriff tarbiya
insofern für die Bildung verwendet, „als er den Vorgang, den Prozess und das Er-
gebnis der Vermittlung […] von Wissen, Werten und Fähigkeiten ausdrückt“
(Günther 2017, 70). Unter tarbiya wird demnach ein Prozess verstanden, durch den
sich Nachfolgegenerationen ein bestimmtes Korpus an Kenntnissen, Werten und
Fähigkeiten aneignen (vgl. Waghid 2011, 2–3).

Der Begriff taʿlīm wird vom Wortstamm ʿallama abgeleitet, was „genau ken-
nend“ oder „hochgelehrt“ bedeutet. Taʿlīm wird in den arabischen Lexika mit „Un-
terweisung, Unterricht, Ausbildung“ etc. übersetzt (vgl. Wehr 1985, 869–870). Das
Konzept taʿlīm wird in der entsprechenden Literatur somit als ein auf die Ver-
mittlung kognitiver Kenntnisse ausgelegtes Bildungskonzept verstanden. Der Bil-
dungsphilosoph Muḥammad al-Fārābī (gest. 950) definiert taʿlīm wiederum als

146 Said Topalović



„Verstehen“ bzw. „Fähigkeit zu verstehen“ (Günther 2006, 374), bildungstheoretisch
gesprochen: als Förderung kognitiver Fähigkeiten, die zum Verstehen bestimmter
Sachverhalte verhelfen sollen. In Anlehnung daran vermittelt die ’Ilmihāl-Literatur
– auch heute im türkischen und bosnischen Sprachraum präsent – theologisches
Wissen, das für eine religiöse Lebensführung erforderlich ist. Sie enthält neben der
Einführung in die religiöse Praxis (ʿibādāt) und in die Glaubensgrundlagen (ʿaqīda)
Anweisungen die guten Sitten und Tugenden betreffend (aḫlāq) sowie eine Anlei-
tung zur Erfüllung moralischer Pflichten gegenüber Gott, der Umwelt und den
Mitmenschen. Von daher erfüllt das Konzept des taʿlīm zwar eine bedeutende
Aufgabe in der Vermittlung religiösen Wissens, wird aber von den muslimischen
Bildungstheoretiker:innen nicht als ein ausgereiftes Bildungskonzept verstanden –

unter anderem auch wegen seiner starken Beschränkung auf die kognitive Wis-
sensvermittlung (vgl. Wan Daud 2010, 170– 171).

Der Begriff ta’dīb wird mit „Erziehung“ oder „Zurechtweisung“ übersetzt. Er
stammt von derselben Wortwurzel wie adāb ab, was wiederum „gutes Benehmen“
oder „feine Bildung“ bedeutet (vgl. Wehr 1985, 14). Fachspezifisch wird ta’dīb als
Erziehung des menschlichen Charakters verstanden (vgl. al-ʿAṭṭās 1991, 203). ʿAṭṭās
gilt unter den zeitgenössischen Bildungsphilosophen als einer der wichtigsten
Vertreter des ta’dīb-Ansatzes. Die islamische Bildungslehre legt nach ʿAṭṭās ihren
Schwerpunkt auf das Individuum und dessen Glück im Diesseits und im Jenseits.
Das Bildungsziel ist somit die Hervorbringung eines guten Menschen, der sich sei-
ner Verantwortung gegenüber dem einen Gott bewusst ist und seine Pflichten ge-
genüber sich selbst und anderen in der Gesellschaft auf gerechte Weise erfüllt. Das
ta’dīb-Konzept fasst ʿAṭṭās in den folgenden vier Punkten zusammen: erstens Dis-
ziplinierung der Vernunft und der Seele, zweitens Erwerb von guten Eigenschaften,
drittens Erwerb von Wissen, das den Menschen vor Fehlern beim Urteilen und vor
Schande schützt, und viertens Förderung von Gerechtigkeit und Weisheit (vgl. Wan
Daud 2010, 172).

Der Bildungsphilosoph Yusef Waghid analysierte alle drei Konzepte und stellte
in jedem von ihnen minimalistische und maximalistische Bestimmungen fest, was
sowohl auf konzeptionelle Unschärfe als auch auf kontextuelle und kulturelle
Einflussnahmen hinweist (vgl. 2011, 1–5). So befindet sich tarbiya zwischen unkri-
tischer Annahme von Fakten, was unkritische Religiosität hervorbringen kann, die
sich kaum Mühe macht, ihre Überzeugungen zu hinterfragen, und der Entwicklung
eines kritischen Geistes, der Inhalte und deren Sinn analysieren und kritisch hin-
terfragen will. Genauso bewegen sich die Bildungsdimensionen im taʿlīm-Konzept
zwischen einem Auswendiglernen von Text ohne kritisches Hinterfragen bis hin
zum vertiefenden Lernen. In seiner minimalistischen Bestimmung ist der Bil-
dungszweck von ta’dīb auf die muslimische Gemeinschaft und deren Moral redu-
ziert. Im maximalistischen Sinne umfasst der Ansatz kognitive, spirituelle und af-

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 147



fektive Dimensionen und enthält in gesellschaftlicher Hinsicht sowohl individuelle
als auch kollektive Aufgaben- und Verantwortungsfelder des Menschen. Im An-
schluss an seine Analyse plädiert Waghid für maximalistische Bestimmungen und
verweist dabei auf die Schwierigkeit der absoluten Trennschärfe zwischen den
Konzeptionen. Diese besteht unter anderem auch deshalb, weil die Begriffe bzw.
Konzepte unter den Einflüssen der jeweiligen historischen, gesellschaftlichen und
kulturellen Faktoren verwendet wurden. Die Anpassung ist demnach stets an
kontext- und lebensweltbezogene Faktoren angelehnt und an religions- und lern-
psychologische Erkenntnisse über die jeweilige Zielgruppe gebunden. Vor diesem
Hintergrund erfordert gerade die Komplexität der Moderne eine kritische Reflexion
von zeit-, kultur- und kontextabhängigen Bildungskonzepten, da eine zeitgemäße
islamische Bildung in ihrem Grundverständnis über die bestehenden Konzepte und
Termini – wenngleich unter Berücksichtigung und Orientierung an der Tradition –

hinausdenken und kontinuierlich neue Wege beschreiten muss.

Tazkiya – Bildung zur Selbstbildung

Unter tazkiya wird im theologischen Diskurs in der Regel die Läuterung der Seele
oder des inneren Selbst (tazkiyat an-nafs) verstanden. Historisch betrachtet wurde
tazkiya daher nicht immer auf Bildung bezogen, die verstärkte Verbindung des
Begriffs mit Bildung ist ein eher neueres Phänomen. Dementsprechend erweitert
Behr die ursprüngliche, auf die Läuterung der Seele beschränkte Definition und
versteht unter tazkiya in religionspädagogischer Hinsicht die „Einübung in die
kritische Inblicknahme des Selbst“ (Behr 2010, 138). Behr plädiert generell dafür, im
Bildungskontext den Begriff tazkiya anzuwenden, denn dies komme „einem dy-
namischen und auf die Entwicklungsaspekte des Subjekts abgestellten Verständnis
von Erziehung und Bildung näher“ (Behr 2010, 500).

Die Religionspädagogin Fahimah Ulfat (2019, 157) schließt daran an und versteht
unter tazkiya die „Kultivierung des Selbst“: „das Reinigen des Selbst im Sinne des
sich Abwendens von allem, was schlecht ist, als auch die Verfeinerung des Selbst im
Sinne des Verstärkens von allem, was gut ist“ (Ulfat 2019, 159). Darauf aufbauend
formuliert die Autorin als Bildungsziel die „Förderung und Anregung der Selbst-
erkenntnis und Selbstentwicklung der intellektuellen, sozialen und spirituellen
Fähigkeiten und Potenziale des Menschen“ (Ulfat 2019, 160). Darauf, wie dies im
konkreten Bildungsprozess verlaufen kann – unter anderem auch auf die didakti-
schen Strukturen bezogen –, geht Ulfat nicht näher ein. Sie versucht, an das tra-
ditionelle und allgemeine Bildungsziel anzuknüpfen, welches lautet: die Entfaltung
des al-insān al-kāmil (Zustand des vollkommenen Menschen). Auf dieses Konzept
hat bereits der Theologe Mizrap Polat verwiesen. Er spricht dabei vom Ziel einer

148 Said Topalović



ganzheitlichen Bildung, einen reifen bzw. vollständigen Menschen zu bilden, „der
einen ganzheitlichen und ganzzeitlichen Werdeprozess durchläuft“ (Polat 2010,
189). Dieser Prozess muss jeglichen Zwang ausschließen, da der Islam keine bloße
und unwillige, sondern eine freiwillige Hingabe bedeute. Den schulischen IRU
schätzt Polat als einen geeigneten Ort für die Gestaltung solcher Bildungsprozesse
ein. Als pädagogische Maxime gelte die „Freiheit des Fragens und Nachfragens“, da
„Fragen, nachfragen und infrage zu stellen […] zu den Indizien des Mündigwer-
dens“ (Polat 2010, 196) gehörten.

Ulfat geht – ähnlich wie Polat – von der theologischen Zielsetzung aus, ein
moralisches Idealbild des Menschen hervorzubringen, diskutiert aber tiefer gehend
die dafür zur Verfügung stehenden Potenziale des Menschen (vgl. Ulfat 2019, 151–
152). Von der naturgegebenen inneren Disposition des Menschen (in Anlehnung an
den koranischen Begriff fiṭra)¹⁰ und der dadurch gegebenen Möglichkeit zur Ent-
faltung des eigenen Vermögens bis hin zum Zustand des vollkommenen Menschen
(al-insān al-kāmil) sieht Ulfat in der tazkiya-Methode (Kultivierung des Selbst) das
Potenzial, die Mündigkeit junger Heranwachsender zu fördern. Die Mündigkeit
wird – in Anlehnung an Behr – als die Fähigkeit verstanden, selbstbestimmt und
verantwortend eigenständige Positionen und Entscheidungen zu finden (vgl. Ulfat
2019, 159– 160). In diesem Zusammenhang könnte tazkiya wegen seiner reflexiven,
affektiven und spirituellen Aspekte, die bei anderen traditionellen und den zuvor
genannten Bildungskonzeptenwenig ausgebildet sind, eine wichtige Rolle bei neuen
Entwicklungen der religiösen Bildung spielen. Mögliche Weiterentwicklungen des
Konzepts bzw. des islamisch-traditionellen Bildungsgedankens insgesamt sollen
nachfolgend näher diskutiert werden.

Religiöse Bildung in der Moderne

Das religiöse Bildungsparadigma: kritisch – kommunikativ –
reflexiv

Den Ausgangspunkt aller bildungstheoretischen Überlegungen bildet im Wesentli-
chen die Wechselwirkung von vier grundlegenden Komponenten: 1. der Bildungs-
ziele: Dieser Faktor bezieht sich auf die grundlegenden Ziele der religiösen Bildung;
2. der grundlegenden Bildungsinhalte traditioneller und kontextbezogener Natur;
3. des Bildungssubjekts: Damit sind Fragen, Bedürfnisse, Vorkenntnisse, (Vor‐)Er-
fahrungen etc. der zu Bildenden gemeint; 4. des Bildungsprozesses, der den Kom-

10 Siehe dazu im Koran den Vers 30 der Sure 30.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 149



munikations- und Interaktionsprozess in einem engen Verhältnis zwischen Leh-
renden und Lernenden fasst. Bildung versteht sich somit nicht als bloße Wissens-
wiedergabe, sondern als Organisation eines kritisch-reflexiven Lehr- und Lern-
prozesses. Dennwenn religionsbezogene Inhalte unter dem Aspekt von Verständnis
und Erkenntnis behandelt werden, erfordert dies einen kritisch-reflexiven Raum, in
dem die islamische Tradition auf aktuelle Lebensrealitäten und religionsbezogene
Herausforderungen trifft. Dabei werden unterschiedliche Erfahrungen gemacht,
die sowohl durch Kongruenz als auch durch Differenz charakterisiert sein können.
Denn der neue Kontext, in dem etwa die Hauptquellen Koran und Sunna gelesen
werden, ist ein anderer als der zur Offenbarungszeit. Diese erste Erfahrung von
zunächst zeitlicher Differenz erfordert die Konstruktion eines Vergleichsrahmens –
etwa mithilfe pädagogischer Anforderungssituationen –, in dem der Text neu ge-
lesen, kontextualisiert sowie auf aktuelle soziale Verhältnisse hin (neu) ausgelegt
wird. In diesem Sinne ist ein kritisch-reflexiver Zugang kommunikativer Bil-
dungsprozesse an folgende Aufgaben gebunden: Erstens sind lebensnahe Fragen
bzw. religionsbezogene Problemsituationen in einem offenen und kritischen Dis-
kurs zu reflektieren. Darauf aufbauend besteht zweitens die pädagogische Aufgabe,
die selbstbestimmte und verantwortungsbewusste Urteilsfindung zu fördern, um in
der Folge selbstbestimmte und eigenverantwortliche Positionierungen zu ermögli-
chen. Drittens soll ein solcher Zugang die Gewissensbildung unterstützen, da reli-
giöse Praxis stets an moralethische Prinzipien gebunden ist. Dies kann etwa mit-
hilfe lebensnaher pädagogischer Problemsituationen ermöglicht werden. Viertens
sind spirituelle Erfahrungen im Rahmen der Bildung zu reflektieren. Der Prozess
wird zwar von außen angeregt, Gewissens- und Erkenntnisbildung sind jedoch stets
an innere Prozesse gebunden, die im Verhältnis von Reflexion und Erfahrung ar-
rangiert werden. Und fünftens sind die Bildungsprozesse über dies hinaus ange-
halten, Dialog- und Pluralitätsfähigkeit zu fördern, damit ein bewusster Umgangmit
Differenzen in einer pluralen Gesellschaft entwickelt werden kann.

Vor diesem Hintergrund kristallisiert sich ein Bildungsansatz heraus, der sich
von den traditionellen und zuvor präsentierten Konzeptionen zu unterscheiden
vermag bzw. als deren Weiterentwicklung sowie zeit- und kontextbezogene Kon-
kretisierung zu verstehen ist.¹¹ Die Vermittlung religionsbezogener Inhalte ist dabei
inkludiert, insofern knüpft der Ansatz am taʿlīm-Konzept an. Die Bildung ist jedoch
nicht nur auf Wissensvermittlung zu reduzieren, sondern muss vielmehr einen
diskursiven Rahmen schaffen, in dem die religiöse Tradition mit dem Ziel kritisch
reflektiert werden kann, das Verstehen und die Gewissensbildung zu fördern. Mit
dem Verstehen ist hier die Erfassung des (tiefen) Sinns und die intellektuelle Er-

11 Siehe dazu auch Topalović (2024, 174– 176).

150 Said Topalović



schließung von Zusammenhängen, in denen ein Sachverhalt, Thema,Vers etc. steht,
gemeint. Mit der Gewissensbildung wiederum wird die Förderung der Selbst-
wahrnehmung bezeichnet, unter anderem der inneren Stimme des Gewissens,
welche wiederum auf der bewussten, der Vernunft und der inneren Disposition
(fiṭra) zugänglichen Einsicht des Menschen beruhen kann (vgl. Badawia 2016,
84–88). Auch lehnt das Konzept keinesfalls die Erziehung und Begleitung junger
Heranwachsender (tarbiya) ab, doch findet diese nicht durch Formung und Be-
lehrung statt, sondern durch Schaffung einer diskursiven Umgebung, welche die
Fragen und Lebenserfahrungen junger Heranwachsender mit berücksichtigt und
damit einen pädagogischen Raum für deren Reflexion schafft. Durch Diskussion,
Reflexion und Evaluation erfahren junge Heranwachsende Wertschätzung ihrer
Ansichten und lernen, kritisch mit Ergebnissen und Erkenntnissen umzugehen und
auch unterschiedliche Positionen zu akzeptieren. Ferner kommt eine solche Kon-
zeption der ethischen Bildung eines guten Menschen (ta’dīb) entgegen, da re-
ligionsethische Bildung einen wesentlichen Gegenstand der religiösen Bildung
ausmacht. Sie will jedoch die traditionelle Lehre mit der gegenwärtigen Lebens-
wirklichkeit in ein Verhältnis bringen und in einem kritisch-diskursiven Prozess
Handlungs- und Entscheidungsoptionen reflektieren, die stets die Realität und den
aktuellen Kontext im Fokus behalten. Der Ansatz bedenkt genauso die Bildungsdi-
mensionen der tazkiya und betrachtet vor allem deren affektive und spirituelle
Dimensionen als in einem Bildungsprozess unumgänglich, um alle dem Menschen
inhärenten Potenziale (Moralität, Spiritualität, Sprach- und Reflexionsfähigkeit etc.)
auszuschöpfen. Die Gestaltung von Bildungsprozessen auf der unteren Mikroebene
ist somit sozial-kommunikativ bzw. kritisch-diskursiv, indem dadurch die religiöse
Tradition im Kontext neuer sozialer Lebenswirklichkeiten kritisch reflektiert wird.

Didaktische Struktur: reflexive Momente im Mittelpunkt von
Bildungsprozessen

Der sozial-kommunikative bzw. der kritisch-diskursive Bildungsansatz erfordert
notwendigerweise eine entsprechende systematische Lehr- und Lernstruktur. Diese
enthält – neben bereits bekannten und empirisch als effektiv belegten didaktischen
Grundlagen – zwei wesentliche didaktische Elemente: Zum einen die aktive Betei-
ligung der Lernenden am Bildungsprozess, die unter anderem mithilfe pädagogi-
scher Anforderungssituationen gefördert werden kann. Unter Anforderungssitua-
tion sind im kritisch-diskursiven Bildungsansatz soziale, ethische und spirituelle
Bedingungen des Handelns und Denkens zu verstehen. Dabei geht es bei der Be-
wältigung von pädagogischen Anforderungssituationen weniger um die Repro-
duktion von Fachwissen, sondern vielmehr um kreative und zielgerichtete Nutzung

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 151



des erworbenen Wissens, um in der entsprechenden bzw. in einer ähnlichen Si-
tuation im Alltag verantwortungsbewusst und reflexiv handeln zu können. Mithilfe
von Anforderungssituationen wird ein Bezug zur Lebenswelt hergestellt und durch
Wiedererkennung die kognitive und emotionale Aktivierung gestärkt. Das zweite
und damit zusammenhängende didaktische Element umfasst die reflexiven Mo-
mente im Bildungsprozess, die in enger Kooperation zwischen Lehrenden und
Lernenden arrangiert werden. Dabei begleitet die kritische Reflexion den gesamten
Bildungsprozess, einerseits im Rückblick auf den Lernprozess bzw. auf das Ge-
lernte, andererseits in der Aussicht auf die konkreten handlungsorientierten Mo-
mente. Dabei steht folgende Frage im Mittelpunkt: Wie kann in dieser und einer
ähnlichen Situation gehandelt werden? Die Reflexion wird auf diese Weise als
Werkzeug zur Didaktisierung der Erfahrung und der Erkenntnis gezielt eingesetzt.
Denn jede Anforderungssituation erfordert in der Regel eine Bewältigung, die
subjektiv geprägt ist und eine kreative Denk- und Handlungsweise impliziert (vgl.
auch Klement 2016, 27). Der Transfer des Gelernten ist in religionspädagogischer
Hinsicht nicht immer konstant, vielmehr liegt der pädagogische Fokus auf offenen
und unbestimmten Situationen. Die menschliche Handlungsstruktur wird dabei im
Rahmen von Bildungsprozessen um schöpferisch-kreative Handlungsmomente er-
weitert, da sich bei der Bewältigung von Anforderungssituationen lösungsorien-
tierte und situationsadäquate Denk- und Handlungsmuster systematisch entfalten
können.¹²

Darauf aufbauend kann der Bildungsprozess wie folgt didaktisch strukturiert
werden (vgl. Topalović 2023, 204–209): Er wird mit einer Anforderungssituation aus
der Lebenswelt eröffnet. Die Lernenden werden anschließend mithilfe konkreter
Aufgabenstellungen dazu angeregt, Fragen zur Situation zu stellen bzw. sich an den
Lösungsvorschlägen zu beteiligen. Die offenen Fragen, die sich aus der Diskussion
ergeben, bilden die gemeinsame Zielsetzung und zugleich den Übergang zu an-
schließenden Lehr- und Lernprozessen. Die Reflexion offener Fragen vollzieht sich
zunächst in Anknüpfung an Vorwissen und Vorerfahrung und mithilfe themen-
bezogener Inhalte in der Einzelarbeit, ehe dann die Lernenden – in Begleitung der
Lehrperson – in einen gemeinsamen reflexiven Prozess eintreten. Die anschlie-
ßende Phase dient der Präsentation bzw. der Sichtbarmachung und Reflexion von
Ergebnissen und Erkenntnissen, die am Anfang des Bildungsprozesses als offene
Fragen formuliert wurden. Den Abschluss bildet die Phase des Transfers, in der
darüber nachgedacht wird, welche Bedeutung das Gelernte im Alltag bzw. in der
Lebenswelt haben kann. Hier schließt sich zunächst der Lehr- und Lernzyklus: Die

12 Siehe dazu auch Topalović (2023, 201–202).

152 Said Topalović



am Anfang entfalteten Fragen bzw. die Anforderungssituation sollen hier in einer
neuen Form und in neuem Kontext reflektiert werden.

Ausblick und Perspektiven

Ausgehend von der Krise der islamisch-religiösen Bildung wurden in Anlehnung an
die islamische Tradition Aufgaben und Perspektiven einer zeitgemäßen religiösen
Bildung erörtert. In diesem Zusammenhang wurden, allerdings nur knapp, theo-
retische Prämissen und die entsprechende didaktische Struktur skizziert (mehr
dazu bei Topalović 2024, 167– 176). Es handelt sich dabei um allgemeine religions-
pädagogische und religionsdidaktische Prinzipien, die in weiterer Folge in ver-
schiedenen didaktischen Zugängen (wie Korandidaktik, Sīradidaktik etc.) konkre-
tisiert werden können. Erste positive Erfahrungen mit dem Ansatz konnten bei
Fortbildungsveranstaltungen mit islamischen Religionslehrkräften gewonnen
werden. Dies schließt jedoch nicht die Notwendigkeit empirischer Untersuchungen
aus, die allemal zur Rekonstruktion bzw. Weiterentwicklung von Bildungsansätzen
beitragen können.

Literaturverzeichnis

al-ʿAṭṭās, Muḥammad Naqīb. The concept of Education in Islam. A Framework for an islamic Philosophy of
Education. Kuala Lumpur: Library of Islam, 1991.

Aygün, Adem. „Die Bedeutung und Funktion des Propheten Muhammad als Lehrperson für die
Muslime“. Muhammad. Ein Prophet – viele Facetten. Hg. Mark Chalil Bodenstein, Yașar Sarιkaya
und Erdal Toprakyaran. Münster: LIT, 2014. 89– 110.

Badawia, Tarek. „Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts“. Zwischen Gewissen und Norm.
Autonomie als Leitkategorie religiöser Bildung im Islam und Christentum. Hg. Tarek Badawia und
Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2016. 77–96.

Badawia, Tarek und Said Topalovic. „Kontextbezogen – Vernunftbasiert – Lebensweltorientiert.
Bildungstheologische und didaktische Bestimmungen des Islamischen Religionsunterrichts“.
Neuvermessung des Religionsunterrichts nach Art. 7 Abs. 3 GG. Zur Zukunft religiöser Bildung. Hg.
Andreas Kubik, Susanne Klinger und Coskun Saglam. Göttingen: V&R unipress, 2022. 291–316.

Badawia, Tarek, Said Topalović und Aida Tuhčić. Von einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam.
Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen. Weinheim, Basel:
Juventa, 2023.

Behr, Harry Harun. „Islamische Religionspädagogik und Didaktik: Eine zwischenzeitliche
Standortbestimmung“. Islamische Theologie und Religionspädagogik. Islamische Bildung als
Erziehung zur Entfaltung des Selbst. Hg. Mizrap Polat und Cemal Tosun. Frankfurt a.M.: Peter
Lang, 2010. 131– 144.

Behr, Harry Harun. „Streitfall Koran – Die Heilige Schrift des Islams als Gegenstand des
pädagogischen Diskurses“. Buchstabe und Geist. Vom Umgang mit Thora, Bibel und Koran im

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 153



Religionsunterricht. Hg. Bernd Schröder, Harry Harun Behr, Katja Boehme und Daniel
Krochmalnik. (= Religionspädagogische Gespräche zwischen Juden, Christen und Muslimen 6.)
Berlin: Frank & Timme, 2017. 187–223.

Cerić, Mustafa. „Spas je u odgoju i obrazovanju“. Novi Muallim 1 (2000): 4–9.
Chittick, William. „The Goal of Islamic Education“. Education in the Light of Tradition. Hg. Jane

Casewittt. Bloomington: World Wisdom, 2011. 85–92.
al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Der Erretter aus dem Irrtum. Hamburg: Meiner, 1988.
Günther, Sebastian. „Be Masters in That You Teach and Continue to Learn: Medieval Muslim Thinkers

on Educational Theory“. Comparative Education Review 50.3 (2006): 367–388.
Günther, Sebastian. „Auf der Suche nach dem Elixier der Glückseligkeit: Konzeptionen rationaler und

spiritueller Bildung im Klassischen Islam“. Theologie und Bildung im Mittelalter. Hg. Peter
Gemeinhardt und Tobias Georges. Münster: Aschendorf Verlag, 2015. 111– 128.

Günther, Sebastian. „Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Erkenntnis.
Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pädagogik“. Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben,
Problemlagen und Profile einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext. Hg. Yasar
Sarikaya und Franz-Josef Bäumer. Münster: Waxmann, 2017. 69–94.

Ibn ʿĀšūr, Muḥammad. Alaysa al-ṣubḥu bi-qarīb: al-taʻlīm al-ʻArabī al-Islāmī: dirāsah tārīkhīyah wa-arāʼ
iṣlāḥīyah. Kairo: as-Salam, 2006.

Ibn Ǧarīr aṭ-Ṭabarī, Muḥammad. Ǧāmiʿ al-bayān fī taʾwīl al-qurʾān. Beirut, 2000.
Iqbal, Muhammad. „First World Conference on Muslim education and its possible implications for

British Muslims“. Learning for Living 17.3 (1978): 123– 125.
Klement, Karl. „Aneignungsdidaktik und Kompetenzorientierung. Didaktische und methodische

Gestaltung von Prozessen des Lehrens und Lernens in einem kompetenzorientierten Unterricht“.
Weißt du noch oder tust du schon? Impulse aus Theorie und Praxis für die Weiterentwicklung von
Kompetenzen an Schulen. Hg. Olivia de Fontana, Brigitte Pelzmann und Hildegard Sturm. Wien:
Facultas 2016. 17–37.

Kurum, Emine. „‚Wahrlich, ich wurde als ein Lehrer gesandt […]‘ Der Prophet Muhạmmad als Erzieher
und Lehrer einer neuen Gemeinde“. Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen und Profile
einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext. Hg. Yasar Sarikaya und Franz-Josef
Bäumer. Münster: Waxmann, 2017. 35–52.

Naqīb al-ʿAṭṭās, Muḥammad. Islam i sekularizam. Sarajevo: Bemust, 2003.
Polat, Mizrap. „Religiöse Mündigkeit als Ziel des islamischen Religionsunterrichts“. Islamische Theologie

und Religionspädagogik. Islamische Bildung als Erziehung zur Entfaltung des Selbst. Hg. Mizrap
Polat und Cemal Tosun. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2010. 185–212.

Takim, Abdullah. „Grundlegung einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext“.
Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen und Profile einer Islamischen Religionspädagogik
im europäischen Kontext. Hg. Yasar Sarikaya und Franz-Josef Bäumer. Münster: Waxmann, 2017.
95– 136.

Topalović, Said. „Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung:
Religionspädagogische und didaktische Perspektiven“. Normativität des Korans im Zeichen
gesellschaftlichen Wandels. Theologische und religionspädagogische Perspektiven. Hg. Fahimah Ulfat,
Mouez Khalfaoui und Mohammed Nekroumi. Baden-Baden: Nomos, 2022. 137– 166.

Topalović, Said. „Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung ohne Wissen ist undenkbar – der
kompetenzorientierte Ansatz für den Islamunterricht“. Islamunterricht im Diskurs.
Religionspädagogische und fachdidaktische Ansätze. Hg. Tarek Badawia und Said Topalović.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2023. 195–212.

154 Said Topalović



Topalović, Said. Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religiöser Bildung. Religionspädagogische
Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rahmen des kompetenzorientierten Bildungsparadigmas.
Münster: Waxmann, 2024.

Topalović, Said. „Ohne online geht nichts“ – Explorative Studie zu Online-Aktivitäten und
Online-Erfahrungen junger Muslim:innen (Publikation in Vorbereitung).

Ulfat, Fahimah. „Theologisch-anthropologische Grundlagen religiöser Bildung aus
islamisch-religionspädagogischer Perspektive“. Theologische Quartalsschrift 199.2 (2019): 149– 160.

Vejo, Edina. „Idearij uvoda u Religijsku pedagogiju“. Novi Muallim 21 (2020), 36–39.
Waghid, Yusef. Conceptions of Islamic Education: Pedagogical Framings. New York: Peter Lang, 2011.
Wan Daud, Wan Mohd Nor. Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Obrazovna filozofija i praksa. Sarajevo:

Tugra, 2010.
Wehr, Hans. Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. Wiesbaden: Harrassowitz,

1985.

Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft 155




