Naciye Kamcili-Yildiz

Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur
Entwicklung des religionspadagogischen
Habitus im universitaren Lehramtsstudium

Hinflihrung

Der islamische Religionsunterricht (IRU) ist nach Art. 7 (3) GG des Grundgesetzes in
den Bundesldndern Niedersachsen, Nordrhein-Westfalen und Baden-Wiirttemberg
ein reguldres Unterrichtsangebot, das von der Grundschule bis in die Oberstufe
angeboten wird. Im Zentrum des IRU steht die islamische Tradition, die in unter-
richtlichen Kontexten in ihrer theologischen, historischen und kulturellen Vielfalt
thematisiert und weitergegeben werden soll. Ich gehe in meinem Beitrag auf
Grundlage der empirischen Forschung der Frage nach, wie angehende islamische
Religionslehrkréfte ihre Rolle in diesem Prozess betrachten und inwieweit die
universitare Lehre Einfluss auf die Selbstreflexivitdt der angehenden Religions-
lehrkréafte und ihre Vorstellungen von einem Religionsunterricht im dffentlichen
Raum der Schule nehmen kann.

Zunichst werde ich den Forschungsstand zur Religiositidt von (angehenden)
Lehrkréften, zu ihren Studienmotiven und Einstellungen gegeniiber dem Fach an-
hand empirischer Studien dokumentieren, die erkennen lassen, welches Traditi-
onsverstandnis bei dieser Gruppe dominiert. Ausgehend von diesen Ergebnissen
mochte ich anhand des Habitusmodells erldutern, wie das Modell in der islami-
schen Religionspadagogik fruchtbar gemacht werden kann, um die Studierenden in
ihrer religionspadagogischen Reflexionsfahigkeit zu férdern. Beenden werde ich
meine Ausfithrungen mit einem Fazit und Ausblick.

Tradition in empirischen Untersuchungen zu
(angehenden) islamischen Religionslehrkraften

Lena Dreier und Konstantin Wagner (2020) gehen in ihrer Untersuchung der Frage
nach der Motivation fiir das Studium der islamischen Theologie bzw. Religionslehre
nach und zeigen, dass die befragten muslimischen Studierenden sich dem Islam
stark oder sehr stark zugehorig fiihlen. Die Befragten geben an, dass die Religion fiir
sie im Alltag eine grofSe oder sehr grofie Rolle spielt. Dies verdeutlicht, dass es bei
dem Studium der islamischen Theologie fiir muslimische Studierende nicht um eine

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111674568-008



122 —— Naciye Kamdili-Yildiz

abstrakte Beschaftigung mit Religion geht, sondern sie sich im Studium in ihrem

personlichen Glauben beriihrt sehen (vgl. Dreier und Wagner 2020, 20; Zimmer et

al. 2017, 353).

In der quantitativen Erhebung fallt auf, dass das religiése Motiv ,Interesse an
religiosen Fragen“ mit 68% am héufigsten genannt wird (vgl. Dreier und Wagner
2020, 25). Auch bei der qualitativen Erhebung dominiert in den Interviews das re-
ligiose Motiv, Wissen iiber den Islam zu erwerben. Die Befragten verbinden dies mit
der eigenen Zugehorigkeit, nennen aber auch den Wunsch nach der Starkung bzw.
Weiterentwicklung des eigenen Glaubens durch eine intensive Auseinandersetzung
mit den Inhalten wahrend des Studiums (vgl. Dreier und Wagner 2020, 28; Zimmer
et al. 2017, 355).

Der Frage nach der Religiositat und religiosen Selbstverortung unter musli-
mischen Religionslehrkraften und Lehramtsanwarterinnen und -anwértern gingen
Veronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) mithilfe vertiefender, qua-
litativer Interviews nach. IThre Ergebnisse wurden drei Typen religioser Selbstver-
ortung zugeordnet:

1. Nach Auffassung des/der Wissensvermittlers/-in (N = 14) ist die Vermittlung von
Wissen, der Glaubensgrundlagen und deren Umsetzung an die Schiiler:innen
eine wichtige Aufgabe. Damit meinen die Teilnehmenden vor allem die Aus-
ibung von Ritualen und das Einhalten der Gebote unter Beachtung der Verbote.
Es fallt auf, dass diese Haltung am ausgeprégtesten vertreten ist.

2. Fur den/die Prdventionshelfer:in oder Wegweiser:in (N = 9) ist es wichtig, dass
die jungen Muslim:innen sowie die Gesellschaft eine andere Sichtweise auf den
Islam bekommen. Die Lehrkraft soll nicht nur Wissen vermitteln, sondern tragt
die Verantwortung, den Schiiler:innen ein ,klares und gesundes Islamver-
standnis“ (Stein et al. 2018, 62) zu vermitteln.

3. Der/die Unterstiitzer:in (N = 9) versteht seine/ihre Rolle in der Schule in erster
Linie als Forderung der eigenstdndigen Auseinandersetzung mit der Religion
und betont, dass die wichtigste Aufgabe der Lehrkraft die Begleitung der
Schiiler:innen auf ihrem Weg zur Werte- und Religionsentwicklung sei. Er/sie
hebt als wichtig hervor, dass die Religion ein individuelles Gut ist. Der IRU soll
bei diesem Typus vor allem zur Aufklarung und Reflexion des eigenen reli-
giosen Handelns beitragen.

Die Betrachtung beider Studien verdeutlicht, dass muslimische Studierende un-
terschiedliche Studienmotive und Vorstellungen von ihrer Rolle vertreten. Es do-
miniert allerdings die Beobachtung, dass die angehenden Lehrkréfte vorrangig auf
Wissensvermittlung in ihrer kiinftigen Lehrtatigkeit zielen.

Untersuchungen zu islamischen Religionslehrkréften scheinen diese Ergeb-
nisse zu bestétigen: So bescheinigt die qualitative Studie von Mehmet Tuna (2019)



Warum Frommsein allein nicht reicht =— 123

den Religionslehrkraften das Fehlen von Reflexion, Offenheit und Mut, aber auch
mangelnde Ausdifferenzierung im Spannungsfeld zwischen religids-kollektiver,
personlicher und beruflicher Identitdt. Auch die Lehrenden in der islamischen
Religionslehrkréftebildung legen in fremdreligiésen universitdren Lehrveranstal-
tungen einen starken Fokus auf die Vermittlung religionskundlichen Wissens und
die Férderung eines auf Gemeinsamkeiten abzielenden formalen Dialogs, wahrend
die Heterogenitdt der Muslim:innen oft vernachlassigt wird (Mauritz et al. 2020).
Die Ergebnisse der Untersuchungen weisen darauf hin, dass unter (angehenden)
islamischen Religionslehrkraften der IRU als Ort der einfachen Weitergabe von
Tradition verstanden wird, d.h.: wie muslimische Gelehrte in der Geschichte bzw.
in muslimischen Gesellschaftskontexten den Islam verstanden und ausgelegt haben.
Daher liegt die Vermutung nahe, dass im IRU eine Kategorisierung und Schemati-
sierung des Umgangs mit Glaubensaussagen stattfindet, die zur Verfestigung von
Vorstellungen gelebten Glaubens fithren. In der Folge wird eine individuelle und
personenbezogene reflexive Auseinandersetzung mit den traditionellen Glaubens-
inhalten weder gefordert noch angeleitet. Hierin zeigt sich ein religionspadagogi-
scher Habitus-Konflikt, da die auszumachende Praxis im Widerspruch zu Artikel 7
(3) GG steht. Wenn der Bildungsauftrag der Schule ernst genommen wird, geht es in
diesem Bildungskontext darum, Schiiler:innen zu einem selbststdndigen kritischen
Urteilsvermdgen und zu eigenverantwortlichem Handeln zu befahigen (KMK 2020,
10, Punkt ¢), aber auch um die Anleitung zu Toleranz gegentber anderen Mei-
nungen, Auffassungen und Lebensweisen (KMK 2020, 10, Punkte d und )L

Auch wenn es bislang noch keine Forschung dazu gibt, kann angenommen
werden, dass sich in den Vorstellungen der muslimischen Studierenden von einem
schulischen Religionsunterricht Erfahrungen mit dem Islam in ihrer privaten Bio-
grafie, ihrer Familien- wie Moscheesozialisation widerspiegeln (Zimmer et al. 2017).
Der IRU ist ein junges Fach und erreicht selbst in Nordrhein-Westfalen, das sich um
ein flichendeckendes Angebot bemiiht, etwa 6% der muslimischen Schiiler:innen,
daher ist die Wahrscheinlichkeit, dass Studierende entsprechende Erfahrungen mit
dem IRU in der Schule mitbringen, duferst gering (vgl. Mediendienst Integration
2020, 11). Werner Helsper argumentiert, dass der familidr erworbene Herkunfts-
habitus den Grundstein fiir alle spateren Habitusformen legt, einschlieflich des
Schiilerhabitus, der sich im Umgang mit den spezifischen Anforderungen und
Kulturen der Schule herausbildet (vgl. Helsper 2019, 57-58). Bezogen auf angehende
islamische Religionslehrkréfte wiirde dies bedeuten, dass sie den familidren bzw.

1 Die Untersuchung von Christhard Liick zeigt, dass christliche Studierende den Aspekt durchaus
nennen, denn 93,7% geben an, dass sie mit Kindern und Jugendlichen arbeiten méchten, 59,4 %
wollen einen besseren Religionsunterricht machen als ihr eigener/ihre eigene Religionslehrer:in
(vgl. Liick 2012, 69—70).



124 —— Naciye Kamdili-Yildiz

den in ihrer Moscheesozialisation erworbenen Habitus auf den IRU in der Schule
ubertragen. Wenn sie aber einen IRU in der Schule erlebt haben, ist auch hier
aufgrund der Forschungslage die Wahrscheinlichkeit grof3, dass es sich eher um
einen glaubensvermittelnden IRU gehandelt hat (vgl. Kamcili-Yildiz 2021).

Der (berufs-)biografische Ansatz der Lehrerprofessionalitit zeigt diesen Zu-
sammenhang zwischen den eigenen biografischen Erfahrungen, dem Ubergang in
den Beruf und dem (berufs-)biografischen Verlauf. Es sind ,oftmals weit bis in die
Herkunftsfamilie und Kindheit zurtickreichende biografische Erfahrungen, die als
Ressource, aber auch Belastung und Hypothek in den Prozess der individuellen
Professionalisierung hineinragen und diesen beeinflussen“ (Helsper 2021, 115).
Daher ist davon auszugehen, dass auch muslimische Studierende nicht ohne Vor-
erfahrungen in die erste Ausbildungsphase der islamischen Religionslehre eintre-
ten und der Professionalisierungsprozess keinen Sozialisations-, sondern einen
transformatorischen Bildungsprozess darstellt. Studierende des Faches stehen vor
der Herausforderung, einen besonderen Rollenwechsel vornehmen zu miissen,
namlich den Wandel von der ihnen aus eigener Erfahrung bekannten Schiiler:in-
nenrolle zur Lehrer:innenrolle. Dabei sind biografische Erfahrungen &ufSerst
wirkméchtig (vgl. Helsper 2019, 50).

Rollen und (Selbst-)Reflexionskompetenz im
Studium

Es stellt sich die Frage, wo an einer staatlichen Universitdt iiberhaupt der Platz
geboten wird, den mitgebrachten Konzepten der Studierenden Raum zur Reflexion
zu geben, sofern das Theologiestudium nicht nur Wissenserwerb, sondern auch
Personlichkeitshildungsprozess und -entwicklung sein soll. Denn ohne eine An-
knuipfung an solche Konzepte bleibt das Studium kiinstlich und oberflachlich, wenn
namlich Studierende nur lernen, um lediglich die Priifungen zu bestehen.Vonseiten
der muslimischen Dachverbande fehlen bislang Positionierungspapiere, aber auch
religiose Begleitangebote wie etwa das Mentorat auf der katholischen Seite, um u. a.
das wissenschaftliche Studium mit dem eigenen Glauben und der eigenen religiésen
Praxis in Verbindung zu bringen. Die von der EKD herausgegebenen Empfehlungen
(Gemischte Kommission fiir die Reform des Theologiestudiums — Fachkommission
IT Lehramtsstudiengénge der Evangelischen Kirche in Deutschland 2009), die auch
in die KMK-Richtlinien ithernommen wurden, sehen vor, dass Lernprozesse nicht
nur auf Aneignung unabhéngigen Wissens, sondern auch auf Weiterentwicklung
der Lernenden zielen sollen:



Warum Frommsein allein nicht reicht =— 125

Die Studienabsolventinnen und -absolventen [...] entwickeln ein berufliches Selbstkonzept als
Religionslehrer/in in Auseinandersetzung mit der eigenen Lebens- und Glaubenspraxis,
theologischem Fachwissen, der Berufsrolle und der wissenschaftlichen Religionspadagogik,
sind dartiber auskunftsfahig und tiberpriifen kritisch das eigene Handeln als Religionslehrer/
in (Rollen- bzw. Selbstreflexionskompetenz). (KMK 2019, 52)

Diese Aufgabe geht tiber den Erwerb bestimmter fachwissenschaftlicher Kompe-
tenzen hinaus, Uiber die eine Lehrkraft gemafd den universitdren Curricula verfiigen
sollte. Fur das Hochschulstudium stellt sich daher die Frage, wie in dieser Ausbil-
dungsphase Studierende und ihre Lernprozesse im Sinne einer Habitusbhildung in
den Fokus genommen werden konnen, damit eine zielgerichtete Weiterentwicklung
der Handlungskompetenzen der Studierenden als eine ,berufshiografische Aufga-
be“ verstanden und konzeptionell profiliert werden kann. Ankniipfend an diese

Problemlage stellen sich folgende Fragen:

1. Wie konnen die lebensweltlichen Herausforderungen der Studierenden ins
Studium eingebunden werden? Wie konnen sie angeleitet werden, ihre Lern-
biografie zu reflektieren und dabei ihre Fragen und Erwartungen an das Stu-
dium zu hinterfragen?

2. Wie konnen sie des Weiteren an die islamisch-theologische Fachkultur her-
angefiihrt und ihre theologisch-religionspadagogischen Kompetenzen erweitert
werden?

Im Folgenden mochte ich den Zugang zu den beiden Fragekomplexen mithilfe der
Habitustheorie entwickeln und am Beispiel meiner eigenen Lehre dokumentieren.

Arbeit am professionellen Selbst: das Habitusmodell

Um die Entwicklung eines beruflichen Selbstkonzepts der muslimischen Studie-
renden in ihrem hochschuldidaktischen Bildungsprozess auch religionspddagogisch
begleiten zu konnen, greife ich in meinen Ausfithrungen auf das Habitusmodell von
Hans-Georg Ziebertz und Stefan Heil aus der katholischen Religionspadagogik zu-
rick, das es ermdglicht, ,das komplexe professionelle Handeln von Religionsleh-
rerInnen analytisch zu fassen“ (Heil und Ziebertz 2005, 42).

Dem von ihnen entwickelten religionspddagogischen Habitusmodell liegt die
Habitustheorie von Pierre Bourdieu zugrunde. Bourdieu versteht unter Habitus
einen besonderen eigenen Stil, eine individuell aus- und eingetibte Art und Weise
des Handelns, in der Erfahrungen der Vergangenheit fiir das Handeln in der Ge-
genwart fruchtbar gemacht und diese (neuen) Erfahrungen dann wiederum fiir das
Handeln in der Zukunft bedeutsam werden (vgl. Heil 2013, 168). Der Habitus ist



126 —— Naciye Kamdili-Yildiz

insofern nicht statisch, sondern durch stetige Transformationsprozesse gepragt, die
sich tiber langere Zeit vollziehen. Der Habitus hat also eine Art ,Doppelstruktur®
(Heil 2016, 1), die einerseits vom Individuum selbst hervorgebracht wird und
gleichzeitig ,unter dem Einfluss dufserer Faktoren“ (Altmeyer und Griimme 2018,
251) steht. Eine solche Doppelstruktur als eine Art Wechselbeziehung zeigt der
Habitus aber auch bei seiner (Weiter-)Entwicklung im Laufe des Lebens. Denn ei-
nerseits wirkt er ,stets im Hintergrund mit, wird aber zugleich durch Praxis ver-
dndert“ (Altmeyer und Grumme 2018, 251-252). So zeichnet sich ein angeeigneter
Habitus durch relativ gleichbleibende Eigenschaften und Strukturen aus und ist
gleichzeitig doch auch veranderbar.

Die Theorie des Habitus kann somit erklaren, wie Lehrende zum einen durch
soziale Raume gepragt werden und zum anderen personliche Pragungen verar-
beiten. Gleichzeitig stellt sie die erforderlichen professionellen Kompetenzen in
Beziehung zueinander.

Fur die universitare Lehrer:innenbildung bedeutet dies: Es geht darum, viel-
faltige Kompetenzen zu entwickeln, um die verschiedenen Ebenen (religions-)
padagogischen Handelns wahrzunehmen, deren Zusammenwirken mithilfe von
Modellen zu beschreiben und das eigene (religions-)padagogische Handeln sowohl
subjektorientiert als auch sachlogisch begriindet planen und durchfithren zu kon-
nen.

Ziebertz und Heil stellen diesen professionellen religionspddagogischen Habitus
ins Zentrum ihres Modells. Dieses setzt sich in seiner zirkuldren Struktur zusam-
men aus den alltglichen professionellen Handlungen im Berufsfeld Schule,
hauptsdchlich im Unterricht (Handlungsstrukturen), sowie den mitgebrachten
Pragungen, die in eine professionelle Beziehung eingehen (Rahmenbedingungen).
Der professionelle Habitus bringt die einzelnen &ufleren Bereiche ins Gleichge-
wicht. Hierzu miissen reflexive Kompetenzen in den einzelnen &ufleren Bereichen
aufgebaut werden.

Bei der Frage, wie innerhalb des Hochschulstudiums die Rollen- und Selbst-
reflexionskompetenz angehender islamischer Religionslehrkréfte aufgebaut und
reflektiert werden kann, beziehe ich mich auf die religionspaddagogischen Angebote
im Studium der islamischen Religionslehre an der Universitat Paderborn, in denen
das Habitusmodell angewendet wird, um bereits zu Beginn des Studiums Grund-
lagen und erste Reflexionen tiber das neue Rollenbewusstsein in Gang zu bringen.
Fir die Studierenden des Faches erdffnet sich mit dem Beginn des Studiums ein
grofes Feld theologischer Ansdtze und Fragen, in das sie ihre Jugendreligiositdt
mitbringen, die sich aus ihren Erfahrungen in Familie, Moschee und Gesellschaft
speist. Um dem Antagonismus von individuellen Erfahrungen und persénlichen
Herausforderungen des Studiums zu begegnen, bieten sich eine frithzeitige Aus-



Warum Frommsein allein nicht reicht — 127

Religionspada-

gogische Routinen

Handlungsstrukturen

N
3
NG

&6,4\

O

Q7.

B
3

Umgang mit
religioser Pluralitat

Schule
Kirche
N
2
s
N &
O
N o
® ]
=
3
o
=]
o
[l
=3
>
[(=}
p =
0, «Q
,%’7/%@ 3
e, %
Yy 2
CA
Lebens- und
Glaubens-
biographie

Abb. 1: Modell des professionellen religionspadagogischen Habitus nach Ziebertz und Heil (2005,

56).

einandersetzung mit der eigenen Rolle als Religionslehrkraft und die Arbeit am
Habitus an (vgl. Ziebertz und Heil 2005, 44).

Implikationen des Habitusmodells am Beispiel des Seminars
»Mit Muhammad im Islamischen Religionsunterricht“

Die Struktur des Habitusmodells lege ich bei der Planung des Seminars ,Mit Mu-
hammad im Islamischen Religionsunterricht“ zugrunde.

Themenschwerpunkte

Implikationen des Habitusmodells

Muhammad-Bilder der Studierenden

Lebens- und Glaubensbiografie

Abriss der wesentlichen biografischen Etappen

Religionspadagogische Routinen

Koranische Muhammad-Bilder

Religionspadagogische Routinen

Muhammad-Bilder in muslimischen Gesellschaften

Schule, Politik und Gesellschaft

Westliche Muhammad-Rezeptionen

Schule, Politik und Gesellschaft



128 —— Naciye Kamdili-Yildiz

Fortsetzung
Themenschwerpunkte Implikationen des Habitusmodells
Muhammad-Bilder in den Schulblichern und in den Religionspadagogische Routinen

Lehrplénen des islamischen Religionsunterrichts

Lernen am Modell Religionspadagogische Routinen
Hadithe im IRU Religionspadagogische Routinen
Didaktische Konkretionen Umgang mit religioser Pluralitat

Abb. 2: Verlaufsplan des Seminars.

Zu Beginn des Seminars wird den Studierenden das Habitusmodell vorgestellt und
sie werden mit der Habitustheorie von Pierre Bourdieu vertraut gemacht.

Die Adaption des Modells an die islamische Religionspadagogik erfolgte in der
Weise, dass die Institutionen ,,Schule und Kirche“ aus dem Modell von Ziebertz und
Heil zu den Bereichen ,Schule, Politik und Gesellschaft“ verdndert wurden. Zu-
satzlich wurde der Bereich ,,Umgang mit religioser Pluralitdt® in ,Innermuslimische
Heterogenitat“ umgewandelt.

Religionspada- Schule, Politik,
gogische Routinen Gesellschaft
%, N
R, 2 ‘v?’
) &

>

g S
> =]
5 5
a =
c >
5 [(=}
g 5
% Q
= g

S N
NG
R «
Innermuslimische Rl gl
Glaubens-

Heterogenitat biographie

Abb. 3: Modell des professionellen religionspadagogischen Habitus nach Ziebertz und Heil (2005,
56) in der eigens adaptierten Version.



Warum Frommsein allein nicht reicht — 129

Im Folgenden werden exemplarisch drei Seminareinheiten in Verbindung mit
den Strukturen des Habitusmodells vorgestellt. Des Weiteren wird auf das semi-
narbegleitende Lerntagebuch eingegangen.

Muhammad-Bilder der Studierenden

Auf der linken Seite des Habitusmodells nach Ziebertz und Heil (vgl. Abb. 1) finden
sich die Handlungsstrukturen, die aus dem Zusammenspiel von bisher erworbenen
religionspddagogischen Routinen und dem Umgang mit Neuem bestehen. Nach Heil
(2013,171) sind Routinen Muster des Handelns, die individuell auf der Grundlage der
bisherigen Erfahrungen im sozialen Raum aufgebaut wurden. Diesen Bereich der
Handlungsstrukturen bilden die religionspadagogischen bzw. theologischen Inhalte
des Seminars: In der islamischen Glaubenslehre kommt der Person Muhammads
eine exzeptionelle Vorbildrolle zu. In der Rolle des ‘abd und in seiner Gottesbe-
ziehung ist der Prophet fir den gelebten Glauben wie auch fir ein adéquates
Verstandnis der Botschaft des Koran unersetzlich. Somit gehen Sunna, die pro-
phetische Tradition, und der Koran in dem Sinne Hand in Hand, dass die prophe-
tische Tradition, die das Handeln, die Haltung und das Sprechen Muhammads
insgesamt umfasst, wie ein Kommentar zum Koran bzw. dessen Exemplifizierung
zu verstehen ist. Der Prophet als Erstinterpret der gottlichen Offenbarung hat damit
eine sehr grofie Bedeutung fiir die ibadatKategorie, d.h., er ist Vorbild fiir die
Praxis des islamischen Glaubens, weshalb der Sunna des Propheten eine normative
Kraft zugesprochen wird (Isik und Kamcili-Yildiz 2023).

Zu Beginn des Seminars gilt es zundchst herauszufinden, mit welchen Mu-
hammad-Vorstellungen die Studierenden in ihrer Sozialisation in Bertihrung ka-
men und welche Bedeutung sie diesen in ihrem Leben beimessen. Dieser Schritt ist
essenziell, um die Mindsets der Studierenden im Sinne eines subjektorientierten
Arbeitens und einer kritisch reflektierenden Begleitung ihrer Lernprozesse und
ihrer Erfahrungswelt wahrnehmen und zielgerichtet weiterentwickeln zu konnen.
Somit steht auch die Person der islamischen Religionslehrkraft selbst im Fokus.
Nach Heil (2013, 172) kommen mit dem Konzept der Person auf der linken Seite des
Modells die je eigenen individuellen Merkmale und Verhaltensformen der Lehr-
krafte zum Tragen, die mit ihrer Tatigkeit nicht nur die Institutionen Schule und
Religionsgemeinschaft vertreten, sondern auch personal eine eigene Lebens- und
Glaubensbiografie mithringen, die ihre Haltung und Werteinstellung, aber auch
Handlungen gepragt haben. An dieser Stelle kann an die zu Beginn vorgestellten
Studien von Dreier und Wagner sowie Stein et al. angekniipft werden, an denen
deutlich wird, dass die von den Studierenden genannten Zielvorstellungen die ei-



130 —— Naciye Kamdili-Yildiz

gene religiose Sozialisation im Moscheeunterricht abbilden, aber auch von den
Anfragen an sie als muslimische Schiiler:innen in der Schule geprégt sind.

In diesem Zusammenhang kann das Habitusmodell einen Ansatz liefern, den
Einfluss der eigenen Glaubensbiografie aufzuarbeiten, um diese — angesichts der
beruflichen Erfordernisse im 6ffentlichen Raum der Schule — zu reflektieren und an
dem ,eigenen“ Habitus zu arbeiten. Eine kritische Reflexion der eigenen Rolle als
(kiinftige) Lehrende des Faches Religion bedarf daher einer besonderen Sensibilitat
fur eine explizite biografische Perspektive, indem lebensgeschichtliche Erfahrun-
gen reflektiert werden, zumal sich diese intuitiv auf die Unterrichtsplanung, aber
auch auf die Art und Weise des Unterrichtens und des Umgangs mit Lernenden wie
auch mit Eltern und Kolleg:innen auswirken (vgl. Tautz 2016, 159). Der evangelische
Religionspddagoge Bernhard Dressler spricht in diesem Zusammenhang von
LSelbstunterscheidungsfahigkeit (2009, 117), mit der die eigene religiose Biografie
und die darin wirksamen Prégungen und Lebensfihrungsmuster kritisch be-
trachtet und zu den eigenen unterrichtlichen Ziel- und Gestaltungspréaferenzen ins
Verhéltnis gesetzt werden (vgl. Dressler 2009, 120). Dabei ist auch das Zusammen-
spiel von Kognition, Emotion und Habitus zu bedenken und fiir die auf Kompe-
tenzorientierung ausgerichteten Bildungsprozesse zu entfalten (vgl. Lindner 2014,
178 -179).

Die Abfrage der Muhammad-Bilder der Studierenden erfolgt im Seminar durch
digitale Tools, mittels derer die Studierenden anonym die dort hinterlegten Fragen
zu ihrer Begegnung mit Muhammad in ihrer Biografie beantworten.

Die Tabelle zeigt die den Studierenden gestellten Fragen; im Sommersemester
2024 lauteten deren Antworten in Auswahl wie folgt:

Welche Eigenschaften wiirden Sie dem Propheten Muhammad zuschreiben?

edel, barmherzig, gerecht, glitig, freundlich, respektvoll, geduldig, warm, liebevoll, gutherzig, pflicht-
bewusst, milde, vertrauenswiirdig, wahrhaftig, ehrlich

Welche Rolle spielen/spielten der Prophet und seine Sunna in Threm Leben?

- Die Sunna des Propheten beeinflusst mich regelmaBig, auch kleine Alltagssituationen, wie zum Bei-
spiel das Essen mit der rechten Hand.

- Sobald ich neue Lebensweisheiten des Propheten lerne, versuche ich diese auch in mein Leben zu
implementieren.

- Das Verhalten gegentiiber den Eltern hat sich stark verandert.

- Kleinigkeiten wie im Sitzen zu trinken und allgemein die Néchstenliebe

- Ich bin bemiiht, die Sunna des Propheten stetig in meinen Alltag zu integrieren, dies neben rituellen
Praktiken auch in alltaglichen Situationen und zwischenmenschlichen Beziehungen.




Warum Frommsein allein nicht reicht — 131

Hat sich hier mit der Zeit ein Wandel ergeben? Erlautern Sie.

- Ichhabeihnals Kind als sehr wichtige Figur empfunden, aber gar nicht verstanden, wieso und warum.
Heute weil? ich, dass er viel Gerechtigkeit gestiftet, positive Taten vollbracht und uns als Umma ge-
formt hat.

- Bevor ich seine Sira gelesen habe, konnte ich ihn nicht wie andere einfach in mein Herz schlieBen.

- Er wirkte als Kind auf mich unerreichbar, da er oft auch mystifiziert wurde. Mittlerweile spire ich eine
tiefere Verbundenheit und Néhe zu ihm.

- Je mehr ich Uber ihn gelernt habe, desto mehr habe ich verstanden, dass es unmdglich ist, so zu sein
wie er, wir es aber dennoch versuchen sollten.

Welche Stereotype/Narrative iiber den Propheten haben Sie schon einmal/éfter gehért?

- Mehrfachehe
- Minderjahrige geheiratet
- Kriegsherr

Abb. 4: Exemplarische Ergebnisse der anonymen Befragung im Sommersemester 2024.

Die Antworten auf die Fragen werden im Anschluss im Plenum betrachtet und
Kategorisierungen vorgenommen. Auf der Grundlage der anonymen Befragung,
aber auch der Riickmeldung der Studierenden zum Seminarprogramm werden
dessen Inhalte nach Bedarf modifiziert und angepasst: Die Ergebnisse aus dem
Durchgang im Sommersemester 2024 zeigen, dass die Studierenden Muhammad
sehr positive Charaktereigenschaften zuschreiben. Auch wird offenbar, dass seine
Vorbildfunktion sich fiir sie auf seine Charaktereigenschaften und seine Sunna
erstreckt. Bei der Frage nach dem Wandel ihres Zugangs scheint die Idealisierung
seiner Figur fir manche Studierende auch zu einer Vergrofierung der Distanz zu
fihren. Dieser Aspekt wird in der didaktischen Konkretisierung aufgegriffen und
entwicklungspsychologisch thematisiert. Die Narrative aus der Mehrheitsgesell-
schaft konzentrieren sich weitestgehend auf seine Ehe mit mehreren Frauen, aber
auch auf seine Rolle als Kriegsherr. Auch diese Aspekte werden zu einem spéteren
Zeitpunkt, im Rahmen der didaktischen Konkretisierung fir den Unterricht in der
Oberstufe, vertiefend betrachtet.

Hier tritt nun auch der Umgang mit Neuem im Habitusmodell in den Fokus des
Seminargeschehens. Die Unterrichtspraxis kann ndmlich nicht nur mit Routinen
bewiéltigt werden, sondern gestaltet sich gerade durch ihre nicht vollstindige
Planbarkeit. Heil z&hlt dazu den Umgang mit der religiosen Pluralitdt (vgl. Lindner
2014, 172). Der Umgang mit religioser Pluralitat betrifft vorrangig nicht eine in-
haltliche Auseinandersetzung, sondern die Wahrnehmung religiéser Vielfalt auf
allen Ebenen. Allerdings ist der Begriff ,religiose Pluralitdt“ missverstandlich, da in
heutigen Diskursen darunter eher der Raum interreligiéser Begegnungen verstan-
den wird (Schweitzer 2021). Da es dabei um heterogene religiose Voraussetzungen
der Schiiler:innen im Klassenraum geht, ist fiir unseren Kontext der Begriff ,inn-



132 —— Naciye Kamcili-Yildiz

ermuslimische Heterogenitit“ passender, da er bhildungstheoretisch relevante Per-
spektiven von Verschiedenheit erfasst (Griimme 2017).

Die inhaltliche Auseinandersetzung hat als Ziel die Erkenntnis, dass die Lehr-
krafte die innermuslimische Heterogenitidt — etwa soziookonomische Faktoren,
individuelle Lernpotenziale wie Vorwissen, Intelligenz oder bildungssprachliche
Féahigkeiten — in ihrer Planung beriicksichtigen, Raum zur Entfaltung geben und
Angebote zu planen lernen, die die religiose Perspektive und Standpunktfahigkeit
der Schiiler:innen férdern. Da es in deutschsprachigen Publikationen bislang keine
Studien gibt, die die Bedeutung des Propheten Muhammad fiir muslimische Kinder
und Jugendliche behandeln, wird im Seminar vereinbart, dass die Teilnehmenden
auf junge Muslim:innen zugehen und sie zu ihren Vorstellungen vom Propheten
Muhammad interviewen. Die Ergebnisse werden gemeinsam im Seminar ausge-
wertet und es wird tber erste religionspaddagogische Implikationen der nicht-re-
présentativen Befragung nachgedacht. Es geht dabei um die Bedeutung von Lern-
ausgangslagen sowie die Heterogenitdat der Zugange, die die muslimischen
Schiler:innen aufgrund ihrer Familienreligiositat, religiosen Vorbildung oder kul-
turellen Herkunft in den Religionsunterricht mithringen.

Abriss der wesentlichen Etappen der Muhammad-Biografie

Die inhaltliche Gestaltung des Seminars orientiert sich zum einen an den schuli-
schen Lehrplédnen, die eine Auseinandersetzung mit der Prophetie und der Vor-
bildfunktion Muhammads vorsehen. Zum anderen kommt das Anliegen hinzu, dass
die Teilnehmer:innen seine Biografie kennenlernen und anhand exemplarischer
Lebenssituationen seine Haltung zu grundlegenden Fragen des Lebens entdecken.
Die Erarbeitung der Muhammad-Biografie erfolgt unter Hinzunahme von Metho-
den, die durchaus auch im Religionsunterricht relevant sein konnen. Hierbei geht es
nicht um die Wiedergabe historischer Ereignisse, sondern um die Beschéftigung mit
dem Propheten Muhammad als Mensch. Dies erfolgt u.a. mit der Methode der
Lebenslinie. Hierzu werden in einem Koordinatensystem markante Lebensereig-
nisse Muhammads chronologisch geordnet. Dabei stellt die x-Achse eine Zeitachse
dar und markiert ,Meilensteine“ seiner Biografie, die u.a. als Wendepunkte mar-
kant bzw. pragend waren. Die y-Achse hingegen stellt die emotionale Wirkung dar.
Je positiver die Auswirkungen des Ereignisses, desto hoher, oder je negativer die
Auswirkungen fiir Muhammad sind, desto tiefer erfolgt die jeweilige Markierung.
Die Einordnung erfordert von den Studierenden eine Beurteilungs- und Bewer-
tungskompetenz, um die Ereignisse bzw. Situationen auf dieser Lebensgefiihl-Skala
fir Muhammad eintragen zu konnen. Im Anschluss wird im Gespréch in Klein-
gruppen geklart, was Muhammad in diesen zum Teil schwierigen Lebenssituatio-



Warum Frommsein allein nicht reicht =— 133

nen Kraft gab. Was brachte ihn im Leben weiter? Wie kénnten ihn diese Ereignisse
geprigt haben? Die Fragen stellen eine perspektivische Ubung dar, mogliche ver-
deckte biografische Pragungen Muhammads zu erkennen: etwa, wie die familidren,
gesellschaftlichen oder sozialen Umsténde auf seinen Lebensweg eingewirkt und
ihn zu dem Menschen gemacht haben, der er war. Damit die Studierenden durch
religionspddagogische Routinen habituelle Muster aufbauen, z.B. hinsichtlich der
Frage, welche Methoden im Religionsunterricht eingesetzt werden konnen, wird
diese Seminareinheit mit einer Reflexion tiber die Angemessenheit der angewen-
deten Methode im Seminar, aber auch mit einer Reflexion ihres méglichen Einsatzes
im schulischen Unterricht beendet.

Westliche Muhammad-Rezeptionen

Eine weitere Vertiefung der Seminarinhalte erfolgt mit der rechten Seite des Mo-
dells, namlich dem Zusammenspiel der Rahmenbedingungen, das aus Institution
und Person besteht. Die Institution pragt nach Ziebertz und Heil den Habitus der
Religionslehrkraft zum einen durch den vorgegebenen Rahmen der Schule, wie
Lehrpléne, kollegialer Umgang etc., und zum anderen durch den Rahmen des Re-
ligionsunterrichts (RU), wie etwa hinsichtlich der religiésen Bildung, die sich von
den Zielen und Methoden der Moscheeunterweisung unterscheidet. Zu der Insti-
tution gehoren auch die Religionsgemeinschaften. Sie pragen die Rahmenbedin-
gungen des schulischen RUs vor dem rechtlichen Hintergrund des Artikels 7 (3) GG
und der damit einhergehenden Sonderstellung des RUs durch ihre Mitwirkungs-
rechte, z.B. durch die Genehmigung der Lehrpléne oder die Erteilung der Idschaza.
Im Falle der islamischen Religionslehrkréfte sollte dieses Feld der Institution zu
dem Bereich Schule, Politik bzw. Gesellschaft erweitert werden, da sowohl von
politischen Instanzen als auch von einigen Schulleitungen wiederholt Erwartungen
an das Fach herangetragen werden, die es als Mittel zur Integration positionieren
(vgl. Sauer 2022, 35).

Bezogen auf den Propheten Muhammad bedeutet dies, dass die Thematisierung
seiner Person nicht nur im IRU relevant ist, sondern auch in unterschiedlichen
historischen, kulturellen oder politischen Kontexten, sodass die Wahrnehmung
seiner Gestalt auch tiber den IRU bzw. rein muslimischen Kontext hinaus relevant
wird. So hebt Hartmut Bobzin hervor, dass keine andere Gestalt der Weltgeschichte
»im christlichen Abendland iiber lange Zeit so negativ dargestellt, dann aber ebenso
iiberschwénglich gelobt worden ist wie Mohammed* (Bobzin 2000, 9). Entsprechend
wurden in Bezug auf Muhammad viele Klischees aus dem reichhaltigen Reservoir
religioser Polemik bedient: Dazu zédhlen das Bild eines Pseudo-Propheten bei Jo-
hannes von Damaskus, eines Haretikers bei Dante, eines Betrtigers bei Humphrey



134 —— Naciye Kamcili-Yildiz

Prideaux, eines Epileptikers bei Ricoldo da Montecroce, des Antichristen bei Martin
Luther oder eine wertschitzende Haltung bei Goethe (vgl. Bobzin 2000, 9—-18). Auch
aktuell dient Muhammad in Diskursen iiber den Islam bzw. die Muslime im Zu-
sammenhang mit Frauenrechten oder politischer Gewalt als politische Projek-
tionsflache (vgl. Brunner 2011, 103). Da solche Klischees je nach politischer Lage
aktuelle Debatten pragen, werden im Seminar auch historische Muhammad-Re-
zeptionen thematisiert, um die Studierenden dazu anzuregen, ein umfassenderes
Verstandnis der vielschichtigen Diskussionen und Interpretationen seiner Person
uber den muslimischen Kontext hinaus zu entwickeln. Zudem wird der Karikatu-
renstreit (vgl. Ata 2011) tiefer gehend thematisiert, da auch diese Thematik seit dem
ersten Erscheinen der Zeichnungen im Jahre 2005 nicht an Aktualitat verloren hat.

Zur bildlichen Darstellung des Propheten Muhammad muss festgehalten wer-
den, dass diese — zumindest im sunnitischen Islam — als problematisch gilt, auch
wenn er im muslimischen Kulturraum in der aus Persien stammenden Kunst-
richtung der Miniaturkunst abgebildet wurde. Darstellungen des Propheten sind
hier ab dem 13. Jahrhundert nachweisbar. In den kleinen Papierzeichnungen, die in
Bilderalben gesammelt oder als Buchillustrationen erstellt wurden, ist das Gesicht
des Propheten allerdings hédufig hinter einem Schleier verborgen oder durch eine
Flamme symbolisiert. Bilder von Menschen und selbst vom Propheten existierten in
der islamischen Geschichte also durchaus. Die dénischen und franzésischen Mu-
hammad-Karikaturen hingegen wurden vor allem als beleidigende Darstellungen
des Propheten verstanden und losten weltweit unter Musliminnen und Muslimen
heftigen Widerspruch aus. Entsprechend thematisiert die Seminarsitzung die Be-
sonderheiten der islamischen Kunstrichtungen, die weitestgehend ohne menschli-
che Abbildungen auskamen und in denen sich muslimische Kiinstler:innen auf
Kalligrafie und abstrakte Ornamentik fokussierten. Hierbei gilt es aufzuzeigen, dass
die Problematik der Darstellung des Propheten in den Karikaturen in ihrer diffa-
mierenden Art besteht.

Im 6ffentlichen Raum der Schule sind islamische Religionslehrkrafte gefragt,
ihren Standpunkt aus der theologischen Innenperspektive heraus zu entwickeln
und zu begriinden. Dabei sollte ihnen bewusst sein, dass die schulische Vermittlung
der theologischen Innenperspektive stets subjektiv gefarbt ist. ,Die Selbsthewusst-
machung seiner eigenen religiosen Positionalitdt gehért zum professionellen Ha-
bitus und zu einem nachhaltigen professionellen Handeln einer jeden Religions-
lehrerin und eines jeden Religionslehrers® (Fabricius 2022, 10).

Wie auch in anderen Seminarkontexten werden in dieser Seminareinheit
praxisnahe Anforderungssituationen konstruiert, an denen die Studierenden lite-
raturbasierte Losungsansatze entwickeln sollen: ,Stellen Sie sich folgende Situation
vor: Thr Geschichtskollege fiihrt in seinem Oberstufenkurs gerade eine Unter-
richtseinheit zum Thema Islam durch. Dabei will er in einer Unterrichtsstunde



Warum Frommsein allein nicht reicht =— 135

westliche bildliche Darstellungen von Muhammad seit dem Mittelalter (vgl. Saviello
2015) zum Thema machen. Er stellt Thnen die ausgewdahlten Abbildungen zur Ver-
fligung, unter denen auch einige Karikaturen der dénischen Zeitung enthalten sind.
Er bittet Sie, die Abbildungen aus Ihrer Perspektive zu kommentieren. Bereiten Sie
diesen Kommentar vor.”

Lerntagebuch

Neben den reflexiv gestalteten Seminareinheiten haben die Studierenden die Auf-
gabe, ein seminarbegleitendes Lerntagebuch zu fithren. Darin soll der personliche
Erkenntnisprozess mit dem Ziel der Reflexion des Lernprozesses dokumentiert
werden. Dabei bleibt es den Studierenden tiberlassen, welche Aspekte sie aus dem
Seminar, die sie personlich als besonders bedeutsam empfunden haben, aufgreifen.
Das Lerntagebuch dient auch dazu, das Bewusstsein fiir den eigenen Lernprozess zu
fordern. Es begleitet den eigenen Lernprozess, wobei durch die Verschriftlichung
die Weiterentwicklung des eigenen Zugangs nicht nur dokumentiert, sondern auch
reflektiert wird.
Die Leitfragen sind dabei folgende:
—  Welche Aspekte der heutigen Sitzung erscheinen mir so wichtig, dass ich sie
noch einmal mit eigenen Worten auf den Punkt bringen méchte?
—  Welche Fragen blieben offen?
- Welche behandelten Themen des heutigen Seminars fand ich interessant und
welche nicht? Warum?
—  Welche Erfahrung habe ich mit den Inhalten in meiner bisherigen Biografie
gemacht?
- Wie lautet fiir mich die Botschaft der Seminarsitzung?

Die Studierenden erhalten den Auftrag, die Eintrdge bis zum Ende des Seminars
kontinuierlich fortzufithren. Im Sinne des konstruktivistischen Lernens iiherneh-
men die Studierenden damit die Verantwortung fiir den eigenen Lernprozess und
flir die reflektierte Offenlegung des eigenen Standpunktes, der eigenen Annahmen,
Anfragen und Interessen.



136 —— Naciye Kamcili-Yildiz

Ausblick: Chancen und Grenzen der Forderung
eines professionellen religionspadagogischen
Habitus

Ich mdchte nun ein Resiimee ziehen: Das vorgestellte Seminarkonzept verfolgt das
Ziel, angehende islamische Religionslehrkrafte darin zu unterstiitzen, starker
zwischen personlich gelebter Religion und der unterrichtlich gelehrten Religion zu
unterscheiden, was Bernhard Dressler als ,Differenzkompetenz (Dressler, 2009,
118) bezeichnet. Das Konzept betont die Relevanz des erworbenen Wissens fiir den
zukinftigen Schulalltag, damit die Studierenden stets ihr Studien- und Berufsziel
vor Augen haben: die Vielfalt der islamischen Tradition im Hinblick auf die aktuelle
Lebensrealitdt der muslimischen Schiilerinnen und Schiler im Unterricht zur
Geltung zu bringen und dadurch religiose Bildungsprozesse zu gestalten. Daher
pladiere ich dafiir, das Habitusmodell als Grundlage in die islamische Religions-
lehrkraftebildung aufzunehmen, damit sich die Lehrkréafte biografische Pragungen
und verdeckte Normativitat bewusst machen und aufbrechen konnen. Die Thema-
tisierung durch unterschiedliche Methoden, wie etwa die Bewusstmachung der ei-
genen Vorannahmen und der Pragungen durch gesellschaftliche Diskurse oder das
Verfassen von Lerntagebiichern, soll die Studierenden dabei unterstiitzen, einen
reflexiven Habitus und damit eine bestimmte Haltung wéahrend des Studiums zu
entwickeln. Den Lehrenden kommt somit die Aufgabe zu, eine entsprechende
Lernumgebung zu schaffen, wéhrend die Studierenden fiir ihren Kompetenzer-
werb verantwortlich sind. Dies entspricht auch der Forderung der Studierenden,
dass das Studium der islamischen Religionslehre sie starker auf die Herausforde-
rungen des Schulalltags und ihrer gesellschaftlichen Rolle als islamische Religi-
onslehrkraft sowie auf den Umgang mit aktuellen gesellschaftspolitischen Pro-
blemfeldern vorbereiten soll (vgl. Cakir-Mattner et al. 2022, 50).

Die intensiven Reflexionsprozesse erfordern eine vertrauensvolle Atmosphére in
einem geschiitzten Raum, einer Art safe space, um respektvoll miteinander arbeiten
zu konnen. Sie erfordern aber auch Lehrende, die den Studierenden Lernbereitschaft
zutrauen, sich selbst als Lernende verstehen, mit ihnen eine reflexive Lerngemein-
schaft eingehen und in einen Diskurs treten. Dass diese Aufgabe nicht allein von der
Hochschule getragen werden kann, steht auf3er Frage. Aufgrund meiner Erfahrungen
halte ich es fiir unerlésslich, dass die muslimischen Religionsgemeinschaften weitere
Lernorte schaffen, die — wie z.B. das Mentorat auf katholischer Seite — strukturell die
Auseinandersetzung der angehenden Religionslehrkréifte mit ihrem angestrebten
Beruf und ihrem professionellen Selbstkonzept fordern.



Warum Frommsein allein nicht reicht =— 137

Literaturverzeichnis

Altmeyer, Stefan und Bernhard Griimme. ,Unentdeckte Potentiale. Zur Bourdieu-Rezeption in der
Religionspadagogik*. Religion und soziale Distinktion. Resonanzen Pierre Bourdieus in der Theologie.
(= Quaestiones disputatae, Band 295.) Hg. Ansgar Kreuzer und Hans-Joachim Sander. Freiburg,
Basel, Wien: Herder, 2018. 248 - 267.

Ata, Mehmet. Der Mohammed-Karikaturenstreit in den deutschen und tirkischen Medlien. Eine
vergleichende Diskursanalyse. Wiesbaden: Springer, 2011.

Bobzin, Hartmut. Mohammed. Miinchen: Beck, 2000.

Brunner, Rainer. Mohammed. Wissen, was stimmt. Freiburg i. Br.: Herder, 2011.

Cakir-Mattner, Naime, Christina Lux, Erkin Calisir, Jan Felix Engelhardt und Constantin Wagner.
Berufsfeld Islam? Zur Berufseinmiindung und Professionalisierung von Absolvent_innen der
Islamisch-Theologischen Studien. Frankfurt a. M.: AIWG, 2022.

Dreier, Lena und Constantin Wagner. Wer studiert islamische Theologie? Ein Uberblick iiber das Fach und
seine Studierenden. AIWG-Expertise. Hg. Akademie fir Islam in Wissenschaft und Gesellschaft
(AIWG). Goethe-Univ. Frankfurt a.M.: AIWG, 2020.

Dressler, Bernhard. ,Was soll eine gute Religionslehrerin, ein guter Religionslehrer kénnen?“.
Theo-Web. Zeitschrift fiir Religionspddagogik 2.8 (2009): 115-127.

Fabricius, Steffi. ,,Positionalitat, Lehrende“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspddagogische Lexikon
im Internet. https:/bibelwissenschaft.de/stichwort/201013/. 2022 (1. April 2024).

Gemischte Kommission fir die Reform des Theologiestudiums - Fachkommission II
Lehramtsstudiengange der Evangelischen Kirche in Deutschland.
Theologisch-Religionspddagogische Kompetenz. Professionelle Kompetenzen und Standards fiir die
Religionslehrerausbildung. Empfehlungen der Gemischten Kommission zur Reform des
Theologiestudiums. https:/www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_96.pdf. Hg. Kirchenamt der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). (= EKD-Texte 96.) Hannover, 2009 (1. April 2024).

Grimme, Bernhard. ,Heterogenitat“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspédagogische Lexikon im
Internet. https:/bibelwissenschaft.de/stichwort/100317/. 2017 (1. April 2024).

Heil, Stefan. ,Habitus“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspddagogische Lexikon im Internet. https:/
www.die-bibel.de/ressourcen/wirelex/8-lernende-lehrende/habitus. 2016 (1. April 2024).

Heil, Stefan. Religionsunterricht professionell planen, durchfiihren und reflektieren. Ein Leitfaden fiir
Studium und Praxis. Stuttgart: Kohlhammer, 2013.

Heil, Stefan und Hans-Georg Ziebertz. ,,Professionstypischer Habitus in der Lehrerbildung®.
Religionslehrerbildung an der Universitdt. Profession - Religion - Habitus. Hg. Hans-Georg Ziebertz,
Stefan Heil, Hans Mendl und Werner Simon. Munster: LIT, 2005. 41-64.

Helsper, Werner. ,Vom Schiiler- zum Lehrerhabitus - Reproduktions- und Transformationspfade*.
Lehrerhabitus. Theoretische und empirische Beitriige zu einer Praxeologie des Lehrerberufs. Hg.
Rolf-Torsten Kramer und Hilke Pallesen. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, 2019. 49 -72.

Helsper, Werner. Professionalitét und Professionalisierung péddagogischen Handelns: Eine Einfiihrung.
Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 2021.

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden fiir Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schéningh, 2023.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivitdt. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Minster: Waxmann, 2021.

Sekretariat der Standigen Konferenz der Kultusminister der Lander in der Bundesrepublik
Deutschland (KMK). Ldndergemeinsame inhaltliche Anforderungen fiir die Fachwissenschaften und



138 —— Naciye Kamdili-Yildiz

Fachdidaktiken in der Lehrerbildung (Beschluss der Kultusministerkonferenz vom 16. 10. 2008 in der
Fassung 16.05. 2019). https:/www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/
2008_10_16-Fachprofile-Lehrerbildung.pdf (1. April 2024).

Sekretariat der Standigen Konferenz der Kultusminister der Lander in der Bundesrepublik
Deutschland (KMK). Ldndervereinbarung (iber die gemeinsame Grundstruktur des Schulwesens und
die gesamtstaatliche Verantwortung der Léinder in zentralen bildungspolitischen Fragen (Beschluss der
Kultusministerkonferenz vom 15.10.2020). https:/www.kmk.org/fileadmin/Dateien/
veroeffentlichungen_beschluesse/2020/2020_10_15-Laendervereinbarung.pdf (1. April 2024).

Lindner, Heike. ,,Kompetenzen diskursiv': eine |6sbare Herausforderung fiir die Fachdidaktik der
Evangelischen Theologie?“. Kompetenzen diskursiv. Terminologische, exemplarische und strukturelle
Kidrungen in der LehrerInnenbildung. Hg. André Bresges et al. (= LehrerInnenbildung gestalten 4.)
Munster: Waxmann, 2014. 169-183.

Liick, Christhard. Religion studieren. Eine bundesweite empirische Untersuchung zu der
Studienzufriedenheit und den Studienmotiven und -belastungen angehender Religionslehrer/innen.
Berlin: LIT, 2012.

Mauritz, Gerrit, Oliver Reis, Annika Wittke, Miriam Hillebrand und Naciye Kamcili-Yildiz. ,,Dann mache
ich einfach mal weiter. - Zur Lehrsteuerung der Studierenden in die Indifferenz€. Theo-Web.
Zeitschrift fiir Religionspddagogik 19.1 (2020): 267 - 281.

Mediendienst Integration. Religion an Schulen. Islamischer Religionsunterricht in Deutschland.
MDI-Expertise. https:/mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_Informationspapier_
Islamischer_Religionsunterricht_Mai_2020.pdf. Berlin: Mediendienst Integration, 2020 (1. April
2024).

Saviello, Alberto. Imaginationen des Islam. Bildliche Darstellungen des Propheten Mohammed im
westeuropdischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert. Berlin, Miinchen, Boston: De Gruyter, 2015.

Sauer, Martina. Erfahrungen und Bedarfe der fiir den islamischen Religionsunterricht ausgebildeten
Lehrkridfte in NRW. Eine Studie des ZfTI im Rahmen des Exzellenzclusters Religion und Politik der
Universitdt Miinster. Essen: Selbstverlag, 2022.

Schweitzer, Friedrich. ,Religiéser Pluralismus und Heterogenitat: konkurrierende, komplementdre oder
inkommensurable Grundbegriffe der Religionspadagogik?“ Heterogenitdt. Eine Herausforderung
fiir Religionspddagogik und Erziehungswissenschaft. Hg. Bernhard Griimme, Thomas Schlag und
Norbert Ricken. Stuttgart: Kohlhammer, 2021. 29 - 40.

Stein, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer. ,Einstellungen zum Islamischen Religionsunterricht
von muslimischen ReligionslehrerInnen und LehramtsanwarterInnen in Deutschland“. Hikma:
Journal of Islamic Theology and Religious Education 8.1 (2018): 48 - 63.

Tautz, Monika. ,Reflexion des professionellen Selbst in der ReligionslehrerInnenbildung -
Portfolioarbeit im Praxissemester mithilfe des Modells zum religionspadagogischen Habitus*.
Portfolioarbeit phaseniibergreifend gestalten — Konzepte, Ideen und Anrequngen aus der
LehrerInnenbildung. Hg. Maria Boos, Astrid Krdmer und Meike Kricke. (= LehrerInnenbildung
gestalten 8.) Munster, New York: Waxmann, 2016. 154 -163.

Tuna, Mehmet Hilmi. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Minster:
Waxmann, 2019.

Ziebertz, Hans-Georg und Stefan Heil (2005). ,,Religionspddagogisch professioneller Habitus®.
Profession - Religion - Habitus. Hg. Hans-Georg Ziebertz et al. Minster: Waxmann, 2005. 41-95.

Zimmer, Veronika, Rauf Ceylan und Margit Stein. ,Religiositat und religiose Selbstverortung
muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwarter/innen in Deutschland®. Theo-Web.
Zeitschrift fiir Religionspddagogik 16.2 (2017): 347 - 367.



