
Naciye Kamcili-Yildiz

Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur
Entwicklung des religionspädagogischen
Habitus im universitären Lehramtsstudium

Hinführung

Der islamische Religionsunterricht (IRU) ist nach Art. 7 (3) GG des Grundgesetzes in
den Bundesländern Niedersachsen, Nordrhein-Westfalen und Baden-Württemberg
ein reguläres Unterrichtsangebot, das von der Grundschule bis in die Oberstufe
angeboten wird. Im Zentrum des IRU steht die islamische Tradition, die in unter-
richtlichen Kontexten in ihrer theologischen, historischen und kulturellen Vielfalt
thematisiert und weitergegeben werden soll. Ich gehe in meinem Beitrag auf
Grundlage der empirischen Forschung der Frage nach, wie angehende islamische
Religionslehrkräfte ihre Rolle in diesem Prozess betrachten und inwieweit die
universitäre Lehre Einfluss auf die Selbstreflexivität der angehenden Religions-
lehrkräfte und ihre Vorstellungen von einem Religionsunterricht im öffentlichen
Raum der Schule nehmen kann.

Zunächst werde ich den Forschungsstand zur Religiosität von (angehenden)
Lehrkräften, zu ihren Studienmotiven und Einstellungen gegenüber dem Fach an-
hand empirischer Studien dokumentieren, die erkennen lassen, welches Traditi-
onsverständnis bei dieser Gruppe dominiert. Ausgehend von diesen Ergebnissen
möchte ich anhand des Habitusmodells erläutern, wie das Modell in der islami-
schen Religionspädagogik fruchtbar gemacht werden kann, um die Studierenden in
ihrer religionspädagogischen Reflexionsfähigkeit zu fördern. Beenden werde ich
meine Ausführungen mit einem Fazit und Ausblick.

Tradition in empirischen Untersuchungen zu
(angehenden) islamischen Religionslehrkräften
Lena Dreier und Konstantin Wagner (2020) gehen in ihrer Untersuchung der Frage
nach der Motivation für das Studium der islamischen Theologie bzw. Religionslehre
nach und zeigen, dass die befragten muslimischen Studierenden sich dem Islam
stark oder sehr stark zugehörig fühlen. Die Befragten geben an, dass die Religion für
sie im Alltag eine große oder sehr große Rolle spielt. Dies verdeutlicht, dass es bei
dem Studium der islamischen Theologie für muslimische Studierende nicht um eine

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-008



abstrakte Beschäftigung mit Religion geht, sondern sie sich im Studium in ihrem
persönlichen Glauben berührt sehen (vgl. Dreier und Wagner 2020, 20; Zimmer et
al. 2017, 353).

In der quantitativen Erhebung fällt auf, dass das religiöse Motiv „Interesse an
religiösen Fragen“ mit 68% am häufigsten genannt wird (vgl. Dreier und Wagner
2020, 25). Auch bei der qualitativen Erhebung dominiert in den Interviews das re-
ligiöse Motiv, Wissen über den Islam zu erwerben. Die Befragten verbinden dies mit
der eigenen Zugehörigkeit, nennen aber auch den Wunsch nach der Stärkung bzw.
Weiterentwicklung des eigenen Glaubens durch eine intensive Auseinandersetzung
mit den Inhalten während des Studiums (vgl. Dreier und Wagner 2020, 28; Zimmer
et al. 2017, 355).

Der Frage nach der Religiosität und religiösen Selbstverortung unter musli-
mischen Religionslehrkräften und Lehramtsanwärterinnen und -anwärtern gingen
Veronika Zimmer, Rauf Ceylan und Margit Stein (2017) mithilfe vertiefender, qua-
litativer Interviews nach. Ihre Ergebnisse wurden drei Typen religiöser Selbstver-
ortung zugeordnet:
1. Nach Auffassung des/derWissensvermittlers/-in (N = 14) ist die Vermittlung von

Wissen, der Glaubensgrundlagen und deren Umsetzung an die Schüler:innen
eine wichtige Aufgabe. Damit meinen die Teilnehmenden vor allem die Aus-
übung von Ritualen und das Einhalten der Gebote unter Beachtung der Verbote.
Es fällt auf, dass diese Haltung am ausgeprägtesten vertreten ist.

2. Für den/die Präventionshelfer:in oder Wegweiser:in (N = 9) ist es wichtig, dass
die jungen Muslim:innen sowie die Gesellschaft eine andere Sichtweise auf den
Islam bekommen. Die Lehrkraft soll nicht nurWissen vermitteln, sondern trägt
die Verantwortung, den Schüler:innen ein „klares und gesundes Islamver-
ständnis“ (Stein et al. 2018, 62) zu vermitteln.

3. Der/die Unterstützer:in (N = 9) versteht seine/ihre Rolle in der Schule in erster
Linie als Förderung der eigenständigen Auseinandersetzung mit der Religion
und betont, dass die wichtigste Aufgabe der Lehrkraft die Begleitung der
Schüler:innen auf ihrem Weg zur Werte- und Religionsentwicklung sei. Er/sie
hebt als wichtig hervor, dass die Religion ein individuelles Gut ist. Der IRU soll
bei diesem Typus vor allem zur Aufklärung und Reflexion des eigenen reli-
giösen Handelns beitragen.

Die Betrachtung beider Studien verdeutlicht, dass muslimische Studierende un-
terschiedliche Studienmotive und Vorstellungen von ihrer Rolle vertreten. Es do-
miniert allerdings die Beobachtung, dass die angehenden Lehrkräfte vorrangig auf
Wissensvermittlung in ihrer künftigen Lehrtätigkeit zielen.

Untersuchungen zu islamischen Religionslehrkräften scheinen diese Ergeb-
nisse zu bestätigen: So bescheinigt die qualitative Studie von Mehmet Tuna (2019)

122 Naciye Kamcili-Yildiz



den Religionslehrkräften das Fehlen von Reflexion, Offenheit und Mut, aber auch
mangelnde Ausdifferenzierung im Spannungsfeld zwischen religiös-kollektiver,
persönlicher und beruflicher Identität. Auch die Lehrenden in der islamischen
Religionslehrkräftebildung legen in fremdreligiösen universitären Lehrveranstal-
tungen einen starken Fokus auf die Vermittlung religionskundlichen Wissens und
die Förderung eines auf Gemeinsamkeiten abzielenden formalen Dialogs, während
die Heterogenität der Muslim:innen oft vernachlässigt wird (Mauritz et al. 2020).
Die Ergebnisse der Untersuchungen weisen darauf hin, dass unter (angehenden)
islamischen Religionslehrkräften der IRU als Ort der einfachen Weitergabe von
Tradition verstanden wird, d.h.: wie muslimische Gelehrte in der Geschichte bzw.
inmuslimischen Gesellschaftskontexten den Islamverstanden und ausgelegt haben.
Daher liegt die Vermutung nahe, dass im IRU eine Kategorisierung und Schemati-
sierung des Umgangs mit Glaubensaussagen stattfindet, die zur Verfestigung von
Vorstellungen gelebten Glaubens führen. In der Folge wird eine individuelle und
personenbezogene reflexive Auseinandersetzung mit den traditionellen Glaubens-
inhalten weder gefördert noch angeleitet. Hierin zeigt sich ein religionspädagogi-
scher Habitus-Konflikt, da die auszumachende Praxis im Widerspruch zu Artikel 7
(3) GG steht. Wenn der Bildungsauftrag der Schule ernst genommenwird, geht es in
diesem Bildungskontext darum, Schüler:innen zu einem selbstständigen kritischen
Urteilsvermögen und zu eigenverantwortlichem Handeln zu befähigen (KMK 2020,
10, Punkt c), aber auch um die Anleitung zu Toleranz gegenüber anderen Mei-
nungen, Auffassungen und Lebensweisen (KMK 2020, 10, Punkte d und f)¹.

Auch wenn es bislang noch keine Forschung dazu gibt, kann angenommen
werden, dass sich in den Vorstellungen der muslimischen Studierenden von einem
schulischen Religionsunterricht Erfahrungen mit dem Islam in ihrer privaten Bio-
grafie, ihrer Familien- wie Moscheesozialisation widerspiegeln (Zimmer et al. 2017).
Der IRU ist ein junges Fach und erreicht selbst in Nordrhein-Westfalen, das sich um
ein flächendeckendes Angebot bemüht, etwa 6% der muslimischen Schüler:innen,
daher ist die Wahrscheinlichkeit, dass Studierende entsprechende Erfahrungen mit
dem IRU in der Schule mitbringen, äußerst gering (vgl. Mediendienst Integration
2020, 11). Werner Helsper argumentiert, dass der familiär erworbene Herkunfts-
habitus den Grundstein für alle späteren Habitusformen legt, einschließlich des
Schülerhabitus, der sich im Umgang mit den spezifischen Anforderungen und
Kulturen der Schule herausbildet (vgl. Helsper 2019, 57– 58). Bezogen auf angehende
islamische Religionslehrkräfte würde dies bedeuten, dass sie den familiären bzw.

1 Die Untersuchung von Christhard Lück zeigt, dass christliche Studierende den Aspekt durchaus
nennen, denn 93,7% geben an, dass sie mit Kindern und Jugendlichen arbeiten möchten, 59,4%
wollen einen besseren Religionsunterricht machen als ihr eigener/ihre eigene Religionslehrer:in
(vgl. Lück 2012, 69–70).

Warum Frommsein allein nicht reicht 123



den in ihrer Moscheesozialisation erworbenen Habitus auf den IRU in der Schule
übertragen. Wenn sie aber einen IRU in der Schule erlebt haben, ist auch hier
aufgrund der Forschungslage die Wahrscheinlichkeit groß, dass es sich eher um
einen glaubensvermittelnden IRU gehandelt hat (vgl. Kamcili-Yildiz 2021).

Der (berufs‐)biografische Ansatz der Lehrerprofessionalität zeigt diesen Zu-
sammenhang zwischen den eigenen biografischen Erfahrungen, dem Übergang in
den Beruf und dem (berufs‐)biografischen Verlauf. Es sind „oftmals weit bis in die
Herkunftsfamilie und Kindheit zurückreichende biografische Erfahrungen, die als
Ressource, aber auch Belastung und Hypothek in den Prozess der individuellen
Professionalisierung hineinragen und diesen beeinflussen“ (Helsper 2021, 115).
Daher ist davon auszugehen, dass auch muslimische Studierende nicht ohne Vor-
erfahrungen in die erste Ausbildungsphase der islamischen Religionslehre eintre-
ten und der Professionalisierungsprozess keinen Sozialisations-, sondern einen
transformatorischen Bildungsprozess darstellt. Studierende des Faches stehen vor
der Herausforderung, einen besonderen Rollenwechsel vornehmen zu müssen,
nämlich den Wandel von der ihnen aus eigener Erfahrung bekannten Schüler:in-
nenrolle zur Lehrer:innenrolle. Dabei sind biografische Erfahrungen äußerst
wirkmächtig (vgl. Helsper 2019, 50).

Rollen und (Selbst‐)Reflexionskompetenz im
Studium
Es stellt sich die Frage, wo an einer staatlichen Universität überhaupt der Platz
geboten wird, den mitgebrachten Konzepten der Studierenden Raum zur Reflexion
zu geben, sofern das Theologiestudium nicht nur Wissenserwerb, sondern auch
Persönlichkeitsbildungsprozess und -entwicklung sein soll. Denn ohne eine An-
knüpfung an solche Konzepte bleibt das Studium künstlich und oberflächlich, wenn
nämlich Studierende nur lernen, um lediglich die Prüfungen zu bestehen.Vonseiten
der muslimischen Dachverbände fehlen bislang Positionierungspapiere, aber auch
religiöse Begleitangebote wie etwa das Mentorat auf der katholischen Seite, um u.a.
das wissenschaftliche Studiummit dem eigenen Glauben und der eigenen religiösen
Praxis in Verbindung zu bringen. Die von der EKD herausgegebenen Empfehlungen
(Gemischte Kommission für die Reform des Theologiestudiums – Fachkommission
II Lehramtsstudiengänge der Evangelischen Kirche in Deutschland 2009), die auch
in die KMK-Richtlinien übernommen wurden, sehen vor, dass Lernprozesse nicht
nur auf Aneignung unabhängigen Wissens, sondern auch auf Weiterentwicklung
der Lernenden zielen sollen:

124 Naciye Kamcili-Yildiz



Die Studienabsolventinnen und -absolventen […] entwickeln ein berufliches Selbstkonzept als
Religionslehrer/in in Auseinandersetzung mit der eigenen Lebens- und Glaubenspraxis,
theologischem Fachwissen, der Berufsrolle und der wissenschaftlichen Religionspädagogik,
sind darüber auskunftsfähig und überprüfen kritisch das eigene Handeln als Religionslehrer/
in (Rollen- bzw. Selbstreflexionskompetenz). (KMK 2019, 52)

Diese Aufgabe geht über den Erwerb bestimmter fachwissenschaftlicher Kompe-
tenzen hinaus, über die eine Lehrkraft gemäß den universitären Curricula verfügen
sollte. Für das Hochschulstudium stellt sich daher die Frage, wie in dieser Ausbil-
dungsphase Studierende und ihre Lernprozesse im Sinne einer Habitusbildung in
den Fokus genommenwerden können, damit eine zielgerichteteWeiterentwicklung
der Handlungskompetenzen der Studierenden als eine „berufsbiografische Aufga-
be“ verstanden und konzeptionell profiliert werden kann. Anknüpfend an diese
Problemlage stellen sich folgende Fragen:
1. Wie können die lebensweltlichen Herausforderungen der Studierenden ins

Studium eingebunden werden? Wie können sie angeleitet werden, ihre Lern-
biografie zu reflektieren und dabei ihre Fragen und Erwartungen an das Stu-
dium zu hinterfragen?

2. Wie können sie des Weiteren an die islamisch-theologische Fachkultur her-
angeführt und ihre theologisch-religionspädagogischen Kompetenzen erweitert
werden?

Im Folgenden möchte ich den Zugang zu den beiden Fragekomplexen mithilfe der
Habitustheorie entwickeln und am Beispiel meiner eigenen Lehre dokumentieren.

Arbeit am professionellen Selbst: das Habitusmodell

Um die Entwicklung eines beruflichen Selbstkonzepts der muslimischen Studie-
renden in ihrem hochschuldidaktischen Bildungsprozess auch religionspädagogisch
begleiten zu können, greife ich in meinen Ausführungen auf das Habitusmodell von
Hans-Georg Ziebertz und Stefan Heil aus der katholischen Religionspädagogik zu-
rück, das es ermöglicht, „das komplexe professionelle Handeln von Religionsleh-
rerInnen analytisch zu fassen“ (Heil und Ziebertz 2005, 42).

Dem von ihnen entwickelten religionspädagogischen Habitusmodell liegt die
Habitustheorie von Pierre Bourdieu zugrunde. Bourdieu versteht unter Habitus
einen besonderen eigenen Stil, eine individuell aus- und eingeübte Art und Weise
des Handelns, in der Erfahrungen der Vergangenheit für das Handeln in der Ge-
genwart fruchtbar gemacht und diese (neuen) Erfahrungen dann wiederum für das
Handeln in der Zukunft bedeutsam werden (vgl. Heil 2013, 168). Der Habitus ist

Warum Frommsein allein nicht reicht 125



insofern nicht statisch, sondern durch stetige Transformationsprozesse geprägt, die
sich über längere Zeit vollziehen. Der Habitus hat also eine Art „Doppelstruktur“
(Heil 2016, 1), die einerseits vom Individuum selbst hervorgebracht wird und
gleichzeitig „unter dem Einfluss äußerer Faktoren“ (Altmeyer und Grümme 2018,
251) steht. Eine solche Doppelstruktur als eine Art Wechselbeziehung zeigt der
Habitus aber auch bei seiner (Weiter‐)Entwicklung im Laufe des Lebens. Denn ei-
nerseits wirkt er „stets im Hintergrund mit, wird aber zugleich durch Praxis ver-
ändert“ (Altmeyer und Grümme 2018, 251–252). So zeichnet sich ein angeeigneter
Habitus durch relativ gleichbleibende Eigenschaften und Strukturen aus und ist
gleichzeitig doch auch veränderbar.

Die Theorie des Habitus kann somit erklären, wie Lehrende zum einen durch
soziale Räume geprägt werden und zum anderen persönliche Prägungen verar-
beiten. Gleichzeitig stellt sie die erforderlichen professionellen Kompetenzen in
Beziehung zueinander.

Für die universitäre Lehrer:innenbildung bedeutet dies: Es geht darum, viel-
fältige Kompetenzen zu entwickeln, um die verschiedenen Ebenen (religions‐)
pädagogischen Handelns wahrzunehmen, deren Zusammenwirken mithilfe von
Modellen zu beschreiben und das eigene (religions‐)pädagogische Handeln sowohl
subjektorientiert als auch sachlogisch begründet planen und durchführen zu kön-
nen.

Ziebertz und Heil stellen diesen professionellen religionspädagogischen Habitus
ins Zentrum ihres Modells. Dieses setzt sich in seiner zirkulären Struktur zusam-
men aus den alltäglichen professionellen Handlungen im Berufsfeld Schule,
hauptsächlich im Unterricht (Handlungsstrukturen), sowie den mitgebrachten
Prägungen, die in eine professionelle Beziehung eingehen (Rahmenbedingungen).
Der professionelle Habitus bringt die einzelnen äußeren Bereiche ins Gleichge-
wicht. Hierzu müssen reflexive Kompetenzen in den einzelnen äußeren Bereichen
aufgebaut werden.

Bei der Frage, wie innerhalb des Hochschulstudiums die Rollen- und Selbst-
reflexionskompetenz angehender islamischer Religionslehrkräfte aufgebaut und
reflektiert werden kann, beziehe ich mich auf die religionspädagogischen Angebote
im Studium der islamischen Religionslehre an der Universität Paderborn, in denen
das Habitusmodell angewendet wird, um bereits zu Beginn des Studiums Grund-
lagen und erste Reflexionen über das neue Rollenbewusstsein in Gang zu bringen.
Für die Studierenden des Faches eröffnet sich mit dem Beginn des Studiums ein
großes Feld theologischer Ansätze und Fragen, in das sie ihre Jugendreligiosität
mitbringen, die sich aus ihren Erfahrungen in Familie, Moschee und Gesellschaft
speist. Um dem Antagonismus von individuellen Erfahrungen und persönlichen
Herausforderungen des Studiums zu begegnen, bieten sich eine frühzeitige Aus-

126 Naciye Kamcili-Yildiz



einandersetzung mit der eigenen Rolle als Religionslehrkraft und die Arbeit am
Habitus an (vgl. Ziebertz und Heil 2005, 44).

Implikationen des Habitusmodells am Beispiel des Seminars
„Mit Muḥammad im Islamischen Religionsunterricht“

Die Struktur des Habitusmodells lege ich bei der Planung des Seminars „Mit Mu-
ḥammad im Islamischen Religionsunterricht“ zugrunde.

Themenschwerpunkte Implikationen des Habitusmodells

Muḥammad-Bilder der Studierenden Lebens- und Glaubensbiografie

Abriss der wesentlichen biografischen Etappen Religionspädagogische Routinen

Koranische Muḥammad-Bilder Religionspädagogische Routinen

Muḥammad-Bilder in muslimischen Gesellschaften Schule, Politik und Gesellschaft

Westliche Muḥammad-Rezeptionen Schule, Politik und Gesellschaft

Abb. 1: Modell des professionellen religionspädagogischen Habitus nach Ziebertz und Heil (2005,
56).

Warum Frommsein allein nicht reicht 127



Fortsetzung

Themenschwerpunkte Implikationen des Habitusmodells

Muḥammad-Bilder in den Schulbüchern und in den
Lehrplänen des islamischen Religionsunterrichts

Religionspädagogische Routinen

Lernen am Modell Religionspädagogische Routinen

Hadithe im IRU Religionspädagogische Routinen

Didaktische Konkretionen Umgang mit religiöser Pluralität

Abb. 2: Verlaufsplan des Seminars.

Zu Beginn des Seminars wird den Studierenden das Habitusmodell vorgestellt und
sie werden mit der Habitustheorie von Pierre Bourdieu vertraut gemacht.

Die Adaption des Modells an die islamische Religionspädagogik erfolgte in der
Weise, dass die Institutionen „Schule und Kirche“ aus dem Modell von Ziebertz und
Heil zu den Bereichen „Schule, Politik und Gesellschaft“ verändert wurden. Zu-
sätzlichwurde der Bereich „Umgang mit religiöser Pluralität“ in „Innermuslimische
Heterogenität“ umgewandelt.

Abb. 3: Modell des professionellen religionspädagogischen Habitus nach Ziebertz und Heil (2005,
56) in der eigens adaptierten Version.

128 Naciye Kamcili-Yildiz



Im Folgenden werden exemplarisch drei Seminareinheiten in Verbindung mit
den Strukturen des Habitusmodells vorgestellt. Des Weiteren wird auf das semi-
narbegleitende Lerntagebuch eingegangen.

Muḥammad-Bilder der Studierenden

Auf der linken Seite des Habitusmodells nach Ziebertz und Heil (vgl. Abb. 1) finden
sich die Handlungsstrukturen, die aus dem Zusammenspiel von bisher erworbenen
religionspädagogischen Routinen und dem Umgang mit Neuem bestehen. Nach Heil
(2013, 171) sind RoutinenMuster des Handelns, die individuell auf der Grundlage der
bisherigen Erfahrungen im sozialen Raum aufgebaut wurden. Diesen Bereich der
Handlungsstrukturen bilden die religionspädagogischen bzw. theologischen Inhalte
des Seminars: In der islamischen Glaubenslehre kommt der Person Muḥammads
eine exzeptionelle Vorbildrolle zu. In der Rolle des ‘abd und in seiner Gottesbe-
ziehung ist der Prophet für den gelebten Glauben wie auch für ein adäquates
Verständnis der Botschaft des Koran unersetzlich. Somit gehen Sunna, die pro-
phetische Tradition, und der Koran in dem Sinne Hand in Hand, dass die prophe-
tische Tradition, die das Handeln, die Haltung und das Sprechen Muḥammads
insgesamt umfasst, wie ein Kommentar zum Koran bzw. dessen Exemplifizierung
zu verstehen ist. Der Prophet als Erstinterpret der göttlichen Offenbarung hat damit
eine sehr große Bedeutung für die ʿibādāt-Kategorie, d.h., er ist Vorbild für die
Praxis des islamischen Glaubens, weshalb der Sunna des Propheten eine normative
Kraft zugesprochen wird (Isik und Kamcili-Yildiz 2023).

Zu Beginn des Seminars gilt es zunächst herauszufinden, mit welchen Mu-
ḥammad-Vorstellungen die Studierenden in ihrer Sozialisation in Berührung ka-
men und welche Bedeutung sie diesen in ihrem Leben beimessen. Dieser Schritt ist
essenziell, um die Mindsets der Studierenden im Sinne eines subjektorientierten
Arbeitens und einer kritisch reflektierenden Begleitung ihrer Lernprozesse und
ihrer Erfahrungswelt wahrnehmen und zielgerichtet weiterentwickeln zu können.
Somit steht auch die Person der islamischen Religionslehrkraft selbst im Fokus.
Nach Heil (2013, 172) kommen mit dem Konzept der Person auf der linken Seite des
Modells die je eigenen individuellen Merkmale und Verhaltensformen der Lehr-
kräfte zum Tragen, die mit ihrer Tätigkeit nicht nur die Institutionen Schule und
Religionsgemeinschaft vertreten, sondern auch personal eine eigene Lebens- und
Glaubensbiografie mitbringen, die ihre Haltung und Werteinstellung, aber auch
Handlungen geprägt haben. An dieser Stelle kann an die zu Beginn vorgestellten
Studien von Dreier und Wagner sowie Stein et al. angeknüpft werden, an denen
deutlich wird, dass die von den Studierenden genannten Zielvorstellungen die ei-

Warum Frommsein allein nicht reicht 129



gene religiöse Sozialisation im Moscheeunterricht abbilden, aber auch von den
Anfragen an sie als muslimische Schüler:innen in der Schule geprägt sind.

In diesem Zusammenhang kann das Habitusmodell einen Ansatz liefern, den
Einfluss der eigenen Glaubensbiografie aufzuarbeiten, um diese – angesichts der
beruflichen Erfordernisse im öffentlichen Raum der Schule – zu reflektieren und an
dem „eigenen“ Habitus zu arbeiten. Eine kritische Reflexion der eigenen Rolle als
(künftige) Lehrende des Faches Religion bedarf daher einer besonderen Sensibilität
für eine explizite biografische Perspektive, indem lebensgeschichtliche Erfahrun-
gen reflektiert werden, zumal sich diese intuitiv auf die Unterrichtsplanung, aber
auch auf die Art und Weise des Unterrichtens und des Umgangs mit Lernenden wie
auch mit Eltern und Kolleg:innen auswirken (vgl. Tautz 2016, 159). Der evangelische
Religionspädagoge Bernhard Dressler spricht in diesem Zusammenhang von
„Selbstunterscheidungsfähigkeit“ (2009, 117), mit der die eigene religiöse Biografie
und die darin wirksamen Prägungen und Lebensführungsmuster kritisch be-
trachtet und zu den eigenen unterrichtlichen Ziel- und Gestaltungspräferenzen ins
Verhältnis gesetzt werden (vgl. Dressler 2009, 120). Dabei ist auch das Zusammen-
spiel von Kognition, Emotion und Habitus zu bedenken und für die auf Kompe-
tenzorientierung ausgerichteten Bildungsprozesse zu entfalten (vgl. Lindner 2014,
178– 179).

Die Abfrage der Muḥammad-Bilder der Studierenden erfolgt im Seminar durch
digitale Tools, mittels derer die Studierenden anonym die dort hinterlegten Fragen
zu ihrer Begegnung mit Muḥammad in ihrer Biografie beantworten.

Die Tabelle zeigt die den Studierenden gestellten Fragen; im Sommersemester
2024 lauteten deren Antworten in Auswahl wie folgt:

Welche Eigenschaften würden Sie dem Propheten Muḥammad zuschreiben?

edel, barmherzig, gerecht, gütig, freundlich, respektvoll, geduldig, warm, liebevoll, gutherzig, pflicht-
bewusst, milde, vertrauenswürdig, wahrhaftig, ehrlich

Welche Rolle spielen/spielten der Prophet und seine Sunna in Ihrem Leben?

– Die Sunna des Propheten beeinflusst mich regelmäßig, auch kleine Alltagssituationen, wie zum Bei-
spiel das Essen mit der rechten Hand.

– Sobald ich neue Lebensweisheiten des Propheten lerne, versuche ich diese auch in mein Leben zu
implementieren.

– Das Verhalten gegenüber den Eltern hat sich stark verändert.
– Kleinigkeiten wie im Sitzen zu trinken und allgemein die Nächstenliebe
– Ich bin bemüht, die Sunna des Propheten stetig in meinen Alltag zu integrieren, dies neben rituellen

Praktiken auch in alltäglichen Situationen und zwischenmenschlichen Beziehungen.

130 Naciye Kamcili-Yildiz



Hat sich hier mit der Zeit ein Wandel ergeben? Erläutern Sie.

– Ich habe ihn als Kind als sehr wichtige Figur empfunden, aber gar nicht verstanden, wieso undwarum.
Heute weiß ich, dass er viel Gerechtigkeit gestiftet, positive Taten vollbracht und uns als Umma ge-
formt hat.

– Bevor ich seine Sira gelesen habe, konnte ich ihn nicht wie andere einfach in mein Herz schließen.
– Er wirkte als Kind auf mich unerreichbar, da er oft auch mystifiziert wurde. Mittlerweile spüre ich eine

tiefere Verbundenheit und Nähe zu ihm.
– Je mehr ich über ihn gelernt habe, desto mehr habe ich verstanden, dass es unmöglich ist, so zu sein

wie er, wir es aber dennoch versuchen sollten.

Welche Stereotype/Narrative über den Propheten haben Sie schon einmal/öfter gehört?

– Mehrfachehe
– Minderjährige geheiratet
– Kriegsherr

Abb. 4: Exemplarische Ergebnisse der anonymen Befragung im Sommersemester 2024.

Die Antworten auf die Fragen werden im Anschluss im Plenum betrachtet und
Kategorisierungen vorgenommen. Auf der Grundlage der anonymen Befragung,
aber auch der Rückmeldung der Studierenden zum Seminarprogramm werden
dessen Inhalte nach Bedarf modifiziert und angepasst: Die Ergebnisse aus dem
Durchgang im Sommersemester 2024 zeigen, dass die Studierenden Muḥammad
sehr positive Charaktereigenschaften zuschreiben. Auch wird offenbar, dass seine
Vorbildfunktion sich für sie auf seine Charaktereigenschaften und seine Sunna
erstreckt. Bei der Frage nach dem Wandel ihres Zugangs scheint die Idealisierung
seiner Figur für manche Studierende auch zu einer Vergrößerung der Distanz zu
führen. Dieser Aspekt wird in der didaktischen Konkretisierung aufgegriffen und
entwicklungspsychologisch thematisiert. Die Narrative aus der Mehrheitsgesell-
schaft konzentrieren sich weitestgehend auf seine Ehe mit mehreren Frauen, aber
auch auf seine Rolle als Kriegsherr. Auch diese Aspekte werden zu einem späteren
Zeitpunkt, im Rahmen der didaktischen Konkretisierung für den Unterricht in der
Oberstufe, vertiefend betrachtet.

Hier tritt nun auch der Umgang mit Neuem im Habitusmodell in den Fokus des
Seminargeschehens. Die Unterrichtspraxis kann nämlich nicht nur mit Routinen
bewältigt werden, sondern gestaltet sich gerade durch ihre nicht vollständige
Planbarkeit. Heil zählt dazu den Umgang mit der religiösen Pluralität (vgl. Lindner
2014, 172). Der Umgang mit religiöser Pluralität betrifft vorrangig nicht eine in-
haltliche Auseinandersetzung, sondern die Wahrnehmung religiöser Vielfalt auf
allen Ebenen. Allerdings ist der Begriff „religiöse Pluralität“ missverständlich, da in
heutigen Diskursen darunter eher der Raum interreligiöser Begegnungen verstan-
den wird (Schweitzer 2021). Da es dabei um heterogene religiöse Voraussetzungen
der Schüler:innen im Klassenraum geht, ist für unseren Kontext der Begriff „inn-

Warum Frommsein allein nicht reicht 131



ermuslimische Heterogenität“ passender, da er bildungstheoretisch relevante Per-
spektiven von Verschiedenheit erfasst (Grümme 2017).

Die inhaltliche Auseinandersetzung hat als Ziel die Erkenntnis, dass die Lehr-
kräfte die innermuslimische Heterogenität – etwa sozioökonomische Faktoren,
individuelle Lernpotenziale wie Vorwissen, Intelligenz oder bildungssprachliche
Fähigkeiten – in ihrer Planung berücksichtigen, Raum zur Entfaltung geben und
Angebote zu planen lernen, die die religiöse Perspektive und Standpunktfähigkeit
der Schüler:innen fördern. Da es in deutschsprachigen Publikationen bislang keine
Studien gibt, die die Bedeutung des Propheten Muḥammad für muslimische Kinder
und Jugendliche behandeln, wird im Seminar vereinbart, dass die Teilnehmenden
auf junge Muslim:innen zugehen und sie zu ihren Vorstellungen vom Propheten
Muḥammad interviewen. Die Ergebnisse werden gemeinsam im Seminar ausge-
wertet und es wird über erste religionspädagogische Implikationen der nicht-re-
präsentativen Befragung nachgedacht. Es geht dabei um die Bedeutung von Lern-
ausgangslagen sowie die Heterogenität der Zugänge, die die muslimischen
Schüler:innen aufgrund ihrer Familienreligiosität, religiösen Vorbildung oder kul-
turellen Herkunft in den Religionsunterricht mitbringen.

Abriss der wesentlichen Etappen der Muḥammad-Biografie

Die inhaltliche Gestaltung des Seminars orientiert sich zum einen an den schuli-
schen Lehrplänen, die eine Auseinandersetzung mit der Prophetie und der Vor-
bildfunktion Muḥammads vorsehen. Zum anderen kommt das Anliegen hinzu, dass
die Teilnehmer:innen seine Biografie kennenlernen und anhand exemplarischer
Lebenssituationen seine Haltung zu grundlegenden Fragen des Lebens entdecken.
Die Erarbeitung der Muḥammad-Biografie erfolgt unter Hinzunahme von Metho-
den, die durchaus auch im Religionsunterricht relevant sein können. Hierbei geht es
nicht um dieWiedergabe historischer Ereignisse, sondern um die Beschäftigungmit
dem Propheten Muḥammad als Mensch. Dies erfolgt u. a. mit der Methode der
Lebenslinie. Hierzu werden in einem Koordinatensystem markante Lebensereig-
nisse Muḥammads chronologisch geordnet. Dabei stellt die x-Achse eine Zeitachse
dar und markiert „Meilensteine“ seiner Biografie, die u. a. als Wendepunkte mar-
kant bzw. prägend waren. Die y-Achse hingegen stellt die emotionale Wirkung dar.
Je positiver die Auswirkungen des Ereignisses, desto höher, oder je negativer die
Auswirkungen für Muḥammad sind, desto tiefer erfolgt die jeweilige Markierung.
Die Einordnung erfordert von den Studierenden eine Beurteilungs- und Bewer-
tungskompetenz, um die Ereignisse bzw. Situationen auf dieser Lebensgefühl-Skala
für Muḥammad eintragen zu können. Im Anschluss wird im Gespräch in Klein-
gruppen geklärt, was Muḥammad in diesen zum Teil schwierigen Lebenssituatio-

132 Naciye Kamcili-Yildiz



nen Kraft gab. Was brachte ihn im Leben weiter? Wie könnten ihn diese Ereignisse
geprägt haben? Die Fragen stellen eine perspektivische Übung dar, mögliche ver-
deckte biografische Prägungen Muḥammads zu erkennen: etwa, wie die familiären,
gesellschaftlichen oder sozialen Umstände auf seinen Lebensweg eingewirkt und
ihn zu dem Menschen gemacht haben, der er war. Damit die Studierenden durch
religionspädagogische Routinen habituelle Muster aufbauen, z.B. hinsichtlich der
Frage, welche Methoden im Religionsunterricht eingesetzt werden können, wird
diese Seminareinheit mit einer Reflexion über die Angemessenheit der angewen-
detenMethode im Seminar, aber auchmit einer Reflexion ihresmöglichen Einsatzes
im schulischen Unterricht beendet.

Westliche Muḥammad-Rezeptionen

Eine weitere Vertiefung der Seminarinhalte erfolgt mit der rechten Seite des Mo-
dells, nämlich dem Zusammenspiel der Rahmenbedingungen, das aus Institution
und Person besteht. Die Institution prägt nach Ziebertz und Heil den Habitus der
Religionslehrkraft zum einen durch den vorgegebenen Rahmen der Schule, wie
Lehrpläne, kollegialer Umgang etc., und zum anderen durch den Rahmen des Re-
ligionsunterrichts (RU), wie etwa hinsichtlich der religiösen Bildung, die sich von
den Zielen und Methoden der Moscheeunterweisung unterscheidet. Zu der Insti-
tution gehören auch die Religionsgemeinschaften. Sie prägen die Rahmenbedin-
gungen des schulischen RUs vor dem rechtlichen Hintergrund des Artikels 7 (3) GG
und der damit einhergehenden Sonderstellung des RUs durch ihre Mitwirkungs-
rechte, z.B. durch die Genehmigung der Lehrpläne oder die Erteilung der Idschaza.
Im Falle der islamischen Religionslehrkräfte sollte dieses Feld der Institution zu
dem Bereich Schule, Politik bzw. Gesellschaft erweitert werden, da sowohl von
politischen Instanzen als auch von einigen Schulleitungen wiederholt Erwartungen
an das Fach herangetragen werden, die es als Mittel zur Integration positionieren
(vgl. Sauer 2022, 35).

Bezogen auf den Propheten Muḥammad bedeutet dies, dass die Thematisierung
seiner Person nicht nur im IRU relevant ist, sondern auch in unterschiedlichen
historischen, kulturellen oder politischen Kontexten, sodass die Wahrnehmung
seiner Gestalt auch über den IRU bzw. rein muslimischen Kontext hinaus relevant
wird. So hebt Hartmut Bobzin hervor, dass keine andere Gestalt der Weltgeschichte
„im christlichen Abendland über lange Zeit so negativ dargestellt, dann aber ebenso
überschwänglich gelobt worden ist wie Mohammed“ (Bobzin 2000, 9). Entsprechend
wurden in Bezug auf Muḥammad viele Klischees aus dem reichhaltigen Reservoir
religiöser Polemik bedient: Dazu zählen das Bild eines Pseudo-Propheten bei Jo-
hannes von Damaskus, eines Häretikers bei Dante, eines Betrügers bei Humphrey

Warum Frommsein allein nicht reicht 133



Prideaux, eines Epileptikers bei Ricoldo da Montecroce, des Antichristen bei Martin
Luther oder eine wertschätzende Haltung bei Goethe (vgl. Bobzin 2000, 9– 18). Auch
aktuell dient Muḥammad in Diskursen über den Islam bzw. die Muslime im Zu-
sammenhang mit Frauenrechten oder politischer Gewalt als politische Projek-
tionsfläche (vgl. Brunner 2011, 103). Da solche Klischees je nach politischer Lage
aktuelle Debatten prägen, werden im Seminar auch historische Muḥammad-Re-
zeptionen thematisiert, um die Studierenden dazu anzuregen, ein umfassenderes
Verständnis der vielschichtigen Diskussionen und Interpretationen seiner Person
über den muslimischen Kontext hinaus zu entwickeln. Zudem wird der Karikatu-
renstreit (vgl. Ata 2011) tiefer gehend thematisiert, da auch diese Thematik seit dem
ersten Erscheinen der Zeichnungen im Jahre 2005 nicht an Aktualität verloren hat.

Zur bildlichen Darstellung des Propheten Muḥammad muss festgehalten wer-
den, dass diese – zumindest im sunnitischen Islam – als problematisch gilt, auch
wenn er im muslimischen Kulturraum in der aus Persien stammenden Kunst-
richtung der Miniaturkunst abgebildet wurde. Darstellungen des Propheten sind
hier ab dem 13. Jahrhundert nachweisbar. In den kleinen Papierzeichnungen, die in
Bilderalben gesammelt oder als Buchillustrationen erstellt wurden, ist das Gesicht
des Propheten allerdings häufig hinter einem Schleier verborgen oder durch eine
Flamme symbolisiert. Bilder von Menschen und selbst vom Propheten existierten in
der islamischen Geschichte also durchaus. Die dänischen und französischen Mu-
ḥammad-Karikaturen hingegen wurden vor allem als beleidigende Darstellungen
des Propheten verstanden und lösten weltweit unter Musliminnen und Muslimen
heftigen Widerspruch aus. Entsprechend thematisiert die Seminarsitzung die Be-
sonderheiten der islamischen Kunstrichtungen, die weitestgehend ohne menschli-
che Abbildungen auskamen und in denen sich muslimische Künstler:innen auf
Kalligrafie und abstrakte Ornamentik fokussierten. Hierbei gilt es aufzuzeigen, dass
die Problematik der Darstellung des Propheten in den Karikaturen in ihrer diffa-
mierenden Art besteht.

Im öffentlichen Raum der Schule sind islamische Religionslehrkräfte gefragt,
ihren Standpunkt aus der theologischen Innenperspektive heraus zu entwickeln
und zu begründen. Dabei sollte ihnen bewusst sein, dass die schulische Vermittlung
der theologischen Innenperspektive stets subjektiv gefärbt ist. „Die Selbstbewusst-
machung seiner eigenen religiösen Positionalität gehört zum professionellen Ha-
bitus und zu einem nachhaltigen professionellen Handeln einer jeden Religions-
lehrerin und eines jeden Religionslehrers“ (Fabricius 2022, 10).

Wie auch in anderen Seminarkontexten werden in dieser Seminareinheit
praxisnahe Anforderungssituationen konstruiert, an denen die Studierenden lite-
raturbasierte Lösungsansätze entwickeln sollen: „Stellen Sie sich folgende Situation
vor: Ihr Geschichtskollege führt in seinem Oberstufenkurs gerade eine Unter-
richtseinheit zum Thema Islam durch. Dabei will er in einer Unterrichtsstunde

134 Naciye Kamcili-Yildiz



westliche bildliche Darstellungen von Muḥammad seit dem Mittelalter (vgl. Saviello
2015) zum Thema machen. Er stellt Ihnen die ausgewählten Abbildungen zur Ver-
fügung, unter denen auch einige Karikaturen der dänischen Zeitung enthalten sind.
Er bittet Sie, die Abbildungen aus Ihrer Perspektive zu kommentieren. Bereiten Sie
diesen Kommentar vor.“

Lerntagebuch

Neben den reflexiv gestalteten Seminareinheiten haben die Studierenden die Auf-
gabe, ein seminarbegleitendes Lerntagebuch zu führen. Darin soll der persönliche
Erkenntnisprozess mit dem Ziel der Reflexion des Lernprozesses dokumentiert
werden. Dabei bleibt es den Studierenden überlassen, welche Aspekte sie aus dem
Seminar, die sie persönlich als besonders bedeutsam empfunden haben, aufgreifen.
Das Lerntagebuch dient auch dazu, das Bewusstsein für den eigenen Lernprozess zu
fördern. Es begleitet den eigenen Lernprozess, wobei durch die Verschriftlichung
die Weiterentwicklung des eigenen Zugangs nicht nur dokumentiert, sondern auch
reflektiert wird.

Die Leitfragen sind dabei folgende:
– Welche Aspekte der heutigen Sitzung erscheinen mir so wichtig, dass ich sie

noch einmal mit eigenen Worten auf den Punkt bringen möchte?
– Welche Fragen blieben offen?
– Welche behandelten Themen des heutigen Seminars fand ich interessant und

welche nicht? Warum?
– Welche Erfahrung habe ich mit den Inhalten in meiner bisherigen Biografie

gemacht?
– Wie lautet für mich die Botschaft der Seminarsitzung?

Die Studierenden erhalten den Auftrag, die Einträge bis zum Ende des Seminars
kontinuierlich fortzuführen. Im Sinne des konstruktivistischen Lernens überneh-
men die Studierenden damit die Verantwortung für den eigenen Lernprozess und
für die reflektierte Offenlegung des eigenen Standpunktes, der eigenen Annahmen,
Anfragen und Interessen.

Warum Frommsein allein nicht reicht 135



Ausblick: Chancen und Grenzen der Förderung
eines professionellen religionspädagogischen
Habitus

Ich möchte nun ein Resümee ziehen: Das vorgestellte Seminarkonzept verfolgt das
Ziel, angehende islamische Religionslehrkräfte darin zu unterstützen, stärker
zwischen persönlich gelebter Religion und der unterrichtlich gelehrten Religion zu
unterscheiden, was Bernhard Dressler als „Differenzkompetenz“ (Dressler, 2009,
118) bezeichnet. Das Konzept betont die Relevanz des erworbenen Wissens für den
zukünftigen Schulalltag, damit die Studierenden stets ihr Studien- und Berufsziel
vor Augen haben: die Vielfalt der islamischen Tradition im Hinblick auf die aktuelle
Lebensrealität der muslimischen Schülerinnen und Schüler im Unterricht zur
Geltung zu bringen und dadurch religiöse Bildungsprozesse zu gestalten. Daher
plädiere ich dafür, das Habitusmodell als Grundlage in die islamische Religions-
lehrkräftebildung aufzunehmen, damit sich die Lehrkräfte biografische Prägungen
und verdeckte Normativität bewusst machen und aufbrechen können. Die Thema-
tisierung durch unterschiedliche Methoden, wie etwa die Bewusstmachung der ei-
genen Vorannahmen und der Prägungen durch gesellschaftliche Diskurse oder das
Verfassen von Lerntagebüchern, soll die Studierenden dabei unterstützen, einen
reflexiven Habitus und damit eine bestimmte Haltung während des Studiums zu
entwickeln. Den Lehrenden kommt somit die Aufgabe zu, eine entsprechende
Lernumgebung zu schaffen, während die Studierenden für ihren Kompetenzer-
werb verantwortlich sind. Dies entspricht auch der Forderung der Studierenden,
dass das Studium der islamischen Religionslehre sie stärker auf die Herausforde-
rungen des Schulalltags und ihrer gesellschaftlichen Rolle als islamische Religi-
onslehrkraft sowie auf den Umgang mit aktuellen gesellschaftspolitischen Pro-
blemfeldern vorbereiten soll (vgl. Çakır-Mattner et al. 2022, 50).

Die intensiven Reflexionsprozesse erfordern eine vertrauensvolle Atmosphäre in
einem geschützten Raum, einer Art safe space, um respektvoll miteinander arbeiten
zu können. Sie erfordern aber auch Lehrende, die den Studierenden Lernbereitschaft
zutrauen, sich selbst als Lernende verstehen, mit ihnen eine reflexive Lerngemein-
schaft eingehen und in einen Diskurs treten. Dass diese Aufgabe nicht allein von der
Hochschule getragenwerden kann, steht außer Frage. Aufgrund meiner Erfahrungen
halte ich es für unerlässlich, dass die muslimischen Religionsgemeinschaften weitere
Lernorte schaffen, die –wie z.B. das Mentorat auf katholischer Seite – strukturell die
Auseinandersetzung der angehenden Religionslehrkräfte mit ihrem angestrebten
Beruf und ihrem professionellen Selbstkonzept fördern.

136 Naciye Kamcili-Yildiz



Literaturverzeichnis

Altmeyer, Stefan und Bernhard Grümme. „Unentdeckte Potentiale. Zur Bourdieu-Rezeption in der
Religionspädagogik“. Religion und soziale Distinktion. Resonanzen Pierre Bourdieus in der Theologie.
(= Quaestiones disputatae, Band 295.) Hg. Ansgar Kreuzer und Hans-Joachim Sander. Freiburg,
Basel, Wien: Herder, 2018. 248–267.

Ata, Mehmet. Der Mohammed-Karikaturenstreit in den deutschen und türkischen Medien. Eine
vergleichende Diskursanalyse. Wiesbaden: Springer, 2011.

Bobzin, Hartmut. Mohammed. München: Beck, 2000.
Brunner, Rainer. Mohammed. Wissen, was stimmt. Freiburg i. Br.: Herder, 2011.
Çakır-Mattner, Naime, Christina Lux, Erkin Calisir, Jan Felix Engelhardt und Constantin Wagner.

Berufsfeld Islam? Zur Berufseinmündung und Professionalisierung von Absolvent_innen der
Islamisch-Theologischen Studien. Frankfurt a.M.: AIWG, 2022.

Dreier, Lena und Constantin Wagner. Wer studiert islamische Theologie? Ein Überblick über das Fach und
seine Studierenden. AIWG-Expertise. Hg. Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft
(AIWG). Goethe-Univ. Frankfurt a.M.: AIWG, 2020.

Dressler, Bernhard. „Was soll eine gute Religionslehrerin, ein guter Religionslehrer können?“.
Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 2.8 (2009): 115– 127.

Fabricius, Steffi. „Positionalität, Lehrende“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon
im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/201013/. 2022 (1. April 2024).

Gemischte Kommission für die Reform des Theologiestudiums – Fachkommission II
Lehramtsstudiengänge der Evangelischen Kirche in Deutschland.
Theologisch-Religionspädagogische Kompetenz. Professionelle Kompetenzen und Standards für die
Religionslehrerausbildung. Empfehlungen der Gemischten Kommission zur Reform des
Theologiestudiums. https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_96.pdf. Hg. Kirchenamt der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). (= EKD-Texte 96.) Hannover, 2009 (1. April 2024).

Grümme, Bernhard. „Heterogenität“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im
Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/100317/. 2017 (1. April 2024).

Heil, Stefan. „Habitus“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im Internet. https://
www.die-bibel.de/ressourcen/wirelex/8-lernende-lehrende/habitus. 2016 (1. April 2024).

Heil, Stefan. Religionsunterricht professionell planen, durchführen und reflektieren. Ein Leitfaden für
Studium und Praxis. Stuttgart: Kohlhammer, 2013.

Heil, Stefan und Hans-Georg Ziebertz. „Professionstypischer Habitus in der Lehrerbildung“.
Religionslehrerbildung an der Universität. Profession – Religion – Habitus. Hg. Hans-Georg Ziebertz,
Stefan Heil, Hans Mendl und Werner Simon. Münster: LIT, 2005. 41–64.

Helsper, Werner. „Vom Schüler- zum Lehrerhabitus – Reproduktions- und Transformationspfade“.
Lehrerhabitus. Theoretische und empirische Beiträge zu einer Praxeologie des Lehrerberufs. Hg.
Rolf-Torsten Kramer und Hilke Pallesen. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, 2019. 49–72.

Helsper, Werner. Professionalität und Professionalisierung pädagogischen Handelns: Eine Einführung.
Opladen, Toronto: Barbara Budrich, 2021.

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster: Waxmann, 2021.

Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundesrepublik
Deutschland (KMK). Ländergemeinsame inhaltliche Anforderungen für die Fachwissenschaften und

Warum Frommsein allein nicht reicht 137



Fachdidaktiken in der Lehrerbildung (Beschluss der Kultusministerkonferenz vom 16. 10. 2008 in der
Fassung 16.05. 2019). https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/
2008_10_16-Fachprofile-Lehrerbildung.pdf (1. April 2024).

Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundesrepublik
Deutschland (KMK). Ländervereinbarung über die gemeinsame Grundstruktur des Schulwesens und
die gesamtstaatliche Verantwortung der Länder in zentralen bildungspolitischen Fragen (Beschluss der
Kultusministerkonferenz vom 15. 10. 2020). https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/
veroeffentlichungen_beschluesse/2020/2020_10_15-Laendervereinbarung.pdf (1. April 2024).

Lindner, Heike. „‚Kompetenzen diskursiv‘: eine lösbare Herausforderung für die Fachdidaktik der
Evangelischen Theologie?“. Kompetenzen diskursiv. Terminologische, exemplarische und strukturelle
Klärungen in der LehrerInnenbildung. Hg. André Bresges et al. (= LehrerInnenbildung gestalten 4.)
Münster: Waxmann, 2014. 169– 183.

Lück, Christhard. Religion studieren. Eine bundesweite empirische Untersuchung zu der
Studienzufriedenheit und den Studienmotiven und -belastungen angehender Religionslehrer/innen.
Berlin: LIT, 2012.

Mauritz, Gerrit, Oliver Reis, Annika Wittke, Miriam Hillebrand und Naciye Kamcili-Yildiz. „‚Dann mache
ich einfach mal weiter.‘ – Zur Lehrsteuerung der Studierenden in die Indifferenz“. Theo-Web.
Zeitschrift für Religionspädagogik 19.1 (2020): 267–281.

Mediendienst Integration. Religion an Schulen. Islamischer Religionsunterricht in Deutschland.
MDI-Expertise. https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_Informationspapier_
Islamischer_Religionsunterricht_Mai_2020.pdf. Berlin: Mediendienst Integration, 2020 (1. April
2024).

Saviello, Alberto. Imaginationen des Islam. Bildliche Darstellungen des Propheten Mohammed im
westeuropäischen Buchdruck bis ins 19. Jahrhundert. Berlin, München, Boston: De Gruyter, 2015.

Sauer, Martina. Erfahrungen und Bedarfe der für den islamischen Religionsunterricht ausgebildeten
Lehrkräfte in NRW. Eine Studie des ZfTI im Rahmen des Exzellenzclusters Religion und Politik der
Universität Münster. Essen: Selbstverlag, 2022.

Schweitzer, Friedrich. „Religiöser Pluralismus und Heterogenität: konkurrierende, komplementäre oder
inkommensurable Grundbegriffe der Religionspädagogik?“ Heterogenität. Eine Herausforderung
für Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft. Hg. Bernhard Grümme, Thomas Schlag und
Norbert Ricken. Stuttgart: Kohlhammer, 2021. 29–40.

Stein, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Zimmer. „Einstellungen zum Islamischen Religionsunterricht
von muslimischen ReligionslehrerInnen und LehramtsanwärterInnen in Deutschland“. Hikma:
Journal of Islamic Theology and Religious Education 8.1 (2018): 48–63.

Tautz, Monika. „Reflexion des professionellen Selbst in der ReligionslehrerInnenbildung –

Portfolioarbeit im Praxissemester mithilfe des Modells zum religionspädagogischen Habitus“.
Portfolioarbeit phasenübergreifend gestalten – Konzepte, Ideen und Anregungen aus der
LehrerInnenbildung. Hg. Maria Boos, Astrid Krämer und Meike Kricke. (= LehrerInnenbildung
gestalten 8.) Münster, New York: Waxmann, 2016. 154– 163.

Tuna, Mehmet Hilmi. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Münster:
Waxmann, 2019.

Ziebertz, Hans-Georg und Stefan Heil (2005). „Religionspädagogisch professioneller Habitus“.
Profession – Religion – Habitus. Hg. Hans-Georg Ziebertz et al. Münster: Waxmann, 2005. 41–95.

Zimmer, Veronika, Rauf Ceylan und Margit Stein. „Religiosität und religiöse Selbstverortung
muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwärter/innen in Deutschland“. Theo-Web.
Zeitschrift für Religionspädagogik 16.2 (2017): 347–367.

138 Naciye Kamcili-Yildiz


