
Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen

„Ich mache mir die Welt, wie sie mir
gefällt.“ Jona und Yūnus in Kinderbibel,
Kinderkoran und interreligiösen
Lesebüchern

Hinführung

Im interreligiösen Lernen gibt es seit Langem das Phänomen, dass in didaktischen
Werken thematisch ähnliche Bibel- und Koranstellen miteinander verglichen
werden.¹ Neu ist jedoch, dass biblische und koranische Geschichten nebeneinander
erzählt werden.² Dadurch soll die jeweils eigene wie auch die andere Religion
besser verstanden werden (vgl. Augst et al. 2023, 6). Diese Nacherzählungen, die von
interreligiösen Autor:innen-Teams verfasst sind, richten sich vor allem an Kinder
im Primar- und Unterstufenbereich. Im Christentum knüpfen diese interreligiösen
(Vor‐)Lesebücher an die mehr als fünfhundertjährige Tradition christlicher Kin-
derbibeln an.³ In den Herkunftsländern der in Deutschland lebenden Musliminnen
und Muslime hingegen existiert die Literaturgattung „Kinderkoran“ bzw. „Koran
für Kinder“ nicht und die Nacherzählungen knüpfen eher an die Tradition der
Prophetengeschichten an, in denen das Leben der im Koran genannten Propheten
als zusammenhängende Geschichte nacherzählt wird.⁴ Beim Nacherzählen bibli-
scher Geschichten für Kinder (und alle weiteren Personen im Haus und in der
Gemeinschaft) bringen die Autor:innen ihre eigenen Lebenskontexte und religiö-
sen, theologischen und pädagogischen Überzeugungen in die Nacherzählungen ein

1 Exemplarisch sei hier die Publikation Von Adam bis Muhammad. Bibel und Koran im Vergleich
von Wimmer und Leimgruber (2007) genannt.
2 Siehe etwa die Lesebücher Was Bibel und Koran erzählen von Augst et al. (2023) und 40 Ge-
schichten aus dem Koran. Ein Lesebuch für Kinder, Jugendliche und Erwachsene von Krausen et al.
(2022). Im zweiten Werk werden nur die Geschichten aus dem Koran nacherzählt, auf biblische und
andere Parallelen wird verwiesen. Als drittes Beispiel sei an dieser Stelle das für die Gestaltung
interreligiöser Begegnungen (Christentum und Islam) in Kindertagesstätten und Schulen konzi-
pierte Praxisbuch Aufeinander zugehen – gemeinsam Schätze teilen von Aderras et al. (2018) ge-
nannt.
3 Reents und Melchior (2011) haben ein einschlägiges Überblickswerk vorgelegt.
4 Siehe das Buch-Set mit Prophetengeschichten für Kinder von Öze (2019). Darin werden die Ge-
schichten von Adem/Adam, Nuh/Noah, Ibrahim/Abraham, Yusuf/Josef, Eyyup/Hiob, Musa/Moses,
Dawud/David, Suleyman/Salomo, Yunus/Jona und Isa/Jesus erzählt.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-007



und verfolgen mit ihren Werken eine jeweils spezifische didaktische und religiöse
Intention. Die Nacherzählungen sind zwischen den Polen Text- und Kindgemäßheit
anzusiedeln (vgl. Fricke 2015). Es gilt die Prämisse: So textgemäß wie möglich, so
kindgemäß wie nötig. Als dritte Dimension wird im 21. Jahrhundert die heteroge-
nitätssensible Perspektive bei der Produktion von Kinderbibeln immer relevanter
(vgl. Keuchen 2022, 1– 18). Es geraten z.B. auch Kinder anderer Religionen als Le-
sende/Hörende von Kinderbibeln in den Blick, daneben konfessionslose Kinder
sowie Kinder mit fehlender religiöser Sozialisation.

Auch die Kinderkorane tragen spezifische Perspektiven in das Werk ein. So ist
es Hamideh Mohagheghi ein ausgesprochenes Anliegen, mit ihrem Werk musli-
mischen Kindern und Jugendlichen, „die die fachliche Voraussetzung für das Ver-
stehen des Qur’an nicht haben, einen ersten Eindruck über die Inhalte des Qur’an
zu ermöglichen“ (Mohagheghi 2017, 268). Lamya Kaddor und Rabeya Müller hin-
gegen richten sich an eine muslimische wie nichtmuslimische Leserschaft: „Das
Buch soll der verbreiteten Unkenntnis vonmuslimischen Kindern und Jugendlichen
bezüglich der eigenen Religion entgegenwirken und will auch für Nichtmuslime ein
Leitfaden zur Koranlektüre sein“ (Kaddor und Müller 2008, 225).

In diesem Beitrag greifen wir die beiden Pole der Kind- und Sach- bzw. Text-
gemäßheit auf und gehen der Frage nach, wie in einem interreligiösen Lesebuch
eine Prophetengeschichte für Kinder umgesetzt worden ist. Exemplarisch be-
trachten wir die Jona- bzw. Yūnus-Erzählung, die sowohl in der Bibel als auch im
Koran enthalten ist. Diese Geschichte ist inhaltlich für beide Religionen wichtig,
zeigt sie doch, wie Gott/Allah mit Menschen durch Propheten spricht. Die Beliebt-
heit der Geschichte gerade im Elementar- und Primarbereich zeigt sich im christ-
lichen Bereich daran, dass christliche Kinderbibeln Jona auf ihrem Cover illus-
trieren.⁵ Analog dazu gehört Yūnus im muslimischen Bereich zu den Propheten,
dessen Geschichte oft auch in Schulbüchern für den islamischen Religionsunter-
richt aufbereitet wird.⁶ Auch gibt es zahlreiche Miniaturen aus der islamischen
Kunst mit Yūnus im Bauch des großen Fisches.⁷

Unser Beitrag analysiert die beiden Nacherzählungen ausWas Bibel und Koran
erzählen. Ein Lesebuch für das interreligiöse Lernen (Augst et al. 2023) und zeigt im
Vergleich mit Kinderbibeln und Kinderkoranen auf, welche erzählerischen Ent-
scheidungen getroffenworden sind undwelche Intentionen die beiden Erzählungen

5 So etwa Die Bibel für Kinder von Käßmann und Manea (2017). Auch die insbesondere für Ju-
gendliche und Erwachsene gedachte Bibel als Graphic Novel (Brouwer 2023) zeigt die Figur Jona in
einem von zehn Szenenbildern auf dem Cover.
6 Siehe exemplarisch Ucar (2011, 16– 17).
7 So ist beispielsweise imMetropolitan Museum of Art eine Illustration aus einem Jami’ al‑tawarikh
aus der Zeit um 1400 zu bewundern; einsehbar über die Website des MET (10. Juli 2024).

106 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



verfolgen. Abschließend nehmen wir eine Beurteilung vor, inwiefern die beiden
Nacherzählungen die Entwicklung (inter‐)religiöser Kompetenzen fördern. Dabei
nehmen wir auch Bezug auf die Darstellungen der Geschichte in anderen Nacher-
zählungen bzw. in Kinderkoranen und Kinderbibeln.

Erstbegegnungen mit Bibel und Koran im
Vergleich
In muslimischen Kontexten ist es eher eine moderne Entwicklung, dass Kinder sich
mit dem Korantext inhaltlich auseinandersetzen. In muslimischen Gesellschaften
hat sich die Praxis etabliert, dass der Koran vor allem ein Rezitationstext ist oder,
wie Navid Kermani es formuliert, „kein Buch […], sondern ein liturgischer Vortrag“
(Haberl 2015) ist. Der Koran war in der Erstbegegnung des Propheten Muhammad
mit dem Erzengel Gabriel eine mündliche Rede Gottes, die erst nach dem Tod des
Propheten eine Buchform angenommen hat. Die Erstbegegnung muslimischer
Kinder mit dem Koran erfolgt auch heute noch über diesen Weg: Wenn in der Fa-
milie eine gelebte religiöse Praxis besteht, werden den Kindern einzelne Suren aus
dem Koran vorgelesen, sie hören einzelne Suren beim rituellen Gebet, und vor dem
Schlafengehenwerden kurze Gebetstexte oder Suren gemeinsam gesprochen. In der
islamischen Religionspädagogik fehlen bislang empirische Erhebungen, wo und wie
der Erstkontakt muslimischer Kinder mit dem Koran stattfindet. Grundsätzlich lässt
sich jedoch festhalten: Die Begegnung mit dem Buch in gedruckter Form erfolgt oft
bei der Alphabetisierung in der Moscheeunterweisung, wobei das phonetisch kor-
rekte Lesenlernen des Korans in arabischer Sprache und das Memorieren einzelner
Suren bzw. Passagen, die insbesondere im rituellen Gebet vorgetragen werden, den
Schwerpunkt bilden (vgl. Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 82). Eine Begegnung mit den
Inhalten des Korans erfolgt über qiṣaṣ al-anbiyā, die Prophetenerzählungen, die
anders als die koranische Anordnung als zusammenhängende Geschichten und
unter Hinzunahme von Hadithen und der biblischen Erzählungen zu den jeweiligen
koranischen Gestalten chronologisch aufbereitet sind. Auch wenn diese Literatur-
gattung durchaus Parallelen zu der Gattung „Kinderbibel“ aufzeigt, werden in
muslimischen Kontexten diese Ausgaben nicht als „Kinderkoran“ bezeichnet (vgl.
Sarıkaya und Ermert 2017, 269).

Im deutschsprachigen Raum sind bislang zwei Werke entstanden, die sich
selbst als ein Koran für Kinder verstehen und damit Kinder als Zielgruppe adres-
sieren. Das von Hamideh Mohagheghi und Dietrich Steinwede (2010) herausgege-
bene Buch Was der Koran uns sagt enthält eine Auswahl fundamentaler Themen
des islamischen Glaubens, wie etwa Gott und seine Schöpfung, Erzählungen über

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 107



Gesandte und Propheten sowie Glaubensprinzipien und Hinweise zur Praktizie-
rung des Glaubens. Die darin zusammengestellten Koranverse wurden bei der
Übersetzung sprachlich stark bearbeitet. Der von Lamya Kaddor und RabeyaMüller
(2008) herausgegebene Koran für Kinder und Erwachsene hat in zwölf Kapiteln
Themen wie etwa Gott, Schöpfung, Mitmenschen, Propheten und Jenseitsvorstel-
lungen nach dem Muster einer Konkordanz zusammengestellt und enthält darüber
hinaus kommentierende Texte zu den jeweiligen inhaltlichen Schwerpunkten.

Im christlichen Bereich liegt eine aktuelle Studie zum Erstkontakt mit der Bibel
in Deutschland vor:⁸ An der Universität Leipzig wurde im Jahr 2023 unter der
Leitung von Alexander Deeg und Gert Pickel die empirische Studie Dimensionen
biblischer Relevanz zum tatsächlichen Bibelgebrauch, zur konkreten Bibelnutzung
und zu den Einstellungen von Konfessionsmitgliedern und Konfessionslosen zur
Bibel in Deutschland abgeschlossen. Diese Studie belegt, dass die Bibelsozialisation
sich maßgeblich im Alter von vier bis vierzehn Jahren vollzieht. Als häufigster Ort
des (erinnerten) Bibelkontakts wurde mit 88% der christliche Religionsunterricht
genannt. Hier werden biblische Erzählungen gehört, in höheren Klassen auch selbst
gelesen, biblische Bilder und – immer mehr – Filme angeschaut. Die biblischen
Inhalte dürften zumindest in der Grundschule und auch Unterstufe kaum aus einer
Vollbibel, sondern aus Kinderbibeln mit Illustrationen didaktisch vermittelt wer-
den. Als zweithäufigster Ort der Bibelsozialisation wurde mit 85% der christliche
Gottesdienst genannt, wobei Mehrfachnennungen möglich waren. Im Gottesdienst
werden biblische Inhalte und Texte meistens aus der Vollbibel vorgelesen, in be-
arbeiteten Formen auch gesungen und sind in die liturgische Gestaltung einge-
bunden.⁹ Für den häuslichen Bereich erinnerten sich 71% der Befragten an einen
Kontakt mit der Bibel durch Eltern und 62% durch Großeltern. Es ist offen, ob der
Bibelkontakt mit einer Vollbibel oder mit Kinderbibeln stattgefunden hat, zu ver-
muten ist aber, dass hier genauso wie im Religionsunterricht der Bibelkontakt vor
allem bei jüngeren Kindern über Kinderbibeln hergestellt wurde. Im christlichen
Kontext bleibt festzuhalten, dass die Kinder, die nicht den Gottesdienst, sondern nur
den Religionsunterricht besuchen, kaum mit der Vollbibel, sondern vor allem mit
bearbeiteten Kinderbibeln (oder Bibelfilmen) in Kontakt kommen. Dazu passt, dass
der Studie zufolge fast die Hälfte aller christlichen und konfessionslosen Haushalte
(47%) keine Vollbibel in gedruckter Form zu Hause haben, aber insgesamt 36% eine

8 In den USA wird das Bibelleseverhalten im Gegensatz zu Deutschland weitaus intensiver empi-
risch erforscht (vgl. Fulks et al. 2023).
9 Leider differenziert die Studie nicht, ob unter „Gottesdienst“ der Sonntagsgottesdienst für die
ganze Gemeinde mit dem Einsatz der Vollbibel verstanden wird oder spezifische Kindergottes-
dienste, in denen wiederum vor allem Kinderbibeln und bearbeitete biblische Erzählungen ver-
wendet werden.

108 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Kinderbibel (vgl. Deeg et al. 2023). Die Hälfte der konfessionslosen Befragten ist
nach Selbstaussage noch nie mit der Bibel in Kontakt gekommen und immerhin
auch ein Drittel der christlichen Befragten.

Die Relevanz von Kinderbibeln, Kinderkoranen – wenn man analog zu den
beiden anderen heiligen Schriften den Begriff (überhaupt) übernehmen sollte¹⁰ –

und interreligiösen Lesebüchern ist demnach hoch, da sie, wenn überhaupt, eine
Grundlage für einen Erstkontakt mit dem Inhalt der Bibel und dem Koran im Leben
schaffen. Es ist daher religionspädagogisch von Interesse zu analysieren, inwiefern
diese Werke überhaupt „Bibel“ und „Koran“ sind. Bei jeder freien Nacherzählung
besteht schließlich die Gefahr, dass Inhalte, Personen und Intentionen in biblische
und koranische Geschichten „hineingeschrieben“ werden, die nicht textgemäß sind
und biblische und koranische Vorlagen dadurch fälschlicherweise moralisieren,
unzulänglich verkürzen bzw. erweitern oder sogar verfälschen. Mit Pippi Lang-
strumpf ist es auf den Punkt gebracht: „Ich mache mir die Welt, wie sie mir ge-
fällt.“¹¹ Diese narrativen Konstruktionen sind kritisch zu beurteilen, da Kindern
aufgrund fehlender religiöser Sozialisation womöglich nicht ersichtlich ist, worin
sich die nacherzählte Geschichte von den Vorlagen unterscheidet. Falsches, ver-
meintliches Wissen um biblische und koranische Inhalte kann Menschen so ein
Leben lang begleiten. Gerade heilige Schriftenwerden im gesellschaftlichen Kontext
oftmals mit Vorurteilen belegt, die nicht textgemäß sind. Im Bildungsbereich sollten
diese Vorurteile gegenüber der eigenen wie auch anderen Religionen kritisch er-
kannt und auf der Grundlage der heiligen Schriften berichtigt werden, damit die
Lernenden eine (inter‐)religiöse Kompetenz entwickeln können.

Jona und Yūnus in Bibel und Koran

Yūnus gehört zu den 25 Propheten, die namentlich im Koran erwähnt werden.
Prophetengeschichten bieten in religionspädagogischer Hinsicht den Lernenden die
Möglichkeit, die Lebenswelt der Gesandten kennenzulernen, womit ihnen eine
bislang unbekannte Dimension des Glaubens an Gott eröffnet wird. Yūnus gehört im
Koran zu den Propheten, die im Vergleich zu Ibrahim/Abraham oder Musa/Moses
keine zentrale Rolle spielen, lediglich neunzehn Verse beziehen sich auf sein Leben

10 Im Islam wird der Koran eher als karīm, als „schöner oder erhabener Koran denn als Heilige
Schrift“ (Tautz 2022, 3) bezeichnet.
11 Zitiert nach:Hej, Pippi Langstrumpf! Das große Astrid-Lindgren-Liederbuch (Lindgren et al. 2007,
6–7). Der bekannte Liedtext ist die deutsche Version von Här kommer Pippi Langstrump (1969),
veröffentlicht als Titellied der Pippi-Langstrumpf-Fernsehfilme, Liedtext: Astrid Lindgren, Musik:
Jan Johannson; deutsche Übersetzung: Wolfgang Franke, Helmut Harun und Astrid Lindgren.

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 109



und Wirken. So wie bei anderen Propheten – mit Ausnahme des Propheten Yusuf,
dessen Geschichte in einer ganzen Sure chronologisch erzählt wird – sind die
neunzehn Verse, die mit Yūnus in Verbindung stehen, auf mehrere Suren in ge-
raffter und fragmentarischer Form verteilt. Der Koran bricht die Chronologie auf,
was diametral zu unseren Lesegewohnheiten steht. Erst in der zusammenhän-
genden Betrachtung im gesamten Koran entsteht ein Bild des Gesandten: Yūnus ist
laut Vers 6:86 ein Nachkomme Nuhs/Noahs sowie Ibrahims/Abrahams und steht in
einer Prophetensukzession, die bis Muhammad reicht. Der Koran bezeichnet Yūnus
als einen Gesandten Gottes (6:86–87, 37:137), als „Gefährten mit dem großen Fisch“
(68:48–50) und charakterisiert ihn als ungeduldig. Der Koran verweist darauf, dass
Yūnus nur mit der Gnade Gottes der Notsituation entkommen ist, er nennt die Si-
tuation selbst aber nicht. In Sure 68 ist somit Yūnus’ Handeln in größtmöglicher
Kürze zusammengefasst: Yūnus erkennt seine Not, wendet sich Gott rufend und
seinen Fehler eingestehend zu und erfährt im Gegenzug Gottes Gnade.

In der 37. Sure wird es hingegen konkreter: Hier wird von Yūnus’ Flucht be-
richtet und davon, dass er auf dem beladenen Schiff ein Los gezogen hat und ver-
stoßen wurde. Im Bauch des großen Fisches wendet er sich Gott zu und lobpreist
ihn. Dadurch ändert sich sein Schicksal und er wird auf das kahle Land geworfen.
Gott lässt für ihn einen Kürbisbaum sprießen. Bei der zweiten Verkündigung der
Botschaft glauben nach der koranischen Aussage 100.000 Personen an seine Bot-
schaft. In der Sure 21,Verse 87–88, bezeichnet Yūnus sich selbst als Frevler und ist
sich seiner Schuld bewusst. Er sieht sein Fehlverhalten ein, wendet sich Gott zu,
gesteht es und wandelt sich durch seinen Lobgesang von einem Mann in Not zu
einem Geretteten und Gläubigen. In Sure 10,Vers 98, wird als Grund für die Rettung
des Volkes, das als „Yūnus’ Volk“ bezeichnet wird, berichtet, dass dieses an Gott
glaubt. Gott reagiert auf den Glauben des gesamten Volkes und verschont es daher
von einer irdischen Strafe.

Auch im biblischen Jonabuch steht die Rettung der Bewohner:innen und Tiere
der Stadt Ninive durch das Einlenken Gottes im Mittelpunkt (vgl. Gerhards 2008).
Jona erhält von Gott den Auftrag, in die Stadt Ninive zu gehen, um der Stadt das
Gericht anzukündigen. Jona flieht allerdings vor dem Auftrag mit einem Schiff nach
Tarsis. Gott lässt bei der Überfahrt einen Sturm aufkommen, der das Schiff in große
Seenot bringt. Jona wird als Verantwortlicher ausgemacht und nach anfänglichem
Zögern der Matrosen von diesen über Bord geworfen. Gott rettet Jona, indem er
einen großen Fisch sendet, der Jona verschluckt. Jona betet im Inneren des Fisches
und wird vom Fisch auf Gottes Befehl hin wieder ausgespuckt. Gott wiederholt
seinen Auftrag, den Jona nun befolgt. In Ninive löst Jonas Ankündigung eine um-
fassende Buße bei Menschen und Tieren aus. Aufgrund dieser Buße reut Gott seine
angekündigte Vernichtung und er zerstört Ninive nicht, was Jona sehr verärgert. Er
erklärt, warum er den Auftrag Gottes zunächst nicht habe ausführenwollen: weil er

110 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



gewusst habe, dass Gott „ein gnädiger und barmherziger Gott“ sei, „langsam zum
Zorn, aber reich an Güte, einer, den das (geplante) Unheil reut“ (Jona 4,2)¹². Jona
wünscht sich den Tod und baut sich eine Hütte außerhalb Ninives. Gott lässt einen
Rizinus als Schattenspender wachsen, was Jona freut. Am nächsten Morgen lässt
Gott die Pflanze jedoch verdorren, woraufhin Jona erneut der Hitze ausgesetzt ist
und sterben will. Gott fragt ihn nach der Berechtigung seines Zorns: „Dich rührt die
Rizinusstaude, um die du dich nicht mühen und die du nicht großziehen musstest
[…]. Und mich sollte nicht Ninive, die große Stadt, rühren, in der es mehr als 120 000
Menschen gibt, die nicht zwischen rechts und links zu unterscheiden wissen, dazu
zahlreiches Vieh?“ (Jona 4,10 f.) (Jeremias 2007, 104).

Jona selbst wird im Buch nicht als „Prophet“ bezeichnet, jedoch wird in 2Kön
14,25 ein Prophet Jona erwähnt, dessen Vater Amittaiwar war und der aus Gat-
Hepher bei Nazareth stammt. Gott wendet sich Jona zu, obwohl dieser sich zunächst
von ihm abwendet. Religionspädagogisch bietet das Buch Jona den Lernenden die
Möglichkeit, sich mit Angst und Strafe, Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, Aufleh-
nung und mit der Änderung der eigenen Haltung auseinanderzusetzen (vgl.
Forssman 2022). Anthropologische und religiöse Fragen greifen ineinander, zum
Beispiel: Bestraft Gott Menschen? Gibt Gott Menschen eine zweite Chance?

Jona und Yūnus im interreligiösen Lesebuch

Das Buch Was Bibel und Koran erzählen. Ein Lesebuch für das interreligiöse Lernen
hat laut den Autorinnen das Ziel, mithilfe der Geschichten die „eigene Religion und
die jeweils andere Religion besser zu verstehen“ (Augst et al. 2023, 6). Die Geschichte
von Jona/Yūnus steht darin im vierten Kapitel „Wie spricht Gott/Allah mit uns?“
(2023, 50– 53). Dabei befindet sich die biblische Version auf der linken, die korani-
sche Version auf der rechten Doppelseite. Während die biblische Fassung auf der
Seite 53 weitergeführt wird, ist die koranische Erzählung eine knappe Seite lang.
Auch trägt die biblische Version „nach ‚Der Prophet Jona‘“ im Untertitel. Die ko-
ranische Erzählung beschränkt sich als Quelle auf die Erzählung „nach Sure Saffat
37:139– 148“.

Im Folgenden analysieren wir die Struktur des Textes anhand einzelner in-
haltlicher Schwerpunkte der beiden Erzählungen.

12 Zitiert nach der Übersetzung von Jeremias (2007, 103).

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 111



Der Auftrag Gottes an Jona/Yūnus

In der biblischen Vorlage umfasst das Jonabuch vier Kapitel und erzählt davon, wie
Jona von Gott den Auftrag erhält, der Stadt Ninive ihre Bosheit vor Augen zu führen
(Jona 1,2). Das Lesebuch für das interreligiöse Lernen erzählt: „Gott gab ihm einen
Auftrag. Jona sollte in die Stadt Ninive gehen. Die Menschen in Ninive taten viele
schlimme Dinge. Jona sollte sie warnen und sie dazu bringen, Gutes zu tun“ (Augst et
al. 2023, 50). Diese Nacherzählung enthält eine Ergänzung, wird doch in der bibli-
schen Vorlage gerade nicht erzählt, dass Jona die Menschen dazu bringen soll, in
Zukunft Gutes zu tun. Nach der biblischen Fassung flieht Jona zunächst vor dem
Auftrag, führt ihn dann aber doch aus und verkündet der Stadt Ninive, dass sie in
vierzig Tagen zerstört werde (Jona 3,4). Die Menschen in Ninive hören von der
Zerstörung ihrer Stadt, es ist eine Untergangsansage ohne jedes Wenn und Aber. Sie
halten Jonas Wort für eine wahre Prophezeiung und nehmen es deshalb ernst.
Zugleich vertrauen sie jedoch darauf, dass das wahre Wort des Propheten nicht das
letzte Wort Gottes ist und der Untergang noch abgewendet werden kann. Aus dieser
Hoffnung heraus kehren sie um. Der evangelische Alttestamentler Jürgen Ebach
schreibt zur fortschreitenden Zerstörung der Lebenswelt der Menschen schon 1987:
„Wie die Niniviten, die Jonas Wort gehört haben, können wir nur hoffen, daß noch
wendbar sei, was als unwendbar erscheinen muß. Wie die Niniviten hoffen wir, daß
es *vielleicht* noch eine Rettung geben könnte, wenn wir umkehren“ (Ebach 1987,
10). In der 3-Minuten Kinderbibel wird von den möglichen Gedanken der Menschen
in Ninive erzählt und das „Vielleicht“ betont:

[Jona] sieht nicht mehr, wie erschrocken die Leute über seine Worte sind, wie sie miteinander
tuscheln: „Noch 40 Tage?“ „Ohweh, dann ist unsere Stadt kaputt.“ „Es ist ja auch nicht richtig, wie
wir leben. Einige sind reich und andere bitterarm.“ […] „Wir sollten uns ändern.“ „Ja, vielleicht
ist Gott dann gnädig und lässt unsere Stadt leben.“ (Westhof und Birkenstock 2006, 90)

Auch das interreligiöse LesebuchWas Bibel und Koran erzählen inszeniert nach der
Untergangsansage von Jona an Ninive den selbstkritischenWandel der Menschen in
Ninive, die zunächst erschrocken waren, dann nachdachten und ihr Leben ändern
wollten: „Sie wollten bessere Menschen werden.“ An dieser Stelle betont die
Nacherzählung die Eigeninitiative der Menschen, was sowohl für die biblische
Vorlage als auch für den Erwerb einer (inter‐)religiösen Kompetenz bei den Le-
senden wichtig ist. Die biblische Erzählung und Gottes Ansage durch einen Pro-
pheten bringen Menschen zum Nachdenken und zur Umkehr. Genauso erzählt die
Vorlage dann davon, dass das geänderte menschliche Handeln Gott zur Reue bringt
und ihn von der Vernichtung abhält: „Das fand Gott gut, und er bestrafte sie nicht“
(Augst et al. 2023, 52).

112 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Im Lesebuch für das interreligiöse Lernen beginnt die koranische Geschichte
wie folgt: „Yūnus war ein Prophet in Israel. Er wurde von Allah zu den Leuten einer
großen Stadt geschickt. Sie hatten alle die Gebote von Allah vergessen. Sie taten viele
verbotene und böse Dinge. Aber Yūnus hörte nicht auf Allah. Er floh auf ein Schiff“
(Augst et al. 2023, 51). Auchwenn die Nacherzählung als Quelle die 37. Sure angibt, ist
die Information, dass Yūnus ein Prophet in Israel sei, im gesamten Koran nicht zu
finden. Im Vergleich zu den beiden Kinderkoranen, die nur den Korantext auf-
nehmen, ist an dieser Stelle die Nacherzählung durch biblische Bezugnahme er-
gänzt worden. Ähnlich verfährt auch Halima Krausen. Ihre Yūnus-Geschichte weist
deutlich mehr biblische Bezüge auf und die Stadt wird entsprechend als „Niniveh“
(Krausen et al. 2022, 95) bezeichnet. Der Koran verzichtet auf diese Information,
lediglich in der Sure 10, Vers 98, spricht er von dem „Volk von Yūnus“. Diesbezüg-
lich verzichtet auch das Praxisbuch Aufeinander zugehen – gemeinsam Schätze
teilen in seiner Version der Geschichte auf die genauere Bezeichnung und erwähnt,
dass Yūnus im Auftrag Gottes zu seinem Volk geschickt wurde (vgl. Aderras et al.
2018, 81).

Das Gebet von Jona/Yūnus im Bauch des Fisches

In der Bibel versucht Jona, sich zunächst Gottes Auftrag zu entziehen, indem er mit
einem Schiff nach Tarsis flieht. Auf der Überfahrt gerät das Schiff in einen le-
bensbedrohlichen Sturm und die Matrosen und der Kapitän flehen ihre jeweiligen
Gottheiten um Hilfe an. Jona erkennt, dass Gott das Unwetter wegen seines
Fluchtversuches geschickt hat, und bietet der Schiffsbesatzung an, ihn ins Meer zu
werfen, da er schuld an dem Sturm sei. Als alle anderen Versuche, sich zu retten,
fehlschlagen, werfen sie Jona ins Meer. Gott schickt einen großen Fisch, der Jona
verschluckt und auf diese Weise rettet. Jona beginnt im Bauch des Fisches zu beten.

Auf das Gebet von Jona im Fischbauch wird im Lesebuch für das interreligiöse
Lernen nur hingewiesen, die konkreten Psalm-Worte der biblischen Vorlage werden
dabei nicht übernommen: „Drei Tage und drei Nächte verbrachte er im Bauch von
dem Fisch. Jona begann zu Gott zu beten. Er dankte ihm. Denn er lebte. Selbst der
Sturm und das Meer hatten ihn nicht getötet. Dann redete Gott mit dem Fisch“
(Augst et al. 2023, 50). Auch in vielen Kinderbibeln wird die direkte Rede nicht
wiedergegeben, sondern Jonas Gebet wird mit verschiedenen Intentionen nacher-
zählt. Meine erste Kinderbibel zielt nicht auf das Moment des Dankes ab, den Jona
infolge seiner Rettung gegenüber Gott empfindet und zur Sprache bringt, sondern
auf sein Nicht-Gehorchen gegenüber Gott und Jonas Reue darüber: „Drei Tage
brachte Jona im Inneren des riesigen Fisches zu. Er bereute, Gott nicht gehorcht zu
haben, und sagte ihm das in seinen Gebeten. Gott hörte Jona zu, und als er sicher

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 113



war, dass Jona es wirklich bereute, befahl er dem Fisch, Jona an einen Strand
auszuwerfen“ (The Complete Works [ohne Jahr], 211). Biblisch wird gerade nicht
erzählt, was Gott über Jonas Gebet denkt. Gott befiehlt nach Jonas Gebet dem Fisch,
Jona an Land zu bringen und auszuspucken. Jonas Gebet ist in der biblischen
Vorlage nicht als Reue über seinen Ungehorsam aufzufassen, sondern als Ausdruck
seines Dankes: Jona dankt Gott, dass er sein Leben aus dem Abgrund gezogen habe,
weil Gott sein Gott sei (Jona 2,7). Deshalb dankt Jona Gott und will nun den Auftrag
erfüllen. Auch hier denkt Jona eigenständig nach, „kommt zur Besinnung“ (Westhof
und Birkenstock 2006, 89) und dann zu dem Entschluss, Gottes Auftrag zu erfüllen.
Die koranische Nacherzählung geht wie folgt weiter:

Als das Schiff auf hoher See war, wurde er ins Meer geworfen. Da kam ein riesiger Fisch an-
geschwommen. Er schluckte Yūnus ganz hinunter. Er landete im großen Fischbauch, ohne sich
verletzt zu haben. Yūnus begann tief im dunklen Fischbauch nachzudenken. Er fühlte sich
allein. Er hatte Angst. In seinem Unglück fing er von ganzem Herzen an zu beten: „OAllah! Du
bist einzig. Dich allein lobe und preise ich. Ich habe falsch gehandelt. Wenn du mir nicht hilfst,
bin ich verloren!“ Da hörte Allah sein Gebet, so wie er das Gebet von allen Menschen hört, die
fest an ihn glauben. Und Allah machte, dass Yūnus aus dem Bauch von dem Fisch wieder
herauskam. (Augst et al. 2023, 51)

Die Fortführung der Geschichte zeigt, dass die inhaltlichen Lücken, die die kora-
nischen Verse 37:139– 144 durch die Fokussierung auf das Wesentliche aufweisen,
von den Autorinnen geschlossen wurden. Der Text lässt einige Informationen des
Korantextes unberücksichtigt. So thematisieren die Verse 37:141– 142, dass Yūnus
derjenige war, der das Los gezogen hat und entsprechend über Bord geworfen und
vom großen Fisch verschlungenwurde. Dieser Aspekt wird hingegen von Krausen et
al. (2023, 95) und Aderras et al. (2018, 82) aufgenommen. Auchwird der Fisch hier als
riesiger „Walfisch“ (Aderras et al. 2018, 82) bezeichnet, obwohl der Koran nur von
einem großen Fisch spricht. Die Nacherzählung im Lesebuch für das interreligiöse
Lernen nimmt aber auch durchaus weiterführende, angleichende Ergänzungen vor.
So sind die Informationen, dass Yūnus verschlungen wurde, „ohne sich verletzt zu
haben“, im Bauch des Fisches „nachzudenken“ begann und „sich allein“ (Augst et
al. 2023, 51) fühlte, und auch das formulierte Gebet Ergänzungen, die die Leerstellen
des Korantextes schließen.

114 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Die Pflanze als Schutz für Jona/Yūnus

Die koranische Nacherzählung geht wie folgt weiter:

Er wurde vomMeerwasser an eine Küste gespült. Dort lag er nun krank und schwach und ganz
elend. Deshalb ließ Allah einen Baum über ihnwachsen.Und der Baum gab durch seine Blätter
kühlen Schatten. Es wuchsen herrliche Früchte auf diesem Baum. Da wurde Yūnus wieder
gesund und stark. (Augst et al. 2023, 51)

Die Erzählung konzentriert sich auf den Baum, den der Koran als „rankende
Pflanze“ (37:146) kennzeichnet. Entgegen der koranischen Version wird der Baum
ausgeschmückt und detailliert beschrieben und bekommt die Funktion zuge-
schrieben, Yūnus „durch seine Blätter kühlen Schatten“ zu geben. Auch trägt der
Baum „herrliche Früchte“ (Augst et al. 2023, 51), Informationen, die der Originaltext
nicht enthält. Die Nacherzählung von Aderras et al. (2018, 85) orientiert sich stärker
an der koranischen Version und erwähnt eine große Kürbispflanze, die Yūnus
Schatten spendet und ihm bei seiner Genesung hilft. Krausen et al. (2022, 51) hin-
gegen erwähnen diese Information nicht.

Wie im Koran lässt Gott in der biblischen Vorlage eine Pflanze schnell wachsen,
die Jona Schatten spendet. Jona freut sich sehr über den Strauch (Jona 4,6). Anders
als im Koran bestimmt Gott aber einenWurm, der imMorgendämmern den Strauch
sticht, sodass dieser verwelkt (Jona 4,7). Gott bestimmt zum Sonnenaufgang au-
ßerdem einen heißen Ostwind, sodass Jona der Sonne und dem Wind ungeschützt
ausgesetzt ist, ihm schummrig wird und er zu sterben wünscht. Gott fragt ihn
daraufhin, ob es gerechtfertigt sei, dass er wegen des Strauches in Zorn entbrannt
sei. Indem Gott die Pflanze wachsen lässt, schützt er Jona, und indem er sie ver-
nichtet, will er Jona eine Erfahrung machen lassen: Gott will, dass Jona am eigenen
Leib erfährt, wie es ist, wenn etwas Gewachsenes wieder vernichtet wird.

Offener Schluss in Bibel und Koran

Die koranische Nacherzählung der Yūnus-Geschichte endet im Lesebuch für das
interreligiöse Lernen wie folgt: „Und Allah schickte Yūnus wieder in die Stadt. Die
Menschen hörten nun auf ihn, als er zu ihnen sagte: ‚Ihr sollt nur an Allah glauben,
zu ihm beten und stets das Gute tun‘“ (Augst et al. 2023, 51). Die Geschichte endet wie
die koranische Version offen, ohne zu konkretisieren, was „das Gute“ sein könnte.
Eine solche Konkretisierung nimmt aber Krausen in ihrer Nacherzählung vor und
erwähnt, dass die Menschen zu fasten begannen, die selbstgemachten Götzenbilder

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 115



verbrannten, einander halfen und ehrlich und freundlich zueinander waren (vgl.
Krausen et al. 2022, 96).

Die biblische Nacherzählung hingegen endet mit der Frage Gottes: „Dann
schimpfte Gott mit Jona. Er sagte zu ihm: ‚Du bist traurig, dass die Pflanze ihre
Blätter verloren hat und tot ist. Kannst du dir vorstellen, wie traurig ich gewesen
wäre, wenn ich alle Menschen in Ninive mit dem Tod bestraft hätte?‘“ (Augst et
al. 2023, 52). In der biblischen Vorlage steht im hebräischen Text zwar keine Fra-
gepartikel, der Satz (Jona 4,11) ist aber grundsätzlich als Frage zum Nachdenken zu
verstehen (vgl. Gerhards 2008, 11– 12).¹³ Die meisten christlichen Kinderbibeln be-
enden die Erzählung der Geschichte jedoch mit einem Aussagesatz. Der Schlusssatz
aus Meine erste Kinderbibel ist typisch für diese Erzählrichtung: „Schließlich ver-
stand Jona, wie sehr Gott seine Welt liebte und sich um sie sorgte“ (The Complete
Works [ohne Jahr], 213). Im Lesebuch für das interreligiöse Lernen bleibt wie in der
biblischen Vorlage durch die Frage Gottes offen, was in Jona (und den Lesenden)
vorgeht. Auch Die 3-Minuten Kinderbibel lässt die Jona-Erzählung mit einer offenen
Frage enden:

Da redete Gott noch einmal mit ihm: „Jona! Schau die Menschen in der Stadt, schau, wie sie sich
geändert haben. Da kann ich doch nicht alles zerstören. Du denkst immer nur an dich. Schau
den König an. Denk an die ganzen Tiere in Ninive. Ich habe Mitleid mit ihnen allen. Sie sollen
leben. Meinst du nicht?“ (Westhof und Birkenstock 2006, 91)

In der Gütersloher Erzählbibel, die sich eher an ältere Kinder, Jugendliche und auch
(junge) Erwachsene richtet, wird sowohl Gottes Frage wiedergegeben als auch noch
einmal explizit darauf hingewiesen, dass die biblische Vorlage mit einer Frage
endet:

GOTT¹⁴ antwortete: „[…] Und was ist mit mir? Darf mir die große Stadt Ninive nicht Leid tun?
Die unzähligen Menschen, die nicht zwischen links und rechts, zwischen gut und böse un-
terscheiden können?“ Mit dieser Frage endet das Buch Jona. (Klöpper et al. 2004, 212)

Diese beiden Beispiele eines Endes bieten eine weitere Perspektive auf das Lesebuch
für das interreligiöse Lernen. Das Lesebuch endet zwar mit einer offenen Frage,
zuvor wird aber erzählt, dass Gott mit Jona schimpft; anders als in den beiden
genannten Beispielen, in denen Gott „noch einmal mit Jona redet“ bzw. Gott Jona
„antwortet“. Die aus einer Schimpfrede heraus gestellte Frage Gottes ist nicht mehr

13 Siehe dazu auch Ebach (1987, 11), der eine programmatische Ausführung bietet.
14 Der Eigenname Gottes wird in diesemWerk in verschiedenen Farben abgedruckt (hier Rot), um
zu zeigen, dass Gottes Name „für ganz vielfältige unterschiedliche Beschreibungen steht“ (Klöpper et
al. 2004, 6).

116 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



als offen gegenüber Jona und als interessiert daran zu verstehen, dass Jona selbst
nachdenkt, sondern so, dass Gott kein weiteres Gespräch mehr mit Jona wünscht.
Diese Form der Nacherzählung widerspricht der biblischen Vorlage wie auch dem
Grundgedanken interreligiösen Lernens, das ein Gespräch gerade offenhalten und
zum Selbstdenken anregen möchte.

Fazit zum interreligiösen Lernen mit
interreligiösen Lesebüchern
Die Betrachtung der Jona-/Yūnus-Nacherzählung im Lesebuch für das interreligiöse
Lernen zeigt zusammengefasst, dass die Autorinnen aufgrund der vergleichbaren
Struktur der biblischen und koranischen Versionen ähnliche Zugänge gesucht ha-
ben, was wir als islamische und evangelische Religionspädagoginnen aus religi-
onspädagogischer wie theologischer Perspektive grundsätzlich für sinnvoll erach-
ten, weil dadurch der jeweils anderen Religion der identitätsstiftende Charakter des
eigenen Textes deutlich gemacht wird. Die Gegenüberstellung der beiden Erzäh-
lungen im Lesebuch für das interreligiöse Lernen zeigt: Durch die Anknüpfung an die
christliche Tradition der Kinderbibeln und die islamischen Prophetenerzählungen,
die ursprünglich für monoreligiöse Lernorte und Lernziele gedacht waren, werden
historisch gewachsene Genres nun kindgerecht für Lehr- und Lernprozesse im
multireligiös-gesellschaftlichen Kontext Deutschlands erzählt. Um es anders zu
formulieren: Die Geschichten der einen Religion kommen so im Klassenzimmer der
anderen Religion an, was eine Begegnung auf Augenhöhe befördert, zumal heilige
Schriften herausfordernd genug sind. Didaktisch betrachtet liegt darin eine wert-
volle Chance, die Schüler:innen der einen Religion mit der fremden Wirklichkeit
der anderen vertraut zu machen. Dabei den Fokus auf gemeinsame Grundbestände
zu legen und diese auszugestalten und zu deuten ist hier ausschlaggebend und er-
öffnet Möglichkeiten des interreligiösen Lernens, das sowohl Nähe als auch Distanz
zulässt. Gerade wenn der islamische und der evangelische/katholische Religions-
unterricht miteinander kooperieren, können in der Wahrnehmung des anderen die
Dialogkompetenzen der Schüler:innen gefördert werden.

Im Wahrnehmungsprozess darf aber nicht nivelliert werden, dass Bibel und
Koran gerade keine interreligiös angelegten Bücher sind, sondern jeweils aus der
spezifischen Perspektive ihrer Religion heraus erzählen. Im biblischen Jonabuch
geht es auch um Gottes Umgang mit andersreligiösen Menschen, etwa den Matro-
sen, die in ihrer Lebensgefahr zu ihren anderen Gottheiten beten (Jona 1,5). Die
anderen Gottheiten der Matrosen und der Niniviten werden in der Nacherzählung
für Kinder nicht erwähnt, zu problematisch wäre es wohl in einem interreligiösen

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 117



Lesebuch zu erzählen, dass die Matrosen „bekehrt“ werden, in Jona 1,16 Gott ein
Dankopfer darbringen und Gott gegenüber Gelübde ablegen. Die Textgemäßheit
darf nicht zugunsten eines dialogisch-interreligiösen Anspruchs und einer Kind-
gemäßheit aufgegeben werden.

Die parallele Didaktisierung der Erzählungen zeigt aber, dass solche Nacher-
zählungen zwischen den beiden Polen Text- und Kindgemäßheit grundsätzlich
konzipiert werden können. Zu würdigen bleibt die Tatsache, dass beide Religions-
pädagogiken sich dieser soziologischen und entwicklungspsychologischen Subjekt-
orientierung nicht verschließen und somit ein kognitives Verständnis der Texte
fördern.

Aus der Perspektive der Sach- bzw. Textgemäßheit betrachtet, fehlen bislang
didaktische Prinzipien, die von beiden Religionspädagogiken koran- und bibeldi-
daktisch weiterzudenken sind. Die untersuchten Nacherzählungen weisen keine
perspektivische Erzählweise auf; Bibel und Koran hingegen sind offener, vieldeu-
tiger, schmücken weniger aus und haben Leerstellen. Die Nacherzählung von Yūnus
lässt die ursprünglichen Zusammenhänge der koranischen Version außer Acht und
stellt – um eine Vergleichbarkeit mit dem Bibeltext zu gewährleisten – Kohärenzen
und Klarheiten her, die der Koran selbst nicht aufweist. Da der Koran anders als die
Bibel nicht zusammenhängend aufgebaut ist, wird die narrativ zusammenhän-
gende Struktur der biblischen Erzählung dem koranischen Yūnus übergestülpt.
Bewusst oder unbewusst setzt man sich über das differierende Schriftverständnis
hinweg und orientiert sich an der Bibel. Durch inhaltliche Angleichungen werden
parallele Strukturen aufgebaut. Zu bedenken ist, ob dies nicht die Gefahr birgt, das
andere bis zur Unterschiedslosigkeit zu nivellieren. Wird so nicht die Chance ver-
tan, einen inhaltlichen Perspektivenwechsel anzuregen, der die Entwicklung von
Differenzbewusstsein und damit Alteritätskompetenzen fördern würde? Müssten
nicht über die Vermittlung von Wissen hinaus auch Anregungen dazu gegeben
werden, wie denn der Sitz der Geschichte im Leben aufgearbeitet und diese in Lehr-
und Lernkontexten vermittelt werden kann? Auszuarbeiten bleibt die religionsdi-
daktische Begründung für diese Ausrichtung. Der fehlende Hinweis auf die Domi-
nanz der jüdisch-christlichen Vorlage ist daher als Kritik zu verstehen. Es wäre
zumindest wünschenswert, die Dominanz der christlichen Lese- und Erzählge-
wohnheiten bei dieser Form des interreligiösen Lernens religionsdidaktisch zu
begründen. Umgekehrt kann man fragen, ob nicht die Treue zur koranischen Of-
fenbarung, genauer: zur ästhetischen Dimension des Korans als klingendes Wort
Gottes, die im Islam eine große religiöse Bedeutung hat, eine neue Perspektive auf
die Konzipierung von Kinderkoranen einerseits, aber auch Kinderbibeln anderer-
seits eröffnen würde. Religionsdidaktisch könnten Werke mit Zugaben von Hör-
texten (abrufbar durch einen QR-Code) bedenkenswert sein.

118 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen



Die hier aufgeworfenen Fragen sind als Anregung für die islamische und
christliche Religionspädagogik zu verstehen, die sich dem sensiblen Umgangmit der
eigenen und der fremden heiligen Schrift als didaktischer Zukunftsaufgabe zu
stellen hat. Um es auch mit Pippi Langstrumpf zu sagen: Ich mache mir die Welt
nicht nur, wie sie mir gefällt, sondern wie sie allen gerecht wird.

Literaturverzeichnis

Aderras, Saida, Beate Brauckhoff, Reinhard Horn, Michael Landgraf und Ulrich Walter (Hg.).
Aufeinander zugehen – gemeinsam Schätze teilen. Christliche und islamische Geschichten, Lieder und
Ideen für die interreligiöse Begegnung in Kita und Schule. Lippstadt: Kontakte Musikverlag, 2018.

Augst, Kristina, Anke Kaloudis, Birgit Neukirch und Esma Öger-Tunc. Was Bibel und Koran erzählen. Ein
Lesebuch für das interreligiöse Lernen. Stuttgart: Calwer, 22023.

Brouwer, Willeke. Die Bibel. Graphic Novel. Freiburg, Basel, Wien: Herder, 2023.
Deeg, Alexander, Gert Pickel, Yvonne Jaeckel und Anika Mélix. Dimensionen biblischer Relevanz. Befunde

einer empirischen Befragung zur gesellschaftlichen Verbreitung und Nutzung der Bibel in Deutschland
2022 (Forschungsbericht). Leipzig, 2023.

Ebach, Jürgen. Kassandra und Jona. Gegen die Macht des Schicksals. Frankfurt a. M.: Athenäum, 1987.
Forssman, Eva. „Jona, bibeldidaktisch, Grundschule“. WiReLex. Das

Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/
200807/. 2020 (2. April 2024).

Fricke, Michael. „Kinder- und Jugendbibeln“. WiReLex. Das Wissenschaftlich-Religionspädagogische
Lexikon im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/100039/. 2015 (2. April 2024).

Fulks, Jeffery, Randy Petersen und John Farquhar Plake. State of the Bible USA 2023. https://1s712.
americanbible.org/state-of-the-bible/stateofthebible/State_of_the_bible-2023.pdf. American Bible
Society, 2023 (2. April 2024).

Gerhards, Meik. „Jona / Jonabuch“. WiBiLex. Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet. https://cms.
ibep-prod.com/app/uploads/sites/18/2023/08/Jona_Jonabuch__2018-12-03_22_10.pdf. 2008
(2. April 2024).

Haberl, Tobias. „‚Natürlich ist Religion erst mal Pflicht‘. Der Katholik Martin Mosebach und der
Muslim Navid Kermani sind fasziniert vom Glauben des jeweils anderen. Ein Gespräch über
falsche und echte Toleranz – und darüber, wie der Islam im Westen missverstanden wird.“
Süddeutsche Zeitung (1. September 2015). https://sz-magazin.sueddeutsche.de/leben-und-
gesellschaft/natuerlich-ist-religion-erst-mal-pflicht-81594. (6. Juli 2024).

Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und
Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.

Jeremias, Jörg. Die Propheten Joel, Obadja, Jona, Micha, ATD 24,3. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
2007.

Kaddor, Lamya und Rabeya Müller. Der Koran für Kinder und Erwachsene. München: C.H. Beck, 2008.
Käßmann, Margot (Text) und Carla Manea (Illustration). Die Bibel für Kinder. Freiburg i. Br.: Herder,

2017.
Keuchen, Marion. „Religionspädagogische Medien zur Förderung von Religionssensibilität als

Diversitätskompetenz. Jesus war Jude und eine Person of Color.“ Handbuch der Religionen, Bd. XIV.
Hg. Michael Klöcker und Udo Tworuschka. Hohenwarsleben: Westarp Science, 2022. 1– 18.

Jona und Yūnus in Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern 119



Klöpper, Diana (Text), Kerstin Schiffner (Text) und Juliana Heidenreich (Illustration). Gütersloher
Erzählbibel. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2004.

Krausen, Halima, Susanne von Braunmühl und Andreas Gloy. 40 Geschichten aus dem Koran. Ein
Lesebuch für Kinder, Jugendliche und Erwachsene. Mit didaktisch-methodischen Anregungen für
Schulen und Gemeinden. Hannover: Klett Kallmeyer, 2022.

Lindgren, Astrid (Originaltext), Björn Berg, Ilon Wikland, Katrin Engelking und Jan Buchholz
(Illustration). Hej, Pippi Langstrumpf! Das große Astrid-Lindgren-Liederbuch. Hamburg: Oetinger,
2007.

Metropolitan Museum of Art. „Jona und der Wal: Blatt aus einem Jami’ al‑tawarikh“. https://www.
metmuseum.org/de/art/collection/search/453683. Digitale Ansicht der Kollektion (10. Juli 2024).

Mohagheghi, Hamideh und Dietrich Steinwede. Was der Koran uns sagt. Für Kinder in einfacher
Sprache. München: Patmos, 2010.

Mohagheghi, Hamideh. „Qur’an für Kinder? Theologische und pädagogische Chancen aus Sicht von
Autorinnen“. Kindertora – Kinderbibel – Kinderkoran. Neue Chancen für (inter‐)religiöses Lernen. Hg.
Georg Langenhorst und Elisabeth Naurath. Freiburg i. Br.: Herder, 2017. 261–268.

Öze, Özkan. Prophetengeschichten für Kinder. Köln: Ditibverlag, 2019.
Reents, Christine und Christoph Melchior. Die Geschichte der Kinder- und Schulbibel. Evangelisch –

katholisch – jüdisch. Göttingen: V&R unipress, 2011.
Sarıkaya, Yaşar und Dorothea Ermert. „Kinderkoran. Religionspädagogische Reflexionen zu einer

neuen Gattung“. Kindertora – Kinderbibel – Kinderkoran. Neue Chancen für (inter‐)religiöses Lernen.
Hg. Georg Langenhorst und Elisabeth Naurath. Freiburg i. Br.: Herder, 2017. 269–288.

Tautz, Monika. „Textarbeit interreligiös, Bibel und Koran“. WiReLex. Das
Wissenschaftlich-Religionspädagogische Lexikon im Internet. https://bibelwissenschaft.de/stichwort/
201027/. 2022 (2. April 2024).

The Complete Works mit Unterstützung von Adrian Rees und Illustrationen von John Dillow (Hg.).
Meine erste Kinderbibel. Bath: Naumann & Göbel, ohne Jahr.

Ucar, Bülent. Mein Islambuch. Grundschule 3. Augsburg: Oldenbourg, 2011.
Westhof, Jochem (Text) und Anna Karina Birkenstock (Illustration). Die 3-Minuten Kinderbibel.

Geschichten von Menschen der Bibel. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlage, 2006.
Wimmer, Stefan Jacob und Stephan Leimgruber. Von Adam bis Muhammad. Bibel und Koran im

Vergleich. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 2007.

120 Naciye Kamcili-Yildiz und Marion Keuchen


