
Tuba Işık

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser
Bildung in der Tradition und Gegenwart

Vorbemerkungen

Ein gelingender Islamischer Religionsunterricht (im Folgenden IRU) ist auf den
ersten Blick ein solcher, der eine Balance zwischen fachlicher Vermittlung, zu der
auch Wissen aus der Tradition und entsprechende Impulse gehören, und der le-
bensweltlich-religiösen Relevanz für die Lernenden herstellen kann. In meiner
religionspädagogischen Forschung verfolge ich einen hermeneutischen Ansatz, der
sich an den Problemen, Fragen und Bedürfnissen der Schüler:innen orientiert. Die
methodologische Herstellung einer Kompatibilität zwischen der islamischen Er-
zähltradition und den Ansprüchen an einen modernen IRU setzt auf das institu-
tionalisierte Zusammenspiel von ästhetischer und ethischer Bildung, indem anhand
von Erzählungen ethische Fragestellungen ästhetisch erschlossen werden. Dabei
beziehe ich die vielschichtige islamische Bildungstradition ein und suche nach In-
halten und Methoden, die über Jahrhunderte Gültigkeit besaßen, und prüfe sie auf
ihre pädagogische, didaktische und lebensweltliche Eignung für den IRU in
Deutschland. So werde ich auch in diesem Aufsatz vorgehen.

Das Profil des IRU sollte meines Erachtens nicht dem Theologischen den Vor-
rang geben, sondern eine Balance zwischen dem Theologischen einerseits und
seiner lebensweltlichen Bedeutung und didaktischen Vermittlung andererseits
wahren.¹ Die Diskussionsfrage, ob das „Theologische“ unmittelbar mit „der Tradi-
tion“ gleichgesetzt werden kann, mag in eine andere Richtung führen, wichtig ist
aber: Die Sprache der Glaubenserfahrungen und Überlieferungen einer religiösen
Gemeinschaft ist das Erzählen, das verloren zu gehen droht.

Ich halte die Anknüpfung an die Tradition als religionspädagogische Zielkoor-
dinate aus vielerlei Gründen für außerordentlich wichtig. Einer sei in diesem Zu-
sammenhang hervorgehoben. Die emotionale und ästhetische Verbindung mit und
die Beheimatung in einem reichen religiösen Erbe können inmitten einer kom-
plexen, unüberschaubaren modernen Welt integrierend, orientierend und identi-
tätsstiftend wirken, indem sie durch die ästhetische und emotionale Texterschlie-

1 Bereits um das Jahr 2000 entzündete sich die Prioritätsdebatte nicht nur an der grundsätzlichen
Machtfrage zwischen religiösem Geltungsanspruch und Pädagogik, sondern berührte auch Fragen
insbesondere im Zusammenhangmit dem IRU:Wer hat einen legitimen Anspruch auf Interpretation
und ist Theologie eher eine Profession oder eine Kompetenz? Siehe hierzu Behr (2013, 17–41).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-006



ßung die Imaginationsfähigkeit, die Perspektivübernahme sowie das kognitive
Verständnis der religiösen Überlieferung fördern und zu eigenen Werturteilen
verhelfen. Vor diesem Hintergrund möchte ich die Besonderheiten und bildungs-
spezifischen Vorteile des Erzählens für den IRU herausarbeiten und fruchtbar
machen. Das Erzählen und die hermeneutische Methode des Erschließens erzäh-
lender Texte werden als Mittel religiös-ästhetischer Bildung von Kindern unter-
sucht. Dabei geht es darum, die spezifischen Merkmale, Ziele und Vorteile des Er-
zählens im Rahmen des IRU zu analysieren und effektiv zu nutzen.

Auch wenn die religiös traditionelle Erziehung vorrangig auf Belehrung und
Ermahnung beruhte, kann das narrative Material der Tradition methodisch zeit-
gemäßer und kindgerechter aufbereitet werden. Dies geschieht, indem die emo-
tionale und ästhetische Qualität der Erzählungen die Selbstwirksamkeit und das je
eigene lebensweltliche Vorverständnis der Kinder anspricht und fördert. Als „tra-
ditionell“ lassen sich in diesem Zusammenhang Erzählungen ausmachen, die in
ihrem spezifischen kulturellen und historischen Kontext entstanden und überlie-
fert wurden. Damit ist eine wichtige Funktion von Erzählungen bzw. Narrationen
impliziert: Indem sie kulturelle Phänomene, wie Überzeugungen, Wissen, Verhal-
tensweisen und Wertvorstellungen, konstruieren und im kollektiven Gedächtnis
bewahren, geben sie Orientierung und stiften Identität. Vor diesem Hintergrund
geht es darum, im Sinne einer narrativen Ethik literarische Erzählungen kritisch
auf ihre moralischen Implikationen hin zu analysieren und exemplarisches reli-
giöses Handeln und Deuten durch die Narrativität kennenzulernen (vgl. Joisten
2007, 10– 12). Erzählungen erhalten so eine Orientierungsfunktion für die religiöse
Lebensführung. Gleichzeitig bietet die kulturelle Gebundenheit von Narrationen
einschließlich ihrer Handlungsmuster, Zeitstrukturen und Erzählformen eine gute
Gelegenheit, ein literarisches Erbe zu erkunden. Vor diesem Hintergrund bedeutet
eine kritische Betrachtung der Tradition, sofern sie für die Gegenwart fruchtbar
gemacht werden soll, die Erzählinhalte kritisch zu analysieren und sie in Beziehung
zur gegenwärtigen Kultur und zum lebensweltlichen Kontext der Kinder zu setzen.
Hierfür bietet sich eine kritische Erörterung von Erzählungen an, auf die im wei-
teren Verlauf des Textes näher eingegangen wird.

Einführung

Das Erzählen charakterisiert der Philosoph Walter Benjamin treffend als „Vermö-
gen, Erfahrungen auszutauschen“ (Benjamin 1982, 385). Das Erzählen ist Weiter-
gabe, Überlieferung und Vermittlung von Erlebnissen und Erfahrungen von Gene-
ration zu Generation. Wir erzählen von Propheten und überliefern die Erfahrungen
und Erlebnisse des Propheten Muḥammad, seiner Gefährtinnen und Gefährten

82 Tuba Işık



sowie der nachfolgenden Generationen und ihre Erfahrungen mit Gott und dem
Glauben. Der Koran ist ein Buch, das die Erfahrungen des Propheten Muḥammad
mit Gott und den Menschen um ihn herum widerspiegelt. Darüber hinaus erzählt
der Koran u.a. von vergangenen Völkern, Propheten und Gleichnissen. Geschichten
werden auch deshalb erzählt, weil sie das Wirken Gottes in den Ereignissen oder
eine von Gott gewünschte, erstrebenswerte Haltung, Handlung oder Rede an andere
weitergeben sollen. Auf diese Weise können auch andere inspiriert, angeregt, auf-
gerüttelt oder angeleitet werden.

Jede Kultur und Gesellschaft hat ihre eigenen, einzigartigen Formen des Spre-
chens und Vortragens. Dazu gehören Anlässe, zu denen Erzähler:innen auftreten, die
Art der Geschichten, die erzählt, die sprachlichen Mittel, die verwendet werden, so-
wie der Einsatz vonMusik, Gesang und Performanz. All dies prägt die Tradition einer
Kultur. Der Islam ist keine Ausnahme und verfügt über eine reiche Erzählkultur, die
ihn zu einer Erzähl- und Erinnerungsgemeinschaft macht (vgl. Mauz 2017, 187).

Das Erzählen berührt viele Ebenen der menschlichen Wahrnehmung und des
religiösen Verstehens. Ausgehend von einem ganzheitlichen Verständnis des Men-
schen, der eine Einheit aus Herz (qalb), Seele (ruḥ) und Intellekt (aql) bildet (vgl.
Hashim 2007, 92– 115), konzentriere ich mich auf die ästhetische Erlebensdimension
der Narrationen.² Erzählungen als poetische Sprache gehören mit ihren Metaphern,
Symbolen und künstlerischen Ausdrucksformen zweifellos zur ästhetischen Signatur
des Islam. Ästhetische, also sinnliche Wahrnehmungs- und Erfahrungsprozesse sind
von elementarer Bedeutung für ein ganzheitliches persönliches Wachstum, denn
ästhetisches Lernen ist ein Tor zum Inneren, auf das Erzählungen in ihrem Kern
zielen. Ästhetisches Lernen ist Teil zentraler Lernbereiche religiös fundierter Kulti-
vierungsprozesse, zu denen insbesondere Literatur-, Kunst- und Musikbildung ge-
hören.³ Ethische Urteilsbildung, die mittels Narrationen durch eine ästhetische
Wahrnehmungsfähigkeit und einen ästhetischen Lernweg vermittelt werden kann,
ermöglicht eine vertiefte Auseinandersetzung mit Sinn- und Glaubensfragen (vgl.
Mendl 2015, 161). Narrationen machen, wie es Hans Mendl formuliert, religiöse
„Sehvorschläge“, die Welt mit den Augen des Glaubens zu erfassen (vgl. Mendl 2015,
161). „Vor diesem Hintergrund eignen sich Narrationen an vielen Stellen für einen
altersgerechten Zugang zur Bedeutungsvielfalt ethischen Handelns und bieten ori-
entierende und identitätsstiftende Anker.“ (Isik und Kamcili-Yildiz 2023, 170)

In diesem Aufsatz möchte ich mich mit der Kunst des Erzählens und der Ver-
mittlung von Inhalten über diese Kunst in islamisch geprägten Gesellschaften be-
fassen und dafür plädieren, dieser altbekannten, gegenwärtig vernachlässigten

2 Siehe Näheres dazu bei Işık (2022).
3 Siehe hierzu Özbal und Aydoğan (2017, 249–260).

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 83



Kulturtechnik einen gebührenden Platz in der islamischen Religionsdidaktik zu
geben.

Storytelling vs. Erzählen?

Bevor das Erzählen in muslimischen Kulturen als didaktische Methode erörtert
wird, soll zunächst geprüft werden, ob der allgegenwärtig verwendete englische
Begriff storytelling mit dem hier intendierten Konzept des Erzählens überein-
stimmt. Der englische Begriff storytelling ist heute in den allgemeinen deutschen
Sprachgebrauch eingegangen und bezeichnet die Kunst des Geschichtenerzählens
im Allgemeinen. Storytelling wird in verschiedenen Bildungs- und Führungskon-
texten als wirkungsvolles Mittel eingesetzt. Es dient dazu, Wissen zu vermitteln,
komplexe Ideen verständlich zu machen und persönliche sowie gesellschaftliche
Werte zu verankern (vgl. Bromley 2025, 4). Es ist eine effektive, emotional eingän-
gige Form der Kommunikation, die seit jeher genutzt wird. Dazu werden Ge-
schichten fesselnd, ansprechend und bedeutungsvoll erzählt. Durch eine klare
narrative Struktur, die Einbindung von Charakteren, Handlungselementen und
anschaulichen Details können Geschichten dazu beitragen, komplexe Sachverhalte
nachvollziehbar zu vermitteln. Sie schaffen Kontext, fördern die Merkfähigkeit und
wecken durch ihre erzählerische Gestaltung das Interesse sowie die emotionale
Beteiligung der Zuhörenden.

In dieser allgemeinen Form und Funktion weisen Storytelling und traditio-
nelles Erzählen in muslimischen Gesellschaften gewisse Parallelen auf, da beide die
Kraft der Sprache nutzen. Dennoch lassen sie sich nicht undifferenziert mitein-
ander vergleichen, da sie sich insbesondere in ihrem kulturellen Kontext, ihrer
Intention und ihrer methodischen Anwendung unterscheiden. Die wesentliche
Differenz liegt vor allem in ihrer Funktion, ihrem Kontext und ihrer Überliefe-
rungsweise. Traditionelles Erzählen in islamischen Kulturen dient primär der
Weitergabe religiöser, ethischer und historischer Inhalte. Es hat oft eine didaktische
Funktion und soll Wissen, Moralvorstellungen und spirituelle Erkenntnisse ver-
mitteln. Wie sich noch zeigen wird, stehen besonders in der islamischen Erzähl-
tradition Lehrgeschichten (hikayāt), prophetische Erzählungen (qiṣṣās al-anbiya),
Fabeln und mystische Geschichten im Zentrum. Storytelling hingegen wird oft
strategisch eingesetzt, etwa im Bildungswesen als ein zentrales Instrument, um
Lernen sinnvoll zu strukturieren, im Marketing oder in der Politik, um gezielt
Emotionen zu wecken, Identifikationsmöglichkeiten zu schaffen und Überzeugun-
gen zu beeinflussen (vgl. Moin 2024, 19–21). Das traditionelle Erzählen in musli-
mischen Kulturen hat eine lange mündliche und schriftliche Überlieferungsge-
schichte, die tief in der Kultur verwurzelt ist. Die Geschichten wurden über

84 Tuba Işık



Generationen hinweg tradiert und oft mit poetischen oder rhythmischen Elemen-
ten versehen, um das Memorieren zu erleichtern. In Form von Mythen, Märchen,
Fabeln, Legenden und Erzählungen dienen sie dazu, Orientierung zu geben, die
Identität einer Gemeinschaft zu stärken und moralische Lehren zu vermitteln (vgl.
Martínez 2017, 259; Puckett 2016, 223–224). Diese Form des Erzählens könnte
möglicherweise als oral storytelling bezeichnet werden, doch diese Bezeichnung
erfasst nicht die spezifische Art und Weise der generationenübergreifenden Tra-
dierung. Storytelling beschreibt zunächst allgemein das Erzählen von Geschichten,
ohne dabei die strukturellen und kulturellen Mechanismen der Weitergabe zu
berücksichtigen. Vielmehr handelt es sich um eine klassische Form der Wissens-
und Kulturvermittlung, die tief in der europäischen und insbesondere der deut-
schen Erzähltradition verankert ist. Es gibt unterschiedliche Ansichten darüber, ob
Storytelling eher eine monologische Vortragsform ist⁴ oder auch dialogisch konzi-
piert sein kann. Dies hängt vor allem von der Absicht des Erzählenden und vom
Kontext ab. In der dialogischen Form wird die Interaktion mit dem Publikum
stärker betont. Das Publikam kann aktiv am Geschehen teilnehmen, Fragen stellen,
Kommentare abgeben oder in einen Dialog mit dem Erzählenden treten (vgl.
Frenzel et al. 2006, 76). Gerade im Bildungskontext können in der Erfahrung mit
Storytelling monologische und dialogische Elemente kombiniert werden (vgl.
Frenzel et al. 2006, 5). In diesem Sinne kann Storytelling eine pädagogische Absicht
verfolgen. Es kann eine Einladung an die Zuhörenden sein, als Beteiligte an einem
Austauschprozess mit gleichem Rederecht mitzuerzählen oder weiterzuerzählen
(vgl. Goding 2012).

Oral Storytelling also das mündliche Erzählen (al-taḥkī qiṣṣah) von tradierten
Geschichten vor einem Publikum war in muslimischen Kulturen eine fest ver-
wurzelte Methodik bzw. Praktik, die im Laufe der Jahrhunderte weiterentwickelt
wurde und weitaus mehr ist als nur eine Tradierung einer Geschichte. Bemer-
kenswert ist, wie diese Vortragsform monologische sowie dialogische bzw. inter-
aktive Elemente miteinander verknüpft und sich dadurch vom klassischen Story-
telling unterscheidet, das traditionell als lineare Erzählweise verstanden wird. Die
altarabische Erzähltradition kannte bereits das freie mündliche Vortragen, wo-
hingegen das Vorlesen eines Textes in pädagogischer Absicht ein vergleichsweise
modernes Phänomen in muslimischen Gemeinschaften ist. Das freie Erzählen in
islamisch geprägten Gesellschaften weist drei charakteristische Merkmale auf:

4 Storytelling bezeichnet die Kunst des Geschichtenerzählens, bei der Geschichten in einer nar-
rativen und emotional ansprechenden Form präsentiert werden, um Inhalte zu vermitteln, Infor-
mationen zu transportieren oder Botschaften effektiv zu kommunizieren. Dabei werden oft Ele-
mente wie narrativer Aufbau, Visualisierung, Emotionalität und Authentizität eingesetzt, um das
Publikum zu fesseln und eine starke Verbindung zu den Inhalten herzustellen.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 85



(1) die Reziprozität zwischen Erzähler:in und Hörer:in, (2) die Freiheit der Erzähler:
in, die Geschichte um den Erzählkern herum zu variieren und zu verändern, und
(3) ein offenes Ende.
(1) Das freie Erzählen, das im Wechselspiel mit dem Publikum einen Gestal-

tungsraum eröffnet, ist nicht nur ein kulturelles Phänomen, sondern eine
zwischenmenschliche Kommunikationsform, die über die Dichotomie des Er-
zählens einerseits und des bloßen Hörens des Erzählten andererseits hinaus-
geht. Mündliches, freies Erzählen impliziert immer auch die Beteiligung der
Zuhörenden an einem intersubjektiv geteilten und kulturell gesicherten Wis-
sen. Es handelt sich somit um eine soziale und kulturelle Aktivität, da der Er-
zähler und das Publikum in einer diskursiven Reziprozität stehen. Das Erzählen
einer Geschichte gestaltet sich in einem fortwährenden Austauschprozess und
bietet den Zuhörenden aufgrund seiner interaktiven Struktur einen Spielraum,
sich zu beteiligen und aktiv am Austausch teilzunehmen. So werden einge-
worfene Fragen und Äußerungen in Formvon Kommentaren oder nonverbalen
Reaktionen wie lautem Weinen oder Lachen nicht als störend empfunden,
sondern als Zeichen von Aufmerksamkeit und Interesse gedeutet. Gleichzeitig
wird dem Publikum das Gefühl vermittelt, dass es ein natürlicher Teil des Er-
zählprozesses ist und sich mitten imWirkungsbereich der Geschichte befindet.
Allerdings nimmt das Publikum nicht aktiv am Erzählen teil oder gibt die Ge-
schichte weiter.

(2) Die Grundstruktur einer Geschichte wurde von dem/der Erzähler:in durch den
Einsatz weiterer Erzählmuster erweitert und angereichert. Es erforderte Ge-
schick, die Episoden neu zu arrangieren, neue Themen einzuführen oder ein-
zelne Szenen detailreich auszumalen, was jedes Hörerlebnis anders machte
und das Publikum immer wieder neu fesselte. Außerdem regte diese Art des
Erzählens zu einem Meinungsaustausch im Anschluss an die Geschichte an.
Grundsätzlich musste also ein/eine Erzähler:in die Fähigkeit besitzen, die hi-
kāye (Erzählung, Geschichte) bei jedem Vortrag zu variieren, ohne den tra-
dierten Rahmen zu verletzen.

(3) Erzählungen haben oft ein offenes Ende, was verschiedene Funktionen erfüllen
kann. Einerseits ermöglicht es den Zuhörenden, ihre Fantasie und Vorstel-
lungskraft einzusetzen. Kinder im Besonderen lernen, alternative Interpreta-
tionen zu entwickeln, wenn eine Geschichte kein eindeutiges Ende hat. Sie
werden dazu angeregt, über die Motive der Protagonist:innen und die Folgen
von deren Handlungen nachzudenken, ihre eigenen Schlussfolgerungen zu
ziehen oder ein alternatives Ende für die Geschichte zu ersinnen. Ein offenes
Ende kann auch dazu dienen, Ungewissheit oder Spannung zu erzeugen, was
einen Raum für mögliche Fortsetzungen eröffnet, oder es wirft moralische oder

86 Tuba Işık



ethische Fragen auf, die zum Nachdenken und zur Diskussion über Werte und
Verhaltensweisen anregen.

In islamisch geprägten Gesellschaften wurde diese heute vergessene Technik über
Jahrhunderte in verschiedenen Ausprägungen und mit unterschiedlichen Funk-
tionen praktiziert. Auch in der islamischen Bildungstradition hat das Geschich-
tenerzählen eine lange Tradition, die sogar bis in die Zeit des Propheten Mu-
ḥammad zurückreicht. Wie bereits erwähnt hat das Erzählen für die Weitergabe
des religiösen Erbes an die nachfolgenden Generationen eine zentrale Bedeutung.
Nicht nur, weil die Geschichtlichkeit des Menschen darin besteht, dass er sich aus
der Vergangenheit heraus motiviert auf die Zukunft hin entwirft, sondern auch,
weil er mithilfe vergangener Erfahrungen neue religiöse Deutungen für die Ge-
genwart und das eigene Dasein formulieren kann. Erzählungen können Menschen
für ihr Leben prägen.

Vor diesem Hintergrund verstehe ich die Einbeziehung des Erzählens als
Lehrform und Mittel für ästhetische Erfahrungen in den IRU gewissermaßen als
eine Wiederentdeckung dieser verschütteten Kunst und Kulturtechnik für den
Lernkontext Schule. Allerdings ist anzumerken, dass das Erzählen vor Kindern und
ausschließlich für Kinder eine moderne Entwicklung ist. Denn traditionell war das
Erzählen stets generationenübergreifend. Kinderspezifisches Erzählen ist ein recht
spätes Phänomen. Zu beobachten ist, dass erst ab der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts kinderspezifische Lernorte (osman. terbiye-î etfâl) in muslimischen Ge-
sellschaften etablierten. Erst dann wurde die Frage nach Konzepten von Kindheit
und v.a. nach der kindergerechten Vermittlung von Glaubensinhalten Teil des is-
lamisch-bildungstheoretischen Denkens, abgesehen davon, dass bis dahin Prinzen
und Prinzessinnen in den Herrscherhäusern privaten Unterricht genossen hatten.⁵
Es sei daran erinnert, dass das Osmanische Reich ein großes geografisches Gebiet
umfasste, was bedeutet, dass es dort keine standardisierten Lehrpläne oder Un-
terrichtsformate gab. Die Angaben über die Anfänge von Kinderliteratur differieren
zwar im Osmanischen Reich, doch kann als das erste Beispiel für eine Fabel in der
türkischen Literatur der Mathnawī⁶ Harnâme des Arztes und Dichters Şeyhi (gest.
1431) aus dem 15. Jahrhundert angesehen werden. Darin wird die Geschichte eines

5 Siehe hierzu beispielsweise Işık-Yiğit und Tatari (2011, 243–260).
6 Das Masnawī (auchMathnawi oderMesnewi) ist eine besondere Form literarischer Doppelverse,
die nicht nur eine poetische Technik darstellt, sondern auch einigen der bedeutendsten mystischen
Werke ihren Namen gibt. Diese persische Gedichtform besteht aus einer Abfolge von Reimpaaren,
wobei nach jedem Doppelvers ein Reimwechsel möglich ist. Diese flexible Struktur erlaubt es,
ausgedehnte Dichtungen zu verfassen, in denen erzählerische Tiefe, philosophische Reflexion und
spirituelle Weisheit kunstvoll miteinander verwoben sind.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 87



Esels in Reimprosa erzählt. Erst im 17. und 18. Jahrhundert wurden zwei weitere
Mathnawīs für Kinder geschrieben. Das Erste ist Hayrinâme bzw. Hayriyye⁷, 1701
von dem berühmten Dichter Nâbi (1642– 1712) für seinen Sohn Ebulhayr Mehmet
geschrieben; das andere ist das Werk Lutfiye, das Sümbülzâde Vehbi (1718– 1809) im
Jahr 1791 für seinen Sohn Lütfullah verfasst hat. Beide Ratschlagwerke (osman.
nasihat-nâme) enthalten Unterweisungen des Vaters an den Sohn, gut, rechtschaf-
fen, moralisch und tugendhaft zu sein.

Historische Spuren des Erzählens in muslimischen
Gesellschaften
Die Kunst des Erzählens war bei den Arabern beliebt und verbreitet. Bereits im
neunten Jahrhundert wurden Kenntnisse von Märchen, Geschichten und Erzäh-
lungen als Bestandteil der feinen Bildung (adab) angesehen (vgl. Walther 2004).
Allgemein und am häufigsten wird der arabische Begriff hikāya für Erzählung
verwendet. Ebenfalls sind die Begriffe qiṣṣa (Geschichte), ḫabar (Nachricht, Be-
richt), ḫurāfa (Fantasterei, wunderbare Erzählung), asāṭir al-awwalīn (Fabeln, Le-
genden der Vorfahren) oder ḥadīṯ (Bericht, Überlieferung), nādira (Schwank, spa-
ßige Anekdote, lustige kurze Geschichte) in Verwendung; für Märchen hingegen, die
dem deutschen Gebrauch entsprechen, ist die Zusammensetzung qiṣṣa ḫurāfīya
(wunderbare fantastische Geschichte) in Gebrauch (vgl. Spies 1999, 685–718). Vor-
und postprophetisch wurden öffentliche Erzähler als qaṣṣ oder qaṣṣāṣ (Pl. quṣṣas)
bezeichnet. Auch in Persien entstand bereits vor der Islamisierung eine epische
Vortragskunst, die große Würdigung und Erwähnung in Berichten erfuhr. Bemer-
kenswert ist, dass es auch eine in allen sozialen Schichten verbreitete weibliche
Erzähltradition gab. Weniger auf Plätzen als in einer „Gegenöffentlichkeit“ in ge-
schützten Räumen erzählten Frauen Zuhörerinnen Geschichten (vgl. Merkel 2021,
204).

In den ersten Jahrhunderten des Islam traten Erzähler im arabischen Kultur-
raum vor allem in den Moscheen auf. Es gibt jedoch nur wenige Berichte über
professionelle Erzähler in der Frühphase des Islam im arabischsprachigen Raum,
da sie anscheinend nicht als erwähnenswert angesehen wurden (vgl. Merkel 2021,
164). Ihre Erzählungen enthielten anfangs zum Teil religiöse Aussagen aus dem
Koran und der Sīra, andere bezogen sich unmittelbar auf das Zwischenmenschli-
che, aber auch Heldengeschichten und Fiktion gehörten irgendwann dazu. Sie
verbreiteten erbauliche Geschichten aus der mündlichen Überlieferung, die über

7 Siehe Kaplan (2019).

88 Tuba Işık



den Propheten Muḥammad und seine Gefährt:innen im Umlauf waren. Sicherlich
auch, um die Gunst der Zuhörenden zu behalten und zu steigern, erfanden sie
immer unglaublichere Taten und Ansichten des Propheten und gerieten damit in
einen Konflikt mit den Gelehrtenzirkeln. Deren Kritik richtete sich dagegen, dass
die Erzählungen sich nicht auf historisch belegte Ereignisse bezogen. Die volks-
tümlichen Erzähler, quṣṣas, die koranische Legenden ausschmückend nacherzähl-
ten und religiös-erbauliche Vorträge hielten oder auch die Prophetengeschichten,
die viele Märchen- und Erzählstoffe aufwiesen, einbezogen, wurden im Laufe des
neunten Jahrhunderts aus den Moscheen vertrieben; auch aus diesem Grund er-
langte der isnād (Autoritäten- bzw. Überliefererkette) der prophetischen Aussprü-
che eine enorme Relevanz. Bedenkt man, dass der isnād eines Hadith seit dem
achten Jahrhundert sowohl in der hocharabischen Literaturlandschaft als auch in
der Geschichtsschreibung einen eigenen Platz einnahm, liegt die Vermutung nahe,
dass er diese Bedeutung der Vermischung von Faktizität und Fiktion den ausge-
schmückten Geschichten der Erzähler verdankte. Der den Hadithen vorangestellte
isnād sollte einerseits die historische Faktizität der religiösen Erzählung belegen,
ein Kriterium, das dem Hadith autoritative Bedeutung und Authentizität verlieh.
Andererseits strahlte diese Autorisierung und Glaubwürdigkeit auch auf den
Überlieferer als eine religiös gebildete Persönlichkeit ab. Dieser Distinktionsgewinn
an religiöser Bedeutung und Charisma sollte nicht den professionellen Erzählern,
sondern ausschließlich den Predigern und Gelehrten in den Moscheen zuteilwer-
den. In diesem Zusammenhang kommt dem isnād noch eine andere – dramatische
– Bedeutung zu, als das Überlieferte auf den Propheten Muḥammad zurückzu-
führen oder nur ein Vorspann zu sein. In der Kette der Überlieferer liegt eine über
historische Zeiten und Zeugen sich erstreckende Beglaubigungsdynamik. Dieser
„erzählende isnād“ wirkt wie eine Ouvertüre zum matn, die diesem eine genealo-
gische Lebendigkeit und Unmittelbarkeit verleiht.

Nach dem gegen die professionellen Erzähler ergangenen Platzverweis führten
diese ihre Tätigkeit überwiegend auf den Straßen und Märkten der großen Städte
weiter. Im 16. Jahrhundert kamen im Osmanischen Reich die Kaffeehäuser als Er-
zählort hinzu. Während in Kaffeehäusern ausschließlich Männer zu einem männ-
lichen Auditorium sprachen, war das Publikum auf den Marktplätzen sowohl ge-
schlechter- als auch generationengemischt. Danebenwaren, anfangs nur vereinzelt,
weitere Gestalten namens maddāḥ (bzw. meddāḥ) anzutreffen. Ein maddāḥ ist ein
Darstellungskünstler, der das Publikum durch Imitationen und verschiedene
schauspielerische sowie dramatische Vorführungen erzählend unterhält und zum
Nachdenken anregt (vgl. Nutku 1997, 11). Der Begriff maddāḥ stammt aus dem
Arabischen und bedeutet „loben, preisen“. Diese Bezeichnung verweist auf eine
weitere essenzielle Funktion: die des Lobredners, der durch kunstvolle Sprache und
poetische Ausdruckskraft Verehrung und Ehrerbietung zum Ausdruck bringt. Im

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 89



Osmanischen Reich finden sich die synonymen Bezeichnungen kıssahan oder şeh-
nâmehan (vgl. Nutku 2003, 293). Ihre Zahl nahm im 15. Jahrhundert im Iran und im
Osmanischen Reich zu. Sie wandten sich auch an die breite Masse und erzählten in
Prosa Heldengeschichten, dabei wurden die Zuhörenden durch rhetorische Fragen
manchmal wachgerüttelt.

Mit grossem Geschick und Realismus stellt er Szenen und komische Situationen aus dem
Volksleben der niederen Stände dar, indem er die Handlung in direkte Rede bringt, die Dialoge
durch Mimik und Imitation der Stimme und Sprache wiedergibt und das Leben humorvoll und
lebendig kopiert. Jede Person lässt er in ihrem Dialekt und Jargon redend auftreten, so dass die
Gestalten ergötzlich vorgeführt werden. (Spies 1982, 411)

Ein maddāḥ hatte immer einen Stock in der Hand und ein Tuch um den Hals oder
die Schulter gebunden, um diese Accessoires in dramatischen Szenen als Hilfsmittel
zu benutzen. Der Text eines maddāḥ beruhte hauptsächlich auf mündlichen Er-
zählungen oder er bediente sich schriftlicher Erzählinhalte oder solcher Texte, die
extra für professionelle Erzähler geschrieben wurden. Zum Auftakt forderte ein
maddāḥ sein Publikum auf, zunächst gemeinsam eine Eulogie (taṣliya) auf den
Propheten Muḥammad zu sprechen, um die Gegenwart des Propheten lebendig
werden zu lassen. Während der Darbietung wurde das mehrmals wiederholt, z.B.
wenn der Held in Gefahr geriet oder vor einer schweren Prüfung stand (vgl. Merkel
2015, 252). In Erzählungen wurden Inhalte bewusst zurückgehalten oder nur an-
gedeutet, um Neugier zu wecken. Zudem drückte dermaddāḥ seine Gefühle, Sorgen
und Wünsche aus und ermunterte das Publikum, diese ebenfalls zu äußern (vgl.
Başgöz 1970, 391–405).

Die Hauptsaison der professionellen Erzähler war der Ramadan. Reiche Fa-
milien engagierten renommierte Erzähler, die jeden Abend vortrugen. Manchmal
wurden Geschichten nur gesprochen, manchmal gesungen oder dramatisch insze-
niert und weckten damit das Mitgefühl der Zuhörenden, die oft spontan mitlachten
oder mitweinten.

Aber nicht nur Geschichtenerzähler, wie die quṣṣas oder maddāḥs im osma-
nischen und persischen Raum, sondern auch Derwische bzw. Sufis, z.B. in der Figur
des ʿāšiqs (Liebender), brachten Erzählungen unter die Menschen und trugen so
dazu bei, ein Grundbedürfnis nach Information, Identifikation und Lebenshilfe zu
befriedigen. (Kurz‐)Geschichten wurden insbesondere von Derwischen erzählt, als
exemplarische Verarbeitung von Erfahrungen, die dem Hörenden als Rat dienten.

Geschichtenwarenmitunter wie ein Element einer„Volkspsychotheraphie“, die
sich seelischer Konflikte annahm, lange bevor Psychotherapie eine wissenschaft-

90 Tuba Işık



liche Disziplin wurde.⁸ Die wohl bekannteste Geschichtensammlung als Lebenshilfe
ist dasWerk Tausendundeine Nacht, dessen Rahmenhandlung von der Heilung eines
psychisch kranken Herrschers mithilfe der von Scheherazade erzählten Geschich-
ten berichtet. Wie ersichtlich, konnten Erzählungen vielfältigenWirkungsbereichen
zugeordnet und gezielt für diese genutzt werden: zur Erbauung (im erzieherischen
Sinn), als Lebenshilfe (im therapeutischen Sinn) und zur Unterhaltung bzw. zum
Amüsement.

Es lässt sich festhalten, dass verschiedene Textsorten und Erzählgattungen für
verschiedene Zwecke geschaffen wurden und auf vielfältige Weise verschiedene
Funktionen erfüllten. Die Form selbst diente als Mittel, die Funktion des Erzählens
zu realisieren (vgl. Ehlich 1998, 144). Darüber hinaus ist festzuhalten, dass das Er-
zählen einen zentralen Platz im Alltag muslimischer Gesellschaften einnahm und
die Funktion einer Kulturtechnik hatte. Nun stellen sich die Fragen: welche Lern-
räume speziell für Kinder geschaffen wurden, zu welchem Zweck sie dienten und
inwieweit das Erzählen als didaktisches Mittel eingesetzt wurde – und wenn ja, mit
welchem Ziel.

Kurzer Streifzug durch das letzte Jahrhundert der
Osmanen
Wie ein Blick in das letzte Jahrhundert der Osmanen zeigt, kamen bis zur Gründung
der türkischen Republik im Jahr 1924 in den als Kindergärten zu bezeichnenden
sıbyan mektep (osman.) Erzähltexte auf, die im Zusammenhang mit ethischer Bil-
dung standen bzw. dem Fach Ahlâk Eğitimi zugeordnet wurden (vgl. Yazıbaşı 2018,
347–363). Kinder konnten ab einem Alter von vier Jahren, vier Monaten und vier
Tagen an diesem Unterricht teilnehmen. Diese Schulen, deren Lehrinhalte in den
Reformbewegungen der Tanzimat-Epoche (Reformphase, 1839– 1876) immer wieder
variierten, bestanden in der Regel aus einem Raum und waren oft an Moscheen
angegliedert. Grundschulen (osman. ibtida-i mektep) wurden ab 1881 im Zuge des
Modernisierungsprozesses gegründet. Ab 1924 wurden mit der Reform des Bil-
dungssystems (Tevhid-î Tedrisat Kanunu) die sibyan und ibtida-i mektebs vollständig
abgeschafft, an ihrer Stelle wurde die ana mekteb, also Grundschule, nach westli-
chem Vorbild eingeführt (vgl. Tekin 2017, 1593). In diesen sıbyan mektep wurden vor
allem die arabische Alphabetisierung, Koranlesen mit korrekter Aussprache (taǧ-
wīd), grundlegende Inhalte der Glaubenslehre (ʿilm al-ḥāl), Schönschrift (husn-u
hat), Grammatik, mathematische Grundkenntnisse, Koransuren, Eulogien, religiöse

8 Siehe hierzu Peseschkian (1979).

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 91



Lieder, Bittgebete sowie das rituelle Gebet (ṣalaḥ) gelehrt (vgl. Günyol 1997, 655–
656). Von einem einheitlichen Lehrplan kann jedoch nicht gesprochen werden. Die
Lehrinhalte konnten von mahalle mektep (im Sinne einer Kiez-Schule) zu mahalle-
mektep, von Lehrkraft zu Lehrkraft, von Stadt zu Stadt variieren; das Koranlesen
war jedoch in allen mektebs üblich (vgl. Mehmedoğlu 2001, 97). In einem Lehrer-
handbuch, das einem Methodenhandbuch gleicht und von einem Pädagogen na-
mens Selim Sabit Efendi⁹ um das Jahr 1874 unter dem Titel „Rehnüma-yi Muallimin“
(„Leitfaden für Lehrer“) verfasst wurde, ist für das zweite Lehrjahr neben der er-
weiterten Koranlesestufe und den grundlegenden Glaubenslehren eine Ahlâk Ri-
salesi, also ethische Schrift bzw. Abhandlung, vorgesehen (vgl. Pehlivan Ağırakça
2013, 30). Bis 1924 entstanden immer mehr ethische Abhandlungen für den Unter-
richt, die die politischen und gesellschaftlichen Wertvorstellungen ihrer Zeit wi-
derspiegeln. Im Laufe der Zeit haben sich die Wertvorstellungen teilweise im Dis-
kurs und aufgrund der politischen Öffnungen gen Westen verändert. Einige seien
hier exemplarisch erwähnt.

Eine der ersten und bekanntesten Risale für die sıbyan mekteb, die Risale-i
Ahlâk vonMehmet Sadık Rıfat Paşa (1807– 1857), datiert auf das Jahr 1846. Zu Beginn
des Werkes erklärt Rıfat Paşa, dass es sich bei dieser Abhandlung um ein Werk in
Form eines väterlichen Rates an die Kinder handelt, und gibt den Zweck des
Schreibens und das Zielpublikum an. In seiner Abhandlung gibt er Ratschläge und
Empfehlungen zu den menschlichen Eigenschaften, die er kategorisch als Über-
schrift zunächst definiert und dann beschreibt bzw. erläutert. Als Unterschei-
dungsmerkmal zwischen Menschen und anderen Lebewesen bestimmt er die
Freiheit, sich für das Gute oder das Böse zu entscheiden (vgl. Keskiner 2015, 260).
Rıfat Paşa ermutigt die Kinder, gute Gewohnheiten und Verhaltensweisen zu kul-
tivieren und schlechte zu zügeln. Der Text ist in einer einfachen Sprache verfasst,
Quellenangaben fehlen gänzlich. Das Werk ist knappgehalten, es verzichtet auf
ausführliche Erklärungen, weil Rıfat Paşa Kürze für kindgerechter hält, wie er
selbst in seiner Abhandlung schreibt (vgl. Paşa [1846, 4]).

Ein weiteres für den vorliegenden Zusammenhang aufschlussreiches Buch ist
das Werk Şükûfe-i Sıbyan von Alipaşazâde Mahmud aus dem Jahr 1890. Es besteht
aus zwei Teilen. Der erste Teil behandelt Themen der Lebenskunde, der zweite
ethische Themen und beginnt mit dem Gehorsam gegenüber Gott, dem Propheten
und dem Staatsoberhaupt (vgl. Mahmud 1307, 16). Im Ethikteil wird dann anhand
von Beispielgeschichten moralisches Verhalten beschrieben. Insgesamt handelt es
sich um Erzählungen, die mit einem ethischen Anspruch verbunden sind.

9 Selim Sabit Efendi (1829– 1911) war ein moderner Pädagoge, der eine wichtige Rolle bei der
Entstehung der modernen Bildung im Osmanischen Reich spielte.

92 Tuba Işık



Die zweite osmanische Verfassungsperiode (II. Meşrutiyet Dönemi) (1908– 1918)
war eine Phase des politischen Umbruchs und lebhafter geistiger Strömungen. Es
war zugleich eine Zeit militärischer, wirtschaftlicher, pädagogischer und sozialer
Reformen und die wichtigste Phase in der türkischen Bildungsgeschichte. In dieser
Zeit wurden viele neue Schulen eröffnet und alte Schulen grundlegend reformiert.
Dem Fremdsprachenunterricht wurde in der Sekundarstufe ein hoher Stellenwert
beigemessen, wobei das Französische eine besondere Rolle spielte. Die in dieser Zeit
verfassten ethischen Abhandlungen unterschieden sich inhaltlich von denen frü-
herer Perioden. Moralische Vorstellungen wurden nun weniger religiös, sondern
stärker vernunftmäßig begründet. In diesem Zusammenhang seien exemplarisch
zwei ethische Abhandlungen von Ahmet Cevad Paşa (1851– 1900) genannt, der ein
Staatsmann und Autor einer Reihe von Werken u.a. zur osmanischen Militärge-
schichte und -ausbildung war. Die Titel der Werke lauten Mektepte Malûmât-ı Ah-
lâkiyye ve Medeniyye Dersleri (Unterrichtslektionen über Moral und Zivilisation in
der Schule) sowie Musâhabât-ı Ahlâkiye (Unterhaltungen über Charakter und
Ethik). Vor dem Hintergrund der vielschichtigen Umwälzungen im Reich fordert
auch Cevad Paşa in seinen ethischen Abhandlungen die Grundschüler:innen auf, zu
arbeiten und etwas zu produzieren. Arbeit und Produktion zur Gewohnheit zu
machen, damit der/die Einzelne und die Gesellschaft friedlich leben können, sei
eine Verpflichtung für jeden jungen Menschen (vgl. Cevad 1334, 42). Diese ethische
Abhandlung verbindet ethisch wünschenswerte Eigenschaften und identifiziert ein
tugendhaftes Leben mit der Verantwortung, ein tüchtiger Bürger zu sein. Cevad
Paşa nennt Eigenschaften, die als Tugenden bezeichnet werden können, und er-
läutert sie im Rahmen einer Erzählung, z.B. Fleiß, Geduld, Mut, Hilfsbereitschaft,
Genügsamkeit oder Respekt vor Älteren. Der Respekt vor Älteren ist einer der
Grundwerte der türkisch-muslimischen Kultur. Das Prinzip, allen Menschen ge-
genüber respektvoll zu sein, ist in vielen ethischen Abhandlungen zu finden (vgl.
Yazıbaşı 2018, 357).

Diese Beispiele zeigen, dass Erzählungen als literarische Texte in der letzten
Epoche des Osmanischen Reiches als zentrale Bildungsmedien in den Grundschulen
eingesetzt wurden. Dabei stand weniger die Erzählung als Unterrichtsmethode zur
Förderung ethischer Urteilsfähigkeit im Vordergrund, sondern vielmehr die Er-
ziehung zu guten, tugendhaften Bürger:innen, die sich an den zeitgenössischen
Werten orientierte.

Einen ähnlichen Titel und eine ähnliche Programmatik hatte das um 1909 als
Lesebuch konzipierte On Temmuz: Malûmat-ı Medeniyye ve Tatbikat-ı Ahlâkiyye
Vesâireye Dâir Kıraat Kitabı (10. Juli: Lesebuch über Wissenswertes zu gesell-
schaftlichen, praktischen und weiteren Charaktereigenschaften) des Pädagogen
Mehmed Ali Nâzimâ (1861– 1935). Das Buch hat kein Vorwort und beginnt unver-
mittelt mit den gesammelten Lesetexten, die schon zu seiner Zeit bekannte Er-

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 93



zählungen waren und heute noch in der modernen Türkei verbreitet sind, z.B. die
Fabel von der Grille und der Ameise in der Version von Jean de la Fontaine (1621–
1695) oder von dem Fuchs und dem Raben in der Version von ʿAbdallāh Ibn-al-
Muqaffaʿ (gest. um 756), einem adīb, der vor allem für seine Übersetzung von Kalīla
und Dimna aus dem Mittelpersischen ins Arabische bekannt ist.¹⁰

Ein weiteres für den vorliegenden Zusammenhang interessantes Werk ist das
Buch Mesîre-i Etfâl¹¹ von Halîl Edîb Bey (1863– 1912), das 1885/1886 erschien. Das
speziell für Kinder zusammengestellte Buch enthält aus dem Französischen über-
setzte didaktische Stoffe wie Briefe, Artikel, Verse, Geschichten und viele andere
kurze Texte. Am Ende seiner Übersetzungen nimmt der Autor unter dem Titel
Müteala (Anmerkung) einige Bewertungen vor und gibt Hinweise, welche Lektionen
gelernt werden sollen. Halîl Edîb Bey, der Übersetzungen der Werke von Schrift-
stellern wie François Fénelon (1651– 1715), La Fontaine, Voltaire (1694– 1778) und
anderer französischer Namen verfasst hat, möchte mit diesem Werk den Kindern
Schamgefühl, Zielstrebigkeit, Genügsamkeit, Güte und Freundschaft vermitteln. Es
liegt nahe, dass dieses Lesebuch im Klassenverband gemeinsam gelesen wurde. Ob
die Lehrkraft daraus erzählte, bleibt hingegen ungewiss.

Traditionelles Erzählgut für die Schule?

Obwohl die klassisch-arabische und die persische Erzählliteratur wichtige Quellen
kulturellen Wissens darstellen und ein zentraler Bestandteil des kollektiven Ge-
dächtnisses der Muslim:innen sind, stehen die literaturwissenschaftliche Erfor-
schung und die Erschließung von Erzähltexten für Kinder mit pädagogischer sowie
religionspädagogischer Ausrichtung noch in den Anfängen. Es wäre naiv zu denken,
dass Kalīla und Dimna für heutige Grundschulkinder in Deutschland geeignet sind,
bevor sie in eine kindgerechte, diversitätssensible und didaktisch angemessene
sprachliche Form gebracht worden sind.¹² Die beiden Figuren aus dem Hauptteil
des Erzählwerkes sind zwei Schakale, die die Lesenden hauptsächlich durch die

10 Siehe hierzu Alsdorf (1952).
11 Mesîre (osman.) ist ursprünglich ein arabischer Begriff (sayr) und hat folgende Bedeutungen: Ort
zum Beobachten, Ort zum Bereisen, Ort zum Flanieren.
12 Im sechsten Jahrhundert übersetzte ein persischer Arzt die auf Sanskrit verfassten Texte ins
Persische und reicherte sie mit neuen Inhalten an, die dann später al-Muqaffa‘ gänzlich ins Ara-
bische übersetzte und die uns bis zum 19. Jahrhundert in dieser Form erhalten blieben. Die Er-
zählungen basieren auf der Dichtung des Panchatantra, einer Geschichtensammlung, mit deren
Hilfe Prinzen am Hof lernen sollten, wie sich ein guter Herrscher zu verhalten habe, siehe Stiller
(2023).

94 Tuba Işık



Fabelsammlung begleiten. DasWerk gilt als Fürstenspiegel, obwohl es sich nicht nur
belehrend an Prinzen richtete, sondern auch von der gehobenen Elite als wichtige
Literatur angesehen und gelesen wurde. Es ist heute in vielen Ländern ein selbst-
verständlicher Bestandteil des literarischen Repertoires. Zugleich gehörte es
ebenfalls zum Repertoire der städtischen Berufserzähler und konnte von der
breiten Masse rezipiert werden (vgl. Irwin 2004, 84, 102, 144). Das bedeutet, dass
Geschichten, die in einem spezifischen Kontext mit konkreter Zielsetzung ent-
standen und damit auf narrative Weise die Themen ihrer Zeit und Kultur reprä-
sentierten, unter anderen kulturellen Bedingungen mit anderem Inhalt und ande-
ren Schwerpunkten versehen wurden. Dies ermöglicht auch heutigen Erzähler:
innen eine gewisse Flexibilität darin, wie sie die symbolische Sprache und die Re-
dewendungen der überlieferten Erzählweise in eine zeitgemäße Sprache übertra-
gen.

Ein aktuelles Desiderat der Islamischen Religionspädagogik besteht insbeson-
dere in der gezielten Auswahl narrativer Texte, die sowohl für religiöse Bildungs-
prozesse im Kindes- und Jugendalter geeignet sind als auch mit dem Curriculum
übereinstimmen. Dabei geht es nicht nur um die Vermittlung religiöser Inhalte,
sondern auch darum, muslimischen Kindern und Jugendlichen altersgerechte
Deutungsangebote bereitzustellen, die ihnen helfen, ihre Lebenswirklichkeit zu
reflektieren, Herausforderungen zu bewältigen und ihre Vorstellungen zu gestalten.

Der Blick in einige osmanische Lesebücher hat deutlich gemacht, dass sie stark
von politischen Umbrüchen, gesellschaftlichen Verhältnissen, sozialen Bedürfnis-
sen, Bildungsreformen und religiösen Ansprüchen geprägt waren. Wir verfügen
über viele Erzähltexte aus der traditionellen Bildungsliteratur, die ein ethisches
Bildungspotenzial enthalten. Um die Erzählungen zu verstehen und zu interpre-
tieren, um darüber nachzudenken, wie und ob sie für den gegenwärtigen IRU eine
Rolle spielen können, bedarf es einer Analyse ihrer Struktur, ihres Inhalts und ihrer
Bedeutung. Denn es steht eine breite Erzählliteratur zur Verfügung – Erzählungen
von und über die humoristische Figur Nasreddin Hoca, Meisterwerke wie das
Mathnawi von Rumī (1207– 1273), Kurzgeschichten oder Fabeln, Erzählungen von
und über Gottesfreunde und -freundinnen (awliyaʾ). Aber auch der Koran, die breite
Hadithliteratur sowie die aḫbār-Literatur sind als Erzählliteratur Ressourcen, die
sich prinzipiell eignen.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 95



Potenzial des „Erzählens“ als Lehrform in der
Gegenwart

Ich möchte nun auf das Potenzial der narrativen Vermittlung von religiösen
Lehrinhalten im IRU eingehen. Denn dieser Ansatz zielt nicht primär darauf ab,
religiöses Fachwissen oder handlungsrelevantes Wissen durch Geschichten bzw.
Erzählungen zu vermitteln. Das Erzählen als fachdidaktische Methode steht nicht
im Dienste der bloßen Wissensweitergabe – diese erfolgt ohnehin, wenn bei-
spielsweise Prophetengeschichten im Unterricht behandelt werden. Im Mittelpunkt
stehen vielmehr die Förderung ethischer Urteilsfähigkeit, die Schulung des Zuhö-
rens sowie die Fähigkeit zum Perspektivwechsel. Denn in der gegenwärtigen
Schulpraxis und den Curricula steht die Vermittlung von Fachwissen durch Erklä-
ren im Vordergrund. Der entscheidende Unterschied zwischen Erklären und Er-
zählen ist m.E. die Dimension der Emotionalität. Während es beim Erklären um die
Vermittlung von Informationen, Zusammenhängen und Sachverhalten geht, för-
dern erzählte Geschichten durch die Bildhaftigkeit der Sprache, durch einen
Spannungsbogen und persönliche Erlebnisse die Imaginationsfähigkeit der Zuhö-
renden und wecken bei ihnen Gefühle. Beim Erzählen spielen die emotionale Re-
sonanz und die erlebte Handlung eine größere Rolle. Was Kinder und auch Er-
wachsene nach neurobiologischen Erkenntnissen bewegt, sind nicht Daten, Fakten,
Theorien oder abstrakte Regeln, sondern Gefühle, Geschichten und vor allem an-
dere Menschen und ihre Charaktere (vgl. Spitzer 2002, 453). Erzählungen sind mit
ihrer emotionalen Eindringlichkeit grundsätzlich dazu geeignet, die Aufmerksam-
keit und Betroffenheit der Zuhörenden unmittelbar zu wecken. In dieser Ergrif-
fenheit können sie als Emotionsauslöser wirken, indem sie die ethische Wahr-
nehmungsfähigkeit schärfen und fremde Perspektiven eröffnen. Da Erzählungen
eine so starke Wirkung auf Kinder haben und sie sogar für ihr Leben prägen
können, ist die Auswahl des Erzählstoffes von entscheidender Bedeutung.

Vor allem Erzählungen, die überwiegend Werte und eine ethische Grundhal-
tung vermitteln, haben das Potenzial für eine intensive Auseinandersetzung und
Reflexion. Denn insbesondere (religiös‐)ethische Erzähltexte sind Lernmodelle, in
denen sich die spezifische Moral und Kultur einer Gemeinschaft spiegeln und an
denen sie reflektiert werden können (vgl. Işık 2022, 135). Kulturen verfügen über ein
Repertoire an Erzählmustern, mit denen sie sich selbst beschreiben, Bedeutungen
vorgeben und Konflikte beispielhaft lösen. Durch die Einbettung dieser Inhalte in
Erzählstrukturen erhalten die Lernenden einen Einblick in einen historischen und
kulturellen Kontext und stellen andererseits eine Verbindung mit einer Tradition
gelebter Religiosität her. Dies kann zunächst ein Traditionsbewusstsein schaffen
und Heranwachsenden helfen, sich in einer reichen Überlieferungstradition auf-

96 Tuba Işık



gehoben zu fühlen. Erzählte Geschichten verlieren aber, wenn sie exemplarisch
wirken, trotz ihrer Zeit- und Kulturgebundenheit nichts an Aktualität für die Ler-
nenden, die ihre eigenen Fragen und Probleme darin wiedererkennen können.
Erzählungen fungieren in diesem Sinne als primär strukturierendes Schema, mit
demMenschen ihr Verhältnis zu sich selbst, zu anderen und zur physischen Umwelt
organisieren und sinnhaft deuten. Die Beschäftigungmit einer Erzählung wird so zu
einer dialogischen Interaktion mit dem Text, der den Kindern und Jugendlichen
eine Projektionsfläche für ihre Werte, Überzeugungen, Verhaltensweisen und Mo-
tive bietet und ihnen hilft, sich selbst besser zu verstehen. Weder ein moralischer
Appell noch die Vermittlung spezifischer Werte stehen daher im Fokus, sondern
vielmehr die Förderung einer Haltung, die Werturteile in einen konkreten le-
bensweltlichen Zusammenhang stellt und reflektiert. Der Schulkontext selbst mit
seinem typischen konfliktbeladenen Schulalltag eignet sich sehr gut, Reflexionen
über eigene Haltungen und persönliche Eigenschaften in Gang zu setzen – sofern sie
von geschulten Lehrkräften entsprechend initiiert werden.

Entscheidet sich die Lehrkraft für eine Geschichte, z.B. Die Freundschaft zwi-
schen dem Bären und dem Jäger aus demMathnawī von Rumī, weil sie Freundschaft
thematisieren will, so wird die Geschichte auf Deutsch mit klaren, verständlichen,
lebendigen und anschaulichen Worten erzählt. Dies ermöglicht sowohl eine ko-
gnitive als auch emotionale Auseinandersetzung. So kann die Erzählung zum
Schauplatz eigener Gefühle wie Angst, Freude, Wut, Neid oder Zuneigung werden.
Emotionen haben einen erheblichen Einfluss auf die Wahrnehmung und prägen
kognitive Denk- sowie Entscheidungsprozesse. Dadurch kommt ihnen eine beson-
dere Bedeutung als Medium der ethischen Urteilsbildung zu (vgl. Işık 2022, 97).

Erzählungen aus dem Leben von Muslim:innen, von ihren Motiven und Ent-
scheidungen können beispielhaft wirken und Schüler:innen in der Subjektwerdung,
ihrem Autonomiestreben und ihrer (religiösen) Identitätsbildung fördern. Die
Einfühlung in eine Erzählung kann so in eine ethische Praxis überführt werden.
Dies setzt einen teilnehmenden Blick auf die handelnden Figuren, ihre Motive,
Haltungen, Konflikte und Emotionen voraus, die in der Regel den Spannungsbogen
einer Erzählung ausmachen. Erst ein teilnehmendes Verständnis der erzählten Si-
tuation kann zu einer adäquaten Reflexion führen. Durch diese Identifikation des
Hineinversetzens in die geschilderte Situation oder „in der Imagination in die er-
zählte Situation“ (Fischer 2007, 237) kann der nächste Schritt zum Perspektiv-
wechsel und dann zur individuellen Reflexion erfolgen.

Eine weitere Funktion religiöser Vorbildtexte besteht darin, den Lernenden
neue Welt- und Deutungszugänge zu eröffnen und den Weg für eine persönliche
Beziehung zu Gott und zum Glauben zu ebnen. Die anschauliche Sprache des Er-
zählens bietet Bilder religiöser Erlebnisse, an denen sich die Hörenden reiben oder
mit denen sie sich identifizieren können. Erzählungen können so zur Veränderung

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 97



von Einstellungen führen. Für die Entwicklung einer religiösen Identität sind daher
vor allem solche Erzähltexte geeignet, die den Rezipient:innen einen Spielraum
eröffnen, sich ihr Leben als Fortsetzung des Narrativs vorzustellen, sie selbst auf-
zuschreiben oder zu erzählen (vgl. Davidsen 2014). Denn Erzählungen laden die
Hörenden in eine gewisse Spannung von Identifikation und Abgrenzung von diesen
je individuellen Erfahrungen ein. Dadurch werden sie Teil der historischen Erin-
nerung und können als Positivfolie für die kritische Selbstreflexion identitäts- sowie
charakterbildende Bedeutung für die Hörenden gewinnen. Verschiedene Erzähl-
formen haben zudem eigene genrespezifische Merkmale, die auf unterhaltsame
und leicht verständliche Weise Kindern Lernprozesse ermöglichen. In Fabeln z.B.
repräsentieren Tiere menschliche und tierische Eigenschaften, die von jedem/jeder
Autor:in unterschiedlich zugeschrieben werden (vgl. Kümmerling-Meibauer 2004,
588). Sie verkörpern bestimmte menschliche Typen, Verhaltensweisen oder Hal-
tungen. Da auch Fabeln wie andere Textgenres unterschiedliche Funktionen haben
können, ist vor diesem Hintergrund bei der Auswahl von Geschichten darauf zu
achten, welche Auswahl mit welcher Zielsetzung im Unterricht getroffen wird.

Von der Tradition zu aktuellen Schlüsselkompetenzen

Im Folgenden möchte ich drei Kernkompetenzen hervorheben, die durch den
dargestellten narrativen Lehransatz erworben werden können.¹³

Wiederbelebung der Kultur des Zuhörens

In den vergangenen Jahrzehnten haben sich die Freizeitaktivitäten der Kinder
verändert. Sie verbringen heute mehr Zeit mit Bildschirmmedien wie Fernsehen,
Videospielen, sozialen Medien oder auch Malen und Puzzlespielen auf dem Display.
Das bewusste (Zu‐)Hören von Geschichten, Musik oder Hörbüchern tritt dabei oft in
den Hintergrund. Zwar gibt es keine Studien darüber, wie viel in Familien erzählt
wird, aber die Stiftung Lesen, die Deutsche Bahn Stiftung und Die Zeit erheben seit
2007 gemeinsam verlässliche Daten zum Vorlesen in Deutschland. Laut dem Vor-
lesemonitor aus dem Jahr 2023, für den 833 Familien befragt wurden, wird Kindern
im Alter von einem bis acht Jahren zu 36,5% selten oder nie vorgelesen. 39,7% wird
mehrmals pro Woche vorgelesen, 23,7% einmal oder mehrmals pro Tag (Die Zeit et

13 In meinem Aufsatz „‚Erzählen‘ als eine wichtige Kulturtechnik ästhetisch-ethischer Bildung im
Islam“ (Işık 2024) sind die hier angerissenen Punkte ausführlich nachzulesen.

98 Tuba Işık



al. 2023). Die Vorlesepraxis hängt davon ab, ob Eltern oder andere Bezugspersonen
das aktive Zuhören zunächst in der Familie fördern bzw. initiieren, damit es
überhaupt kultiviert werden kann. Nicht nur die frühkindliche Musikerziehung
und später der Musikunterricht in der Schule, sondern auch die Belebung des Er-
zählens zu Hause oder der Besuch von Erzähltheatern, Bücherkinos und anderen
kulturellen Aktivitäten können dazu beitragen, bei Grundschulkindern die Freude
an der auditiven Wahrnehmung wieder zu stärken. Dem Zuhören ist ein Eigenwert
zuzusprechen im Sinne einer Schlüsselkompetenz, sich auf das Gehörte einzulas-
sen, es sinnlich aufzunehmen und dabei die erforderliche Konzentration auf-
rechtzuerhalten. Geschichten aufmerksam zuzuhören kann auch das Verständnis
für die Welt um die Kinder herum vertiefen. Forschungsergebnisse zeigen, dass das
(aktive) Zuhören von Erzählungen die Aufmerksamkeitsspanne und die Konzen-
trationsfähigkeit von Kindern verbessern kann.¹⁴

Zudem löst Zuhören einen Imaginationsprozess aus, es regt die Fantasie, das
kreative Denken und die kognitive Entwicklung der Kinder an. Dabei spielt die
Zeitebene des Erzählens eine wichtige Rolle, vor allem wenn es darum geht, eine
bestimmte Stimmung und Atmosphäre zu erzeugen. Das Präteritum ist die Zeitform
fiktionaler Erzählungen. Das Präsens hingegen erweckt den Eindruck einer Un-
mittelbarkeit und Tatsächlichkeit, was didaktisch nicht gewünscht ist, weil es das
freie Schweifen der Fantasie und der Assoziationen hemmt.

Eine spannende Erzählung muss bestimmte formale Bedingungen erfüllen
sowie mit Gestaltungs- und Ausdrucksmitteln wie Stimmführung, Mimik und
Lautmalerei arbeiten, damit sie Kinder erreicht und ihnen das Zuhören erleichtert.
Ergänzend kann es hilfreich sein, die Kinder durch eine unterstützende Übung, z.B.
eine Ohrenmassage vor dem Erzählereignis¹⁵, symbolisch darauf vorzubereiten,
sich aufmerksam und bewusst auf das Erzählte einzulassen.

Perspektiven einnehmen und wechseln

Perspektivwechsel als Kompetenz bedeutet, die eigene Sichtweise um die einer/ei-
nes anderen zu erweitern. Perspektivübernahme besteht – auch beim Verstehen
narrativer Texte – vor allem darin, sich in eine andere Person hineinzuversetzen;
dabei geht es weniger um Einfühlung als um das Verstehen der Gedanken, Gefühle

14 Siehe hierzu Horowitz-Kraus und Hutton (2015, 648–656).
15 Die Ohren-Massage ist eine sinnlich-haptische Übung aus der Kinesiologie. Zeigefinger und
Daumen werden zunächst an die beiden Ohrläppchen geführt und diese werden sanft durchge-
knetet, dann geht es das ganze Ohrläppchen nach oben und wieder hinunter. Das wird ein paar Mal
wiederholt.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 99



und Motive der Protagonist:innen, wobei die Zuhörenden die Position von virtuell
teilnehmenden Beobachtenden nicht verlassen. Auf diese Weise erkennen Kinder
nicht nur, dass andere Menschen unterschiedliche Wahrnehmungen und Erfah-
rungen haben können, sondern auch, dass ein und dasselbe aus verschiedenen
Perspektiven betrachtet werden kann. Durch den Standpunktwechsel kann ihr
Urteilsvermögen geschärft, eine Sensibilität für soziale und kulturelle Differenzen
geschaffen und langfristig eine, wenn nicht respektvolle, so doch tolerante Haltung
aufgebaut werden.

Reflektieren und Urteilen

Abschließend soll ein Aspekt hervorgehoben werden, der bereits gestreift wurde. In
der Auseinandersetzung mit den Erzählungen können sich die Schüler:innen eine
eigene Meinung bilden und kritisch über religiöse Fragen reflektieren, indem sie
religiöse Überzeugungen und Praktiken analysieren, bewerten und schließlich ei-
nen eigenen Standpunkt und eine eigene Haltung entwickeln. Das erfordert die
Fähigkeit zur Verallgemeinerung, d.h. zur Abstraktion von den in der Erzähl-
handlung vorkommenden Werten und Motiven, und zu ihrer Übertragung auf
andere Kontexte. Damit Kinder dabei die Orientierung nicht verlieren und eine
eigene Position finden und formulieren können, müssen sie zu Argumenten und
begründeten Urteilen über eigene und fremde Überzeugungen gelangen, sie prüfen
und gegebenenfalls relativieren können. Im IRU ist dann die Orientierung an dem,
was Gott und der Prophet Muḥammad als ethisch erstrebenswert undmoralisch gut
benannt haben, eine wesentliche Hilfe, sofern diese Perspektiven auch eingebracht
und zur Diskussion gestellt werden.

Ausblick

Im IRU sollte verstärkt ein narrativer Ansatz einbezogen werden, weil Erzählungen
eine hervorragende Möglichkeit bieten, komplexe religiöse Konzepte und morali-
sche Vorstellungen zu reflektieren. Durch die Verwendung von Erzählungen kön-
nen Schüler:innen eine tiefere emotionale Verbindung zu den Inhalten herstellen
und diese besser verstehen. Erzählungen bieten eine ausgezeichnete Grundlage, um
traditionell gewachsene Wertvorstellungen zu reflektieren, sie mit der eigenen
Lebenswelt in Beziehung zu setzen und gegebenenfalls daraus konkrete Hand-
lungsimpulse abzuleiten. Darüber hinaus fördert das Erzählen von Geschichten die
Entwicklung von Perspektivwechseln, kritischem Denken und ethischem Bewusst-
sein bei den Lernenden. Die narrative Methode ermöglicht es auch, verschiedene

100 Tuba Işık



Perspektiven und Interpretationen zu diskutieren, was zu einem besseren Ver-
ständnis religiöser Themen führt. Damit kann die Integration von Erzählungen in
den Religionsunterricht dazu beitragen, dass die Schüler:innen nicht nur Wissen
über Religion(en) erlangen, sondern auch ihre persönliche Entwicklung und ihre
Wertvorstellungen daran ausrichten. Dazu dienen ansprechende, lebendige und
interaktive Erzählungen, die zudem schüler- und bedürfnisorientiert sind.

Erzählen bzw. die narrative Vermittlung von Inhalten war schon immer ein
fester Bestandteil religiöser Sozialisation und sollte es weiterhin bleiben, nicht nur
im IRU, sondern auch wieder in (muslimischen) Familien.

Literaturverzeichnis

Alsdorf, Ludwig (Hg.). Panschatantra. Fünf Bücher altindischer Staatsweisheit und Lebenskunst in Fabeln
und Sprüchen. München: Müller & Kiepenheuer, 1952.

Başgöz, Ilhan. „Turkish Story Telling Tradition in Azerbaijan Iran“. The Journal of American Folklore
83.330 (1970): 391–405.

Behr, Harry Harun. „Islamischer Religionsunterricht in der Kollegstufe“. Gemeinsam das Licht aus der
Nische holen. Kompetenzorientierung im christlichen und islamischen Religionsunterricht der
Kollegstufe. Hg. Harry H. Behr, Werner Haußmann und Frank van der Velden. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013. 17–41.

Benjamin, Walter. „Der Erzähler“. Illuminationen. Hg. Walter Benjamin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1982.

Bromley, Matt. The stories we tell: How to use story and storytelling to improve teaching and school
leadership. New York: Routledge, 2025.

Cevad, Ahmet. Musâhabât-ı Ahlâkiye, Sıhhıye, Medeniye, Vataniye ve İnsaniye. İstanbul: Yayınevi, 1334.
Davidsen, Markus A. The Spiritual Tolkien Milieu: A Study of Fiction-based Religion. Leiden University,

2014.
Die Zeit, Stiftung Lesen und Deutsche Bahn Stiftung (Hg.). Vorlesen gestaltet Welten – heute und

morgen. Vorlesemonitor 2023. Repräsentative Befragung von Eltern mit Kindern zwischen einem und
acht Jahren. 11. Oktober 2023. https://www.stiftunglesen.de/fileadmin/PDFs/PM/2023/
Vorlesemonitor2023_final.pdf (12. Januar 2024).

Ehlich, Konrad. „Alltägliches Erzählen“. Erzählen für Kinder – Erzählen von Gott: Begegnung zwischen
Sprachwissenschaft und Theologie. Hg. Willy Sanders und Klaus Wegenast. Stuttgart: Kohlhammer,
1998. 128– 150.

Fischer, Johannes. „Vier Ebenen der Narrativität. Die Bedeutung der Erzählung in
theologisch-ethischer Perspektive“. Narrative Ethik. Das Gute und das Böse erzählen. Hg. Karen
Joisten. Berlin: Akademie, 2007. 235–252.

Frenzel, Karolina, Michael Müller und Hermann Sottong. Storytelling. Das Praxisbuch. München: Franz
Vahlen, 2006.

Goding, Anne. Storytelling: Reflecting on Oral Narratives and Cultures. California: Cognella Academic
Publishing, 2012.

Günyol, Vedad. „Mektep“. İslam Ansiklopedisi 7 (Eskişehir 1997). 655–656.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 101



Hashim, Rosnani. „Intellectualism in higher Islamic traditional studies: Implications for the
curriculum“. The American Journal of Islamic Social Sciences 24.3 (2007): 92– 115.

Horowitz-Kraus, Tzipi und John S. Hutton. „From emergent literacy to reading: How learning to read
changes a child’s brain“. Acta Paediatrica 104 (2015): 648–656.

Irwin, Robert. Die Welt von Tausendundeine Nacht. Frankfurt a.M., Leipzig: Insel, 2004.
Isik, Tuba und Naciye Kamcili-Yildiz. Islamische Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Unterricht und

Studium. Paderborn: Brill Schöningh, 2023.
Işık, Tuba. Die Kultivierung des Selbst: Die Bedeutung des Charakters für die Bildung im Horizont von

Tugendethik. Baden-Baden: Karl Alber, 2022.
Işık, Tuba. „‚Erzählen‘ als eine wichtige Kulturtechnik ästhetisch-ethischer Bildung im Islam“.

Handbuch für islamische Religionspädagogik. Hg. Hakan Aydın. Köln: plural publications, 2024.
207–215.

Işık-Yiğit, Tuba und Muna Tatari. „Kindheitskonzepte in islamischer Perspektive. Ein Streifzug“.
Religionssensible Schulkultur. Hg. Gudrun Guttenberger und Harald Schroeter-Wittke. Jena: Verlag
für Sozialwissenschaften, 2011. 243–260.

Joisten, Karen. „Möglichkeiten und Grenzen einer narrativen Ethik. Grundlagen, Grundpositionen,
Anwendungen“. Narrative Ethik. Das Gute und das Böse erzählen. Hg. Karen Joisten. (= DZPh,
Sonderband 17.) Berlin: Akademie, 2007. 9–21.

Kaplan, Mahmut. Nâbi: Hayriyye. Ankara: Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü, 2019.
Keskiner, Emine. „M. Sadık Rıfat Paşa′nın Risale-I Âhlak ve Zeyl-i Risale-i Âhlak Eserleri Üzerine Bir

İnceleme“. Son Dönem Osmanlı Ahlak Terbiyecileri ve Âhlak Terbiyesi. Hg. Faruk Bayraktar. Istanbul:
İstanbul Üniversitesi Yayınları, 2015. 257–268.

Kümmerling-Meibauer, Bettina. Klassiker der Kinder und Jugendliteratur. Ein internationales Lexikon, Bd. 1:
A–K. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2004.

Mahmud, Alipaşazâde. Şükûfe-i Sıbyan. İstanbul: Yayınevi, 1307.
Martínez, Matías. „Vorwort“. Erzählen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg. Matías Martínez. Stuttgart:

Metzler, 2017. 259–262.
Mauz, Andreas. „Theologie“. Erzählen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg. Matías Martínez. Stuttgart:

Metzler, 2017. 187– 195.
Mehmedoğlu, Yurdagül. Tanzimat Sonrası Okullarda Din Eğitimi (1838– 1920). İstanbul: İstanbul

Üniversitesi Yayınları, 2001.
Mendl, Hans. Religionsdidaktik Kompakt. Für Studium, Prüfung und Beruf. München: Kösel, 42015.
Merkel, Johannes. Hören. Sehen. Staunen. Kulturgeschichten des mündlichen Erzählens. Hildesheim:

Georg Olms, 2015.
Merkel, Johannes. Sieh, Damit Wir Sehen! Eine Geschichte des Geschichtenerzählens. Berlin: Der

Erzählverlag, 2021.
Moin, S M A. Storytelling in marketing and brand communications. New York: Routledge, 2024.
Nutku, Özdemir. Meddahlık ve Meddah Hikayeleri. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1997.
Nutku, Özdemir. „Meddah“. TDV 28 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2003). 293–294.
Özbal, Nurcan und İsmail Aydoğan. „Eğitimde Estetiğin gerekliliği ve oluşumu üzerine bir inceleme“.

DergiPark Akademik 7.2 (2017): 249–260.
Pehlivan Ağırakça, Gülsüm. Mekteplerde Ahlak, Eğitim ve Öğretim. İstanbul: İstanbul Üniversitesi

Yayınları, 2013.
Peseschkian, Nossrat. Der Kaufmann und der Papagei: Orientalische Geschichten in der Positiven

Psychotherapie. Frankfurt a.M.: Fischer, 1979.
Puckett, Kent. Narrative Theory: A Critical Introduction. Cambridge: Cambridge University Press, 2016.

102 Tuba Işık



Rıfat Paşa, Mehmed Sadık. Risâle-i ahlâk. İstanbul: Mekteb-i Tıbbıye-i Adliye-i Şahane Litografya
Destgâhı, 1846.

Spies, Otto. „Die türkische Volksliteratur“. Handbuch der Orientalistik. Der Nahe und der Mittlere Osten,
Altaistik. Erster Abschnitt: Turkologie 5 (Leiden: Brill, 1982). 383–417.

Spies, Otto. „Arabisch-islamische Erzählstoffe“. Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur
historischen und vergleichenden Erzählforschung. Hg. Kurt Ranke. Berlin: De Gruyter, 1999.
685–718.

Spitzer, Manfred. Lernen, Gehirnforschung und die Schule des Lebens. Heidelberg: Spektrum
Akademischer Verlag, 2002.

Stiller, Anne. „Zwei Schakale reisen um die Welt. Forschende untersuchen die transkulturelle
Geschichte uralter arabischer Fabeln über einen Zeitraum von zehn Jahren“ (04. 07. 2023). https://
www.fu-berlin.de/campusleben/forschen/2023/230707-tsp-kalila-und-dimna/index.html. Website
der HU Berlin (3. Februar 2024).

Tekin, İshak. „1876– 1923 Yılları Arasında Çocuk Eğitimi Konusunda Yazılmış Kitapların İncelenmesi“.
İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 6.3 (2017): 1589– 1623.

Walther, Wiebke. Kleine Geschichte der arabischen Literatur. Von der vorislamischen Zeit bis zur
Gegenwart. München: Beck, 2004.

Yazıbaşı, Muhammed Ali. „Son dönem Osmanlı Ahlâk Risalelerinde öne çıkan değerler (1908– 1918)“.
Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6.10 (2018): 347–363.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Gegenwart 103




