
Yaşar Sarıkaya

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und
Lernen mit Hadithen

Einleitung

Die Rolle, Bedeutung und Funktion der Hadithe in der islamischen Erziehung und
Bildung sind eine unbestreitbare islamische ideen- und bildungsgeschichtliche
Tatsache. Die religiöse Erziehung muslimischer Kinder und Jugendlicher, insbe-
sondere die Aneignung religiöser Praktiken, allgemeiner Anstandsregeln und mo-
ralischer Tugenden, wurde jahrhundertelang neben koranischen Versen auch
durch Hadithüberlieferungen geprägt und geformt. Auch heute noch spielen die
Hadithe eine wichtige Rolle in der religiösen Erziehung, in der Glaubenspraxis und
in der muslimischen Lebensgestaltung, insbesondere in religiösen bzw. religiös
geprägten Familien. Der moderne islamische Religionsunterricht (IRU), unabhängig
davon, an welchem Lernort er stattfindet, soll dieser Realität Rechnung tragen.
Doch wie soll dies realisiert werden? Was ist die pädagogische Bedeutung, die
Wichtigkeit und das Potenzial der Hadithe? Oder was ist eine pädagogische Sicht auf
Hadithe? Wie lässt sich ein Unterricht planen, der auf Hadithen beruht oder durch
sie unterstützt wird? Welchen Beitrag können die Hadithe tatsächlich zu den in den
Lehrplänen für den IRU im deutschsprachigen Raum anvisierten Bildungszielen
und Kompetenzen leisten? Diese Fragen fallen in den Bereich der Fachdidaktik,
insbesondere der Hadithdidaktik. Im vorliegenden Artikel wird diesen Fragen
nachgegangen. Da die Hadithdidaktik jedoch ein relativ neuer Begriff sein dürfte, ist
eine terminologische Einführung von Bedeutung, da sie einen konzeptionellen
Rahmen skizziert.

Was ist ein Hadith? Eine neue Definition des
Hadith
Das Wort Hadith, abgeleitet von der arabischen Wurzel ḥ-d-ṯ, („Ausspruch“,
„Nachricht“ oder „Bericht“) wurde zu einem zentralen Begriff der islamischen
Theologie, der sich auf die Worte und Taten des Propheten Muhammad und seiner
Gefährten bezieht. Im religiösen Bewusstsein und im historischen Gedächtnis der
muslimischen Individuen und Gesellschaften wird der Hadith heute konkret mit
dem Propheten identifiziert und als Ausdruck seiner Worte und Taten verwendet.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-005



Diese etablierte und allgemein anerkannte Akzeptanz schließt den normativen
Charakter jeder als Hadith bezeichneten Überlieferung ein. Diese Definition bringt
m. E. sowohl pädagogische als auch theologische Probleme mit sich. Zum Beispiel
kann eine Person oder Gruppe für sich in Anspruch nehmen, die Wahrheit zu
vertreten, indem sie ihre Ansichten oder Interessen zu einem bestimmten Thema
unter dem Deckmantel des Hadith präsentiert. Tatsächlich ist es historisch erwie-
sen, dass in den ersten Jahrhunderten eine große Anzahl von erfundenen Sprüchen,
Nachrichten, Informationen und Erzählungen unter dem Deckmantel vom Hadith
auf den Markt gebracht wurden, die sich sogar als Anekdoten, die die feurigen
Predigten der Prediger auf den Kanzeln der Moscheen schmückten, rasch ver-
breiteten. Die meisten Hadithgelehrten müssen diese Gefahr schon früh erkannt
haben, denn sie akzeptierten die Tatsache, dass die Authentizität der Hadithe nicht
mit absoluter Sicherheit festgestellt werden kann, weshalb die Echtheit der in den
Haditherzählungen zum Ausdruck gebrachten Sachverhalte mit einer gewissen
Skepsis oder Vorsicht zu betrachten ist. Tatsächlich wurden die historische Si-
cherheit und inhaltliche Glaubwürdigkeit der meisten Hadithe als relativ und
spekulativ (ẓannī) eingestuft, mit Ausnahme einiger weniger Überlieferungen, die in
der gesellschaftlichen Praxis und im Bewusstsein der Muslime zu einem kollektiven
Habitus geworden sind. Trotz der fachlichen Sensibilität und Sorgfalt der Theore-
tiker der Hadith- und Fiqh-Wissenschaft hat sich der Begriff Hadith als Bezeichnung
für die Überlieferung der Worte, Handlungen oder Zustimmungen des Propheten
Muhammad etabliert.¹

Vor dem Hintergrund dieser problematischen begrifflichen Entwicklung plä-
diere ich dafür, den Hadith neu zu definieren. Dementsprechend beinhaltet der
Hadith Worte, Verhaltensweisen und Praktiken, die von den Überliefernden dem
Propheten Muhammad zugeschrieben werden. Dies bedeutet, dass Hadithe Erzäh-
lungen sind, die die Überliefernden (rāwī) der ersten drei muslimischen Genera-
tionen direkt oder indirekt über den Propheten übermittelten, je nach ihrer Fä-
higkeit, zu verstehen undwahrzunehmen, was sie hörten, sahen oder beobachteten,
abhängig von ihren eigenen Interessen und Vorlieben. Fehler, die bei jedem Über-
tragungsvorgang auftreten können (Vergessen, Missbrauch, unvollständiges Hören
und Weitergeben oder Missverstehen usw.), gelten auch für die Überlieferungen,
die die Überliefernden auf den Propheten stützen. Darüber hinaus müssen wir
annehmen, dass auch die persönlichen Interessen, Gedanken und Vorlieben der
Überliefernden den Übertragungsvorgang beeinflussen. Zumindest aus diesen
Gründen ist eine klare Unterscheidung zwischen Hadith und dem Propheten

1 Unter Hadith versteht man allgemein die Worte, Taten und Zustimmungen des Propheten
Muhammad (vgl. Koçyiğit 1985, 120; Kandemir 1997, 27).

66 Yaşar Sarıkaya



Muhammad sowie Hadith und Offenbarung (Koran) im Hinblick auf Epistemologie,
Verlässlichkeit und Verbindlichkeit erforderlich.²

Diese Unterscheidung ist ein Gebot der wissenschaftlichen Sorgfalt und ent-
spricht der Auffassung, die der große Theologe Abū Ḥanīfa (gest. 767) von den
Hadithen hatte. Dieser Gelehrte gilt als derjenige unter den Imamen der sunniti-
schen Rechtsschulen, der sich in seinem Denksystem am wenigsten auf Hadithe
stützte, um seine Positionen und Urteile theologisch zu untermauern. Als er für
diese Haltung kritisiert wurde, erklärte er, dass sich seine Skepsis keineswegs gegen
die Worte des Propheten richte, sondern gegen die ihm zugeschriebenen Worte.
Ihre Authentizität infrage zu stellen sei keineswegs gleichbedeutend damit, die
Worte des Propheten zu leugnen. Beides sei voneinander zu unterscheiden (vgl.
Sarıkaya 2021, 133).

Eine neue Definition aus religionspädagogischer Sicht ist auch aufgrund der
Genese, Verschriftlichung und Kanonisierung der Hadithsammlungen sinnvoll.
Bekanntlich wurden die Hadithe im Gegensatz zu den Koranversen, die auf der
Mitteilung des Propheten beruhen und nach neuesten Erkenntnissen bereits zu
seiner Zeit verschriftlicht wurden,³ mit einigen Ausnahmen erst etwa im zweiten
Jahrhundert der Hidschra nach und nach, und zunehmend ab der dritten Gene-
ration schriftlich festgehalten und in den Sammlungen zusammengestellt. Die
wichtigsten von ihnen sind die beiden Sammlungen von al-Buḫārī und Muslim, die
Ṣaḥīḥ genannt werden. Neben diesen sind die sogenannten vier Sunan-Werke von
vier unterschiedlichen Autoren zu nennen.⁴ Der Prozess ihrer Kanonisierung hat
wiederum noch viel länger gedauert.⁵ Dabei sind auch das Interesse und der Ein-
fluss der damaligen politischen Autorität (u. a. Umayyaden) auf den Prozess der
Sammlung und Niederschrift der Hadithe besonders zu berücksichtigen.⁶

2 Weitere Informationen finden sich in Sarıkaya (2021, 34–38).
3 Siehe hierzu die Erklärung der Universität Birmingham, die das Koran-Manuskript besitzt, wel-
ches ein Labor der Universität Oxford mit Hilfe der Radiokarbon-Methode sehr nah an der Zeit des
Propheten datiert. https://www.birmingham.ac.uk/news-archive/2015/birmingham-quran-manu
script-dated-among-the-oldest-in-the-world.
4 Das sind: Kitāb as-sunan von Abū Dāwūd, Al-Ǧāmiʿ aṣ-ṣaḥīḥ fī s-sunan von at-Tirmiḏī, Kitāb
as-sunan von an-Nasāʾī und Kitāb as-sunan von Ibn Māǧa.
5 Zum Kanonisierungsprozess der Sammlungen von Buḫārī und Muslim siehe Brown (2007).
6 Eine solche Beziehung wird z.B. zwischen dem Kalifen ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz und den Hadith-
gelehrten Abū Bakr b. Hazm und Ibn Šihāb az-Zuhrī überliefert (vgl. Juynboll 1983, 34).

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 67



Was bedeutet Hadithdidaktik?

Der Begriff Hadithdidaktik stellt, soweit ich das beurteilen kann, in der Tradition
der islamisch-theologischen Disziplinen ein Novum dar. Wir kennen die Grundform
der traditionellen Hadithlehre im Allgemeinen. Es handelt sich dabei um einen
Prozess, der aus der Trias Empfangen-Auswendiglernen-Weitergeben besteht, wo-
bei kognitive Anstrengungen, etwa Verstehen und Interpretieren, äußerst begrenzt
sind. Vielmehr geht es dabei um Bewahrung und Überlieferung des Hadith (ta-
ḥammul al-ʿilm) im Rahmen eines unterrichtlichen Geschehens zwischen einem/
einer Lehrenden und den Lernenden. Dabei bediente man sich traditionell ver-
schiedener Methoden. Zu diesen gehört etwa samāʿ, das „Zuhören“ der Lernenden
bei einem/einer Hadithgelehrten, der/die einen Hadith auswendig oder aus einem
Buch lesend vorträgt.Verbreitet war auch die Methode der qirāʾa, des „Vortragens“,
von einem oder mehreren Hadithwerken seitens der Lernenden – wiederum aus-
wendig oder aus einem Buch lesend –, wobei der/die Lehrende diesen Vortrag
mitverfolgte. Eine weitere Methode besteht darin, dass der/die Lehrende selbst eine
Abschrift von Hadithen anfertigt oder anfertigen lässt (kitāba oder mukātaba).⁷ Bei
all diesen Methoden⁸ konzentriert sich der traditionelle Hadithunterricht in der
Regel auf das Lehren und Lernen von Hadithen bzw. Hadithwerken (wie be-
schrieben durch Auswendiglernen, Schreiben, Zuhören usw.). Ziel dabei ist es, die
Hadithe in der Form zu lernen, in der sie überliefert sind, und sie derart zu be-
wahren und weiterzugeben. Da es sich dabei hauptsächlich um einen Prozess der
Vermittlung handelt, sind sowohl Lernende als auch Lehrende gleichsam Medien
der Übermittlung und Bewahrung.

Unter Hadithdidaktik im gegenwärtigen Sinne verstehe ich hingegen einen
umfassenden und systematischen Prozess, der aus der theoretischen Konzeption,
Planung, Durchführung und Finalisierung eines unterrichtlichen Geschehens mit
Hadithen im Einklang mit den fachbezogenen und fachübergreifenden Zielen und
Kompetenzen besteht. In diesem Sinne ist die Hadithdidaktik eine grundlegende
Teildisziplin der islamischen Religionspädagogik. Im weitesten Sinne umfasst die
Hadithdidaktik die Auseinandersetzung mit den dem Propheten oder seinen Ge-
fährten zugeschriebenen Überlieferungen aus didaktischer Sicht in der Religions-
pädagogik. Diese Sichtweise umfasst sowohl die Eignung der Auswahl der in den
Hadithen beschriebenen Themen, Fragen, Situationen und Ereignissen als Inhalt
des Unterrichts als auch die Frage, mit welchen Methoden, Medien und Lernformen
diese behandelt werden können und sollen. Ziel ist es, einerseits die Hadithe und

7 Zum Hadithunterricht im Osmanischen Reich siehe Sarıkaya (2005, 48–59).
8 Zu den Übertragungswegen siehe Sezgin (1967, 58–60).

68 Yaşar Sarıkaya



die darin enthaltenen religiösen Phänomene wahrzunehmen, sie andererseits im
Hinblick auf Lernziele und Kompetenzerwerb kritisch zu bewerten und ihre Eig-
nung für pädagogische Grundsätze und Ziele zu prüfen.⁹

Pädagogisches Potenzial von Hadithen

Die Hadithe, die auf einer Überlieferungskette beruhen, sind im Hadithkorpus
enthalten, das v. a. in „sechs Büchern“ (kutub as-sitta) kanonisiert wurde.¹⁰ Jede
dieser Sammlungen enthält Tausende von Hadithen. Die Sammlung von al-Buḫārī
besteht zum Beispiel aus über 6000 Hadithen und die von Muslim aus etwa 7000.
Darüber hinaus gibt es eine Reihe weiterer Hadithsammlungen, die in ihrer Anzahl
und in ihrem Inhalt eine gewaltige und enorme Literatur darstellen.Viele von ihnen
haben tiefe Spuren im muslimischen Bewusstsein hinterlassen, einige von ihnen
sind im Gedächtnis fast aller gläubigen Muslime verankert. Diese Tausende von
Hadithen haben bis heute überlebt und sind sowohl in gedruckter als auch in di-
gitaler Form verfügbar.

Wie bereits erwähnt, prägen und bestimmen die Hadithe die religiöse und
moralische Erziehung, die persönliche (kognitiv-emotionale) Entwicklung und die
religiöse Sozialisation des Kindes mit. Der Prophet Muhammad wird darin mit
seinem Leben und seinen Reden als das Symbol idealer Schönheit und Tugend-
haftigkeit dargestellt. In diesem Sinne sind Hadithe unverzichtbare Quellen, die
dem Leben der Muslime Sinn und Identität verleihen. Hadithe dienen als Grund-
modell für die Gestaltung der Gebete, des Fastens und des täglichen Lebens der
Muslime. So sehr, dass sie konkrete Beispiele und Verhaltensmodelle in allen Be-
reichen des Islam präsentieren, die mit dem Gottesdienst zu tun haben. Im Leben
der Muslime fungieren Hadithe auch als überzeugende Ratschläge und wirksame
Trostquellen in schwierigen Zuständen wie Krankheit oder Krise. Dank der Hadithe
stellen Muslime zudem eine imaginäre Brücke zu dem Propheten Muhammad her.

9 Der Autor dieses Artikels hat in den letzten fünfzehn Jahren einen erheblichen Teil seiner wis-
senschaftlichen Arbeit dem Thema der Koran- und Hadithdidaktik gewidmet. Nach zahlreichen
Vorträgen und Artikeln, in denen ich großenWert auf die Auffassung legte, dass der Hadith über ein
reiches pädagogisches Potenzial verfügt, das nach den Kriterien der modernen islamischen Päda-
gogik für den Religionsunterricht (sowohl in der Schule als auch in der Moschee) gestalterisch,
nutzbar und produktiv gemacht werden kann, wurde 2021 meine erste Monografie Hadith und
Hadithdidaktik. Eine Einführung publiziert. Darin sind die thematischen und methodologischen
Aspekte der modernen Hadithdidaktik konzeptualisiert.
10 Es handelt sich um die „sechs Bücher“ bei den Sunniten, abgesehen von Musnad von Aḥmad b.
Hanbal und al-Muwaṭṭaʾ von Mālik b. Anas. Schiiten haben ihren eigenen Kanon, der „vier Bücher“
enthält.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 69



Sie haben die Möglichkeit, Muhammads Persönlichkeit stets zu aktualisieren und
ihn als Vorbild zu erleben.

Das umfangreiche Hadithkorpus bietet mithin ein großes pädagogisches Po-
tenzial für islamisch-religiöse Bildungsprozesse. Die rhetorischen Stilmittel in den
Hadithen (z.B. Gleichnisse, Geschichten) können die kognitiven Fähigkeiten von
Lernenden ebenso fördern wie die Entwicklung ihrer emotionalen Kompetenz, der
Fähigkeit zum konstruktiven Umgang mit eigenen Gefühlen und jenen anderer
Menschen. Zugleich bergen Hadithe viele spannende Inhalte, Impulse oder Denk-
anstöße für Lernende, um religiöses Wissen zu erwerben, zu vertiefen oder sogar
neu zu konstruieren. Im Zuge des Lernprozesses rund um die Beschäftigung mit
Hadithen können auch Kompetenzen, wie Verstehen, Diskutieren, Reflektieren,
Interpretieren und Argumentieren, erworben bzw. gestärkt werden.

Der Hadith stellt folglich nicht nur einen Sachtext oder ein historisches Über-
lieferungsmaterial dar, sondern er bildet und prägt Gefühle, Gedanken und Ver-
haltensweisen von Individuen und letztlich ganzer Gesellschaften mit.

Neben diesen literarischen und sprachlichen Merkmalen geben die Hadithe
auch Aufschluss über viele Fragen im Zusammenhang mit dem frühen Islam. Die
Ereignisse, die zur Zeit des Propheten und seiner Gefährten stattfanden, ein-
schließlich der Offenbarung und ihrer Vollendung (z.B. asbāb an-nuzūl), können
durch die in den Hadithen überlieferten Informationen besser verstanden werden.
So spielt etwa die Überlieferung von Ibn ʿUmar eine grundlegende Rolle für das
muslimische Verständnis über den Beginn der Offenbarung. Auch die Auskünfte
über die mekkanische und medinensische Periode der koranischen Offenbarung,
die Auswanderung der Muslime nach Medina, die kriegerischen Auseinanderset-
zungen mit den polytheistischen Mekkanern etc. werden in den Hadithen über-
liefert. Ebenso können die ersten Ansätze der islamischen Theologie, die sich im
Schatten der politischen und sozialen Unruhen nach dem Tod des Propheten ent-
wickelten, im Licht der Hadithe beleuchtet werden oder spiegeln sich in ihnen
wider.

Auch Themen im Zusammenhang mit dem Gottesdienst können mithilfe der
Hadithe besser veranschaulicht werden. Die meisten der einfachen, schlichten, aber
wirkungsvollen Hadithe über Gebete, Waschung, Fasten, Pilgerfahrt usw. können
im Unterricht verwendet werden. Eine Überlieferung von Abū Huraira etwa bringt
die enge Beziehung zwischen Reinheit und Beten glänzend und exemplarisch zum
Ausdruck: „Wenn einer von euch einen Fluss vor seiner Haustür hat und jeden Tag
fünfmal ein Bad darin nimmt, kann dann noch Schmutz an ihm haften?“, fragt der
Prophet die Gemeinde. Die Leute antworteten: „Nein, bestimmt nicht!“ „Genauso ist

70 Yaşar Sarıkaya



es mit den fünf täglichen Ritualgebeten (Salah, Namaz)! Durch diese Gebete werden
auch die Sünden gereinigt, die ihr zuvor begangen habt!“¹¹, erwidert der Prophet.

Ein weiterer Bereich ist die Ethik. Es gibt Hunderte von Hadithen in diesem
Bereich, von denen viele sicherlich nützlich sind, um moralische Werte oder
Prinzipien im Religionsunterricht zu reflektieren. So können beispielsweise mo-
ralische Schwächen wie Lügen, Unehrlichkeit, Diebstahl, Heuchelei usw. anhand
dieser Hadithe diskutiert werden. Moralische Verhaltensweisen, die auch soziale
Aspekte haben, wie Freundlichkeit und Solidarität, können ebenfalls durch Hadithe
erörtert oder durch Hadithe unterstützt werden. Einer Überlieferung von Anas b.
Mālik (gest. 708) zufolge sagte der Prophet Muhammad: „Keiner von euch darf sich
als vollkommen gläubig ansehen, solange er seinem Freund oder seinem Nachbarn
nicht das gönnt, was er sich selbst gönnt.“¹² Dieser Hadith lässt sich in verschiedene
Unterrichtsthemen einbringen, etwa in: Miteinander leben, Freundschaft, Mitge-
fühl, soziale Gerechtigkeit etc.

Das Problem der Übersetzung und Interpretation
von Hadithen
Um aus diesem reichen Potenzial für den IRU in Schulen oder Gemeinden sinnvoll
schöpfen zu können, bedarf es einer plausiblen fachgerechten Übersetzung. Be-
kanntlich wurden Hadithe auf Arabisch zusammengestellt, klassifiziert und in
verschiedenen Werken gesammelt. Einige davon (z.B. die Ṣaḥīḥ-Sammlungen von
al-Buḫārī und Muslim) sind die Hauptquellen, die das muslimische religiöse Be-
wusstsein und das historische Gedächtnis lebendig halten, da sie über Jahrhunderte
hinweg bis heute stets rezipiert und sogar auswendig gelernt und von Generation zu
Generation weitergegeben wurden/werden. Viele von ihnen wurden mittlerweile
z.B. ins Englische,Türkische und auf Urdu übersetzt. Der Ṣaḥīḥ von al-Buḫārīwurde
auszugsweise auch ins Deutsche übersetzt. Eine dieser Übersetzungen stammt von
Dieter Ferchl und trägt den Titel: Ṣaḥīḥ al-Buẖārī. Nachrichten von Taten und Aus-
sprüchen des Propheten Muhammad. Eine andere wurde von Muhammad Rassoul
mit dem Titel Sahih Al-Buharyy – Gekürzte Ausgabe herausgegeben. Zudem findet
man Auszüge aus dem Ṣaḥīḥ von al-Buḫārī und jenem von Muslim in deutscher
Sprache online. Der Religionswissenschaftler Adel Theodor Khoury hat die be-
kannten Hadithwerke übersetzt und in einer deutschsprachigen Ausgabe unter dem
Titel Der Hadith. Quelle der islamischen Tradition zusammengeführt.

11 al-Buḫārī, mawāqīt 6; Muslim masāǧid 282–283 (vgl. Sarikaya 2011; Hadith Nr. 161).
12 Muslim, īmān 71,72.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 71



Im Laufe der Zeit wurden Auswahlwerke, vor allem aus den Ṣaḥīḥayn zu-
sammengestellt, die als grundlegende Handbücher dem Unterricht in der Medrese
und der Predigt in der Moschee, der mystischen Erziehung in tekke (Sufikonvent)
und der Erwachsenenbildung dienten/dienen. Hierzu gehört etwa das Buch der
Vierzig Hadithe (Kitāb al-arbaʿīn) von an-Nawawī (gest. 1278), das heute in viele
Weltsprachen übersetzt wurde, darunter auch ins Deutsche.¹³ Jedoch hat sich bis-
lang kein eigenes literarisches Genre entwickelt, das sich speziell für Lehrbücher
oder Unterrichtsmaterial anbieten würde. Einen ersten grundlegenden Beitrag zur
Bildung einer Gattung der pädagogischen Hadithauswahl bildet der Band 401 Ha-
dithe für den Islamunterricht vom Verfasser des vorliegenden Artikels. Darin wer-
den 401 nach pädagogisch-didaktischen und rationalen Kriterien ausgewählte Ha-
dithe aus den Werken der al-kutub as-sitta elementarisiert. Die Sammlung dient
primär als Hilfsmittel für den IRU und richtet sich somit in erster Linie an Schü-
ler:innen sowie Lehrkräfte. Das Buch beinhaltet eine zeitgemäße Auswahl an le-
benspraktischen Hadithen mit Bezug zu den in deutschsprachigen Lehrplänen
vorgegebenen Unterrichtsthemen sowie zur kindlichen Lebenswelt.

Deutlich wird, dass es bereits eine Reihe von Auswahlübersetzungen (z.B. der
Ṣaḥīḥ von al-Buḫārī und von Muslim) in deutscher Sprache gibt (vgl. Sarıkaya 2021),
doch stellt sich die Frage:Wie sach- und fachgemäß sind diese Übersetzungen? Nach
welchen theologischen Grundlagen und Kriterien wurde die Themenwahl bestimmt
und wie wurden die dazu passenden Hadithe ausgewählt? In welchem Ausmaß
übertragen diese Übersetzungen die Originalsprache der Hadithe des siebten bis
neunten Jahrhunderts in die deutsche Gegenwartssprache sachgerecht?

Die fachwissenschaftlich und fachdidaktisch korrekte Übersetzung des Ha-
dithkorpus ins Deutsche soll daher ein elementares Aufgabenfeld der islamischen
Religionspädagogik sein. Dafür sollen Kriterien entwickelt werden, die dafür sor-
gen, dass die Übersetzung dem Interesse, der Neugier und dem Verständnishorizont
der Lernenden gerecht wird. Gleichwohl sollte die Übersetzung die wichtigsten
Ideen, Grundsätze, Inhalte und Fakten, die die Hadithe explizit oder implizit, direkt
oder indirekt enthalten, so genau wie möglich wiedergeben. Folglich sollte jede
pädagogische Übersetzung sowohl sach- als auch schülergerecht sein. Eine hin-
sichtlich der Sprach- und Fachkenntnisse unzureichende Übersetzung kann dazu
führen, dass die Bedeutung des Textes unvollständig, falsch und manchmal sogar
manipuliert wiedergegeben wird und dadurch zu falschen Interpretationen und
Schlussfolgerungen führen kann. Ebenso wäre eine Übersetzung didaktisch nicht
hilfreich, die die Lebenswirklichkeit der Lernenden und ihre kognitive und emo-
tionale Entwicklung nicht anspricht. Natürlich sollte nicht behauptet werden, dass

13 Meiner Meinung nach ist Marco Schöllers (2007) Übersetzung am besten gelungen.

72 Yaşar Sarıkaya



die Bedeutung und der Inhalt der betreffenden Texte in diesen Übersetzungen in
jeder Hinsicht absolut genau wiedergegeben würden. Letztlich werden die über-
setzten Texte von den Lernenden gelesen und im Einklang mit ihren persönlichen
Herangehensweisen und Lebenserfahrungen verstanden und interpretiert. All dies
ist natürlich keine leicht zu bewältigende Aufgabe.

Eine weitere Herausforderung für die Übersetzung besteht im zeitlichen und
räumlichen Abstand zur Entstehungszeit der Hadithe. Wie andere religiöse
Schriften (etwa Bibel und Koran) enthalten auch Hadithe die sprachlichen, kultu-
rellen und intellektuellen Merkmale der Zeit und der Bedingungen, in denen sie
entstanden sind (asbāb al-wurūd). Daher ist es notwendig, die Hadithe vor dem
Hintergrund des zeitlichen und sozialen Kontextes, in dem sie entstanden sind, zu
lesen und zu bewerten. Gerade in diesem Zusammenhang gibt es eine Reihe
sprachlicher und kontextueller Schwierigkeiten, die es nach pädagogischen und
didaktischen Grundsätzen zu überwinden gilt. Es ist notwendig, die Sprache der
Hadithe zu aktualisieren und das darin enthaltene Wissen mit der für das Fach-
gebiet erforderlichen Sensibilität zu vermitteln, indem eine angemessene Auswahl
aus der Masse von Hadithen getroffen wird.

Im Laufe der Zeit wurden die dem Propheten zugeschriebenen Denk- und
Verhaltensformen aus ihrem Kontext entfernt, auf Stereotype beschränkt und im
Zuge des Kanonisierungsprozesses weitgehend in den Sammlungen eingefroren. Die
Annahme, dass die Sunna des Propheten nur in diesen niedergeschriebenen und in
die Gegenwart übertragenen Texten zu finden sei, würde die Dynamik von Zeit und
Geschichte außer Acht lassen. Entscheidend für das Verständnis der Hadithe sind
die den Hadithen innewohnenden religiösen, theologischen und moralischen
Prinzipien. Durch eine sinnorientierte Lektüre, die danach fragt, was gemeint ist,
kann sichergestellt werden, dass das in den Hadithen tradierte Wissen aktualisiert
wird und tatsächlich die heutigen Lesenden anspricht. Hier geht es darum, dass ein
bedeutsames, erlebbares, kommunizierbares und anschlussfähiges Modell des
Propheten für heute dargestellt wird. So kann der Prophet jenseits von überhöhten,
unzugänglichen und tabuisierten Vorstellungen als verlässlicher, vorbildlicher
Mensch, Begleiter, Ratgeber, Lehrer und Freund wahrgenommen werden.

Ein weiterer Aspekt ist die Frage des Verstehens und Deutens. Die in den is-
lamischen Disziplinen, insbesondere im Uṣūl al-fiqh, entwickelten semantischen
und hermeneutischen Ansätze haben in der Vergangenheit einen wichtigen und
entscheidenden Beitrag zum Verständnis und zur Interpretation der Inhalte von
Hadithen geleistet und können diese auch heute noch leisten (vgl. Görmez 2011;
Kırbaşoğlu 2013). Da sie jedoch größtenteils auf einem textorientierten Verständ-
nisparadigma basieren, sind sie für didaktische Zwecke kaum geeignet. Sie lassen
den Lernenden kaum Raum für die Beteiligung am Verständnisprozess.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 73



Die Methoden des Verstehens und der Interpretation des fiqh konzentrieren
sich überdies auf die Ableitung von Bestimmungen für religiöse Praktiken aus
Koran und Hadith (naṣṣ). Insofern kann die Methode des fiqh wenig zum Ver-
ständnis und zur Auslegung des Korans und der Hadithe in Lehr- und Lernpro-
zessen beitragen. Denn der Zweck der religiösen Bildung und Ausbildung besteht
nicht darin, aus religiösen Texten (naṣṣ) verbindliche Gesetze oder normative
Handlungsweisen für den Einzelnen und die Gesellschaft herauszuarbeiten. Der
Koran und die Hadithe sollten in der Bildung aus einer pädagogischen Perspektive
heraus betrachtet werden. In dieser Hinsicht liefern religiöse Texte den Lernenden
Anregungen für den Prozess des selbstständigen Denkens, des Erwerbs von Fähig-
keiten und Kompetenzen und befähigen sie, über Sinn und Bedeutung reflexiv und
argumentativ nachzudenken. Daher ist die Kenntnis der traditionellen Deutungs-
ansätze zwar sinnvoll, allerdings sind sie im Unterricht anhand der Hadithe durch
die Nutzung verschiedener Ansätze und Modelle zeitgenössischer Didaktik und
pädagogischer Hermeneutik zu erweitern, um die Hadithe im Einklang mit den
Bildungszielen kompetenzorientiert, fach- und sachgerecht zu verstehen und in-
terpretieren zu können. Die Reader-Response-Theorie, die sich als Kritik am text-
zentrierten Strukturalismus in der Erschließung literarischer Texte entwickelte
(vgl. Iser 1972; Davis und Womack 2002; Mart 2019), basiert beispielsweise auf der
Annahme, dass die Bedeutung durch eine Transaktion zwischen den Lesenden und
dem Text innerhalb eines bestimmten Kontextes konstruiert wird. Lernende neh-
men bei der Erschließung des Hadithtextes demnach eine wesentliche Rolle ein,
indem sie auf den überlieferten Inhalt reagieren. Der Prozess der Entwicklung von
Reaktionen erleichtert ein aktives und bedeutungsvolles Lesen und erhöht die
emotionale und intellektuelle Beteiligung am Text, was letztlich den Lernenden ein
besseres Verständnis und Bewusstsein für den Text verschaffen kann. Folgende
Fragen können dabei helfen:
– Was hat der Text mit dir persönlich und deinem Leben zu tun?
– Inwieweit stimmt der Text mit deiner Weltanschauung und damit, was du als

richtig oder falsch ansiehst, überein (oder inwieweit widerspricht er dieser)?
– Hat der Text deine Sichtweisen herausgefordert oder gar verändert?
– Wie gut hat der Text Themen adressiert, die du persönlich als wichtig emp-

findest?
– Fasse zusammen! Was ist insgesamt deine Reaktion zu dem gelesenen Text?

Ein wesentlicher Vorteil dieser literaturwissenschaftlichen Theorie liegt darin, dass
sie sowohl den Text als auch die Lesenden in den Fokus nimmt. Dadurch wird die
Kompetenz der eigenen Urteilsbildung anhand der eigenen Erfahrung und Meinung
zum gelesenen Text gefördert. Unterschiedliche Reaktionen von unterschiedlichen
Rezipienten bilden viele verschiedene Sichtweisen, was wiederum die soziale

74 Yaşar Sarıkaya



Kompetenz sowie die Fähigkeit, mit unterschiedlichen (Be‐)Deutungen (Ambigui-
tätstoleranz) konstruktiv umzugehen, fördert.

Für die Erschließung der Hadithtexte könnten ebenfalls die in der Bibeldidaktik
entwickelten leserzentrierten Modelle und Methoden hilfreich sein. Detlev Dor-
meyer beispielsweise, der die leserzentrierten Methoden für eine interaktionale
Bibelauslegung fruchtbar macht, unterscheidet zwischen drei Phasen in einem
Lehr- und Lernprozess (vgl. Adam 2006, 134– 141). In der ersten Phase Entdecken und
Aneignen solle die Möglichkeit gegeben werden, den Text mit eigenem (Vor‐)Wissen
auf der Ebene des eigenen Gefühls zu füllen und ihn sich auf diese Weise anzu-
eignen. Die zweite Phase des interaktionalen Lesens solle diskursives Verstehen
ermöglichen, indem die Struktur des Textes mit der eigenen Alltags- und Gefühls-
welt verglichen werde. Bei der dritten Phase Verstehen und Übertragen handele es
sich um die existenzielle Aneignung des Textes durch eineWertung, Diskussion und
Übertragung von Rollen und Handlungen in die eigene Lebenswirklichkeit.

Grundlagen des Lehrens und Lernens durch
Hadithe
Um das pädagogische Potenzial der Hadithe im Lehr- und Lernprozess kreativ und
konstruktiv nutzen zu können, ist eine umfassende Kenntnis der pädagogischen
Prinzipien aus wissenschaftlicher und didaktischer Sicht erforderlich. In meinen
bisherigen Publikationen habe ich in aller Bescheidenheit versucht, pädagogische
Prinzipien für die Hadithdidaktik (und auch für die Korandidaktik) zu entwickeln
und zu vertiefen. Diese werden in meinem 2021 erschienenen Studienbuch Hadith
und Hadithdidaktik fachwissenschaftlich und fachdidaktisch fundiert und be-
gründet.

Mit pädagogischen Prinzipien in Bezug auf Hadithdidaktik sind die wesentli-
chen Überlegungen und Perspektiven gemeint, die berücksichtigt werden sollten,
wenn ein Hadith (oder ein Vers bzw. eine Sure) im unterrichtlichen Geschehen zur
Anwendung kommt, unabhängig davon, ob dies zur Unterstützung des Unter-
richtsthemas geschieht oder ob das Thema der Hadith selbst ist. Es reicht aus, einige
dieser Grundsätze hier zusammenfassend darzustellen, da ausführliche Erklärun-
gen in dem oben erwähnten Buch zu finden sind:
1. Ganzheitlichkeit. Hier geht es darum, zu vermeiden, dass Hadithe unabhängig

von ihrem Kontext und isoliert voneinander gelesen und gedeutet werden. Um
dies zu erreichen, sollten alle Hadithe (wie Puzzleteile) zu einem Thema (z.B.
Frauen) zusammengeführt werden, um das Gesamtbild, den Hauptgedanken

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 75



des Themas und den allgemeinen moralischen Grundsatz, falls vorhanden,
herauszuarbeiten und darzustellen.

2. Zwei- und Mehrdeutigkeit. In der islamischen Wissenschaftstradition der
klassischen Periode waren die Relativität des erworbenen Wissens sowie die
Subjektivität der gezogenen Schlussfolgerungen und der vorgenommenen In-
terpretationen von grundlegender Bedeutung. Die wichtigste Maxime, die dies
zum Ausdruck bringt, ist der Ausdruck „Gott weiß es besser“, der generell von
fast allen Autoren verwendet wurde, nachdem sie ihre Ansichten zu einem
Thema dargestellt haben. Mit dieser Formulierung werden die Subjektivität
und Mehrdeutigkeit des Verständnisses und der Interpretation und der damit
verbundene Pluralismus – zumindest implizit – akzeptiert. Thomas Bauer, der
dieses Verständnis in der islamischen theologischen Tradition wiederentdeckt
hat, betont, dass die Ein-Wahrheits-Mentalität ein modernes postkoloniales
Phänomen ist (vgl. Bauer 2011). Im IRU sollte das hermeneutische Prinzip der
Mehrdeutigkeit, insbesondere beim Verständnis und der Auslegung von Koran
und Hadith, als leitender didaktischer Gedanke gelten.

3. Elementarisierung. Dieses Prinzip wurde von den christlichen Religionspäd-
agogen Karl Ernst Nipkow und Friedrich Schweitzer (2003) entwickelt. Zentral
dabei ist die Frage nach dem Elementaren, Charakteristischen und Unverzicht-
baren eines Lerngehalts. Dadurch ist einerseits eine Reduktion des komplexen
Wissensgehalts auf den Kern des Glaubensinhaltes möglich, andererseits lassen
sich komplexe Lernvorgänge leichter strukturieren. Die Elementarisierung als
wechselseitige Erschließung, entsprechend dem Korrelationsgedanken, hängt
mit mehrfachen Faktoren (elementare Inhalte und elementare Fragen) zusam-
men. Dabei werden neben theologisch relevanten Kernthemen bzw. religiösen
Wahrheiten und Erfahrungen auch elementare Fragen der Lernenden nach
dem Wie, Warum, Was etc. als aufeinander bezogen dargestellt.¹⁴ Auf die Ha-
dithe bezogen bedeutet Elementarisierung, die überlieferten Inhalte durch
adäquate Umgestaltung für verschiedene Verstehenshorizonte der Lerngrup-
pen erschließbar zu machen. Dabei handelt es sich um eine wechselseitige
Anpassung zwischen den elementaren Inhalten des Überlieferungsmaterials
und den elementaren Fragen der Lernenden.

4. Korrelation. Das wechselseitige Verhältnis von heutiger Lebenswelt und über-
liefertem Glauben bildet die Grundlage der Korrelationsdidaktik. Ziel ist es, den
Religionsunterricht im heutigen Kontext mit besonderem Blick auf die Inter-
essen, Fragen und Wünsche der Lernenden zu gestalten. Die Tatsache, dass die
koranische Offenbarung und der Prophet Muhammad in einem dynamischen

14 Zur Elementarisierung siehe Schweitzer (2003).

76 Yaşar Sarıkaya



Dialog mit den Zuhörern und Empfängern standen, bietet eine islamisch-
theologische Grundlage für das Prinzip der Korrelation in Lehr- und Lern-
prozessen (vgl. Sarıkaya 2016, 63–67). Wie in zahlreichen Hadithen dokumen-
tiert,¹⁵ vollzog sich die Kommunikation zwischen dem Propheten und seinen
Gefährt:innen in Form eines Wechselspiels und bewegter Interaktion. Dabei
handelte der Prophet keineswegs als gleichsam Allwissender, der seinen Ge-
sprächspartnern Informationen oder Anweisungen diktiert und von ihnen
absoluten Gehorsam akzeptiert hätte.Vielmehr nahm der Prophet Bezug auf die
Lebenswirklichkeit, auf An- und Rückfragen, Anliegen, Sorgen etc. seiner Ge-
meinde. In Anlehnung an diese Herangehensweise soll der Unterricht mit
Hadithen einen Bezug nehmen zumHeute, zur Erfahrungs- und Lebenswelt der
Lernenden.

5. Kontextualisierung. Hadithtexte sind in jener Form der arabischen Sprache
verfasst, welche in ihrer Entstehungszeit in Gebrauch war. Sie spiegeln die
damaligen sprachlichen, sozialen und kulturellen Gepflogenheiten wider. So ist
die Hadithliteratur geprägt von Bildern, Metaphern, Begrifflichkeiten und
Vorstellungen aus frühislamischer Zeit, die heutige Lesende zunächst zu ent-
schlüsseln haben. Doch wie können Hadithe auf den gegenwärtigen Lebens-
kontext übertragen werden, wenn sie doch mit den historischen und sozio-
kulturellen Bedingungen ihrer Entstehungszeit verknüpft sind? Genau an
diesem Punkt erweist sich die Kontextualisierung als hilfreiche und zielfüh-
rende Methode. Diese umfasst wiederum ein dreistufiges Verfahren:
1. Rekonstruktion. Zuerst werden die Hadithe in die sprachlichen, kulturellen

und historischen Zusammenhänge jener Zeit eingebettet, in welcher der
Prophet Muhammad gewirkt und gepredigt hat.

2. Evaluation. In einem zweiten Schritt werden die Inhalte der prophetischen
Worte und Taten mit Blick auf Lernziele und Kompetenzen eruiert und
bewertet.

3. Reflexion. In einem abschließenden Schritt wird gefragt, ob und wie die
erzählten Gegebenheiten und Gepflogenheiten auf die Lebenswelt der
Lernenden bezogen werden können.

6. Gender- und Differenzgerechtigkeit. Hadithe entstanden in einem anderen
politischen, sozialen und kulturellen Kontext als jenem des 21. Jahrhunderts.
Daher können sie heutigen Lernenden in Sprache und Inhalt befremdlich und
fragwürdig erscheinen. Auf sprachlicher Ebene werden beispielsweise Wörter
und Begriffe generell in maskuliner Form verwendet, als ob nur Männer an-

15 Vgl. Hadithe über prophetischeMedizin und über die Bestäubung der Datteln, etwa in: Ṣaḥīḥ von
Muslim, faḍāʾil 38.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 77



gesprochen würden. Darüber hinaus gibt es eine Reihe von Erzählungen, die
gegenüber Frauen restriktive oder abwertende Inhalte vermitteln.¹⁶ Ähnlich
verhält es sich auch mit der Differenz hinsichtlich religiöser und weltan-
schaulicher Vorstellungen.¹⁷ Wie geht man im IRU didaktisch sinnvoll mit
derartigen Überlieferungen um? Die oben dargestellten Prinzipien können
dabei hilfreich sein. Darüber hinaus ist die Sensibilisierung der Lernenden für
Themen, wie Heterogenität und Gendergerechtigkeit, von pädagogischer Be-
deutung.

7. Diskursivität. Mit Diskursivität ist hier gemeint, dass der IRU in der Begegnung
mit den Hadithen (neben all dem anderen, was das religiöse Bekenntnis aus-
macht) auf gedankliche Auseinandersetzung hin ausgerichtet ist und dabei die
Schüler:innen in ihrer Individualität und Eigenständigkeit einbezieht und sie
als Subjekte im Lernprozess ernst nimmt und würdigt.¹⁸ Diesem Ansatz folgend
fragt die Hadithdidaktik nach dem Sinn religiösen Lernens unter modernen
Bedingungen, nach den Erfahrungen und Bedürfnissen der (muslimischen)
Menschen heute. Sie versteht das religiöse Wissen nicht als eine abgeschlos-
sene, gleichsam eingefrorene Einheit, daher geht sie nicht deduktiv von vor-
ausgesetzten, fixen Wahrheiten und Beständen katechetischer bzw. dogmati-
scher Lehren aus. Vielmehr wendet eine zeitgemäße Hadithdidaktik Ansätze
und Modelle an, die Lernende dazu befähigen, diskursiv und kritisch-reflexiv
der religiösen Tradition und deren Inhalten und Themen zu begegnen und in
der Folge ein eigenes Islamverständnis und eine individuelle Religiosität
selbstständig und in deutscher Sprache zu konstruieren und auszubilden.
Dieses induktive fachdidaktische Vorgehen stellt die Lernenden mit ihren
Fragen, Interessen und Sorgen in den Mittelpunkt.

Diese Prinzipien können den Hadithinhalt jenseits komplexer theologischer, dog-
matischer oder weltanschaulicher Debatten attraktiv und fruchtbar machen, indem
sie auf die Lebenswirklichkeit der Lernenden bezogen und aktualisiert werden.
Beim Lernen und Lehren mit Hadithen (dies gilt auch für Lernen und Lehren mit
dem Koran) sollte daher auf den deduktiven Ansatz verzichtet werden, der darauf
abzielt, vorgefertigtes religiöses Wissen (Katechismus) in den Geist der Lernenden
zu laden. Stattdessen sollten religiöse Inhalte im Hadithtext mit einem induktiven
Ansatz erschlossen werden, bei dem die Lernenden aktiv am Lernprozess teilneh-
men. Dieser Ansatz erfordert eine Veränderung der Rolle der/des Lehrenden und

16 Vgl. Muslim, īmān, 36; al-Buḫārī, al-anbiyāʾ 1.
17 Vgl. Muslim, masāǧid, 826.
18 Zum Modell des diskursiven Religionsunterrichts siehe Schoberth (2009).

78 Yaşar Sarıkaya



bezieht sich auf einen Lehr-Lern-Prozess, der die Lernenden in den Mittelpunkt
stellt und sich auf den Erwerb von Kompetenzen und Fertigkeiten konzentriert,
statt auf die traditionelle Rolle des allwissenden Lehrers.

Für ein Lernen und Lehren nach diesen Kriterien stehen eine große Anzahl von
Lernmethoden zur Verfügung, von textzentrierten und bildbasierten bis hin zu
gestalterischen und handlungsorientierten (vgl. Niehl und Thömmes 2014; Wiemer
et al. 2011). Diese methodische Vielfalt ermöglicht es Lehrenden, einen Unterricht
mit dem Hadith attraktiv und kreativ zu gestalten. Bei den produktions- und
handlungsorientierten Methoden beispielsweise wird davon ausgegangen, dass ein
Text (mit der Intention seiner Autorin/seines Autors) erst dann wirklich verstanden
worden ist, wenn nach deren/dessen Denkweise gehandelt und mit dem Text un-
terschiedlich umgegangen werden kann. Dies wird mithilfe produktions- und
handlungsorientierter Methoden möglich gemacht. Bei Ersteren ist es beispiels-
weise möglich, ein Werbeplakat zu einem Text zu entwerfen, Quizfragen zum Text
zu erstellen, den Text in einen Zeitungsbericht umzuformen oder den Text in die
heutige Zeit zu übertragen. Bei handlungsorientierten Methoden eignen sich für
den Unterricht beispielsweise pantomimische Spiele zum Hadithtext, das Erstellen
von Textpuzzles, Collagen oder Wandzeitungen oder auch Reporterspiele zur Dar-
legung von Gefühlen der jeweiligen Personen im Text.

Fazit

Die im vorliegenden Artikel vertretene pädagogische Perspektive zeigt das große
Potenzial der Hadithe für die Vermittlung vonWissen, Fähigkeiten und Kompetenzen
in Bildungsprozessen. Dazu müssen die Hadithtexte jedoch mit einer kompetenten
und pädagogischen Sensibilität so übersetzt werden, dass sie den Verstehenshorizont
der Lernenden ansprechen. Darüber hinaus sollten die Hadithe – im Gegensatz zu
dogmatischen, katechetischen oder deduktiven Ansätzen – induktiv und subjektori-
entiert behandelt werden. Lernende sollten in der Lage sein, mit dem Text zu kom-
munizieren, die im Text beschriebenen Ereignisse und Phänomene innerhalb ihrer
eigenen Bedeutungswelt zu bewerten und ihre eigenen Schlussfolgerungen zu ziehen.
Ein solcher neuer Lern- und Lehransatz kann mit Prinzipien und Kriterien erreicht
werden, die sowohl die Perspektiven der Hadithwissenschaft und der Theologie als
auch die der Religionspädagogik einbeziehen.

Hadithdidaktik. Ein neues Lehren und Lernen mit Hadithen 79



Literaturverzeichnis

Adam, Gottfried (Hg.). Bibeldidaktik. Ein Lesebuch. Münster: Comenius-Institut, 2006.
al-Buḫārī, Muhạmmad b. Ismāʿīl. Sạhị̄h ̣ al-Buḫārī, 4 Bände. Beirut: Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 1999.
Bauer, Thomas. Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams. Berlin: Verlag der

Weltreligionen, 2011.
Brown, Jonathan. The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī

Ḥadīth Canon. Leiden, Boston: Brill, 2007.
Davis, Todd F. und Kenneth Womack. Formalist Criticism and Reader-Response Theory. Basingstoke:

Palgrave, 2002.
Görmez, Mehmet. Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu. Ankara:

Diyanet Vakfı yay, 2011.
Iser, Wolfgang. „The Reading Process: A Phenomenological Approach“. Modern Criticism and Theory: A

Reader. Hg. David Lodge. Essex: Longman, 1972. 211–228.
Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Qur‘an. Semantics of the Qurʾanic Weltanschauung. Kuala Lumpur:

Islamic Book Trust, 2008.
Juynboll, G. H. A. Muslim tradition. Studies in chronology, provenance and authorship of early ḥadīṯ.

Cambridge u. a.: Cambridge University Press, 1983.
Kandemir, M. Yaşar. „Hadis“. TDV İslâm Ansiklopedisi 15. İstanbul: TDV, 1997. 27–64.
Kırbaşoğlu, M. Hayri. Alternatif Hadis Metodolojisi. Ankara: Otto, 2013.
Koçyiğit, Talat. Hadis Istılahları, 2. Baskı. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1985.
Muslim, Abū l-Ḥusayn. Sạhị̄h ̣ al-Muslim. Hg. Muhạmmad Fuʿād ʿAbdulbāqī, 5 Bände. Istanbul:

al-maktab al-islāmiyya, o. J.
Niehl, Franz W. und Arthur Thömmes. 212 Methoden für den Religionsunterricht. Neuausgabe.

München: Kösel, 2014.
Sarıkaya, Yaşar. Hadith und Hadithdidaktik. Eine Einführung. Paderborn: Schöningh, 2021.
Sarıkaya, Yaşar. 401 Hadithe für den Islamunterricht. Hückelhoven: Anadolu, 2011.
Sarıkaya, Yaşar. Abū Saʿīd Muhạmmad al-Ḫādimī (1701– 1762). Netzwerke, Karriere und Einfluss eines

osmanischen Provinzgelehrten. Hamburg: Kovač, 2005.
Sarıkaya, Yaşar. „Islamische Religionspädagogik als Medium der Erneuerung islamisch-religiösen

Wissens“. Islamische Religionspädagogik. Leitfragen aus Theorie, Empirie und Praxis. Hg. Yaşar
Sarıkaya und Adem Aygün. Münster: Waxmann, 2016. 61–81.

Schoberth, Ingrid. Diskursive Religionspädagogik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.
Schöller, Marco. Das Buch der Vierzig Hadithe. Frankfurt a. M.: Verlag der Weltreligionen, 2007.
Schweitzer, Friedrich. Elementarisierung im Religionsunterricht. Erfahrungen, Perspektiven, Beispiele.

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2003.
Sezgin, Fuat. Geschichte des arabischen Schrifttums, vol. 1, Qur’ānwissenschaften, Ḥadīṯ, Geschichte, Fiqh,

Dogmatik, Mystik bis ca. 430 H. Leiden: Brill, 1967.
University of Birmingham. „Birmingham Qur’an manuscript dated among the oldest in the world“

(22. Juli 2015). https://www.birmingham.ac.uk/news-archive/2015/birmingham-quran-manuscript-
dated-among-the-oldest-in-the-world. News Archive der University of Birmingham (21. Mai 2024).

Wiemer, Axel et al. Basiskartei Religionsdidaktik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2011.

80 Yaşar Sarıkaya


