
Annett Abdel-Rahman

Kompetenzorientierung im islamischen
Religionsunterricht am Lernort Schule. Ein
Widerspruch zu den Traditionen religiösen
Lernens im Islam?

Einleitung

Aus einem Unterrichtsgespräch im islamischen Religionsunterricht (IRU):

Lehrkraft: „Warum beten Menschen?“
Schüler: „Na ja, weil sie Angst haben, dass sie Allah sonst bestraft, wenn sie nicht beten.“
Lehrkraft: „Aber kann man jemanden lieben, vor dem man Angst hat?“

Aus einem Gespräch mit der Mutter eines Schülers:

„Mein Sohn soll bei Ihnen lernen, wie man betet, deswegen habe ich ihn doch anmeldet!“

Bemerkung einer evangelischen Religionslehrerin:

„Das Gebet hat im Unterricht nichts zu suchen! Schon gar nicht so was wie ein Pflichtgebet!“

Diese exemplarischen Gesprächssituationen aus meinem Berufsleben als Lehrkraft
zeigen drei verschiedene Perspektiven auf mögliche Inhalte und Ziele des IRU.
Während die Mutter eine genaue Unterweisung in die Abläufe des Gebets erwartet,
zielt das Unterrichtsgespräch der islamischen Religionslehrkraft darauf, darüber
nachzudenken, warum Menschen beten. Die evangelische Religionslehrkraft lehnt
dagegen die Thematisierung des Pflichtgebets in der Schule generell ab. Inwieweit
kann oder soll IRU den Traditionen religiösen Lernens im Islam folgen, haben sie
das Potenzial für Anknüpfungspunkte an einen gegenwartsbezogenen IRU?

Eine der elementaren Anforderungen an Lehrkräfte des Faches islamische
Religion besteht heute darin, zu bestimmen, was genau sie eigentlich unterrichten
sollen. Sie gestalten Religionsunterricht, indem sie entscheiden, welche Bildungs-
prozesse sie auslösen wollen. Welches Wissen, welche Fähigkeiten und Haltungen
sollen sich muslimische Schülerinnen und Schüler in ihrem Unterricht aneignen?
Um das zu entscheiden, ist es notwendig, sich mit verschiedenen Fragen bezogen
auf ihre Lerngruppe, auseinanderzusetzen:

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-004



Welche Lebensfragen sind für die Schülerinnen und Schüler wichtig? Welchen
lebensweltlichen und biografischen Bezug haben sie zu dem ausgewählten Thema?
An welches Vorwissen können die Lehrkräfte anknüpfen? Wie können sie den
theologischen Kern der Sache, also das Unterrichtsthema, so reduzieren, dass er
verständlich und anschaulich wird, ohne etwas von seiner Aussage einzubüßen?
Mit welchen individuellen Erfahrungen und gesellschaftlich-relevanten Fragen ist
ihr Unterrichtsthema verbunden? Welche kognitiven und emotionalen Verände-
rungen sollen durch die Beschäftigung mit dem Unterrichtsgegenstand initiiert
werden? Und welcher gegenwärtige und zukünftige Nutzen liegt in eben diesem
Wissen, dieser Fähigkeit oder Haltung?

An die Frage nach der inhaltlichen Schwerpunktsetzung schließt sich die Frage
nach den geeigneten Impulsen und Methoden an, die einerseits der genuinen Ei-
genart des Faches, wie zum Beispiel der Umgang mit der arabischen Sprache oder
mit bildlichen Darstellungen, gerecht werden und anderseits die Lernenden ko-
gnitiv aktivieren und zum Nach- und Weiterdenken anregen. Und last but not least:
Wie können Lehrkräfte nachprüfen, ob ihre Schülerinnen und Schüler tatsächlich
genau das gelernt haben, was sie mit ihrem Unterricht intendiert haben?

Diese auf den Lernort Schule bezogenen Aspekte setzen die Lehrkräfte, ob be-
wusst oder unbewusst, in Beziehung zu ihren eigenen Vorstellungen und Erfahrun-
gen, wie sie religiöses Lernen aus islamischer Sicht verstehen oder erlebt haben.

In der Ausbildung angehender Lehrkräfte im Referendariat habe ich oft eine
Divergenzwahrgenommen, die sichmit den beiden folgenden Fragen gut beschreiben
lässt:

Welches Ziel hat der IRU in der Schule, wie viel Sprechen über Religion und den
eigenen Glauben gehört dazu? Ist das, was wir im IRU in der Schule betreiben,
überhaupt noch „Islam“, wie wir ihn kennen?

Um sich einer möglichen Antwort anzunähern, sollen in den folgenden Aus-
führungen grundlegende Aspekte des IRU am Lernort Schule einerseits und des
religiösen Lernens und Lehrens aus islamisch-historischer Perspektive andererseits
„ins Gespräch gebracht“ werden, um auszuloten, inwiefern traditionelle Bezüge im
Religionsunterricht der Gegenwart Berücksichtigung finden (können).

Welche Rahmenbedingungen gelten für den IRU
am Lernort Schule?
Die Art des Lernens und die Bedingungen, unter denen es stattfindet, werden durch
die Kategorien formales Lernen, non-formales Lernen und informelles Lernen unter-

48 Annett Abdel-Rahman



schieden. Sie beschreiben die jeweiligen strukturellen Rahmenbedingungen, Inhalte
und Ergebnisse, unter denen Lernen stattfindet (vgl. Abdel-Rahman 2022a, 89–91).

Formales Lernen beinhaltet strukturierte Lernziele, konkrete Lernzeiten und
Konzepte zur Lernförderung. Es ist zielgerichtet und führt zu einer Zertifizierung.

Charakteristisch für formales Lernen ist, dass
– es in einem organisierten, institutionell abgesicherten Rahmen stattfindet,
– es vorwiegend an didaktisch-methodischen Kriterien orientiert ist,
– Lernziele und Lerninhalte ausgewiesen werden,
– die Lernergebnisse überprüfbar sind,
– in der Lernsituation in der Regel eine professionell vorgebildete Person an-

wesend ist und eine pädagogische Interaktion mit den Lernenden besteht.
(Dehnbostel et al. 2010, 8)

Formales Lernen findet vor allem an öffentlichen Schulen als Bildungs- bzw. Lernort
statt. Deren institutionelle Bildung ist gekennzeichnet durch Schulpflicht, einen
verbindlich festgelegten Tagesablauf, standardisierte Formen der Curricula, pro-
fessionell ausgebildetes Personal, eine vergleichende Überprüfung der Lernergeb-
nisse und vor allen Dingen durch die mit der Zertifizierung der Leistungen er-
worbenen Zugangsberechtigungen zu weiterführenden Bildungsmöglichkeiten (vgl.
Baumbast et al. 2012, 23). „Die Auslösung von Bildungsprozessen [gehört, A. A.-R.]
dezidiert zu ihrer Funktion, ihren Aufgaben oder ihrem Selbstverständnis“ (Bun-
desministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend 2005, 91).

Der signifikante Unterschied zwischen formalem und non-formalem Lernen
besteht darin, dass bei Letzterem nicht spezielle Bildungsorte zur Verfügung stehen,
sondern Lernwelten innerhalb individueller Lebenswelten, „… die oftmals anderen
Zwecken folgen als jenem der Vermittlung […] spezifischer Bildungsleistungen“
(Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend 2005, 96). Hier steht
die unmittelbare Relevanz des Wissens für den Lernenden im Vordergrund, wie
zum Beispiel Gelegenheiten, in denen sich Menschen Inhalte aus Musik, Sport,
Technik oder Religion aneignen.

Informelles Lernen geschieht dagegen zufällig, in ungeplanten, offenen Situa-
tionen. Es unterscheidet sich vom formalen Lernen insbesondere dadurch, dass es in
der Regel von den „individuellen Interessen der Akteure gesteuert ist. Es ist meist
ungeplant, beiläufig, jedenfalls nicht institutionell organisiert, d.h. ein (freiwilliges)
Selbstlernen in unmittelbaren Zusammenhängen des Lebens und des Handelns“
(Rauschenbach 2004, 29).

Bildungsprozesse in den verschiedenen Kategorien sind miteinander verbun-
den, sie können sich überlagern oder gleichzeitig stattfinden.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 49



Für den Lernort Schule bedeutet dies, dass neben dem Unterricht auch auf dem
Schulhof, in der Pause, in der Mensa in unterschiedlichen Lernkontexten und ne-
benbei gelernt wird.

IRU, wie er am Lernort Schule stattfindet, ist daher von Formen religiösen Ler-
nens außerhalb der Schule zu unterscheiden. Das religiöse Lernen junger Muslime
findet demnach an unterschiedlichen Orten und unter unterschiedlichen Rahmen-
bedingungen statt, wie die folgende Skizze verdeutlich. Dabei ist zu beachten, dass für
jeden Einzelnen unterschiedliche Formen und Zugänge denkbar sind.

Abb. 1: Strukturmodell Lernorte islamisch-religiöser Bildung (Abdel-Rahman 2022a, 113).

50 Annett Abdel-Rahman



Der Lernort Schule ist allgemeinen Bildungszielen verpflichtet, die einen ge-
sellschaftlichen Konsens darstellen und in der KMK-Vereinbarung der Länder über
die gemeinsame Grundstruktur und Verantwortung des Schulwesens formuliert
sind. Darin heißt es unter anderem: „SuS sollen an allen Schulen zu selbständigem
kritischem Urteil, zu eigenverantwortlichem Handeln, zu schöpferischer Tätigkeit
befähigt werden, um im Sinne der Teilhabe zukünftig Aufgaben im sozialen Umfeld,
in beruflichen Zusammenhängen und in der Gesellschaft aktiv wahrnehmen zu
können“ (Beschluss der Kultusministerkonferenz 2020, 10).

Die gesellschaftlich vereinbarten, allgemeinen Bildungsziele gelten für alle
Fächer und damit auch für den IRU, durch Kompetenzmodelle werden die fach-
spezifischen Bildungsziele definiert.

Was bedeutet Kompetenzorientierung im Fach
islamische Religion?
Um Lernprozesse überprüfen zu können, wurden für alle Fachbereiche spezifische
Kompetenzmodelle und darauf aufbauende Curricula entwickelt, die angeben, wel-
ches fachbezogene Wissen dem jeweiligen Fach zugrunde liegt und welche Fähig-
keiten, Fertigkeiten und Haltungen die Schülerinnen und Schüler erlangen sollten.
Das Kompetenzmodell für den IRU ist strukturell dem christlichen Religionsunter-
richt entlehnt, da die Einführung der Kompetenzorientierung und des IRU etwa
zeitgleich erfolgte. Die islamische Religionspädagogik hatte zu diesem Zeitpunkt noch
keine bildungstheoretische Grundlegung des Religionsunterrichts vorgenommen
oder gar diskutiert, sondern musste für die Implementierung an den ersten Schulen
curriculare Vorgaben entwickeln und griff daher auf die Nachbarfächer zurück.

Religiöse Kompetenz als fachspezifisch zu erwerbende Kompetenz „ist die er-
lernbare, komplexe Fähigkeit zum verantwortlichen Umgang mit der eigenen
Religiosität in ihren verschiedenen Dimensionen und in ihren lebensgeschichtli-
chen Wandlungen“ (Hemel 1988, 674).

Sie entfaltet sich in den Teildimensionen,
– Wahrnehmen und Darstellen – religiös bedeutsame Phänomene wahrnehmen

und beschreiben
– Deuten – religiös bedeutsame Sprache und Zeugnisse verstehen und deuten
– Dialog führen – am religiösen Dialog argumentierend teilnehmen
– Gestalten – religiös bedeutsame Ausdrucks- und Gestaltungsformen verwenden
– Urteilen – in religiösen und ethischen Fragen begründet urteilen und Position

beziehen. (vgl. Hemel 1988, 675–689)

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 51



Im IRU wird zwischen prozessbezogenen und inhaltsbezogenen Kompetenzen un-
terschieden. Die prozessbezogenen Kompetenzen (abgeleitet aus den oben genann-
ten Teildimensionen) verweisen auf die verschiedenen Erschließungsformen und
-möglichkeiten religiös bedeutsamer Inhalte. Die verbindlichen Lernergebnisse des
Unterrichts werden durch die inhaltsbezogenen Kompetenzen angegeben.

DieGegenstandsbereiche des IRU sind in allen Bundesländern ähnlich, wenn auch
die Gewichtung unterschiedlich ist, wie die folgende Tabelle zeigt. Die Gegenstands-
bereiche stehen in Korrelation zu den Bezugsdimensionen, auf die hin Religion im
Unterricht entfaltet, dargelegt und gedeutet werden soll. Es geht also darum, aus
welcher der Perspektiven die Inhalte des Unterrichts ihre Bedeutung erhalten:
– Perspektive der Biografie und Lebenswelt der Schülerinnen und Schüler: exis-

tenzielle Fragen, Fragen nach dem Sinn des Lebens und der Hoffnung, Fragen
nach dem Glauben und nach Orientierung, Fragen nach dem richtigen Handeln

– Perspektive islamischen Glaubens: islamische Theologie, Geschichte, Tradition,
Glaubensinhalte

– Perspektive der pluralen Gesellschaft: Weltanschauungen, Bezugswissenschaf-
ten, Kultur/Medien, Gesellschaft

Die Perspektiven lassen dabei den Blick frei für gelebte und gelehrte Religion, denn
ohne Bezug zum gelebten Glauben kann die Lehre der Religion nicht durchdrungen
werden. Aus christlicher Sicht dient gelebte Religionspraxis am Lernort Schule dem
Ziel, „dass die Schülerinnen und Schüler auf diese Weise Religion besser verstehen
und sie so religiös gebildet werden, nicht aber mit dem Ziel der Beheimatung oder
Rekrutierung in eine Religionsgemeinschaft hinein“ (Mendl 2019, 87). Es ist si-
cherlich unstrittig, dass Religionsunterricht kein Mittel zur Rekrutierung sein kann,
aber der Aspekt der Beheimatung spielt für den IRU eine größere Rolle, die bislang
jedoch noch nicht ausreichend diskutiert und reflektiert worden ist.

Der Kompetenzerwerb wird durch Operatoren beschrieben, die Auskunft über
die spezifische Verarbeitungsleistung der Schülerinnen und Schüler geben. Anfor-
derungsbereiche definieren das Niveau der zu bewältigenden Leistungen. So um-
fasst Anforderungsbereich I (Reproduktion) dieWiedergabe von Sachwissen und die
Anwendung gelernter und vertrauter Methoden. Anforderungsbereich II (Reorga-
nisation und Transfer) umfasst das selbstständige Bearbeiten, Einordnen und Er-
klären bekannter Sachverhalte und das geeignete Anwenden bekannter Inhalte und
Methoden auf andere Fragestellungen. Lernen im Anforderungsbereich III (Ur-
teilsbildung und Problemlösung) bedeutet, die Fähigkeit zur eigenen Urteilsbildung
bzw. Problemlösung zu entwickeln. Er umfasst den reflektierten Umgang mit An-
forderungen, Problemen oder Situationen, indem selbstständig Wissen und Me-
thoden auf neue Sachverhalte übertragen und angewendet werden (vgl. Abdel-
Rahman 2022a, 241–242).

52 Annett Abdel-Rahman



Gegenstandsbereiche in den Curricula für den islamischen Religionsunterricht

Kerncurriculum Niedersachsen (Sek I, 2014)

Nach dem
Menschen
fragen

Nach Gott, Glau-
be, eigenem
Handeln fragen

Nach Koran
und Sunna
fragen

Nach Muhammad,
anderen Propheten
und der Geschichte
des Islams fragen

Nach Reli-
gionen fra-
gen

Nach der Ver-
antwortung
des Menschen
in der Welt
fragen

Kernlehrplan Nordrhein-Westfalen (Sek I, 2014)

Islamische
Glaubenslehre

Der Koran
und die
Sunna

Gemeinschaft der
Propheten

Andere Reli-
gionen und
Weltan-
schauungen

Verantwortli-
ches Handeln

islamische
Religionspraxis

Entwicklungsge-
schichte des Islam

Bildungsplan Baden-Württemberg (Sek I, 2016)

Mensch/
Glaube/
Ethik

Koran und
islamische
Quellen

Muhammad als Ge-
sandter

Religionen
und Weltan-
schau-
ungen

Gott und Sei-
ne Schöp-
fung

Gesellschaft und Geschichte

Rahmenlehrplan Rheinland-Pfalz (Sek I, 2020)

Religiöses
Leben

Allah und
der Koran

Muhammad und sein
Leben/Propheten

Andere Reli-
gionen

Islamische
Ethik

Meine Gemeinschaft – Umma in Geschichte und Gegen-
wart

Lehrplan Saarland (Primarstufe, 2015)

Religion und Glaube im
Leben der Menschen

Die Wegweiser – die Gemeinschaft
der Propheten und Muhammad, der
letzte Gesandte Gottes

Leben in der
Welt – Verant-
wortung wa-
gen

Über Allah/Gott –
Alles wurde von
Allah erschaffen
und alles kehrt zu
ihm zurück

Die heiligen Schriften und der Koran als Wort
Gottes

Kerncurriculum Hessen (Primarstufe, o. J.)

Mensch und
Identität

Gott, Glaube,
Handeln

Koran und
Sunna

Muhammad
und andere
Propheten

Religionen und
interreligiöse
Befähigung

Verantwor-
tung des Men-
schen in der
Welt

Tabelle 1: Gegenstandsbereiche im islamischen Religionsunterricht (Abdel-Rahman 2024, 86–87).

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 53



Für den IRU bedeutet die höchste Niveaustufe, dass Schülerinnen und Schüler in der
Lage sind, religiöse Sachverhalte zu erörtern, auf sich und ihre Wirklichkeit zu
beziehen, alte mit neuen Wissensbeständen zu verknüpfen, verschiedene Per-
spektiven auf eine Fragestellung einzunehmen, um dann eine Position oder Per-
spektive für ihr Handeln oder eine ethische Haltung zu entwickeln. Dabei ist das
Ergebnis offen. Es kann also auch geschehen, dass sich ein Schüler gegen eine re-
ligiöse Lösung oder Antwort für eine Situation entscheidet.

Die Kompetenzorientierung ist also ein Instrument, welches Lehr- und Lern-
prozesse in den Blick nimmt. Dabei soll das religiöse Lernen einen erkennbaren
Gegenwarts- und Lebensweltbezug haben, das aber gleichzeitig auf mögliche zu-
künftige Herausforderungen des Lebens verweist und damit auch nachhaltig ist.

Das Ziel des IRU ist es folglich, die Schülerinnen und Schüler zu befähigen,
verantwortungsvoll und lebensbejahend ihr (religiöses) Leben in der sie umge-
benden Gesellschaft zu gestalten, indem sie sich mit Religion und ihrem Glauben
auseinandersetzen und zu bedeutenden Fragen und Situationen begründet posi-
tionieren.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob und in welcher Weise Tradi-
tionen religiösen Lernens im Religionsunterricht in der Schule einen Platz haben
können.

Zu den Grundkomponenten religiöser Lernprozesse zählt Englert neben Er-
fahrung und Lebenspraxis auch die Tradition (vgl. Englert 2007, 273).

Weil Religion eine traditionsbezogene Seite hat, bei der es um überlieferte Deutungen, Sym-
bole oder Bekenntnisse geht […] hat auch religiöses Lernen eine traditionelle Komponente: Es
deutet Erfahrungen und verarbeitet diese Deutungen hin zu religiöser Sprach- und Kommu-
nikationsfähigkeit. Religiöses Lernen fördert auf diese Weise religiöse Identitätsbildung vor
dem Hintergrund einer konkreten Glaubenstradition (Woppowa 2018, 32).

Welches Verständnis religiösen Lehrens und
Lernens ist aus den Traditionen religiöser Bildung
im Islam abzuleiten?
Die Perspektive auf das Verständnis von religiöser Bildung und religiösen Lern-
traditionen muss nicht nur die Verschiedenheit der Lernorte berücksichtigen,
sondern auch die Vielfalt von Struktur und Ziel von Bildungsprozessen sowie von
Raum und Zeit der Lehrenden und Lernenden. Es besteht sonst die Gefahr, aus den
Erfahrungen und dem Werteverständnis der Gegenwart heraus Sachverhalte un-
angemessen einzuordnen und fehlerhaft zu beurteilen. Ein Blick auf die Traditio-

54 Annett Abdel-Rahman



nen und die Geschichte islamischen religiösen Lehrens und Lernens muss also
mehrperspektivisch sein. Dies ist an dieser Stelle nicht zu leisten. Für die Frage nach
der traditionellen Komponente religiösen Lernens sollten jedoch prominente As-
pekte überlieferter theologischer und historischer Deutungen zum Ziel menschli-
cher (religiöser) Entwicklung sowie zur Relevanz von Wissen und (religiösem)
Lernen ausreichen.

Der Erste, der die Menschen etwas lehrt, ist für Muslime Allah. Im Koran wird
er als wichtigste Quelle und Rede Gottes an die Menschen (kalām Allah) bereits in
der ersten Offenbarung thematisiert:
(1) Lies im Namen deines Herrn, Der erschaffen hat,
(2) den Menschen erschaffen hat aus einem Anhängsel.
(3) Lies, und dein Herr ist der Edelste,
(4) Der (das Schreiben) mit dem Schreibrohr gelehrt hat,
(5) den Menschen gelehrt hat, was er nicht wusste (Koran 96:1–5)¹.

Allah teilt den Menschen mit, dass Er derjenige ist, ‚der das Schreiben mit dem
Schreibrohr gelehrt hat, den Menschen gelehrt hat, was er nicht wusste‘. Der Koran
wird als eine Botschaft verstanden, die den Menschen etwas lehrt und ihm mitteilt,
was es zu erlernen und zu verstehen gilt. Im Duktus einer Unterweisung wird im
Koran über das Glaubensbekenntnis, über Gottesdienste, wie das Fasten und die
Zakat, Speisegebote und andere Aspekte des religiösen Lebens, in Kenntnis gesetzt.
Weitere Verse enthalten ausführliche Unterweisungen in weltlichen Angelegen-
heiten, die zum Beispiel die Beziehungen zwischen Menschen, politische, soziale
und rechtliche Angelegenheiten betreffen. Darüber hinaus wird ethisches Verhal-
ten, auch durch klare Verbote und Gebote, beschrieben (vgl. Abdel-Rahman 2022a,
200–204).

Das Verb „‘allama“, das so viel bedeutet wie lehren, belehren, ausbilden, je-
mandem Wissen vermitteln, kommt 42-mal im Koran vor. Die meisten der zahlrei-
chen anderen Ausdrücke, die mehr oder weniger direkt die Idee des „Lehrens“
implizieren, beziehen sich auf die Vorstellung von „Gott, der den/die Propheten
lehrt“ und des „Propheten Muhammad, der das Volk belehrt“ (vgl. Günther 2006,
200). Insbesondere Muhammad wurde beauftragt, den Menschen „seine Zeichen zu
verkünden und sie zu läutern und sie das Buch und die Weisheit zu lehren, obwohl sie
vorher im größten Irrtum waren“ (Koran 62:2; vgl. Günther 2006, 201).

Neben den Propheten (und auch den Teufeln und Engeln) lehrt Allah die
Menschen direkt, er weist sie darauf hin: „Seid Leute des Herrn, da ihr das Buch

1 Der Koran wird hier und im Folgenden zitiert nach Bubenheim und Elyas.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 55



(euren Glaubensbrüdern) zu lehren, und da ihr (es) zu erlernen pflegtet“ (Koran
3:79; vgl. Günther 2006, 201–202).

Bereits im Koran werden Grundsätze für die Lehre genannt, wie:
– geduldig zu sein (Koran 17:11; 18:60–82; 75:16);
– aufmerksam zu sein (Koran 7:204; 50:37), während man unterwiesen wird;
– Menschen in ihrer Muttersprache zu unterrichten (Koran 12:2; 14:4);
– nur über Dinge zu streiten, von denen man etwas versteht (Koran 3:66);
– in einer höflichen Art und Weise zu argumentieren (Koran 16:125; 29:46);
– und durch Beispiele und Beweise zu unterrichten, wie die vielen Erzählungen

im Koran veranschaulichen (zum Beispiel durch die Empfehlung, Lehren aus
den Erfahrungen anderer zu ziehen, z.B. Koran 5:32; 11:89; vgl. Günther 2006,
203–204).

Der Duktus der Unterweisung sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass all
diese Anweisungen im Kontext einer tiefen geistigen Durchdringung zu verstehen
sind. Im Koran heißt es
– „Denken (yatadabbarūna) sie denn nicht sorgfältig über den Koran nach?“

(Koran 4:82).
– „(Dies ist) ein gesegnetes Buch, das Wir zu dir hinabgesandt haben, damit sie

über Seine Zeichen nachsinnen (li-yaddabbarū) und damit diejenigen beden-
ken, die Verstand besitzen“ (Koran 38:29).

– „Denken (yatadabbarūna) sie denn nicht sorgfältig über den Koran nach? Oder
sind an (diesen) Herzen deren Verriegelungen (angebracht)?“ (Koran 47:24).

Der Begriff tadabbur bedeutet das tiefe Nachsinnen über den Koran sowie über
einzelne Verse und ihre Bedeutung. Es reicht nicht aus, die Verse zu lesen und zu
rezitieren, der Leser, die Leserin soll sich bemühen, ihre tiefe Bedeutung zu er-
fassen. Tadabbur bezeichnet Kontemplation, also ein Innehalten im konzentrierten
Nachdenken über die Aussage eines Verses oder Begriffes. Es geht darum, die
Auswahl der Wörter zu verstehen und ihre Bedeutung(en) zu erfassen, Wort-
gruppen zu entschlüsseln und Parallelen zu vorhandenem Wissen zu ziehen und
die Aussagen eines Verses in Verbindung mit den Konsequenzen für das eigene
Handeln zu reflektieren (vgl. Abdel-Rahman 2022b, 42).

Immer wieder wird mit dem Ausruf „Begreift ihr denn nicht (ˈafalā taˈqilūna)?“
(Koran 2:44) an den Verstand, die Vernunft und das Verständnis (auch in Glau-
bensangelegenheiten) appelliert.

Eine Reihe von Versen verweist auf die Unterschiede zwischen denjenigen, die
Wissen erlangt haben, und denjenigen, die über kein Wissen verfügen.
– „Diese Gleichnisse prägenWir für die Menschen. Aber nur diejenigen verstehen

sie, die Wissen besitzen.“ (Koran 29:43)

56 Annett Abdel-Rahman



– „Sag: Sind etwa diejenigen, die wissen, und diejenigen, die nicht wissen, gleich?
Doch bedenken nur diejenigen, die Verstand besitzen.“ (Koran 39:9)

Ebenso weist der Prophet Muhammad, im Koran als „das schöne Vorbild“ be-
schrieben, auf den hohen Stellenwert des Lernens hin.
– „Die Suche nach Wissen ist für Männer und Frauen gleichermaßen eine

Pflicht.“ (Ibn Māǧa, al-Muqaddima, 17)

Wenn Muhammad über sich selbst sagt:
– „Ich wurde gesandt, um den guten Charakter zu vervollkommnen“ (Mālik ibn

Anas, al- Muwaṭṭaʾ, Husn al-hulk, 8),

ist das der Auftrag, sich mit seinen Charaktereigenschaften auseinanderzusetzen,
um zu verstehen, welche Eigenschaften ihn zum Vorbildmachen undwie sie auf das
gesellschaftliche Miteinander wirken. Daraus folgt die Konsequenz, diese Er-
kenntnisse mit eigenen Haltungen und eigenem Handeln zu reflektieren.

Das, was man zu lernen hat (oben in den Curricula als Gegenstandsbereiche
benannt), findet sich in Kohärenz mit dem Koran im Hadith Ǧibrīl auf den Punkt
gebracht. Mit seiner Erläuterung der drei Dimensionen islam, īmān und iḥsānwird
die Selbstbildung und Selbstentwicklung des (gläubigen) Menschen durch die Aus-
einandersetzung mit der Botschaft Allahs, in der Hoffnung auf das Jenseits, be-
schrieben.

Diese exemplarischen Ausführungen zeigen die enge Verschränkung von Re-
ligion und Bildung.

Religiöse Bildung im Islam bedeutet demnach, sich Kenntnis anzueignen von dem, was Gott
den Menschen mitteilt, dieses Wissen mit einer reflexiven und gottergebenen inneren Haltung
zu verbinden und in rituelle und ethische Verhaltensweisen und Handlungen für sich, die
Gemeinschaft und die Umwelt umzusetzen mit dem Ziel der lebenslangen Entwicklung zum al-
insān al-kāmil, dem vollkommenen Menschen (Abdel-Rahman 2022a, 205).

Mit der Weitergabe des Korans hat sich auch das Nachdenken über die Art und
Weise des Lehrens und Unterrichtens seiner Botschaft entwickelt. Von besonderer
Bedeutung sind dabei die wissenschaftlichen Abhandlungen, die wir vor allem
zwischen dem neunten und 13. Jahrhundert in arabischen Schriften muslimischer
Gelehrter finden können. Auf ihre Überlegungen zum religiösen Lernen und auf
ihre Konzeptionen religiöser Bildung wird immer wieder zurückgegriffen.

In diesen mittelalterlichen arabischen Texten zu Bildung und Religion wird ein Kerngedanke
immer wieder betont: Die Erziehung des Menschen sei sowohl als eine Form der Beziehung zu
Gott, ‚dem Schöpfer‘, als auch zu den Mitmenschen, d.h. den Statthaltern Gottes auf Erden

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 57



(Koran, Sure 2, Vers 30), zu betrachten. Die normative Ethik im Islam umfasst deshalb eine
ganze Reihe von Aussagen in den Bereichen Recht und Moral, welche die islamischen Bil-
dungstheorien maßgeblich beeinflussten (Günther 2013, 362).

Das Buch Ādāb al-mu’allim (Die Verhaltensregeln der Lehrer) ist das früheste er-
haltene „pädagogische Handbuch“, es wurde von dem tunesischen Rechtsgelehrten
Muḥammad ibn Saḥnūn (817–870) verfasst. In seinem Leitfaden für Grundschul-
lehrer rät er,
– den Schüler intellektuell zu fordern, um zum Nachdenken zu motivieren;
– im Unterricht einen fairen Wettbewerb zu unterstützen, da er die Persönlich-

keitsentwicklung fördere;
– das Auswendiglernen und die genaue Artikulation des koranischen Textes;
– die Vermittlung grundlegender Lese- und Schreibkenntnisse;
– die regelmäßige Unterweisung in religiöse Pflichten;
– die Vermittlung der Regeln guten Benehmens (vgl. Günther 2013, 366).

Etwa zeitgleich schrieb der aus dem Irak kommende Amr ibn Baḥr al-Ǧāḥiẓ
(ca. 776–869) ein pädagogisches Buch, in dem er andere Schwerpunkte des Lehrens
beschreibt:

Al-Ǧāḥiẓ lehnt das Auswendiglernen ab, seiner Meinung nach bedeutet es, dass
der Intellekt die Besonderheiten der Dinge und ihre wesentlichen Merkmale nicht
wirklich erfasst und damit das kreative und kritische Denken vernachlässigt wird.
Er sieht die Gefahr, dass sich Menschen nur noch auf das Weitertragen von Wissen
konzentrieren, ohne eigene Anstrengungen des Weiterdenkens zu unternehmen. Er
verweist in einer Zeit, in der die mündliche Überlieferung dominierte, auf das Buch
als das wichtigste Medium für den Unterricht und das Nachdenken (vgl. Günther
2013, 367–368).

Der in Bagdad lebende Abū Naṣr Muḥammad al-Fārābī (ca. 872–950) plädierte
für ein Curriculum, welches die religiösen Disziplinen und andere Wissenschaften
miteinander verknüpfte, um das logische Denken für das Studium grundzulegen.
Sein Anliegen war es, auf die Bedeutung von Argument, Dialog und Diskurs zu
verweisen. Er vertritt in seinen Schriften die Ansicht, dass

jeglicher Unterricht dadurch erleichtert werden müsse, dass vor allem solche Vorstellungen
und Konzeptionen in die Unterweisung von Schülern und Studenten einbezogen werden
sollten, die dem Lernenden bereits vertraut sind, um ihm auf diese Weise einen besseren und
schnelleren Zugang zum Unterrichtsstoff zu ermöglichen (Günther 2015, 115).

Seine Ansicht entspricht unserem gegenwärtigen Verständnis von kognitiver Akti-
vierung, eine der grundlegenden Voraussetzungen lernwirksamen Unterrichts.

58 Annett Abdel-Rahman



Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Ġazzālī (ca. 1058– 1111), der als ei-
ner der einflussreichsten Denker islamischer Bildungsfragen gilt, formuliert in
seiner iḥyāʾ ʿulūm al-dīn (Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der Religion)
detaillierte Ratschläge für Lernende und Lehrende, von denen hier einige exem-
plarisch genannt werden.

Studierende …

– sollten sich aus dem Alltag lösen, um sich dem Wissen hingeben und vertieft
lernen zu können;

– sollten sich erst mit einem Gegenstand/Wissensgebiet auseinandersetzen und
es durchdringen, ehe sie sich auf breitere Wissensinhalte einlassen;

– sollten insbesondere Lehrkräfte auswählen, die auch eine eigene Meinung
ausdrücken, mit der sie sich auseinandersetzen sollen;

– sollten sich Wissen mit dem Ziel aneignen, ihre charakterlichen Eigenschaften
zu vervollkommnen und innerlich zu reifen.

Lehrkräfte …

– müssten ein angemessenes Lernniveau erreicht haben: Der Schüler oder Stu-
dent dürfe weder überfordert noch unterfordert sein;

– müssten den Studierenden helfen, schlechte Gewohnheiten abzulegen, damit
sie motivierter lernen;

– müssten den Unterricht auch an Studenten mit Lernschwierigkeiten anpassen,
niemand solle zurückbleiben;

– müssten mit gutem Beispiel vorangehen; freundliche Anregungen sowie vor-
bildhaftes, am Propheten orientiertes Benehmen sei grundlegend für Lehr-
kräfte (vgl. Günther 2017, 84–86).

In allen Abhandlungen und Essays der Gelehrten geht die Beschäftigung mit den
Inhalten immer einher mit der Auseinandersetzung darüber, welche Aspekte guten
Unterricht befördern. Das Lehren und Lernen der (religiösen) Inhalte wird nicht
losgelöst von dem Nachdenken darüber betrachtet, wie Lehrende und Lernende
fruchtbar miteinander agieren können und unter welchen Bedingungen Inhalte
motiviert aufgenommen, mit Vorhandenem verknüpft und geistig durchdrungen
werden können.

Allen gemeinsam ist das Ziel religiösen Lernens: nämlich durch den Erwerb von
religiösem Wissen, Gottesnähe, Erfüllung und Glückseligkeit im Diesseits, vielmehr
aber noch im Jenseits zu erlangen.

Die Lernorte waren anfangs Moscheen, später Privathäuser von Gelehrten oder
auch Buchläden. Es wurden informelle Sitzungen (maǧlis) abgehalten, dem gegen-
wärtigen Verständnis von Vorlesungen ähnlich, Professoren leiteten Lehr- und
Studienzirkel (ḥalaqa), in denen spezifische Wissensinhalte vertieft und relevante

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 59



Fragen dazu gemeinsam erörtert wurden. Wer den Unterrichtsgegenstand seines
Lehrers geistig durchdringen und fehlerfrei wiedergeben konnte, erhielt die Lehr-
erlaubnis (Idschaza), die demjenigen erlaubte, nun seinerseits zu unterrichten. In
Anlehnung an diese Bedeutung wird der Begriff heute für die Vergabe der Lehr-
erlaubnis an Lehrkräfte für den IRU benutzt. Aus den Moscheen gliederten sich
später Madrasas aus. Sie standen nicht nur für organisierte Formen von Unterricht
und waren Herberge für weitgereiste Studierende, sondern vor dem Hintergrund
der Herausbildung der vier sunnitischen Rechtsschulen waren sie auch Zentrum
des Diskurses, der Dispute, des kritischen Austausches (vgl. Makdisi 1981, 9–20;
Günther 2016, 214–217).

Vergleicht man nun diese Rahmenbedingungen, Inhalte und Ziele aus histori-
scher Perspektive mit dem IRU am Lernort Schule, wird es schwierig, ihn in den
islamischen Traditionen religiösen Lernens zu verorten.

Die dargelegten Gegenstandsbereiche, Absichten und Ziele überschneiden sich
zwar, sind aber nicht die gleichen. Dies betrifft insbesondere die religiösen Unter-
weisungen in glaubenspraktische Rituale und Gebote und den hohen Stellenwert
des Auswendiglernens und der richtigen Artikulation des koranischen Textes.

(Wie) Geht beides zusammen?
Kompetenzorientierter IRU und die islamische
Tradition des religiösen Lernens. Versuch einer
Antwort

Erzähle (ihnen) die Geschichte, auf dass sie nachdenken mögen (Koran 7:176).

Die Moderne zeichnet sich nicht dadurch aus, dass sie traditionslos sei, sondern im Gegenteil
durch eine enorme Vielfalt in Frage kommender Traditionen. Diese zwingen den modernen
Menschen jedoch, eine bewusste Entscheidung im Hinblick darauf zu treffen, welcher Tradi-
tion er folgen möchte (Dziri 2018, 13).

Sehen wir also die Gegenwart als Raum der Vielfalt von Traditionsangeboten, gilt es
zu wählen, welcher Tradition wir folgen möchten, welche es zu bewahren gilt oder
welche weiterentwickelt werden sollte. Mit Blick auf die Frage nach dem religiösen
Lernen im IRU sollten Bildungsarrangements und Bildungsprozesse, die das Ur-
teilsvermögen fördern, d.h. die Fähigkeit, sich begründet zu entscheiden, als ein
Weiterführen und Weiterdenken der islamischen Tradition religiösen Lernens
verstanden werden.

Im Religionsunterricht am Lernort Schule sind die Traditionen religiösen
Lernens nicht als normative Legitimation von Inhalten und Methoden zu verstehen,

60 Annett Abdel-Rahman



sondern als Träger des Ziels religiöser Bildung: das Reflektieren über die Botschaft
Gottes und ihre Zusammenhänge und die sich daraus ergebenden Handlungsmög-
lichkeiten oder -aufforderungen.

IRU kann nicht in seiner Form an die Traditionen anknüpfen, wohl aber in
seinem Ziel religiöser Urteilsbildung und Reflexionsfähigkeit. Damit kann der IRU in
zwei Richtungen entlastet werden: Zum einen, weil er sich nicht vollständig an der
gesamten Tradition der religiösen Lehre innerhalb islamischer Geschichte orien-
tieren muss.Und zweitens, weil er an die islamische Tradition der religiösen Lehre
anschließen kann, indem er das Prinzip des Nachdenkens und Reflektierens
(tadabbur) aufnimmt undmit dem Instrument der Kompetenzorientierung umsetzt.

Der Anknüpfungspunkt liegt also vor allem im Anforderungsbereich III, der
Reflexion über Religion und Glaube verbunden mit der Fähigkeit, daraus Hand-
lungsoptionen abzuleiten, auch wenn die Bezüge andere sind. Der Unterrichtsge-
genstand kann sich dabei ändern, was nicht bedeutet, den theologischen Kern der
Sache auszuhöhlen, sondern ihn konsequent an den Schülerinnen und Schülern
und ihrer Lebenswelt auszurichten.

Es ist wichtig zu wissen, welches Ziel religiöses Lernen am jeweiligen Lernort
verfolgt. Daraus folgt, dass die Konzepte darauf ausgerichtet sein müssen. Der Wert
liegt also im Blick zurück nach vorn, was das Kernziel religiösen Lernens ausmacht:

Nachdenken über die Botschaft Gottes und seinen Auftrag an die Menschen im
Rahmen der gegenwärtigen Herausforderungen, mit Blick auf die Fähigkeit, die
Zukunft zu gestalten. Auch wenn Normen der religiösen Praxis dazugehören, liegt
doch der Schwerpunkt auf dem Erlernen der Fähigkeit, über das nachzudenken und
zu reflektieren, was für den Einzelnen und die ihn umgebende Gesellschaft wesentlich
ist. Dieser Fokus hat seinen Platz im IRU, er ist der höchste Anspruch an die zu
erwerbenden Kompetenzen.

Der frühislamische Rechtsgelehrte AbūḤanīfa an-Nuʿmān b. Ṯābit (st. 767) definiert den Begriff
der Bildung in einer für die klassische islamische Gelehrsamkeit repräsentativen Weise, wenn
er sagt, „[tiefgründiges] Verstehen (fiqh) bedeutet für die Menschen zu begreifen, was [sie in
dieserWelt] tun dürfen undwas sie tunmüssen.“ DochWissen ohne einen praktischen Nutzen
(das sich also nicht in adäquaten Handlungen niederschlägt) ist fruchtlos. (Günther 2016, 211)

Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, Annett. Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewählter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. Berlin: Peter
Lang, 2022a.

Abdel-Rahman, Annett. „Dem Koran begegnen“. Loccumer Pelikan 4 (2022): 39–47. 2022b.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 61



Abdel-Rahman, Annett. „Relevanz und Verhältnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen
Religionsunterricht“. Seminar 3 (2024): 83–95.

Baumbast, Stephanie, Frederike Hofmann-van de Poll und Christian Lüders. Non-formale und informelle
Lernprozesse in der Kinder- und Jugendarbeit und ihre Nachweise. München: Deutsches
Jugendinstitut e.V. (Wissenschaftliche Texte), 2012.

Bubenheim, Abdullāh as-Sāmit Frank und Nadeem Elyas. Der edle Qurʾān und die Übersetzung seiner
Bedeutungen in die deutsche Sprache. al-Madīna al-Munauwara: König-Fahd-Komplex zum Druck
vom Qurʾān, o. J.

Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend. Zwölfter Kinder- und Jugendbericht. BT
15/6014, 2005.

Dehnbostel, Peter, Sabine Seidel und Isa Stamm-Riemer. Einbeziehung von Ergebnissen informellen
Lernens in den DQR – eine Kurzexpertise. Bonn, Hannover, 2010.

Dziri, Amir. „Zurück in die Gegenwart. Vom Verhältnis von Tradition und Kritik im Islam“. Herder
Korrespondenz 4 (2018): 13– 15.

Englert, Rudolf. Religionspädagogische Grundfragen. Anstöße zur Urteilsbildung. Stuttgart: Kohlhammer,
2007.

Günther, Sebastian. „Teaching“. Encyclopaedia of the Quran, vol. 5. (Si-Z). Hg. Jane Dammen McAuliffe.
Leiden, Boston: Brill, 2006.

Günther, Sebastian. „‚Das Buch ist ein Gefäß gefüllt mit Wissen und Scharfsinn‘. Pädagogische
Ratschläge klassischer muslimischer Denker“. Von Rom nach Bagdad. Hg. Peter Gemeinhardt und
Sebastian Günther. Tübingen: Mohr Siebeck, 2013. 357–379.

Günther, Sebastian. „Auf der Suche nach dem Elixier der Glückseligkeit: Konzeptionen rationaler und
spiritueller Bildung im Klassischen Islam“. Theologie und Bildung im Mittelalter. Hg. Peter
Gemeinhardt und Tobias Georges. Münster: Aschendorff, 2015. 111– 128.

Günther, Sebastian. „Bildung und Ethik im Islam.“ Islam. Einheit und Vielfalt einer Weltreligion. Hg.
Rainer Brunner. Stuttgart: Kohlhammer, 2016. 210–231.

Günther, Sebastian. „‚Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere
Erkenntnis‘. Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pädagogik“. Aufbruch zu neuen Ufern.
Hg. Yaşar Sarıkaya und Zekirija Sejdini. Münster: Waxmann, 2017. 69–92.

Hemel, Ulrich. Ziele religiöser Erziehung. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 1988.
Kultusministerkonferenz. Ländervereinbarung über die gemeinsame Grundstruktur des Schulwesens und

die gesamtstaatliche Verantwortung der Länder in zentralen bildungspolitischen Fragen (Beschluss
der Kultusministerkonferenz vom 15. 10.2020), 2020.

Makdisi, George. The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the west. Edinburgh:
University Press, 1981.

Mendl, Hans. Taschenlexikon Religionsdidaktik. München: Kösel, 2019.
Ministerium für Bildung Rheinland-Pfalz (Hg.). Rahmenlehrplan Islamische Religion. Sekundarstufe I

Modellprojekt, 2020.
Ministerium für Bildung und Kultur Saarland (Hg.). Lehrplan Islamischer Religionsunterricht,

Grundschule. Erprobungsphase, 2015.
Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-Württemberg (Hg.). Bildungsplan Islamische

Religionslehre sunnitischer Prägung, Sekundarstufe I, 2016.
Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.). Kernlehrplan für die

Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht, 2014.
Niedersächsisches Kultusministerium (Hg.). Kerncurriculum für die Schulformen des Sekundarbereichs I,

Islamische Religion. Hannover, 2014.

62 Annett Abdel-Rahman



Rauschenbach, Thomas. „Non-formale und informelle Bildung im Kindes- und Jugendalter.
Konzeptionelle Grundlagen für einen nationalen Bildungsbericht“. Herausgegeben vom
Bundesministerium für Bildung und Forschung. Berlin: BMBF-Publikation, 2004.

Woppowa, Jan. Religionsdidaktik. Paderborn: Ferdinand Schöningh/Brill, 2018.

Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule 63




