Annett Abdel-Rahman

Kompetenzorientierung im islamischen
Religionsunterricht am Lernort Schule. Ein
Widerspruch zu den Traditionen religiosen
Lernens im Islam?

Einleitung

Aus einem Unterrichtsgesprach im islamischen Religionsunterricht (IRU):

Lehrkraft: ,Warum beten Menschen?“
Schiiler: ,Na ja, weil sie Angst haben, dass sie Allah sonst bestraft, wenn sie nicht beten.“
Lehrkraft: ,Aber kann man jemanden lieben, vor dem man Angst hat?“

Aus einem Gesprach mit der Mutter eines Schiilers:

,Mein Sohn soll bei Ihnen lernen, wie man betet, deswegen habe ich ihn doch anmeldet!*

Bemerkung einer evangelischen Religionslehrerin:

,Das Gebet hat im Unterricht nichts zu suchen! Schon gar nicht so was wie ein Pflichtgebet!“

Diese exemplarischen Gesprachssituationen aus meinem Berufsleben als Lehrkraft
zeigen drei verschiedene Perspektiven auf moégliche Inhalte und Ziele des IRU.
Wahrend die Mutter eine genaue Unterweisung in die Ablaufe des Gebets erwartet,
zielt das Unterrichtsgesprach der islamischen Religionslehrkraft darauf, dariber
nachzudenken, warum Menschen beten. Die evangelische Religionslehrkraft lehnt
dagegen die Thematisierung des Pflichtgebets in der Schule generell ab. Inwieweit
kann oder soll IRU den Traditionen religiésen Lernens im Islam folgen, haben sie
das Potenzial fiir Ankntipfungspunkte an einen gegenwartshezogenen IRU?

Eine der elementaren Anforderungen an Lehrkréfte des Faches islamische
Religion besteht heute darin, zu bestimmen, was genau sie eigentlich unterrichten
sollen. Sie gestalten Religionsunterricht, indem sie entscheiden, welche Bildungs-
prozesse sie auslosen wollen. Welches Wissen, welche Fahigkeiten und Haltungen
sollen sich muslimische Schiilerinnen und Schiler in ihrem Unterricht aneignen?
Um das zu entscheiden, ist es notwendig, sich mit verschiedenen Fragen bezogen
auf ihre Lerngruppe, auseinanderzusetzen:

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:#doi.org/10.1515/9783111674568-004



48 —— Annett Abdel-Rahman

Welche Lebensfragen sind fiir die Schiilerinnen und Schiiler wichtig? Welchen
lebensweltlichen und biografischen Bezug haben sie zu dem ausgewéhlten Thema?
An welches Vorwissen konnen die Lehrkrafte ankntipfen? Wie konnen sie den
theologischen Kern der Sache, also das Unterrichtsthema, so reduzieren, dass er
verstandlich und anschaulich wird, ohne etwas von seiner Aussage einzubufien?
Mit welchen individuellen Erfahrungen und gesellschaftlich-relevanten Fragen ist
ihr Unterrichtsthema verbunden? Welche kognitiven und emotionalen Verdnde-
rungen sollen durch die Beschéftigung mit dem Unterrichtsgegenstand initiiert
werden? Und welcher gegenwértige und zukiinftige Nutzen liegt in eben diesem
Wissen, dieser Fahigkeit oder Haltung?

An die Frage nach der inhaltlichen Schwerpunktsetzung schliefdt sich die Frage
nach den geeigneten Impulsen und Methoden an, die einerseits der genuinen Ei-
genart des Faches, wie zum Beispiel der Umgang mit der arabischen Sprache oder
mit bildlichen Darstellungen, gerecht werden und anderseits die Lernenden ko-
gnitiv aktivieren und zum Nach- und Weiterdenken anregen. Und last but not least:
Wie konnen Lehrkréfte nachpriifen, ob ihre Schiilerinnen und Schiiler tatsachlich
genau das gelernt haben, was sie mit ihrem Unterricht intendiert haben?

Diese auf den Lernort Schule bezogenen Aspekte setzen die Lehrkréfte, ob be-
wusst oder unbewusst, in Beziehung zu ihren eigenen Vorstellungen und Erfahrun-
gen, wie sie religioses Lernen aus islamischer Sicht verstehen oder erlebt haben.

In der Aushildung angehender Lehrkréfte im Referendariat habe ich oft eine
Divergenz wahrgenommen, die sich mit den beiden folgenden Fragen gut beschreiben
lasst:

Welches Ziel hat der IRU in der Schule, wie viel Sprechen tiber Religion und den
eigenen Glauben gehort dazu? Ist das, was wir im IRU in der Schule betreiben,
uberhaupt noch ,Islam“, wie wir ihn kennen?

Um sich einer moglichen Antwort anzundhern, sollen in den folgenden Aus-
fihrungen grundlegende Aspekte des IRU am Lernort Schule einerseits und des
religiosen Lernens und Lehrens aus islamisch-historischer Perspektive andererseits
»ins Gesprach gebracht“ werden, um auszuloten, inwiefern traditionelle Beziige im
Religionsunterricht der Gegenwart Berticksichtigung finden (kénnen).

Welche Rahmenbedingungen gelten fiir den IRU
am Lernort Schule?

Die Art des Lernens und die Bedingungen, unter denen es stattfindet, werden durch
die Kategorien formales Lernen, non-formales Lernen und informelles Lernen unter-



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule = 49

schieden. Sie beschreiben die jeweiligen strukturellen Rahmenbedingungen, Inhalte

und Ergebnisse, unter denen Lernen stattfindet (vgl. Abdel-Rahman 2022a, 89-91).
Formales Lernen beinhaltet strukturierte Lernziele, konkrete Lernzeiten und

Konzepte zur Lernforderung. Es ist zielgerichtet und fiihrt zu einer Zertifizierung.
Charakteristisch fiir formales Lernen ist, dass

— esin einem organisierten, institutionell abgesicherten Rahmen stattfindet,

— esvorwiegend an didaktisch-methodischen Kriterien orientiert ist,

— Lernziele und Lerninhalte ausgewiesen werden,

— die Lernergebnisse tiberpriifbar sind,

— in der Lernsituation in der Regel eine professionell vorgebildete Person an-
wesend ist und eine padagogische Interaktion mit den Lernenden besteht.
(Dehnbostel et al. 2010, 8)

Formales Lernen findet vor allem an 6ffentlichen Schulen als Bildungs- bzw. Lernort
statt. Deren institutionelle Bildung ist gekennzeichnet durch Schulpflicht, einen
verbindlich festgelegten Tagesablauf, standardisierte Formen der Curricula, pro-
fessionell ausgebildetes Personal, eine vergleichende Uberpriifung der Lernergeb-
nisse und vor allen Dingen durch die mit der Zertifizierung der Leistungen er-
worbenen Zugangsberechtigungen zu weiterfihrenden Bildungsmaéglichkeiten (vgl.
Baumbast et al. 2012, 23). ,Die Auslosung von Bildungsprozessen [gehort, A. A.-R.]
dezidiert zu ihrer Funktion, ihren Aufgaben oder ihrem Selbstverstdndnis“ (Bun-
desministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend 2005, 91).

Der signifikante Unterschied zwischen formalem und non-formalem Lernen
besteht darin, dass bei Letzterem nicht spezielle Bildungsorte zur Verfligung stehen,
sondern Lernwelten innerhalb individueller Lebenswelten, ,,... die oftmals anderen
Zwecken folgen als jenem der Vermittlung [...] spezifischer Bildungsleistungen®
(Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend 2005, 96). Hier steht
die unmittelbare Relevanz des Wissens fiir den Lernenden im Vordergrund, wie
zum Beispiel Gelegenheiten, in denen sich Menschen Inhalte aus Musik, Sport,
Technik oder Religion aneignen.

Informelles Lernen geschieht dagegen zuféllig, in ungeplanten, offenen Situa-
tionen. Es unterscheidet sich vom formalen Lernen inshesondere dadurch, dass es in
der Regel von den ,individuellen Interessen der Akteure gesteuert ist. Es ist meist
ungeplant, beildufig, jedenfalls nicht institutionell organisiert, d. h. ein (freiwilliges)
Selbstlernen in unmittelbaren Zusammenhéngen des Lebens und des Handelns*
(Rauschenbach 2004, 29).

Bildungsprozesse in den verschiedenen Kategorien sind miteinander verbun-
den, sie konnen sich tiberlagern oder gleichzeitig stattfinden.



50 —— Annett Abdel-Rahman

Fiir den Lernort Schule bedeutet dies, dass neben dem Unterricht auch auf dem
Schulhof, in der Pause, in der Mensa in unterschiedlichen Lernkontexten und ne-

benbei gelernt wird.

IRU, wie er am Lernort Schule stattfindet, ist daher von Formen religiésen Ler-
nens aufierhalb der Schule zu unterscheiden. Das religiose Lernen junger Muslime
findet demnach an unterschiedlichen Orten und unter unterschiedlichen Rahmen-
bedingungen statt, wie die folgende Skizze verdeutlich. Dabei ist zu beachten, dass fiir

jeden Einzelnen unterschiedliche Formen und Zugange denkbar sind.

Moscheegemeinden
Moschee

Schuiler - homogen

ame, ;
lg:lemen d. Glaubenpra‘xls,hme i
Koran-Rezitationen, Teilnal
indeleben ;

G:l::zzl:lmﬁﬁig wochenende / Ferien
ul

Keine Curricula

Staat und

Religionsgemeinschaft

Schule

. Schiiler - heterogen

. Religionslehrkrﬁfte

. reflexives Erschliefen von
Religion

. regelmafig wochentlich

Kerncurricula

ISLAMISCHER
RELIGIONSUNTERRICHT

NON-FORMALE
RELIGIGSE BILDUNG

Privatpersonen / Vereine

. Online/ gemietete Rdume

. alle- Schiiler + Erwachsene

. Gelehrte / Theologen,
ehrenamtliche Helfer .
Erlernend. G(aubenspmxvs,'Koran-
Rezitation, reflexives Erschliefen
von Religion

. freiplanbar / Kurscharakter

keine Curricula

rWer verantwortet den Unterricht?

ﬁlo wird unterrichtet?

| Wer wird unterrichtet?

Wer unterrichtet?

Was ist das Ziel des Unterrichts?

Wann findet Unterricht statt?
| Gibt es Bildungsplane?

L._LJ._L_._.L_.

Abb. 1: Strukturmodell Lernorte islamisch-religiéser Bildung (Abdel-Rahman 2022a, 113).




Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule == 51

Der Lernort Schule ist allgemeinen Bildungszielen verpflichtet, die einen ge-
sellschaftlichen Konsens darstellen und in der KMK-Vereinbarung der Lander iiber
die gemeinsame Grundstruktur und Verantwortung des Schulwesens formuliert
sind. Darin heif$t es unter anderem: ,,SuS sollen an allen Schulen zu selbstandigem
kritischem Urteil, zu eigenverantwortlichem Handeln, zu schopferischer Tatigkeit
befdhigt werden, um im Sinne der Teilhabe zukiinftig Aufgaben im sozialen Umfeld,
in beruflichen Zusammenhéngen und in der Gesellschaft aktiv wahrnehmen zu
konnen“ (Beschluss der Kultusministerkonferenz 2020, 10).

Die gesellschaftlich vereinbarten, allgemeinen Bildungsziele gelten fiir alle
Féacher und damit auch fiir den IRU, durch Kompetenzmodelle werden die fach-
spezifischen Bildungsziele definiert.

Was bedeutet Kompetenzorientierung im Fach
islamische Religion?

Um Lernprozesse uiberprifen zu konnen, wurden fiir alle Fachbereiche spezifische
Kompetenzmodelle und darauf aufbauende Curricula entwickelt, die angeben, wel-
ches fachbezogene Wissen dem jeweiligen Fach zugrunde liegt und welche Fihig-
keiten, Fertigkeiten und Haltungen die Schulerinnen und Schiiler erlangen sollten.
Das Kompetenzmodell fiir den IRU ist strukturell dem christlichen Religionsunter-
richt entlehnt, da die Einfithrung der Kompetenzorientierung und des IRU etwa
zeitgleich erfolgte. Die islamische Religionspddagogik hatte zu diesem Zeitpunkt noch
keine bildungstheoretische Grundlegung des Religionsunterrichts vorgenommen
oder gar diskutiert, sondern musste fiir die Implementierung an den ersten Schulen
curriculare Vorgaben entwickeln und griff daher auf die Nachbarfacher zurtick.
Religiose Kompetenz als fachspezifisch zu erwerbende Kompetenz ,ist die er-
lernbare, komplexe Féhigkeit zum verantwortlichen Umgang mit der eigenen
Religiositét in ihren verschiedenen Dimensionen und in ihren lebensgeschichtli-
chen Wandlungen“ (Hemel 1988, 674).
Sie entfaltet sich in den Teildimensionen,
—  Wahrnehmen und Darstellen — religios bedeutsame Phdanomene wahrnehmen
und beschreiben
—  Deuten - religios bedeutsame Sprache und Zeugnisse verstehen und deuten
- Dialog fiihren — am religiosen Dialog argumentierend teilnehmen
—  Gestalten - religios bedeutsame Ausdrucks- und Gestaltungsformen verwenden
—  Urteilen — in religiésen und ethischen Fragen begriindet urteilen und Position
beziehen. (vgl. Hemel 1988, 675—689)



52 —— Annett Abdel-Rahman

Im IRU wird zwischen prozessbezogenen und inhaltsbezogenen Kompetenzen un-
terschieden. Die prozessbezogenen Kompetenzen (abgeleitet aus den oben genann-
ten Teildimensionen) verweisen auf die verschiedenen Erschlieffungsformen und
-moglichkeiten religios bedeutsamer Inhalte. Die verbindlichen Lernergebnisse des
Unterrichts werden durch die inhaltsbezogenen Kompetenzen angegeben.

Die Gegenstandsbereiche des IRU sind in allen Bundesldndern &hnlich, wenn auch
die Gewichtung unterschiedlich ist, wie die folgende Tabelle zeigt. Die Gegenstands-
bereiche stehen in Korrelation zu den Bezugsdimensionen, auf die hin Religion im
Unterricht entfaltet, dargelegt und gedeutet werden soll. Es geht also darum, aus
welcher der Perspektiven die Inhalte des Unterrichts ihre Bedeutung erhalten:

—  Perspektive der Biografie und Lebenswelt der Schilerinnen und Schiiler: exis-
tenzielle Fragen, Fragen nach dem Sinn des Lebens und der Hoffnung, Fragen
nach dem Glauben und nach Orientierung, Fragen nach dem richtigen Handeln

—  Perspektive islamischen Glaubens: islamische Theologie, Geschichte, Tradition,
Glaubensinhalte

— Perspektive der pluralen Gesellschaft: Weltanschauungen, Bezugswissenschaf-
ten, Kultur/Medien, Gesellschaft

Die Perspektiven lassen dabei den Blick frei fir gelebte und gelehrte Religion, denn
ohne Bezug zum gelebten Glauben kann die Lehre der Religion nicht durchdrungen
werden. Aus christlicher Sicht dient gelebte Religionspraxis am Lernort Schule dem
Ziel, ,dass die Schiilerinnen und Schiiler auf diese Weise Religion besser verstehen
und sie so religios gebildet werden, nicht aber mit dem Ziel der Beheimatung oder
Rekrutierung in eine Religionsgemeinschaft hinein“ (Mendl 2019, 87). Es ist si-
cherlich unstrittig, dass Religionsunterricht kein Mittel zur Rekrutierung sein kann,
aber der Aspekt der Beheimatung spielt fiir den IRU eine grofsere Rolle, die hislang
jedoch noch nicht ausreichend diskutiert und reflektiert worden ist.

Der Kompetenzerwerb wird durch Operatoren beschrieben, die Auskunft tiber
die spezifische Verarbeitungsleistung der Schilerinnen und Schiiler geben. Anfor-
derungshereiche definieren das Niveau der zu bewdltigenden Leistungen. So um-
fasst Anforderungshereich I (Reproduktion) die Wiedergabe von Sachwissen und die
Anwendung gelernter und vertrauter Methoden. Anforderungsbereich II (Reorga-
nisation und Transfer) umfasst das selbststindige Bearbeiten, Einordnen und Er-
klaren bekannter Sachverhalte und das geeignete Anwenden bekannter Inhalte und
Methoden auf andere Fragestellungen. Lernen im Anforderungsbereich III (Ur-
teilsbildung und Problemlosung) bedeutet, die Fahigkeit zur eigenen Urteilshildung
bzw. Problemlésung zu entwickeln. Er umfasst den reflektierten Umgang mit An-
forderungen, Problemen oder Situationen, indem selbststdndig Wissen und Me-
thoden auf neue Sachverhalte tibertragen und angewendet werden (vgl. Abdel-
Rahman 2022a, 241-242).



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule == 53

Gegenstandsbereiche in den Curricula fiir den islamischen Religionsunterricht

Kerncurriculum Niedersachsen (Sek I, 2014)

Nach dem Nach Gott, Glau-  Nach Koran  Nach Muhammad, Nach Reli- Nach der Ver-
Menschen be, eigenem und Sunna  anderen Propheten gionen fra- antwortung
fragen Handeln fragen fragen und der Geschichte gen des Menschen
des Islams fragen in der Welt
fragen

Kernlehrplan Nordrhein-Westfalen (Sek I, 2014)

Islamische Der Koran  Gemeinschaft der Andere Reli-  Verantwortli-
Glaubenslehre und die Propheten gionen und ches Handeln
- R Sunna - Weltan-
islamische Entwicklungsge-
- . ) schauungen
Religionspraxis schichte des Islam

Bildungsplan Baden-Wiirttemberg (Sek I, 2016)

Mensch/ Koranund ~ Muhammad als Ge-  Religionen Gott und Sei-
Glaube/ islamische  sandter und Weltan-  ne Schop-
Ethik Quellen schau- fung

ungen

Gesellschaft und Geschichte

Rahmenlehrplan Rheinland-Pfalz (Sek I, 2020)

Religiéses Allah und Muhammad und sein ~ Andere Reli- Islamische
Leben der Koran  Leben/Propheten gionen Ethik

Meine Gemeinschaft - Umma in Geschichte und Gegen-

wart
Lehrplan Saarland (Primarstufe, 2015)
Religion und Glaube im Die Wegweiser - die Gemeinschaft ~ Leben in der
Leben der Menschen der Propheten und Muhammad, der ~ Welt - Verant-
Uber Allah/Gott - letzte Gesandte Gottes w:nrtung wa-
Alles wurde von Die heiligen Schriften und der Koran als Wort 9
Allah erschaffen Gottes
und alles kehrt zu
ihm zuriick
Kerncurriculum Hessen (Primarstufe, o.).)
Mensch und  Gott, Glaube, Koran und Muhammad Religionen und  Verantwor-
Identitat Handeln Sunna und andere interreligidse tung des Men-
Propheten Befahigung schen in der
Welt

Tabelle 1: Gegenstandsbereiche im islamischen Religionsunterricht (Abdel-Rahman 2024, 86 - 87).



54 —— Annett Abdel-Rahman

Fiir den IRU bedeutet die hochste Niveaustufe, dass Schiilerinnen und Schiiler in der
Lage sind, religiose Sachverhalte zu erortern, auf sich und ihre Wirklichkeit zu
beziehen, alte mit neuen Wissenshestainden zu verkniipfen, verschiedene Per-
spektiven auf eine Fragestellung einzunehmen, um dann eine Position oder Per-
spektive fiir ihr Handeln oder eine ethische Haltung zu entwickeln. Dabei ist das
Ergebnis offen. Es kann also auch geschehen, dass sich ein Schiiler gegen eine re-
ligiose Losung oder Antwort fiir eine Situation entscheidet.

Die Kompetenzorientierung ist also ein Instrument, welches Lehr- und Lern-
prozesse in den Blick nimmt. Dabei soll das religiose Lernen einen erkennbaren
Gegenwarts- und Lebenswelthezug haben, das aber gleichzeitig auf mdgliche zu-
kiinftige Herausforderungen des Lebens verweist und damit auch nachhaltig ist.

Das Ziel des IRU ist es folglich, die Schiilerinnen und Schiiler zu befahigen,
verantwortungsvoll und lebensbejahend ihr (religiéses) Leben in der sie umge-
benden Gesellschaft zu gestalten, indem sie sich mit Religion und ihrem Glauben
auseinandersetzen und zu bedeutenden Fragen und Situationen begriindet posi-
tionieren.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob und in welcher Weise Tradi-
tionen religiosen Lernens im Religionsunterricht in der Schule einen Platz haben
konnen.

Zu den Grundkomponenten religioser Lernprozesse zdhlt Englert neben Er-
fahrung und Lebenspraxis auch die Tradition (vgl. Englert 2007, 273).

Weil Religion eine traditionshezogene Seite hat, bei der es um tiberlieferte Deutungen, Sym-
bole oder Bekenntnisse geht [...] hat auch religiéses Lernen eine traditionelle Komponente: Es
deutet Erfahrungen und verarbeitet diese Deutungen hin zu religiéser Sprach- und Kommu-
nikationsféhigkeit. Religiéses Lernen fordert auf diese Weise religiose Identitatshildung vor
dem Hintergrund einer konkreten Glaubenstradition (Woppowa 2018, 32).

Welches Verstandnis religiésen Lehrens und
Lernens ist aus den Traditionen religioser Bildung
im Islam abzuleiten?

Die Perspektive auf das Verstdndnis von religiéser Bildung und religiésen Lern-
traditionen muss nicht nur die Verschiedenheit der Lernorte berticksichtigen,
sondern auch die Vielfalt von Struktur und Ziel von Bildungsprozessen sowie von
Raum und Zeit der Lehrenden und Lernenden. Es besteht sonst die Gefahr, aus den
Erfahrungen und dem Werteverstdndnis der Gegenwart heraus Sachverhalte un-
angemessen einzuordnen und fehlerhaft zu beurteilen. Ein Blick auf die Traditio-



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule == 55

nen und die Geschichte islamischen religiosen Lehrens und Lernens muss also
mehrperspektivisch sein. Dies ist an dieser Stelle nicht zu leisten. Fiir die Frage nach
der traditionellen Komponente religiosen Lernens sollten jedoch prominente As-
pekte tberlieferter theologischer und historischer Deutungen zum Ziel menschli-
cher (religioser) Entwicklung sowie zur Relevanz von Wissen und (religiosem)
Lernen ausreichen.

Der Erste, der die Menschen etwas lehrt, ist fiir Muslime Allah. Im Koran wird
er als wichtigste Quelle und Rede Gottes an die Menschen (kalam Allah) bereits in
der ersten Offenbarung thematisiert:

(1) Lies im Namen deines Herrn, Der erschaffen hat,

(2) den Menschen erschaffen hat aus einem Anhéangsel.

(3) Lies, und dein Herr ist der Edelste,

(4) Der (das Schreiben) mit dem Schreibrohr gelehrt hat,

(5) den Menschen gelehrt hat, was er nicht wusste (Koran 96:1—5)".

Allah teilt den Menschen mit, dass Er derjenige ist, ,der das Schreiben mit dem
Schreibrohr gelehrt hat, den Menschen gelehrt hat, was er nicht wusste‘. Der Koran
wird als eine Botschaft verstanden, die den Menschen etwas lehrt und ihm mitteilt,
was es zu erlernen und zu verstehen gilt. Im Duktus einer Unterweisung wird im
Koran tiber das Glaubensbekenntnis, iiber Gottesdienste, wie das Fasten und die
Zakat, Speisegebote und andere Aspekte des religiosen Lebens, in Kenntnis gesetzt.
Weitere Verse enthalten ausfiihrliche Unterweisungen in weltlichen Angelegen-
heiten, die zum Beispiel die Beziehungen zwischen Menschen, politische, soziale
und rechtliche Angelegenheiten betreffen. Dartiber hinaus wird ethisches Verhal-
ten, auch durch klare Verbote und Gebote, beschrieben (vgl. Abdel-Rahman 2022a,
200-204).

Das Verb ,‘allama“, das so viel bedeutet wie lehren, belehren, ausbilden, je-
mandem Wissen vermitteln, kommt 42-mal im Koran vor. Die meisten der zahlrei-
chen anderen Ausdriicke, die mehr oder weniger direkt die Idee des ,Lehrens“
implizieren, beziehen sich auf die Vorstellung von ,Gott, der den/die Propheten
lehrt“ und des ,Propheten Muhammad, der das Volk belehrt (vgl. Glinther 2006,
200). Inshesondere Muhammad wurde beauftragt, den Menschen , seine Zeichen zu
verkiinden und sie zu ldutern und sie das Buch und die Weisheit zu lehren, obwohl sie
vorher im grojfsten Irrtum waren“ (Koran 62:2; vgl. Gunther 2006, 201).

Neben den Propheten (und auch den Teufeln und Engeln) lehrt Allah die
Menschen direkt, er weist sie darauf hin: ,Seid Leute des Herrn, da ihr das Buch

1 Der Koran wird hier und im Folgenden zitiert nach Bubenheim und Elyas.



56 —— Annett Abdel-Rahman

(euren Glaubensbriidern) zu lehren, und da ihr (es) zu erlernen pflegtet“ (Koran
3:79; vgl. Giinther 2006, 201—-202).
Bereits im Koran werden Grundsétze filir die Lehre genannt, wie:

— geduldig zu sein (Koran 17:11; 18:60 — 82; 75:16);

— aufmerksam zu sein (Koran 7:204; 50:37), wahrend man unterwiesen wird;

— Menschen in ihrer Muttersprache zu unterrichten (Koran 12:2; 14:4);

— nur Uber Dinge zu streiten, von denen man etwas versteht (Koran 3:66);

— in einer héflichen Art und Weise zu argumentieren (Koran 16:125; 29:46);

— und durch Beispiele und Beweise zu unterrichten, wie die vielen Erzahlungen
im Koran veranschaulichen (zum Beispiel durch die Empfehlung, Lehren aus
den Erfahrungen anderer zu ziehen, z.B. Koran 5:32; 11:89; vgl. Giinther 2006,
203-204).

Der Duktus der Unterweisung sollte jedoch nicht dartiber hinwegtduschen, dass all
diese Anweisungen im Kontext einer tiefen geistigen Durchdringung zu verstehen
sind. Im Koran heifst es
sDenken (yatadabbariina) sie denn nicht sorgfaltig tiber den Koran nach?“
(Koran 4:82).

— ,(Dies ist) ein gesegnetes Buch, das Wir zu dir hinabgesandt haben, damit sie
uber Seine Zeichen nachsinnen (li-yaddabbarii) und damit diejenigen beden-
ken, die Verstand besitzen“ (Koran 38:29).

— ,Denken (yatadabbariina) sie denn nicht sorgfaltig iiber den Koran nach? Oder
sind an (diesen) Herzen deren Verriegelungen (angebracht)?“ (Koran 47:24).

Der Begriff tadabbur bedeutet das tiefe Nachsinnen tiber den Koran sowie iiber
einzelne Verse und ihre Bedeutung. Es reicht nicht aus, die Verse zu lesen und zu
rezitieren, der Leser, die Leserin soll sich bemiihen, ihre tiefe Bedeutung zu er-
fassen. Tadabbur bezeichnet Kontemplation, also ein Innehalten im konzentrierten
Nachdenken tber die Aussage eines Verses oder Begriffes. Es geht darum, die
Auswahl der Worter zu verstehen und ihre Bedeutung(en) zu erfassen, Wort-
gruppen zu entschliisseln und Parallelen zu vorhandenem Wissen zu ziehen und
die Aussagen eines Verses in Verbindung mit den Konsequenzen fiir das eigene
Handeln zu reflektieren (vgl. Abdel-Rahman 2022h, 42).

Immer wieder wird mit dem Ausruf , Begreift ihr denn nicht (‘afala ta'qiliina)?“
(Koran 2:44) an den Verstand, die Vernunft und das Verstdndnis (auch in Glau-
bensangelegenheiten) appelliert.

Eine Reihe von Versen verweist auf die Unterschiede zwischen denjenigen, die
Wissen erlangt haben, und denjenigen, die iiber kein Wissen verfiigen.

»Diese Gleichnisse pragen Wir fiir die Menschen. Aber nur diejenigen verstehen

sie, die Wissen besitzen.“ (Koran 29:43)



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule == 57

»5ag: Sind etwa diejenigen, die wissen, und diejenigen, die nicht wissen, gleich?
Doch bedenken nur diejenigen, die Verstand besitzen.“ (Koran 39:9)

Ebenso weist der Prophet Muhammad, im Koran als ,das schéne Vorbild“ be-
schrieben, auf den hohen Stellenwert des Lernens hin.
»Die Suche nach Wissen ist fir Mdnner und Frauen gleichermafien eine
Pflicht.“ (Ibn Maga, al-Muqaddima, 17)

Wenn Muhammad tber sich selbst sagt:
»Ich wurde gesandt, um den guten Charakter zu vervollkommnen“ (Malik ibn
Anas, al- Muwatta’, Husn al-hulk, 8),

ist das der Auftrag, sich mit seinen Charaktereigenschaften auseinanderzusetzen,
um zu verstehen, welche Eigenschaften ihn zum Vorbild machen und wie sie auf das
gesellschaftliche Miteinander wirken. Daraus folgt die Konsequenz, diese Er-
kenntnisse mit eigenen Haltungen und eigenem Handeln zu reflektieren.

Das, was man zu lernen hat (oben in den Curricula als Gegenstandsbereiche
benannt), findet sich in Kohidrenz mit dem Koran im Hadith Gibril auf den Punkt
gebracht. Mit seiner Erlduterung der drei Dimensionen islam, iman und ihsan wird
die Selbstbildung und Selbstentwicklung des (glaubigen) Menschen durch die Aus-
einandersetzung mit der Botschaft Allahs, in der Hoffnung auf das Jenseits, be-
schrieben.

Diese exemplarischen Ausflihrungen zeigen die enge Verschrankung von Re-
ligion und Bildung.

Religidse Bildung im Islam bedeutet demnach, sich Kenntnis anzueignen von dem, was Gott
den Menschen mitteilt, dieses Wissen mit einer reflexiven und gottergebenen inneren Haltung
zu verbinden und in rituelle und ethische Verhaltensweisen und Handlungen fiir sich, die
Gemeinschaft und die Umwelt umzusetzen mit dem Ziel der lebenslangen Entwicklung zum al-
insan al-kamil, dem vollkommenen Menschen (Abdel-Rahman 2022a, 205).

Mit der Weitergabe des Korans hat sich auch das Nachdenken tiber die Art und
Weise des Lehrens und Unterrichtens seiner Botschaft entwickelt. Von besonderer
Bedeutung sind dabei die wissenschaftlichen Abhandlungen, die wir vor allem
zwischen dem neunten und 13. Jahrhundert in arabischen Schriften muslimischer
Gelehrter finden konnen. Auf ihre Uberlegungen zum religiésen Lernen und auf
ihre Konzeptionen religigser Bildung wird immer wieder zuriickgegriffen.

In diesen mittelalterlichen arabischen Texten zu Bildung und Religion wird ein Kerngedanke
immer wieder betont: Die Erziehung des Menschen sei sowohl als eine Form der Beziehung zu
Gott, ,dem Schopfert, als auch zu den Mitmenschen, d.h. den Statthaltern Gottes auf Erden



58 —— Annett Abdel-Rahman

(Koran, Sure 2, Vers 30), zu betrachten. Die normative Ethik im Islam umfasst deshalb eine
ganze Reihe von Aussagen in den Bereichen Recht und Moral, welche die islamischen Bil-
dungstheorien mafigeblich beeinflussten (Glinther 2013, 362).

Das Buch Adab al-mwallim (Die Verhaltensregeln der Lehrer) ist das fritheste er-

haltene ,padagogische Handbuch*, es wurde von dem tunesischen Rechtsgelehrten

Muhammad ibn Sahniin (817-870) verfasst. In seinem Leitfaden fiir Grundschul-

lehrer rat er,

— den Schiiler intellektuell zu fordern, um zum Nachdenken zu motivieren;

— im Unterricht einen fairen Wettbewerb zu unterstiitzen, da er die Personlich-
keitsentwicklung fordere;

— das Auswendiglernen und die genaue Artikulation des koranischen Textes;

— die Vermittlung grundlegender Lese- und Schreibkenntnisse;

— die regelmafige Unterweisung in religiése Pflichten;

— die Vermittlung der Regeln guten Benehmens (vgl. Guinther 2013, 366).

Etwa zeitgleich schrieb der aus dem Irak kommende Amr ibn Bahr al-Gahiz
(ca. 776 —869) ein padagogisches Buch, in dem er andere Schwerpunkte des Lehrens
beschreibt:

Al-Gahiz lehnt das Auswendiglernen ab, seiner Meinung nach bedeutet es, dass
der Intellekt die Besonderheiten der Dinge und ihre wesentlichen Merkmale nicht
wirklich erfasst und damit das kreative und kritische Denken vernachléssigt wird.
Er sieht die Gefahr, dass sich Menschen nur noch auf das Weitertragen von Wissen
konzentrieren, ohne eigene Anstrengungen des Weiterdenkens zu unternehmen. Er
verweist in einer Zeit, in der die miindliche Uberlieferung dominierte, auf das Buch
als das wichtigste Medium fiir den Unterricht und das Nachdenken (vgl. Giinther
2013, 367-368).

Der in Bagdad lebende Abt Nasr Muhammad al-Farabi (ca. 872-950) pladierte
flr ein Curriculum, welches die religiésen Disziplinen und andere Wissenschaften
miteinander verknupfte, um das logische Denken fiir das Studium grundzulegen.
Sein Anliegen war es, auf die Bedeutung von Argument, Dialog und Diskurs zu
verweisen. Er vertritt in seinen Schriften die Ansicht, dass

jeglicher Unterricht dadurch erleichtert werden miisse, dass vor allem solche Vorstellungen
und Konzeptionen in die Unterweisung von Schiilern und Studenten einbezogen werden
sollten, die dem Lernenden bereits vertraut sind, um ihm auf diese Weise einen besseren und
schnelleren Zugang zum Unterrichtsstoff zu ermdglichen (Glinther 2015, 115).

Seine Ansicht entspricht unserem gegenwartigen Verstandnis von kognitiver Akti-
vierung, eine der grundlegenden Voraussetzungen lernwirksamen Unterrichts.



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule == 59

AbG Hamid Muhammad bin Muhammad al-Gazzali (ca. 1058—1111), der als ei-
ner der einflussreichsten Denker islamischer Bildungsfragen gilt, formuliert in
seiner ihya’ ‘ulim al-din (Die Wiederbelebung der Wissenschaften von der Religion)
detaillierte Ratschldge fiir Lernende und Lehrende, von denen hier einige exem-
plarisch genannt werden.

Studierende ...

— sollten sich aus dem Alltag 16sen, um sich dem Wissen hingeben und vertieft
lernen zu konnen;

— sollten sich erst mit einem Gegenstand/Wissensgebiet auseinandersetzen und
es durchdringen, ehe sie sich auf breitere Wissensinhalte einlassen;

— sollten inshesondere Lehrkrafte auswéhlen, die auch eine eigene Meinung
ausdriicken, mit der sie sich auseinandersetzen sollen;

— sollten sich Wissen mit dem Ziel aneignen, ihre charakterlichen Eigenschaften
zu vervollkommnen und innerlich zu reifen.

Lehrkréfte ...

— miussten ein angemessenes Lernniveau erreicht haben: Der Schiiler oder Stu-
dent diirfe weder Uberfordert noch unterfordert sein;

— missten den Studierenden helfen, schlechte Gewohnheiten abzulegen, damit
sie motivierter lernen;

— miussten den Unterricht auch an Studenten mit Lernschwierigkeiten anpassen,
niemand solle zurtickbleiben;

— missten mit gutem Beispiel vorangehen; freundliche Anregungen sowie vor-
bildhaftes, am Propheten orientiertes Benehmen sei grundlegend fiir Lehr-
krafte (vgl. Glinther 2017, 84-86).

In allen Abhandlungen und Essays der Gelehrten geht die Beschéftigung mit den
Inhalten immer einher mit der Auseinandersetzung dartiber, welche Aspekte guten
Unterricht befordern. Das Lehren und Lernen der (religiésen) Inhalte wird nicht
losgeldst von dem Nachdenken dariiber betrachtet, wie Lehrende und Lernende
fruchtbar miteinander agieren kénnen und unter welchen Bedingungen Inhalte
motiviert aufgenommen, mit Vorhandenem verkniipft und geistig durchdrungen
werden konnen.

Allen gemeinsam ist das Ziel religiosen Lernens: namlich durch den Erwerb von
religiosem Wissen, Gottesnédhe, Erfullung und Glickseligkeit im Diesseits, vielmehr
aber noch im Jenseits zu erlangen.

Die Lernorte waren anfangs Moscheen, spéter Privathduser von Gelehrten oder
auch Buchldden. Es wurden informelle Sitzungen (maglis) abgehalten, dem gegen-
wartigen Verstdndnis von Vorlesungen &hnlich, Professoren leiteten Lehr- und
Studienzirkel (halaga), in denen spezifische Wissensinhalte vertieft und relevante



60 —— Annett Abdel-Rahman

Fragen dazu gemeinsam erortert wurden. Wer den Unterrichtsgegenstand seines
Lehrers geistig durchdringen und fehlerfrei wiedergeben konnte, erhielt die Lehr-
erlaubnis (Idschaza), die demjenigen erlaubte, nun seinerseits zu unterrichten. In
Anlehnung an diese Bedeutung wird der Begriff heute fiir die Vergabe der Lehr-
erlaubnis an Lehrkrafte fiir den IRU benutzt. Aus den Moscheen gliederten sich
spater Madrasas aus. Sie standen nicht nur fiir organisierte Formen von Unterricht
und waren Herberge fiir weitgereiste Studierende, sondern vor dem Hintergrund
der Herausbildung der vier sunnitischen Rechtsschulen waren sie auch Zentrum
des Diskurses, der Dispute, des kritischen Austausches (vgl. Makdisi 1981, 9-20;
Giinther 2016, 214 -217).

Vergleicht man nun diese Rahmenbedingungen, Inhalte und Ziele aus histori-
scher Perspektive mit dem IRU am Lernort Schule, wird es schwierig, ihn in den
islamischen Traditionen religiésen Lernens zu verorten.

Die dargelegten Gegenstandsbereiche, Absichten und Ziele tiberschneiden sich
zwar, sind aber nicht die gleichen. Dies betrifft inshesondere die religiosen Unter-
weisungen in glaubenspraktische Rituale und Gebote und den hohen Stellenwert
des Auswendiglernens und der richtigen Artikulation des koranischen Textes.

(Wie) Geht beides zusammen?
Kompetenzorientierter IRU und die islamische
Tradition des religiosen Lernens. Versuch einer
Antwort

Erzéhle (ihnen) die Geschichte, auf dass sie nachdenken mdgen (Koran 7:176).

Die Moderne zeichnet sich nicht dadurch aus, dass sie traditionslos sei, sondern im Gegenteil
durch eine enorme Vielfalt in Frage kommender Traditionen. Diese zwingen den modernen
Menschen jedoch, eine bewusste Entscheidung im Hinblick darauf zu treffen, welcher Tradi-
tion er folgen mochte (Dziri 2018, 13).

Sehen wir also die Gegenwart als Raum der Vielfalt von Traditionsangeboten, gilt es
zu wahlen, welcher Tradition wir folgen mdchten, welche es zu bewahren gilt oder
welche weiterentwickelt werden sollte. Mit Blick auf die Frage nach dem religiosen
Lernen im IRU sollten Bildungsarrangements und Bildungsprozesse, die das Ur-
teilsvermogen fordern, d.h. die Fahigkeit, sich begriindet zu entscheiden, als ein
Weiterfithren und Weiterdenken der islamischen Tradition religiésen Lernens
verstanden werden.

Im Religionsunterricht am Lernort Schule sind die Traditionen religiosen
Lernens nicht als normative Legitimation von Inhalten und Methoden zu verstehen,



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule == 61

sondern als Trager des Ziels religioser Bildung: das Reflektieren tiber die Botschaft
Gottes und ihre Zusammenhénge und die sich daraus ergebenden Handlungsmaog-
lichkeiten oder -aufforderungen.

IRU kann nicht in seiner Form an die Traditionen ankniipfen, wohl aber in
seinem Ziel religioser Urteilsbildung und Reflexionsfiihigkeit. Damit kann der IRU in
zwei Richtungen entlastet werden: Zum einen, weil er sich nicht vollstdndig an der
gesamten Tradition der religiosen Lehre innerhalb islamischer Geschichte orien-
tieren muss. Und zweitens, weil er an die islamische Tradition der religiésen Lehre
anschlieffen kann, indem er das Prinzip des Nachdenkens und Reflektierens
(tadabbur) aufnimmt und mit dem Instrument der Kompetenzorientierung umsetzt.

Der Anknupfungspunkt liegt also vor allem im Anforderungsbereich III, der
Reflexion iiber Religion und Glaube verbunden mit der Fahigkeit, daraus Hand-
lungsoptionen abzuleiten, auch wenn die Beziige andere sind. Der Unterrichtsge-
genstand kann sich dabei &ndern, was nicht bedeutet, den theologischen Kern der
Sache auszuhohlen, sondern ihn konsequent an den Schiilerinnen und Schilern
und ihrer Lebenswelt auszurichten.

Es ist wichtig zu wissen, welches Ziel religiéses Lernen am jeweiligen Lernort
verfolgt. Daraus folgt, dass die Konzepte darauf ausgerichtet sein miissen. Der Wert
liegt also im Blick zuriick nach vorn, was das Kernziel religiosen Lernens ausmacht:

Nachdenken iiber die Botschaft Gottes und seinen Auftrag an die Menschen im
Rahmen der gegenwartigen Herausforderungen, mit Blick auf die Fahigkeit, die
Zukunft zu gestalten. Auch wenn Normen der religiosen Praxis dazugehoren, liegt
doch der Schwerpunkt auf dem Erlernen der Fihigkeit, tiber das nachzudenken und
zu reflektieren, was fiir den Einzelnen und die ihn umgebende Gesellschaft wesentlich
ist. Dieser Fokus hat seinen Platz im IRU, er ist der hochste Anspruch an die zu
erwerbenden Kompetenzen.

Der frithislamische Rechtsgelehrte Abii Hanifa an-Nu‘man b. Tabit (st. 767) definiert den Begriff
der Bildung in einer fiir die klassische islamische Gelehrsamkeit représentativen Weise, wenn
er sagt, ,[tiefgriindiges] Verstehen (figh) bedeutet fiir die Menschen zu begreifen, was [sie in
dieser Welt] tun diirfen und was sie tun miissen.“ Doch Wissen ohne einen praktischen Nutzen
(das sich also nicht in addquaten Handlungen niederschlagt) ist fruchtlos. (Giinther 2016, 211)

Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, Annett. Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewdhlter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. Berlin: Peter
Lang, 2022a.

Abdel-Rahman, Annett. ,Dem Koran begegnen®. Loccumer Pelikan 4 (2022): 39 -47. 2022b.



62 —— Annett Abdel-Rahman

Abdel-Rahman, Annett. ,Relevanz und Verhaltnis von Fachwissen und Weltwissen im Islamischen
Religionsunterricht®. Seminar 3 (2024): 83 -95.

Baumbast, Stephanie, Frederike Hofmann-van de Poll und Christian Liiders. Non-formale und informelle
Lernprozesse in der Kinder- und jugendarbeit und ihre Nachweise. Miinchen: Deutsches
Jugendinstitut e.V. (Wissenschaftliche Texte), 2012.

Bubenheim, Abdullah as-Samit Frank und Nadeem Elyas. Der edle Quran und die Ubersetzung seiner
Bedeutungen in die deutsche Sprache. al-Madina al-Munauwara: Kénig-Fahd-Komplex zum Druck
vom Quran, o.).

Bundesministerium fir Familie, Senioren, Frauen und Jugend. Zwdlfter Kinder- und Jugendbericht. BT
15/6014, 2005.

Dehnbostel, Peter, Sabine Seidel und Isa Stamm-Riemer. Einbeziehung von Ergebnissen informellen
Lernens in den DQR - eine Kurzexpertise. Bonn, Hannover, 2010.

Dziri, Amir. ,,Zuriick in die Gegenwart. Vom Verhaltnis von Tradition und Kritik im Islam*. Herder
Korrespondenz 4 (2018): 13 -15.

Englert, Rudolf. Religionspddagogische Grundfragen. AnstdfSe zur Urteilsbildung. Stuttgart: Kohlhammer,
2007.

Gunther, Sebastian. ,,Teaching®. Encyclopaedia of the Quran, vol. 5. (Si-Z). Hg. Jane Dammen McAuliffe.
Leiden, Boston: Brill, 2006.

Gunther, Sebastian. ,,,Das Buch ist ein GefaR gefiillt mit Wissen und Scharfsinn‘. Pddagogische
Ratschlage klassischer muslimischer Denker“. Von Rom nach Bagdad. Hg. Peter Gemeinhardt und
Sebastian Gunther. Tibingen: Mohr Siebeck, 2013. 357 -379.

Gunther, Sebastian. ,Auf der Suche nach dem Elixier der Gliickseligkeit: Konzeptionen rationaler und
spiritueller Bildung im Klassischen Islam“. Theologie und Bildung im Mittelalter. Hg. Peter
Gemeinhardt und Tobias Georges. Miinster: Aschendorff, 2015. 111-128.

Giinther, Sebastian. ,,Bildung und Ethik im Islam.“ Islam. Einheit und Vielfalt einer Weltreligion. Hg.
Rainer Brunner. Stuttgart: Kohlhammer, 2016. 210 - 231.

Glinther, Sebastian. ,,,Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere
Erkenntnis‘. Arabische Schriften zur klassischen islamischen Padagogik“. Aufbruch zu neuen Ufern.
Hg. Yasar Sarikaya und Zekirija Sejdini. Miinster: Waxmann, 2017. 69 - 92.

Hemel, Ulrich. Ziele religidser Erziehung. Frankfurt a. M.: Peter Lang, 1988.

Kultusministerkonferenz. Ldndervereinbarung liber die gemeinsame Grundstruktur des Schulwesens und
die gesamtstaatliche Verantwortung der Léinder in zentralen bildungspolitischen Fragen (Beschluss
der Kultusministerkonferenz vom 15.10.2020), 2020.

Makdisi, George. The Rise of Colleges. Institutions of Learning in Islam and the west. Edinburgh:
University Press, 1981.

Mendl, Hans. Taschenlexikon Religionsdidaktik. Munchen: Kdsel, 2019.

Ministerium fir Bildung Rheinland-Pfalz (Hg.). Rahmenlehrplan Islamische Religion. Sekundarstufe I
Modellprojekt, 2020.

Ministerium fir Bildung und Kultur Saarland (Hg.). Lehrplan Islamischer Religionsunterricht,
Grundschule. Erprobungsphase, 2015.

Ministerium fir Kultus, Jugend und Sport Baden-Wirttemberg (Hg.). Bildungsplan Islamische
Religionslehre sunnitischer Prdgung, Sekundarstufe I, 2016.

Ministerium fir Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.). Kernlehrplan fiir die
Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht, 2014.

Niedersachsisches Kultusministerium (Hg.). Kerncurriculum fiir die Schulformen des Sekundarbereichs I,
Islamische Religion. Hannover, 2014.



Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am Lernort Schule = 63

Rauschenbach, Thomas. ,Non-formale und informelle Bildung im Kindes- und Jugendalter.
Konzeptionelle Grundlagen fir einen nationalen Bildungsbericht“. Herausgegeben vom
Bundesministerium fir Bildung und Forschung. Berlin: BMBF-Publikation, 2004.

Woppowa, Jan. Religionsdidaktik. Paderborn: Ferdinand Schéningh/Brill, 2018.






