Mehmet H. Tuna

Islam ,mit dem Herzen lernen¥.
Bildungsverstandnis muslimischer
Jugendlicher zwischen Tradition und
Moderne

Einleitung

Muslimische Jugendliche in Osterreich und Deutschland haben heute verschiedene
Moglichkeiten, sich islamische religiose Bildung anzueignen. Diese reichen von
institutionalisierter formeller Bildung im islamischen Religionsunterricht (IRU) in
der Schule und im Moscheeunterricht bis hin zu nicht institutionalisierter, infor-
meller Bildung in der Familie, in Peer-Groups oder iber Online-Ressourcen (vgl.
Harring et al. 2007). Institutionelle Lernorte, wie der IRU in der Schule oder der
Unterricht in der Moschee, bieten strukturierte Lehrpldne und angeleitete Lern-
prozesse. Auf der anderen Seite ermoglichen nicht-institutionelle Lernorte, wie
etwa die informelle Bildung in der Familie oder die Nutzung von Online-Ressour-
cen, einen flexiblen und individuellen Zugang zum Lernen (vgl. Tuna et al. 2023).

Die islamische religiose Bildung in Schule und Moschee steht angesichts ge-
sellschaftlicher Herausforderungen, wie Pluralisierung und Digitalisierung, be-
sonders im Fokus wissenschaftlicher Diskurse, die sich mit der Konzeptualisierung
und Entwicklung der islamischen Bildung in Schule und Moschee auseinanderset-
zen (siehe Forschungsstand). Die bisherige theoretische und empirische Forschung
konzentriert sich priméar auf einzelne Lernorte und deren Akteure, wie Lehrende,
Imame oder Trager, und vernachléssigt dabei die Perspektive der Lernenden. Es
fehlt an Untersuchungen, die erforschen, wie Lernende bzw. muslimische Jugend-
liche die religiése Bildung, das Lehren und Lernen im Kontext der islamischen
Bildung insgesamt wahrnehmen und verstehen.

Vor diesem Hintergrund greift der vorliegende Beitrag, basierend auf der in
Osterreich durchgefiihrten qualitativen Interviewstudie Religious Learning Envi-
ronments of Austrian Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious Educational
Processes (Tuna et al. 2023), dieses Forschungsdesiderat auf und geht der For-
schungsfrage nach, wie muslimische Jugendliche Lehren, Lernen und religiose
Bildung insgesamt wahrnehmen und verstehen. Der Beitrag ist wie folgt gegliedert:
Zunéachst wird der aktuelle Forschungsstand diskutiert und erértert, was iiber die
formelle und informelle islamische Bildung bekannt ist, und welche Forschungs-
licken bestehen. Anschliefend wird der methodische Ansatz der empirischen

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111674568-003



32 —— Mehmet H. Tuna

Studie skizziert, die die Grundlage des vorliegenden Beitrags bildet. Danach werden
die Ergebnisse der Studie hinsichtlich des Bildungsverstandnisses der Jugendlichen
dargestellt. Den Abschluss bildet eine Zusammenfassung der Studienergebnisse.

Forschungsstand

In der deutschsprachigen Forschungslandschaft finden sich zahlreiche For-
schungsarbeiten, die verschiedene Aspekte und Dimensionen des Heranwachsens
von Jugendlichen behandeln. Eine grofie Sammlung von Studien, wie etwa die Shell
Studie (Shell Deutschland Holding 2019) oder die SINUS-Jugendmilieu-Studien
(Calmbach et al. 2020; 2016), beschaftigt sich mit der Entwicklung, der Sichtweise
und der religiésen und weltanschaulichen Orientierung von Jugendlichen. Weitere
Studien von Gritt Klinkhammer (2000), Yasemin Karakagoglu (2000), Ursula Boos-
Niinning und Karakasoglu (2005), Nikola Tietze (2001), Nikola Ornig (2006) sowie
Mouhanad Khorchide (2007), ebenso die Arbeiten von Niliifer Gole (2016), Ednan
Aslan, Jonas Kolb und Erol Yildiz (2017) und jene von Aslan und Yildiz (2023) richten
ihren Fokus insbhesondere auf muslimische Jugendliche. Weit weniger Arbeiten
befassen sie sich mit der religiosen Bildung muslimischer Jugendlicher. Im Fol-
genden werden inshesondere Arbeiten diskutiert, die sich explizit mit islamischer
religioser Bildung befassen.

Studien zur religiésen Bildung in Schulen

Derzeit konzentrieren sich nur wenige empirische Studien speziell auf den IRU an
Schulen. Diese Studien untersuchen primér die Evaluation und Akzeptanz des IRU
in Deutschland sowie die Professionalitdt und Professionalisierung der Lehrkréfte
in Deutschland und Osterreich.

Evaluationsstudien wurden in Deutschland in Nordrhein-Westfalen (Uslucan
und Yalcin 2018), Hamburg (Wolff 2018), Baden-Wiirttemberg (Schréter 2015), Bay-
ern (Holzberger 2014) und Niedersachsen (Uslucan 2010) durchgefiihrt. Diese meist
quantitativen Studien untersuchten unter anderem die Akzeptanz, Zufriedenheit
und Erwartungen von Lehrkréften, Schulleitungen und/oder Lernenden beziiglich
des jeweiligen Schulversuchs des IRU. Schulen, die nicht am Schulversuch teilnah-
men, oder Schiler:innen, die sich vom Unterricht abmeldeten, wurden in diesen
Studien nicht berticksichtigt.

In den letzten Jahren wurden vermehrt die Professionalisierung und Profes-
sionalitdt von Lehrkraften im IRU in qualitativen und quantitativen Studien er-
forscht. Die erste umfassende Studie, die 2019 verdffentlicht wurde, untersuchte im



Islam ,mit dem Herzen lernen® =— 33

Rahmen einer qualitativen Untersuchung in Osterreich die Herausforderungen der
Professionalisierung von Lehrkréften des IRU sowie deren Verstdndnis von Pro-
fessionalitdt und qualitatsvollem Unterricht (Tuna 2019). Darauf folgten eine
quantitative (Kamcili-Yildiz 2021) sowie eine qualitative Studie (Badawia et al. 2023)
zu professionellen Kompetenzen bzw. zur Professionalitit von islamischen Lehr-
kraften in Deutschland. Diese Studien widmeten sich im Besonderen den Per-
spektiven sowohl von angehenden als auch im Dienst aktiven Lehrkréften.

Studien zur religiésen Bildung in Moscheen

Seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts konzentriert sich die deutschsprachige For-
schungslandschaft zunehmend auf das Gemeindeleben der Muslime und der Mo-
scheen. Bisher wurden dabei Themen wie Integration (Ceylan 2008; Yasar 2012),
interreligioser Dialog (Klinkhammer 2011; Schmid et al. 2008), die Beziehung zwi-
schen Moscheen und dem IRU in Schulen (Ceylan 2014; Karakoc 2019), die Rolle und
Funktion von Imamen (Ucar 2010), die Rolle von Moscheen in stadtischen Vierteln
(Kuppinger 2015) und der Status von Frauen in Moscheen (Spielhaus 2012; Borchard
und Ceylan 2011) erforscht. Hinsichtlich des Unterrichts in Moscheen gab es kriti-
sche Untersuchungen und Diskussionen iiber paddagogische Konzepte, Inhalte und
Verfahren, die auf Informationen von Dachorganisationen und ihren Vertretern
basieren (Ceylan 2014). Allerdings wurden die Erfahrungen und Wahrnehmungen
von Jugendlichen, die an dem Unterricht in Moscheen teilnehmen, bisher nicht
untersucht.

Die umfassendste und aktuelle Studie tiber Moscheen — einschliefilich ihrer
Bedeutung als Orte religioser Bildung — wurde 2020 von Ayse Almila Akca unter dem
Titel Moscheeleben in Deutschland vorgelegt. Auf der Grundlage von partizipativer
Beobachtung, Interviews und informellen Gesprachen mit Personen aus dem Mo-
scheemilieu analysiert Akca religiose Praktiken und Lehrtraditionen innerhalb von
Moscheen und stellt dabei zwei heuristische Typologien von Moscheen und Ko-
ranschulen fest: 1. alphabetisierungsorientierte Koranschulen und 2. verstehens-
orientierte Koran-Schulen. In Schulen des ersten Typs wird Wert auf das Rezitieren
und Auswendiglernen von Koranversen und Gebeten gelegt, wobei die grundle-
genden Aspekte des Glaubens vermittelt und praktiziert werden. Im Gegensatz dazu
priorisieren die Schulen des zweiten Typs das Verstehen und den Dialog. In diesen
Schulen werden die Lernenden ermutigt, nicht nur den Koran zu rezitieren und
auswendig zu lernen, sondern auch seinen Sinn zu begreifen. Daher wird die Be-
deutung der Verse zunéchst in tiirkischer oder deutscher Sprache vermittelt, dann
werden sie auf Arabisch auswendig gelernt. Laut Akca werden von Eltern die Ko-
ranschulen des ersten Typs denen des zweiten Typs vorgezogen (vgl. 2020, 82 —-84).



34 —— MehmetH. Tuna

Akcas Erkenntnisse basieren auf ihrer eigenen Erfahrung und Interpretation,
weshalb die Frage, wie die Lernenden selbst islamische Bildung erleben und ver-
stehen, unerforscht bleibt.

Forschungsdesign und Methodologie

Vor dem Hintergrund des dargelegten Forschungsstandes konzentriert sich der
vorliegende Beitrag auf die religiése Bildung muslimischer Jugendlicher. Er unter-
sucht, wie muslimische Jugendliche Lehren, Lernen und islamische Bildung insge-
samt wahrnehmen und welches Verstandnis von islamischer Bildung sie haben. Um
diesen Fragen nachzugehen und ein umfassendes Verstdndnis fiir die Dynamik der
religiosen Bildung unter muslimischen Jugendlichen zu gewinnen, wurde eine
qualitative Interviewstudie durchgefiihrt, die in den folgenden Abschnitten detail-
liert erlautert wird.

Interviewdaten

Im Rahmen der Studie Religious Learning Environments of Austrian Muslim Youth:
An Empirical Analysis of Religious Educational Processes (Tuna et al. 2023) wurden
zwolf leitfadengestiitzte, problemzentrierte Interviews (PZI) in den Osterreichi-
schen Bundeslédndern Tirol, Oberosterreich, Niederdsterreich und Wien durchge-
fuhrt. Entscheidend fiir die Wahl der Interviewmethode waren die trotz Gegen-
standsorientierung gegebene narrative Offenheit und die Maoglichkeit der
Leitfadenunterstiitzung, die fiir PZI charakteristisch ist (Witzel 2000). Interviews,
die nach dem PZI-Prinzip gestaltet sind, kénnen offen und flexibel an die Anfor-
derungen des Untersuchungsgegenstands angepasst werden. Gleichzeitig konnen
die Interviews auf den Kommunikationsprozess zentriert sein. Der Interviewer/die
Interviewerin kann sensible und akzeptierende Signale und Fragen verwenden, um
die Entwicklung des Gesprachs zu fordern und auf die Rekonstruktion von Orien-
tierungen und Einstellungen hinzuarbeiten (vgl. Mayring 2023, 60— 64).
Methodisch zeichnet sich die Analyse der hier besprochenen Untersuchung
dadurch aus, dass sie nicht wie tiblich erwachsene Teilnehmende und Islamlehr-
kréfte, Imame oder Vertreter von Moscheevereinen in den Blick nimmt, sondern
muslimische Jugendliche, die die entsprechenden Lernumgebungen durchlaufen
haben. Der Interviewleitfaden behandelt ausfiihrlich die einzelnen Lernumge-
bungen, namlich die Familie, die Moschee, die Schule und das Internet, und fragt
nach Lernerfahrungen und Bildungsprozessen in diesen Instanzen. Die Jugendli-



Islam ,mit dem Herzen lernen® =— 35

chen und jungen Erwachsenen wurden eingeladen, ihre Perspektiven und Erfah-
rungen beziiglich islamischer religiéser Bildung mitzuteilen.

Auswertung der Daten

Die Interviewdaten wurden mittels der qualitativen Inhaltsanalysemethode von
Philipp Mayring (2015) analysiert. Dabei wurde ein systematischer Ansatz ange-
wendet, um die Daten zu strukturieren und Muster oder Themen herauszuarbeiten.
Zunichst wurde das Interviewmaterial vorstrukturiert, um einen Uberblick tiber
die gesammelten Informationen zu erhalten. Anschlieffend wurden induktive Ka-
tegorien aus den Daten abgeleitet, um die Vielfalt der Antworten und Perspektiven
zu erfassen (vgl. Mayring 2015, 69—90). In einem néchsten Schritt wurden die In-
terviewtranskripte systematisch analysiert, wobei Aussagen bzw. Textpassagen
entsprechend den definierten Kategorien markiert und kodiert wurden. Dadurch
konnte eine systematische Organisation der Daten erreicht und die Identifizierung
von Mustern und Zusammenhdangen erleichtert werden. Die codierten Textpassa-
gen wurden dann zu relevanten Themen zusammengefasst und verdichtet, um die
wesentlichen Aussagen und Erkenntnisse herauszuarbeiten. AbschliefSend wurden
die Ergebnisse interpretiert und in einen umfassenden Kontext eingeordnet, wo-
durch ein tieferes Verstdandnis der untersuchten Phdnomene erméglicht wurde.

Ergebnisse

Die Auswertung der Interviewdaten bestatigt die Ergebnisse von Akca (2020) hin-
sichtlich der memorieren- und verstandnisorientierten Formen religioser Bildung
in Moscheen sowie die Ergebnisse von Tuna (2019) hinsichtlich der Bedeutung der
Lehrperson fir die Ausrichtung und Qualitéit des IRU in Schulen. Dartiber hinaus
bieten sie Erkenntnisse dartiber, wie muslimische Jugendliche islamische Bildung
wahrnehmen und welches Verstindnis sie von islamischer Bildung haben. Im
Folgenden werden inshesondere die Ergebnisse dargestellt, die die Wahrnehmung
und das Verstdndnis der Jugendlichen von islamischer Bildung betreffen.

»Religion lernt man in einer Community“

Die Interviewdaten deuten darauf hin, dass Gemeinschaft, Beziehungen und
Emotionen entscheidend fiir die religiése Bildung sind. Das blofie Auswendiglernen
wird von den interviewten Jugendlichen als unzureichend empfunden, denn nur



36 —— MehmetH. Tuna

Auswendiglernen sei ,,nicht mit dem Herzen lernen, so etwa Ahmet, ein 23-jahriger
junger Erwachsener tiirkischer Herkunft und mit religiosem Hintergrund." Den
Interviews zufolge entstehen ein tieferes Verstandnis und eine personliche Ver-
bindung zur Religion durch gemeinschaftliche Erfahrungen, zwischenmenschliche
Beziehungen und emotionale Beteiligung. Diese Einsicht wird insbesondere an den
Erzdhlungen der Jugendlichen tber ihre Erlebnisse und Erfahrungen mit ver-
schiedenen religiésen Bildungs- bzw. Lernangeboten deutlich.

So betont etwa Samra, eine Zwanzigjahrige bosnischer Herkunft und mit reli-
giosem Hintergrund, dass sie ,,mit der Religion auch sehr viel Emotionen“ verbinde
und sie daher beispielsweise Onlineangebote bzw. die ,Distanz zur lehrenden
Person®, die man nicht so kenne, verunsicherten. Samra im O-Ton:

Irgendwie einfach diese Distanz zur lehrenden Person, die ich eben nicht so kenne, verunsi-
chert mich. Also ich suche eher Menschen, die ich auch kenne, bei denen ich mich auch
wohlfiihle, dass ich von ihnen etwas lerne. Ich meine nicht, dass die anderen etwas falsch
lehren oder so, nein, sondern ich selbst kann damit nicht, wenn ich die Person nicht kenne,
personlich kenne oder vielleicht ldnger kenne. Ich fiithle mich einfach unsicher dadurch. Also
es gibt die Moglichkeit, aber ich fiihle mich nicht wohl. (Samra, Pos. 52)

Samra betont zum einen, dass die Lehrpersonen in Onlineangeboten nicht
zwangslaufig etwas Falsches lehren, und zum anderen macht sie deutlich, dass sie
aufgrund der Distanz bzw. fehlenden Beziehung nichts von diesen Personen lernen
kann. Letztlich bevorzugt sie es, von einer vertrauten Person zu lernen, auch wenn
die vertraute Person womoglich nicht zur Ganze fachlich kompetent ist. Weiter
wird an Samras Fall evident, dass sie einem beziehungsorientierten, einfithlsamen
und ruhigen Ansatz beim Lehren mehr abgewinnen kann als einem frontal auto-
ritdren Lehransatz:

Ich denke, es ist auch vom Lernstil anders, dass ich eine sehr emotionale Person bin und ich
eben mit der Religion auch sehr viel Emotionen verbinde. Und dass ich dann eher durch eine
ruhige Stimme, durch mehr Einfithlsamkeit etwas erlernen kann als eben durch dieses klas-
sische, was weifs ich frontale Lehrsystem, wo jemand sagt, ,Ja, so ist es und lernt das jetzt so.
Und das ist sofort dann richtig, das ist falsch. (Samra, Pos. 54)

Samras Sichtweise wird von den anderen interviewten Jugendlichen geteilt und
unterschiedlich zum Ausdruck gebracht. So sagt etwa Ahmet: ,Auswendiglernen,
das war nicht mit dem Herzen lernen®, und erklért: ,Man kann vieles aus dem Buch
lernen, aus dem Internet, aber Religion lernt man so in einer Community, so zu-
sammen.“ Zusatzlich kritisieren er und weitere interviewte Jugendliche, wie auch

1 Alle personenbezogenen Daten wurden anonymisiert.



Islam ,mit dem Herzen lernen® = 37

Samra, autoritire und bewertend-normative Lehransatze. Dies wird etwa an der
folgenden Schilderung von Elma deutlich, einer 21-jdhrigen jungen Erwachsenen
mazedonischer Herkunft und mit religiosem Hintergrund, hinsichtlich ihrer Er-
fahrung im IRU:

Weil man gesagt bekommen hat: ,Ja, du fastest, aber du betest nicht, es wird gar nicht ange-
nommen.“ Und mittlerweile weifs man natiirlich, das kann man zu niemandem sagen. Ich
finde, man kann zu niemandem sagen: ,Du fastest zwar, aber du betest nicht und es wird nicht
angenommen.“ Nur Gott weif3, ob das angenommen wird und niemand anderer. (Elma, Pos. 40)

Elma betont in ihrer weiteren Erzéhlung, dass dies lange Zeit in ihrem ,Kopf“
préasent und nicht férderlich fiir ihre Beziehung zu ihrer Religion und religiésen
Bildung gewesen sei, da sie es als eine Beurteilung ihrer Person wahrnimmt und als
unangemessen empfindet.

»vieles beigebracht“, aber ,nichts hangengeblieben* oder ,im
Unterricht nichts gemacht“, dennoch ,Spiritualitit gepragt“

Betrachtet man die Perspektive der Jugendlichen auf ihre Lehr-Lernerfahrungen
bzw. religiose Bildung, so zeigt sich eine gewisse Ambivalenz in ihrem religiosen
Bildungsverstandnis. Sie kritisieren zwar einen autoritdren und normativ-beurtei-
lenden Bildungsansatz, vor allem das oberflachliche Auswendiglernen, dessen
Lernergebnisse mit der Zeit wieder verblassen. Gleichwohl schildern sie, dass sie in
solchen Kontexten ,viel gelernt“ hatten bzw. ihnen ,vieles beigebracht“ worden sei.
Diese Tendenz sehen wir etwa im Fall von Fatma, einer Achtzehnjdhrigen turki-
scher Herkunft und ohne religiésen Hintergrund, die rtickblickend die besuchte
Koranschule bzw. den dort verfolgten autoritativen Ansatz und die Lernergebnisse
wie folgt kritisch beurteilt:

Diese Schule war eigentlich eine Katastrophe, ganz offen gesagt. Die Lehrer haben uns schon
vieles beigebracht, aber sie hatten selbst keine Motivation, sage ich mal. Und als Kind ist das so,
man hort nie gerne zu als Kind. Und ich sag mal so, die Lehrer miissen selbst motiviert sein, um
uns etwas beizubringen. Und das gab es nicht. Sie haben uns eher angeschrien, wenn wir zu
laut waren oder halt, wie man es in der Schule kennt. [...] Wir haben dort zum Beispiel Beten
gelernt. Zum Beispiel heute, ich bin jetzt achtzehn und ich habe keine Ahnung, wie man betet.
(Fatma, Pos. 58)

Fatmas Fall verdeutlicht, dass auswendig gelerntes Wissen ohne eine entspre-
chende emotionale Beteiligung und personliche Beziehung keine nachhaltige Wir-
kung entfaltet und im Laufe der Zeit in Vergessenheit gerét. Dies unterstreicht die



38 —— Mehmet H. Tuna

Bedeutung authentischer Lernerfahrungen, die durch emotionale Einbindung und
personliche Beziehungen gepragt sind und eine tiefgreifende Auseinandersetzung
und Verinnerlichung der religiésen Inhalte ermdoglichen.

Gleichzeitig auffallig in den Interviews ist, dass die Jugendlichen angeben,
svieles gelernt“ oder ,vieles beigebracht“ bekommen zu haben, und dies in erster
Linie mit dem Koranlesen, dem Auswendiglernen von Koransuren und dem Beten
verbinden. Werden der Koran und das Beten im Unterricht vernachléssigt bzw.
liegt der Fokus des Unterrichts anstatt auf religioser Orthopraxie auf religiésen
Werten und Ahnlichem, so tendieren die Jugendlichen wiederum dazu, einen sol-
chen Unterricht zu relativeren und abzuwerten. Dies wird beispielsweise im Fall
von Ahmet deutlich, der den IRU als ,nicht viel Ernstzunehmendes“ beschreibt:

Es war halt immer das Gleiche und Noten, halt nur so dabei sein. Es war lustig, er war halt
lustig, wir haben halt eine lustige Zeit gehabt, aber nichts Produktives fiir unser Wissen.
Vielleicht in der Volksschule, am Anfang, wo wir gar nichts gewusst haben. Aber ab einem
Zeitpunkt war es einfach umsonst, sozusagen. (Ahmet, Pos. 81)

Auch die anderen interviewten Jugendlichen vertreten diese Einschdtzung. So ist
Edina, eine Sechzehnjahrige bosnischer Herkunft und mit religiosem Hintergrund,
der Ansicht, dass im IRU ,nie so wirklich so Sachen gelernt [werden] wie Duas oder
Suren oder so andere Sachen, sondern eher nur beispielsweise Zakat geben“. Die
hier deutlich werdende Kritik am Unterricht wegen fehlenden Auswendiglernens
religiéser Orthopraxie wird zusétzlich dadurch verschérft, dass viele Inhalte von
den Jugendlichen als Wiederholung desselben erlebt werden. Edina im O-Ton:

Aber wir haben nicht wirklich so Sachen gelernt wie Duas oder Suren oder so andere Sachen,
sondern eher nur beispielsweise Zakat geben oder halt, wenn gerade Ramadan war, haben wir
dartiber gelernt. Also vielleicht eher so aktuelle Themen, die sich aber jedes Jahr gefiihlt
wiederholt haben oder noch beispielsweise Geschichten tiber Propheten und das Ganze.
Vielleicht habe ich deshalb einfach nichts Neues gelernt, weil es halt immer wieder sozusagen
derselbe Stoff war. (Edina, Pos. 120)

Edina erlebt wie ihre Altersgenossen aufgrund mangelnder Auseinandersetzung
mit dem Koran und mit religioser Orthopraxie keinen Erkenntnisgewinn, sondern
stattdessen eine Stagnation. Dies scheint daran zu liegen, dass Auswendiglernen
und Orthopraxie fir die Jugendlichen greifbarer bzw. sichtbarer und damit mess-
barer sind als andere religiése Bildungsaspekte wie Reflexions- und Urteilskom-
petenz oder Spiritualitdt. Letzteres wird insbhesondere am folgenden Beispiel von
Samra deutlich, die ambivalent angibt, dass ihre Lehrerin, zu der sie eine besondere
Beziehung gehabt habe, ihre Spiritualitit gepragt, sie aber im Unterricht nichts
gemacht bzw. gelehrt habe:



Islam ,mit dem Herzen lernen® =— 39

Mama hat gearbeitet, ich kann Mama nicht immer anrufen, aber meine Religionslehrerin war
immer da. Also war dieser Bezug sehr préagend fiir mich und ich denke, sie war nicht eine
besonders gute Religionslehrerin. Das muss man sagen, weil im Unterricht hat sie gar nichts
gemacht, aber sie hat mich irgendwie rausgepickt und war fiir mich einfach meine An-
sprechperson. Und sie hat auch meine Spiritualitat gepragt, sodass ich mich mehr der Religion
durch Spiritualitdt angenédhert habe, statt durch Normen und solche Sachen. (Samra, Pos. 56)

An den geschilderten Fillen wird deutlich, dass méglicherweise nur eine ver-
meintliche Ambivalenz besteht, da die Jugendlichen ihren Darstellungen zufolge
keinen ganzheitlichen Ansatz erleben. Dies spiegelt sich darin wider, dass die Ju-
gendlichen das reine Auswendiglernen Kkritisieren, aber Wert auf beziehungsori-
entiertes, emotionales und gemeinschaftliches Lernen legen. Gleichzeitig empfin-
den sie das Fehlen von Auswendiglernen des Korans und religidser Praxis als
Mangel, wahrend ihnen blofle Spiritualitit und reflexive Auseinandersetzung mit
den Inhalten ebenfalls unzureichend erscheinen.

Islamische Bildung als Tradierung und Bewahrung oder
Fortschreibung und Erweiterung?

Die interviewten Jugendlichen betonen weiter, dass sie das Gelernte auch ,verste-
hen“, ,diskutieren“ und ,eigene Meinungen“ bilden mochten. Mahmud, ein Neun-
zehnjahriger mit tiirkischer Herkunft und religiésem Hintergrund, veranschaulicht
am Beispiel des traditionellen Umgangs mit Koran bzw. Suren, wie wichtig ,Ver-
stehen“ fur ihn ist:

Ich bin gliicklich, dass ich den Koran lesen kann, aber ich finde, dass es auch dazugehort, dass
man es versteht. Und ich frage mich auch, wieso wir es damals nicht gemacht haben. Aber ich
finde, dass man einfach den Koran erst auf Arabisch und dann auf seiner Sprache lesen und
verstehen sollte, weil dann weify man, was man gelesen hat. Die dlteren Leute, es ist mir auch
passiert, wenn sie vor einem Grab stehen, lesen sie Sure Nisa. Das hat zum Beispiel nicht zu tun
mit einem Toten. Aus dem Grund sollte man darauf achten. (Mahmud, Pos. 110)

Auch wenn die Jugendlichen dem Lesen und Auswendiglernen des Korans und der
damit verbundenen religiosen Orthopraxie eine grofie Bedeutung beimessen, zei-
gen sie sich unzufrieden und kritisieren in der Folge die daraus resultierenden,
teilweise fragwiirdigen Handlungen aus Unwissenheit, wie das von Mahmud er-
wéahnte zusammenhanglose Rezitieren von Koranversen oder Suren zu verschie-
denen Anlassen.

Fir die Jugendlichen ist das Verstehen zudem eine Grundvoraussetzung fiir
eigene Meinungen und Urteile, d.h. fiir religiose Miindigkeit. Giil, eine 21-jahrige



40 —— Mehmet H. Tuna

junge Erwachsene tiirkischer Herkunft und mit religiosem Hintergrund, betrachtet
dies sogar als ihre religiose Pflicht, die sie wie folgt aus dem Koran ableitet:

Also fiir mich ist es sehr wichtig, weil ich glaube, genau das macht es ja aus. Wie gesagt, im
Koran steht ja, dass man ihn verstehen soll, und es wird ja immer erwéhnt, wie heifst das Wort
jetzt auf Deutsch? Eben, dass der Koran fiir die, die denken kénnen, also auf Tiirkisch heifst es
akil-sahipleri, eben da ist. Und damit sind ja nicht nur die Hodschas und Gelehrten ange-
sprochen, sondern auch ich. Und ja, deswegen ist es fiir mich schon wichtig. Es ist ja nicht nur
in dem religiosen Kontext so. Im normalen Leben l&duft man ja auch nicht immer jedem hin-
terher, sondern denkt man: ,Hey, ist es auch der richtige Weg fiir mich?“ Und man hinterfragt
die Sache mal und ich denke, in der Religion ist es genauso, vielleicht sogar noch viel wichtiger.
(GUl, Pos. 124)

Gl betont mit dem Hinweis auf den Koranvers und das alltigliche Handeln, dass
Religiositat und religioses Handeln ein kritisches Denken und Hinterfragen erfor-
dern und sich nicht auf blof3es ,Hinterherlaufen“ oder Nachahmen von Gelehrten
beschrdanken sollten. Im Gegenteil, jede/jeder Einzelne sei aufgefordert, sich zu
fragen: ,Ist es auch der richtige Weg flir mich?“, so Giil.

In diesem Zusammenhang heben die interviewten Jugendlichen ebenso die
Bedeutung von Diskussionen fiir die religiése Bildung hervor, so wie hier Mahmud,
dem Diskussionen im IRU wichtig sind. Er erklart:

Ich habe bis jetzt nur wirklich super Lehrer an den Schulen gehabt, mit denen ich auch immer
wieder diskutiert habe. Weil, meiner Meinung nach, Diskutieren dazu gehért, auch wenn ich es
zum dritten Mal sage. (Mahmud, Pos. 60)

Die Jugendlichen, hier am Fall von Mahmud veranschaulicht, bewerten insbheson-
dere die Moglichkeit — sei es im IRU, in der Moschee oder in der Familie —, Dis-
kussionen zu flihren, positiv und betrachten sie als einen wichtigen Bestandteil
ihrer Lernerlebnisse. Sie schatzen den Wert des interaktiven Austauschs von Ideen
und Meinungen, da dieser dazu beitrédgt, ihr Verstdndnis zu vertiefen und unter-
schiedliche Perspektiven zu berticksichtigen.

In den Interviews zeichnet sich ab, dass die Jugendlichen in Diskussionen
moglicherweise an ihre Grenzen stofien und einen gewissen Widerstand zeigen,
wenn nicht-traditionelle, neue Perspektiven, inshesondere auf sensible oder ta-
buisierte Themen, angesprochen werden. Ein Beispiel hierfiir ist Samra, die be-
richtet, dass ihre Mitschiiler:innen in der Schule die Versuche einer Lehrerin, neue
Perspektiven auf das Thema Homosexualitdt einzubringen, wie folgt ablehnten:

Ich hatte mal eine andere Lehrperson. Sie war sehr, wie soll ich sagen, sie hat versucht, auch
nicht-konservative Texte in den Unterricht einzubauen, was bei einigen meiner Kolleginnen
sehr negativ angekommen ist, dass sie sie sogar gemeldet haben. [...] Also sie hat zum Beispiel,



Islam ,mit dem Herzen lernen® =—— 41

wie soll ich sagen, es ging um das Lieblingsthema, irgendwie Homosexualitat, und da hat sie
einfach so die Perspektive gebracht mit ja, vielleicht die Geschichte mit Lut a.s., vielleicht ging
es ja nicht um homosexuelle Menschen, sondern es ging einfach um die Menschen, um das
UbermaR an Sex und iiber Pidophilie und solche Sachen: iiber Vergewaltigungen in dieser
Hinsicht. Wo die Schiiler einfach das nicht mal horen wollten und sofort gemeint haben, nein,
es war Homosexualitat und fertig. (Samra, Pos. 60— 62)

Samra erklart die Reaktion ihrer Mitschiiler:innen damit, dass die ,nicht-konser-
vative“ Sichtweise der Lehrerin in ihren Augen den traditionellen bzw. ,konser-
vativen“ Sichtweisen widerspricht und deshalb negativ aufgenommen wird. Die
didaktische Vorgehensweise kdnnte mitunter auch ein Grund fiir die Ablehnung der
Schiiler:innen sein, kann jedoch anhand der Interviewdaten nicht ndher untersucht
werden. Wie im Folgenden dargestellt, machen die interviewten Jugendlichen in
erster Linie die Lehrenden fiir ihre religiése Bildung und den Unterricht, sei es in
der Schule oder in den Moscheen, verantwortlich.

Imame und Lehrende als Gestalter:innen und Former:innen
erfahrbarer religiéser Bildung

Obwohl in den Interviews nicht explizit nach den Imamen oder Lehrenden gefragt
wurde, erwahnen die Jugendlichen von selbst immer wieder die Imame und Reli-
gionslehrkréfte. Wie oben dargelegt, spielt fiir sie die Beziehung eine wesentliche
Rolle, und die Lehrenden haben in ihren Augen nicht nur die Aufgabe, religises
Wissen traditionsorientiert weiterzugeben, sondern auch Beziehungen, emotionale
und gemeinschaftliche Erfahrungen und Bindungen zu férdern und zu schaffen.
Diese Erwartung der Jugendlichen wird etwa im Fall von Ahmet deutlich, der seine
Vorstellung von ,das dann richtig mit dem Herzen lernen“ wie folgt verbildlicht:

[Alber das dann richtig mit dem Herzen lernen: Wir haben ein Imam gehabt in XZ, zum Bei-
spiel. Der ist leider nicht mehr da. Mit ihm zum Beispiel, wir haben oft, so am Abend, so Treffen
gehabt, wo echt teilweise; also jetzt haben sie letztens probiert, ich glaube, zwei Leute waren in
XZ, bei so vielen Menschen. Aber wo dieser Herr da war, waren wir teilweise hundert, fiinfzig,
siebzig, achtzig Leute, und da wurde dann intensiv Gutes mit Koran besprochen. Er konnte alle
Fragen beantworten, uns stundenlang erzédhlen und so was. Also da habe ich sehr viel von ihm
bekommen, nicht nur von ihm, auch von meinen Kollegen, die Fragen gestellt haben, die selbst
etwas dazu geredet haben. (Ahmet, Pos. 61)

Ahmet hebt inshesondere hervor, wie er und seine Altersgenossen von einem be-
stimmten Imam profitiert haben, der es verstand, personliche Beziehungen und
gemeinschaftliche Erfahrungen im Rahmen regelmafiger Treffen und Diskussionen
zu schaffen und so eine gehaltvolle Lernumgebung zu bieten. Mit Ahmets Worten:



42 —— Mehmet H. Tuna

»Er war nicht der Jlingste, aber er war als Mensch jung. Er hat immer mit uns, wenn
es sein muss, Billard gespielt und er konnte reden“ (Ahmet, Pos. 71). Im Laufe des
Interviews macht Ahmet deutlich, dass fiir ihn die Imame als Leitfiguren und Re-
spektpersonen die Verantwortung fiir eine ganzheitliche religiose Bildung in Mo-
scheen bzw. Gemeinden tragen und in seinen Augen nicht alle Imame dieser Ver-
antwortung nachkommen:

Ja, meiner Meinung nach muss ein Imam da sein, der die Leute auch so leitet oder fiihrt. So ein
Flihrer muss da sein, nicht? [...] Und das ist das Problem, nur allein im Lokal von der Moschee
zu sitzen, ist leider nicht so der Islam, so, nur weil man dort sitzt und nicht in einem Café sitzt.
(Ahmet, Pos. 77)

Die Jugendlichen teilen diese Einsicht auch hinsichtlich der Lehrkrafte im IRU. Sie
betonen, dass es ,extrem wichtig [ist], was fiir eine Person einem den Glauben eben
néherbringt und auf welche Art und Weise“ (Elma), und fiihren Qualitditsméangel
und negative Erfahrungen im IRU auf mangelnde , Aushildung® (Elma) oder ,Moti-
vation“ (Fatma) von Lehrenden zurtiick. Oder wie im folgenden Fall von Mahmud
auf mangelnde Offenheit und Flexibilitdt mancher Lehrkraft:

Also ich weif3, dass man mit manchen Lehrern sehr gut diskutieren kann und manche anderen
Lehrer einfach ihren Standpunkt und ihre Sicht sehen. Und egal, was du sagst, sie bleiben stur
und gehen auf die Diskussion nicht einmal ein. Das finde ich nicht richtig von Islamlehrern. Sie
sollten, finde ich, offen sein und wirklich alle Fragen ernst nehmen und darauf eingehen. Ich
habe beides erlebt. Ich habe genug Lehrer gehabt in den dreizehn Jahren. (Mahmud, Pos. 76)

Die dargelegten Félle machen deutlich, dass Lehrende in den Augen der Jugendli-
chen, neben der Vermittlung traditionell religiosen Wissens, inshesondere auch
einen ganzheitlichen, unterstiitzenden und dialogorientierten Zugang und ein
Lernumfeld fiir den Islam schaffen sollen, in dem die Jugendlichen von und mit-
einander lernen und nicht nur Inhalte tiber den Islam (auswendig) lernen.

Fazit

Die vorliegende Untersuchung hat das Bildungsverstdndnis muslimischer Jugend-
licher beleuchtet und gezeigt, dass es sich inshesondere im Spannungsfeld zwischen
Tradition und Moderne entwickelt. Die Jugendlichen tendieren implizit zu einem
ganzheitlichen Bildungsverstindnis, das sowohl traditionelle als auch moderne
Elemente umfasst.

In Bezug auf die inhaltliche Ausrichtung des Unterrichts legen die Jugendlichen
der islamischen Bildungstradition (vgl. Glinther 2020) entsprechend grofSen Wert



Islam ,mit dem Herzen lernen® =— 43

auf klassisches, tradiertes und auswendig gelerntes enzyklopéadisches Wissen — von
Klafki (2007) als ,materiale Bildung“ beschrieben — und Orthopraxie. Sie schatzen
die Bedeutung von traditionellem, religiocsem Wissen sowie ebensolchen Praktiken
und Ritualen und sehen sie als grundlegende Bestandteile ihrer religiosen Bildung
an.

Gleichzeitig kritisieren die Jugendlichen autoritative und am Auswendiglernen
orientierte didaktische Ansétze, die ihrer Meinung nach in der Vergangenheit
vorherrschten und daher veraltet sind. Sie &ufSern den Wunsch nach einem inter-
aktiven, auf Verstehen ausgerichteten Unterricht, der ihnen die Méglichkeit bietet,
das Gelernte zu hinterfragen und zu diskutieren. Sie streben nach einem Bil-
dungsansatz, der mit Klafkis (2007) formaler Bildungstheorie vergleichbar ist und
ihnen erlaubt, Fertigkeiten, wie eigenes Verstandnis und ihre eigene Interpretation
des Islam, zu entwickeln sowie religi6se Reflexions- und Urteilskompetenz zu er-
werben, die auf klassisch tradiertem Wissen beruht.

Diese Kritik wird besonders deutlich, wenn die Jugendlichen auf die inhaltli-
chen und didaktischen Ausrichtungen einiger Lehrender in Schulen und Moscheen
eingehen. Sie duflern Unzufriedenheit mit Lehrenden, die sich strikt an traditio-
nellen Lehrmethoden, wie Auswendiglernen und frontaler Instruktion, orientieren
und wenig Raum fiir Diskussion und kritisches Denken lassen.

Demnach wiinschen sich die Jugendlichen die Aneignung sowohl von Inhalten
als auch von Fertigkeiten, die zu ihrer personlichen Entwicklung und Bildung bei-
tragen. Die Fertigkeiten sollen in der Auseinandersetzung mit klassischen tradi-
tionellen Inhalten angeeignet werden — siehe dazu die ,kategoriale Bildungstheo-
rie“ von Klafki, in der er Bildung als wechselseitige ErschlieSung von formaler und
materialer Bildung zusammenfasst (vgl. Klafki 2007; Braun et al. 2018).

Zudem heben die Jugendlichen in der Studie hervor, dass religiose Bildung nicht
nur auf intellektueller Ebene stattfinden solle, sondern auch eine emotionale
Komponente brauche. Sie sprechen dabei von einer Bildung ,,mit Herz*. Dartber
hinaus betonen die Jugendlichen die Bedeutung von Gemeinschaftserfahrungen in
ihrer religiosen Bildung. Sie sind der Ansicht, dass das Lernen in einer Gemein-
schaft, sei es in der Schule, der Moschee oder der Familie, eine wichtige Rolle spielt,
um ein tieferes Verstandnis ihrer Religion zu erlangen. Gemeinschaftserfahrungen
ermoglichen es ihnen, verschiedene Perspektiven zu horen, Fragen zu stellen, zu
diskutieren und gemeinsam zu reflektieren, was zu einem breiteren und nuan-
cierten Verstandnis fithrt.

Insgesamt zeigt sich, dass die Jugendlichen eine ganzheitliche Sicht auf religiose
Bildung haben. Sie betrachten diese als einen Prozess, der sowohl den Verstand als
auch das Herz einbezieht und in dem sowohl individuelles als auch gemeinschaft-
liches Lernen wichtig sind. Sie streben nach einer Bildung, die es ihnen erméglicht,
ihre Religion auf eine Weise zu verstehen und zu leben, die sowohl intellektuell



44 —— Mehmet H. Tuna

erfiillend als auch emotional bedeutungsvoll ist (vgl. Klappenecker 2007; Kirsherg
2019). Sie wiinschen sich Religionslehrkrafte und Imame, die diesen ganzheitlichen
Ansatz unterstiitzen und fordern.

Literaturverzeichnis

Akca, Ayse Almila. Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem Wissen, Tradition und
religioser Autoritdt. Bielefeld: transcript, 2020.

Aslan, Ednan, Jonas Kolb und Erol Yildiz. Muslimische Diversitdt. Ein Kompass zur religidsen Alltagspraxis
in Osterreich. Wiesbaden: Springer VS, 2017.

Aslan, Ednan und Erol Yildiz. Muslimische Religiositdt im digitalen Wandel. Wiesbaden: Springer VS,
2023.

Badawia, Tarek, Said Topalovi¢ und Aida Tuhci¢. Von einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam.
Explorative Studie zur Professionalitdt von Islamlehrkrdften an staatlichen Schulen. Weinheim, Basel:
Juventa, 2023.

Boos-Nunning, Ursula und Yasemin Karakasoglu. Viele Welten leben. Zur Lebenssituation von Mddchen
und jungen Frauen mit Migrationshintergrund. Minster: Waxmann, 2005.

Borchard, Michael und Rauf Ceylan (Hg.). Imame und Frauen in Moscheen im Integrationsprozess.
Gemeindepddagogische Perspektiven. Gottingen: V&R unipress, 2011.

Braun, Karl-Heinz, Frauke Stlibig und Heinz Stiibig (Hg.). Erziehungswissenschaftliche Reflexion und
pddagogisch-politisches Engagement. Wiesbaden: Springer VS, 2018.

Calmbach, Marc, Silke Borgstedt, Inga Borchard, Peter Martin Thomas und Berthold Bodo Flaig. Wie
ticken Jugendliche 20162 Wiesbaden: Springer, 2016.

Calmbach, Marc, Bodo Flaig, James Edwards, Heide Méller-Slawinski, Inga Borchard und Christoph
Schleer. Wie ticken Jugendliche? SINUS-Jugendstudie 2020. Lebenswelten von Jugendlichen im Alter
von 14 bis 17 Jahren in Deutschland. Bonn: bpb, 2020.

Ceylan, Rauf. Islamische Religionspddagogik in Moscheen und Schulen. Ein sozialwissenschaftlicher
Vergleich der Ausgangslage, Lehre und Ziele unter besonderer Berticksichtigung der Auswirkungen auf
den Integrationsprozess der muslimischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland. Hamburg: Kovac,
2008.

Ceylan, Rauf. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und islamischer Religionsunterricht im Kontext von
Sdkularisierung. Wiesbaden: Springer VS, 2014.

Gole, Niliifer. Europdischer Islam. Muslime im Alltag. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 2016.

Giinther, Sebastian (Hg.). Knowledge and Education in Classical Islam: Religious Learning between
Continuity and Change. Leiden: Brill, 2020.

Harring, Marius, Christian Palentien und Carsten Rohlfs (Hg.). Perspektiven der Bildung. Kinder und
Jugendliche in formellen, nicht-formellen und informellen Bildungsprozessen. Wiesbaden: Springer
VS, 2007.

Holzberger, Doris. Evaluation des Modellversuchs ,Islamischer Unterricht. Bericht zur Datenerhebung im
Schuljahr 2013/14. Miinchen: Staatsinstitut fir Schulqualitat und Bildungsforschung, 2014.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivitdt. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Munster, New York: Waxmann,
2021.



Islam ,mit dem Herzen lernen® =—— 45

Karakasoglu, Yasemin. Muslimische Religiositdt und Erziehungsvorstellungen. Eine empirische
Untersuchung zu Orientierungen bei tiirkischen Lehramts- und Péddagogik-Studentinnen in
Deutschland. Frankfurt a. M.: IKO - Verlag fur Interkulturelle Kommunikation, 2000.

Karakog, Bettil. ,Der eine kann es - der andere nicht: Islam lehren zwischen Moschee und Schule®.
Islamische Religionspédagogik: didaktische Ansitze fiir die Praxis. Hg. Esma Oger-Tung, Dorothea
Ermert und Yasar Sarikaya. Miinster: Waxmann, 2019. 107 -124.

Khorchide, Mouhanad. ,,Die Bedeutung des Islam fiir Muslime der zweiten Generation®. Leben in zwei
Welten. Hg. Hilde Weiss. Wiesbaden: Springer VS, 2007. 217 - 244.

Kirsberg, Igor W. ,Von F. Schleiermacher zum religiésen Gefiihl ausschlieRlich als Emotion“. Neue
Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie 61.2 (2019): 149 - 164.

Klafki, Wolfgang. Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemdpfe Allgemeinbildung und
kritisch-konstruktive Didaktik. Weinheim: Beltz, 2007.

Klappenecker, Gabriele. ,Religiése Bildung als Einliben von Lebensbeziehungen®. Zeitschrift fiir
Pddagogik und Theologie 59.2 (2007): 144 -155.

Klinkhammer, Gritt Maria. Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung. Eine qualitativ-empirische
Untersuchung zur Religiositdt sunnitisch geprdgter Tiirkinnen der zweiten Generation in Deutschland.
Marburg: Dialog, 2000.

Klinkhammer, Gritt Maria. ,Islam, Frauen und Feminismus. Eine Verhaltnisbestimmung im Kontext des
Islam in Deutschland®. Imame und Frauen in Moscheen im Integrationsprozess:
Gemeindepddagogische Perspektiven. Hg. Michael Borchard und Rauf Ceylan. Géttingen: V&R
unipress, 2011. 155-169.

Kuppinger, Petra. Faithfully urban. Pious Muslims in a German City. New York, Oxford: Berghahn Books,
2015.

Mayring, Philipp. Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken. Weinheim: Beltz, 2015.

Mayring, Philipp. Einfiihrung in die qualitative Sozialforschung. Weinheim: Beltz, 2023.

Ornig, Nikola. Die zweite Generation und der Islam in Osterreich. Eine Analyse von Chancen und Grenzen
des Pluralismus von Religionen und Ethnien. Graz: Leykam, 2006.

Schmid, Hansjérg, Ayse Almila Akca und Klaus Barwig. Gesellschaft gemeinsam gestalten. Islamische
Vereinigungen als Partner in Baden-Wiirttemberg. Baden-Baden: Nomos, 2008.

Schroter, Jorg Imran. Die Einfiihrung eines Islamischen Religionsunterrichts an dffentlichen Schulen in
Baden-Wiirttemberg. Freiburg i. Br.: Verlag fiir Islamische Bildung und Erziehung, 2015.

Shell Deutschland Holding (Hg.). Jugend 2019. Eine Generation meldet sich zu Wort. Weinheim: Beltz,
2019.

Spielhaus, Riem. ,Making Islam Relevant: Female Authority and Representation of Islam in Germany*.
Women, Leadership, and Mosques. Hg. Masooda Bano und Hilary E. Kalmbach. Leiden: Brill, 2012.
437 -455.

Tietze, Nikola. Islamische Identitéten. Formen muslimischer Religiositdt junger Mdnner in Deutschland und
Frankreich. Hamburg: Hamburger Edition, 2001.

Tuna, Mehmet H. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Miinster:
Waxmann, 2019.

Tuna, Mehmet H., Jonas Kolb und Zekirija Sejdini. ,Religious Learning Environments of Austrian
Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious Educational Processes®. Religions 14.8 (2023):
1002.

Ucar, Bilent (Hg.). Imamausbildung in Deutschland. Islamische Theologie im europdischen Kontext.
Gottingen: V&R unipress, 2010.



46 —— Mehmet H. Tuna

Uslucan, Haci-Halil. ,Integration durch Religion? - Ein Beitrag zum Modell des islamischen
Religionsunterrichts in Niedersachsen®. Religionen in der Schule und die Bedeutung des Islamischen
Religionsunterrichts. Hg. Bllent Ucar, Martina Blasberg-Kuhnke und Arnulf von Scheliha.
Gottingen: V&R unipress, 2010. 219 -232.

Uslucan, Haci-Halil und Cem Serkan Yalcin. Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Begleitung der
Einfiihrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nordrhein-Westfalen. https:/www.
landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-1035.pdf. Essen: o. V., 2018
(4. April 2024).

Witzel, Andreas. ,Das problemzentrierte Interview*. FORUM: Qualitative Social Research 1.1 (2000).
https:/www.qualitative-research.net/index.php/fgs/article/view/1132/2519 (4. April 2024).
Wolff, Jutta. Evaluation. Gesamtbericht. Weiterentwicklung des Religionsunterrichts fiir alle. https:/www.
hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5¢39a4/data/gesamtbericht-

religionsunterricht-fuer-alle.pdf. Hamburg: Institut fiir Bildungsmonitoring und
Qualitatsentwicklung, 2018 (4. April 2024).

Yasar, Aysun. Die DITIB zwischen der Tiirkei und Deutschland. Untersuchungen zur Tiirkisch-Islamischen

Union der Anstalt fiir Religion e.V. Wiirzburg: Ergon, 2012.



