
Mehmet H. Tuna

Islam „mit dem Herzen lernen“.
Bildungsverständnis muslimischer
Jugendlicher zwischen Tradition und
Moderne

Einleitung

Muslimische Jugendliche in Österreich und Deutschland haben heute verschiedene
Möglichkeiten, sich islamische religiöse Bildung anzueignen. Diese reichen von
institutionalisierter formeller Bildung im islamischen Religionsunterricht (IRU) in
der Schule und im Moscheeunterricht bis hin zu nicht institutionalisierter, infor-
meller Bildung in der Familie, in Peer-Groups oder über Online-Ressourcen (vgl.
Harring et al. 2007). Institutionelle Lernorte, wie der IRU in der Schule oder der
Unterricht in der Moschee, bieten strukturierte Lehrpläne und angeleitete Lern-
prozesse. Auf der anderen Seite ermöglichen nicht-institutionelle Lernorte, wie
etwa die informelle Bildung in der Familie oder die Nutzung von Online-Ressour-
cen, einen flexiblen und individuellen Zugang zum Lernen (vgl. Tuna et al. 2023).

Die islamische religiöse Bildung in Schule und Moschee steht angesichts ge-
sellschaftlicher Herausforderungen, wie Pluralisierung und Digitalisierung, be-
sonders im Fokus wissenschaftlicher Diskurse, die sich mit der Konzeptualisierung
und Entwicklung der islamischen Bildung in Schule und Moschee auseinanderset-
zen (siehe Forschungsstand). Die bisherige theoretische und empirische Forschung
konzentriert sich primär auf einzelne Lernorte und deren Akteure, wie Lehrende,
Imame oder Träger, und vernachlässigt dabei die Perspektive der Lernenden. Es
fehlt an Untersuchungen, die erforschen, wie Lernende bzw. muslimische Jugend-
liche die religiöse Bildung, das Lehren und Lernen im Kontext der islamischen
Bildung insgesamt wahrnehmen und verstehen.

Vor diesem Hintergrund greift der vorliegende Beitrag, basierend auf der in
Österreich durchgeführten qualitativen Interviewstudie Religious Learning Envi-
ronments of Austrian Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious Educational
Processes (Tuna et al. 2023), dieses Forschungsdesiderat auf und geht der For-
schungsfrage nach, wie muslimische Jugendliche Lehren, Lernen und religiöse
Bildung insgesamt wahrnehmen und verstehen. Der Beitrag ist wie folgt gegliedert:
Zunächst wird der aktuelle Forschungsstand diskutiert und erörtert, was über die
formelle und informelle islamische Bildung bekannt ist, und welche Forschungs-
lücken bestehen. Anschließend wird der methodische Ansatz der empirischen

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-003



Studie skizziert, die die Grundlage des vorliegenden Beitrags bildet. Danachwerden
die Ergebnisse der Studie hinsichtlich des Bildungsverständnisses der Jugendlichen
dargestellt. Den Abschluss bildet eine Zusammenfassung der Studienergebnisse.

Forschungsstand

In der deutschsprachigen Forschungslandschaft finden sich zahlreiche For-
schungsarbeiten, die verschiedene Aspekte und Dimensionen des Heranwachsens
von Jugendlichen behandeln. Eine große Sammlung von Studien, wie etwa die Shell
Studie (Shell Deutschland Holding 2019) oder die SINUS-Jugendmilieu-Studien
(Calmbach et al. 2020; 2016), beschäftigt sich mit der Entwicklung, der Sichtweise
und der religiösen und weltanschaulichen Orientierung von Jugendlichen. Weitere
Studien von Gritt Klinkhammer (2000), Yasemin Karakaşoğlu (2000), Ursula Boos-
Nünning und Karakaşoğlu (2005), Nikola Tietze (2001), Nikola Ornig (2006) sowie
Mouhanad Khorchide (2007), ebenso die Arbeiten von Nilüfer Göle (2016), Ednan
Aslan, Jonas Kolb und Erol Yildiz (2017) und jene von Aslan und Yildiz (2023) richten
ihren Fokus insbesondere auf muslimische Jugendliche. Weit weniger Arbeiten
befassen sie sich mit der religiösen Bildung muslimischer Jugendlicher. Im Fol-
genden werden insbesondere Arbeiten diskutiert, die sich explizit mit islamischer
religiöser Bildung befassen.

Studien zur religiösen Bildung in Schulen

Derzeit konzentrieren sich nur wenige empirische Studien speziell auf den IRU an
Schulen. Diese Studien untersuchen primär die Evaluation und Akzeptanz des IRU
in Deutschland sowie die Professionalität und Professionalisierung der Lehrkräfte
in Deutschland und Österreich.

Evaluationsstudien wurden in Deutschland in Nordrhein-Westfalen (Uslucan
und Yalcin 2018), Hamburg (Wolff 2018), Baden-Württemberg (Schröter 2015), Bay-
ern (Holzberger 2014) und Niedersachsen (Uslucan 2010) durchgeführt. Diese meist
quantitativen Studien untersuchten unter anderem die Akzeptanz, Zufriedenheit
und Erwartungen von Lehrkräften, Schulleitungen und/oder Lernenden bezüglich
des jeweiligen Schulversuchs des IRU. Schulen, die nicht am Schulversuch teilnah-
men, oder Schüler:innen, die sich vom Unterricht abmeldeten, wurden in diesen
Studien nicht berücksichtigt.

In den letzten Jahren wurden vermehrt die Professionalisierung und Profes-
sionalität von Lehrkräften im IRU in qualitativen und quantitativen Studien er-
forscht. Die erste umfassende Studie, die 2019 veröffentlicht wurde, untersuchte im

32 Mehmet H. Tuna



Rahmen einer qualitativen Untersuchung in Österreich die Herausforderungen der
Professionalisierung von Lehrkräften des IRU sowie deren Verständnis von Pro-
fessionalität und qualitätsvollem Unterricht (Tuna 2019). Darauf folgten eine
quantitative (Kamcili-Yildiz 2021) sowie eine qualitative Studie (Badawia et al. 2023)
zu professionellen Kompetenzen bzw. zur Professionalität von islamischen Lehr-
kräften in Deutschland. Diese Studien widmeten sich im Besonderen den Per-
spektiven sowohl von angehenden als auch im Dienst aktiven Lehrkräften.

Studien zur religiösen Bildung in Moscheen

Seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts konzentriert sich die deutschsprachige For-
schungslandschaft zunehmend auf das Gemeindeleben der Muslime und der Mo-
scheen. Bisher wurden dabei Themen wie Integration (Ceylan 2008; Yaşar 2012),
interreligiöser Dialog (Klinkhammer 2011; Schmid et al. 2008), die Beziehung zwi-
schen Moscheen und dem IRU in Schulen (Ceylan 2014; Karakoҫ 2019), die Rolle und
Funktion von Imamen (Ucar 2010), die Rolle von Moscheen in städtischen Vierteln
(Kuppinger 2015) und der Status von Frauen in Moscheen (Spielhaus 2012; Borchard
und Ceylan 2011) erforscht. Hinsichtlich des Unterrichts in Moscheen gab es kriti-
sche Untersuchungen und Diskussionen über pädagogische Konzepte, Inhalte und
Verfahren, die auf Informationen von Dachorganisationen und ihren Vertretern
basieren (Ceylan 2014). Allerdings wurden die Erfahrungen und Wahrnehmungen
von Jugendlichen, die an dem Unterricht in Moscheen teilnehmen, bisher nicht
untersucht.

Die umfassendste und aktuelle Studie über Moscheen – einschließlich ihrer
Bedeutung als Orte religiöser Bildung –wurde 2020 von Ayse Almila Akca unter dem
Titel Moscheeleben in Deutschland vorgelegt. Auf der Grundlage von partizipativer
Beobachtung, Interviews und informellen Gesprächen mit Personen aus dem Mo-
scheemilieu analysiert Akca religiöse Praktiken und Lehrtraditionen innerhalb von
Moscheen und stellt dabei zwei heuristische Typologien von Moscheen und Ko-
ranschulen fest: 1. alphabetisierungsorientierte Koranschulen und 2. verstehens-
orientierte Koran-Schulen. In Schulen des ersten Typs wird Wert auf das Rezitieren
und Auswendiglernen von Koranversen und Gebeten gelegt, wobei die grundle-
genden Aspekte des Glaubens vermittelt und praktiziert werden. Im Gegensatz dazu
priorisieren die Schulen des zweiten Typs das Verstehen und den Dialog. In diesen
Schulen werden die Lernenden ermutigt, nicht nur den Koran zu rezitieren und
auswendig zu lernen, sondern auch seinen Sinn zu begreifen. Daher wird die Be-
deutung der Verse zunächst in türkischer oder deutscher Sprache vermittelt, dann
werden sie auf Arabisch auswendig gelernt. Laut Akca werden von Eltern die Ko-
ranschulen des ersten Typs denen des zweiten Typs vorgezogen (vgl. 2020, 82–84).

Islam „mit dem Herzen lernen“ 33



Akcas Erkenntnisse basieren auf ihrer eigenen Erfahrung und Interpretation,
weshalb die Frage, wie die Lernenden selbst islamische Bildung erleben und ver-
stehen, unerforscht bleibt.

Forschungsdesign und Methodologie

Vor dem Hintergrund des dargelegten Forschungsstandes konzentriert sich der
vorliegende Beitrag auf die religiöse Bildung muslimischer Jugendlicher. Er unter-
sucht, wie muslimische Jugendliche Lehren, Lernen und islamische Bildung insge-
samt wahrnehmen und welches Verständnis von islamischer Bildung sie haben.Um
diesen Fragen nachzugehen und ein umfassendes Verständnis für die Dynamik der
religiösen Bildung unter muslimischen Jugendlichen zu gewinnen, wurde eine
qualitative Interviewstudie durchgeführt, die in den folgenden Abschnitten detail-
liert erläutert wird.

Interviewdaten

Im Rahmen der Studie Religious Learning Environments of Austrian Muslim Youth:
An Empirical Analysis of Religious Educational Processes (Tuna et al. 2023) wurden
zwölf leitfadengestützte, problemzentrierte Interviews (PZI) in den österreichi-
schen Bundesländern Tirol, Oberösterreich, Niederösterreich und Wien durchge-
führt. Entscheidend für die Wahl der Interviewmethode waren die trotz Gegen-
standsorientierung gegebene narrative Offenheit und die Möglichkeit der
Leitfadenunterstützung, die für PZI charakteristisch ist (Witzel 2000). Interviews,
die nach dem PZI-Prinzip gestaltet sind, können offen und flexibel an die Anfor-
derungen des Untersuchungsgegenstands angepasst werden. Gleichzeitig können
die Interviews auf den Kommunikationsprozess zentriert sein. Der Interviewer/die
Interviewerin kann sensible und akzeptierende Signale und Fragen verwenden, um
die Entwicklung des Gesprächs zu fördern und auf die Rekonstruktion von Orien-
tierungen und Einstellungen hinzuarbeiten (vgl. Mayring 2023, 60–64).

Methodisch zeichnet sich die Analyse der hier besprochenen Untersuchung
dadurch aus, dass sie nicht wie üblich erwachsene Teilnehmende und Islamlehr-
kräfte, Imame oder Vertreter von Moscheevereinen in den Blick nimmt, sondern
muslimische Jugendliche, die die entsprechenden Lernumgebungen durchlaufen
haben. Der Interviewleitfaden behandelt ausführlich die einzelnen Lernumge-
bungen, nämlich die Familie, die Moschee, die Schule und das Internet, und fragt
nach Lernerfahrungen und Bildungsprozessen in diesen Instanzen. Die Jugendli-

34 Mehmet H. Tuna



chen und jungen Erwachsenen wurden eingeladen, ihre Perspektiven und Erfah-
rungen bezüglich islamischer religiöser Bildung mitzuteilen.

Auswertung der Daten

Die Interviewdaten wurden mittels der qualitativen Inhaltsanalysemethode von
Philipp Mayring (2015) analysiert. Dabei wurde ein systematischer Ansatz ange-
wendet, um die Daten zu strukturieren und Muster oder Themen herauszuarbeiten.
Zunächst wurde das Interviewmaterial vorstrukturiert, um einen Überblick über
die gesammelten Informationen zu erhalten. Anschließend wurden induktive Ka-
tegorien aus den Daten abgeleitet, um die Vielfalt der Antworten und Perspektiven
zu erfassen (vgl. Mayring 2015, 69–90). In einem nächsten Schritt wurden die In-
terviewtranskripte systematisch analysiert, wobei Aussagen bzw. Textpassagen
entsprechend den definierten Kategorien markiert und kodiert wurden. Dadurch
konnte eine systematische Organisation der Daten erreicht und die Identifizierung
von Mustern und Zusammenhängen erleichtert werden. Die codierten Textpassa-
gen wurden dann zu relevanten Themen zusammengefasst und verdichtet, um die
wesentlichen Aussagen und Erkenntnisse herauszuarbeiten. Abschließend wurden
die Ergebnisse interpretiert und in einen umfassenden Kontext eingeordnet, wo-
durch ein tieferes Verständnis der untersuchten Phänomene ermöglicht wurde.

Ergebnisse

Die Auswertung der Interviewdaten bestätigt die Ergebnisse von Akca (2020) hin-
sichtlich der memorieren- und verständnisorientierten Formen religiöser Bildung
in Moscheen sowie die Ergebnisse von Tuna (2019) hinsichtlich der Bedeutung der
Lehrperson für die Ausrichtung und Qualität des IRU in Schulen. Darüber hinaus
bieten sie Erkenntnisse darüber, wie muslimische Jugendliche islamische Bildung
wahrnehmen und welches Verständnis sie von islamischer Bildung haben. Im
Folgenden werden insbesondere die Ergebnisse dargestellt, die die Wahrnehmung
und das Verständnis der Jugendlichen von islamischer Bildung betreffen.

„Religion lernt man in einer Community“

Die Interviewdaten deuten darauf hin, dass Gemeinschaft, Beziehungen und
Emotionen entscheidend für die religiöse Bildung sind. Das bloße Auswendiglernen
wird von den interviewten Jugendlichen als unzureichend empfunden, denn nur

Islam „mit dem Herzen lernen“ 35



Auswendiglernen sei „nicht mit dem Herzen lernen“, so etwa Ahmet, ein 23-jähriger
junger Erwachsener türkischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund.¹ Den
Interviews zufolge entstehen ein tieferes Verständnis und eine persönliche Ver-
bindung zur Religion durch gemeinschaftliche Erfahrungen, zwischenmenschliche
Beziehungen und emotionale Beteiligung. Diese Einsicht wird insbesondere an den
Erzählungen der Jugendlichen über ihre Erlebnisse und Erfahrungen mit ver-
schiedenen religiösen Bildungs- bzw. Lernangeboten deutlich.

So betont etwa Samra, eine Zwanzigjährige bosnischer Herkunft und mit reli-
giösem Hintergrund, dass sie „mit der Religion auch sehr viel Emotionen“ verbinde
und sie daher beispielsweise Onlineangebote bzw. die „Distanz zur lehrenden
Person“, die man nicht so kenne, verunsicherten. Samra im O-Ton:

Irgendwie einfach diese Distanz zur lehrenden Person, die ich eben nicht so kenne, verunsi-
chert mich. Also ich suche eher Menschen, die ich auch kenne, bei denen ich mich auch
wohlfühle, dass ich von ihnen etwas lerne. Ich meine nicht, dass die anderen etwas falsch
lehren oder so, nein, sondern ich selbst kann damit nicht, wenn ich die Person nicht kenne,
persönlich kenne oder vielleicht länger kenne. Ich fühle mich einfach unsicher dadurch. Also
es gibt die Möglichkeit, aber ich fühle mich nicht wohl. (Samra, Pos. 52)

Samra betont zum einen, dass die Lehrpersonen in Onlineangeboten nicht
zwangsläufig etwas Falsches lehren, und zum anderen macht sie deutlich, dass sie
aufgrund der Distanz bzw. fehlenden Beziehung nichts von diesen Personen lernen
kann. Letztlich bevorzugt sie es, von einer vertrauten Person zu lernen, auch wenn
die vertraute Person womöglich nicht zur Gänze fachlich kompetent ist. Weiter
wird an Samras Fall evident, dass sie einem beziehungsorientierten, einfühlsamen
und ruhigen Ansatz beim Lehren mehr abgewinnen kann als einem frontal auto-
ritären Lehransatz:

Ich denke, es ist auch vom Lernstil anders, dass ich eine sehr emotionale Person bin und ich
eben mit der Religion auch sehr viel Emotionen verbinde. Und dass ich dann eher durch eine
ruhige Stimme, durch mehr Einfühlsamkeit etwas erlernen kann als eben durch dieses klas-
sische, was weiß ich frontale Lehrsystem, wo jemand sagt, „Ja, so ist es und lernt das jetzt so.“
Und das ist sofort dann richtig, das ist falsch. (Samra, Pos. 54)

Samras Sichtweise wird von den anderen interviewten Jugendlichen geteilt und
unterschiedlich zum Ausdruck gebracht. So sagt etwa Ahmet: „Auswendiglernen,
das war nicht mit dem Herzen lernen“, und erklärt: „Man kann vieles aus dem Buch
lernen, aus dem Internet, aber Religion lernt man so in einer Community, so zu-
sammen.“ Zusätzlich kritisieren er und weitere interviewte Jugendliche, wie auch

1 Alle personenbezogenen Daten wurden anonymisiert.

36 Mehmet H. Tuna



Samra, autoritäre und bewertend-normative Lehransätze. Dies wird etwa an der
folgenden Schilderung von Elma deutlich, einer 21-jährigen jungen Erwachsenen
mazedonischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund, hinsichtlich ihrer Er-
fahrung im IRU:

Weil man gesagt bekommen hat: „Ja, du fastest, aber du betest nicht, es wird gar nicht ange-
nommen.“ Und mittlerweile weiß man natürlich, das kann man zu niemandem sagen. Ich
finde, man kann zu niemandem sagen: „Du fastest zwar, aber du betest nicht und es wird nicht
angenommen.“ Nur Gott weiß, ob das angenommenwird und niemand anderer. (Elma, Pos. 40)

Elma betont in ihrer weiteren Erzählung, dass dies lange Zeit in ihrem „Kopf“
präsent und nicht förderlich für ihre Beziehung zu ihrer Religion und religiösen
Bildung gewesen sei, da sie es als eine Beurteilung ihrer Person wahrnimmt und als
unangemessen empfindet.

„vieles beigebracht“, aber „nichts hängengeblieben“ oder „im
Unterricht nichts gemacht“, dennoch „Spiritualität geprägt“

Betrachtet man die Perspektive der Jugendlichen auf ihre Lehr-Lernerfahrungen
bzw. religiöse Bildung, so zeigt sich eine gewisse Ambivalenz in ihrem religiösen
Bildungsverständnis. Sie kritisieren zwar einen autoritären und normativ-beurtei-
lenden Bildungsansatz, vor allem das oberflächliche Auswendiglernen, dessen
Lernergebnisse mit der Zeit wieder verblassen. Gleichwohl schildern sie, dass sie in
solchen Kontexten „viel gelernt“ hätten bzw. ihnen „vieles beigebracht“ worden sei.
Diese Tendenz sehen wir etwa im Fall von Fatma, einer Achtzehnjährigen türki-
scher Herkunft und ohne religiösen Hintergrund, die rückblickend die besuchte
Koranschule bzw. den dort verfolgten autoritativen Ansatz und die Lernergebnisse
wie folgt kritisch beurteilt:

Diese Schule war eigentlich eine Katastrophe, ganz offen gesagt. Die Lehrer haben uns schon
vieles beigebracht, aber sie hatten selbst keine Motivation, sage ich mal. Und als Kind ist das so,
man hört nie gerne zu als Kind.Und ich sagmal so, die Lehrer müssen selbst motiviert sein, um
uns etwas beizubringen. Und das gab es nicht. Sie haben uns eher angeschrien, wenn wir zu
laut waren oder halt, wie man es in der Schule kennt. […] Wir haben dort zum Beispiel Beten
gelernt. Zum Beispiel heute, ich bin jetzt achtzehn und ich habe keine Ahnung, wie man betet.
(Fatma, Pos. 58)

Fatmas Fall verdeutlicht, dass auswendig gelerntes Wissen ohne eine entspre-
chende emotionale Beteiligung und persönliche Beziehung keine nachhaltige Wir-
kung entfaltet und im Laufe der Zeit in Vergessenheit gerät. Dies unterstreicht die

Islam „mit dem Herzen lernen“ 37



Bedeutung authentischer Lernerfahrungen, die durch emotionale Einbindung und
persönliche Beziehungen geprägt sind und eine tiefgreifende Auseinandersetzung
und Verinnerlichung der religiösen Inhalte ermöglichen.

Gleichzeitig auffällig in den Interviews ist, dass die Jugendlichen angeben,
„vieles gelernt“ oder „vieles beigebracht“ bekommen zu haben, und dies in erster
Linie mit dem Koranlesen, dem Auswendiglernen von Koransuren und dem Beten
verbinden. Werden der Koran und das Beten im Unterricht vernachlässigt bzw.
liegt der Fokus des Unterrichts anstatt auf religiöser Orthopraxie auf religiösen
Werten und Ähnlichem, so tendieren die Jugendlichen wiederum dazu, einen sol-
chen Unterricht zu relativeren und abzuwerten. Dies wird beispielsweise im Fall
von Ahmet deutlich, der den IRU als „nicht viel Ernstzunehmendes“ beschreibt:

Es war halt immer das Gleiche und Noten, halt nur so dabei sein. Es war lustig, er war halt
lustig, wir haben halt eine lustige Zeit gehabt, aber nichts Produktives für unser Wissen.
Vielleicht in der Volksschule, am Anfang, wo wir gar nichts gewusst haben. Aber ab einem
Zeitpunkt war es einfach umsonst, sozusagen. (Ahmet, Pos. 81)

Auch die anderen interviewten Jugendlichen vertreten diese Einschätzung. So ist
Edina, eine Sechzehnjährige bosnischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund,
der Ansicht, dass im IRU „nie so wirklich so Sachen gelernt [werden] wie Duas oder
Suren oder so andere Sachen, sondern eher nur beispielsweise Zakat geben“. Die
hier deutlich werdende Kritik am Unterricht wegen fehlenden Auswendiglernens
religiöser Orthopraxie wird zusätzlich dadurch verschärft, dass viele Inhalte von
den Jugendlichen als Wiederholung desselben erlebt werden. Edina im O-Ton:

Aber wir haben nicht wirklich so Sachen gelernt wie Duas oder Suren oder so andere Sachen,
sondern eher nur beispielsweise Zakat geben oder halt, wenn gerade Ramadanwar, haben wir
darüber gelernt. Also vielleicht eher so aktuelle Themen, die sich aber jedes Jahr gefühlt
wiederholt haben oder noch beispielsweise Geschichten über Propheten und das Ganze.
Vielleicht habe ich deshalb einfach nichts Neues gelernt, weil es halt immer wieder sozusagen
derselbe Stoff war. (Edina, Pos. 120)

Edina erlebt wie ihre Altersgenossen aufgrund mangelnder Auseinandersetzung
mit dem Koran und mit religiöser Orthopraxie keinen Erkenntnisgewinn, sondern
stattdessen eine Stagnation. Dies scheint daran zu liegen, dass Auswendiglernen
und Orthopraxie für die Jugendlichen greifbarer bzw. sichtbarer und damit mess-
barer sind als andere religiöse Bildungsaspekte wie Reflexions- und Urteilskom-
petenz oder Spiritualität. Letzteres wird insbesondere am folgenden Beispiel von
Samra deutlich, die ambivalent angibt, dass ihre Lehrerin, zu der sie eine besondere
Beziehung gehabt habe, ihre Spiritualität geprägt, sie aber im Unterricht nichts
gemacht bzw. gelehrt habe:

38 Mehmet H. Tuna



Mama hat gearbeitet, ich kann Mama nicht immer anrufen, aber meine Religionslehrerin war
immer da. Also war dieser Bezug sehr prägend für mich und ich denke, sie war nicht eine
besonders gute Religionslehrerin. Das muss man sagen, weil im Unterricht hat sie gar nichts
gemacht, aber sie hat mich irgendwie rausgepickt und war für mich einfach meine An-
sprechperson. Und sie hat auch meine Spiritualität geprägt, sodass ich mich mehr der Religion
durch Spiritualität angenähert habe, statt durch Normen und solche Sachen. (Samra, Pos. 56)

An den geschilderten Fällen wird deutlich, dass möglicherweise nur eine ver-
meintliche Ambivalenz besteht, da die Jugendlichen ihren Darstellungen zufolge
keinen ganzheitlichen Ansatz erleben. Dies spiegelt sich darin wider, dass die Ju-
gendlichen das reine Auswendiglernen kritisieren, aber Wert auf beziehungsori-
entiertes, emotionales und gemeinschaftliches Lernen legen. Gleichzeitig empfin-
den sie das Fehlen von Auswendiglernen des Korans und religiöser Praxis als
Mangel, während ihnen bloße Spiritualität und reflexive Auseinandersetzung mit
den Inhalten ebenfalls unzureichend erscheinen.

Islamische Bildung als Tradierung und Bewahrung oder
Fortschreibung und Erweiterung?

Die interviewten Jugendlichen betonen weiter, dass sie das Gelernte auch „verste-
hen“, „diskutieren“ und „eigene Meinungen“ bilden möchten. Mahmud, ein Neun-
zehnjähriger mit türkischer Herkunft und religiösem Hintergrund, veranschaulicht
am Beispiel des traditionellen Umgangs mit Koran bzw. Suren, wie wichtig „Ver-
stehen“ für ihn ist:

Ich bin glücklich, dass ich den Koran lesen kann, aber ich finde, dass es auch dazugehört, dass
man es versteht. Und ich frage mich auch, wieso wir es damals nicht gemacht haben. Aber ich
finde, dass man einfach den Koran erst auf Arabisch und dann auf seiner Sprache lesen und
verstehen sollte, weil dann weiß man, was man gelesen hat. Die älteren Leute, es ist mir auch
passiert, wenn sie vor einem Grab stehen, lesen sie Sure Nisa. Das hat zum Beispiel nicht zu tun
mit einem Toten. Aus dem Grund sollte man darauf achten. (Mahmud, Pos. 110)

Auch wenn die Jugendlichen dem Lesen und Auswendiglernen des Korans und der
damit verbundenen religiösen Orthopraxie eine große Bedeutung beimessen, zei-
gen sie sich unzufrieden und kritisieren in der Folge die daraus resultierenden,
teilweise fragwürdigen Handlungen aus Unwissenheit, wie das von Mahmud er-
wähnte zusammenhanglose Rezitieren von Koranversen oder Suren zu verschie-
denen Anlässen.

Für die Jugendlichen ist das Verstehen zudem eine Grundvoraussetzung für
eigene Meinungen und Urteile, d.h. für religiöse Mündigkeit. Gül, eine 21-jährige

Islam „mit dem Herzen lernen“ 39



junge Erwachsene türkischer Herkunft und mit religiösem Hintergrund, betrachtet
dies sogar als ihre religiöse Pflicht, die sie wie folgt aus dem Koran ableitet:

Also für mich ist es sehr wichtig, weil ich glaube, genau das macht es ja aus. Wie gesagt, im
Koran steht ja, dass man ihn verstehen soll, und es wird ja immer erwähnt, wie heißt das Wort
jetzt auf Deutsch? Eben, dass der Koran für die, die denken können, also auf Türkisch heißt es
akil-sahipleri, eben da ist. Und damit sind ja nicht nur die Hodschas und Gelehrten ange-
sprochen, sondern auch ich. Und ja, deswegen ist es für mich schon wichtig. Es ist ja nicht nur
in dem religiösen Kontext so. Im normalen Leben läuft man ja auch nicht immer jedem hin-
terher, sondern denkt man: „Hey, ist es auch der richtige Weg für mich?“ Und man hinterfragt
die Sache mal und ich denke, in der Religion ist es genauso, vielleicht sogar noch viel wichtiger.
(Gül, Pos. 124)

Gül betont mit dem Hinweis auf den Koranvers und das alltägliche Handeln, dass
Religiosität und religiöses Handeln ein kritisches Denken und Hinterfragen erfor-
dern und sich nicht auf bloßes „Hinterherlaufen“ oder Nachahmen von Gelehrten
beschränken sollten. Im Gegenteil, jede/jeder Einzelne sei aufgefordert, sich zu
fragen: „Ist es auch der richtige Weg für mich?“, so Gül.

In diesem Zusammenhang heben die interviewten Jugendlichen ebenso die
Bedeutung von Diskussionen für die religiöse Bildung hervor, so wie hier Mahmud,
dem Diskussionen im IRU wichtig sind. Er erklärt:

Ich habe bis jetzt nur wirklich super Lehrer an den Schulen gehabt, mit denen ich auch immer
wieder diskutiert habe. Weil, meiner Meinung nach, Diskutieren dazu gehört, auchwenn ich es
zum dritten Mal sage. (Mahmud, Pos. 60)

Die Jugendlichen, hier am Fall von Mahmud veranschaulicht, bewerten insbeson-
dere die Möglichkeit – sei es im IRU, in der Moschee oder in der Familie –, Dis-
kussionen zu führen, positiv und betrachten sie als einen wichtigen Bestandteil
ihrer Lernerlebnisse. Sie schätzen den Wert des interaktiven Austauschs von Ideen
und Meinungen, da dieser dazu beiträgt, ihr Verständnis zu vertiefen und unter-
schiedliche Perspektiven zu berücksichtigen.

In den Interviews zeichnet sich ab, dass die Jugendlichen in Diskussionen
möglicherweise an ihre Grenzen stoßen und einen gewissen Widerstand zeigen,
wenn nicht-traditionelle, neue Perspektiven, insbesondere auf sensible oder ta-
buisierte Themen, angesprochen werden. Ein Beispiel hierfür ist Samra, die be-
richtet, dass ihre Mitschüler:innen in der Schule die Versuche einer Lehrerin, neue
Perspektiven auf das Thema Homosexualität einzubringen, wie folgt ablehnten:

Ich hatte mal eine andere Lehrperson. Sie war sehr, wie soll ich sagen, sie hat versucht, auch
nicht-konservative Texte in den Unterricht einzubauen, was bei einigen meiner Kolleginnen
sehr negativ angekommen ist, dass sie sie sogar gemeldet haben. […] Also sie hat zum Beispiel,

40 Mehmet H. Tuna



wie soll ich sagen, es ging um das Lieblingsthema, irgendwie Homosexualität, und da hat sie
einfach so die Perspektive gebracht mit ja, vielleicht die Geschichte mit Lut a.s., vielleicht ging
es ja nicht um homosexuelle Menschen, sondern es ging einfach um die Menschen, um das
Übermaß an Sex und über Pädophilie und solche Sachen: über Vergewaltigungen in dieser
Hinsicht. Wo die Schüler einfach das nicht mal hören wollten und sofort gemeint haben, nein,
es war Homosexualität und fertig. (Samra, Pos. 60–62)

Samra erklärt die Reaktion ihrer Mitschüler:innen damit, dass die „nicht-konser-
vative“ Sichtweise der Lehrerin in ihren Augen den traditionellen bzw. „konser-
vativen“ Sichtweisen widerspricht und deshalb negativ aufgenommen wird. Die
didaktische Vorgehensweise könnte mitunter auch ein Grund für die Ablehnung der
Schüler:innen sein, kann jedoch anhand der Interviewdaten nicht näher untersucht
werden. Wie im Folgenden dargestellt, machen die interviewten Jugendlichen in
erster Linie die Lehrenden für ihre religiöse Bildung und den Unterricht, sei es in
der Schule oder in den Moscheen, verantwortlich.

Imame und Lehrende als Gestalter:innen und Former:innen
erfahrbarer religiöser Bildung

Obwohl in den Interviews nicht explizit nach den Imamen oder Lehrenden gefragt
wurde, erwähnen die Jugendlichen von selbst immer wieder die Imame und Reli-
gionslehrkräfte. Wie oben dargelegt, spielt für sie die Beziehung eine wesentliche
Rolle, und die Lehrenden haben in ihren Augen nicht nur die Aufgabe, religiöses
Wissen traditionsorientiert weiterzugeben, sondern auch Beziehungen, emotionale
und gemeinschaftliche Erfahrungen und Bindungen zu fördern und zu schaffen.
Diese Erwartung der Jugendlichen wird etwa im Fall von Ahmet deutlich, der seine
Vorstellung von „das dann richtig mit dem Herzen lernen“ wie folgt verbildlicht:

[A]ber das dann richtig mit dem Herzen lernen: Wir haben ein Imam gehabt in XZ, zum Bei-
spiel. Der ist leider nicht mehr da. Mit ihm zumBeispiel, wir haben oft, so amAbend, so Treffen
gehabt, wo echt teilweise; also jetzt haben sie letztens probiert, ich glaube, zwei Leute waren in
XZ, bei so vielen Menschen. Aber wo dieser Herr da war, waren wir teilweise hundert, fünfzig,
siebzig, achtzig Leute, und dawurde dann intensiv Gutes mit Koran besprochen. Er konnte alle
Fragen beantworten, uns stundenlang erzählen und so was. Also da habe ich sehr viel von ihm
bekommen, nicht nur von ihm, auch von meinen Kollegen, die Fragen gestellt haben, die selbst
etwas dazu geredet haben. (Ahmet, Pos. 61)

Ahmet hebt insbesondere hervor, wie er und seine Altersgenossen von einem be-
stimmten Imam profitiert haben, der es verstand, persönliche Beziehungen und
gemeinschaftliche Erfahrungen im Rahmen regelmäßiger Treffen und Diskussionen
zu schaffen und so eine gehaltvolle Lernumgebung zu bieten. Mit Ahmets Worten:

Islam „mit dem Herzen lernen“ 41



„Er war nicht der Jüngste, aber er war als Mensch jung. Er hat immer mit uns, wenn
es sein muss, Billard gespielt und er konnte reden“ (Ahmet, Pos. 71). Im Laufe des
Interviews macht Ahmet deutlich, dass für ihn die Imame als Leitfiguren und Re-
spektpersonen die Verantwortung für eine ganzheitliche religiöse Bildung in Mo-
scheen bzw. Gemeinden tragen und in seinen Augen nicht alle Imame dieser Ver-
antwortung nachkommen:

Ja, meiner Meinung nach muss ein Imam da sein, der die Leute auch so leitet oder führt. So ein
Führer muss da sein, nicht? […] Und das ist das Problem, nur allein im Lokal von der Moschee
zu sitzen, ist leider nicht so der Islam, so, nur weil man dort sitzt und nicht in einem Café sitzt.
(Ahmet, Pos. 77)

Die Jugendlichen teilen diese Einsicht auch hinsichtlich der Lehrkräfte im IRU. Sie
betonen, dass es „extremwichtig [ist], was für eine Person einem den Glauben eben
näherbringt und auf welche Art und Weise“ (Elma), und führen Qualitätsmängel
und negative Erfahrungen im IRU auf mangelnde „Ausbildung“ (Elma) oder „Moti-
vation“ (Fatma) von Lehrenden zurück. Oder wie im folgenden Fall von Mahmud
auf mangelnde Offenheit und Flexibilität mancher Lehrkraft:

Also ich weiß, dass manmit manchen Lehrern sehr gut diskutieren kann und manche anderen
Lehrer einfach ihren Standpunkt und ihre Sicht sehen. Und egal, was du sagst, sie bleiben stur
und gehen auf die Diskussion nicht einmal ein. Das finde ich nicht richtig von Islamlehrern. Sie
sollten, finde ich, offen sein und wirklich alle Fragen ernst nehmen und darauf eingehen. Ich
habe beides erlebt. Ich habe genug Lehrer gehabt in den dreizehn Jahren. (Mahmud, Pos. 76)

Die dargelegten Fälle machen deutlich, dass Lehrende in den Augen der Jugendli-
chen, neben der Vermittlung traditionell religiösen Wissens, insbesondere auch
einen ganzheitlichen, unterstützenden und dialogorientierten Zugang und ein
Lernumfeld für den Islam schaffen sollen, in dem die Jugendlichen von und mit-
einander lernen und nicht nur Inhalte über den Islam (auswendig) lernen.

Fazit

Die vorliegende Untersuchung hat das Bildungsverständnis muslimischer Jugend-
licher beleuchtet und gezeigt, dass es sich insbesondere im Spannungsfeld zwischen
Tradition und Moderne entwickelt. Die Jugendlichen tendieren implizit zu einem
ganzheitlichen Bildungsverständnis, das sowohl traditionelle als auch moderne
Elemente umfasst.

In Bezug auf die inhaltliche Ausrichtung des Unterrichts legen die Jugendlichen
der islamischen Bildungstradition (vgl. Günther 2020) entsprechend großen Wert

42 Mehmet H. Tuna



auf klassisches, tradiertes und auswendig gelerntes enzyklopädisches Wissen – von
Klafki (2007) als „materiale Bildung“ beschrieben – und Orthopraxie. Sie schätzen
die Bedeutung von traditionellem, religiösem Wissen sowie ebensolchen Praktiken
und Ritualen und sehen sie als grundlegende Bestandteile ihrer religiösen Bildung
an.

Gleichzeitig kritisieren die Jugendlichen autoritative und am Auswendiglernen
orientierte didaktische Ansätze, die ihrer Meinung nach in der Vergangenheit
vorherrschten und daher veraltet sind. Sie äußern den Wunsch nach einem inter-
aktiven, auf Verstehen ausgerichteten Unterricht, der ihnen die Möglichkeit bietet,
das Gelernte zu hinterfragen und zu diskutieren. Sie streben nach einem Bil-
dungsansatz, der mit Klafkis (2007) formaler Bildungstheorie vergleichbar ist und
ihnen erlaubt, Fertigkeiten, wie eigenes Verständnis und ihre eigene Interpretation
des Islam, zu entwickeln sowie religiöse Reflexions- und Urteilskompetenz zu er-
werben, die auf klassisch tradiertem Wissen beruht.

Diese Kritik wird besonders deutlich, wenn die Jugendlichen auf die inhaltli-
chen und didaktischen Ausrichtungen einiger Lehrender in Schulen und Moscheen
eingehen. Sie äußern Unzufriedenheit mit Lehrenden, die sich strikt an traditio-
nellen Lehrmethoden, wie Auswendiglernen und frontaler Instruktion, orientieren
und wenig Raum für Diskussion und kritisches Denken lassen.

Demnach wünschen sich die Jugendlichen die Aneignung sowohl von Inhalten
als auch von Fertigkeiten, die zu ihrer persönlichen Entwicklung und Bildung bei-
tragen. Die Fertigkeiten sollen in der Auseinandersetzung mit klassischen tradi-
tionellen Inhalten angeeignet werden – siehe dazu die „kategoriale Bildungstheo-
rie“ von Klafki, in der er Bildung als wechselseitige Erschließung von formaler und
materialer Bildung zusammenfasst (vgl. Klafki 2007; Braun et al. 2018).

Zudem heben die Jugendlichen in der Studie hervor, dass religiöse Bildung nicht
nur auf intellektueller Ebene stattfinden solle, sondern auch eine emotionale
Komponente brauche. Sie sprechen dabei von einer Bildung „mit Herz“. Darüber
hinaus betonen die Jugendlichen die Bedeutung von Gemeinschaftserfahrungen in
ihrer religiösen Bildung. Sie sind der Ansicht, dass das Lernen in einer Gemein-
schaft, sei es in der Schule, der Moschee oder der Familie, eine wichtige Rolle spielt,
um ein tieferes Verständnis ihrer Religion zu erlangen. Gemeinschaftserfahrungen
ermöglichen es ihnen, verschiedene Perspektiven zu hören, Fragen zu stellen, zu
diskutieren und gemeinsam zu reflektieren, was zu einem breiteren und nuan-
cierten Verständnis führt.

Insgesamt zeigt sich, dass die Jugendlichen eine ganzheitliche Sicht auf religiöse
Bildung haben. Sie betrachten diese als einen Prozess, der sowohl den Verstand als
auch das Herz einbezieht und in dem sowohl individuelles als auch gemeinschaft-
liches Lernen wichtig sind. Sie streben nach einer Bildung, die es ihnen ermöglicht,
ihre Religion auf eine Weise zu verstehen und zu leben, die sowohl intellektuell

Islam „mit dem Herzen lernen“ 43



erfüllend als auch emotional bedeutungsvoll ist (vgl. Klappenecker 2007; Kirsberg
2019). Sie wünschen sich Religionslehrkräfte und Imame, die diesen ganzheitlichen
Ansatz unterstützen und fördern.

Literaturverzeichnis

Akca, Ayse Almila. Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem Wissen, Tradition und
religiöser Autorität. Bielefeld: transcript, 2020.

Aslan, Ednan, Jonas Kolb und Erol Yildiz. Muslimische Diversität. Ein Kompass zur religiösen Alltagspraxis
in Österreich. Wiesbaden: Springer VS, 2017.

Aslan, Ednan und Erol Yildiz. Muslimische Religiosität im digitalen Wandel. Wiesbaden: Springer VS,
2023.

Badawia, Tarek, Said Topalović und Aida Tuhčić. Von einer Phantom-Lehrkraft zum Mister-Islam.
Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen. Weinheim, Basel:
Juventa, 2023.

Boos-Nünning, Ursula und Yasemin Karakaşoğlu. Viele Welten leben. Zur Lebenssituation von Mädchen
und jungen Frauen mit Migrationshintergrund. Münster: Waxmann, 2005.

Borchard, Michael und Rauf Ceylan (Hg.). Imame und Frauen in Moscheen im Integrationsprozess.
Gemeindepädagogische Perspektiven. Göttingen: V&R unipress, 2011.

Braun, Karl-Heinz, Frauke Stübig und Heinz Stübig (Hg.). Erziehungswissenschaftliche Reflexion und
pädagogisch-politisches Engagement. Wiesbaden: Springer VS, 2018.

Calmbach, Marc, Silke Borgstedt, Inga Borchard, Peter Martin Thomas und Berthold Bodo Flaig. Wie
ticken Jugendliche 2016? Wiesbaden: Springer, 2016.

Calmbach, Marc, Bodo Flaig, James Edwards, Heide Möller-Slawinski, Inga Borchard und Christoph
Schleer. Wie ticken Jugendliche? SINUS-Jugendstudie 2020. Lebenswelten von Jugendlichen im Alter
von 14 bis 17 Jahren in Deutschland. Bonn: bpb, 2020.

Ceylan, Rauf. Islamische Religionspädagogik in Moscheen und Schulen. Ein sozialwissenschaftlicher
Vergleich der Ausgangslage, Lehre und Ziele unter besonderer Berücksichtigung der Auswirkungen auf
den Integrationsprozess der muslimischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland. Hamburg: Kovač,
2008.

Ceylan, Rauf. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und islamischer Religionsunterricht im Kontext von
Säkularisierung. Wiesbaden: Springer VS, 2014.

Göle, Nilüfer. Europäischer Islam. Muslime im Alltag. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 2016.
Günther, Sebastian (Hg.). Knowledge and Education in Classical Islam: Religious Learning between

Continuity and Change. Leiden: Brill, 2020.
Harring, Marius, Christian Palentien und Carsten Rohlfs (Hg.). Perspektiven der Bildung. Kinder und

Jugendliche in formellen, nicht-formellen und informellen Bildungsprozessen. Wiesbaden: Springer
VS, 2007.

Holzberger, Doris. Evaluation des Modellversuchs „Islamischer Unterricht“. Bericht zur Datenerhebung im
Schuljahr 2013/14. München: Staatsinstitut für Schulqualität und Bildungsforschung, 2014.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster, New York: Waxmann,
2021.

44 Mehmet H. Tuna



Karakaşoğlu, Yasemin. Muslimische Religiosität und Erziehungsvorstellungen. Eine empirische
Untersuchung zu Orientierungen bei türkischen Lehramts- und Pädagogik-Studentinnen in
Deutschland. Frankfurt a. M.: IKO – Verlag für Interkulturelle Kommunikation, 2000.

Karakoҫ, Betül. „Der eine kann es – der andere nicht: Islam lehren zwischen Moschee und Schule“.
Islamische Religionspädagogik: didaktische Ansätze für die Praxis. Hg. Esma Öger-Tunç, Dorothea
Ermert und Yaşar Sarıkaya. Münster: Waxmann, 2019. 107– 124.

Khorchide, Mouhanad. „Die Bedeutung des Islam für Muslime der zweiten Generation“. Leben in zwei
Welten. Hg. Hilde Weiss. Wiesbaden: Springer VS, 2007. 217–244.

Kirsberg, Igor W. „Von F. Schleiermacher zum religiösen Gefühl ausschließlich als Emotion“. Neue
Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 61.2 (2019): 149– 164.

Klafki, Wolfgang. Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemäße Allgemeinbildung und
kritisch-konstruktive Didaktik. Weinheim: Beltz, 2007.

Klappenecker, Gabriele. „Religiöse Bildung als Einüben von Lebensbeziehungen“. Zeitschrift für
Pädagogik und Theologie 59.2 (2007): 144– 155.

Klinkhammer, Gritt Maria. Moderne Formen islamischer Lebensführung. Eine qualitativ-empirische
Untersuchung zur Religiosität sunnitisch geprägter Türkinnen der zweiten Generation in Deutschland.
Marburg: Dialog, 2000.

Klinkhammer, Gritt Maria. „Islam, Frauen und Feminismus. Eine Verhältnisbestimmung im Kontext des
Islam in Deutschland“. Imame und Frauen in Moscheen im Integrationsprozess:
Gemeindepädagogische Perspektiven. Hg. Michael Borchard und Rauf Ceylan. Göttingen: V&R
unipress, 2011. 155– 169.

Kuppinger, Petra. Faithfully urban. Pious Muslims in a German City. New York, Oxford: Berghahn Books,
2015.

Mayring, Philipp. Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken. Weinheim: Beltz, 2015.
Mayring, Philipp. Einführung in die qualitative Sozialforschung. Weinheim: Beltz, 2023.
Ornig, Nikola. Die zweite Generation und der Islam in Österreich. Eine Analyse von Chancen und Grenzen

des Pluralismus von Religionen und Ethnien. Graz: Leykam, 2006.
Schmid, Hansjörg, Ayşe Almıla Akca und Klaus Barwig. Gesellschaft gemeinsam gestalten. Islamische

Vereinigungen als Partner in Baden-Württemberg. Baden-Baden: Nomos, 2008.
Schröter, Jörg Imran. Die Einführung eines Islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen in

Baden-Württemberg. Freiburg i. Br.: Verlag für Islamische Bildung und Erziehung, 2015.
Shell Deutschland Holding (Hg.). Jugend 2019. Eine Generation meldet sich zu Wort. Weinheim: Beltz,

2019.
Spielhaus, Riem. „Making Islam Relevant: Female Authority and Representation of Islam in Germany“.

Women, Leadership, and Mosques. Hg. Masooda Bano und Hilary E. Kalmbach. Leiden: Brill, 2012.
437–455.

Tietze, Nikola. Islamische Identitäten. Formen muslimischer Religiosität junger Männer in Deutschland und
Frankreich. Hamburg: Hamburger Edition, 2001.

Tuna, Mehmet H. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Münster:
Waxmann, 2019.

Tuna, Mehmet H., Jonas Kolb und Zekirija Sejdini. „Religious Learning Environments of Austrian
Muslim Youth: An Empirical Analysis of Religious Educational Processes“. Religions 14.8 (2023):
1002.

Ucar, Bülent (Hg.). Imamausbildung in Deutschland. Islamische Theologie im europäischen Kontext.
Göttingen: V&R unipress, 2010.

Islam „mit dem Herzen lernen“ 45



Uslucan, Haci-Halil. „Integration durch Religion? – Ein Beitrag zum Modell des islamischen
Religionsunterrichts in Niedersachsen“. Religionen in der Schule und die Bedeutung des Islamischen
Religionsunterrichts. Hg. Bülent Uçar, Martina Blasberg-Kuhnke und Arnulf von Scheliha.
Göttingen: V&R unipress, 2010. 219–232.

Uslucan, Haci-Halil und Cem Serkan Yalcin. Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Begleitung der
Einführung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nordrhein-Westfalen. https://www.
landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-1035.pdf. Essen: o. V., 2018
(4. April 2024).

Witzel, Andreas. „Das problemzentrierte Interview“. FORUM: Qualitative Social Research 1.1 (2000).
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519 (4. April 2024).

Wolff, Jutta. Evaluation. Gesamtbericht. Weiterentwicklung des Religionsunterrichts für alle. https://www.
hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-
religionsunterricht-fuer-alle.pdf. Hamburg: Institut für Bildungsmonitoring und
Qualitätsentwicklung, 2018 (4. April 2024).

Yaşar, Aysun. Die DITIB zwischen der Türkei und Deutschland. Untersuchungen zur Türkisch-Islamischen
Union der Anstalt für Religion e.V. Würzburg: Ergon, 2012.

46 Mehmet H. Tuna


