
Selcen Güzel

Die Bedeutung der Tradition im islamischen
Religionsunterricht für die Entwicklung
einer religiösen Identität muslimischer
Kinder und Jugendlicher

Einleitung

Die Uhr zeigt Mittag im islamischen Religionsunterricht (IRU), als Ahmet eine Frage
in den Raum wirft: „Warum sagen die immer, deine Feste sind ,Scheißeʻ? Ich sage
doch auch nicht zu Weihnachten ,Scheißeʻ!“¹ Ein Moment des Schweigens breitet
sich aus, während Ahmets Worte nachhallen und die Dynamik des Raumes ver-
ändern. Sensibel für die Anliegen ihrer Schüler:innen, nimmt die Lehrkraft für
Islam diese Frage zum Anlass, eine tiefgründige Diskussion über religiöse Feste, die
Bedeutung von Traditionen und den interreligiösen Respekt im schulischen Kontext
zu eröffnen.

Das Fallbeispiel illustriert die Bedeutung des IRU als einen Raum, in dem
Schüler:innen Fragen und Anliegen im Zusammenhangmit ihren religiösenWerten
und Traditionen frei äußern können. Ahmets Frage zu den Festen und die Reaktion
der Lehrkraft verdeutlichen die Rolle des IRU für die Reflexion über religiöse
Praktiken und Alltagserfahrungen. Der IRU hat seit seiner Einführung im Jahr 2010
(Wissenschaftsrat 2010) in Deutschland eine kontinuierliche Entwicklung durch-
laufen, geprägt von unterschiedlichen politischen Entscheidungen und regionalen
Umsetzungsmodellen.² Diese unterschiedlichen Vorgaben werfen nicht nur Fragen
nach der strukturellen Organisation auf, sondern auch nach dem Potenzial und den
Grenzen des Unterrichts. In diesem Kontext ist es von besonderer Bedeutung, die
Einstellungen, Haltungen, Bedürfnisse, aber auch Probleme junger Muslim:innen
zu berücksichtigen, da dies zur bedarfsgerechten Gestaltung der islamischen Reli-
gionspädagogik beitragen kann. Der konfessionelle Religionsunterricht ist darauf
angelegt, den Lernenden ihre eigenen religiösen Werte und Traditionen zu ver-

1 Zitat eines Schülers aus dem bayerischen Modellversuch Islamischer Unterricht. Zur Termino-
logie siehe die entsprechende klärende Notiz im Haupttext.
2 Eine gute Übersicht über den aktuellen Stand der Entwicklungen in der islamischen Religions-
pädagogik ist in der Publikation Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Ein Kaleidoskop
empirischer Forschung (Körs 2023) zu finden.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-002



mitteln, sie mit anderen Wertsystemen und Überlieferungen zu vergleichen und
kritisch zu reflektieren.

Doch wie gestaltet sich dieser Prozess in der Praxis des IRU? Wie nehmen
muslimische Schüler:innen im IRU ihre eigene religiöse Tradition wahr? Welche
Erfahrungen machen Sie damit? Vor diesem Hintergrund befasst sich dieser Beitrag
mit der Frage: Wie verstehen junge Muslim:innen ihre eigene religiöse Tradition,
welche Erfahrungen machen sie damit in ihrem Alltag und welchen Beitrag kann der
IRU in der Schule dazu leisten?

Es muss betont werden, dass die Bezeichnung für das Schulfach IRU oder Is-
lamkunde je nach Konzeption in den Bundesländern und Religionsgemeinschaften
(Ulfat et al. 2020; Mediendienst Integration 2023) variiert. Der Modellversuch in
Bayern trug den Namen „Islamischer Unterricht“. Der Unterricht wurde nicht als
islamischer Religionsunterricht bezeichnet, war jedoch ursprünglich als ein
Schulversuch mit konfessionellen Inhalten konzipiert (Linke 2018; DIK 2011). Erst im
späteren Verlauf des Modellversuchs wurde das Profil in Richtung Islamkunde
geändert. Daher wird in diesem Beitrag die Bezeichnung islamischer Religionsun-
terricht verwendet.

Forschungsstand zu Einstellungen und Haltungen
junger Muslim:innen im Rahmen des IRU
In empirischen Untersuchungen zum IRU wurde bisher wenig Aufmerksamkeit auf
die Perspektive junger Muslim:innen zu Aspekten und Dimensionen religiöser
Bildung gelegt, wie beispielsweise ihre religiöse Orientierung und Selbstpositio-
nierung. Studien im Bereich der islamischen Religionspädagogik konzentrieren sich
hauptsächlich auf inhaltliche Themen (vgl. Abdel-Rahman 2022) sowie auf Lehr-
kräfte und Eltern (vgl. Khorchide 2009; Zimmer et al. 2017; Tuna 2019; Tufan-Des-
tanoglu 2020; Kamcili-Yildiz 2021; Mešanović 2023). Bis auf zwei qualitative Unter-
suchungen (Ulfat 2017; Celik 2017) wurden in diesem Diskurs die Einstellungen,
Bedürfnisse und Probleme der Schüler:innen bisher kaum berücksichtigt. Während
in den quantitativen Evaluierungen von Schulversuchen auf Landesebene die Er-
reichung curricularer Bildungsziele, wie etwa die Förderung der Persönlichkeits-
entwicklung, erforscht wird,³ bleibt die Perspektive der Schüler:innen im IRU oft
unbeachtet oder wird lediglich durch vorgegebene Antwortmöglichkeiten er-
fasst. So fehlt die von der qualitativen Sozialforschung angestrebte Ermittlung der

3 In bundesländerbezogenen, quantitativen Schulversuchsevaluationen, beispielsweise Uslucan
und Yalcin (2018) in NRW oder Holzberger (2014) in Bayern.

10 Selcen Güzel



Tiefenstruktur und der subjektiven Sichtweise der Lernenden weitgehend. Darin
besteht ein deutliches Forschungsdefizit hinsichtlich der Orientierungen und Hal-
tungen von Schüler:innen, die am IRU teilnehmen. Für eine zukunftsorientierte,
handlungsfähige islamische Religionspädagogik ist ein vertieftes Verständnis der
Lebensrealität junger Muslim:innen unerlässlich. Aufbauend auf diesem For-
schungsstand präsentiert die vorliegende qualitative Studie (Güzel 2022) die Er-
gebnisse einer Untersuchung, die darauf abzielt, die Standpunkte von Schüler:in-
nen, die am IRU teilnehmen, zu verschiedenen Dimensionen religiöser Bildung zu
erfassen und sie in den wissenschaftlichen Diskurs einzubringen.

Empirische Studie zur Selbsteinschätzung
muslimischer Kinder und Jugendlicher
Die empirische Untersuchung Potenziale des Islam-Unterrichts (2022) erforscht den
Beitrag des IRU an deutschen Schulen zur religiösen Bildung junger Muslim:innen
am Fallbeispiel Bayern. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf der Selbsteinschätzung und
-positionierung der befragten Kinder und Jugendlichen, basierend auf ihrem indi-
viduellen Wissensstand zu religiösen Themen und ihrem persönlichen religiös-
kulturellen Zugehörigkeitsgefühl. Ziel war es nicht, die Wirksamkeit des Unterrichts
zu messen, sondern die Einstellungen und Haltungen des Samples zu beleuchten.
Die qualitative Forschung wurde im Rahmen des Modellversuchs Islamischer Un-
terricht in Bayern durchgeführt, wobei ein subjektorientierter Ansatz leitend war.
Die Forschungsfrage konzentrierte sich darauf, inwieweit dieser Unterricht einen
Beitrag zur religiösen Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher leistet. Die
Auswahl der Schüler:innen erfolgte durch theoretical sampling (Glaser und Strauss
2010), wobei leitfadengestützte Interviews (Witzel 2000) mit 30 muslimischen
Schüler:innen aus Bayern im Alter von zehn bis dreizehn Jahren durchgeführt
wurden. Aus dem Sample besuchten fünfzehn Schüler:innen zum Zeitpunkt der
Befragung seit mindestens drei Jahren den Modellversuch in der Schule. Die ver-
bleibenden fünfzehn Schüler:innen, ebenfalls muslimisch, nahmen am Ethikun-
terricht teil, da es kein entsprechendes Angebot an ihrer Schule gab. Die Ethik-
gruppe diente als Kontrollgruppe zu einem Vergleich zwischen den beiden
Samplegruppen. Die Ergebnisse wurden anhand von vier Hauptkategorien religiö-
ser Bildung⁴ analysiert: (1) religiöse Orientierung/Selbstpositionierung, (2) religiös-
kulturelle Zugehörigkeit, (3) Friedensbildung und (4) interreligiöse Bildung bzw. in-
terreligiöses Lernen. Diese vier Schwerpunkte, die unter Einbeziehung von Posi-

4 Aus den curricularen Bildungszielen des IRU abgeleitet.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 11



tionen und Erkenntnissen aus islamischer und christlicher Perspektive⁵ (weiter‐)
entwickelt wurden, dienten als Hauptkategorien im gesamten Forschungsprozess,
denen systematisch nachgegangen wurde. Die qualitative Inhaltsanalyse nach Ku-
ckartz (2016) wurde angewandt, um das Datenmaterial zu strukturieren und zu
interpretieren. Anschließend erfolgte eine typisierende Strukturierung des Daten-
materials. Im Folgeschritt wurden die beiden Stichproben aus dem Islam- und
Ethikunterricht anhand der genannten vier Hauptkategorien der Studie verglichen,
um Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen beiden Samplegruppen her-
auszuarbeiten.

Empirische Untersuchungsergebnisse

Diese Analyse der empirischen Daten führte zur Identifizierung von drei ver-
schiedenen Typen von Kindern und Jugendlichen mit muslimischem Hintergrund,
differenziert nach ihrer persönlichen Wahrnehmung und Selbsteinschätzung im
Hinblick auf religiöse Bildung. Diese sind:
(1) Offensiv Hinterfragende,
(2) Zurückhaltend Hinterfragende und
(3) Bedingt Hinterfragende (Güzel 2022, 259– 292).

Die Offensiv Hinterfragenden zeichnen sich durch ihre aktive Neugier und ihre
Reflexionsfähigkeit aus, indem sie Wissen, insbesondere zu Themen der Religion,
kritisch hinterfragen. Gleichzeitig zeigen sie eine ausgeprägte religiöse Selbstver-
ortung und sind offen für einen respektvollen Dialog mit andersdenkenden und
-glaubenden Menschen.

Die Zurückhaltend Hinterfragenden hingegen weisen eine etwas weniger aus-
geprägte religiöse Selbstwahrnehmung auf, obwohl sie über ein solides Basiswissen
ihrer Religion verfügen. Oft wird das Elternhaus oder die Moschee als primärer Ort
der religiösen Bildung genannt. Sie begegnen Andersdenkenden und -glaubenden
ebenfalls respektvoll. Die Identität als Muslim:in- und Deutsch-Sein wird von ihnen
nicht als gegensätzlich verstanden.

Die Bedingt Hinterfragenden zeichnen sich durch ein deutlich geringeres reli-
giöses Selbstbewusstsein aus. Sie neigen dazu, Glaubensinhalte ungeprüft zu
übernehmen, und haben ihren primären Bildungsort entweder im Elternhaus oder
in außerschulischen religiösen Einrichtungen wie Moscheen. Diese Gruppe legt

5 Siehe zu Forschungen und Untersuchungen zu Aspekten und Dimensionen religiöser Bildung im
Kontext des Islamunterrichts/IRU in Bayern Güzel 2022, 67–226.

12 Selcen Güzel



einen stärkeren Fokus auf das Herkunftsland ihrer Eltern und betrachtet das
Muslim:in-Sein als religiöse Zugehörigkeit und das Deutsch-Sein als nationale und
kulturelle Zugehörigkeit oft als schwer miteinander vereinbar. Zudem zeigt sie eine
deutliche Zurückhaltung gegenüber interreligiösen Themen und dem interreligiö-
sen Dialog.

In einemweiteren Schritt wurden die beiden Stichprobengruppen mit Blick auf
Gemeinsamkeiten und Unterschiede nach verschiedenen Kategorien (Güzel 2022,
415–417) miteinander verglichen und analysiert. Nachstehend werden einige aus-
gewählte zentrale Ergebnisse dieses Vergleichs vorgestellt.

(1) Kategorienbereich: Religiöse Orientierung, Selbstreflexion und
Selbstpositionierung

Die Mehrheit der befragten Schüler:innen (zehn von fünfzehn Schüler:innen) aus
dem Modellversuch hinterfragt Wissen und zeichnet sich durch eine grundlegende
Reflexionsfähigkeit im Umgang mit religionsbezogenen Themen aus. Zudem neh-
men sie eine selbstbewusste Haltung zu ihrer eigenen religiösen Kompetenz ein.
Neue Informationen zum Thema Religion werden auf ihren Inhalt und die Leh-
renden kritisch hinterfragt. Diese kritische Einstellung ist nicht auf eine bestimmte
Konfession beschränkt, sondern erstreckt sich auf den Umgang mit allen Personen
unabhängig von der Konfession oder Weltanschauung. In der vorliegenden Studie
wurden die Erfahrungen der Stichprobe mit Online-Daten nicht untersucht, wes-
halb sich diese Ergebnisse ausschließlich auf den persönlichen Austausch von In-
formationen beziehen. Durch eine kritische Haltung, die auf einem fundierten
Wissen über die eigene Religion basiert, können Schüler:innen zu einer reflek-
tierten Haltung und Erfahrung gelangen. Dies ermöglicht es ihnen, einen eigenen
Standpunkt zu entwickeln und sich selbstbestimmt in ihrer eigenen Religion und
Gesellschaft zu positionieren.⁶

Im Gegensatz dazu fällt in der Vergleichsgruppe der muslimischen Schü-
ler:innen aus dem Ethikunterricht auf, dass die Mehrheit von ihnen zwischen
Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen unterscheidet und Nicht-Muslim:innen mit
Misstrauen begegnet (Güzel 2022, 426). In den Äußerungen der Schüler:innen aus
dem Modellversuch stehen im Zusammenhang mit ihrer muslimischen Identität
Gott und Glaubensthemen im Vordergrund, während praktische Themen, wie das
rituelle Gebet oder religiöse „Regeln“, eher sekundär behandelt werden. Die
Stichprobe sieht in diesem schulischen Bildungsangebot einen Ort, an dem junge

6 Vgl. dazu auch Behr (2008 und 2017), der diese Position im Kontext des IRU hervorhebt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 13



Menschen reflektiert über ihren Glauben sprechen können. Die Moschee als Bil-
dungsort wird von Schüler:innen, die dort unterrichtet werden, nicht als Konkur-
renz zur Schule wahrgenommen. Es handelt sich hierbei insgesamt um eine kleine
Gruppe von Schüler:innen sowohl aus dem Islam- als auch dem Ethikunterricht, die
die Moschee in erster Linie als einen Ort betrachten, an dem hauptsächlich der
Koran gelernt wird. Im Gegensatz zur Moschee wird das schulische Angebot als ein
Ort angesehen, an dem sie „über die Religion sprechen“ und diese in deutscher
Sprache vertiefen können. Die Schüler:innen aus dem Modellversuch betonen im-
mer wieder, dass sie durch diesen Unterricht ihre Anliegen in deutscher Sprache
besser ausdrücken können, da sie den Unterrichtsinhalt besser verstehen. Diese
Möglichkeit besteht für die Gruppe aus dem Ethikunterricht nicht, da sie in der
Schule kein islamisch-religiöses Bildungsangebot haben. Darüber hinaus wird an
den Aussagen der Schüler:innen deutlich, dass sie in diesem Unterricht persönliche
Fragen, insbesondere zu „kritischen“ Themen, stellen können.

(2) Kategorienbereich: Religiös-kulturelle Zugehörigkeit/Beheimatung

Ein weiteres Unterscheidungsmerkmal zwischen beiden Gruppen ist ihre religiös-
kulturelle Zugehörigkeit innerhalb der Stichprobe. Etwa zwei Drittel der Schü-
ler:innen aus dem Modellversuch empfinden eine starke Verbundenheit mit
Deutschland und sehen Deutschland als ihre (neue) Heimat an, während sich bei
den Schüler:innen aus dem Ethikunterricht eher eine Tendenz zu einer Her-
kunftsland- oder Hybrid-Verbundenheit⁷ zeigt, was bedeutet, dass sie sich selbst
nicht genau zuordnen oder sich nur teilweise in Deutschland beheimatet fühlen.
Zusätzlich fühlen sich (mit Ausnahme von drei Interviewteilnehmenden) fast alle
im Allgemeinen in ihrem Umfeld als Muslim:in wohl (Güzel 2022, 323). Sie haben
häufig das Gefühl, respektiert zu werden. Dennoch sind sie nicht selten aufgrund
ihrer Religion oder Herkunft direkt oder indirekt von Ausgrenzungserfahrungen
betroffen. So wird ihnen oder Personen aus ihrem nahen Umfeld immer wieder das
Gefühl vermittelt, dass sie in gewisser Weise aufgrund ihres islamischen Glaubens
oder ihrer Herkunft nicht dazugehören. Des Weiteren finden etwa zwei Drittel der
am Modellversuch teilnehmenden Schüler:innen, dass das Deutsch-Sein als natio-

7 Das Wort „hybrid“ bezieht sich hier auf die kulturelle Identität in Anlehnung an das Werk von
Foroutan und Schäfer (2009) Hybride Identitäten, wo es allerdings im Sinne von „sich nirgendwo
direkt zugehörig fühlen“ oder in manchen Fällen auch „mehrere Identitäten haben und identi-
tätssuchend sein“ verwendet wird. Nach Foroutan und Schäfer gelten hybride Identitäten als inter-,
trans- undmultikulturell. Hierbei beziehen sie sich (2009, 12) u.a. auch auf die StudieDer dritte Stuhl
von Badawia (2002).

14 Selcen Güzel



nale und kulturelle Zugehörigkeit mit dem Muslim:in-Sein als religiöse Zugehörig-
keit vereinbar ist, während bei dem Sample aus dem Ethikunterricht weniger als
die Hälfte diesem zustimmt und sich dementsprechend positioniert (Güzel 2022,
330). Es ist wichtig zu betonen, dass in der hier analysierten Forschungsarbeit nicht
näher untersucht wurde, inwieweit Ausgrenzungserfahrungen das Zugehörig-
keitsgefühl beeinflussen. Dennoch wird deutlich, dass bei der Stichprobe aus dem
Modellversuch das Gefühl der Zugehörigkeit zu Deutschland und die Identifikation
mit einer muslimisch-deutschen Identität stärker ausgeprägt sind als bei der
Stichprobe aus dem Ethikunterricht. Dies legt nahe, dass die religiöse Bildung im
islamisch-religiösen Bildungsangebot der Schule einen festigenden Einfluss auf das
religiös-kulturelle Zugehörigkeitsgefühl hat.

Das Verständnis von religiöser Tradition bei den befragten
Schüler:innen

Im Anschluss an diese Erkenntnisse stellt sich für diesen Aufsatz die Frage, in-
wieweit die Ansichten der befragten Kinder und Jugendlichen zu ihrer eigenen
religiösen Tradition in der Befragung zum Ausdruck kommen. Die oben in der
Einleitung formulierten Fragen zum Verständnis von Tradition und zu den indi-
viduellen Erfahrungen junger Muslim:innen mit ihrer religiösen Tradition dienten
als Ausgangspunkt für eine detaillierte Betrachtung des Themas Tradition in der
Studie Potenziale des Islam-Unterrichts (Güzel 2022). Für die Analyse der religiösen
Tradition im Verständnis der befragten Schüler:innen wurde folgende Definition
des Traditionsbegriffs aus dem Lexikon des Dialogs, das wesentliche Begriffe aus
Christentum und Islam erklärt, als Grundlage genommen:

Mit Tradition wird ein Prozess bezeichnet, durch den bestimmte Werte, Normen und Hand-
lungsweisen weitergegeben werden. Nach islamischem Verständnis gewährleistet die Tradi-
tion, dass das Denken und die Alltagspraxis, wie sie sich ‒ ausgehend von der Grundlage des
Korans und der Sunna ‒ entwickelt haben, von Generation zu Generation überliefert werden.
[…] Demnach beruht die Tradition sowohl auf den grundlegenden Quellen des Islams, Koran
und Sunna, als auch auf den Auslegungen der beiden. (Heinzmann et al. 2016, 429)

Religiöse Tradition bezieht sich aus islamischer Perspektive darauf, dass Werte,
Normen, Denkweisen und Alltagspraktiken, die auf dem Koran und der Sunna
basieren, von einer Generation zur nächsten weitergegeben werden. Dabei stützt
sich die Tradition sowohl auf diese Hauptquellen des Islams als auch auf deren
Auslegung im Laufe der Zeit. Tradition ist somit ein dynamischer Prozess, der si-
cherstellt, dass das Denken und die Alltagspraxis lebendig bleiben und kontinu-
ierlich weiterentwickelt werden. Insbesondere für junge Muslim:innen, die sich als

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 15



Heranwachsende in einer Phase der Identitätssuche befinden, stellt die Auseinan-
dersetzung mit ihren religiösen und kulturellen Wurzeln eine wichtige Heraus-
forderung dar. Sie fühlen sich im Spannungsfeld zwischen ihren religiös-kulturellen
Werten und den Einflüssen der säkularen Gesellschaft oft hin- und hergerissen.⁸
Unter diesen Umständen stellt sich die Frage, welche Erfahrungen junge Mus-
lim:innen mit ihrer religiösen Tradition machen und auf welche Art und Weise sie
mit solchen Herausforderungen konfrontiert sind. Um ein tieferes Verständnis für
ihre Bedürfnisse zu erlangen, ist eine differenzierte Betrachtung unerlässlich. Nur
durch eine fundierte Einsicht in persönliche Erfahrungen und Anliegen von mu-
slimischen Schüler:innen können Bildungsmaßnahmen entwickelt werden, die den
spezifischen Herausforderungen der jungen Generation gerecht werden und diese
dabei unterstützen, ihre eigene religiöse Identität zu festigen und weiterzuentwi-
ckeln.

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, eine Verbindung zwischen den
bereits vorgestellten Aspekten und Dimensionen der religiösen Bildung im Kontext
des IRU und den persönlichen Erfahrungen der Lernenden mit ihrer eigenen reli-
giösen Tradition herzustellen. Es ist wichtig zu betonen, dass die Tradition nicht das
primäre Untersuchungsziel der Studie (Güzel 2022) war. Dennoch offenbarten die
befragten Personen ihre Perspektiven zu diesem Thema im Kontext ihrer religiösen
Orientierung und Selbstpositionierung.

Bei der Sichtung des empirischen Materials wurden drei verschiedene The-
menschwerpunkte identifiziert, die einen tieferen Einblick in die Auffassung des
befragten Samples von religiöser Tradition ermöglichen. Diese Schwerpunkte
wurden anhand der bereits vorgestellten Kategorienbereiche Religiöse Orientie-
rung, Selbstreflexion, Selbstpositionierung und Religiös-kulturelle Zugehörigkeit/Be-
heimatung nach Güzel (2022, 303–333) untersucht. Nachfolgend werden diese unter
besonderer Berücksichtigung des Traditionsverständnisses der befragten Kinder
und Jugendlichen näher erläutert.
(1) Tradition verstanden als die Identität des Muslim:in-Seins (Kategorienbereich:

Religiös-kulturelle Zugehörigkeit/Beheimatung)
(2) Tradition verstanden als die Quellen oder Grundlagen der eigenen Religion

(Kategorienbereich: Religiöse Orientierung, Selbstreflexion und Selbstpositio-
nierung)

8 Vgl. dazu die Studie von Boukrayâa Trabelsi (2015): Zwischen Bravo und Koran. Junge Muslima in
Deutschland zwischen westlicher Moderne und religiöser Tradition. Die Autorin untersucht das
alltägliche Leben junger Musliminnen in der deutschen Gesellschaft, die sich in einem Span-
nungsfeld zwischen kulturellen und religiösen Wertvorstellungen befinden.

16 Selcen Güzel



(3) Tradition verstanden als Werte, die innerhalb der religiösen Praxis oder Kultur
wichtig sind (Kategorienbereich: Religiöse Orientierung, Selbstreflexion und
Selbstpositionierung)

Zu (1): Das Verständnis der befragten Kinder und Jugendlichen von (religiöser)
Tradition umfasst mehrere Dimensionen. Eine davon betrifft ihre religiös-kulturelle
Zugehörigkeit zum Islam und die Art und Weise, wie sie diese Zugehörigkeit defi-
nieren und erleben (Güzel 2022, 317–333). Dies äußert sich u.a. konkret in der
Ausübung von Ritualen, dem Feiern von Festen sowie der Einhaltung religiöser
Normen in Bezug auf Nahrung und Bekleidung. Für Amin⁹ ist Tradition eng mit
seiner religiösen Identität als Muslim verbunden:

Für mich bedeutet Muslim sein, dass man sich an die Regeln des Korans [hält], dass man es
sagen kann, dass man ein Muslim ist und dass man hauptsächlich seine Religion verteidigt,
gegenüber den anderen, die meinen, dass Muslime nur Terroristen sind oder irgendwas der-
gleichen. (B.25: 8)¹⁰

Husna erklärt ähnlich wie Amin, wie sie die religiösen Praktiken sieht. Allerdings
wird sie bei ihrer Beschreibung konkreter: „die ganzen Regeln, Glaubensgrundsätze
und Fünf Säulen zum Beispiel … halt was man alles tun soll“ (B.01: 4). Diese werden
maßgeblich vom familiären Umfeld der Befragten geprägt und fungieren als sym-
bolische und praktische Ausdrucksform ihrer religiösen Zugehörigkeit im Alltag.
Elif sieht es ähnlich, hat hierzu auch eine ganz klare Haltung, die sie je nach Si-
tuation und persönlichem Bedürfnis zum Ausdruck bringt: „aber die fragen sich
halt auch: ,Warum ist sie so gekleidetʻ oder ,Zieh das halt aus!ʻ, aber ich sag dann:
,Das ist meine Religion und ich muss das machen!ʻ“ (B.22: 56).

Elifs Beispiel illustriert, dass sie im Alltag von Mitschüler:innen kritisch auf
ihren Kleidungsstil und ihre Kopfbedeckung angesprochen wird. In solchen Situa-
tionen legt sie ihre Position dar und verweist dabei auf ihre religiöse Tradition, um
ihre persönliche Entscheidung bzw. Perspektive mitzuteilen. Hierbei ist es beson-
ders interessant, dass sie ihre Tradition als eine Verpflichtung versteht, die sie
praktizieren „muss“. Des Weiteren fällt auf, dass viele der befragten Schüler:innen
keine klare Unterscheidung zwischen religiösen und kulturellen Normen und
Traditionen treffen, da diese in der Praxis oft miteinander verwoben sind.

Die vorgestellten Beispiele verdeutlichen die tiefe Verwurzelung religiöser
Praktiken im Alltag dieser Jugendlichen sowie ihre individuelle Wahrnehmung

9 Die Namen der Interviewteilnehmenden werden aus Datenschutzgründen anonymisiert.
10 B. steht für die befragte Schülerin/den befragten Schüler, die Zahl dahinter ist die Nummer des
Interviews, der die Absatznummer des Interviews folgt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 17



ihrer religiös-kulturellen Identität. In Bezug auf das Verständnis von Tradition ist
erkennbar, dass sie, wie an den Beispielen von Amin, Husna und Elif deutlich wird,
einen zentralen Bestandteil ihrer Identität, besonders im Kontext ihrer religiös-
kulturellen Zugehörigkeit, sowie ihres sozialen Lebens bildet. Ihre Erfahrungen
unterstreichen, dass sie die religiösen Praktiken, Normen undWerte ihres Glaubens
als Grundlage ihres Verständnisses von Selbst und Gemeinschaft im Zusammen-
hang mit ihrem Muslim:in-Sein betrachten. Hierbei dient die religiöse Tradition,
verstanden als zentraler Bestandteil ihrer muslimischen Identität, als Leitfaden für
ihr Verhalten und ihre Interaktionen im Alltag und prägt damit ihre Lebenswelt.

Zu (2): Im Hinblick auf die religiöse Orientierung, Selbstreflexion und Selbst-
positionierung wird Tradition von den Interviewteilnehmenden auch als die Quelle
der eigenen Religion verstanden (Güzel 2022, 303–317). Diese Perspektive hebt die
grundlegenden Texte, Lehren und Praktiken des Islams als Religion hervor, nämlich
primär den Koran und die Sunna. Der Koran wird dabei als besonders bedeutsam
erachtet: „Ich sollte vieles darüber wissen, was früher passiert ist also, was richtig
wichtig war früher und ich sollte sehr viel wissen, über das Beten, über die Sachen
im Koran“ (B.22: 22).

Said findet es sehr wichtig, dass man als Muslim „die islamische Geschichte, die
wichtigsten Persönlichkeiten in der Geschichte … und das, was Gott im Koran
schreibt“ (B.09: 13) lernt. Dieser Unterricht wird dabei von Schüler:innen wie Said
und Husna, die dieses religiöse Angebot besuchen, als wichtiger Ort sowohl für das
Lesen als auch für das Verständnis des Korans hervorgehoben:

Said: […] wir lernen verschiedene Verse aus dem Koran und so … wir lernen über Rechte von
Menschen … (B.09: 9– 10)

Husna: Da ist eine offene Atmosphäre, da haben wir so einen festen Plan, die Themen werden
nacheinander bearbeitet, wie in anderen Fächern. Es ist eher ein moderner Islam, über den
man auch reden kann. Es ist ausmeiner Sicht nicht so streng, aber trotzdem lerne ich dabei viel
… Am besten gefällt mir, dass das alles nicht so eng ist … ich meine von der Sichtweise her…
sondernwir diskutieren viel… reden so darüber[,] wie wir bessere Menschenwerden können.
Man kann alles fragen … mir bringt das echt viel! (B.01: 28)

Beide erleben dieses schulische Bildungsangebot als einen Ort des offenen Aus-
tauschs, der Husnas Beschreibungen zufolge einen zeitgemäßen Islamwiderspiegelt
und Raum für Selbstbestimmung bietet.

Die dargestellten Beispiele unterstreichen die Bedeutung der religiösen Tradi-
tion als wesentliche Quelle der eigenen Religion, insbesondere in Bezug auf religiöse
Orientierung, Selbstreflexion und Selbstpositionierung. Dabei werden der Koran
und die Sunna als unverzichtbare Grundlagen des Islams besonders geschätzt und
hoch angesehen. Auffällig dabei ist, dass dieser Unterricht von den befragten
Schüler:innen als ein Raum wahrgenommen wird, der nicht nur Wissen über

18 Selcen Güzel



zentrale religiöse Texte wie den Koran und die Sunna vermittelt, sondern auch
einen offenen Austausch und Diskussionen fördert.

Zu (3): Neben diesen beiden Dimensionen wird Tradition auch als ein System
von Werten, die in der religiösen Praxis und Kultur eine zentrale Rolle spielen,
verstanden (Güzel 2022, 303–309 und 340–341). In diesem Zusammenhang wird
Tradition als dynamisches Konzept betrachtet, das durch individuelle und kollek-
tive Erfahrungen in der religiösen Praxis geformt und weitergegeben wird. Werte
wie Höflichkeit gegenüber Älteren und Nächstenliebe werden von allen Inter-
viewteilnehmenden -als wichtig genannt. Die nachfolgende Beschreibung eines
vorbildlichen Muslims durch den Schüler Tarik aus dem Modellversuch veran-
schaulicht dieses Verständnis treffend: „Der sollte lieb sein, freundlich sein und
versuchen, ein guter Mensch zu sein. Viele Menschen verbinden die Muslime mit
Gewalt, aber die Muslime sollten lieb sein“ (B.06: 11– 12). Tariks Aussage unter-
streicht die Wichtigkeit moralischer Werte wie Freundlichkeit und Großzügigkeit.
Er verdeutlicht, dass Muslim:innen sich bemühen sollten, gute Menschen zu sein,
indem sie liebevoll sind und freundlich handeln. Dabei widerspricht er dem ne-
gativen Stereotyp von Muslim:innen als gewalttätig und betont stattdessen die
Wichtigkeit einer wertebasierten Haltung, die man als Muslim:in und als Mensch
einnimmt.

Für die Schülerin Elif aus dem Ethikunterricht steht ein respektvoller Umgang
miteinander im Mittelpunkt ihres Werteverständnisses. Als Muslimin fühlt sie sich
stark von der Wertvorstellung ihrer Familie geprägt:

Also, jemand hat mich geärgert, nur weil ich ein Kopftuch an hatte, das war das erste Mal an
der Schule und da hat mich ein Junge angesprochen: „Du bist eklig, du bist hässlich, du bist
Ausländerin, verschwinde aus unserer Schule!“ Da habe ich mich richtig blöd gefühlt. Da
dachte ich, na ja, ich höre auf mit dem Kopftuchtragen. Als ich das meiner Mutter erzählt habe,
da hat sie gesagt: „Egal was die anderen sagen, du bist aus unserer Familie und du sollst das
tun. Hör nicht auf die Anderen“, hat sie gesagt. Meine Mutter hat mir sehr geholfen. (B.22: 54)

Elifs Einstellung verdeutlicht, wie wichtig die Rolle familiärer Bindungen und die
Weitergabe der Traditionen für die Entwicklung der persönlichen religiösen Iden-
tität ist. Das Beispiel zeigt auch, dass Mütter bei der Vermittlung von Werten und
emotionaler Unterstützung eine Schlüsselrolle spielen (können).

Tradition wird also nicht nur als „Wertesystem“ betrachtet, sondern als ein
lebendiger Ausdruck der spirituellen Identität, der eng mit der religiösen Praxis
und Kultur verwoben ist und diese maßgeblich prägt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 19



Erfahrungen der befragten Schüler:innen mit ihrer religiösen
Tradition

Nachdem die Auffassung von religiöser Tradition aus der Perspektive junger Mus-
lim:innen beleuchtet wurde, richtet sich nun der Fokus auf die Erfahrungen der
Interviewteilnehmenden mit ihrer religiösen Tradition. Im Folgenden werden an-
hand von Beispielen konkrete Erfahrungen dargestellt, welche muslimische Kinder
und Jugendliche im Zusammenhang mit ihrer religiösen Tradition, insbesondere in
ihrem außerfamiliären sozialen Umfeld, z.B. der Schule, erleben.

(1) Diskriminierungserfahrungen

Die Analyse des Datenmaterials zeigt, dass 73% der befragten Schüler:innen, die
seit mindestens drei Jahren am Modellversuch teilnehmen, sowie 53% derjenigen,
die Ethikunterricht haben, sich im Allgemeinen akzeptiert fühlen und Respekt er-
fahren. Trotzdem geben fast alle Interviewteilnehmenden – bis auf drei Schü-
ler:innen, eine/einer aus dem Islam- und zwei aus dem Ethikunterricht – an, dass
sie wegen ihres religiös-kulturellen Hintergrunds direkt oder indirekt von Diskri-
minierung betroffen sind, sei es im privaten Umfeld oder in der Schule (Güzel 2022,
327–328). Es gibt keine nennenswerten Unterschiede in den Erfahrungen mit
Ausgrenzung zwischen den beiden Gruppen aus dem Islam- und Ethikunterricht.
Die persönlichen Erfahrungen der Schüler:innen verdeutlichen, dass sie im Alltag
wegen ihrer Herkunft oder Religion in irgendeiner Form Ausgrenzung erfahren.
Malik beschreibt die für ihn unangenehmen Erfahrungen, die er nicht regelmäßig
erlebt, wie folgt:

Manchmal sagen meine Freunde, es ist unnötig, Moslem zu sein … warum tut ihr das … z.B.
warum tut ihr fasten … warum macht ihr so viel Feste, also als negatives Beispiel hatte ich
schonmal erlebt, dass jemand zu mir oder zu meinem Papa gesagt hat: „Scheiß Moslem!“ oder
„Scheiß Türke!“ Manchmal tun meine Freunde Mädchen ärgern, weil die sehen die halt mit
Kopftuch und so … Ich sag immer wieder, die sollen aufhören … (B.04: 42)

Elif steht vor größeren Herausforderungen als Malik und beschreibt die abfälligen
Bemerkungen über ihre Kleidung als religiöse Tradition folgendermaßen:

Also, jemand hat mich geärgert, nur weil ich ein Kopftuch an hatte, das war das erste Mal an
der Schule und da hat mich ein Junge angesprochen: „Du bist eklig, du bist hässlich, du bist
Ausländerin, verschwinde aus unserer Schule!“ (B.22: 54)

20 Selcen Güzel



Auch Husna fühlt sich wegen ihrer Zugehörigkeit zum Islam immer wieder dis-
kriminiert. Sie erzählt von negativen Äußerungen, Stereotypen und Vorurteilen
bezüglich ihrer Religion, die oft mit Zwang, Gesetzen und Gewalt assoziiert wird:
„Deine Religion ist echt ,Scheißeʻ, da gibt’s nur Zwang und Gesetze, nur Gewalt …

und so …“ (B.01: 52). Demnach gehören Diskriminierungserfahrungen wegen des
Muslim:in-Seins zu den prägenden Erfahrungen, denen junge Menschen wegen
ihrer religiösen Tradition ausgesetzt sind. Diese Erfahrungen stehen damit in einem
Zusammenhang mit den beiden Dimension (1) und (3) einer islamischen Tradition,
in der religiöse Praktiken, wie das Kopftuch oder das Beten, äußerlich sichtbar sind.
Die befragten Schüler:innen reflektieren, dass diese Dimension ihrer religiösen
Tradition immer wieder Katalysator von Diskriminierungserfahrung ist. Manche
Jugendliche sind nach diesen Erfahrungen offen für Diskussionen oder suchen aktiv
nach Unterstützung, während andere sich zurückziehen, die Umstände (mögli-
cherweise aus Selbstschutzgründen) ignorieren oder versuchen, Konflikte zu ver-
meiden (Güzel 2022, 336–338). Die Bewältigung dieser Erfahrungen zeigt sich im
Sample in unterschiedlichen Formen, auf die an dieser Stelle nicht weiter einge-
gangen wird (Güzel 2022, 336–338).

(2) Haltung: Tradition als etwas Besonderes

Für die Bedeutung der eigenen religiösen Tradition ist die Einstellung dazu wichtig:
diese als etwas Besonderes anzusehen und einen wertschätzenden sowie selbst-
bewussten Umgang damit zu pflegen. Diese Perspektive – Tradition als etwas
Wertvolles zu betrachten – findet sich bei Interviewteilnehmenden aus dem Mo-
dellversuch häufiger. Bei neun von fünfzehn Schüler:innen aus dieser Gruppe zeigt
sich ein ausgeprägtes religiöses Selbstbewusstsein im Allgemeinen, wenn sie über
ihre Religion und ihr religiöses Wissen sprechen. Das resultiert daraus, dass die
religiöse Tradition, wie es das Beispiel der Schülerin Nisa aus dem Modellversuch
zeigt, als bedeutsam und wertvoll empfunden und auch anderen gegenüber ent-
sprechend vermittelt wird:

Also … für mich bedeutet es, naja, wie soll ich es sagen … etwas ganz Besonderes … Ich hab’
einen besonderen Glauben… Es ist so, alle um dich herum haben etwas Anderes als du und du
hast etwas Besonderes, es ist halt so, wie wenn alle Dasselbe haben, aber du hast etwas Be-
sonderes … (B.05: 11– 12)

Sie beschreibt ihren Glauben als etwas Besonderes, das sie von anderen unter-
scheidet und damit einzigartig macht. So sind ihr Glaube und seine Tradition nicht
nur eine Quelle des Stolzes und der Dankbarkeit für sie, sondern auch ein Ausdruck

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 21



ihres religiösen Selbstbewusstseins. An dieser Stelle ist besonders hervorzuheben,
dass diese Perspektive ein bedeutendes Potenzial für den IRU birgt. Hier kommt die
erste Dimension des durch die Antworten der Schüler:innen identifizierten Tra-
ditionsverständnisses zur Geltung. Die religiöse Tradition wird dabei als Identi-
tätsmerkmal verstanden, deren Andersartigkeit oder exklusive Natur eine Beson-
derheit darstellt. Die befragten Schüler:innen nehmen hierbei eine eher
konservative Haltung zur Tradition als etwas Identitätsstiftendes und Bewahrendes
ein. Der Rückbezug auf eine religiöse Tradition schafft demnach eine identitäts-
stiftende Haltung.

(3) Relevanz

Einweiterer Schwerpunkt betrifft die Frage nach Relevanz:Wie beeinflusst das, was
sie lernen oder erfahren, ihr gegenwärtiges Leben? Diese grundlegende Frage
spiegelt das Bedürfnis nach Bedeutung und denWunsch nach Sinn und Verständnis
wider. Letztlich streben junge Menschen danach, eine Verbindung zwischen dem,
was sie lernen oder erfahren, und ihrem persönlichen Leben herzustellen, um ei-
nen Sinn darin zu finden und sich entsprechend in ihrer eigenen Welt zu orien-
tieren. Ein anschauliches Beispiel hierfür ist die Schülerin Husna. Sie betrachtet den
Modellversuch, den sie seit ihrer Einschulung besucht, als den wichtigsten Ort, um
über ihre Religion zu lernen. Auf die direkte Frage, was sie denn in diesem Un-
terricht so lerne, antwortet sie: „… so ziemlich alles über Religion … Alles Mögliche
halt, was ich so von meiner Religion brauche. Ich lern da sehr viel …“ (B.01: 4). Sie
erklärt pragmatisch, dass der Unterricht ihr Notwendiges über ihre Religion ver-
mittelt.

Junge Menschen sind auf der Sinnsuche, beispielsweise danach, wie die Lehren
und Traditionen ihrer Religion in ihren Alltag integriert werden können und wel-
chen praktischen Nutzen (im Sinne von Lebensrelevanz) sie daraus ziehen können.
Husnas Aussage betont die Relevanz dessen, was sie im Unterricht lernt, für ihr
persönliches Leben. Sie erklärt, dass der Unterricht ihr die Grundlagen ihrer Reli-
gion vermittelt, die sie für ihr Leben benötigt. Ihre religiöse Tradition, verstanden
als das Muslim:in-Sein und dessen praktische Elemente, für die sie im Modellver-
such einen Rahmen findet, ist eng mit ihrer religiösen Identitäts- und Sinnsuche
verbunden.

In diesem Zusammenhang unterstreicht ein weiterer Aspekt die Relevanz der
Thematik: der Vergleich mit Freund:innen, die nicht dem muslimischen Glauben
angehören.

Ein Beispiel dafür ist Ömer. Er vergleicht sich mit seinen christlichen Freunden
und empfindet manchmal sogar Neid, etwa weil sie Geschenke zu Weihnachten

22 Selcen Güzel



erhalten, während zu islamischen Festen bei ihm zu Hause weniger geschieht.
„… das nervt mich, wenn Andere mich fragen: ‚Wieso bist du ein Moslem, wieso bist
du kein Christ! Christen haben halt bessere Sachen!‘ und so … [mit Verweis auf
Weihnachten]“.

Ömers Aussagen zeigen, dass er mit Tradition religiöse Praktiken, Werte und
Bräuche verbindet. Demnach nimmt er deutliche Unterschiede zwischen seiner
eigenen islamischen Tradition und Praxis sowie der seiner christlichen
Freund:innen wahr. In seiner Beschreibung stellt er zwei scheinbar dichotome
Traditionen einander gegenüber und hierarchisiert anschließend zugunsten der
christlichen Tradition. Die eigene islamische Tradition wird dabei als weniger at-
traktiv, in geringem Maße gar als „schlechter“ bewertet. Durch sein Statement zeigt
Ömer, dass er seine eigene Tradition u.a. mit materiellem Nutzen verknüpft. Dies
deutet darauf hin, dass er nicht nur religiöse Unterschiede wahrnimmt, sondern
auch materielle Nachteile durch die mangelnde Lebensnähe der eigenen religiösen
Tradition. Möglicherweise geht es hierbei auch um das Gefühl, benachteiligt, nicht
privilegiert zu sein und nicht dazuzugehören. Das bleibt hier offen.

Es lässt sich festhalten, dass eine Tradition umso bedeutungsvoller wird, wenn
sie von den jungen Menschen als relevant empfunden wird und ihnen einen kon-
kreten Nutzen im Alltag bringt, sei es materiell oder immateriell. In dieser Hinsicht
zeigt sich ein Spannungsverhältnis zwischen religiöser Tradition und der Lebens-
welt muslimischer Kinder und Jugendlicher, auf das sich die islamische Religions-
pädagogik einstellen muss, um zukunftsfähig zu bleiben.

Reflexion und Fazit

Die Ergebnisse der Studie zur Selbsteinschätzung muslimischer Kinder und Ju-
gendlicher im bayerischen Modellversuch¹¹ sowie die analysierten Fragen zum
Verständnis und zu den Erfahrungen muslimischer Schüler:innen hinsichtlich ih-
rer eigenen religiösen Tradition führen zu folgenden Schlussfolgerungen:¹²
Dieser Modellversuch als religiöses Bildungsangebot
– wird von muslimischen Schüler:innen positiv eingeschätzt. Schüler:innen, die

diesen Unterricht besuchen, finden Orientierung im eigenen Glauben und se-
hen sich selbst in ihrer religiösen Position gestärkt,

11 Im Vergleich mit muslimischen Kindern und Jugendlichen aus dem Ethikunterricht.
12 Vgl. dazu auch Güzel 2022, 361–370. In diesem Beitrag werden ausschließlich die für das Thema
Tradition relevanten Erkenntnisse vorgestellt.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 23



– fördert ihr religiöses Selbstbewusstsein und auch ihre Selbstreflexionsfähig-
keit,

– eröffnet ihnen einen Raum für einen reflektierten Umgang mit Glaubensthe-
men und neuem Wissen mit Religionsbezug. Ergänzend dazu bietet er ihnen
einen geschützten Rahmen für ihre lebensweltlichen Fragen und die kritische
Reflexion der Religion. Diese Schlussfolgerungen decken sich mit den bisheri-
gen Erkenntnissen der islamischen Religionspädagogik, die auf die zentrale
Bedeutung eines fundierten religiösen Wissens und einer reflektierten Aus-
einandersetzung mit religiösen Themen für die Selbstbestimmung junger
Heranwachsender mit islamischer Religionszugehörigkeit hinweisen, was auch
Behr (2008 und 2017), Müller (2006 und 2010) sowie Schröter (2020) hervorhe-
ben.

– schafft gleichzeitig ein Umfeld für emotionale Entlastung, vor allem bei belas-
tenden Themen wie gesellschaftlichen Ressentiments, die sie und ihre Le-
benswelt betreffen.¹³

– Die Erkenntnisse dieser Untersuchung legen nahe, dass Schüler:innen, die am
Modellversuch in der Schule teilnehmen, ein starkes Gefühl der Zugehörigkeit
zu Deutschland aufweisen. Sie können sich gleichermaßen mit dem Muslim:in-
Sein und dem Deutsch-Sein identifizieren. Daraus kann erschlossen werden,
dass der IRU in der Schule, der in deutscher Sprache stattfindet und sehr
wahrscheinlich die religiöse Sprachfähigkeit fördert, das Potenzial hat, das
Gefühl der Zugehörigkeit junger Muslim:innen zu ihrem Lebensort Deutsch-
land zu stärken. In Übereinstimmung damit weisen zahlreiche Untersuchungen
im Bereich der islamischen Religionspädagogik¹⁴ auf das mit der Identitäts-
entwicklung junger Muslim:innen zusammenhängende starke Bedürfnis hin,
einen eigenen religiösen Standpunkt zu finden (Güzel 2022, 144– 147). Die Er-
kenntnisse dieser Studie lassen deutlich erkennen, dass der IRU in der Schule –

mit besonderer Betonung des konfessionellen Aspekts – einen reflektierten und
selbstbestimmten Umgang mit dem Islam als Religion fördert.

An diese Erkenntnisse anknüpfend und unter Berücksichtigung der Fragestellung
nach der Bedeutung religiöser Tradition für junge muslimische Heranwachsende
lässt sich beim Vergleich der beiden Sample-Gruppen aus dem Ethikunterricht und
dem Modellversuch folgendes Fazit ziehen:

13 Kaddor (2010) und El-Menouar (2017) weisen darauf hin, dass junge Heranwachsende die ne-
gative Darstellung des Islams in ihrem Umfeld sowie gesellschaftsbedingte Vorurteile als äußerst
belastend empfinden.
14 Vgl. dazu u.a. Kaddor (2010); Rochdi (2010); Behr (2010 und 2017) sowie Kulacatan (2020).

24 Selcen Güzel



– Die Präsenz der religiösen Tradition in diesem schulischen Bildungsangebot
erscheint jungen Muslim:innen als lebensweltlich vertraute „Normalität“. Ein
selbstbewusster Umgang mit der eigenen religiösen Tradition zeigt sich be-
sonders bei Schüler:innen, die den Modellversuch seit mehreren Jahren be-
suchen. Sie verfügen über erweiterte sprachliche Kompetenzen, die sie befä-
higen, fundiert über ihre religiöse Tradition zu sprechen und diese in ihr
persönliches Leben zu integrieren (Güzel 2022, 362–368).

– Ein weiterer Aspekt bezieht sich auf die Vereinbarkeit einer muslimischen
Identität, die oft von traditionellen religiös-kulturellen Praktiken geprägt ist,
mit der Zugehörigkeit zur deutschen Gesellschaft. Schüler:innen, die am Mo-
dellversuch teilnehmen, sehen keinen Widerspruch zwischen ihrem Mus-
lim:in-Sein und Deutsch-Sein. Im Gegensatz dazu sind für viele Schüler:innen,
die am Ethikunterricht teilnehmen und selbst Muslim:innen sind, das Mus-
lim:in-Sein und das Deutsch-Sein kaum miteinander zu vereinbaren (Güzel
2022, 367–368). Demnach hat der IRU das große Potenzial, das Gefühl der Zu-
gehörigkeit junger Muslim:innen zu Deutschland zu stärken und eine musli-
misch-deutsche Identität zu fördern (Güzel 2022, 367–368).

– Alle befragten Kinder und Jugendlichen berichten über alltägliche Diskrimi-
nierungserfahrungen im Zusammenhang mit ihrer religiösen Tradition. Die
Untersuchungsergebnisse zeigen, dass Schüler:innen, die am Modellversuch
teilnehmen, diesen als einen geschützten Raum (Safe Space) empfinden, in dem
sie über Ausgrenzungserfahrungen, auch im Zusammenhang mit ihrer reli-
giösen Tradition, sprechen können (Güzel 2022, 365).¹⁵

– Eine weitere Erkenntnis besteht darin, dass der IRU Schüler:innen dazu an-
leiten kann, einen kritisch-reflexiven Zugang zur eigenen religiösen Tradition
zu entwickeln (Güzel 2022, 363). Diese Fähigkeit zu kritischem Denken kann die
religiöse und interreligiöse Kompetenz junger Muslim:innen stärken.

– Für die Zukunftsfähigkeit der religiösen Tradition und der islamischen Religi-
onspädagogik ist die Relevanzfrage, wie relevant und bedeutsam Tradition für
das tägliche Leben der jungen Heranwachsenden ist, entscheidend. In der
Praxis ist zu beobachten, dass einige Elemente religiöser Tradition im Alltag
von Muslim:innen an Bedeutung verlieren, während andere sich zu neuen
Praktiken entwickeln, beispielsweise der Ramadankalender, der sich, inspiriert
vom (christlichen) Adventskalender, in muslimischen Familien hierzulande
etabliert hat. Diese Veränderungen zeigen, dass Traditionen sich anpassen und
weiterentwickeln können. Die Klärung der Frage „Und was hat das mit mir zu

15 Auf diesen Bedarf haben auch die Befragten der DITIB-Studie (Behr und Kulacatan 2022 [2021],
95) hingewiesen.

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 25



tun?“¹⁶ wird zu einem Leitprinzip für die Weiterentwicklung der religiösen
Tradition, indem sie die persönliche Relevanz und Bedeutung für die Jugend-
lichen betont.

Abschließend lässt sich festhalten, dass der IRU in der Schule junge Muslim:innen
auf ihrem Weg der religiösen Bildung begleiten und ihnen dabei helfen kann,
Orientierung im eigenen Glauben zu finden und einen bewussten Umgangmit ihrer
religiösen Tradition zu entwickeln, einschließlich einer kritisch-reflexiven Aus-
einandersetzung damit. Dies wird möglich durch die Stärkung ihrer religiösen
Kompetenz und die Schaffung eines Diskursraums, der ihnen hilft, sich mit ihrer
Lebensrealität sowie mit positiven und negativen Erfahrungen (Ausgrenzung) auf-
grund ihres Muslim:in-Seins auseinanderzusetzen. Eine ausgewogene Balance
zwischen der Vermittlung religiöser Inhalte und der Berücksichtigung der Le-
bensrealität ermöglicht es den Schüler:innen, nicht nur ihre religiöse Identität in
diesem Unterrichtsrahmen zu festigen, sondern auch wichtige Fähigkeiten wie
kritisches Denken und Pluralitätsfähigkeit zu erwerben. Zusammenfassend kann
festgehalten werden, dass der IRU das Potenzial hat, muslimischen Kindern und
Jugendlichen einen an ihrer Lebenswelt orientierten Zugang zum Islam zu ver-
mitteln, einen reflektierten Umgang mit ihrer religiösen Tradition im Alltag zu
fördern und damit ihre religiöse und interreligiöse Kompetenz zu stärken.

Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, Annett. Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewählter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. (=
Osnabrücker Islamstudien 43.) Berlin: Peter Lang, 2022.

Badawia, Tarek. Der dritte Stuhl: Eine Grounded Theory-Studie zum kreativen Umgang
bildungserfolgreicher Immigrantenjugendlicher mit kultureller Differenz. Frankfurt a. M.: IKO, 2002.

Behr, Harry Harun. „Bildungstheoretisches Nachdenken als Grundlage für eine islamische
Religionsdidaktik“. Islamische Erziehungs- und Bildungslehre. Hg. Lamya Kaddor. (=
Veröffentlichungen des Centrums für Religiöse Studien, Münster 8.) Berlin: LIT, 2008. 49‒65.

Behr, Harry Harun. „Muslimische Identitäten und Islamischer Religionsunterricht“. Was soll ich hier?
Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen und Schüler als Herausforderung für den
Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 57‒102.

Behr, Harry Harun. „Interreligiosität als Kompetenzbereich des Islamischen Religionsunterrichts“.
Hikma: Journal of Islamic Theology and Religious Education 8.2 (2017): 64‒82.

16 Das Zitat ist Teil des Titels der Tagung an der Universität Paderborn, anlässlich derer dieser
Beitrag entstanden ist, und zielt darauf ab, die Perspektive junger Heranwachsender darzustellen.

26 Selcen Güzel



Behr, Harry Harun und Meltem Kulacatan. DİTİB Jugendstudie 2021. Lebensweltliche Einstellungen junger
Muslim:innen in Deutschland. Weinheim, Basel: Beltz, 2022.

Boukraya Trabelsi, Kathrin. Zwischen Bravo und Koran. Junge Muslima in Deutschland zwischen westlicher
Moderne und religiöser Tradition. Münster: LIT, 2015.

Celik, Özcan. Islamischer Religionsunterricht (IRU) in Deutschland: Erwartungen der Muslime. Konzepte der
Kooperation zwischen den Glaubensgemeinschaften und dem Staat. (= WWU Münster/Reihe VII, 24.)
Dissertationsschrift von 2015 (2017). https://repositorium.uni-muenster.de/document/miami/
e58e98b5-dd00-49fa-b8dd-5a1339883157/diss_celik_buchblock.pdf (22. Mai 2024).

Deutsche Islamkonferenz (DIK). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Perspektiven und
Herausforderungen. Dokumentation der Tagung der DIK vom 13. bis 14. Februar 2011, Nürnberg.
Eröffnungsrede Dr. Ludwig Spaenle. 20–26.

El-Menouar, Yasemin. Muslimische Religiosität. Problem oder Ressource? Muslime in Deutschland, Islam
in der Gesellschaft. Hg. Peter Antes und Rauf Ceylan. Wiesbaden: Springer, 2017. 225‒264.

Foroutan, Naika und Isabel Schäfer. „Hybride Identitäten – muslimische Migranten und Migrantinnen
in Deutschland und Europa“. Aus Politik und Zeitgeschichte 5 (2009): 11– 18. http://www.bpb.de/
publikationen/KTORL9,0,0,Lebens welten_von_Migrantinnen_und_Migranten.html (26. Februar
2024).

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss. Grounded Theory: Strategien qualitativer Forschung. Aus dem
Amerikanischen von Axel T. Paul und Stefan Kaufmann. Bern: Huber, 2010.

Güzel, Selcen. Potenziale des Islam-Unterrichts. Eine empirische Untersuchung zur Selbsteinschätzung
muslimischer Kinder und Jugendlicher. Dissertation, Universität Augsburg. (= Pädagogik und Ethik
13.) Baden-Baden: Ergon, 2022.

Heinzmann, Richard, Peter Antes, Martin Thurner, Mualla Selcuk und Halis Albayrak. Lexikon des
Dialogs: Grundbegriffe aus Christentum und Islam. Hg. Eugen-Biser-Stiftung. Freiburg i. Br.: Herder,
2016.

Holzberger, Doris. Evaluation des Modellversuchs „Islamischer Unterricht“. Bericht zur Datenerhebung im
Schuljahr 2013/14. Bayerisches Staatsministerium für Bildung und Kultus, Wissenschaft und Kunst.
München: Staatsinstitut für Schulqualität und Bildungsforschung, 2014. www.isb.bayern.de/
download/15297/bericht_islam.pdf (22. Mai 2024).

Kaddor, Lamya. „,Das wichtigste am Islam ist…ʻ Vorstellungen muslimischer Jugendlicher von ihrer
Religion und die Herausforderungen für die Islamische Religionspädagogik in Deutschland“. Was
soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen und Schüler als Herausforderung für
den Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 37‒46.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Münster: Waxmann, 2021.

Khorchide, Mouhanad. Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und Parallelgesellschaften:
Einstellungen der islamischen ReligionslehrerInnen an öffentlichen Schulen. Wiesbaden: VS, 2009.

Körs, Anna (Hg.). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Ein Kaleidoskop empirischer Forschung.
(= Islam in der Gesellschaft der Akademie der Weltreligionen, Universität Hamburg.) Wiesbaden:
Springer VS, 2023.

Kuckartz, Udo. Qualitative Inhaltsanalyse: Methoden, Praxis, Computerunterstützung. Weinheim, Basel:
Beltz, 2016.

Kulacatan, Meltem. „Gender und Religion. Annäherung an religiöse Positionierungen im Kontext
muslimischer Lebenswelten“. Migration, Religion, Gender und Bildung. Beiträge zu einem

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 27



erweiterten Verständnis von Intersektionalität. Hg. Meltem Kulacatan und Harry H. Behr. Bielefeld:
transcript, 2020. 307‒326.

Linke, Maximilian. „Islamischer Religionsunterricht – aber wie?“ Islam in Bayern. Eine Studie zu
muslimischen Lebenswelten im Freistaat. [Themenheft]. Akademie Aktuell. Zeitschrift der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 65.2 (2018): 30‒35. https://badw.de/fileadmin/user_upload/Files/
BADW/Akademie_Aktuell/AA_0218/2018/AA_0218_Buch_V05.pdf (22. Januar 2024).

Mediendienst Integration. Islamischer Religionsunterricht an Schulen in Deutschland. Juli 2023. https://
mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_MEDIENDIENST_Islamischer_
Religionsunterricht_2023.pdf. Factsheet Islamischer Religionsunterricht (22. Januar 2024).

Mešanović, Mevlida. Entwicklung interreligiöser Kompetenzen bei islamischen Religionslehrerkräften.
Stuttgart: Kohlhammer, 2023.

Müller, Rabeya. „Islamische und christliche Perspektiven für Friedenserziehung in der Schule“
(Gemeinsam mit Reinhold Mokrosch für die christliche Perspektive). Handbuch Friedenserziehung.
Interreligiös – interkulturell – interkonfessionell. Hg. Werner Haußmann, Hansjörg Biener, Klaus
Hock und Reinhold Mokrosch. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2006. 343–351.

Müller, Rabeya. „Warum konfessionell gebunden und dialogisch geöffnet?“ Islamischer
Religionsunterricht in Deutschland. Fachdidaktische Konzeptionen: Ausgangslage, Erwartungen und
Ziele. Hg. Bülent Ucar und Danja Bergmann. Göttingen: V&R unipress, 2010. 173– 182.

Rochdi, Emel. „,Das ist uns zu deutsch!ʻ Zur religiösen Identität muslimischer Schülerinnen und
Schüler an der Realschule“. Was soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen
und Schüler als Herausforderung für den Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr,
Christoph Bochinger, Mathias Rohe und Hansjörg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 47‒56.

Schröter, Jörg Imran. Islam-Didaktik. Praxishandbuch für die Sekundarstufe I und II. Berlin: Cornelsen,
2020.

Tufan-Destanoglu, Turunc Sultan. Muslimische Bildungs- und Erziehungsvorstellungen. Die Erwartungen
von Eltern und Lehrkräften an den islamischen Religionsunterricht. Dissertation, Universität
Osnabrück. (= Reihe für Osnabrücker Islamstudien 36.) Berlin: Peter Lang, 2020.

Tuna, Mehmet H. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. (= Studien zur
islamischen Theologie und Religionspädagogik 5.) Münster, New York: Waxmann, 2019.

Ulfat, Fahimah. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott. Dissertation, Universität
Erlangen-Nürnberg. Paderborn: Schöningh, 2017.

Ulfat, Fahimah, Jan Felix Engelhardt und Esra Yavuz. Islamischer Religionsunterricht in Deutschland.
Qualität, Rahmenbedingungen und Umsetzung. AIWG-Expertise. Hg. Akademie für Islam in
Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG). Goethe-Universität Frankfurt a. M.: AIWG, 2020. https://
aiwg.de/wp-content/uploads/2020/12/AIWG-Expertise-Isamischer-Religionsunterricht-in-
Deutschland_Onlinepublikation.pdf (22. Januar 2024).

Uslucan, Haci-Halil und Cem Serkan Yalcin. Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Begleitung der
Einführung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nordrhein-Westfalen (2018), Vorlage
17/1035. Düsseldorf: Landtag Nordrhein-Westfalen.

Wissenschaftsrat. Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und religionsbezogenen
Wissenschaften an deutschen Hochschulen (Drs. 9678– 10). Berlin, Köln, 2010.

Witzel, Andreas. „Das problemzentrierte Interview [25 Absätze]“. Forum Qualitative Sozialforschung 1.1
(2000). https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519 (22. Januar
2024).

Zimmer, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Stein. „Religiosität und religiöse Selbstverortung
muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwärter/innen in Deutschland“. Theo-Web.

28 Selcen Güzel



Zeitschrift für Religionspädagogik 16.2 (2017): 347‒367. www.theo-web.de/ausgaben/2017/16-
jahrgang-2017-heft-2/news/religioesitaet-und-religioese-selbstverortung-muslimischer-
religionslehrerinnen-sowie-lehramtsanwaerter?limit=all&cHash=53ad8c31c8464aa6f24f652379
da769a (22. Mai 2024).

Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht 29




