Selcen Gizel

Die Bedeutung der Tradition im islamischen
Religionsunterricht fir die Entwicklung
einer religiosen Identitat muslimischer
Kinder und Jugendlicher

Einleitung

Die Uhr zeigt Mittag im islamischen Religionsunterricht (IRU), als Ahmet eine Frage
in den Raum wirft: ,Warum sagen die immer, deine Feste sind ,Scheifse‘? Ich sage
doch auch nicht zu Weihnachten ,Scheife!“' Ein Moment des Schweigens breitet
sich aus, wahrend Ahmets Worte nachhallen und die Dynamik des Raumes ver-
andern. Sensibel fir die Anliegen ihrer Schiiler:innen, nimmt die Lehrkraft fir
Islam diese Frage zum Anlass, eine tiefgriindige Diskussion tber religiose Feste, die
Bedeutung von Traditionen und den interreligisen Respekt im schulischen Kontext
zu erdffnen.

Das Fallbeispiel illustriert die Bedeutung des IRU als einen Raum, in dem
Schiler:innen Fragen und Anliegen im Zusammenhang mit ihren religiésen Werten
und Traditionen frei dufSern konnen. Ahmets Frage zu den Festen und die Reaktion
der Lehrkraft verdeutlichen die Rolle des IRU fiir die Reflexion tber religiose
Praktiken und Alltagserfahrungen. Der IRU hat seit seiner Einfithrung im Jahr 2010
(Wissenschaftsrat 2010) in Deutschland eine kontinuierliche Entwicklung durch-
laufen, gepréagt von unterschiedlichen politischen Entscheidungen und regionalen
Umsetzungsmodellen.” Diese unterschiedlichen Vorgaben werfen nicht nur Fragen
nach der strukturellen Organisation auf, sondern auch nach dem Potenzial und den
Grenzen des Unterrichts. In diesem Kontext ist es von besonderer Bedeutung, die
Einstellungen, Haltungen, Bedtrfnisse, aber auch Probleme junger Muslim:innen
zu bertuicksichtigen, da dies zur bedarfsgerechten Gestaltung der islamischen Reli-
gionspaddagogik beitragen kann. Der konfessionelle Religionsunterricht ist darauf
angelegt, den Lernenden ihre eigenen religiosen Werte und Traditionen zu ver-

1 Zitat eines Schiilers aus dem bayerischen Modellversuch Islamischer Unterricht. Zur Termino-
logie siehe die entsprechende klarende Notiz im Haupttext.

2 Eine gute Ubersicht iiber den aktuellen Stand der Entwicklungen in der islamischen Religions-
padagogik ist in der Publikation Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Ein Kaleidoskop
empirischer Forschung (Kérs 2023) zu finden.

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111674568-002



10 —— Selcen Giizel

mitteln, sie mit anderen Wertsystemen und Uberlieferungen zu vergleichen und
kritisch zu reflektieren.

Doch wie gestaltet sich dieser Prozess in der Praxis des IRU? Wie nehmen
muslimische Schiiler:innen im IRU ihre eigene religiose Tradition wahr? Welche
Erfahrungen machen Sie damit? Vor diesem Hintergrund befasst sich dieser Beitrag
mit der Frage: Wie verstehen junge Muslim:innen ihre eigene religidse Tradition,
welche Erfahrungen machen sie damit in ihrem Alltag und welchen Beitrag kann der
IRU in der Schule dazu leisten?

Es muss betont werden, dass die Bezeichnung fiir das Schulfach IRU oder Is-
lamkunde je nach Konzeption in den Bundesldndern und Religionsgemeinschaften
(Ulfat et al. 2020; Mediendienst Integration 2023) variiert. Der Modellversuch in
Bayern trug den Namen ,Islamischer Unterricht“. Der Unterricht wurde nicht als
islamischer Religionsunterricht bezeichnet, war jedoch urspriinglich als ein
Schulversuch mit konfessionellen Inhalten konzipiert (Linke 2018; DIK 2011). Erst im
spéateren Verlauf des Modellversuchs wurde das Profil in Richtung Islamkunde
geandert. Daher wird in diesem Beitrag die Bezeichnung islamischer Religionsun-
terricht verwendet.

Forschungsstand zu Einstellungen und Haltungen
junger Muslim:innen im Rahmen des IRU

In empirischen Untersuchungen zum IRU wurde bisher wenig Aufmerksamkeit auf
die Perspektive junger Muslim:innen zu Aspekten und Dimensionen religioser
Bildung gelegt, wie beispielsweise ihre religiose Orientierung und Selbstpositio-
nierung. Studien im Bereich der islamischen Religionspddagogik konzentrieren sich
hauptsachlich auf inhaltliche Themen (vgl. Abdel-Rahman 2022) sowie auf Lehr-
krafte und Eltern (vgl. Khorchide 2009; Zimmer et al. 2017; Tuna 2019; Tufan-Des-
tanoglu 2020; Kamcili-Yildiz 2021; MeSanovi¢ 2023). Bis auf zwei qualitative Unter-
suchungen (Ulfat 2017; Celik 2017) wurden in diesem Diskurs die Einstellungen,
Bediirfnisse und Probleme der Schiiler:innen bisher kaum berticksichtigt. Wahrend
in den quantitativen Evaluierungen von Schulversuchen auf Landesebene die Er-
reichung curricularer Bildungsziele, wie etwa die Férderung der Personlichkeits-
entwicklung, erforscht wird,® bleibt die Perspektive der Schiiler:innen im IRU oft
unbeachtet oder wird lediglich durch vorgegebene Antwortmdglichkeiten er-
fasst. So fehlt die von der qualitativen Sozialforschung angestrebte Ermittlung der

3 In bundesldnderbezogenen, quantitativen Schulversuchsevaluationen, beispielsweise Uslucan
und Yalcin (2018) in NRW oder Holzberger (2014) in Bayern.



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 11

Tiefenstruktur und der subjektiven Sichtweise der Lernenden weitgehend. Darin
besteht ein deutliches Forschungsdefizit hinsichtlich der Orientierungen und Hal-
tungen von Schiiler:innen, die am IRU teilnehmen. Fiir eine zukunftsorientierte,
handlungsfahige islamische Religionspadagogik ist ein vertieftes Verstdndnis der
Lebensrealitdat junger Muslim:innen unerlédsslich. Aufbauend auf diesem For-
schungsstand présentiert die vorliegende qualitative Studie (Glizel 2022) die Er-
gebnisse einer Untersuchung, die darauf abzielt, die Standpunkte von Schiiler:in-
nen, die am IRU teilnehmen, zu verschiedenen Dimensionen religiéser Bildung zu
erfassen und sie in den wissenschaftlichen Diskurs einzubringen.

Empirische Studie zur Selbsteinschatzung
muslimischer Kinder und Jugendlicher

Die empirische Untersuchung Potenziale des Islam-Unterrichts (2022) erforscht den
Beitrag des IRU an deutschen Schulen zur religiosen Bildung junger Muslim:innen
am Fallbeispiel Bayern. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf der Selbsteinschdtzung und
-positionierung der befragten Kinder und Jugendlichen, basierend auf ihrem indi-
viduellen Wissensstand zu religiosen Themen und ihrem personlichen religios-
kulturellen Zugehorigkeitsgefiihl. Ziel war es nicht, die Wirksamkeit des Unterrichts
zu messen, sondern die Einstellungen und Haltungen des Samples zu beleuchten.
Die qualitative Forschung wurde im Rahmen des Modellversuchs Islamischer Un-
terricht in Bayern durchgeftihrt, wobei ein subjektorientierter Ansatz leitend war.
Die Forschungsfrage konzentrierte sich darauf, inwieweit dieser Unterricht einen
Beitrag zur religiosen Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher leistet. Die
Auswahl der Schiiler:innen erfolgte durch theoretical sampling (Glaser und Strauss
2010), wobei leitfadengestiitzte Interviews (Witzel 2000) mit 30 muslimischen
Schiller:innen aus Bayern im Alter von zehn bis dreizehn Jahren durchgefiihrt
wurden. Aus dem Sample besuchten fiinfzehn Schiiler:innen zum Zeitpunkt der
Befragung seit mindestens drei Jahren den Modellversuch in der Schule. Die ver-
bleibenden fiinfzehn Schiiler:innen, ebenfalls muslimisch, nahmen am Ethikun-
terricht teil, da es kein entsprechendes Angebot an ihrer Schule gab. Die Ethik-
gruppe diente als Kontrollgruppe zu einem Vergleich zwischen den beiden
Samplegruppen. Die Ergebnisse wurden anhand von vier Hauptkategorien religio-
ser Bildung* analysiert: (1) religiése Orientierung/Selbstpositionierung, (2) religios-
kulturelle Zugehorigkeit, (3) Friedensbildung und (4) interreligiése Bildung bzw. in-
terreligioses Lernen. Diese vier Schwerpunkte, die unter Einbeziehung von Posi-

4 Aus den curricularen Bildungszielen des IRU abgeleitet.



12 —— Selcen Giizel

tionen und Erkenntnissen aus islamischer und christlicher Perspektive5 (weiter-)
entwickelt wurden, dienten als Hauptkategorien im gesamten Forschungsprozess,
denen systematisch nachgegangen wurde. Die qualitative Inhaltsanalyse nach Ku-
ckartz (2016) wurde angewandt, um das Datenmaterial zu strukturieren und zu
interpretieren. Anschliefend erfolgte eine typisierende Strukturierung des Daten-
materials. Im Folgeschritt wurden die beiden Stichproben aus dem Islam- und
Ethikunterricht anhand der genannten vier Hauptkategorien der Studie verglichen,
um Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede zwischen beiden Samplegruppen her-
auszuarbeiten.

Empirische Untersuchungsergebnisse

Diese Analyse der empirischen Daten flihrte zur Identifizierung von drei ver-
schiedenen Typen von Kindern und Jugendlichen mit muslimischem Hintergrund,
differenziert nach ihrer personlichen Wahrnehmung und Selbsteinschdtzung im
Hinblick auf religiose Bildung. Diese sind:

(1) Offensiv Hinterfragende,

(2) Zuriickhaltend Hinterfragende und

(3) Bedingt Hinterfragende (Guizel 2022, 259—-292).

Die Offensiv Hinterfragenden zeichnen sich durch ihre aktive Neugier und ihre
Reflexionsfahigkeit aus, indem sie Wissen, inshesondere zu Themen der Religion,
kritisch hinterfragen. Gleichzeitig zeigen sie eine ausgeprégte religiose Selbstver-
ortung und sind offen fir einen respektvollen Dialog mit andersdenkenden und
-glaubenden Menschen.

Die Zurtickhaltend Hinterfragenden hingegen weisen eine etwas weniger aus-
gepragte religiése Selbstwahrnehmung auf, obwohl sie iiber ein solides Basiswissen
ihrer Religion verfiigen. Oft wird das Elternhaus oder die Moschee als primérer Ort
der religiosen Bildung genannt. Sie begegnen Andersdenkenden und -glaubenden
ebenfalls respektvoll. Die Identitdt als Muslim:in- und Deutsch-Sein wird von ihnen
nicht als gegensatzlich verstanden.

Die Bedingt Hinterfragenden zeichnen sich durch ein deutlich geringeres reli-
gioses Selbstbewusstsein aus. Sie neigen dazu, Glaubensinhalte ungepriift zu
ibernehmen, und haben ihren priméaren Bildungsort entweder im Elternhaus oder
in auflerschulischen religiosen Einrichtungen wie Moscheen. Diese Gruppe legt

5 Siehe zu Forschungen und Untersuchungen zu Aspekten und Dimensionen religiéser Bildung im
Kontext des Islamunterrichts/IRU in Bayern Gtizel 2022, 67-226.



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht = 13

einen starkeren Fokus auf das Herkunftsland ihrer Eltern und betrachtet das
Muslim:in-Sein als religiése Zugehorigkeit und das Deutsch-Sein als nationale und
kulturelle Zugehorigkeit oft als schwer miteinander vereinbar. Zudem zeigt sie eine
deutliche Zurtickhaltung gegeniiber interreligiosen Themen und dem interreligio-
sen Dialog.

In einem weiteren Schritt wurden die beiden Stichprobengruppen mit Blick auf
Gemeinsamkeiten und Unterschiede nach verschiedenen Kategorien (Giizel 2022,
415-417) miteinander verglichen und analysiert. Nachstehend werden einige aus-
gewahlte zentrale Ergebnisse dieses Vergleichs vorgestellt.

(1) Kategorienbereich: Religiose Orientierung, Selbstreflexion und
Selbstpositionierung

Die Mehrheit der befragten Schiiler:innen (zehn von finfzehn Schiiler:innen) aus
dem Modellversuch hinterfragt Wissen und zeichnet sich durch eine grundlegende
Reflexionsfahigkeit im Umgang mit religionshezogenen Themen aus. Zudem neh-
men sie eine selbsthewusste Haltung zu ihrer eigenen religiosen Kompetenz ein.
Neue Informationen zum Thema Religion werden auf ihren Inhalt und die Leh-
renden kritisch hinterfragt. Diese kritische Einstellung ist nicht auf eine bestimmte
Konfession beschrankt, sondern erstreckt sich auf den Umgang mit allen Personen
unabhéngig von der Konfession oder Weltanschauung. In der vorliegenden Studie
wurden die Erfahrungen der Stichprobe mit Online-Daten nicht untersucht, wes-
halb sich diese Ergebnisse ausschliefdlich auf den personlichen Austausch von In-
formationen beziehen. Durch eine kritische Haltung, die auf einem fundierten
Wissen iiber die eigene Religion basiert, kdnnen Schiiler:innen zu einer reflek-
tierten Haltung und Erfahrung gelangen. Dies ermdglicht es ihnen, einen eigenen
Standpunkt zu entwickeln und sich selbstbestimmt in ihrer eigenen Religion und
Gesellschaft zu positionieren.®

Im Gegensatz dazu féllt in der Vergleichsgruppe der muslimischen Schu-
ler:innen aus dem Ethikunterricht auf, dass die Mehrheit von ihnen zwischen
Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen unterscheidet und Nicht-Muslim:innen mit
Misstrauen begegnet (Giizel 2022, 426). In den Auferungen der Schiiler:innen aus
dem Modellversuch stehen im Zusammenhang mit ihrer muslimischen Identitat
Gott und Glaubensthemen im Vordergrund, wahrend praktische Themen, wie das
rituelle Gebet oder religiose ,Regeln“, eher sekunddr behandelt werden. Die
Stichprobe sieht in diesem schulischen Bildungsangebot einen Ort, an dem junge

6 Vgl. dazu auch Behr (2008 und 2017), der diese Position im Kontext des IRU hervorhebt.



14 —— Selcen Giizel

Menschen reflektiert tiber ihren Glauben sprechen konnen. Die Moschee als Bil-
dungsort wird von Schiiler:innen, die dort unterrichtet werden, nicht als Konkur-
renz zur Schule wahrgenommen. Es handelt sich hierbei insgesamt um eine kleine
Gruppe von Schiiler:innen sowohl aus dem Islam- als auch dem Ethikunterricht, die
die Moschee in erster Linie als einen Ort betrachten, an dem hauptsachlich der
Koran gelernt wird. Im Gegensatz zur Moschee wird das schulische Angebot als ein
Ort angesehen, an dem sie ,iiber die Religion sprechen“ und diese in deutscher
Sprache vertiefen konnen. Die Schiiler:innen aus dem Modellversuch betonen im-
mer wieder, dass sie durch diesen Unterricht ihre Anliegen in deutscher Sprache
besser ausdriicken konnen, da sie den Unterrichtsinhalt besser verstehen. Diese
Moglichkeit besteht fiir die Gruppe aus dem Ethikunterricht nicht, da sie in der
Schule kein islamisch-religiéses Bildungsangebot haben. Dartiber hinaus wird an
den Aussagen der Schiiler:innen deutlich, dass sie in diesem Unterricht personliche
Fragen, inshesondere zu ,kritischen“ Themen, stellen konnen.

(2) Kategorienbereich: Religiés-kulturelle Zugehérigkeit/Beheimatung

Ein weiteres Unterscheidungsmerkmal zwischen beiden Gruppen ist ihre religios-
kulturelle Zugehorigkeit innerhalb der Stichprobe. Etwa zwei Drittel der Schu-
ler:innen aus dem Modellversuch empfinden eine starke Verbundenheit mit
Deutschland und sehen Deutschland als ihre (neue) Heimat an, wahrend sich bei
den Schiiler:innen aus dem Ethikunterricht eher eine Tendenz zu einer Her-
kunftsland- oder Hybrid-Verbundenheit’” zeigt, was bedeutet, dass sie sich selbst
nicht genau zuordnen oder sich nur teilweise in Deutschland beheimatet fithlen.
Zusétzlich fiihlen sich (mit Ausnahme von drei Interviewteilnehmenden) fast alle
im Allgemeinen in ihrem Umfeld als Muslim:in wohl (Giizel 2022, 323). Sie haben
héufig das Gefiihl, respektiert zu werden. Dennoch sind sie nicht selten aufgrund
ihrer Religion oder Herkunft direkt oder indirekt von Ausgrenzungserfahrungen
betroffen. So wird ihnen oder Personen aus ihrem nahen Umfeld immer wieder das
Gefiihl vermittelt, dass sie in gewisser Weise aufgrund ihres islamischen Glaubens
oder ihrer Herkunft nicht dazugehoren. Des Weiteren finden etwa zwei Drittel der
am Modellversuch teilnehmenden Schiiler:innen, dass das Deutsch-Sein als natio-

7 Das Wort ,hybrid“ bezieht sich hier auf die kulturelle Identitat in Anlehnung an das Werk von
Foroutan und Schéafer (2009) Hybride Identititen, wo es allerdings im Sinne von ,sich nirgendwo
direkt zugehorig fiihlen“ oder in manchen Féllen auch ,mehrere Identitidten haben und identi-
tatssuchend sein“ verwendet wird. Nach Foroutan und Schéfer gelten hybride Identitaten als inter-,
trans- und multikulturell. Hierbei beziehen sie sich (2009, 12) u. a. auch auf die Studie Der dritte Stuhl
von Badawia (2002).



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 15

nale und kulturelle Zugehorigkeit mit dem Muslim:in-Sein als religiése Zugehorig-
keit vereinbar ist, wahrend bei dem Sample aus dem Ethikunterricht weniger als
die Halfte diesem zustimmt und sich dementsprechend positioniert (Glizel 2022,
330). Es ist wichtig zu betonen, dass in der hier analysierten Forschungsarbeit nicht
naher untersucht wurde, inwieweit Ausgrenzungserfahrungen das Zugehorig-
keitsgefithl beeinflussen. Dennoch wird deutlich, dass bei der Stichprobe aus dem
Modellversuch das Gefiihl der Zugehorigkeit zu Deutschland und die Identifikation
mit einer muslimisch-deutschen Identitdt starker ausgepragt sind als bei der
Stichprobe aus dem Ethikunterricht. Dies legt nahe, dass die religiose Bildung im
islamisch-religiosen Bildungsangebot der Schule einen festigenden Einfluss auf das
religios-kulturelle Zugehorigkeitsgefiihl hat.

Das Verstdndnis von religioser Tradition bei den befragten
Schiler:innen

Im Anschluss an diese Erkenntnisse stellt sich fiir diesen Aufsatz die Frage, in-
wieweit die Ansichten der befragten Kinder und Jugendlichen zu ihrer eigenen
religiosen Tradition in der Befragung zum Ausdruck kommen. Die oben in der
Einleitung formulierten Fragen zum Verstdndnis von Tradition und zu den indi-
viduellen Erfahrungen junger Muslim:innen mit ihrer religiosen Tradition dienten
als Ausgangspunkt fur eine detaillierte Betrachtung des Themas Tradition in der
Studie Potenziale des Islam-Unterrichts (Giizel 2022). Fiir die Analyse der religiosen
Tradition im Verstdndnis der befragten Schiiler:innen wurde folgende Definition
des Traditionshegriffs aus dem Lexikon des Dialogs, das wesentliche Begriffe aus
Christentum und Islam erklart, als Grundlage genommen:

Mit Tradition wird ein Prozess bezeichnet, durch den bestimmte Werte, Normen und Hand-
lungsweisen weitergegeben werden. Nach islamischem Verstdndnis gewahrleistet die Tradi-
tion, dass das Denken und die Alltagspraxis, wie sie sich — ausgehend von der Grundlage des
Korans und der Sunna - entwickelt haben, von Generation zu Generation tiberliefert werden.
[...] Demnach beruht die Tradition sowohl auf den grundlegenden Quellen des Islams, Koran
und Sunna, als auch auf den Auslegungen der beiden. (Heinzmann et al. 2016, 429)

Religiése Tradition bezieht sich aus islamischer Perspektive darauf, dass Werte,
Normen, Denkweisen und Alltagspraktiken, die auf dem Koran und der Sunna
basieren, von einer Generation zur nachsten weitergegeben werden. Dabei stiitzt
sich die Tradition sowohl auf diese Hauptquellen des Islams als auch auf deren
Auslegung im Laufe der Zeit. Tradition ist somit ein dynamischer Prozess, der si-
cherstellt, dass das Denken und die Alltagspraxis lebendig bleiben und kontinu-
ierlich weiterentwickelt werden. Inshesondere fiir junge Muslim:innen, die sich als



16 —— Selcen Giizel

Heranwachsende in einer Phase der Identitdtssuche befinden, stellt die Auseinan-
dersetzung mit ihren religiosen und kulturellen Wurzeln eine wichtige Heraus-
forderung dar. Sie fithlen sich im Spannungsfeld zwischen ihren religios-kulturellen
Werten und den Einfliissen der sakularen Gesellschaft oft hin- und hergerissen.®
Unter diesen Umstdnden stellt sich die Frage, welche Erfahrungen junge Mus-
lim:innen mit ihrer religidosen Tradition machen und auf welche Art und Weise sie
mit solchen Herausforderungen konfrontiert sind. Um ein tieferes Verstdndnis fiir
ihre Bediirfnisse zu erlangen, ist eine differenzierte Betrachtung unerlésslich. Nur
durch eine fundierte Einsicht in personliche Erfahrungen und Anliegen von mu-
slimischen Schiiler:innen konnen Bildungsmafinahmen entwickelt werden, die den
spezifischen Herausforderungen der jungen Generation gerecht werden und diese
dabei unterstiitzen, ihre eigene religiose Identitat zu festigen und weiterzuentwi-
ckeln.

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, eine Verbindung zwischen den
bereits vorgestellten Aspekten und Dimensionen der religiosen Bildung im Kontext
des IRU und den personlichen Erfahrungen der Lernenden mit ihrer eigenen reli-
giosen Tradition herzustellen. Es ist wichtig zu betonen, dass die Tradition nicht das
primére Untersuchungsziel der Studie (Giizel 2022) war. Dennoch offenbarten die
befragten Personen ihre Perspektiven zu diesem Thema im Kontext ihrer religiosen
Orientierung und Selbstpositionierung.

Bei der Sichtung des empirischen Materials wurden drei verschiedene The-
menschwerpunkte identifiziert, die einen tieferen Einblick in die Auffassung des
befragten Samples von religioser Tradition erméglichen. Diese Schwerpunkte
wurden anhand der bereits vorgestellten Kategorienbereiche Religidse Orientie-
rung, Selbstreflexion, Selbstpositionierung und Religios-kulturelle Zugehorigkeit/Be-
heimatung nach Gizel (2022, 303-333) untersucht. Nachfolgend werden diese unter
besonderer Berticksichtigung des Traditionsverstdndnisses der befragten Kinder
und Jugendlichen naher erldutert.

(1) Tradition verstanden als die Identitat des Muslim:in-Seins (Kategorienbereich:

Religios-kulturelle Zugehérigkeit/Beheimatung)

(2) Tradition verstanden als die Quellen oder Grundlagen der eigenen Religion

(Kategorienbereich: Religiose Orientierung, Selbstreflexion und Selbstpositio-

nierung)

8 Vgl. dazu die Studie von Boukrayaa Trabelsi (2015): Zwischen Bravo und Koran. Junge Muslima in
Deutschland zwischen westlicher Moderne und religiéser Tradition. Die Autorin untersucht das
alltdgliche Leben junger Musliminnen in der deutschen Gesellschaft, die sich in einem Span-
nungsfeld zwischen kulturellen und religiésen Wertvorstellungen befinden.



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht = 17

(3) Tradition verstanden als Werte, die innerhalb der religiosen Praxis oder Kultur
wichtig sind (Kategorienbereich: Religiose Orientierung, Selbstreflexion und
Selbstpositionierung)

Zu (1): Das Verstandnis der befragten Kinder und Jugendlichen von (religioser)
Tradition umfasst mehrere Dimensionen. Eine davon betrifft ihre religios-kulturelle
Zugehorigkeit zum Islam und die Art und Weise, wie sie diese Zugehorigkeit defi-
nieren und erleben (Giizel 2022, 317-333). Dies dufert sich u.a. konkret in der
Ausubung von Ritualen, dem Feiern von Festen sowie der Einhaltung religioser
Normen in Bezug auf Nahrung und Bekleidung. Fiir Amin® ist Tradition eng mit
seiner religiosen Identitat als Muslim verbunden:

Fur mich bedeutet Muslim sein, dass man sich an die Regeln des Korans [hélt], dass man es
sagen kann, dass man ein Muslim ist und dass man hauptsachlich seine Religion verteidigt,
gegentiiber den anderen, die meinen, dass Muslime nur Terroristen sind oder irgendwas der-
gleichen. (B.25: 8)'°

Husna erklért dhnlich wie Amin, wie sie die religiosen Praktiken sieht. Allerdings
wird sie bei ihrer Beschreibung konkreter: ,,die ganzen Regeln, Glaubensgrundsatze
und Fiinf Sdulen zum Beispiel ... halt was man alles tun soll“ (B.01: 4). Diese werden
mafigeblich vom familidren Umfeld der Befragten geprégt und fungieren als sym-
bolische und praktische Ausdrucksform ihrer religiosen Zugehorigkeit im Alltag.
Elif sieht es dhnlich, hat hierzu auch eine ganz klare Haltung, die sie je nach Si-
tuation und personlichem Bediirfnis zum Ausdruck bringt: ,aber die fragen sich
halt auch: ,Warum ist sie so gekleidet oder,Zieh das halt aus!‘, aber ich sag dann:
,Das ist meine Religion und ich muss das machen!“ (B.22: 56).

Elifs Beispiel illustriert, dass sie im Alltag von Mitschiler:innen kritisch auf
ihren Kleidungsstil und ihre Kopfbedeckung angesprochen wird. In solchen Situa-
tionen legt sie ihre Position dar und verweist dabei auf ihre religiose Tradition, um
ihre personliche Entscheidung bzw. Perspektive mitzuteilen. Hierbei ist es beson-
ders interessant, dass sie ihre Tradition als eine Verpflichtung versteht, die sie
praktizieren ,muss“. Des Weiteren féllt auf, dass viele der befragten Schiiler:innen
keine klare Unterscheidung zwischen religiosen und kulturellen Normen und
Traditionen treffen, da diese in der Praxis oft miteinander verwoben sind.

Die vorgestellten Beispiele verdeutlichen die tiefe Verwurzelung religioser
Praktiken im Alltag dieser Jugendlichen sowie ihre individuelle Wahrnehmung

9 Die Namen der Interviewteilnehmenden werden aus Datenschutzgriinden anonymisiert.
10 B. steht fiir die befragte Schiilerin/den befragten Schiiler, die Zahl dahinter ist die Nummer des
Interviews, der die Absatznummer des Interviews folgt.



18 —— Selcen Giizel

ihrer religiés-kulturellen Identitit. In Bezug auf das Verstdndnis von Tradition ist
erkennbar, dass sie, wie an den Beispielen von Amin, Husna und Elif deutlich wird,
einen zentralen Bestandteil ihrer Identitat, besonders im Kontext ihrer religios-
kulturellen Zugehorigkeit, sowie ihres sozialen Lebens bildet. Thre Erfahrungen
unterstreichen, dass sie die religiosen Praktiken, Normen und Werte ihres Glaubens
als Grundlage ihres Verstdndnisses von Selbst und Gemeinschaft im Zusammen-
hang mit ihrem Muslim:in-Sein betrachten. Hierbei dient die religiése Tradition,
verstanden als zentraler Bestandteil ihrer muslimischen Identitét, als Leitfaden fiir
ihr Verhalten und ihre Interaktionen im Alltag und pragt damit ihre Lebenswelt.

Zu (2): Im Hinblick auf die religiése Orientierung, Selbstreflexion und Selbst-
positionierung wird Tradition von den Interviewteilnehmenden auch als die Quelle
der eigenen Religion verstanden (Giizel 2022, 303-317). Diese Perspektive hebt die
grundlegenden Texte, Lehren und Praktiken des Islams als Religion hervor, ndmlich
primér den Koran und die Sunna. Der Koran wird dabei als besonders bedeutsam
erachtet: ,Ich sollte vieles dariiber wissen, was frither passiert ist also, was richtig
wichtig war frither und ich sollte sehr viel wissen, iiber das Beten, tiber die Sachen
im Koran“ (B.22: 22).

Said findet es sehr wichtig, dass man als Muslim ,die islamische Geschichte, die
wichtigsten Personlichkeiten in der Geschichte ... und das, was Gott im Koran
schreibt“ (B.09: 13) lernt. Dieser Unterricht wird dabei von Schiiler:innen wie Said
und Husna, die dieses religiose Angehot besuchen, als wichtiger Ort sowohl fiir das
Lesen als auch fiir das Verstdndnis des Korans hervorgehoben:

Said: [...] wir lernen verschiedene Verse aus dem Koran und so ... wir lernen tiber Rechte von
Menschen ... (B.09: 9-10)

Husna: Da ist eine offene Atmosphére, da haben wir so einen festen Plan, die Themen werden
nacheinander bearbeitet, wie in anderen Fachern. Es ist eher ein moderner Islam, tiber den
man auch reden kann. Es ist aus meiner Sicht nicht so streng, aber trotzdem lerne ich dabei viel
... Am besten geféllt mir, dass das alles nicht so eng ist ... ich meine von der Sichtweise her ...
sondern wir diskutieren viel ... reden so dariiber[,] wie wir bessere Menschen werden konnen.
Man kann alles fragen ... mir bringt das echt viel! (B.01: 28)

Beide erleben dieses schulische Bildungsangebot als einen Ort des offenen Aus-
tauschs, der Husnas Beschreibungen zufolge einen zeitgeméfien Islam widerspiegelt
und Raum fiir Selbstbestimmung bietet.

Die dargestellten Beispiele unterstreichen die Bedeutung der religiésen Tradi-
tion als wesentliche Quelle der eigenen Religion, inshesondere in Bezug auf religiose
Orientierung, Selbstreflexion und Selbstpositionierung. Dabei werden der Koran
und die Sunna als unverzichtbare Grundlagen des Islams besonders geschatzt und
hoch angesehen. Aufféllig dabei ist, dass dieser Unterricht von den befragten
Schiiler:innen als ein Raum wahrgenommen wird, der nicht nur Wissen tiber



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 19

zentrale religiése Texte wie den Koran und die Sunna vermittelt, sondern auch
einen offenen Austausch und Diskussionen fordert.

Zu (3): Neben diesen beiden Dimensionen wird Tradition auch als ein System
von Werten, die in der religiosen Praxis und Kultur eine zentrale Rolle spielen,
verstanden (Guizel 2022, 303—-309 und 340-341). In diesem Zusammenhang wird
Tradition als dynamisches Konzept betrachtet, das durch individuelle und kollek-
tive Erfahrungen in der religiésen Praxis geformt und weitergegeben wird. Werte
wie Hoflichkeit gegeniiber Alteren und Néichstenliebe werden von allen Inter-
viewteilnehmenden -als wichtig genannt. Die nachfolgende Beschreibung eines
vorbildlichen Muslims durch den Schiiler Tarik aus dem Modellversuch veran-
schaulicht dieses Verstidndnis treffend: ,Der sollte lieb sein, freundlich sein und
versuchen, ein guter Mensch zu sein. Viele Menschen verbinden die Muslime mit
Gewalt, aber die Muslime sollten lieb sein“ (B.06: 11-12). Tariks Aussage unter-
streicht die Wichtigkeit moralischer Werte wie Freundlichkeit und Grofiziigigkeit.
Er verdeutlicht, dass Muslim:innen sich bemiihen sollten, gute Menschen zu sein,
indem sie liebevoll sind und freundlich handeln. Dabei widerspricht er dem ne-
gativen Stereotyp von Muslim:innen als gewalttdtig und betont stattdessen die
Wichtigkeit einer wertebasierten Haltung, die man als Muslim:in und als Mensch
einnimmt.

Fiir die Schiilerin Elif aus dem Ethikunterricht steht ein respektvoller Umgang
miteinander im Mittelpunkt ihres Werteverstandnisses. Als Muslimin fiihlt sie sich
stark von der Wertvorstellung ihrer Familie gepréagt:

Also, jemand hat mich geérgert, nur weil ich ein Kopftuch an hatte, das war das erste Mal an
der Schule und da hat mich ein Junge angesprochen: ,Du bist eklig, du bist hésslich, du bist
Auslanderin, verschwinde aus unserer Schule!“ Da habe ich mich richtig bléd gefiihlt. Da
dachte ich, na ja, ich hére auf mit dem Kopftuchtragen. Als ich das meiner Mutter erzdhlt habe,
da hat sie gesagt: ,Egal was die anderen sagen, du bist aus unserer Familie und du sollst das
tun. Hor nicht auf die Anderen, hat sie gesagt. Meine Mutter hat mir sehr geholfen. (B.22: 54)

Elifs Einstellung verdeutlicht, wie wichtig die Rolle familidrer Bindungen und die
Weitergabe der Traditionen fiir die Entwicklung der persénlichen religiosen Iden-
titat ist. Das Beispiel zeigt auch, dass Mttter bei der Vermittlung von Werten und
emotionaler Unterstiitzung eine Schliisselrolle spielen (konnen).

Tradition wird also nicht nur als ,Wertesystem*“ betrachtet, sondern als ein
lebendiger Ausdruck der spirituellen Identitdt, der eng mit der religiésen Praxis
und Kultur verwoben ist und diese mafigeblich prégt.



20 —— Selcen Giizel

Erfahrungen der befragten Schiiler:innen mit ihrer religiosen
Tradition

Nachdem die Auffassung von religioser Tradition aus der Perspektive junger Mus-
lim:innen beleuchtet wurde, richtet sich nun der Fokus auf die Erfahrungen der
Interviewteilnehmenden mit ihrer religiésen Tradition. Im Folgenden werden an-
hand von Beispielen konkrete Erfahrungen dargestellt, welche muslimische Kinder
und Jugendliche im Zusammenhang mit ihrer religiésen Tradition, inshesondere in
ihrem aufSerfamilidren sozialen Umfeld, z.B. der Schule, erleben.

(1) Diskriminierungserfahrungen

Die Analyse des Datenmaterials zeigt, dass 73% der befragten Schiiler:innen, die
seit mindestens drei Jahren am Modellversuch teilnehmen, sowie 53 % derjenigen,
die Ethikunterricht haben, sich im Allgemeinen akzeptiert fiihlen und Respekt er-
fahren. Trotzdem geben fast alle Interviewteilnehmenden — bis auf drei Schu-
ler:innen, eine/einer aus dem Islam- und zwei aus dem Ethikunterricht — an, dass
sie wegen ihres religios-kulturellen Hintergrunds direkt oder indirekt von Diskri-
minierung betroffen sind, sei es im privaten Umfeld oder in der Schule (Giizel 2022,
327-328). Es gibt keine nennenswerten Unterschiede in den Erfahrungen mit
Ausgrenzung zwischen den beiden Gruppen aus dem Islam- und Ethikunterricht.
Die personlichen Erfahrungen der Schiiler:innen verdeutlichen, dass sie im Alltag
wegen ihrer Herkunft oder Religion in irgendeiner Form Ausgrenzung erfahren.
Malik beschreibt die fiir ihn unangenehmen Erfahrungen, die er nicht regelmafiig
erlebt, wie folgt:

Manchmal sagen meine Freunde, es ist unnétig, Moslem zu sein ... warum tut ihr das ... z.B.
warum tut ihr fasten ... warum macht ihr so viel Feste, also als negatives Beispiel hatte ich
schonmal erlebt, dass jemand zu mir oder zu meinem Papa gesagt hat: ,Scheif Moslem!“ oder
»Scheifs Tirke!“ Manchmal tun meine Freunde Madchen édrgern, weil die sehen die halt mit
Kopftuch und so ... Ich sag immer wieder, die sollen aufhéren ... (B.04: 42)

Elif steht vor grofieren Herausforderungen als Malik und beschreibt die abfalligen
Bemerkungen iiber ihre Kleidung als religiése Tradition folgendermafien:

Also, jemand hat mich geérgert, nur weil ich ein Kopftuch an hatte, das war das erste Mal an
der Schule und da hat mich ein Junge angesprochen: ,Du bist eklig, du bist hésslich, du bist
Auslanderin, verschwinde aus unserer Schule! (B.22: 54)



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 21

Auch Husna fiihlt sich wegen ihrer Zugehorigkeit zum Islam immer wieder dis-
kriminiert. Sie erzihlt von negativen Auferungen, Stereotypen und Vorurteilen
beziiglich ihrer Religion, die oft mit Zwang, Gesetzen und Gewalt assoziiert wird:
»Deine Religion ist echt ,ScheifSe’, da gibt’s nur Zwang und Gesetze, nur Gewalt ...
und so ...“ (B.01: 52). Demnach gehdren Diskriminierungserfahrungen wegen des
Muslim:in-Seins zu den pragenden Erfahrungen, denen junge Menschen wegen
ihrer religiosen Tradition ausgesetzt sind. Diese Erfahrungen stehen damit in einem
Zusammenhang mit den beiden Dimension (1) und (3) einer islamischen Tradition,
in der religiése Praktiken, wie das Kopftuch oder das Beten, dufderlich sichtbar sind.
Die befragten Schiiler:innen reflektieren, dass diese Dimension ihrer religiésen
Tradition immer wieder Katalysator von Diskriminierungserfahrung ist. Manche
Jugendliche sind nach diesen Erfahrungen offen fiir Diskussionen oder suchen aktiv
nach Unterstiitzung, wihrend andere sich zuriickziehen, die Umstdnde (mogli-
cherweise aus Selbstschutzgriinden) ignorieren oder versuchen, Konflikte zu ver-
meiden (Guzel 2022, 336 -338). Die Bewdltigung dieser Erfahrungen zeigt sich im
Sample in unterschiedlichen Formen, auf die an dieser Stelle nicht weiter einge-
gangen wird (Glizel 2022, 336 —338).

(2) Haltung: Tradition als etwas Besonderes

Fir die Bedeutung der eigenen religiésen Tradition ist die Einstellung dazu wichtig:
diese als etwas Besonderes anzusehen und einen wertschitzenden sowie selbst-
bewussten Umgang damit zu pflegen. Diese Perspektive — Tradition als etwas
Wertvolles zu betrachten — findet sich bei Interviewteilnehmenden aus dem Mo-
dellversuch haufiger. Bei neun von flinfzehn Schiiler:innen aus dieser Gruppe zeigt
sich ein ausgepragtes religioses Selbsthewusstsein im Allgemeinen, wenn sie iiber
ihre Religion und ihr religioses Wissen sprechen. Das resultiert daraus, dass die
religiose Tradition, wie es das Beispiel der Schiilerin Nisa aus dem Modellversuch
zeigt, als bedeutsam und wertvoll empfunden und auch anderen gegeniiber ent-
sprechend vermittelt wird:

Also ... fiir mich bedeutet es, naja, wie soll ich es sagen ... etwas ganz Besonderes ... Ich hab’
einen besonderen Glauben ... Es ist so, alle um dich herum haben etwas Anderes als du und du
hast etwas Besonderes, es ist halt so, wie wenn alle Dasselbe haben, aber du hast etwas Be-
sonderes ... (B.05: 11-12)

Sie beschreibt ihren Glauben als etwas Besonderes, das sie von anderen unter-
scheidet und damit einzigartig macht. So sind ihr Glaube und seine Tradition nicht
nur eine Quelle des Stolzes und der Dankbarkeit fiir sie, sondern auch ein Ausdruck



22 —— Selcen Giizel

ihres religiosen Selbstbewusstseins. An dieser Stelle ist besonders hervorzuheben,
dass diese Perspektive ein bedeutendes Potenzial fiir den IRU birgt. Hier kommt die
erste Dimension des durch die Antworten der Schiiler:innen identifizierten Tra-
ditionsverstandnisses zur Geltung. Die religiose Tradition wird dabei als Identi-
tatsmerkmal verstanden, deren Andersartigkeit oder exklusive Natur eine Beson-
derheit darstellt. Die befragten Schiiler:innen nehmen hierbei eine eher
konservative Haltung zur Tradition als etwas Identitatsstiftendes und Bewahrendes
ein. Der Rickbezug auf eine religiése Tradition schafft demnach eine identitats-
stiftende Haltung.

(3) Relevanz

Ein weiterer Schwerpunkt betrifft die Frage nach Relevanz: Wie beeinflusst das, was
sie lernen oder erfahren, ihr gegenwartiges Leben? Diese grundlegende Frage
spiegelt das Bedirfnis nach Bedeutung und den Wunsch nach Sinn und Verstandnis
wider. Letztlich streben junge Menschen danach, eine Verbindung zwischen dem,
was sie lernen oder erfahren, und ihrem persénlichen Leben herzustellen, um ei-
nen Sinn darin zu finden und sich entsprechend in ihrer eigenen Welt zu orien-
tieren. Ein anschauliches Beispiel hierfiir ist die Schiilerin Husna. Sie betrachtet den
Modellversuch, den sie seit ihrer Einschulung besucht, als den wichtigsten Ort, um
uber ihre Religion zu lernen. Auf die direkte Frage, was sie denn in diesem Un-
terricht so lerne, antwortet sie: ... so ziemlich alles tiber Religion ... Alles Mgliche
halt, was ich so von meiner Religion brauche. Ich lern da sehr viel ...“ (B.01: 4). Sie
erklart pragmatisch, dass der Unterricht ihr Notwendiges tiber ihre Religion ver-
mittelt.

Junge Menschen sind auf der Sinnsuche, beispielsweise danach, wie die Lehren
und Traditionen ihrer Religion in ihren Alltag integriert werden kdnnen und wel-
chen praktischen Nutzen (im Sinne von Lebensrelevanz) sie daraus ziehen konnen.
Husnas Aussage betont die Relevanz dessen, was sie im Unterricht lernt, fir ihr
personliches Leben. Sie erklért, dass der Unterricht ihr die Grundlagen ihrer Reli-
gion vermittelt, die sie fiir ihr Leben benétigt. Ihre religiose Tradition, verstanden
als das Muslim:in-Sein und dessen praktische Elemente, fiir die sie im Modellver-
such einen Rahmen findet, ist eng mit ihrer religiosen Identitats- und Sinnsuche
verbunden.

In diesem Zusammenhang unterstreicht ein weiterer Aspekt die Relevanz der
Thematik: der Vergleich mit Freund:innen, die nicht dem muslimischen Glauben
angehoren.

Ein Beispiel dafiir ist Omer. Er vergleicht sich mit seinen christlichen Freunden
und empfindet manchmal sogar Neid, etwa weil sie Geschenke zu Weihnachten



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 23

erhalten, wihrend zu islamischen Festen bei ihm zu Hause weniger geschieht.
»--. das nervt mich, wenn Andere mich fragen: ,Wieso bist du ein Moslem, wieso bist
du kein Christ! Christen haben halt bessere Sachen!‘ und so ... [mit Verweis auf
Weihnachten]“.

Omers Aussagen zeigen, dass er mit Tradition religiése Praktiken, Werte und
Bréuche verbindet. Demnach nimmt er deutliche Unterschiede zwischen seiner
eigenen islamischen Tradition und Praxis sowie der seiner christlichen
Freund:innen wahr. In seiner Beschreibung stellt er zwei scheinbar dichotome
Traditionen einander gegenuber und hierarchisiert anschlieffend zugunsten der
christlichen Tradition. Die eigene islamische Tradition wird dabei als weniger at-
traktiv, in geringem Mafe gar als ,schlechter” bewertet. Durch sein Statement zeigt
Omer, dass er seine eigene Tradition u.a. mit materiellem Nutzen verkniipft. Dies
deutet darauf hin, dass er nicht nur religiése Unterschiede wahrnimmt, sondern
auch materielle Nachteile durch die mangelnde Lebensnéhe der eigenen religidsen
Tradition. Moglicherweise geht es hierbei auch um das Gefiihl, benachteiligt, nicht
privilegiert zu sein und nicht dazuzugehoren. Das bleibt hier offen.

Es lasst sich festhalten, dass eine Tradition umso bedeutungsvoller wird, wenn
sie von den jungen Menschen als relevant empfunden wird und ihnen einen kon-
kreten Nutzen im Alltag bringt, sei es materiell oder immateriell. In dieser Hinsicht
zeigt sich ein Spannungsverhaltnis zwischen religioser Tradition und der Lebens-
welt muslimischer Kinder und Jugendlicher, auf das sich die islamische Religions-
padagogik einstellen muss, um zukunftsfahig zu bleiben.

Reflexion und Fazit

Die Ergebnisse der Studie zur Selbsteinschdtzung muslimischer Kinder und Ju-

gendlicher im bayerischen Modellversuch™ sowie die analysierten Fragen zum

Verstandnis und zu den Erfahrungen muslimischer Schiiler:innen hinsichtlich ih-

rer eigenen religiésen Tradition fithren zu folgenden Schlussfolgerungen:'

Dieser Modellversuch als religioses Bildungsangebot

— wird von muslimischen Schiiler:innen positiv eingeschatzt. Schiiler:innen, die
diesen Unterricht besuchen, finden Orientierung im eigenen Glauben und se-
hen sich selbst in ihrer religiosen Position gestarkt,

11 Im Vergleich mit muslimischen Kindern und Jugendlichen aus dem Ethikunterricht.
12 Vgl. dazu auch Gtizel 2022, 361-370. In diesem Beitrag werden ausschliefilich die fiir das Thema
Tradition relevanten Erkenntnisse vorgestellt.



24 —— Selcen Giizel

— fordert ihr religises Selbstbewusstsein und auch ihre Selbstreflexionsfahig-
keit,

— eroffnet ihnen einen Raum fiir einen reflektierten Umgang mit Glaubensthe-
men und neuem Wissen mit Religionsbezug. Ergédnzend dazu bietet er ihnen
einen geschiitzten Rahmen fiir ihre lebensweltlichen Fragen und die kritische
Reflexion der Religion. Diese Schlussfolgerungen decken sich mit den bisheri-
gen Erkenntnissen der islamischen Religionspaddagogik, die auf die zentrale
Bedeutung eines fundierten religiosen Wissens und einer reflektierten Aus-
einandersetzung mit religiosen Themen fiir die Selbstbestimmung junger
Heranwachsender mit islamischer Religionszugehorigkeit hinweisen, was auch
Behr (2008 und 2017), Miiller (2006 und 2010) sowie Schroter (2020) hervorhe-
ben.

— schafft gleichzeitig ein Umfeld fiir emotionale Entlastung, vor allem bei belas-
tenden Themen wie gesellschaftlichen Ressentiments, die sie und ihre Le-
benswelt betreffen.'®

— Die Erkenntnisse dieser Untersuchung legen nahe, dass Schiiler:innen, die am
Modellversuch in der Schule teilnehmen, ein starkes Gefithl der Zugehorigkeit
zu Deutschland aufweisen. Sie kdnnen sich gleichermafien mit dem Muslim:in-
Sein und dem Deutsch-Sein identifizieren. Daraus kann erschlossen werden,
dass der IRU in der Schule, der in deutscher Sprache stattfindet und sehr
wahrscheinlich die religiose Sprachfdhigkeit fordert, das Potenzial hat, das
Gefiihl der Zugehorigkeit junger Muslim:innen zu ihrem Lebensort Deutsch-
land zu stirken. In Ubereinstimmung damit weisen zahlreiche Untersuchungen
im Bereich der islamischen Religionspiddagogik'* auf das mit der Identitéts-
entwicklung junger Muslim:innen zusammenhdangende starke Bedtrfnis hin,
einen eigenen religiosen Standpunkt zu finden (Glizel 2022, 144—147). Die Er-
kenntnisse dieser Studie lassen deutlich erkennen, dass der IRU in der Schule —
mit besonderer Betonung des konfessionellen Aspekts — einen reflektierten und
selbstbestimmten Umgang mit dem Islam als Religion fordert.

An diese Erkenntnisse ankniipfend und unter Berticksichtigung der Fragestellung
nach der Bedeutung religioser Tradition fir junge muslimische Heranwachsende
lasst sich beim Vergleich der beiden Sample-Gruppen aus dem Ethikunterricht und
dem Modellversuch folgendes Fazit ziehen:

13 Kaddor (2010) und El-Menouar (2017) weisen darauf hin, dass junge Heranwachsende die ne-
gative Darstellung des Islams in ihrem Umfeld sowie gesellschaftsbedingte Vorurteile als duflerst
belastend empfinden.

14 Vgl. dazu u.a. Kaddor (2010); Rochdi (2010); Behr (2010 und 2017) sowie Kulacatan (2020).



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 25

— Die Prasenz der religiosen Tradition in diesem schulischen Bildungsangebot
erscheint jungen Muslim:innen als lebensweltlich vertraute ,Normalitat“. Ein
selbstbewusster Umgang mit der eigenen religiosen Tradition zeigt sich be-
sonders bei Schiiler:innen, die den Modellversuch seit mehreren Jahren be-
suchen. Sie verfiigen iiber erweiterte sprachliche Kompetenzen, die sie befa-
higen, fundiert tber ihre religiose Tradition zu sprechen und diese in ihr
personliches Leben zu integrieren (Giizel 2022, 362—368).

— Ein weiterer Aspekt bezieht sich auf die Vereinbarkeit einer muslimischen
Identitat, die oft von traditionellen religits-kulturellen Praktiken gepragt ist,
mit der Zugehdorigkeit zur deutschen Gesellschaft. Schiiler:innen, die am Mo-
dellversuch teilnehmen, sehen keinen Widerspruch zwischen ihrem Mus-
lim:in-Sein und Deutsch-Sein. Im Gegensatz dazu sind fiir viele Schiiler:innen,
die am Ethikunterricht teilnehmen und selbst Muslim:innen sind, das Mus-
lim:in-Sein und das Deutsch-Sein kaum miteinander zu vereinbaren (Giizel
2022, 367-368). Demnach hat der IRU das grofse Potenzial, das Gefiihl der Zu-
gehorigkeit junger Muslim:innen zu Deutschland zu starken und eine musli-
misch-deutsche Identitiat zu fordern (Giizel 2022, 367—368).

—  Alle befragten Kinder und Jugendlichen berichten iiber alltdgliche Diskrimi-
nierungserfahrungen im Zusammenhang mit ihrer religiésen Tradition. Die
Untersuchungsergebnisse zeigen, dass Schiler:innen, die am Modellversuch
teilnehmen, diesen als einen geschiitzten Raum (Safe Space) empfinden, in dem
sie Uber Ausgrenzungserfahrungen, auch im Zusammenhang mit ihrer reli-
gidsen Tradition, sprechen konnen (Giizel 2022, 365)."

— Eine weitere Erkenntnis besteht darin, dass der IRU Schiiler:innen dazu an-
leiten kann, einen kritisch-reflexiven Zugang zur eigenen religiosen Tradition
zu entwickeln (Guzel 2022, 363). Diese Fahigkeit zu kritischem Denken kann die
religiose und interreligiose Kompetenz junger Muslim:innen starken.

—  Fur die Zukunftsfahigkeit der religiosen Tradition und der islamischen Religi-
onspadagogik ist die Relevanzfrage, wie relevant und bedeutsam Tradition fir
das tagliche Leben der jungen Heranwachsenden ist, entscheidend. In der
Praxis ist zu beobachten, dass einige Elemente religioser Tradition im Alltag
von Muslim:innen an Bedeutung verlieren, wahrend andere sich zu neuen
Praktiken entwickeln, beispielsweise der Ramadankalender, der sich, inspiriert
vom (christlichen) Adventskalender, in muslimischen Familien hierzulande
etabliert hat. Diese Verdnderungen zeigen, dass Traditionen sich anpassen und
weiterentwickeln kénnen. Die Klarung der Frage ,,Und was hat das mit mir zu

15 Auf diesen Bedarf haben auch die Befragten der DITIB-Studie (Behr und Kulacatan 2022 [2021],
95) hingewiesen.



26 —— Selcen Giizel

tun?**® wird zu einem Leitprinzip fiir die Weiterentwicklung der religiosen
Tradition, indem sie die personliche Relevanz und Bedeutung fiir die Jugend-
lichen betont.

AbschliefSend lésst sich festhalten, dass der IRU in der Schule junge Muslim:innen
auf ihrem Weg der religiésen Bildung begleiten und ihnen dabei helfen kann,
Orientierung im eigenen Glauben zu finden und einen bewussten Umgang mit ihrer
religiésen Tradition zu entwickeln, einschliefllich einer kritisch-reflexiven Aus-
einandersetzung damit. Dies wird moglich durch die Starkung ihrer religiosen
Kompetenz und die Schaffung eines Diskursraums, der ihnen hilft, sich mit ihrer
Lebensrealitdt sowie mit positiven und negativen Erfahrungen (Ausgrenzung) auf-
grund ihres Muslim:in-Seins auseinanderzusetzen. Eine ausgewogene Balance
zwischen der Vermittlung religiéser Inhalte und der Berticksichtigung der Le-
bensrealitat ermoglicht es den Schiiler:innen, nicht nur ihre religidse Identitét in
diesem Unterrichtsrahmen zu festigen, sondern auch wichtige Fahigkeiten wie
kritisches Denken und Pluralitatsfahigkeit zu erwerben. Zusammenfassend kann
festgehalten werden, dass der IRU das Potenzial hat, muslimischen Kindern und
Jugendlichen einen an ihrer Lebenswelt orientierten Zugang zum Islam zu ver-
mitteln, einen reflektierten Umgang mit ihrer religiosen Tradition im Alltag zu
fordern und damit ihre religiose und interreligiose Kompetenz zu starken.

Literaturverzeichnis

Abdel-Rahman, Annett. Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht. Eine Analyse
ausgewdhlter Curricula als Beitrag zur Fachdidaktik des islamischen Religionsunterrichts. (=
Osnabriicker Islamstudien 43.) Berlin: Peter Lang, 2022.

Badawia, Tarek. Der dritte Stuhl: Eine Grounded Theory-Studie zum kreativen Umgang
bildungserfolgreicher Immigrantenjugendlicher mit kultureller Differenz. Frankfurt a. M.: IKO, 2002.

Behr, Harry Harun. ,Bildungstheoretisches Nachdenken als Grundlage fiir eine islamische
Religionsdidaktik*. Islamische Erziehungs- und Bildungslehre. Hg. Lamya Kaddor. (=
Veroffentlichungen des Centrums fiir Religiése Studien, Munster 8.) Berlin: LIT, 2008. 49-65.

Behr, Harry Harun. ,Muslimische Identitaten und Islamischer Religionsunterricht“. Was soll ich hier?
Lebensweltorientierung muslimischer Schiilerinnen und Schiiler als Herausforderung fiir den
Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjorg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 57-102.

Behr, Harry Harun. ,Interreligiositdt als Kompetenzbereich des Islamischen Religionsunterrichts®.
Hikma: Journal of Islamic Theology and Religious Education 8.2 (2017): 64-82.

16 Das Zitat ist Teil des Titels der Tagung an der Universitdt Paderborn, anlésslich derer dieser
Beitrag entstanden ist, und zielt darauf ab, die Perspektive junger Heranwachsender darzustellen.



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 27

Behr, Harry Harun und Meltem Kulacatan. DITIB Jugendstudie 2021. Lebensweltliche Einstellungen junger
Muslim:innen in Deutschland. Weinheim, Basel: Beltz, 2022.

Boukraya Trabelsi, Kathrin. Zwischen Bravo und Koran. Junge Muslima in Deutschland zwischen westlicher
Moderne und religioser Tradition. Miinster: LIT, 2015.

Celik, Ozcan. Islamischer Religionsunterricht (IRU) in Deutschland: Erwartungen der Muslime. Konzepte der
Kooperation zwischen den Glaubensgemeinschaften und dem Staat. (= WWU Miinster/Reihe VII, 24.)
Dissertationsschrift von 2015 (2017). https:/repositorium.uni-muenster.de/document/miami/
e58e98b5-dd00-49fa-b8dd-5a1339883157/diss_celik_buchblock.pdf (22. Mai 2024).

Deutsche Islamkonferenz (DIK). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Perspektiven und
Herausforderungen. Dokumentation der Tagung der DIK vom 13. bis 14. Februar 2011, Niirnberg.
Eréffnungsrede Dr. Ludwig Spaenle. 20 - 26.

El-Menouar, Yasemin. Muslimische Religiositdt. Problem oder Ressource? Muslime in Deutschland, Islam
in der Gesellschaft. Hg. Peter Antes und Rauf Ceylan. Wiesbaden: Springer, 2017. 225-264.

Foroutan, Naika und Isabel Schafer. ,Hybride Identitaten — muslimische Migranten und Migrantinnen
in Deutschland und Europa“. Aus Politik und Zeitgeschichte 5 (2009): 11-18. http:/www.bpb.de/
publikationen/KTORL9,0,0,Lebens welten_von_Migrantinnen_und_Migranten.html (26. Februar
2024).

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss. Grounded Theory: Strategien qualitativer Forschung. Aus dem
Amerikanischen von Axel T. Paul und Stefan Kaufmann. Bern: Huber, 2010.

Guzel, Selcen. Potenziale des Islam-Unterrichts. Eine empirische Untersuchung zur Selbsteinschétzung
muslimischer Kinder und Jugendlicher. Dissertation, Universitat Augsburg. (= Padagogik und Ethik
13.) Baden-Baden: Ergon, 2022.

Heinzmann, Richard, Peter Antes, Martin Thurner, Mualla Selcuk und Halis Albayrak. Lexikon des
Dialogs: Grundbegriffe aus Christentum und Islam. Hg. Eugen-Biser-Stiftung. Freiburg i. Br.: Herder,
2016.

Holzberger, Doris. Evaluation des Modellversuchs ,,Islamischer Unterricht®. Bericht zur Datenerhebung im
Schuljahr 2013/14. Bayerisches Staatsministerium fiir Bildung und Kultus, Wissenschaft und Kunst.
Miinchen: Staatsinstitut fiir Schulqualitdt und Bildungsforschung, 2014. www.isb.bayern.de/
download/15297/bericht_islam.pdf (22. Mai 2024).

Kaddor, Lamya. ,,,Das wichtigste am Islam ist... Vorstellungen muslimischer Jugendlicher von ihrer
Religion und die Herausforderungen fiir die Islamische Religionspadagogik in Deutschland®. Was
soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schiilerinnen und Schiiler als Herausforderung fiir
den Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjérg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 37-46.

Kamcili-Yildiz, Naciye. Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivitdt. Eine quantitative Studie zu
professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Minster: Waxmann, 2021.
Khorchide, Mouhanad. Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und Parallelgesellschaften:

Einstellungen der islamischen ReligionslehrerInnen an offentlichen Schulen. Wiesbaden: VS, 2009.

Kors, Anna (Hg.). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland. Ein Kaleidoskop empirischer Forschung.
(= Islam in der Gesellschaft der Akademie der Weltreligionen, Universitat Hamburg.) Wiesbaden:
Springer VS, 2023.

Kuckartz, Udo. Qualitative Inhaltsanalyse: Methoden, Praxis, Computerunterstiitzung. Weinheim, Basel:
Beltz, 2016.

Kulacatan, Meltem. ,Gender und Religion. Annaherung an religiése Positionierungen im Kontext
muslimischer Lebenswelten®. Migration, Religion, Gender und Bildung. Beitrage zu einem



28 —— Selcen Giizel

erweiterten Verstandnis von Intersektionalitat. Hg. Meltem Kulacatan und Harry H. Behr. Bielefeld:
transcript, 2020. 307-326.

Linke, Maximilian. ,Islamischer Religionsunterricht - aber wie?“ Islam in Bayern. Eine Studie zu
muslimischen Lebenswelten im Freistaat. [Themenheft]. Akademie Aktuell. Zeitschrift der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 65.2 (2018): 30-35. https:/badw.de/fileadmin/user_upload/Files/
BADW/Akademie_Aktuell/AA_0218/2018/AA_0218_Buch_V05.pdf (22. Januar 2024).

Mediendienst Integration. Islamischer Religionsunterricht an Schulen in Deutschland. Juli 2023. https:/
mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/Factsheet_ MEDIENDIENST_Islamischer_
Religionsunterricht_2023.pdf. Factsheet Islamischer Religionsunterricht (22. Januar 2024).

Mesanovi¢, Mevlida. Entwicklung interreligioser Kompetenzen bei islamischen Religionslehrerkrdften.
Stuttgart: Kohlhammer, 2023.

Muller, Rabeya. ,Islamische und christliche Perspektiven fur Friedenserziehung in der Schule“
(Gemeinsam mit Reinhold Mokrosch fiir die christliche Perspektive). Handbuch Friedenserziehung.
Interreligios - interkulturell - interkonfessionell. Hg. Werner HauBmann, Hansjorg Biener, Klaus
Hock und Reinhold Mokrosch. Giitersloh: Gitersloher Verlagshaus, 2006. 343 -351.

Mdller, Rabeya. ,Warum konfessionell gebunden und dialogisch gedffnet? Islamischer
Religionsunterricht in Deutschland. Fachdidaktische Konzeptionen: Ausgangslage, Erwartungen und
Ziele. Hg. Biilent Ucar und Danja Bergmann. Gottingen: V&R unipress, 2010. 173 -182.

Rochdi, Emel. ,,,Das ist uns zu deutsch!‘ Zur religiésen Identitdt muslimischer Schilerinnen und
Schiller an der Realschule“. Was soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schiilerinnen
und Schiller als Herausforderung fiir den Islamischen Religionsunterricht. Hg. Harry H. Behr,
Christoph Bochinger, Mathias Rohe und Hansjorg Schmid. Berlin: LIT, 2010. 47-56.

Schroter, Jérg Imran. Islam-Didaktik. Praxishandbuch fiir die Sekundarstufe I und II. Berlin: Cornelsen,
2020.

Tufan-Destanoglu, Turunc Sultan. Muslimische Bildungs- und Erziehungsvorstellungen. Die Erwartungen
von Eltern und Lehrkrdften an den islamischen Religionsunterricht. Dissertation, Universitat
Osnabrtick. (= Reihe fuir Osnabriicker Islamstudien 36.) Berlin: Peter Lang, 2020.

Tuna, Mehmet H. Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weq zur Professionalisierung. (= Studien zur
islamischen Theologie und Religionspadagogik 5.) Minster, New York: Waxmann, 2019.

Ulfat, Fahimah. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott. Dissertation, Universitét
Erlangen-Nirnberg. Paderborn: Schéningh, 2017.

Ulfat, Fahimah, Jan Felix Engelhardt und Esra Yavuz. Islamischer Religionsunterricht in Deutschland.
Qualitdt, Rahmenbedingungen und Umsetzung. AIWG-Expertise. Hg. Akademie flr Islam in
Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG). Goethe-Universitat Frankfurt a. M.: AIWG, 2020. https:/
aiwg.de/wp-content/uploads/2020/12/AIWG-Expertise-Isamischer-Religionsunterricht-in-
Deutschland_Onlinepublikation.pdf (22. Januar 2024).

Uslucan, Haci-Halil und Cem Serkan Yalcin. Abschlussbericht zur wissenschaftlichen Begleitung der
Einfiihrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) im Land Nordrhein-Westfalen (2018), Vorlage
17/1035. Dusseldorf: Landtag Nordrhein-Westfalen.

Wissenschaftsrat. Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien und religionsbezogenen
Wissenschaften an deutschen Hochschulen (Drs. 9678 -10). Berlin, KoIn, 2010.

Witzel, Andreas. ,Das problemzentrierte Interview [25 Absatze]“. Forum Qualitative Sozialforschung 1.1
(2000). https:/www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519 (22. Januar
2024).

Zimmer, Margit, Rauf Ceylan und Veronika Stein. ,Religiositat und religiose Selbstverortung
muslimischer Religionslehrer/innen sowie Lehramtsanwarter/innen in Deutschland®. Theo-Web.



Die Bedeutung der Tradition im islamischen Religionsunterricht == 29

Zeitschrift fur Religionspadagogik 16.2 (2017): 347-367. www.theo-web.de/ausgaben/2017/16-
jahrgang-2017-heft-2/news/religioesitaet-und-religioese-selbstverortung-muslimischer-
religionslehrerinnen-sowie-lehramtsanwaerter?limit=all&cHash=53ad8c31c8464aa6f24f652379
da769a (22. Mai 2024).






