
Einleitung

Islamische Religionslehre ist ein religiöses Angebot für muslimische Schüler:innen
an Schulen in Hessen, Baden-Württemberg, Niedersachsen und Nordrhein-West-
falen, das sukzessive weiter ausgebaut wird. Seit der Empfehlung des deutschen
Wissenschaftsrates im Jahre 2010, islamische Theologie an deutschen Universitäten
zu etablieren, hat auch die islamische Religionspädagogik als Wissenschaftsdiszi-
plin im universitären System ihren Platz eingenommen. Standen zu Beginn des
Etablierungsprozesses noch rechtliche Fragen im Vordergrund, z.B. wie die Zu-
sammenarbeit mit den muslimischen Verbänden gestaltet werden kann, so hat
inzwischen eine fachliche Diversifizierung des Faches stattgefunden. Die vorlie-
gende Publikation ist ein Zeugnis dieses Prozesses, in dem (islamische) Religions-
pädagog:innen sich mit der Frage auseinandersetzen, wie Tradition und Lebenswelt
in der aktuellen religionspädagogischen und -didaktischen Forschung wechselseitig
ins Gespräch gebracht werden können.

Im Lehrplan des Faches für die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen ist zu
lesen, dass der islamische Religionsunterricht (IRU) die „aktive und reflektierte
Auseinandersetzung mit der islamischen Religion und Tradition zu ermöglichen
und über die Geschichte und die Lebenswirklichkeit der Musliminnen undMuslime
zu informieren“ (Ministerium für Schule undWeiterbildung des Landes Nordrhein-
Westfalen 2014, 10) habe.

Dieser Sammelband setzt genau hier an und fragt danach, von welcher isla-
mischen Tradition eigentlich die Rede sein kann: Auch wenn sich erste Spuren
muslimischen Lebens in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert nachweisen lassen,
hat sich die Präsenz von Muslim:innen erst seit den vergangenen 60 Jahren
wahrnehmbar verändert. Die Gründe für ihre Anwesenheit in Deutschland sind
vielfältig. So kamen einige als Gastarbeiter:innen u.a. aus der Türkei und Nord-
afrika, später folgten politische Flüchtlinge aus dem Iran, Kriegsflüchtlinge aus
Bosnien und in jüngster Zeit u. a. aus Syrien und Afghanistan. Während in ihren
traditionellen muslimischen Herkunftsgesellschaften ein bestimmtes muslimisches
Ethos ganz selbstverständlich begründet war und das Zusammenleben durch die-
sen gemeinsamen Glauben strukturiert wurde, ist die muslimische Bevölkerungs-
gruppe in Deutschland kulturell, habituell und sprachlich wohl heterogener als jede
andere religiöse Gruppe in Deutschland.

Die religiöse Situation in Deutschland ist in gewisser Weise von einer „dop-
pelte[n] Pluralisierung“ (Berger 2012, 17) nach Peter Berger geprägt: Zum einen gibt
es einen religiösen Pluralismus im üblichen Sinne des Wortes, d.h., das Christen-
tum, der Islam, das Judentum und andere Religionen koexistieren in unserer Ge-
sellschaft. Zum anderen sind die religiösen Gruppen innerhalb der Religionsge-

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111674568-001



meinschaften weiter diversifiziert. So zeigen empirische Erhebungen, dass die in
Deutschland lebenden Muslim:innen eine deutlich ausgeprägtere Glaubenspraxis
aufweisen als Christ:innen (Pfündel et al. 2021, 83), aber auch der Anteil der säku-
laren bzw. religionsfernen Personen innerhalb der muslimischen Bevölkerung
weiter zunimmt. Während in medialen Diskursen Muslim:innen stark homogeni-
siert werden, sind also die innerreligiösen Zugänge zur Religion und Tradition in
der muslimischen Gesellschaft vielfältig.

Die islamische Theologie und Religionspädagogik sind als akademische Diszi-
plinen gefordert, sowohl ihre Grundlagenforschung an die tradierten Wissensbe-
stände anzuschließen als auch ihre Relevanz gesamtgesellschaftlich durch ihre
Kontextualisierung in Verhandlungsprozesse einzubringen. Für das Verständnis
dessen, was unter islamischer Tradition verstanden werden kann, ist damit aber
auch eine erste entscheidende Schwierigkeit zur Einordnung des Themas be-
schrieben:Was hat sich seit der Spätantike bis heute als „islamisierte“ Tradition der
Arabischen Halbinsel erhalten? Was davon ist im engeren Sinne islamisch-religiös
ausgeformt und kann einen universalen Anspruch erheben? Auch die Geschichte
der islamischen Theologie und ihre Ausdifferenzierung sind ein Zeugnis dafür, wie
spannungsreich die innere Pluralität einer Tradition sein kann, was für die isla-
mische Religionspädagogik bedeutet, dass sich die relevante Tradition in vielerlei
Formen manifestiert: Hier sind der Koran und die Sunna des Propheten und deren
theologische Auslegungsgeschichte, ihre Deutung und Bedeutung zu nennen. Aber
auch die vielfältigen aus der Herkunftskultur mitgebrachten religiösen wie kultu-
rellen Bräuche, deren Prägekraft und Geltungsanspruch auch innerhalb der mu-
slimischen Communitys stark variieren, gehören zu den für Muslim:innen rele-
vanten religiösen Traditionen.

Der erste Fall zeigt ein Verständnis der „islamischen Tradition“, das einen
stärkeren allgemeinen Normativitätsanspruch betont und einen klareren Bezug zur
Quellenliteratur herstellt. Im zweiten Fall weist „muslimische Tradition“ eher auf
die Prägung sozialer und kultureller Strukturen hin. Was als ursprüngliche Tradi-
tion bezeichnet werden kann, ist daher von gegenwärtigen Perspektiven, Erkennt-
nissen, Erfahrungen oder Interessen geprägt.

Und wenn Muslim:innen ihre durch die Herkunftskultur geprägte Sichtweise
des Islam nach Deutschland gebracht haben, stellt sich die Frage: Versteht sich die
islamische Tradition in ihrem Kern als statisch? Oder ist sie vielmehr ein dyna-
mischer Austausch, der sich an den realen Gegebenheiten menschlicher Kontexte
orientiert? Was davon ist es im Hinblick auf das Zusammenleben in einer vielfäl-
tigen Gesellschaft wie der unseren wert, bewahrt und beschützt zu werden?

Weiterhin heißt es im Lehrplan:

2 Einleitung



Grundsätzliche Aufgabe des islamischen Religionsunterrichts ist es, in der Begegnung mit is-
lamischer Glaubensüberzeugung und -praxis zu einer tragfähigen Lebensorientierung beizu-
tragen. Dieses Ziel wird dadurch erreicht, dass Lebenswirklichkeit und Glaubensüberzeugung
immer wieder wechselseitig erschlossen und miteinander vernetzt werden. (Ministerium für
Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen 2014, 9)

Die Verknüpfung von Lebenserfahrungen und tradierten Glaubensdeutungen er-
scheint in dieser Zielsetzung selbstverständlich. Die scheinbar festgefügte Trias von
religiöser Lehre, religiösem Subjekt und religiöser Gemeinschaft gestaltet sich für
die Muslim:innen in Deutschland jedoch deutlich schwieriger als in den Her-
kunftsländern. Insbesondere, wenn sie als eine Erinnerungsgemeinschaft eine ge-
meinsame Erzählung und ein Zusammengehörigkeitsgefühl auf der Grundlage der
Rekonstruktion der ersten Jahrhunderte entwickeln wollen. Dies kann jedoch für
diejenigen zum Problem werden, die sich aufgrund unterschiedlicher Rechtsschul-
oder Denktraditionen nicht damit identifizieren können – weil sie sich entweder
vereinnahmt oder ausgeschlossen fühlen. Im Kern geht es um religiöse Differenz-
kriterien und Pluralisierungen, die sowohl die religiöse Traditionalisierung als auch
die Gegenwartskultur und den Lebensstil betreffen, ebenso wie die kulturelle Ko-
dierung von Religion und die intrareligiöse Sicht.

Diese Themen bildeten den Schwerpunkt der religionspädagogischen Tagung
vom 1. bis 2. Dezember 2023 in Paderborn und wurden dort unter dem Titel dieses
Sammelbandes diskutiert. Viele der Vorträge wurden im Anschluss für die vorlie-
gende Publikation ausgearbeitet, die um weitere Beiträge erweitert wurde. Die
Beiträge der Religionspädagog:innen trugen zur Klärung der Frage bei, welchen
Stellenwert die islamische Tradition heute in der islamischen Religionspädagogik
hat.

Wenn im IRU der Schwerpunkt auf dem religiösen Verhältnis der muslimischen
Schüler:innen zur Lehre und Gemeinschaft liegt, sollte die Vielfalt ihrer religiösen
Herkunftskulturen als Ressource einbezogenwerden. Dabei stellt sich die Frage, wie
der IRU gestaltet werden kann, damit die vermittelten Inhalte den muslimischen
Schüler:innen nicht fremd bleiben und ihnen gleichzeitig Deutungsangebote für
ihren Glauben in einer sowohl multireligiösen als auch innerreligiös vielfältigen
Gesellschaft bieten.

Die Komplexität des Themas verdeutlicht die Vielschichtigkeit der pädagogi-
schen und didaktischen Ansätze, die eine facettenreiche Annäherung an die isla-
mische Tradition ermöglichen – ein Aspekt, den die Beiträge dieses Sammelbandes
beleuchten.

Selcen Güzel analysiert in ihrem Beitrag Die Bedeutung der Tradition im isla-
mischen Religionsunterricht für die Entwicklung einer religiösen Identität muslimi-
scher Kinder und Jugendlicher die Rolle des IRU für die religiöse Identitätsbildung

Einleitung 3



junger Muslim:innen. Güzel verdeutlicht anhand eines Unterrichtsbeispiels aus
dem bayerischen Modellversuch „Islamischer Unterricht“ die Bedeutung des IRU als
Ort für die Reflexion religiöser Praktiken und die Förderung des interreligiösen
Respekts. Auf der Grundlage der von ihr vorgenommenen qualitativen Studie zeigt
sie, dass der IRU eine wichtige Rolle in der religiösen Bildung junger Musliminnen
und Muslime spielt. Er trägt wesentlich zur Entwicklung einer muslimisch-deut-
schen Identität bei und unterstützt die Schülerinnen und Schüler dabei, einen be-
wussten und reflektierten Umgang mit ihrer religiösen Tradition zu entwickeln.

Der Beitrag von Mehmet H. Tuna: Islam „mit dem Herzen lernen“. Bildungs-
verständnis muslimischer Jugendlicher zwischen Tradition und Moderne untersucht
das Bildungsverständnis muslimischer Jugendlicher in Österreich und Deutschland,
das sich im Spannungsfeld zwischen traditioneller und moderner islamischer re-
ligiöser Bildung entwickelt. Die Ergebnisse der vorgestellten Studie machen deut-
lich, dass Gemeinschaft, Beziehungen und Emotionen eine zentrale Rolle in der
religiösen Bildung der Jugendlichen spielen. Tuna weist jedoch auf die Ambivalenz
im Bildungsverständnis der Jugendlichen hin: Einerseits betonen sie die Wichtigkeit
des traditionellen Auswendiglernens, andererseits wünschen sie sich eine Bildung,
die Raum für Reflexion und Urteilsbildung lässt. Tuna betont, dass eine umfassende
religiöse Bildung sowohl intellektuelle als auch emotionale Aspekte einbeziehen
sollte, um den Jugendlichen zu einem tiefen Verständnis ihrer Religion und einer
reflektierten Identitätsbildung zu verhelfen.

Der Beitrag Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am
Lernort Schule. Ein Widerspruch zu den Traditionen religiösen Lernens im Islam?
von Annett Abdel-Rahman thematisiert die Herausforderungen und Spannungen,
die bei der Einbindung traditioneller islamischer Lernmethoden in den kompe-
tenzorientierten IRU an Schulen entstehen. Abdel-Rahman diskutiert die histori-
schen Perspektiven des islamischen Lehrens und Lernens und betont die Bedeutung
von Reflexion und tiefem Nachdenken (tadabbur) als zentrale Bestandteile des re-
ligiösen Lernens im Islam. Schließlich argumentiert die Autorin, dass der IRU in der
Schule nicht direkt an die traditionellen Formen des religiösen Lernens anknüpfen
kann, jedoch die Grundprinzipien der Reflexion und Urteilsbildung in die Kompe-
tenzorientierung integrieren sollte. Der Unterricht solle daher darauf ausgerichtet
sein, die Schüler:innen zu befähigen, über religiöse Inhalte nachzudenken und sie
in ihren Alltag zu integrieren, um verantwortungsbewusst und reflektiert in der
Gesellschaft zu handeln.

Wie ein derartig reflektierter Umgang mit der religiösen Tradition gestaltet
werden kann, veranschaulicht Yaşar Sarıkaya in seinem BeitragHadithdidaktik: Ein
neues Lehren und Lernen mit Hadithen. Sarıkaya untersucht darin die Rolle und
Bedeutung der Hadithe in der islamischen Erziehung und im zeitgemäßen IRU.
Hadithe, die Worte und Taten des Propheten Muhammad sowie seiner Gefährten,

4 Einleitung



haben eine zentrale Position in der religiösen Bildung und prägen bis heute die
religiöse und moralische Entwicklung muslimischer Kinder und Jugendlicher. Er
erläutert das pädagogische Potenzial der Hadithe im Unterricht und betont die
Notwendigkeit, Hadithe kontextualisiert und sachgerecht zu übersetzen, um Miss-
verständnisse zu vermeiden und den Lernenden ein tiefes Verständnis zu ermög-
lichen. Sarıkayas Beitrag zeigt das enorme Potenzial der Hadithe für die islamische
Religionspädagogik und die Förderung eines reflektierten, selbstbestimmten Um-
gangs mit religiöser Tradition auf.

„Erzählen“ als Lehrform islamisch-religiöser Bildung in der Tradition und Ge-
genwart von Tuba Işık untersucht die Rolle des Erzählens als Lehrmethode in der
islamisch-religiösen Bildung, sowohl in der Tradition als auch in der Gegenwart.
Işık argumentiert, dass das Erzählen von Geschichten, das tief in der islamischen
Tradition verwurzelt ist, eine zentrale Methode darstellen kann, um ethische Fra-
gestellungen ästhetisch zu erschließen und die kognitive sowie emotionale Ent-
wicklung der Schüler:innen zu fördern. Dabei geht die Autorin auch auf die me-
thodologische Frage ein, wie diese Tradition in den IRU integriert werden kann, um
die Schüler:innen zu eigenen Werturteilen und einer tiefen Auseinandersetzung
mit ihrer religiösen Überlieferung zu führen. Sie zeigt auf, dass das Erzählen als
pädagogischesWerkzeug genutzt werden kann, um komplexe ethische und religiöse
Konzepte verständlich zu machen.

Im Beitrag „Ich mache mir die Welt, wie sie mir gefällt.“ Jona und Yūnus in
Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiösen Lesebüchern greifen Naciye Kamcili-
Yildiz und Marion Keuchen eine koranische und biblische Erzählung auf und un-
tersuchen die Darstellung der Jona- und Yūnus-Geschichte in interreligiösen Lese-
büchern sowie in Kinderbibeln und Kinderkoranen. Dabei zeigen die Verfasserin-
nen, wie biblische und koranische Erzählungen in didaktischen Kontexten
miteinander verglichen und nebeneinander erzählt werden, um bei den Schü-
ler:innen ein besseres Verständnis der eigenen und der jeweils anderen Religion zu
fördern. Ein besonderer Schwerpunkt der Analyse liegt auf der Frage, wie in diesen
Nacherzählungen die Balance zwischen Texttreue und kindgerechter Vermittlung
erreicht wird. Die Untersuchung der Jona- und Yūnus-Geschichte zeigt, dass die
Nacherzählungen in interreligiösen Lesebüchern häufig um erzählerische Ergän-
zungen erweitert werden, um die Geschichten für Kinder zugänglicher zu machen.
Kamcili-Yildiz und Keuchen plädieren für einen sensiblen und reflektierten Einsatz
solcher Werke, der sowohl die Eigenständigkeit der jeweiligen Religionen respek-
tiert als auch die didaktischen Herausforderungen des interreligiösen Lernens
meistert.

Der Beitrag Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur Entwicklung des religi-
onspädagogischen Habitus im universitären Lehramtsstudium von Naciye Kamcili-
Yildiz erweitert die Perspektive auf die Hochschule und untersucht die Entwicklung

Einleitung 5



des religionspädagogischen Habitus von angehenden islamischen Religionslehr-
kräften im universitären Lehramtsstudium. Anhand des Habitus-Modells erläutert
die Autorin, wie das Modell in der islamischen Religionspädagogik implementiert
werden kann, um die Reflexionsfähigkeit der Studierenden zu fördern. Sie hebt
unter Hinzunahme von empirischen Untersuchungen hervor, dass die biografi-
schen Erfahrungen der Studierenden einen erheblichen Einfluss auf ihre profes-
sionelle Entwicklung haben. Am Beispiel des Universitätsseminars „Mit Muḥammad
im Islamischen Religionsunterricht“ veranschaulicht sie, wie biografische Prägun-
gen und reflexive Kompetenzen im Studium berücksichtigt werden können.

Kamcili-Yildiz plädiert dafür, dass muslimische Religionsgemeinschaften
strukturelle Lernangebote schaffen, die die professionelle Entwicklung der ange-
henden Lehrkräfte unterstützen.

Said Topalovićs Beitrag Der Blick in die Vergangenheit – für die Zukunft. Reli-
gionspädagogische Reflexion über das Verhältnis von Tradition und Moderne in der
religiösen Bildung widmet sich einer tiefgreifenden Analyse der Herausforderun-
gen, vor denen die islamische religiöse Bildung in der heutigen Zeit steht. Im Zen-
trum der Untersuchung steht die Frage, wie traditionelle, schulische Bildungsmo-
delle, die sich auf historische Kontinuität stützen, mit den Anforderungen und
Veränderungen dermodernen Gesellschaft in Einklang gebracht werden können. In
Bezug auf die konzeptionellen und praxeologischen Ausrichtungen der islamischen
Bildung unterscheidet Topalović drei große pädagogische Konzepte: tar-
biya, taʿlīm und ta’dīb. Er führt aus, dass das Bildungskonzept tazkiya – traditionell
als Läuterung der Seele verstanden – in der modernen islamischen Religionspä-
dagogik eine bedeutende Rolle spielen könnte. Tazkiya könne dazu beitragen, die
Mündigkeit und Selbstbestimmung der Lernenden zu fördern, indem es die intel-
lektuellen, sozialen und spirituellen Fähigkeiten des Menschen kultiviert. Vor dem
Hintergrund neuer sozialgesellschaftlicher Entwicklungen plädiert Topalović für
einen paradigmatischen Perspektivwechsel hin zu einer kritisch-diskursiven Bil-
dungskultur, die sowohl die islamische Tradition als auch die modernen Lebens-
welten berücksichtigt.

Betül Karakoç-Kafkas analysiert in Moscheetradition(en) gestalten. Wissensso-
ziologische und religionspädagogische Perspektiven die Konstruktion von Mo-
scheetraditionen in der Gegenwart und ihre Verankerung in kollektiven Erfah-
rungen der Moscheebesucher:innen in Deutschland. Sie betont, dass traditionelle
Moscheekonzepte oft stark auf die Vergangenheit fokussiert sind, während gegen-
wartsbezogene Traditionen in der islamischen Religionspädagogik bislang nur
unzureichend berücksichtigt wurden. Karakoç-Kafkas zielt darauf ab, diese Lücke
zu schließen, indem sie die Handlungsmacht und das Gestaltungspotenzial der
Moscheebesucher:innen betont, die durch ihre kollektiven und impliziten Erfah-
rungen aktiv zur Konstruktion und Fortführung von Traditionen beitragen. Kara-

6 Einleitung



koç-Kafkas zieht für ihre Analyse empirisches Material aus der Hashtag-Aktion
#meinmoscheereport heran, die als Reaktion auf die Berichterstattung über Mo-
scheen in Deutschland ins Leben gerufen wurde. In den analysierten Hashtags
zeigen sich konjunktive Erfahrungsräume, in denen sowohl religiöse als auch so-
ziale Praktiken innerhalb der Moschee miteinander verflochten sind. Die Moschee
wird dabei als generationsübergreifender und multifunktionaler Raum dargestellt,
in dem religiöse Praxis und kindliches Spiel ineinandergreifen und Hierarchien
zwischen Kindern und Erwachsenen sowie zwischen Kindern und Imamen eine
bedeutende Rolle spielen. Durch die komparative Analyse der Hashtags wird
deutlich, dass die Moschee nicht nur als Ort der religiösen Praxis, sondern auch als
Raum der Sozialisation und Bildung verstanden wird.

In ihrem Artikel Tradition – ein vielschichtiger Begriff. Zur Bedeutung traditi-
onstheoretischer Vergewisserungen für die islamische und christliche Religionspä-
dagogik untersucht Monika Tautz die komplexe Natur des Traditionsbegriffs, der
sowohl im alltäglichen Sprachgebrauch als auch in verschiedenen wissenschaftli-
chen Disziplinen wie der Kulturwissenschaft und der Theologie verwendet wird.
Tautz betont, dass Diskussionen über Traditionen, insbesondere im Kontext ge-
sellschaftlicher und religiöser Diskurse, oft emotional aufgeladen sind. Gerade in
unserer zunehmend posttraditionalen oder enttraditionalisierten Gesellschaft
bleibt die theoretische Auseinandersetzung mit Traditionen für die christliche und
islamische Theologie sowie die Religionspädagogik unverzichtbar. Tautz differen-
ziert zwischen christlich-katholischen und islamischen Perspektiven. Sie erläutert,
dass sich das christliche Verständnis von Tradition im Laufe der Geschichte ge-
wandelt hat und verschiedene Konfessionen unterschiedliche Traditionen pflegen.
Im islamischen Kontext fehle ein direkter Begriff für Tradition, weshalb verschie-
dene Begriffe verwendet würden. Die islamische Theologie stehe vor der Heraus-
forderung, Tradition in einer sich wandelnden pluralen Gesellschaft neu zu defi-
nieren und zu vermitteln.

Tautz zeigt, dass die enge Verflechtung von Identitätsbildung und Tradition
sowohl für die islamische als auch für die christliche Religionspädagogik relevant
ist. Sie argumentiert, dass die Förderung von Sprachfähigkeit, kritischer Urteils-
kompetenz und des Verständnisses für Heterogenität die zentrale Aufgabe der
Religionspädagogik ist. Abschließend hebt Tautz die Bedeutung einer zeitgemäßen
und kontextbezogenen Vermittlung religiöser Traditionen hervor, die die religiöse
und interreligiöse Kompetenz der Lernenden stärkt.

Es bleibt eine Herausforderung schulischen Religionsunterrichts, die Balance
herzustellen zwischen der Aufgabe, jungen Menschen einen Zugang zu religiösen
Traditionen zu ermöglichen, und dem Anspruch, ihnen eine reflektierte und ei-
genständige Auseinandersetzung mit Glaubensinhalten zu erlauben. Das dahinge-
hende Potenzial der Kinder- und Jugendtheologie, so konstatiert Oliver Reis in sei-

Einleitung 7



nem Beitrag Kinder- und Jugendtheologie und Tradition. Eine christliche Perspektive,
bleibt in der Praxis jedoch oft ungenutzt. Um dieser Traditionsblindheit entgegen-
zuwirken, schlägt er eine modellbezogene Didaktik vor, mit der unterschiedliche
Positionen in Beziehung gesetzt und weiterentwickelt werden können. Dabei be-
zieht er den Modellbegriff auf religiös-theologische, gegenstandsbezogene Äuße-
rungen – ausgehend von der Prämisse, dass diese modellierend mit ihrem Gegen-
stand umgehen. Auf diese Weise könne gewährleistet werden, dass die
Schüler:innen ihre Überzeugungen kritisch zu reflektieren und diese im Gespräch
mit der Tradition zu schärfen lernen.

Reis betont, dass religiöse Traditionen nicht als starre Wissensbestände, son-
dern als dynamische Deutungsrahmen verstanden werden sollten, damit sie als
Anregung für eigenständiges theologisches Nachdenken der Lernenden ihre Bil-
dungsfunktion freisetzen können.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass alle Beiträge die Notwendigkeit eines
erweiterten Verständnisses von Tradition in der islamischen Religionspädagogik
hervorheben, das die gegenwärtigen Lebenswelten der Subjekte stärker berück-
sichtigt. Sie zeigen, dass sich der Fokus von einer reinen Reproduktion historischer
Traditionen zu einer aktiven, subjekt- und gegenwartsbezogenen Gestaltung von
Traditionen verschoben hat. In diesem Sinne sind die Beiträge als Puzzlestücke
dieser Suchbewegung zu bewerten.

An dieser Stelle möchte ich allen Autor:innen des vorliegenden Bandes für die
konstruktive Kooperation herzlich danken, ohne die dieses Werk nicht entstanden
wäre.

Dieser Sammelband wäre auch ohne die wertvolle Unterstützung meiner Mit-
arbeiterinnen nicht möglich gewesen. Mein besonderer Dank gilt Amelie Marie
Mühlenstädt, Yasemin Baş und Ayşe Beyza Candan, die mit großem Engagement zur
Vorbereitung dieses Werkes beigetragen haben. Ich schätze ihr Zusammenwirken
und ihre Unterstützung sehr und bin dankbar, sie an meiner Seite zu wissen.

Literaturverzeichnis

Berger, Peter L. „Die zwei Pluralismen“. Zwei Pluralismen. Positionen aus Sozialwissenschaft und
Theologie zu religiöser Vielfalt und Säkularität. Hg. Peter L. Berger, Silke Steets, Wolfram Weiße.
Münster: Waxmann, 2012. 17–30.

Ministerium für Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.). Kernlehrplan für die
Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht, Düsseldorf 2014.

Pfündel, Katrin, Anja Stichs und Kerstin Tanis. Muslimisches Leben in Deutschland 2020. Studie im
Auftrag der Deutschen Islam Konferenz. Hg. Bundesamt für Migration und Flüchtlinge.
Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl. Nürnberg 2021.

8 Einleitung


