Einleitung

Islamische Religionslehre ist ein religiéses Angebot fiir muslimische Schiiler:innen
an Schulen in Hessen, Baden-Wiirttemberg, Niedersachsen und Nordrhein-West-
falen, das sukzessive weiter ausgebaut wird. Seit der Empfehlung des deutschen
Wissenschaftsrates im Jahre 2010, islamische Theologie an deutschen Universitdten
zu etablieren, hat auch die islamische Religionspadagogik als Wissenschaftsdiszi-
plin im universitdren System ihren Platz eingenommen. Standen zu Beginn des
Etablierungsprozesses noch rechtliche Fragen im Vordergrund, z.B. wie die Zu-
sammenarbeit mit den muslimischen Verbdnden gestaltet werden kann, so hat
inzwischen eine fachliche Diversifizierung des Faches stattgefunden. Die vorlie-
gende Publikation ist ein Zeugnis dieses Prozesses, in dem (islamische) Religions-
padagog:innen sich mit der Frage auseinandersetzen, wie Tradition und Lebenswelt
in der aktuellen religionspiddagogischen und -didaktischen Forschung wechselseitig
ins Gespréch gebracht werden konnen.

Im Lehrplan des Faches flr die Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen ist zu
lesen, dass der islamische Religionsunterricht (IRU) die ,aktive und reflektierte
Auseinandersetzung mit der islamischen Religion und Tradition zu ermdglichen
und uiber die Geschichte und die Lebenswirklichkeit der Musliminnen und Muslime
zu informieren“ (Ministerium fiir Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-
Westfalen 2014, 10) habe.

Dieser Sammelband setzt genau hier an und fragt danach, von welcher isla-
mischen Tradition eigentlich die Rede sein kann: Auch wenn sich erste Spuren
muslimischen Lebens in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert nachweisen lassen,
hat sich die Prasenz von Muslim:innen erst seit den vergangenen 60 Jahren
wahrnehmbar verdndert. Die Griinde fiir ihre Anwesenheit in Deutschland sind
vielfaltig. So kamen einige als Gastarbeiter:innen u.a. aus der Tiirkei und Nord-
afrika, spéter folgten politische Fliichtlinge aus dem Iran, Kriegsflichtlinge aus
Bosnien und in jlingster Zeit u.a. aus Syrien und Afghanistan. Wahrend in ihren
traditionellen muslimischen Herkunftsgesellschaften ein bestimmtes muslimisches
Ethos ganz selbstverstédndlich begriindet war und das Zusammenleben durch die-
sen gemeinsamen Glauben strukturiert wurde, ist die muslimische Bevolkerungs-
gruppe in Deutschland kulturell, habituell und sprachlich wohl heterogener als jede
andere religiose Gruppe in Deutschland.

Die religiose Situation in Deutschland ist in gewisser Weise von einer ,,dop-
pelte[n] Pluralisierung* (Berger 2012, 17) nach Peter Berger gepragt: Zum einen gibt
es einen religiosen Pluralismus im tblichen Sinne des Wortes, d.h., das Christen-
tum, der Islam, das Judentum und andere Religionen koexistieren in unserer Ge-
sellschaft. Zum anderen sind die religiosen Gruppen innerhalb der Religionsge-

8 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111674568-001



2 — Einleitung

meinschaften weiter diversifiziert. So zeigen empirische Erhebungen, dass die in
Deutschland lebenden Muslim:innen eine deutlich ausgepragtere Glaubenspraxis
aufweisen als Christ:innen (Pfiindel et al. 2021, 83), aber auch der Anteil der saku-
laren bzw. religionsfernen Personen innerhalb der muslimischen Bevoélkerung
weiter zunimmt. Wahrend in medialen Diskursen Muslim:innen stark homogeni-
siert werden, sind also die innerreligiosen Zugange zur Religion und Tradition in
der muslimischen Gesellschaft vielfaltig.

Die islamische Theologie und Religionspadagogik sind als akademische Diszi-
plinen gefordert, sowohl ihre Grundlagenforschung an die tradierten Wissensbe-
stinde anzuschlieffen als auch ihre Relevanz gesamtgesellschaftlich durch ihre
Kontextualisierung in Verhandlungsprozesse einzubringen. Fir das Verstandnis
dessen, was unter islamischer Tradition verstanden werden kann, ist damit aber
auch eine erste entscheidende Schwierigkeit zur Einordnung des Themas be-
schrieben: Was hat sich seit der Spatantike bis heute als ,,islamisierte“ Tradition der
Arabischen Halbinsel erhalten? Was davon ist im engeren Sinne islamisch-religios
ausgeformt und kann einen universalen Anspruch erheben? Auch die Geschichte
der islamischen Theologie und ihre Ausdifferenzierung sind ein Zeugnis dafir, wie
spannungsreich die innere Pluralitdt einer Tradition sein kann, was fiir die isla-
mische Religionspadagogik bedeutet, dass sich die relevante Tradition in vielerlei
Formen manifestiert: Hier sind der Koran und die Sunna des Propheten und deren
theologische Auslegungsgeschichte, ihre Deutung und Bedeutung zu nennen. Aber
auch die vielfaltigen aus der Herkunftskultur mitgebrachten religiosen wie kultu-
rellen Brauche, deren Pragekraft und Geltungsanspruch auch innerhalb der mu-
slimischen Communitys stark variieren, gehoren zu den fiir Muslim:innen rele-
vanten religiosen Traditionen.

Der erste Fall zeigt ein Verstandnis der ,islamischen Tradition“, das einen
starkeren allgemeinen Normativitatsanspruch betont und einen klareren Bezug zur
Quellenliteratur herstellt. Im zweiten Fall weist ,,muslimische Tradition“ eher auf
die Pragung sozialer und kultureller Strukturen hin. Was als urspriingliche Tradi-
tion bezeichnet werden kann, ist daher von gegenwértigen Perspektiven, Erkennt-
nissen, Erfahrungen oder Interessen gepragt.

Und wenn Muslim:innen ihre durch die Herkunftskultur gepréagte Sichtweise
des Islam nach Deutschland gebracht haben, stellt sich die Frage: Versteht sich die
islamische Tradition in ihrem Kern als statisch? Oder ist sie vielmehr ein dyna-
mischer Austausch, der sich an den realen Gegebenheiten menschlicher Kontexte
orientiert? Was davon ist es im Hinblick auf das Zusammenleben in einer vielfal-
tigen Gesellschaft wie der unseren wert, bewahrt und beschiitzt zu werden?

Weiterhin heift es im Lehrplan:



Einleitung =——— 3

Grundsatzliche Aufgabe des islamischen Religionsunterrichts ist es, in der Begegnung mit is-
lamischer Glaubensiiberzeugung und -praxis zu einer tragfahigen Lebensorientierung beizu-
tragen. Dieses Ziel wird dadurch erreicht, dass Lebenswirklichkeit und Glaubensiiberzeugung
immer wieder wechselseitig erschlossen und miteinander vernetzt werden. (Ministerium fiir
Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen 2014, 9)

Die Verkniipfung von Lebenserfahrungen und tradierten Glaubensdeutungen er-
scheint in dieser Zielsetzung selbstverstandlich. Die scheinbar festgeftigte Trias von
religioser Lehre, religiosem Subjekt und religiéser Gemeinschaft gestaltet sich fiir
die Muslim:innen in Deutschland jedoch deutlich schwieriger als in den Her-
kunftslandern. Inshesondere, wenn sie als eine Erinnerungsgemeinschaft eine ge-
meinsame Erzdhlung und ein Zusammengehorigkeitsgefiihl auf der Grundlage der
Rekonstruktion der ersten Jahrhunderte entwickeln wollen. Dies kann jedoch fiir
diejenigen zum Problem werden, die sich aufgrund unterschiedlicher Rechtsschul-
oder Denktraditionen nicht damit identifizieren konnen — weil sie sich entweder
vereinnahmt oder ausgeschlossen fiihlen. Im Kern geht es um religiose Differenz-
kriterien und Pluralisierungen, die sowohl die religiose Traditionalisierung als auch
die Gegenwartskultur und den Lebensstil betreffen, ebenso wie die kulturelle Ko-
dierung von Religion und die intrareligiose Sicht.

Diese Themen bildeten den Schwerpunkt der religionspaddagogischen Tagung
vom 1. bis 2. Dezember 2023 in Paderborn und wurden dort unter dem Titel dieses
Sammelbandes diskutiert. Viele der Vortrage wurden im Anschluss fiir die vorlie-
gende Publikation ausgearbeitet, die um weitere Beitrdge erweitert wurde. Die
Beitrédge der Religionspddagog:innen trugen zur Klarung der Frage bei, welchen
Stellenwert die islamische Tradition heute in der islamischen Religionspddagogik
hat.

Wenn im IRU der Schwerpunkt auf dem religidsen Verhéltnis der muslimischen
Schiiler:innen zur Lehre und Gemeinschaft liegt, sollte die Vielfalt ihrer religiosen
Herkunftskulturen als Ressource einbezogen werden. Dabei stellt sich die Frage, wie
der IRU gestaltet werden kann, damit die vermittelten Inhalte den muslimischen
Schiiler:innen nicht fremd bleiben und ihnen gleichzeitig Deutungsangebote fiir
ihren Glauben in einer sowohl multireligiosen als auch innerreligi6s vielfaltigen
Gesellschaft bieten.

Die Komplexitat des Themas verdeutlicht die Vielschichtigkeit der padagogi-
schen und didaktischen Anséatze, die eine facettenreiche Anndherung an die isla-
mische Tradition ermdglichen — ein Aspekt, den die Beitrédge dieses Sammelbandes
beleuchten.

Selcen Giizel analysiert in ihrem Beitrag Die Bedeutung der Tradition im isla-
mischen Religionsunterricht fiir die Entwicklung einer religiosen Identitdit muslimi-
scher Kinder und Jugendlicher die Rolle des IRU fiir die religiose Identitatsbildung



4 —— Einleitung

junger Muslim:innen. Giizel verdeutlicht anhand eines Unterrichtsbeispiels aus
dem bayerischen Modellversuch ,Islamischer Unterricht“ die Bedeutung des IRU als
Ort fiir die Reflexion religioser Praktiken und die Forderung des interreligiosen
Respekts. Auf der Grundlage der von ihr vorgenommenen qualitativen Studie zeigt
sie, dass der IRU eine wichtige Rolle in der religiésen Bildung junger Musliminnen
und Muslime spielt. Er tragt wesentlich zur Entwicklung einer muslimisch-deut-
schen Identitit bei und unterstiitzt die Schiilerinnen und Schiiler dabei, einen be-
wussten und reflektierten Umgang mit ihrer religidsen Tradition zu entwickeln.

Der Beitrag von Mehmet H. Tuna: Islam ,mit dem Herzen lernen®, Bildungs-
verstdndnis muslimischer Jugendlicher zwischen Tradition und Moderne untersucht
das Bildungsversténdnis muslimischer Jugendlicher in Osterreich und Deutschland,
das sich im Spannungsfeld zwischen traditioneller und moderner islamischer re-
ligioser Bildung entwickelt. Die Ergebnisse der vorgestellten Studie machen deut-
lich, dass Gemeinschaft, Beziehungen und Emotionen eine zentrale Rolle in der
religiosen Bildung der Jugendlichen spielen. Tuna weist jedoch auf die Ambivalenz
im Bildungsverstandnis der Jugendlichen hin: Einerseits betonen sie die Wichtigkeit
des traditionellen Auswendiglernens, andererseits wiinschen sie sich eine Bildung,
die Raum fiir Reflexion und Urteilshildung lasst. Tuna betont, dass eine umfassende
religiése Bildung sowohl intellektuelle als auch emotionale Aspekte einbeziehen
sollte, um den Jugendlichen zu einem tiefen Verstdndnis ihrer Religion und einer
reflektierten Identitdtshildung zu verhelfen.

Der Beitrag Kompetenzorientierung im islamischen Religionsunterricht am
Lernort Schule. Ein Widerspruch zu den Traditionen religiosen Lernens im Islam?
von Annett Abdel-Rahman thematisiert die Herausforderungen und Spannungen,
die bei der Einbindung traditioneller islamischer Lernmethoden in den kompe-
tenzorientierten IRU an Schulen entstehen. Abdel-Rahman diskutiert die histori-
schen Perspektiven des islamischen Lehrens und Lernens und betont die Bedeutung
von Reflexion und tiefem Nachdenken (tadabbur) als zentrale Bestandteile des re-
ligiosen Lernens im Islam. Schliefflich argumentiert die Autorin, dass der IRU in der
Schule nicht direkt an die traditionellen Formen des religiésen Lernens ankniipfen
kann, jedoch die Grundprinzipien der Reflexion und Urteilshildung in die Kompe-
tenzorientierung integrieren sollte. Der Unterricht solle daher darauf ausgerichtet
sein, die Schiiler:innen zu beféhigen, tiber religiése Inhalte nachzudenken und sie
in ihren Alltag zu integrieren, um verantwortungsbewusst und reflektiert in der
Gesellschaft zu handeln.

Wie ein derartig reflektierter Umgang mit der religiésen Tradition gestaltet
werden kann, veranschaulicht Yasar Sarikaya in seinem Beitrag Hadithdidaktik: Ein
neues Lehren und Lernen mit Hadithen. Sarikaya untersucht darin die Rolle und
Bedeutung der Hadithe in der islamischen Erziehung und im zeitgeméfien IRU.
Hadithe, die Worte und Taten des Propheten Muhammad sowie seiner Geféhrten,



Einleitung = 5

haben eine zentrale Position in der religiosen Bildung und préagen bis heute die
religiose und moralische Entwicklung muslimischer Kinder und Jugendlicher. Er
erliutert das padagogische Potenzial der Hadithe im Unterricht und betont die
Notwendigkeit, Hadithe kontextualisiert und sachgerecht zu tbersetzen, um Miss-
verstandnisse zu vermeiden und den Lernenden ein tiefes Verstandnis zu ermog-
lichen. Sarikayas Beitrag zeigt das enorme Potenzial der Hadithe fiir die islamische
Religionspadagogik und die Forderung eines reflektierten, selbstbestimmten Um-
gangs mit religioser Tradition auf.

»Erzdhlen“ als Lehrform islamisch-religiéser Bildung in der Tradition und Ge-
genwart von Tuba Isik untersucht die Rolle des Erzédhlens als Lehrmethode in der
islamisch-religiosen Bildung, sowohl in der Tradition als auch in der Gegenwart.
Isik argumentiert, dass das Erzédhlen von Geschichten, das tief in der islamischen
Tradition verwurzelt ist, eine zentrale Methode darstellen kann, um ethische Fra-
gestellungen asthetisch zu erschlieflen und die kognitive sowie emotionale Ent-
wicklung der Schiler:innen zu foérdern. Dabei geht die Autorin auch auf die me-
thodologische Frage ein, wie diese Tradition in den IRU integriert werden kann, um
die Schiiler:innen zu eigenen Werturteilen und einer tiefen Auseinandersetzung
mit ihrer religissen Uberlieferung zu fiihren. Sie zeigt auf, dass das Erzéihlen als
padagogisches Werkzeug genutzt werden kann, um komplexe ethische und religise
Konzepte verstandlich zu machen.

Im Beitrag ,Ich mache mir die Welt, wie sie mir gefallt.“ Jona und Yinus in
Kinderbibel, Kinderkoran und interreligiosen Lesebtichern greifen Naciye Kamcili-
Yildiz und Marion Keuchen eine koranische und biblische Erzdhlung auf und un-
tersuchen die Darstellung der Jona- und Yanus-Geschichte in interreligiosen Lese-
biichern sowie in Kinderbibeln und Kinderkoranen. Dabei zeigen die Verfasserin-
nen, wie biblische und koranische Erzdhlungen in didaktischen Kontexten
miteinander verglichen und nebeneinander erzahlt werden, um bei den Schiu-
ler:innen ein besseres Verstandnis der eigenen und der jeweils anderen Religion zu
férdern. Ein besonderer Schwerpunkt der Analyse liegt auf der Frage, wie in diesen
Nacherzahlungen die Balance zwischen Texttreue und kindgerechter Vermittlung
erreicht wird. Die Untersuchung der Jona- und Yanus-Geschichte zeigt, dass die
Nacherzéhlungen in interreligiosen Lesebiichern héufig um erzahlerische Ergén-
zungen erweitert werden, um die Geschichten fiir Kinder zuganglicher zu machen.
Kamcili-Yildiz und Keuchen pladieren fiir einen sensiblen und reflektierten Einsatz
solcher Werke, der sowohl die Eigenstandigkeit der jeweiligen Religionen respek-
tiert als auch die didaktischen Herausforderungen des interreligidsen Lernens
meistert.

Der Beitrag Warum Frommsein allein nicht reicht. Zur Entwicklung des religi-
onspddagogischen Habitus im universitdren Lehramtsstudium von Naciye Kamcili-
Yildiz erweitert die Perspektive auf die Hochschule und untersucht die Entwicklung



6 =—— Einleitung

des religionspddagogischen Habitus von angehenden islamischen Religionslehr-
kraften im universitdren Lehramtsstudium. Anhand des Habitus-Modells erlautert
die Autorin, wie das Modell in der islamischen Religionspadagogik implementiert
werden kann, um die Reflexionsfahigkeit der Studierenden zu férdern. Sie hebt
unter Hinzunahme von empirischen Untersuchungen hervor, dass die biografi-
schen Erfahrungen der Studierenden einen erheblichen Einfluss auf ihre profes-
sionelle Entwicklung haben. Am Beispiel des Universitdtsseminars ,Mit Muhammad
im Islamischen Religionsunterricht“ veranschaulicht sie, wie biografische Pragun-
gen und reflexive Kompetenzen im Studium berticksichtigt werden konnen.

Kamcili-Yildiz pladiert dafiiy; dass muslimische Religionsgemeinschaften
strukturelle Lernangebote schaffen, die die professionelle Entwicklung der ange-
henden Lehrkrifte unterstiitzen.

Said Topalovics Beitrag Der Blick in die Vergangenheit — fiir die Zukunft. Reli-
gionspddagogische Reflexion tiber das Verhdltnis von Tradition und Moderne in der
religiésen Bildung widmet sich einer tiefgreifenden Analyse der Herausforderun-
gen, vor denen die islamische religiose Bildung in der heutigen Zeit steht. Im Zen-
trum der Untersuchung steht die Frage, wie traditionelle, schulische Bildungsmo-
delle, die sich auf historische Kontinuitét stiitzen, mit den Anforderungen und
Verdnderungen der modernen Gesellschaft in Einklang gebracht werden kénnen. In
Bezug auf die konzeptionellen und praxeologischen Ausrichtungen der islamischen
Bildung unterscheidet Topalovi¢ drei grofle péadagogische Konzepte: tar-
biya, talim und ta’dib. Er fiihrt aus, dass das Bildungskonzept tazkiya — traditionell
als Lauterung der Seele verstanden — in der modernen islamischen Religionspa-
dagogik eine bedeutende Rolle spielen kénnte. Tazkiya konne dazu beitragen, die
Miindigkeit und Selbstbestimmung der Lernenden zu fordern, indem es die intel-
lektuellen, sozialen und spirituellen Fahigkeiten des Menschen kultiviert. Vor dem
Hintergrund neuer sozialgesellschaftlicher Entwicklungen plédiert Topalovi¢ fiir
einen paradigmatischen Perspektivwechsel hin zu einer kritisch-diskursiven Bil-
dungskultur, die sowohl die islamische Tradition als auch die modernen Lebens-
welten berticksichtigt.

Betiil Karakog-Kafkas analysiert in Moscheetradition(en) gestalten. Wissensso-
ziologische und religionspddagogische Perspektiven die Konstruktion von Mo-
scheetraditionen in der Gegenwart und ihre Verankerung in kollektiven Erfah-
rungen der Moscheebesucher:innen in Deutschland. Sie betont, dass traditionelle
Moscheekonzepte oft stark auf die Vergangenheit fokussiert sind, wahrend gegen-
wartsbezogene Traditionen in der islamischen Religionspadagogik bislang nur
unzureichend beriicksichtigt wurden. Karakoc¢-Kafkas zielt darauf ab, diese Liicke
zu schlieflen, indem sie die Handlungsmacht und das Gestaltungspotenzial der
Moscheebesucher:innen betont, die durch ihre kollektiven und impliziten Erfah-
rungen aktiv zur Konstruktion und Fortfiihrung von Traditionen beitragen. Kara-



Einleitung = 7

koc-Kafkas zieht fiir ihre Analyse empirisches Material aus der Hashtag-Aktion
#meinmoscheereport heran, die als Reaktion auf die Berichterstattung iiber Mo-
scheen in Deutschland ins Leben gerufen wurde. In den analysierten Hashtags
zeigen sich konjunktive Erfahrungsrdume, in denen sowohl religiése als auch so-
ziale Praktiken innerhalb der Moschee miteinander verflochten sind. Die Moschee
wird dabei als generationsiibergreifender und multifunktionaler Raum dargestellt,
in dem religiése Praxis und kindliches Spiel ineinandergreifen und Hierarchien
zwischen Kindern und Erwachsenen sowie zwischen Kindern und Imamen eine
bedeutende Rolle spielen. Durch die komparative Analyse der Hashtags wird
deutlich, dass die Moschee nicht nur als Ort der religiésen Praxis, sondern auch als
Raum der Sozialisation und Bildung verstanden wird.

In ihrem Artikel Tradition — ein vielschichtiger Begriff. Zur Bedeutung traditi-
onstheoretischer Vergewisserungen fiir die islamische und christliche Religionspd-
dagogik untersucht Monika Tautz die komplexe Natur des Traditionsbegriffs, der
sowohl im alltdglichen Sprachgebrauch als auch in verschiedenen wissenschaftli-
chen Disziplinen wie der Kulturwissenschaft und der Theologie verwendet wird.
Tautz betont, dass Diskussionen uber Traditionen, inshesondere im Kontext ge-
sellschaftlicher und religioser Diskurse, oft emotional aufgeladen sind. Gerade in
unserer zunehmend posttraditionalen oder enttraditionalisierten Gesellschaft
bleibt die theoretische Auseinandersetzung mit Traditionen fiir die christliche und
islamische Theologie sowie die Religionspddagogik unverzichtbar. Tautz differen-
ziert zwischen christlich-katholischen und islamischen Perspektiven. Sie erldutert,
dass sich das christliche Verstdndnis von Tradition im Laufe der Geschichte ge-
wandelt hat und verschiedene Konfessionen unterschiedliche Traditionen pflegen.
Im islamischen Kontext fehle ein direkter Begriff fiir Tradition, weshalb verschie-
dene Begriffe verwendet wiirden. Die islamische Theologie stehe vor der Heraus-
forderung, Tradition in einer sich wandelnden pluralen Gesellschaft neu zu defi-
nieren und zu vermitteln.

Tautz zeigt, dass die enge Verflechtung von Identitatshildung und Tradition
sowohl fiir die islamische als auch fiir die christliche Religionspadagogik relevant
ist. Sie argumentiert, dass die Férderung von Sprachfahigkeit, kritischer Urteils-
kompetenz und des Verstdndnisses filir Heterogenitiat die zentrale Aufgabe der
Religionspadagogik ist. Abschliefend hebt Tautz die Bedeutung einer zeitgeméafien
und kontexthezogenen Vermittlung religioser Traditionen hervor, die die religiose
und interreligiose Kompetenz der Lernenden starkt.

Es bleibt eine Herausforderung schulischen Religionsunterrichts, die Balance
herzustellen zwischen der Aufgabe, jungen Menschen einen Zugang zu religiésen
Traditionen zu ermdglichen, und dem Anspruch, ihnen eine reflektierte und ei-
genstandige Auseinandersetzung mit Glaubensinhalten zu erlauben. Das dahinge-
hende Potenzial der Kinder- und Jugendtheologie, so konstatiert Oliver Reis in sei-



8 =—— Einleitung

nem Beitrag Kinder- und Jugendtheologie und Tradition. Eine christliche Perspektive,
bleibt in der Praxis jedoch oft ungenutzt. Um dieser Traditionsblindheit entgegen-
zuwirken, schlédgt er eine modellbezogene Didaktik vor, mit der unterschiedliche
Positionen in Beziehung gesetzt und weiterentwickelt werden konnen. Dabei be-
zieht er den Modellbegriff auf religios-theologische, gegenstandsbezogene AuRe-
rungen — ausgehend von der Pramisse, dass diese modellierend mit ihrem Gegen-
stand umgehen. Auf diese Weise konne gewdhrleistet werden, dass die
Schiiler:innen ihre Uberzeugungen kritisch zu reflektieren und diese im Gesprich
mit der Tradition zu schérfen lernen.

Reis betont, dass religiése Traditionen nicht als starre Wissensbesténde, son-
dern als dynamische Deutungsrahmen verstanden werden sollten, damit sie als
Anregung fir eigenstidndiges theologisches Nachdenken der Lernenden ihre Bil-
dungsfunktion freisetzen konnen.

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass alle Beitrdage die Notwendigkeit eines
erweiterten Verstandnisses von Tradition in der islamischen Religionspddagogik
hervorheben, das die gegenwartigen Lebenswelten der Subjekte starker beriick-
sichtigt. Sie zeigen, dass sich der Fokus von einer reinen Reproduktion historischer
Traditionen zu einer aktiven, subjekt- und gegenwartshezogenen Gestaltung von
Traditionen verschoben hat. In diesem Sinne sind die Beitrdge als Puzzlestiicke
dieser Suchbewegung zu bewerten.

An dieser Stelle mochte ich allen Autor:innen des vorliegenden Bandes fiir die
konstruktive Kooperation herzlich danken, ohne die dieses Werk nicht entstanden
waére.

Dieser Sammelband wére auch ohne die wertvolle Unterstiitzung meiner Mit-
arbeiterinnen nicht mdglich gewesen. Mein besonderer Dank gilt Amelie Marie
Miihlenstddt, Yasemin Bas und Ayse Beyza Candan, die mit groffem Engagement zur
Vorbereitung dieses Werkes beigetragen haben. Ich schatze ihr Zusammenwirken
und ihre Unterstutzung sehr und bin dankbar, sie an meiner Seite zu wissen.

Literaturverzeichnis

Berger, Peter L. ,Die zwei Pluralismen*. Zwei Pluralismen. Positionen aus Sozialwissenschaft und
Theologie zu religioser Vielfalt und Sdkularitdt. Hg. Peter L. Berger, Silke Steets, Wolfram WeiRe.
Munster: Waxmann, 2012. 17-30.

Ministerium fiir Schule und Weiterbildung des Landes Nordrhein-Westfalen (Hg.). Kernlehrplan fiir die
Sekundarstufe I in Nordrhein-Westfalen. Islamischer Religionsunterricht, Diisseldorf 2014.

Pfuindel, Katrin, Anja Stichs und Kerstin Tanis. Muslimisches Leben in Deutschland 2020. Studie im
Auftrag der Deutschen Islam Konferenz. Hg. Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge.
Forschungszentrum Migration, Integration und Asyl. Niirnberg 2021.



