
48 Die Geselligkeit 

aber wird dadurch, daß die Menschen des höchsten indivi-
duellen Niveaus so oft die Berührung mit dem sozialen scheuen, 
die allgemeine Hebung des letzteren hintangehalten. 

3. Die Geselligkeit 
(Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie) 

Das Grundmotiv, das, nach der Bezeichnung im einleitenden 
Kapitel, eine „reine Soziologie" als besonderen Problemkreis 
konstituierte, muß jetzt im Übergang zu einer exemplifizieren-
den Anwendung noch einmal formuliert werden. Denn jenes 
Motiv bestimmt nicht nur als das allgemeine, mit vielen ande-
ren geteilte Forschungsprinzip dieses Beispiel, sondern es gibt 
selbst unmittelbar den Stoff für den jetzt zu schildernden 
Anwendungsfall her. 

Jenes entscheidende Motiv ist von zwei Begriffen her fest-
gelegt: daß man von jeder menschlichen Gesellschaft zwischen 
ihrem Inhalt und ihrer Form unterscheiden kann, und daß sie 
selbst ganz allgemein die Wechselwirkung unter Individuen 
bedeutet. Diese Wechselwirkung entsteht immer aus bestimm-
ten Trieben heraus oder um bestimmter Zwecke willen. Eroti-
sche Instinkte, sachliche Interessiertheiten, religiöse Impulse, 
Zwecke der Verteidigung wie des Angriffs, des Spieles wie des 
Erwerbes, der Hilfeleistung wie der Belehrung und unzählige 
andere bewirken es, daß der Mensch in ein Zusammensein, ein 
Füreinander-, Miteinander-, Gegeneinanderhandeln, in eine 
Korrelation der Zustände mit anderen tritt, d. h. Wirkungen 
auf sie ausübt und Wirkungen von ihnen empfängt. Diese 
Wechselwirkungen bedeuten, daß aus den individuellen Trägern 
jener veranlassenden Triebe und Zwecke eine Einheit, eben 
eine „Gesellschaft", wird. Ich bezeichne nun alles das, was in 
den Individuen, den unmittelbar konkreten Orten aller histori-
schen Wirklichkeit, als Trieb, Interesse, Zweck, Neigung, 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 49 

psychische Zuständlichkeit und Bewegung derart vorhanden 
ist, daß daraus oder daran die Wirkung auf andere und das 
Empfangen ihrer Wirkungen entsteht - dieses bezeichne ich als 
den Inhalt, gleichsam die Materie der Vergesellschaftung. An 
und für sich sind diese Stoffe, mit denen das Leben sich füllt, 
diese Motivierungen, die es treiben, noch nicht sozialen Wesens. 
Weder Hunger noch Liebe, weder Arbeit noch Religiosität, 
weder die Technik noch die Funktionen und Resultate der 
Intelligenz bedeuten ihrem unmittelbaren Sinne nach schon 
Vergesellschaftung; vielmehr, sie bilden diese erst, indem sie 
das isolierte Nebeneinander der Individuen zu bestimmten 
Formen des Miteinander und Füreinander gestalten, die unter 
den allgemeinen Begriff der Wechselwirkung gehören. Die 
Vergesellschaftung ist also die in unzähligen verschiedenen 
Arten sich verwirklichende Form, in der die Individuen auf 
Grund jener - sinnlichen oder idealen, momentanen oder 
dauernden, bewußten oder unbewußten, kausal treibenden oder 
teleologisch ziehenden - Interessen zu einer Einheit zusammen-
wachsen und innerhalb deren diese Interessen sich verwirk-
lichen. 

Auf diesen Sachverhalt nun wendet sich eine geistige Funk-
tionsweise von höchst weitgreifender Bedeutung an. Wenn 
praktische Verhältnisse und Notwendigkeiten die Menschen 
dahin führen, das der Welt abzugewinnende Material des 
Lebens durch die Kräfte der Intelligenz, des Willens, des 
Gestaltungstriebes, der Gefühlsbewegungen zu bearbeiten, sei-
nen Elementen um der Zwecke des Lebens willen bestimmte 
Formen zu geben, und wir es in diesen nun erst als Lebens-
element betätigen und benutzen - , so entheben sich jene Kräfte 
und Interessen dann in eigentümlicher Weise dem Dienste des 
Lebens, der sie ursprünglich emporgezogen und verpflichtet 
hatte. Es findet eine Verselbständigung gewisser Energien der-
art statt, daß sie sich nicht mehr an den Gegenstand heften, den 
sie formten und damit den Zwecken des Lebens gefügig mach-

4 Simmel, Grundfragen der Soziologie 



50 Die Geselligkeit 

ten, sondern sie spielen nun gewissermaßen frei in sich selbst, 
um ihrer selbst willen, und schaffen oder ergreifen eine Mate-
rie, die ihnen jetzt eben nur zu ihrer eigenen Betätigung, Ver-
wirklichung dient. So scheint alles Erkennen ursprünglich ein 
Mittel im Kampf ums Dasein zu sein; das wahre Verhalten der 
Dinge zu wissen, ist für die Erhaltung und Förderung des 
Lebens von unübersehlichem Nutzen. Wissenschaft aber be-
deutet, daß sich das Erkennen nicht mehr zu dieser praktischen 
Leistung hergibt, sondern ein Eigenwert geworden ist, sich von 
sich aus seine Gegenstände wählt, sie nach seinen inneren Be-
dürfnissen gestaltet und über seine Selbstvollendung nicht 
hinausfragt. Weiter: Die Formung anschaulicher und unanschau-
licher Realitäten nach räumlichen Geschlossenheiten, nach 
Rhythmus und Klang, nach Bedeutung und Organisation ist 
sicher zunächst den Forderungen unserer Praxis entsprungen. 
Sobald diese Formen aber Selbstzwecke werden, aus eigener 
Kraft und eigenem Recht heraus wirksam, von sich aus und 
nicht um der Verflechtung in das Leben willen auswählend und 
schöpferisch - steht die Kunst da, ganz vom Leben getrennt und 
ihm nur entnehmend, was ihr dient und durch sie gleichsam 
zum zweiten Male erzeugt wird, obgleich die Formen, in denen 
sie dies tut und in denen sie sozusagen besteht, sich an den 
Forderungen und der Dynamik des Lebens erzeugt haben. 
Dieselbe Drehung bestimmt das Recht in seinem Wesen. Aus 
den Erfordernissen für die Existenz der Gesellschaft heraus 
werden gewisse Verhaltungsweisen der Individuen erzwungen 
oder legitimiert - sie sind gültig und geschehen in diesem 
Stadium ausschließlich um solcher Zweckmäßigkeit willen. Das 
ist aber nicht mehr der Sinn ihrer Verwirklichung, sobald das 
„Recht" dasteht; denn nun sollen sie nur geschehen, weil sie 
eben „Recht" sind, gleichgültig gegen das sie ursprünglich 
zeugende und beherrschende Leben, bis zum fiat justitia, pereat 
mundus. Obgleich also das dem Recht gemäße Verhalten in 
dem sozialen Lebenszweck wurzelt, so hat doch das Recht in 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 51 

seiner Reinheit keinen „Zweck", weil es nun nicht mehr Mittel 
ist, sondern, von sich aus und nicht erst auf Legitimation durch 
eine höhere Instanz hin, bestimmt, wie der Lebensstoff geformt 
werden soll. Und nun vollzieht sich vielleicht in der weitest-
greifenden Weise diese Achsendrehung - von der Bestimmtheit 
der Lebensformen durch seine Materie zu der Bestimmung 
seiner Materie durch die zu definitiven Werten erhobenen 
Formen - in alledem, was wir Spiel nennen. Die realen Kräfte, 
Nöte und Impulse des Lebens erzeugen die für dieses zweck-
mäßigen Formen unseres Verhaltens, die dann im Spiel oder 
vielmehr als Spiel zu selbständigen Inhalten und Reizen wer-
den: das Jagen und Erlisten, die Bewährung der physischen und 
der geistigen Kräfte, den Wettbewerb und das Gestelltsein auf 
die Chance und die Gunst unbeeinflußbarer Mächte. Alles 
dieses ist jetzt dem Flusse des bloßen Lebens enthoben, von 
dessen Materie, an der sein Ernst haftet, entlastet und wählt 
oder schafft nun als das von sich aus Entscheidende die Gegen-
stände, an denen es sich bewähre und rein darstelle; damit 
gewinnt das Spiel seine Heiterkeit, aber auch jene symbolische 
Bedeutung, die es von allem bloßen Spaß unterscheidet. Hier 
liegt, was an der Analogie zwischen Kunst und Spiel gerecht-
fertigt ist. Mit beiden haben die Formen, die die Realität des 
Lebens entwickelte, dieser gegenüber autonome Reiche ge-
gründet; es gibt ihnen ihre Tiefe und ihre Kraft, daß sie von 
ihrem Ursprung her immer noch mit Leben geladen sind, und 
wo sie dessen entleert sind, werden sie zu Künstelei und 
Spielerei - allein ihr Sinn und Wesen liegt eben in jener 
kompromißlosen Wendung, mit der die von der Lebenszweck-
mäßigkeit und der Lebensmaterie erzeugten Formen sich von 
diesen lösen und selbst zu Zweck und Materie ihrer selbständi-
gen Bewegtheit werden, von jenen Realitäten gerade nur auf-
nehmend, was sich der neuen Gerichtetheit fügen und in dem 
Eigenleben jener Formen aufgehen kann. 

4 " 



52 Die Geselligkeit 

Dieser Prozeß vollzieht sich nun auch in der Trennung 
dessen, was ich an der gesellschaftlichen Existenz Inhalt und 
Form nannte. Die eigentliche „Gesellschaft" an ihr ist jenes 
Miteinander, Füreinander, Gegeneinander, womit materielle 
oder individuelle Inhalte und Interessen durch Trieb oder 
Zweck eine Formung oder Förderung erfahren. Und diese 
Formen nun gewinnen Eigenleben, eine von allen Wurzeln an 
Inhalten befreite Ausübung rein um ihrer selbst und des in 
dieser Gelöstheit von ihnen ausstrahlenden Reizes willen; dies 
eben ist die Erscheinung Geselligkeit. Sicherlich ist es der Erfolg 
spezieller Notwendigkeiten und Interessen, wenn die Menschen 
sich in Wirtschaftsvereinigungen oder Blutsbrüderschaften, in 
Kultgenossenschaften oder Räuberbanden zusammentun. Allein 
jenseits dieser besonderen Inhalte werden alle diese Vergesell-
schaftungen von einem Gefühl dafür, von einer Befriedigung 
daran begleitet, daß man eben vergesellschaftet ist, für den 
Wert der Gesellschaftsbildung als solcher, ein Trieb, der auf 
diese Form der Existenz drängt und manchmal erst seinerseits 
jene realen Inhalte herbeiruft, die die einzelne Vergesellschaf-
tung tragen. Und wie nun das, was man den Kunsttrieb nennen 
mag, aus den Ganzheiten der erscheinenden Dinge ihre Form 
gleichsam herauszieht und zu einem besonderen, eben diesem 
Trieb korrespondierenden Gebilde gestaltet, so löst der „Ge-
selligkeitstrieb" in seiner reinen Wirksamkeit aus den Reali-
täten des sozialen Lebens den bloßen Vergesellschaftungsprozeß 
als einen Wert und ein Glück heraus und konstituiert damit, 
was wir Geselligkeit im engeren Sinne nennen. Es ist kein 
bloßer Zufall des Sprachgebrauchs, daß alle Geselligkeit, auch 
die ganz naturalistische, wenn sie irgendwelchen Sinn und 
Bestand haben soll, einen so großen Wert auf die Form legt, 
auf die gute Form. Denn Form ist gegenseitiges Sich-Bestimmen, 
Wechselwirken der Elemente, wodurch sie eben eine Einheit 
bilden; und da nun für die Geselligkeit die konkreten, an die 
Zwecksetzungen des Lebens angeknüpften Motivierungen der 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 53 

Vereinheitlichung in Wegfall kommen, so muß die reine Form, 
der sozusagen freischwebende, wechselwirkende Zusammen-
hang der Individuen um so stärker und mit um so größerer 
Wirksamkeit akzentuiert werden. 

Ihre bloß formale Beziehung zur Realität erspart der Ge-
selligkeit die Reibungswiderstände dieser; aber immerhin ge-
winnt sie aus ihr, je vollkommener sie gerade als Geselligkeit 
ist, auch für den tieferen Menschen eine symbolisch spielende 
Fülle des Lebens und eine Bedeutsamkeit, die ein oberflächlicher 
Rationalismus immer nur in den konkreten Inhalten sucht; so 
daß er, da er diese hier nicht findet, die Geselligkeit nur als 
eine hohle Läppischkeit abzutun weiß. Es ist doch nicht be-
deutungslos, daß in vielen, vielleicht in allen europäischen 
Sprachen Gesellschaft schlechthin eben das gesellige Zusammen-
sein bezeichnet. Die staatliche, die wirtschaftende, die durch 
irgendeinen Zweckgedanken zusammengehaltene Gesellschaft 
ist doch durchaus „Gesellschaft". Aber nur die gesellige ist eben 
„eine Gesellschaft" ohne weiteren Zusatz, weil sie die reine, 
prinzipiell über jeden spezifischen Inhalt erhobene Form 
all jener einseitig charakterisierten „Gesellschaften" in einem 
gleichsam abstrakten, alle Inhalte in das bloße Spiel der Form 
auflösenden Bilde darstellt. 

Von den soziologischen Kategorien her betrachtend, be-
zeichne ich also die Geselligkeit als die Spielform der Vergesell-
schaftung und als - mutatis mutandis - zu deren inhalts-
bestimmter Konkretheit sich verhaltend wie das Kunstwerk zur 
Realität. Es kommt zunächst das große, wenn man will: das 
größte Problem der Gesellschaft innerhalb der Geselligkeit zu 
einer nur innerhalb ihrer möglichen Lösung: welches Maß von 
Bedeutung und Akzent dem Individuum als solchem in und 
gegenüber dem sozialen Umkreis zukomme? Indem die Gesellig-
keit in ihren reinen Gestaltungen keinen sachlichen Zweck hat, 
keinen Inhalt und kein Resultat, das sozusagen außerhalb des 
geselligen Augenblicks als solchen läge, ist sie gänzlich auf die 



54 Die Geselligkeit 

Persönlichkeiten gestellt, nichts als die Befriedigtheit dieses 
Momentes - allenfalls noch mit einem Nachklang von ihr - soll 
erreicht werden, und so bleibt der Vorgang in seinen Bedingun-
gen, wie in seinem Ertrage ausschließlich auf seine personalen 
Träger beschränkt; die persönlichen Eigenschaften der Liebens-
würdigkeit, Bildung, Herzlichkeit, Anziehungskräfte jeder Art 
entscheiden über den Charakter des rein geselligen Beisammen-
seins. Aber gerade darum, weil hier alles auf die Persönlich-
keiten gestellt ist, dürfen die Persönlichkeiten sich nicht gar zu 
individuell betonen. Wo reale Interessen, kooperierend oder 
kollidierend, die Sozialform bestimmen, sorgen sie schon, daß 
das Individuum seine Besonderheiten und Einzigkeiten nicht 
allzu unbeschränkt und eigengesetzlich präsentiere; wo aber 
diese Bedingtheit fortfällt, muß eine andere, nur aus der Form 
des Beisammenseins entspringende Herabsetzung der persön-
lichen Zugespitztheit und Selbstherrlichkeit stattfinden, damit 
ein Beisammensein überhaupt möglich sei. Darum ist in der 
Gesellschaft das Taktgefühl von so besonderer Bedeutung, weil 
dies die Selbstregulierung des Individuums in seinem persön-
lichen Verhältnis zu andern leitet, wo keine äußeren oder 
unmittelbar egoistischen Interessen die Regulative übernehmen. 
Und vielleicht ist es die spezifischste Leistung des Taktes, den 
individuellen Impulsivitäten, Betonungen des Ich, geistigen und 
äußeren Ansprüchen die Grenze zu ziehen, die das Recht des 
Andern fordert. 

Eine sehr merkwürdige soziologische Struktur kommt hier 
auf. In die Geselligkeit hat nicht einzutreten, was die Persön-
lichkeit etwa an objektiven Bedeutungen besitzt, an solchen, die 
ihr Zentrum außerhalb des aktuellen Kreises haben; Reichtum 
und gesellschaftliche Stellung, Gelehrsamkeit und Berühmtheit, 
exzeptionelle Fähigkeiten und Verdienste des Individuums 
haben in der Geselligkeit keine Rolle zu spielen, höchstens als 
eine leichte Nuance von jener Immaterialität, mit der allein die 
Realität überhaupt in das soziale Kunstgebilde der Geselligkeit 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 55 

hineinragen darf. Ebenso aber wie dies Objektive, das um die 
Persönlichkeit herum ist, muß nun auch gerade das rein und 
zutiefst Persönliche aus ihrer Funktion als Element der Gesellig-
keit ausscheiden: das Allerpersönlichste des Lebens, des Cha-
rakters, der Stimmung, des Schicksals hat gleichfalls im Rahmen 
der Geselligkeit keinen Platz. Es ist taktlos - weil dem hier 
ausschließlich dominierenden Weefoe/wirkungsmoment wider-
streitend - bloß persönliche Stimmung und Verstimmung, Auf-
geregtheiten und Depressionen, Licht und Dunkelheit des 
tiefsten Lebens in die Geselligkeit mitzubringen. Bis in das 
Äußerlichste hinein reicht dieser Ausschluß des Persönlichen: 
eine Dame würde in einem wirklich persönlichen, intim freund-
schaftlichen Beisammensein mit einem oder wenigen Männern 
nicht so dekolletiert erscheinen mögen, wie sie es ganz unbe-
fangen in einer großen Gesellschaft tut. Sie fühlt sich in dieser 
eben nicht in dem Maße wie dort als Individuum engagiert und 
kann sich deshalb wie unter der unpersönlichen Freiheit der 
Maske preisgeben, da sie ja zwar nur sie selbst, aber doch nicht 
ganz sie selbst ist, sondern nur ein Element in einer formal 
zusammengehaltenen Vereinigung. 

Der Mensch als ganzer ist sozusagen ein noch ungeformter 
Komplex von Inhalten, Kräften, Möglichkeiten, und je nach 
den Motivierungen und Beziehungen des wechselnden Daseins 
gestaltet er sich daraus zu einem differenzierten, grenzbestimm-
ten Gebilde. Als wirtschaftender und als politischer Mensch, als 
Familienmitglied und als Repräsentant eines Berufes ist er 
sozusagen je ein ad hoc konstruiertes Elaborat, sein Lebens-
material ist jedesmal von einer besonderen Idee bestimmt, in 
eine besondere Form gegossen, deren relativ selbständiges Leben 
freilich von der gemeinsamen, unmittelbar aber nicht zu be-
zeichnenden Kraftquelle des Ich gespeist wird. In diesem Sinne 
nun ist auch der Mensch als geselliger ein eigentümliches, in 
keiner andern Beziehung so vorkommendes Gebilde. Er hat 
einerseits alle Sachbedeutungen der Persönlichkeit abgetan und 



56 Die Geselligkeit 

tritt nur mit den Fähigkeiten, Reizen, Interessen seiner reinen 
Menschlichkeit in die Geselligkeitsform ein. Andrerseits aber 
macht dies Gebilde vor dem ganz und gar Subjektiven und rein 
Innerlichen der Persönlichkeit Halt. Die Diskretion, die dem 
andern gegenüber eine erste Bedingung der Geselligkeit ist, ist 
ebenso dem eigenen Ich gegenüber erforderlich, weil ihre Ver-
letzung in beiden Fällen die soziologische Kunstform der Ge-
selligkeit in einen soziologischen Naturalismus ausarten läßt. 
Man kann also von einer oberen und unteren „Geselligkeits-
schwelle" für die Individuen sprechen. Sowohl in dem Augen-
blick, in dem diese ihr Zusammensein auf einen objektiven 
Inhalt und Zweck stellen, wie in dem andern, wo das absolut 
Personale und Subjektive des Einzelnen rückhaltslos in die 
Erscheinung tritt, ist die Geselligkeit nicht mehr das zentrale 
und formende, sondern höchstens noch das formalistische und 
äußerlich vermittelnde Prinzip. 

Zu dieser negativen Bestimmung des Geselligkeitswesens 
durch Grenzen und Schwellen aber kann man vielleicht das 
positive Formmotiv finden. Kant hat es als das Prinzip des 
Rechts aufgestellt, daß ein jeder dasjenige Maß von Freiheit 
haben solle, das mit der Freiheit jedes andern zusammen be-
stehen kann. Bleibt man einmal bei dem Geselligkeitstriebe als 
dem Quell oder auch der Substanz der Geselligkeit stehen, so 
ist nun das Prinzip, nach dem sie konstituiert ist: jeder solle so 
viel Befriedigung dieses Triebes haben, wie es mit der Befriedi-
gung eben dieses für alle andern vereinbar ist. Drückt man 
dies, statt von dem Triebe, vielmehr von dem Erfolge her aus, 
so formuliert sich das Prinzip der Geselligkeit so: jeder soll dem 
andern dasjenige Maximum an geselligen Werten (von Freude, 
Entlastung, Lebendigkeit) gewähren, das mit dem Maximum 
der von ihm selbst empfangenen Werte vereinbar ist. Wie nun 
das Recht auf jener Kantischen Basis ein durchaus demokrati-
sches ist, so zeigt dies Prinzip die demokratische Struktur aller 
Geselligkeit, die freilich jede Gesellschaftsschicht nur in sich 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 57 

selbst realisieren kann, und die eine Geselligkeit unter Ange-
hörigen ganz verschiedener sozialer Klassen so oft zu etwas 
Widerspruchsvollem und Peinlichem macht. Solche Gleichheit 
entsteht hier durch den Wegfall einerseits des ganz Persönlichen, 
andrerseits des ganz Sachlichen, also dessen, was die Vergesell-
schaftung als ihr Material vorfindet und wovon sie in ihrer 
Gestaltung als Geselligkeit entkleidet ist. Aber auch innerhalb 
der gesellschaftlich Gleichstehenden ist die Demokratie ihrer 
Geselligkeit eine gespielte. Die Geselligkeit schafft, wenn man 
will, eine ideale soziologische Welt: denn in ihr ist - das 
sprechen jene Prinzipien aus - die Freude des Einzelnen durch-
aus daran gebunden, daß auch die andern froh sind, hier kann 
prinzipiell niemand auf Kosten ganz entgegengesetzter Empfin-
dungen des Andern seine Befriedigung finden - wie viele andere 
Lebensgestaltungen es zwar durch über sie gestellte ethische 
Imperative, aber nicht durch ihr unmittelbar eigenes und inne-
res Prinzip ausschließen. Aber diese Welt der Geselligkeit, die 
einzige, in der eine Demokratie der Gleichberechtigten ohne 
Reibungen möglich ist, ist eine künstliche Welt, aufgebaut aus 
Wesen, die ausschließlich jene ganz reine, durch keinen gleich-
sam materialen Akzent debalancierte Wechselwirkung unterein-
ander herzustellen wünschen. Wenn wir jetzt die Vorstellung 
haben, in die Geselligkeit kämen wir rein „als Menschen", als 
das, was wir wirklich sind, unter Abwerfung all der Belastun-
gen, der Hin- und Hergerissenheiten, des Zuviel und Zuwenig, 
womit das reale Leben die Reinheit unseres Bildes entstellt, so 
liegt das daran, daß das moderne Leben mit objektivem Inhalt 
und Sachforderungen überlastet ist. Diese im geselligen Kreise 
von uns abtuend, glauben wir zu unserem natürlich-persönlichen 
Sein zurückzukehren und übersehen dabei, daß auch dies 
Persönliche nicht in seiner ganzen Besonderheit und naturalisti-
schen Vollständigkeit, sondern nur in einer gewissen Reserve 
und Stilisierung den geselligen Menschen ausmacht. In früheren 
Zeiten, als dieser Mensch noch nicht so vielem Sachlichen, 



58 Die Geselligkeit 

objektiv Inhaltlichen abgewonnen werden mußte , machte sich 
sein Formgesetz mehr und deutlicher seinem persönlichen Sein 
gegenüber geltend: daher war das persönliche Benehmen in der 
Geselligkeit f rüherer Zeiten viel zeremonieller, steifer und 
strenger überindividuell reguliert als heute. Diese Redukt ion 
der personalen Peripherie auf das Bedeutungsmaß, das die 
homogene Wechselwirkung mit andern dem Einzelnen ein-
räumt, schwingt bis in das entgegengesetzte Extrem: ein spezi-
fisches Verhalten in der Gesellschaft ist die Courtoisie, mit der 
der Starke, Hervorragende, nicht nur den Schwächeren sich 
gleichstellt, sondern sogar die Atti tüde annimmt, als sei jener 
der Wertvollere und Überlegene. Wenn Vergesellschaftung 
überhaupt Wechselwirkung ist, so ist es deren reinster und 
sozusagen stilisiertester Fall, wenn sie unter Gleichen vor sich 
geht, wie Symmetrie und Gleichgewicht die einleuchtendsten 
künstlerischen Stilisierungsformen anschaulicher Elemente sind. 
Indem Geselligkeit also die mit dem Charakter der Kunst oder 
des Spieles vollzogene Abstraktion der Vergesellschaftung ist, 
fordert sie die reinste, durchsichtigste, am leichtesten an-
sprechende Art der Wechselwirkung, die unter Gleichen; sie 
muß sich, um ihrer fundamenta len Idee willen, Wesen fingieren, 
die von ihrem objektiven Inhalt so viel abgeben, die nach ihrer 
äußeren wie inneren Bedeutung so modifiziert werden, daß sie 
als gesellige gleich sind und ein jedes die Geselligkeitswerte fü r 
sich nur unter der Bedingung gewinnen kann, daß die andern, 
mit ihm wechselwirkenden, sie ebenso gewinnen. Sie ist das 
Spiel, in dem man „so tut" , als ob alle gleich wären , und 
zugleich, als ob man jeden besonders ehrte. Dies ist so wenig 
Lüge, wie das Spiel oder die Kunst mit all ihrer Abweichung 
von der Realität Lügen sind. Dazu wird es erst in dem Augen-
blick, in dem das T u n und die Rede der Geselligkeit in die 
Absichten und Geschehnisse der praktischen Reali tät eintritt -
wie das Gemälde zur Lüge wird, wenn es p a n o r a m a h a f t die 
Realität vortäuschen will. Was innerhalb des eigengesetzlichen, 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 59 

nur in dem immanenten Spiel seiner Formen betätigten Lebens 
der Geselligkeit durchaus richtig und in der Ordnung ist, wird 
zur Lüge, wenn diese Erscheinung ein bloßer Schein ist, der in 
Wirklichkeit von Zwecken ganz anderer als geselliger Art ge-
lenkt wird oder diese unsichtbar machen soll - wozu freilich die 
tatsächliche Verflechtung der Geselligkeit in die Reihen des 
realen Lebens leicht verführen mag. 

Dieser Zusammenhang legt nahe, daß in der Geselligkeit alles 
das unterkommen wird, was man schon von sich aus als sozio-
logische Spielform bezeichnen kann: vor allem das eigentliche 
Spiel selbst, das in der Geselligkeit aller Epochen einen breiten 
Raum einnimmt. Der Ausdruck des „Gesellschaftsspieles" ist in 
dem tieferen Sinne bedeutsam, auf den ich vorher hinwies. Die 
ganzen Wechselwirkungs- oder Vergesellschaftungsformen zwi-
schen den Menschen: das Übertreffenwollen und der Tausch, die 
Parteibildung und das Abgewinnenwollen, die Chancen der 
zufälligen Begegnung und Trennung, der Wechsel zwischen 
Gegnerschaft und Kooperation, das Überlisten und die Revanche 
- alles dieses, im Ernste der Wirklichkeit von Zweckinhalten 
erfüllt, führt im Spiel ein vom Reize dieser Funktionen selbst 
und allein getragenes Leben. Denn selbst wo das Spiel sich um 
einen Geldpreis dreht, ist nicht dieser, der doch auch auf viele 
andere Weisen zu erwerben wäre, das Spezifische des Spieles, 
sondern dessen Attraktionen liegen für den richtigen Spieler in 
der Dynamik und dem Hazard jener soziologisch bedeutsamen 
Betätigungsformen selbst. Das Gesellschaftsspiel hat den tiefe-
ren Doppelsinn, daß es nicht nur in einer Gesellschaft als seinem 
äußeren Träger gespielt wird, sondern daß mit ihm tatsächlich 
„Gesellschaft" „gespielt" wird. Weiterhin hat, in der Soziologie 
der Geschlechter, die Erotik ihre Spielform ausgebildet: die 
Koketterie, die innerhalb der Geselligkeit ihre leichteste, spie-
lendste, aber auch weiteste Realisierung findet*. Dreht sich die 

* Das Wesen der Koketterie habe ich ausführlich in meinem Buche: 
Philosophische Kultur - behandelt. 



60 Die Geselligkeit 

erotische Frage zwischen den Geschlechtern um Gewähren und 
Versagen (deren Gegenstände natürlich unendlich mannigfaltig 
und abgestuft und keineswegs nur radikaler oder gar nur 
physiologischer Natur sind), so ist es das Wesen der weiblichen 
Koketterie, ein andeutendes Gewähren und ein andeutendes 
Versagen wechselnd gegeneinander zu spannen, den Mann an-
zuziehen, ohne es zu einer Entscheidung kommen zu lassen, ihn 
zurückzuweisen, ohne ihm alle Hoffnung zu nehmen. Die 
Kokette steigert ihren Reiz auf das Höchste, indem sie dem 
Manne die Gewährung sozusagen ganz nahe rückt, ohne daß es 
ihr schließlich damit Ernst wäre; ihr Verhalten pendelt zwischen 
dem Ja und dem Nein, ohne auf einem Halt zu machen. Sie 
zeichnet damit gleichsam spielend die bloße und reine Form der 
erotischen Entscheidungen und kann deren polare Entgegen-
gesetztheiten in einem ganz einheitlichen Benehmen zusammen-
bringen, da der entschiedene und entscheidende Inhalt, der sie 
auf einem von beiden festlegte, prinzipiell in die Koketterie 
nicht eintritt. Und diese Entlastung von aller Schwere fester 
Inhalte und bleibender Realitäten gibt der Koketterie jenen 
Charakter des Schwebenden, der Distanz, des Ideellen, dessent-
wegen man mit einem gewissen Recht von der „Kunst" - nicht 
nur von den „Künsten" - der Koketterie spricht. Damit sie sich 
aber auf dem Boden der Geselligkeit als ein so heimisches 
Gewächs ausbreiten könne, wie die Erfahrung es zeigt, muß ihr 
von Seiten des Mannes ein ganz besonderes Verhalten begegnen. 
Solange der Mann sich dem Reize der Koketterie versagt, oder 
solange er umgekehrt ihr bloßes Opfer ist, das von ihren 
Schwingungen zwischen dem halben Ja und dem halben Nein 
willenlos mitgeschleift wird, - so lange hat die Koketterie noch 
nicht die der Geselligkeit eigentlich adäquate Gestalt. Es fehlt 
ihr jene freie Wechselwirkung und Äquivalenz der Elemente, 
die das Grundgesetz der Geselligkeit ist. Diese tritt erst dann 
ein, wenn der Mann nach nicht mehr als nach diesem frei 
schwebenden Spiele verlangt, in dem nur wie ein fernes Symbol 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 61 

irgendwelches erotische Definitivum anklingt, und wenn er 
nicht erst aus dem Begehren oder aus der Befürchtung eines 
solchen den Reiz jener Andeutungen und Präliminarien zieht. 
Die Koketterie, wie sie gerade auf den Höhen der geselligen 
Kultur ihre Anmut entfaltet, hat die Wirklichkeit des erotischen 
Begehrens, Gewährens oder Versagens hinter sich gelassen und 
ergeht sich in dem Wechselspiele der Silhouetten dieser Ernst-
haftigkeiten. Wo diese letzteren eintreten oder dahinter stehen, 
wird das ganze Geschehen sozusagen zu einer Privatangelegen-
heit der beiden Personen, die nun in der Ebene der Realität 
abläuft; unter dem soziologischen Zeichen der Geselligkeit 
aber, in die die eigentliche, das volle Leben in sich bindende 
Zentralität der Personen überhaupt nicht eintritt, ist Koketterie 
das neckische oder auch ironische Spiel, mit dem die Erotik 
gleichsam die reinen Schemata ihrer Wechselwirkungen von 
ihrem stofflichen oder ganz individuellen Inhalt gelöst hat. Wie 
die Geselligkeit die Formen der Gesellschaft spielt, so spielt die 
Koketterie die Formen der Erotik - eine Wesensverwandtschaft, 
die diese eben gewissermaßen zu einem Element jener prä-
destiniert. 

In welchem Maße die Geselligkeit so die Abstraktion der 
sonst durch ihren Inhalt bedeutsamen soziologischen Wechsel-
wirkungsformen vollzieht und ihnen, die nun gleichsam um sich 
selbst kreisen, einen Schattenkörper leiht, dies offenbart sich 
schließlich an dem breitesten Träger aller menschlichen Gemein-
samkeit, am Gespräch. Das Entscheidende ist hier als die ganz 
banale Erfahrung auszudrücken: daß im Ernst des Lebens die 
Menschen um eines Inhaltes willen reden, den sie mitteilen oder 
über den sie sich verständigen wollen, in der Geselligkeit aber 
das Reden zum Selbstzweck wird, aber nicht im naturalistischen 
Sinne, wie im Geschwätz, sondern in dem der Kunst des Sich-
Unterhaltens, mit deren eigenen artistischen Gesetzen; im rein 
geselligen Gespräch ist sein Stoff nur noch der unentbehrliche 
Träger der Reize, die der lebendige Wechseltausch der Rede als 



62 Die Geselligkeit 

solcher entfaltet. Alle die Formen, mit denen dieser Tausch sich 
verwirklicht: der Streit und der Appell an die von beiden 
Parteien anerkannten Normen; der Friedensschluß durch Kom-
promiß und das Entdecken gemeinsamer Überzeugungen; das 
dankbare Aufnehmen des Neuen und das Ablenken von dem, 
worüber doch keine Verständigung zu hoffen ist - alle diese 
Formen gesprächhafter Wechselwirkung, sonst im Dienste un-
zähliger Inhalte und Zwecke des menschlichen Verkehrs, haben 
hier ihre Bedeutung in sich selbst, das heißt in dem Reize des 
Beziehungsspieles, das sie, bindend und lösend, siegend und 
unterliegend, gebend und nehmend, zwischen den Individuen 
stiften; der Doppelsinn des „Sich-Unterhaltens" tritt in seine 
Rechte. Damit dieses Spiel sein Genügen an der bloßen Form 
bewahre, darf der Inhalt kein Eigengewicht bekommen: sobald 
die Diskussion sachlich wird, ist sie nicht mehr gesellig; sie 
dreht ihre teleologische Spitze um, sobald die Ergründung einer 
Wahrheit - die durchaus ihren Inhalt bilden kann - zu ihrem 
Zwecke wird. Damit zerstört sie ihren Charakter als gesellige 
Unterhaltung ebenso, wie wenn sie sich zu einem ernsthaften 
Streite zuspitzt. Die Form des gemeinsamen Suchens des Richti-
gen, die Form des Streites mag bestehen; aber sie darf den 
Ernst ihres jeweiligen Inhaltes so wenig zu ihrer Substanz 
werden lassen, wie man in ein perspektivisch wirkendes Ge-
mälde ein Stück der dreidimensionalen Wirklichkeit seines 
Gegenstandes einfügen dürfte. Nicht als ob der Inhalt der 
gesellschaftlichen Unterhaltung gleichgültig sei: er soll durchaus 
interessant, fesselnd, ja bedeutend sein - nur daß er nicht an 
sich den Zweck der Unterhaltung bilde, daß diese nicht dem 
objektiven Resultat gelte, das sozusagen ideell außerhalb der 
Unterhaltung bestünde. Äußerlich mögen deshalb zwei Unter-
haltungen ganz gleich verlaufen, gesellig, dem inneren Sinne 
nach, ist nur diejenige, in der jene Inhalte, mit all ihrem Werte 
und Reize, doch nur an dem funktionellen Spiele der Unter-
haltung als solcher ihr Recht, ihren Platz, ihren Zweck finden, 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 63 

an der Form des Redetausches mit ihrer besonderen und sich 
selbst normierenden Bedeutsamkeit. Darum gehört zum Wesen 
der geselligen Unterhaltung, daß sie ihren Gegenstand leicht 
und rasch wechseln könne; denn da der Gegenstand hier nur 
Mittel ist, kommt ihm die ganze Austauschbarkeit und Zu-
fälligkeit zu, die überhaupt den Mitteln gegenüber dem fest-
stehenden Zwecke eignet. So also bietet, wie gesagt, die Ge-
selligkeit den vielleicht einzigen Fall, in dem das Reden legi-
timer Selbstzweck ist. Denn dadurch, daß es schlechthin zwei-
seitig ist, ja vielleicht mit Ausnahme des „Sich-Ansehens" die 
reinste und sublimierteste Zweiseitigkeitsform unter allen sozio-
logischen Esrcheinungen überhaupt, wird es zur Erfüllung einer 
Relation, die sozusagen nichts als Relation sein will, in der also 
das, was sonst bloße Form der Wechselwirkung ist, zu deren 
selbstgenugsamem Inhalt wird. Es ergibt sich aus diesen ge-
samten Zusammenhängen, daß auch das Erzählen von Ge-
schichten, Witzen, Anekdoten, so oft es auch ein Lückenbüßer 
und Armutszeugnis sein mag, doch auch einen feinen Takt 
zeigen kann, in dem alle Motive der Geselligkeit anklingen. 
Denn zunächst wird damit die Unterhaltung auf einer Basis 
gehalten, die jenseits aller individuellen Intimität, jenseits jenes 
rein Personalen steht, das sich nicht in die Kategorien der 
Geselligkeit fügen will. Aber dennoch ist dieses Objektive nicht 
um seines Inhaltes, sondern um des Geselligkeitsinteresses 
willen vorgebracht; daß dieser gesagt und aufgenommen wird, 
ist kein Selbstzweck, sondern ein bloßes Mittel für die Leben-
digkeit, das Sichverstehen, das Gemeinsamkeitsbewußtsein des 
Kreises. Es ist damit nicht nur ein Inhalt gegeben, an dem alle 
gleichmäßig teilhaben können, sondern es ist die Gabe eines 
einzelnen an die Gesamtheit, aber eine solche, hinter der der 
Gebende sozusagen unsichtbar wird: die feinste, gesellig erzählte 
Geschichte ist die, bei der der Erzählende seine Person völlig 
zurücktreten läßt; die ganz vollendete hält sich in dem glück-
lichen Gleichgewichtspunkt der sozusagen geselligen Ethik, in 



64 Die Geselligkeit 

dem sowohl das subjektiv Individuelle wie das objektiv Inhalt-
liche sich völlig in den Dienst an der reinen Geselligkeitsform 
aufgelöst haben. 

Es ist hiermit angedeutet, daß die Geselligkeit die Spielform 
auch für die ethischen Kräfte der konkreten Gesellschaft ist. Die 
großen, diesen Kräften gestellten Probleme: daß der Einzelne 
sich in einen Gesamtzusammenhang einzuordnen und für ihn zu 
leben habe, daß ihm aber aus diesem wieder Werte und Er-
höhungen zurückfließen müssen, daß das Leben des Individuums 
ein Umweg für die Zwecke des Ganzen, das Leben des Ganzen 
aber ein Umweg für die Zwecke des Individuums sei - den 
Ernst, ja die vielfache Tragik dieser Forderungen überträgt die 
Geselligkeit in das symbolische Spiel ihres Schattenreiches, in 
dem es keine Reibungen gibt, weil Schatten sich eben nicht 
aneinander stoßen können. Wenn es ferner die ethische Auf-
gabe der Vergesellschaftung ist, das Sichzusammenfinden und 
das Sichlösen ihrer Elemente zum genauen und aufrichtigen 
Ausdruck ihrer inneren, durch die Ganzheit ihres Lebens be-
stimmten Relationen zu machen, so löst sich innerhalb der 
Geselligkeit diese Freiheit und Adäquatheit von ihren konkreten 
und inhaltlich tieferen Bedingnissen ab; wie sich in einer 
„Gesellschaft" Gruppen bilden und sich spalten, wie das Zwie-
gespräch in ihr sich rein nach Impuls und Gelegenheit entspinnt, 
vertieft, lockert, abschließt, dies ist ein Miniaturbild des Ge-
sellschaftsideales, das man die Freiheit der Bindung nennen 
könnte. Wenn alles Miteinander und Auseinander das streng 
angemessene Phänomen innerer Wirklichkeiten sein soll, so sind 
diese letzteren hier fortgefallen, und nur jene Erscheinung ist 
geblieben, deren den eigenen Formgesetzen gehorsames Spiel, 
deren in sich geschlossene Anmut jene Angemessenheit ästhetisch 
repräsentiert, die der Ernst der Realitäten sonst ethisch 
fordert. 

Diese Gesamtdeutung der Geselligkeit wird von gewissen 
historischen Entwicklungen anschaulich realisiert. Im früheren 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 65 

deutschen Mittelalter finden wir ritterliche Bruderschaften, die 
von befreundeten Patrizierfamilien gebildet waren. Die religiö-
sen und praktischen Zwecke dieser Einungen scheinen sich aber 
ziemlich früh verloren zu haben, und im 14. Jahrhundert sind 
die ritterlichen Interessen und Verhaltungsweisen ihr allein 
übriggebliebenes inhaltliches Spezifikum. Bald nachher aber 
verschwindet auch dieses, und es verbleiben nur noch rein 
gesellige Vereinigungen aristokratischer Schichten. Hier ent-
wickelt sich also die Geselligkeit offensichtlich als das Residuum 
einer inhaltbestimmten Gesellschaft - als das Residuum, das, 
weil der Inhalt verloren gegangen ist, nur aus der Form und 
den Formen des Miteinander und Füreinander bestehen kann. 
Daß der Eigenbestand dieser Formen nur das innere Wesen des 
Spieles oder, tiefergreifend, der Kunst zeigen kann, tritt noch 
sichtbarer an der Hofgesellschaft des Ancien Régime hervor. 
Hier waren aus dem Wegfall der konkreten Lebensinhalte, die 
der französischen Aristokratie gewissermaßen durch das König-
tum ausgesogen waren, freischwebende Formen entstanden, zu 
denen das Bewußtsein dieses Standes kristallisiert war - For-
men, deren Kräfte, Bestimmtheiten, Relationen rein gesellig 
waren und keineswegs etwa Symbole oder Funktionen der 
realen Bedeutungen und Intensitäten der Personen und Institu-
tionen. Das Etikettenwesen der höfischen Geselligkeit war zum 
Selbstzweck geworden, es etikettierte keinen Inhalt mehr, son-
dern hatte immanente Gesetze ausgebildet, jenen der Kunst 
vergleichbar, die nur aus dem Gesichtspunkt der Kunst heraus 
gelten und durchaus nicht den Zweck haben, die Wirklichkeit 
der Modelle, der Dinge außerhalb der Kunst, in ihr nach-
zubilden. 

Mit dieser Erscheinung erreicht die Geselligkeit zwar ihren 
souveränsten, aber zugleich in die Karikatur übergehenden 
Ausdruck. Gewiß ist es ihr Wesen, aus den realistischen 
Wechselbeziehungen der Menschen die Realität auszuscheiden 
und nach den Formgesetzen dieser in sich bewegten, jetzt keinen 

5 S immel , G r u n d f r a g e n der Soz io log ie 



66 Die Geselligkeit 

Zweck außerhalb ihrer anerkennenden Relationen ihr luftiges 
Reich zu errichten. Allein die tief strömende Quelle, aus der 
dieses Reich seine Bewegtheiten speist, ist dennoch nicht in 
jenen sich selbst bestimmenden Formen, sondern nur in der 
Lebendigkeit der realen Individuen, in ihren Empfindungen und 
Attraktionen, in der Fülle ihrer Impulse und Überzeugungen zu 
suchen. Alle Geselligkeit ist nur ein Symbol des Lebens, wie es 
sich in dem Flusse eines leicht beglückenden Spieles zeichnet, 
aber eben doch ein Symbol des Lebens, dessen Bild nur so 
weit verändernd, wie die hier zu ihm gewonnene Distanz es 
fordert; gerade wie auch die freieste und phantastischste, von 
aller Wirklichkeitskopie entfernteste Kunst sich von einem 
tiefen und treuen Verhältnis zur Wirklichkeit nährt, wenn sie 
nicht hohl und verlogen wirken soll. Auch die Kunst steht zwar 
über dem Leben, aber über dem Leben. Schneidet die Gesellig-
keit die Fäden, die sie mit der Lebenswirklichkeit verbinden 
und aus denen sie ihr freilich ganz anders stilisiertes Gewebe 
spinnt, völlig ab, so wird sie aus einem Spiele zu einer Spielerei 
mit leeren Formen, zu einem unlebendigen und auf seine 
Unlebendigkeit stolzen Schematismus. 

Aus diesem Zusammenhange wird ersichtlich, daß die Men-
schen über die Oberflächlichkeit des gesellschaftlichen Verkehrs 
mit Recht und mit Unrecht klagen. Es gehört nämlich zu den 
wirkungsvollsten Tatsachen der geistigen Existenz, daß, wenn 
wir aus der Ganzheit des Seins irgendwelche Elemente zu einem 
eigenen Reich zusammenschließen, das nach eigenen Gesetzen 
und nicht nach denen des Ganzen verwaltet wird, dieses Reich 
freilich in einer völligen Abschnürung von dem Leben des 
Ganzen, bei aller inneren Vollendung, ein ausgehöhltes und in 
der Luft schwebendes Wesen zeigen kann: dann aber, oft nur 
durch Imponderabilien verändert, gerade in diesem Abstand 
von aller unmittelbaren Realität, deren tiefstes Wesen voll-
ständiger, einheitlicher, sinngemäßer zeigen kann, als irgendein 
Versuch, es realistischer und ohne Distanznahme zu ergreifen. 



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 67 

Je nachdem diese oder jene Empfindung vorliegt, wird das 
eigene und unter eigenen Normen ablaufende Leben, das die 
Oberflächen der gesellschaftlichen Wechselwirkungen in der 
Geselligkeit gewonnen haben, für uns eine formelhafte, bedeu-
tungslose Unlebendigkeit sein - oder ein symbolisches Spiel, in 
dessen ästhetischen Reiz alle feinste, sublimierte Dynamik des 
gesellschaftlichen Daseins überhaupt und seines Reichtums ge-
sammelt ist. Wir sind in der ganzen Kunst, in der ganzen 
Symbolik des religiösen und kirchlichen Lebens, großenteils 
sogar in den Formulierungskomplexen der Wissenschaft auf 
diesen Glauben, auf dieses Gefühl angewiesen, daß die Eigen-
gesetzlichkeiten bloßer Erscheinungsteile, die Kombination aus-
gewählter Oberflächenelemente eine Beziehung zu der Tiefe 
und Ganzheit der vollen Realität besitzen, die, wenn auch oft 
nicht formulierbar, jene zum Träger und Vertreter des unmittel-
bar wirklichen und fundamentalen Daseins macht. Wir ver-
stehen daraus die erlösende und beglückende Wirkung mancher 
dieser, aus den bloßen Formen des Daseins aufgebauten Reiche; 
denn in ihnen sind wir zwar vom Leben erlöst, aber wir haben 
es doch. Wie uns der Anblick des Meeres innerlich befreit, 
nicht obgleich, sondern weil in seinem Aufrauschen, um abzu-
fließen, Abfließen, um wieder aufzurauschen, in dem Spielen 
und Gegenspielen seiner Wellen das ganze Leben zu dem ein-
fachsten Ausdruck seiner Dynamik stilisiert ist, ganz frei von 
aller erlebbaren Wirklichkeit und aller Schwere der Einzel-
schicksale, deren letzter Sinn dennoch in dieses bloße Bild 
einzufließen scheint - so offenbart etwa die Kunst das Geheim-
nis des Lebens: daß wir uns nicht durch einfaches Wegsehen 
von ihm erlösen, sondern gerade indem wir in dem scheinbar 
ganz selbstherrlichen Spiel seiner Formen den Sinn und die 
Kräfte seiner tiefsten Wirklichkeit, aber ohne diese Wirklichkeit 
selbst, gestalten und erleben. Für so viel tiefe und den Druck 
des Lebens in jedem Augenblick fühlende Menschen würde die 
Geselligkeit nicht dies Befreiende, erlösend Heitere enthalten 

5 * 



68 Individuum und Gesellschaft in Lebensanschauungen 

können, wenn sie wirklich nur das Sichflüchten vor diesem 
Leben, die bloß momentane Aufhebung seines Ernstes wäre. Sie 
mag vielfach dies nur Negative sein, ein Konventionalismus 
und innerlich lebloser Austausch von Formeln; so vielleicht 
häufig im Ancien Régime, wo die dumpfe Angst vor einer 
bedrohlichen Wirklichkeit die Menschen in jenes bloße Weg-
sehen hineintrieb, in jene Abschnürung von den Mächten des 
tatsächlichen Lebens. Das Befreiende und Erleichternde aber, 
das gerade der tiefere Mensch in der Geselligkeit findet, ist: 
daß das Zusammensein und der Einwirkungstausch, in denen 
die ganzen Aufgaben und die ganze Schwere des Lebens sich 
darstellt, hier in gleichsam artistischem Spiel genossen werden, 
in jener gleichzeitigen Sublimierung und Verdünnung, in der 
die inhaltbegabten Kräfte der Wirklichkeit nur noch wie aus 
der Ferne anklingen, ihre Schwere in einen Reiz verflüchtigend. 

4. Individuum und Gesellschaft in Lebensanschauungen 
des 18. und 19. Jahrhunderts 

(Beispiel der Philosophischen Soziologie) 

Das eigentliche praktische Problem der Gesellschaft liegt in 
dem Verhältnis, das ihre Kräfte und Formen zu dem Eigenleben 
der Individuen besitzen. Mag die Gesellschaft an den Individuen 
oder noch außerhalb dieser existieren. Aber selbst wer ein 
eigentliches „Leben" nur den Individuen zuerkennte und das 
Leben der Gesellschaft mit dem ihrer einzelnen Mitglieder 
identifizierte, würde eine Vielheit tatsächlicher Konflikte nicht 
leugnen können. Einerseits, weil die sozialen Elemente an den 
Individuen eben zu dem Sondergebilde „Gesellschaft" zu-
sammenrinnen und dieses eigene Träger und Organe gewinnt, 
die dem Einzelnen mit Forderungen und Exekutiven wie eine 
ihnl fremde Partei gegenübertreten. Andrerseits ist der Konflikt 
gerade durch das Einwohnen der Gesellschaft in dem Einzelnen 


