48 Die Geselligkeit

aber wird dadurch, daff die Menschen des hdchsten indivi-
duellen Niveaus so oft die Berithrung mit dem sozialen scheuen,
die allgemeine Hebung des letzteren hintangehalten.

3. Die Geselligkeit

(Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie)

Das Grundmotiv, das, nach der Bezeichnung im einleitenden
Kapitel, eine ,reine Soziologie“ als besonderen Problemkreis
konstituierte, muf jetzt im Ubergang zu einer exemplifizieren-
den Anwendung noch einmal formuliest werden. Denn jenes
Motiv bestimmt nicht nur als das allgemeine, mit vielen ande-
ren geteilte Forschungsprinzip dieses Beispiel, sondern es gibt
selbst unmittelbar den Stoff fiir den jetzt zu schildernden
Anwendungsfall her.

Jenes entscheidende Motiv ist von zwei Begriffen her fest-
gelegt: daff man von jeder menschlichen Gesellschaft zwischen
ihrem Inhalt und ihrer Form unterscheiden kann, und daf§ sie
selbst ganz allgemein die Wechselwirkung unter Individuen
bedeutet. Diese Wechselwirkung entsteht immer aus bestimm-
ten Trieben heraus oder um bestimmter Zwecke willen. Eroti-
sche Instinkte, sachliche Interessiertheiten, religiése Impulse,
Zwecke der Verteidigung wie des Angriffs, des Spieles wie des
Erwerbes, der Hilfeleistung wie der Belehrung und unzihlige
andere bewirken es, daff der Mensch in ein Zusammensein, ein
Fiireinander-, Miteinander-, Gegeneinanderhandeln, in eine
Korrelation der Zustinde mit anderen tritt, d. h. Wirkungen
auf sie ausiibt und Wirkungen von ihnen empfingt. Diese
Wechselwirkungen bedeuten, daff aus den individuellen Trigern
jener veranlassenden Triebe und Zwecke eine Einheit, eben
eine ,Gesellschaft, wird. Ich bezeichne nun alles das, was in
den Individuen, den unmittelbar konkreten Orten aller histori-
schen Wirklichkeit, als Trieb, Interesse, Zweck, Neigung,



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 49

psychische Zustindlichkeit und Bewegung derart vorhanden
ist, daf8 daraus oder daran die Wirkung auf andere und das
Empfangen ihrer Wirkungen entsteht — dieses bezeichne ich als
den Inhalt, gleichsam die Materie der Vergesellschaftung. An
und fiir sich sind diese Stoffe, mit denen das Leben sich fiillt,
diese Motivierungen, die es treiben, noch nicht sozialen Wesens.
Weder Hunger noch Liebe, weder Arbeit noch Religiositit,
weder die Technik noch die Funktionen und Resultate der
Intelligenz bedeuten ihrem unmittelbaren Sinne nach schon
Vergesellschaftung; vielmehr, sie bilden diese erst, indem sie
das isolierte Nebeneinander der Individuen zu bestimmten
Formen des Miteinander und Fiireinander gestalten, die unter
den allgemeinen Begriff der Wechselwirkung gehoren. Die
Vergesellschaftung ist also die in unzihligen verschiedenen
Arten sich verwirklichende Form, in der die Individuen auf
Grund jener ~ sinnlichen oder idealen, momentanen oder
dauernden, bewuflten oder unbewufSten, kausal treibenden oder
teleologisch ziehenden — Interessen zu einer Einheit zusammen-
wachsen und innerhalb deren diese Interessen sich verwirk-
lichen.

Auf diesen Sachverhalt nun wendet sich eine geistige Funk-
tionsweise von héchst weitgreifender Bedeutung an. Wenn
praktische Verhiltnisse und Notwendigkeiten die Menschen
dahin fithren, das der Welt abzugewinnende Material des
Lebens durch die Krifte der Intelligenz, des Willens, des
Gestaltungstriebes, der Gefiihlsbewegungen zu bearbeiten, sei-
nen Elementen um der Zwecke des Lebens willen bestimmte
Formen zu geben, und wir es in diesen nun erst als Lebens-
element betitigen und benutzen —, so entheben sich jene Krifte
und Interessen dann in eigentiimlicher Weise dem Dienste des
Lebens, der sie urspriinglich emporgezogen und verpflichtet
hatte. Es findet eine Verselbstindigung gewisser Energien der-
art statt, daf sie sich nicht mehr an den Gegenstand heften, den
sie formten und damit den Zwecken des Lebens gefiigig mach-

4 Simmel, Grundfragen der Soziologie



50 Die Geselligkeit

ten, sondern sie spielen nun gewissermaflen frei in sich selbst,
um ihrer selbst willen, und schaffen oder ergreifen eine Mate-
rie, die ihnen jetzt eben nur zu ihrer eigenen Betitigung, Ver-
wirklichung dient. So scheint alles Erkennen urspriinglich ein
Mittel im Kampf ums Dasein zu sein; das wahre Verhalten der
Dinge zu wissen, ist fiir die Erhaltung und Férderung des
Lebens von uniibersehlichem Nutzen. Wissenschaft aber be-
deutet, daf sich das Erkennen nicht mehr zu dieser praktischen
Leistung hergibt, sondern ein Eigenwert geworden ist, sich von
sich aus seine Gegenstinde wihlt, sie nach seinen inneren Be-
diirfnissen gestaltet und {iber seine Selbstvollendung nicht
hinausfragt. Weiter: Die Formung anschaulicher und unanschau-
licher Realititen nach riumlichen Geschlossenheiten, nach
Rhythmus und Klang, nach Bedeutung und Organisation ist
sicher zunichst den Forderungen unserer Praxis entsprungen.
Sobald diese Formen aber Selbstzwecke werden, aus eigener
Kraft und eigenem Recht heraus wirksam, von sich aus und
nicht um der Verflechtung in das Leben willen auswihlend und
schépferisch — steht die Kunst da, ganz vom Leben getrennt und
ihm nur entnehmend, was ihr dient und durch sie gleichsam
zum zweiten Male erzeugt wird, obgleich die Formen, in denen
sie dies tut und in denen sie sozusagen besteht, sich an den
Forderungen und der Dynamik des Lebens erzeugt haben.
Dieselbe Drehung bestimmt das Recht in seinem Wesen. Aus
den Erfordernissen fiir die Existenz der Gesellschaft heraus
werden gewisse Verhaltungsweisen der Individuen erzwungen
oder legitimiert — sie sind giltig und geschehen in diesem
Stadium ausschliefSlich um solcher Zweckmifigkeit willen. Das
ist aber nicht mehr der Sinn ihrer Verwirklichung, sobald das
»Recht® dasteht; denn nun sollen sie nur geschehen, weil sie
eben ,Recht® sind, gleichgiiltig gegen das sie urspriinglich
zeugende und beherrschende Leben, bis zum fiat justitia, pereat
mundus. Obgleich also das dem Recht gemife Verhalten in
dem sozialen Lebenszweck wurzelt, so hat doch das Recht in



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 51

seiner Reinheit keinen ,Zweck®, weil es nun nicht mehr Mittel
ist, sondern, von sich aus und nicht erst auf Legitimation durch
eine hohere Instanz hin, bestimmt, wie der Lebensstoff geformt
werden soll. Und nun vollzieht sich vielleicht in der weitest-
greifenden Weise diese Achsendrehung — von der Bestimmtheit
der Lebensformen durch seine Materie zu der Bestimmung
seiner Materie durch die zu definitiven Werten erhobenen
Formen — in alledem, was wir Spiel nennen. Die realen Krifte,
Note und Impulse des Lebens erzeugen die fiir dieses zweck-
mifligen Formen unseres Verhaltens, die dann im Spiel oder
vielmehr als Spiel zu selbstindigen Inhalten und Reizen wet-
den: das Jagen und Erlisten, die Bewdhrung der physischen und
der geistigen Krifte, den Wettbewerb und das Gestelltsein auf
die Chance und die Gunst unbeeinflufbarer Michte. Alles
dieses ist jetzt dem Flusse des bloflen Lebens enthoben, von
dessen Materie, an der sein Ernst haftet, entlastet und wihlt
oder schafft nun als das von sich aus Entscheidende die Gegen-
stinde, an denen es sich bewihre und rein darstelle; damit
gewinnt das Spiel seine Heiterkeit, aber auch jene symbolische
Bedeutung, die es von allem bloen Spafl unterscheidet. Hier
liegt, was an der Analogie zwischen Kunst und Spiel gerecht-
fertigt ist. Mit beiden haben die Formen, die die Realitit des
Lebens entwickelte, dieser gegeniiber autonome Reiche ge-
griindet; es gibt ihnen ihre Tiefe und ihre Kraft, daf sie von
ihrem Ursprung her immer noch mit Leben geladen sind, und
wo sie dessen entleert sind, werden sie zu Kiinstelei und
Spielerei — allein ihr Sinn und Wesen liegt eben in jener
kompromifSlosen Wendung, mit der die von der Lebenszweck-
mifigkeit und der Lebensmaterie erzeugten Formen sich von
diesen losen und selbst zu Zweck und Materie ihrer selbstindi-
gen Bewegtheit werden, von jenen Realititen gerade nur auf-
nehmend, was sich der neuen Gerichtetheit fiigen und in dem
Eigenleben jener Formen aufgehen kann.

4*



52 Die Geselligkeit

Dieser Proze8 vollzieht sich nun auch in der Trennung
dessen, was ich an der gesellschaftlichen Existenz Inhalt und
Form nannte. Die eigentliche ,Gesellschaft“ an ihr ist jenes
Miteinander, Fiireinander, Gegeneinander, womit materielle
oder individuelle Inhalte und Interessen durch Trieb oder
Zweck eine Formung oder Forderung erfahren. Und diese
Formen nun gewinnen Eigenleben, eine von allen Wurzeln an
Inhalten befreite Ausiibung rein um ihrer selbst und des in
dieser Gelostheit von ihnen ausstrahlenden Reizes willen; dies
eben ist die Erscheinung Geselligkeit. Sicherlich ist es der Erfolg
spezieller Notwendigkeiten und Interessen, wenn die Menschen
sich in Wittschaftsvereinigungen oder Blutsbriiderschaften, in
Kultgenossenschaften oder Riuberbanden zusammentun. Allein
jenseits dieser besonderen Inhalte werden alle diese Vergesell-
schaftungen von einem Gefiihl dafiir, von einer Befriedigung
daran begleitet, da8 man eben vergesellschaftet ist, fiit den
Wert der Gesellschaftsbildung als solcher, ein Trieb, der auf
diese Form der Existenz dringt und manchmal erst seinerseits
jene realen Inhalte herbeiruft, die die einzelne Vergesellschaf-
tung tragen. Und wie nun das, was man den Kunsttrieb nennen
mag, aus den Ganzheiten der erscheinenden Dinge ihre Form
gleichsam herauszieht und zu einem besonderen, eben diesem
Trieb korrespondierenden Gebilde gestaltet, so 16st der ,Ge-
selligkeitstrieb“ in seiner reinen Wirksamkeit aus den Reali-
titen des sozialen Lebens den bloflen Vergesellschaftungsprozef§
als einen Wert und ein Gliick heraus und konstituiert damit,
was wir Geselligkeit im engeren Sinne nennen. Es ist kein
bloBer Zufall des Sprachgebrauchs, daff alle Geselligkeit, auch
die ganz naturalistische, wenn sie irgendwelchen Sinn und
Bestand haben soll, einen so grofien Wert auf die Form legt,
auf die gute Form. Denn Form ist gegenseitiges Sich-Bestimmen,
Wechselwirken der Elemente, wodurch sie eben eine Einheit
bilden; und da nun fiir die Geselligkeit die konkreten, an die
Zwecksetzungen des Lebens angekniipften Motivierungen der



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 53

Vereinheitlichung in Wegfall kommen, so muf die reine Form,
der sozusagen freischwebende, wechselwirkende Zusammen-
hang der Individuen um so stirker und mit um so groflerer
Wirksamkeit akzentuiert werden.

Thre blof formale Beziehung zur Realitit erspart der Ge-
selligkeit die Reibungswiderstinde dieser; aber immerhin ge-
winnt sie aus ihr, je vollkommener sie gerade als Geselligkeit
ist, auch fiir den tieferen Menschen eine symbolisch spielende
Fiille des Lebens und eine Bedeutsamkeit, die ein oberflichlicher
Rationalismus immer nur in den konkreten Inhalten sucht; so
daf$ er, da er diese hier nicht findet, die Geselligkeit nur als
eine hohle Lippischkeit abzutun weiff. Es ist doch nicht be-
deutungslos, daff in vielen, vielleicht in allen europiischen
Sprachen Gesellschaft schlechthin eben das gesellige Zusammen-
sein bezeichnet. Die staatliche, die wirtschaftende, die durch
irgendeinen Zweckgedanken zusammengehaltene Gesellschaft
ist doch durchaus ,,Gesellschaft. Aber nur die gesellige ist eben
weine Gesellschaft® ohne weiteren Zusatz, weil sie die reine,
prinzipiell {iber jeden spezifischen Inhalt erhobene Form
all jener einseitig charakterisierten ,Gesellschaften in einem
gleichsam abstrakten, alle Inhalte in das blofe Spiel der Form
auflésenden Bilde darstellt.

Von den soziologischen Kategorien her betrachtend, be-
zeichne ich also die Geselligkeit als die Spielform der Vergesell-
schaftung und als — mutatis mutandis — zu deren inhalts-
bestimmter Konkretheit sich verhaltend wie das Kunstwerk zur
Realitit. Es kommt zunichst das grofle, wenn man will: das
groBte Problem der Gesellschaft innerhalb der Geselligkeit zu
einer nur innerhalb ihrer moéglichen Losung: welches Maff von
Bedeutung und Akzent dem Individuum als solchem in und
gegeniiber dem sozialen Umkreis zukomme? Indem die Gesellig-
keit in ihren reinen Gestaltungen keinen sachlichen Zweck hat,
keinen Inhalt und kein Resultat, das sozusagen auflerhalb des
geselligen Augenblicks als solchen lige, ist sie ginzlich auf die



54 Die Geselligkeit

Personlichkeiten gestellt, nichts als die Befriedigtheit dieses
Momentes - allenfalls noch mit einem Nachklang von ihr — soll
erreicht werden, und so bleibt der Vorgang in seinen Bedingun-
gen, wie in seinem Ertrage ausschlieBlich auf seine personalen
Trager beschrinkt; die persdnlichen Eigenschaften der Liebens-
wiirdigkeit, Bildung, Herzlichkeit, Anziehungskrifte jeder Art
entscheiden iiber den Charakter des rein geselligen Beisammen-
seins. Aber gerade darum, weil hier alles auf die Personlich-
keiten gestellt ist, diirfen die Personlichkeiten sich nicht gar zu
individuell betonen. Wo reale Interessen, kooperierend oder
kollidierend, die Sozialform bestimmen, sorgen sie schon, daff
das Individuum seine Besonderheiten und Einzigkeiten nicht
allzu unbeschrinkt und eigengesetzlich prisentiere; wo aber
diese Bedingtheit fortfallt, mufl eine andere, nur aus der Form
des Beisammenseins entspringende Herabsetzung der person-
lichen Zugespitztheit und Selbstherrlichkeit stattfinden, damit
ein Beisammensein tibethaupt méglich sei. Darum ist in der
Gesellschaft das Taktgefiibl von so besonderer Bedeutung, weil
dies die Selbstregulierung des Individuums in seinem person-
lichen Verhiltnis zu andern leitet, wo keine #dufleren oder
unmittelbar egoistischen Interessen die Regulative iibernehmen.
Und vielleicht ist es die spezifischste Leistung des Taktes, den
individuellen Impulsivititen, Betonungen des Ich, geistigen und
duferen Anspriichen die Grenze zu ziehen, die das Recht des
Andern fordert.

Eine sehr merkwiirdige soziologische Struktur kommt hier
auf. In die Geselligkeit hat nicht einzutreten, was die Persén-
lichkeit etwa an objektiven Bedeutungen besitzt, an solchen, die
ihr Zentrum auflerhalb des aktuellen Kreises haben; Reichtum
und gesellschaftliche Stellung, Gelehrsamkeit und Beriihmtheit,
exzeptionelle Fihigkeiten und Verdienste des Individuums
haben in der Geselligkeit keine Rolle zu spielen, hochstens als
eine leichte Nuance von jener Immaterialitit, mit der allein die
Realitdt iiberhaupt in das soziale Kunstgebilde der Geselligkeit



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 55

hineinragen darf. Ebenso aber wie dies Objektive, das um die
Persdnlichkeit herum ist, muff nun auch gerade das rein und
zutiefst Personliche aus ihrer Funktion als Element der Gesellig-
keit ausscheiden: das Allerpersonlichste des Lebens, des Cha-
rakters, der Stimmung, des Schicksals hat gleichfalls im Rahmen
der Geselligkeit keinen Platz. Es ist taktlos — weil dem hier
ausschlieflich dominierenden Wechselwirkungsmoment wider-
streitend — blof persénliche Stimmung und Verstimmung, Auf-
geregtheiten und Depressionen, Licht und Dunkelheit des
tiefsten Lebens in die Geselligkeit mitzubringen. Bis in das
Auferlichste hinein reicht dieser Ausschluf des Personlichen:
eine Dame wiirde in einem wirklich persénlichen, intim freund-
schaftlichen Beisammensein mit einem oder wenigen Minnern
nicht so dekolletiert erscheinen mogen, wie sie es ganz unbe-
fangen in einer groflen Gesellschaft tut. Sie fiihlt sich in dieser
eben nicht in dem MaRe wie dort als Individuum engagiert und
kann sich deshalb wie unter der unpersdnlichen Freiheit der
Maske preisgeben, da sie ja zwar nur sie selbst, aber doch nicht
ganz sie selbst ist, sondern nur ein Element in einer formal
zusammengehaltenen Vereinigung.

Der Mensch als ganzer ist sozusagen ein noch ungeformter
Komplex von Inhalten, Kriften, Moglichkeiten, und je nach
den Motivierungen und Beziehungen des wechselnden Daseins
gestaltet er sich daraus zu einem differenzierten, grenzbestimm-
ten Gebilde. Als wirtschaftender und als politischer Mensch, als
Familienmitglied und als Repridsentant eines Berufes ist er
sozusagen je ein ad hoc konstruiertes Elaborat, sein Lebens-
material ist jedesmal von einer besonderen Idee bestimmt, in
eine besondere Form gegossen, deren relativ selbstindiges Leben
freilich von der gemeinsamen, unmittelbar aber nicht zu be-
zeichnenden Kraftquelle des Ich gespeist wird. In diesem Sinne
nun ist auch der Mensch als geselliger ein eigentiimliches, in
keiner andern Beziehung so vorkommendes Gebilde. Er hat
einerseits alle Sachbedeutungen der Personlichkeit abgetan und



56 Die Geselligkeit

tritt nur mit den Fihigkeiten, Reizen, Interessen seiner reinen
Menschlichkeit in die Geselligkeitsform ein. Andrerseits aber
macht dies Gebilde vor dem ganz und gar Subjektiven und rein
Innerlichen der Personlichkeit Halt. Die Diskretion, die dem
andern gegeniiber eine erste Bedingung der Geselligkeit ist, ist
ebenso dem eigenen Ich gegeniiber erforderlich, weil ihre Ver-
letzung in beiden Fillen die soziologische Kunstform der Ge-
selligkeit in einen soziologischen Naturalismus ausarten lifit.
Man kann also von einer oberen und unteren ,Geselligkeits-
schwelle fiir die Individuen sprechen. Sowohl in dem Augen-
blick, in dem diese ihr Zusammensein auf einen objektiven
Inhalt und Zweck stellen, wie in dem andern, wo das absolut
Personale und Subjektive des Einzelnen riickhaltslos in die
Erscheinung tritt, ist die Geselligkeit nicht mehr das zentrale
und formende, sondern héchstens noch das formalistische und
auflerlich vermittelnde Prinzip.

Zu dieser negativen Bestimmung des Geselligkeitswesens
durch Grenzen und Schwellen aber kann man vielleicht das
positive Formmotiv finden. Kant hat es als das Prinzip des
Rechts aufgestellt, dafl ein jeder dasjenige Maff von Freiheit
haben solle, das mit der Freiheit jedes andern zusammen be-
stehen kann. Bleibt man einmal bei dem Geselligkeitstriebe als
dem Quell oder auch der Substanz der Geselligkeit stehen, so
ist nun das Prinzip, nach dem sie konstituiert ist: jeder solle so
viel Befriedigung dieses Triebes haben, wie es mit der Befriedi-
gung eben dieses fiir alle andern vereinbar ist. Driickt man
dies, statt von dem Triebe, vielmehr von dem Etfolge her aus,
so formuliert sich das Prinzip der Geselligkeit so: jeder soll dem
andern dasjenige Maximum an geselligen Werten (von Freude,
Entlastung, Lebendigkeit) gewdbren, das mit dem Maximum
der von ihm selbst empfangenen Werte vereinbar ist. Wie nun
das Recht auf jener Kantischen Basis ein durchaus demokrati-
sches ist, so zeigt dies Prinzip die demokratische Struktur aller
Geselligkeit, die freilich jede Gesellschaftsschicht nur in sich



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 57

selbst realisieren kann, und die eine Geselligkeit unter Ange-
horigen ganz verschiedener sozialer Klassen so oft zu etwas
Widerspruchsvollem und Peinlichem macht. Solche Gleichheit
entsteht hier durch den Wegfall einerseits des ganz Personlichen,
andrerseits des ganz Sachlichen, also dessen, was die Vergesell-
schaftung als ihr Material vorfindet und wovon sie in ihrer
Gestaltung als Geselligkeit entkleidet ist. Aber auch innerhalb
der gesellschaftlich Gleichstehenden ist die Demokratie ihrer
Geselligkeit eine gespielte. Die Geselligkeit schafft, wenn man
will, eine ideale soziologische Welt: denn in ihr ist — das
sprechen jene Prinzipien aus — die Freude des Einzelnen durch-
aus daran gebunden, daf8 auch die andern froh sind, hier kann
prinzipiell niemand auf Kosten ganz entgegengesetzter Empfin-
dungen des Andern seine Befriedigung finden — wie viele andere
Lebensgestaltungen es zwar durch iiber sie gestellte ethische
Imperative, aber nicht durch ihr unmittelbar eigenes und inne-
res Prinzip ausschlieBen. Aber diese Welt der Geselligkeit, die
einzige, in der eine Demokratie der Gleichberechtigten ohne
Reibungen moglich ist, ist eine kiinstliche Welt, aufgebaut aus
Wesen, die ausschlieflich jene ganz reine, durch keinen gleich-
sam materialen Akzent debalancierte Wechselwirkung unterein-
ander herzustellen wiinschen. Wenn wir jetzt die Vorstellung
haben, in die Geselligkeit kimen wir rein ,,als Menschen®, als
das, was wir wirklich sind, unter Abwerfung all der Belastun-
gen, der Hin- und Hergerissenheiten, des Zuviel und Zuwenig,
womit das reale Leben die Reinheit unseres Bildes entstellt, so
liegt das daran, daff das moderne Leben mit objektivem Inhalt
und Sachforderungen iiberlastet ist. Diese im geselligen Kreise
von uns abtuend, glauben wir zu unserem natiirlich-persénlichen
Sein zuriickzukehren und iibersehen dabei, daf auch dies
Personliche nicht in seiner ganzen Besonderheit und naturalisti-
schen Vollstindigkeit, sondern nur in einer gewissen Reserve
und Stilisierung den geselligen Menschen ausmacht. In friiheren
Zeiten, als dieser Mensch noch nicht so vielem Sachlichen,



58 Die Geselligkeit

objektiv Inhaltlichen abgewonnen werden mufSte, machte sich
sein Formgesetz mehr und deutlicher seinem persénlichen Sein
gegeniiber geltend: daher war das persdnliche Benehmen in der
Geselligkeit fritherer Zeiten viel zeremonieller, steifer und
strenger iberindividuell reguliert als heute. Diese Reduktion
der personalen Peripherie auf das Bedeutungsmafl, das die
homogene Wechselwirkung mit andern dem Einzelnen ein-
rdumt, schwingt bis in das entgegengesetzte Extrem: ein spezi-
fisches Verhalten in der Gesellschaft ist die Courtoisie, mit der
der Starke, Hervorragende, nicht nur den Schwicheren sich
gleichstellt, sondern sogar die Attitiide annimmt, als sei jener
der Wertvollere und Uberlegene. Wenn Vergesellschaftung
iiberhaupt Wechselwitkung ist, so ist es deren reinster und
sozusagen stilisiertester Fall, wenn sie unter Gleichen vor sich
geht, wie Symmetrie und Gleichgewicht die einleuchtendsten
kiinstlerischen Stilisierungsformen anschaulicher Elemente sind.
Indem Geselligkeit also die mit dem Charakter der Kunst oder
des Spieles vollzogene Abstraktion der Vergesellschaftung ist,
fordert sie die reinste, durchsichtigste, am leichtesten an-
sprechende Art der Wechselwirkung, die unter Gleichen; sie
muf sich, um ihrer fundamentalen Idee willen, Wesen fingieren,
die von ihrem objektiven Inhalt so viel abgeben, die nach ihrer
dufleren wie inneren Bedeutung so modifiziert werden, daff sie
als gesellige gleich sind und ein jedes die Geselligkeitswerte fiir
sich nur unter der Bedingung gewinnen kann, daf§ die andern,
mit ithm wechselwirkenden, sie ebenso gewinnen. Sie ist das
Spiel, in dem man ,so tut“, als ob alle gleich wiren, und
zugleich, als ob man jeden besonders ehrte. Dies ist so wenig
Liige, wie das Spiel oder die Kunst mit all ihrer Abweichung
von der Realitdt Liigen sind. Dazu wird es erst in dem Augen-
blick, in dem das Tun und die Rede der Geselligkeit in die
Absichten und Geschehnisse der praktischen Realitit eintritt -
wie das Gemilde zur Liige wird, wenn es panoramahaft die
Realitdt vortiuschen will. Was innerhalb des eigengesetzlichen,



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 59

nur in dem immanenten Spiel seiner Formen betitigten Lebens
der Geselligkeit durchaus richtig und in der Ordnung ist, wird
zur Liige, wenn diese Erscheinung ein blofler Schein ist, der in
Wirklichkeit von Zwecken ganz anderer als geselliger Art ge-
lenkt wird oder diese unsichtbar machen soll — wozu freilich die
tatsichliche Verflechtung der Geselligkeit in die Reihen des
realen Lebens leicht verfiithren mag.

Dieser Zusammenhang legt nahe, daf in der Geselligkeit alles
das unterkommen wird, was man schon von sich aus als sozio-
logische Spielform bezeichnen kann: vor allem das eigentliche
Spiel selbst, das in der Geselligkeit aller Epochen einen breiten
Raum einnimmt. Der Ausdruck des ,Gesellschaftsspieles” ist in
dem tieferen Sinne bedeutsam, auf den ich vorher hinwies. Die
ganzen Wechselwirkungs- oder Vergesellschaftungsformen zwi-
schen den Menschen: das Ubertreffenwollen und der Tausch, die
Parteibildung und das Abgewinnenwollen, die Chancen der
zufilligen Begegnung und Trennung, der Wechsel zwischen
Gegnerschaft und Kooperation, das Uberlisten und die Revanche
— alles dieses, im Ernste der Wirklichkeit von Zweckinhalten
erfiillt, fiihrt im Spiel ein vom Reize dieser Funktionen selbst
und allein getragenes Leben. Denn selbst wo das Spiel sich um
einen Geldpreis dreht, ist nicht dieser, der doch auch auf viele
andere Weisen zu erwerben wire, das Spezifische des Spieles,
sondern dessen Attraktionen liegen fiir den richtigen Spieler in
der Dynamik und dem Hazard jener soziologisch bedeutsamen
Betitigungsformen selbst. Das Gesellschaftsspiel hat den tiefe-
ren Doppelsinn, daff es nicht nur in einer Gesellschaft als seinem
dufSeren Triger gespielt wird, sondern dafl mit ihm tatsichlich
»Gesellschaft® | gespielt® wird. Weitechin hat, in der Soziologie
der Geschlechter, die Erotik ihre Spielform ausgebildet: die
Koketterie, die innerhalb der Geselligkeit ihre leichteste, spie-
lendste, aber auch weiteste Realisierung findet*. Dreht sich die

* Das Wesen der Koketterie habe ich ausfilhrlich in meinem Buche:
Philosophische Kultur ~ behandelt.



60 Die Geselligkeit

erotische Frage zwischen den Geschlechtern um Gewihren und
Versagen (deren Gegenstinde natiirlich unendlich mannigfaltig
und abgestuft und keineswegs nur radikaler oder gar nur
physiologischer Natur sind), so ist es das Wesen der weiblichen
Koketterie, ein andeutendes Gewihren und ein andeutendes
Versagen wechselnd gegeneinander zu spannen, den Mann an-
zuziehen, ohne es zu einer Entscheidung kommen zu lassen, ihn
zuriickzuweisen, ohne ihm alle Hoffnung zu nehmen. Die
Kokette steigert ihren Reiz auf das Hochste, indem sie dem
Manne die Gewihrung sozusagen ganz nahe riickt, ohne daf es
ihr schlieSlich damit Ernst wire; ihr Verhalten pendelt zwischen
dem Ja und dem Nein, ohne auf einem Halt zu machen. Sie
zeichnet damit gleichsam spielend die blofe und reine Form der
erotischen Entscheidungen und kann deren polare Entgegen-
gesetztheiten in einem ganz einheitlichen Benehmen zusammen-
bringen, da der entschiedene und entscheidende Inhalt, der sie
auf einem von beiden festlegte, prinzipiell in die Koketterie
nicht eintritt. Und diese Entlastung von aller Schwere fester
Inhalte und bleibender Realititen gibt der Koketterie jenen
Charakter des Schwebenden, der Distanz, des Ideellen, dessent-
wegen man mit einem gewissen Recht von der ,Kunst® — nicht
nur von den ,Kiinsten“ — der Koketterie spricht. Damit sie sich
aber auf dem Boden der Geselligkeit als ein so heimisches
Gewichs ausbreiten konne, wie die Ecfahrung es zeigt, muf§ ihr
von seiten des Mannes ein ganz besonderes Verhalten begegnen.
Solange der Mann sich dem Reize der Koketterie versagt, oder
solange er umgekehrt ihr blofles Opfer ist, das von ihren
Schwingungen zwischen dem halben Ja und dem halben Nein
willenlos mitgeschleift wird, — so lange hat die Koketterie noch
nicht die der Geselligkeit eigentlich adiquate Gestalt. Es fehlt
ihr jene freie Wechselwirkung und Aquivalenz der Elemente,
die das Grundgesetz der Geselligkeit ist. Diese tritt erst dann
ein, wenn der Mann nach nicht mehr als nach diesem frei
schwebenden Spiele verlangt, in dem nur wie ein fernes Symbol



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 61

irgendwelches erotische Definitivum anklingt, und wenn er
nicht erst aus dem Begehren oder aus der Befiirchtung eines
solchen den Reiz jener Andeutungen und Priliminarien zieht.
Die Koketterie, wie sie gerade auf den Hohen der geselligen
Kultur ihre Anmut entfaltet, hat die Wirklichkeit des erotischen
Begehrens, Gewihrens oder Versagens hinter sich gelassen und
ergeht sich in dem Wechselspiele der Silhouetten dieser Ernst-
haftigkeiten. Wo diese letzteren eintreten oder dahinter stehen,
wird das ganze Geschehen sozusagen zu einer Privatangelegen-
heit der beiden Personen, die nun in der Ebene der Realitit
abliuft; unter dem soziologischen Zeichen der Geselligkeit
aber, in die die eigentliche, das volle Leben in sich bindende
Zentralitit der Personen iiberhaupt nicht eintritt, ist Koketterie
das neckische oder auch ironische Spiel, mit dem die Erotik
gleichsam die reinen Schemata ihrer Wechselwirkungen von
ihrem stofflichen oder ganz individuellen Inhalt gelost hat. Wie
die Geselligkeit die Formen der Gesellschaft spielt, so spielt die
Koketterie die Formen der Erotik — eine Wesensverwandtschaft,
die diese eben gewissermaflen zu einem FElement jener pri-
destiniert.

In welchem Mafle die Geselligkeit so die Abstraktion der
sonst durch ihren Inhalt bedeutsamen soziologischen Wechsel-
wirkungsformen vollzieht und ihnen, die nun gleichsam um sich
selbst kreisen, einen Schattenkdrper leiht, dies offenbart sich
schliefflich an dem breitesten Triger aller menschlichen Gemein-
samkeit, am Gesprdch. Das Entscheidende ist hier als die ganz
banale Erfahrung auszudriicken: daf$ im Ernst des Lebens die
Menschen um eines Inhaltes willen reden, den sie mitteilen oder
iiber den sie sich verstindigen wollen, in der Geselligkeit aber
das Reden zum Selbstzweck wird, aber nicht im naturalistischen
Sinne, wie im Geschwitz, sondern in dem der Kunst des Sich-
Unterhaltens, mit deren eigenen artistischen Gesetzen; im rein
geselligen Gesprich ist sein Stoff nur noch der unentbehrliche
Triger der Reize, die der lebendige Wechseltausch der Rede als



62 Die Geselligkeit

solcher entfaltet. Alle die Formen, mit denen dieser Tausch sich
verwirklicht: der Streit und der Appell an die von beiden
Parteien anerkannten Normen; der Friedensschluf durch Kom-
promif§ und das Entdecken gemeinsamer Uberzeugungen; das
dankbare Aufnehmen des Neuen und das Ablenken von dem,
woriiber doch keine Verstindigung zu hoffen ist — alle diese
Formen gesprichhafter Wechselwirkung, sonst im Dienste un-
zihliger Inhalte und Zwecke des menschlichen Verkehrs, haben
hier ihre Bedeutung in sich selbst, das heifft in dem Reize des
Beziehungsspieles, das sie, bindend und lésend, siegend und
unterliegend, gebend und nehmend, zwischen den Individuen
stiften; der Doppelsinn des ,,Sich-Unterhaltens“ tritt in seine
Rechte. Damit dieses Spiel sein Geniigen an der bloen Form
bewahre, darf der Inhalt kein Eigengewicht bekommen: sobald
die Diskussion sachlich wird, ist sie nicht mehr gesellig; sie
dreht ihre teleologische Spitze um, sobald die Ergriindung einer
Wahrheit — die durchaus ihren Inbalt bilden kann — zu ihrem
Zwecke wird. Damit zerstdrt sie ihren Charakter als gesellige
Unterhaltung ebenso, wie wenn sie sich zu einem ernsthaften
Streite zuspitzt. Die Form des gemeinsamen Suchens des Richti-
gen, die Form des Streites mag bestehen; aber sie darf den
Ernst ihres jeweiligen Inhaltes so wenig zu ihrer Substanz
werden lassen, wie man in ein perspektivisch wirkendes Ge-
milde ein Stiick der dreidimensionalen Wirklichkeit seines
Gegenstandes einfiigen diirfte. Nicht als ob der Inhalt der
gesellschaftlichen Unterhaltung gleichgiiltig sei: er soll durchaus
interessant, fesselnd, ja bedeutend sein — nur daf er nicht an
sich den Zweck der Unterhaltung bilde, daf diese nicht dem
objektiven Resultat gelte, das sozusagen ideell auflerhalb der
Unterhaltung bestiinde. Aufetlich mdgen deshalb zwei Unter-
haltungen ganz gleich verlaufen, gesellig, dem inneren Sinne
nach, ist nur diejenige, in der jene Inhalte, mit all ihrem Werte
und Reize, doch nur an dem funktionellen Spiele der Unter-
haltung als solcher ihr Recht, ihren Platz, ihren Zweck finden,



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 63

an der Form des Redetausches mit ihrer besonderen und sich
selbst normierenden Bedeutsamkeit. Darum gehért zum Wesen
der geselligen Unterhaltung, dafl sie ihren Gegenstand leicht
und rasch wechseln konne; denn da der Gegenstand hier nur
Mittel ist, kommt ihm die ganze Austauschbarkeit und Zu-
filligkeit zu, die iberhaupt den Mitteln gegeniiber dem fest-
stehenden Zwecke eignet. So also bietet, wie gesagt, die Ge-
selligkeit den vielleicht einzigen Fall, in dem das Reden legi-
timer Selbstzweck ist. Denn dadurch, daff es schlechthin zwei-
seitig ist, ja vielleicht mit Ausnahme des ,Sich-Ansehens® die
reinste und sublimierteste Zweiseitigkeitsform unter allen sozio-
logischen Esrcheinungen iiberhaupt, wird es zur Erfiillung einer
Relation, die sozusagen nichts als Relation sein will, in der also
das, was sonst blofle Form der Wechselwirkung ist, zu deren
selbstgenugsamem Inhalt wird. Es ergibt sich aus diesen ge-
samten Zusammenhingen, daff auch das Erzihlen von Ge-
schichten, Witzen, Anekdoten, so oft es auch ein Liickenbiiler
und Armutszeugnis sein mag, doch auch einen feinen Takt
zeigen kann, in dem alle Motive der Geselligkeit anklingen.
Denn zunichst wird damit die Unterhaltung auf einer Basis
gehalten, die jenseits aller individuellen Intimitit, jenseits jenes
rein Personalen steht, das sich nicht in die Kategorien der
Geselligkeit fiigen will. Aber dennoch ist dieses Objektive nicht
um seines Inhaltes, sondern um des Geselligkeitsinteresses
willen vorgebracht; dafl dieser gesagt und aufgenommen wird,
ist kein Selbstzweck, sondern ein blofes Mittel fiir die Leben-
digkeit, das Sichverstehen, das Gemeinsamkeitsbewufitsein des
Kreises. Es ist damit nicht nur ein Inhalt gegeben, an dem alle
gleichmifig teilhaben koénnen, sondern es ist die Gabe eines
einzelnen an die Gesamtheit, aber eine solche, hinter der der
Gebende sozusagen unsichtbar wird: die feinste, gesellig erzihlte
Geschichte ist die, bei der der Erzihlende seine Person véllig
zuriicktreten 1dft; die ganz vollendete hilt sich in dem gliick-
lichen Gleichgewichtspunkt der sozusagen geselligen Ethik, in



64 Die Geselligkeit

dem sowohl das subjektiv Individuelle wie das objektiv Inhalt-
liche sich vollig in den Dienst an der reinen Geselligkeitsform
aufgeldst haben.

Es ist hiermit angedeutet, dafl die Geselligkeit die Spielform
auch fiir die ethischen Krifte der konkreten Gesellschaft ist. Die
groflen, diesen Kriften gestellten Probleme: daff der Einzelne
sich in einen Gesamtzusammenhang einzuordnen und fiir ihn zu
leben habe, daff ihm aber aus diesem wieder Werte und Er-
hohungen zuriickfliefen miissen, daff das Leben des Individuums
ein Umweg fiir die Zwecke des Ganzen, das Leben des Ganzen
aber ein Umweg fiir die Zwecke des Individuums sei ~ den
Ernst, ja die vielfache Tragik dieser Forderungen iibertrigt die
Geselligkeit in das symbolische Spiel ihres Schattenreiches, in
dem es keine Reibungen gibt, weil Schatten sich eben nicht
aneinander stoffen kdnnen. Wenn es ferner die ethische Auf-
gabe der Vergesellschaftung ist, das Sichzusammenfinden und
das Sichlésen ihrer Elemente zum genauen und aufrichtigen
Ausdruck ihrer inneren, durch die Ganzheit ihres Lebens be-
stimmten Relationen zu machen, so 18st sich innerhalb der
Geselligkeit diese Freiheit und Adiquatheit von ihren konkreten
und inhaltlich tieferen Bedingnissen ab; wie sich in einer
»Gesellschaft“ Gruppen bilden und sich spalten, wie das Zwie-
gesprich in ihr sich rein nach Impuls und Gelegenheit entspinnt,
vertieft, lockert, abschliefit, dies ist ein Miniaturbild des Ge-
sellschaftsideales, das man die Freiheit der Bindung nennen
konnte. Wenn alles Miteinander und Auseinander das streng
angemessene Phinomen innerer Wirklichkeiten sein soll, so sind
diese letzteren hier fortgefallen, und nur jene Erscheinung ist
geblieben, deren den eigenen Formgesetzen gehorsames Spiel,
deren in sich geschlossene Anmut jene Angemessenheit dsthetisch
reprisentiert, die der Ernst der Realititen sonst ethisch
fordert.

Diese Gesamtdeutung der Geselligkeit wird von gewissen
historischen Entwicklungen anschaulich realisiert. Im fritheren



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 65

deutschen Mittelalter finden wir ritterliche Bruderschaften, die
von befreundeten Patrizierfamilien gebildet waren. Die religio-
sen und praktischen Zwecke dieser Einungen scheinen sich aber
ziemlich frith verloren zu haben, und im 14. Jahrhundert sind
die ritterlichen Interessen und Verhaltungsweisen ihr allein
iibriggebliebenes inhaltliches Spezifikum. Bald nachher aber
verschwindet auch dieses, und es verbleiben nur noch rein
gesellige Vereinigungen aristokratischer Schichten. Hier ent-
wickelt sich also die Geselligkeit offensichtlich als das Residuum
einer inhaltbestimmten Gesellschaft ~ als das Residuum, das,
weil der Inhalt verloren gegangen ist, nur aus der Form und
den Formen des Miteinander und Fiireinander bestehen kann.
Dafl der Eigenbestand dieser Formen nur das innere Wesen des
Spieles oder, tiefergreifend, der Kunst zeigen kann, tritt noch
sichtbarer an der Hofgesellschaft des Ancien Régime hervor.
Hier waren aus dem Wegfall der konkreten Lebensinhalte, die
der franzésischen Aristokratie gewissermafen durch das Konig-
tum ausgesogen waren, freischwebende Formen entstanden, zu
denen das BewufStsein dieses Standes kristallisiert war — For-
men, deren Krifte, Bestimmtheiten, Relationen rein gesellig
waren und keineswegs etwa Symbole oder Funktionen der
realen Bedeutungen und Intensititen der Personen und Institu-
tionen. Das Etikettenwesen der hofischen Geselligkeit war zum
Selbstzweck geworden, es etikettierte keinen Inhalt mehr, son-
dern hatte immanente Gesetze ausgebildet, jenen der Kunst
vergleichbar, die nur aus dem Gesichtspunkt der Kunst heraus
gelten und durchaus nicht den Zweck haben, die Wirklichkeit
der Modelle, der Dinge auflerhalb der Kunst, in ihr nach-
zubilden.

Mit dieser Erscheinung erreicht die Geselligkeit zwar ihren
souverdnsten, aber zugleich in die Karikatur iibergehenden
Ausdruck. Gewifs ist es ihr Wesen, aus den realistischen
Wechselbezichungen der Menschen die Realitdt auszuscheiden
und nach den Formgesetzen dieser in sich bewegten, jetzt keinen

5 Simmel, Grundfragen der Soziologie



66 Die Geselligkeit

Zweck auflerhalb ihrer anerkennenden Relationen ihr luftiges
Reich zu errichten. Allein die tief strdmende Quelle, aus der
dieses Reich seine Bewegtheiten speist, ist dennoch nicht in
jenen sich selbst bestimmenden Formen, sondern nur in der
Lebendigkeit der realen Individuen, in ihren Empfindungen und
Attraktionen, in der Fiille ihrer Impulse und Uberzeugungen zu
suchen. Alle Geselligkeit ist nur ein Symbol des Lebens, wie es
sich in dem Flusse eines leicht begliickenden Spieles zeichnet,
aber eben doch ein Symbol des Lebens, dessen Bild nur so
weit veriandernd, wie die hier zu ihm gewonnene Distanz es
fordert; gerade wie auch die freieste und phantastischste, von
aller Wirklichkeitskopie entfernteste Kunst sich von einem
tiefen und treuen Verhiltnis zur Wirklichkeit nihrt, wenn sie
nicht hohl und verlogen wirken soll. Auch die Kunst steht zwar
tiber dem Leben, aber iiber dem Leben. Schneidet die Gesellig-
keit die Fidden, die sie mit der Lebenswirklichkeit verbinden
und aus denen sie ihr freilich ganz anders stilisiertes Gewebe
spinnt, vollig ab, so wird sie aus einem Spiele zu einer Spielerei
mit leeren Formen, zu einem unlebendigen und auf seine
Unlebendigkeit stolzen Schematismus.

Aus diesem Zusammenhange wird ersichtlich, daf die Men-
schen iiber die Oberflichlichkeit des gesellschaftlichen Verkehrs
mit Recht und mit Unrecht klagen. Es gehért nimlich zu den
wirkungsvollsten Tatsachen der geistigen Existenz, daff, wenn
wir aus der Ganzheit des Seins irgendwelche Elemente zu einem
eigenen Reich zusammenschlieen, das nach eigenen Gesetzen
und nicht nach denen des Ganzen verwaltet wird, dieses Reich
freilich in einer volligen Abschniirung von dem Leben des
Ganzen, bei aller inneren Vollendung, ein ausgehshltes und in
der Luft schwebendes Wesen zeigen kann: dann aber, oft nur
durch Imponderabilien verdndert, gerade in diesem Abstand
von aller unmittelbaren Realitit, deren tiefstes Wesen voll-
stindiger, einheitlicher, sinngemifler zeigen kann, als irgendein
Versuch, es realistischer und ohne Distanznahme zu ergreifen.



Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie 67

Je nachdem diese oder jene Empfindung vorliegt, wird das
eigene und unter eigenen Normen ablaufende Leben, das die
Oberflichen der gesellschaftlichen Wechselwirkungen in der
Geselligkeit gewonnen haben, fiir uns eine formelhafte, bedeu-
tungslose Unlebendigkeit sein ~ oder ein symbolisches Spiel, in
dessen isthetischen Reiz alle feinste, sublimierte Dynamik des
gesellschaftlichen Daseins iiberhaupt und seines Reichtums ge-
sammelt ist. Wir sind in der ganzen Kunst, in der ganzen
Symbolik des religivsen und kirchlichen Lebens, grofenteils
sogar in den Formulierungskomplexen der Wissenschaft auf
diesen Glauben, auf dieses Gefiihl angewiesen, daf8 die Eigen-
gesetzlichkeiten blofer Erscheinungsteile, die Kombination aus-
gewihlter Oberflichenelemente eine Beziehung zu der Tiefe
und Ganzheit der vollen Realitit besitzen, die, wenn auch oft
nicht formulierbar, jene zum Triger und Vertreter des unmittel-
bar wirklichen und fundamentalen Daseins macht. Wir ver-
stehen daraus die erlésende und begliickende Wirkung mancher
dieser, aus den bloflen Formen des Daseins aufgebauten Reiche;
denn in ihnen sind wir zwar vom Leben erlést, aber wir haben
es doch. Wie uns der Anblick des Meeres innerlich befreit,
nicht obgleich, sondern weil in seinem Aufrauschen, um abzu-
flieRen, Abfliefen, um wieder aufzurauschen, in dem Spielen
und Gegenspielen seiner Wellen das ganze Leben zu dem ein-
fachsten Ausdruck seiner Dynamik stilisiert ist, ganz frei von
aller erlebbaren Wirklichkeit und aller Schwere der Einzel-
schicksale, deren letzter Sinn dennoch in dieses blofle Bild
einzufliefen scheint — so offenbart etwa die Kunst das Geheim-
nis des Lebens: daf wir uns nicht durch einfaches Wegsehen
von ihm erlosen, sondern gerade indem wir in dem scheinbar
ganz selbstherrlichen Spiel seiner Formen den Sinn und die
Krifte seiner tiefsten Wirklichkeit, aber ohne diese Wirklichkeit
selbst, gestalten und erleben. Fiir so viel tiefe und den Druck
des Lebens in jedem Augenblick fithlende Menschen wiirde die
Geselligkeit nicht dies Befreiende, erlésend Heitere enthalten

5*



68  Individuum und Gesellschaft in Lebensanschauungen

koénnen, wenn sie wirklich nur das Sichfliichten vor diesem
Leben, die blof momentane Aufhebung seines Ernstes wire. Sie
mag vielfach dies nur Negative sein, ein Konventionalismus
und innerlich lebloser Austausch von Formeln; so vielleicht
hiufig im Ancien Régime, wo die dumpfe Angst vor einer
bedrohlichen Wirklichkeit die Menschen in jenes blofile Weg-
sehen hineintrieb, in jene Abschniirung von den Michten des
tatsichlichen Lebens. Das Befreiende und Erleichternde aber,
das gerade der tiefere Mensch in der Geselligkeit findet, ist:
daff das Zusammensein und der Einwirkungstausch, in denen
die ganzen Aufgaben und die ganze Schwere des Lebens sich
darstellt, hier in gleichsam artistischem Spiel genossen werden,
in jener gleichzeitigen Sublimierung und Verdiinnung, in der
die inhaltbegabten Krifte der Wirklichkeit nur noch wie aus
der Ferne anklingen, ihre Schwere in einen Reiz verfliichtigend.

4. Individuum und Gesellschaft in Lebensanschauungen
des 18. und 19. Jahrhunderts
(Beispiel der Philosophischen Soziologie)

Das eigentliche praktische Problem der Gesellschaft liegt in
dem Verhiltnis, das ihre Krifte und Formen zu dem Eigenleben
der Individuen besitzen. Mag die Gesellschaft an den Individuen
oder noch auflerhalb dieser existieren. Aber selbst wer ein
eigentliches ,Leben“ nur den Individuen zuerkennte und das
Leben der Gesellschaft mit dem ihrer einzelnen Mitglieder
identifizierte, wiirde eine Vielheit tatsichlicher Konflikte nicht
leugnen konnen. Einerseits, weil die sozialen Elemente an den
Individuen eben zu dem Sondergebilde ,Gesellschaft® zu-
sammenrinnen und dieses eigene Triger und Organe gewinnt,
die dem Einzelnen mit Forderungen und Exekutiven wie eine
ihnt fremde Partei gegeniibertreten. Andrerseits ist der Konflikt
gerade durch das Einwohnen der Gesellschaft in dem Einzelnen



