
32 Das soziale und das individuelle Niveau 

unbegründbaren Uberzeugungen mehr abhängig ist, als inner-
halb der beiden andern, von den Tatsächlichkeiten enger um-
grenzten Bezirke der Soziologie. Darum würde die Behandlung 
einer Einzelfrage als Beispiel nicht die an dieser Stelle erforderte 
Objektivität zeigen können, nicht in gleichem Maße wie bei den 
andern den ganzen Typus gültig veranschaulichen. Es scheint 
mir deshalb rätlicher, im letzten Kapitel eine Linie hierher 
gehöriger Theorien in derjenigen - von der allgemeinen Geistes-
geschichte getragenen - Entwicklung zu zeichnen, die sie, durch 
mannigfache Gegensätze hindurch, innerhalb einer bestimmten 
Epoche gefunden hat. 

2. Das soziale und das individuelle Niveau 
(Beispiel der Allgemeinen Soziologie) 

Als in den letzten Jahrzehnten die Vergesellschaftung, das 
Leben der Gruppen als Einheiten, zum Gegenstand eigentlich 
soziologischer Erörterung wurde - also nicht das geschichtliche 
Schicksal oder die praktische Politik der einzelnen, sondern das-
jenige, was ihnen, eben weil sie „Gesellschaften" sind, gemein-
sam ist - war es eine nächstliegende Frage, welche Wesenszüge 
dieses Subjekt Gesellschaft überhaupt von denen des indivi-
duellen Lebens als solchen unterschieden. In äußerlicher Hin-
sicht liegen die Differenzen auf der Hand, z. B. die prinzipielle 
Unsterblichkeit der Gruppe gegenüber der Vergänglichkeit des 
Einzelmenschen, die Möglichkeit der Gruppe, wichtigste Ele-
mente in einem Umfange auszuscheiden, ohne darüber zugrunde 
zu gehen, der entsprechend für das Einzelleben Vernichtung 
bedeuten würde, und ähnliches. Jene auftauchenden Fragen 
aber waren innerlicher, wenn man will: psychologischer Natur. 
Ob man nun die jenseits ihrer Individuen stehende Einheit 
der Gruppe für eine Fiktion oder eine Realität hält - um der 
Deutung der Tatsachen willen muß man sie so behandeln, als 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 33 

ob sie ein Subjekt mit eigenem Leben, eigener Gesetzlichkeit, 
eigenen Charakterzügen wäre. Und die Unterschiede eben dieser 
Bestimmungen von denen der individuellen Existenz als solcher 
fordern ihre Verdeutlichung, um das Recht der soziologischen 
Fragestellung zu begründen. 

Hier hat man nun die Behauptung aufgestellt - von der aus 
sich viele Linien zur Feststellung jener Differenzen ziehen 
lassen - daß die Handlungen von Gesellschaften eine unver-
gleichlich größere Zweckmäßigkeit und Treffsicherheit hätten, 
als die von Individuen. Der Einzelne werde von widersprechen-
den Empfindungen, Antrieben und Gedanken hin und her 
gezogen, er wisse zwischen den Möglichkeiten seines Verhaltens 
keineswegs immer mit subjektiver Sicherheit, geschweige denn 
mit objektiver Richtigkeit zu entscheiden; die soziale Gruppe 
dagegen, auch wenn sie ihre Aktionsrichtungen oft wechselte, 
wäre doch in jedem Augenblick für die jeweilige schwankungs-
los entschlossen und ginge geradeswegs vorwärts, vor allem, sie 
wüßte stets, wen sie für ihren Feind und wen für ihren Freund 
zu halten hätte. Zwischen Wollen und Tun, Mitteln und 
Zwecken einer Allgemeinheit bestehe eine geringere Diskre-
panz als bei Individuen. In diesem Verhältnis also erschienen 
die letzteren als „frei", während die Handlungen einer Masse 
„naturgesetzlich" bestimmt seien. Und so bestreitbar diese 
Formulierung ist, so übersteigert sie doch nur eine tatsächliche, 
höchst bemerkenswerte Differenz der beiden Erscheinungen. 

Sie entsteht daraus, daß die Ziele des öffentlichen Geistes, 
einer Kollektivität überhaupt, denjenigen entsprechen, die sich 
im Individuum als dessen fundamental einfache und primitive 
darzubieten pflegen. Darüber kann nur die Macht, die sie durch 
die Ausdehnung ihres Bereiches gewinnen, und die höchst 
komplizierte Technik, mit der namentlich das moderne öffent-
liche Wesen jene Ziele durch Verwendung individueller Intelli-
genzen realisiert, täuschen. In demselben Maße, in dem der 
Einzelne in seinen primitivsten Zwecken schwankungslos und 

3 Simmel, Grundfragen der Soziologie 



34 Das soziale und das individuelle Niveau 

irrtumslos ist, in eben dem M a ß e ist es die soziale Gruppe 
überhaupt. Die Sicherung der Existenz, der Gewinn neuen 
Besitzes, die Lust an der Behauptung und Erweiterung der 
eigenen Machtsphäre, der Schutz des Erworbenen - dies sind 
grundlegende Triebe für den Einzelnen, in denen er sich mit 
beliebig vielen andern zweckmäßigerweise zusammenschließen 
kann. Weil der Einzelne in diesen prinzipiellen Strebungen nicht 
wählt noch schwankt, kennt auch die soziale Strebung, die jene 
vereinigt, keine Wahl oder Schwankung. Es kommt hinzu, daß, 
wie der Einzelne bei rein egoistischen Handlungen klar be-
stimmt und zielsicher handelt, die Masse es bei allen ihren 
Zielsetzungen tut; sie kennt nicht den Dualismus zwischen 
selbstischen und selbstlosen Trieben, in dem das Individuum oft 
ratlos steht und der es so vielfach zwischen beiden hindurch ins 
Leere greifen läßt. Zutreffend hat .man das Recht, also die erste 
und wesentliche Lebensbedingung großer wie kleiner Gesamt-
heiten, als das „ethische Minimum" bezeichnet. Die Normen, 
die für den Bestand des Ganzen, wenn auch nur notdürftig, 
ausreichen, sind demnach für das Individuum gerade nur das 
Minimum, mit dem es äußerlich als soziales Wesen existieren 
kann; hielte es nur sie ein, bände es sich nicht darüber hinaus 
an eine große Anzahl weiterer Gesetze, so würde es eine 
ethische Abnormität, eine ganz unmögliche Existenz sein. 

Hiermit ist ein Niveauunterschied zwischen der Masse und 
dem Einzelnen angedeutet, der nur dadurch entstehen und 
begriffen werden kann, daß in dem Einzelnen selbst die Quali-
täten und Verhaltungsweisen, mit denen er „Masse bildet" und 
die er in den Gesamtgeist hineingibt, sich von den andern 
sondern lassen, die gleichsam sein Privateigentum ausmachen 
und mit denen er sich als Individuum von dem Bezirk des mit 
allen Geteilten abscheidet. Jener erstere Teil seines Wesens aber 
kann ersichtlich nur aus den primitiveren, im Sinne der Feinheit 
und Geistigkeit niedrigeren Wesenselementen gebildet werden. 
Und zwar zunächst darum, weil nur diese mit relativer Sicher-



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 35 

heit in einem jeden vorhanden sind. Wenn nämlich die Orga-
nismenwelt eine allmähliche Entwicklung durch die niedrigsten 
Formen hindurch zu den höheren durchmacht, so sind die 
niedrigeren und primitiveren Eigenschaften jedenfalls die älte-
ren; sind es aber die älteren, so sind es auch die verbreiteteren, 
weil die Gattungserbschaft um so sicherer jedem Individuum 
überliefert wird, je länger sie sich schon erhalten und gefestigt 
hat. Kürzlich erworbene Organe, wie die höheren und kompli-
zierteren es in höherem Grade sind, erscheinen stets variabler, 
und man kann nicht mit Bestimmtheit sagen, daß jedes Exem-
plar der Gattung schon an ihnen teilhaben wird. Das Alter der 
Vererbung einer Eigenschaft ist das Band, das zwischen der 
Niedrigkeit und der Verbreitung derselben eine reale Beziehung 
knüpft. Aber es steht nicht nur die Vererbung im rein biolo-
gischen Sinne in Frage. Auch die in Worten und Erkenntnissen, 
in Gefühlsrichtungen und Willens- und Urteilsnormen objektiv 
gewordenen geistigen Elemente, die als Traditionen, bewußte 
und unbewußte, in die Einzelnen eingehen, tun das um so 
sicherer, um so allgemeiner, je fester und selbstverständlicher sie 
in die Geistigkeit einer sich zeitlich entwickelnden Gesellschaft 
eingewachsen sind, d. h. je älter sie sind. In demselben M a ß e 
aber sind sie auch unkomplizierter, gewissermaßen grobkörni-
ger, den unmittelbaren Äußerungen und Notwendigkeiten des 
Lebens näherliegend. Sobald seelische Inhalte in das Verfeinerte, 
Differenzierte aufsteigen, sinkt die Wahrscheinlichkeit, daß sie 
sich in jedermanns Besitz finden, und rücken sie in das andere 
Gebiet: das - mehr oder weniger - individuelle, dasjenige, das 
der Einzelne nur zufällig noch mit andern teilt. Wir verstehen 
aus diesem Grundverhältnis das die ganze Kulturgeschichte 
durchziehende Phänomen: daß einerseits das Alte als solches 
eine besondere Schätzung genießt, andrerseits aber gerade das 
Neue und Seltene als solches. Uber das erstere bedarf es nicht 
vieler Worte. Vielleicht indes verdankt das von jeher Bestehende 
und Überlieferte seine Schätzung nicht nur der Patina des Alters 

3» 



36 Das soziale und das individuelle Niveau 

und ihrem mystisch-romantischen Reize, sondern gerade dem 
hier betonten Umstände, daß es zugleich das am allgemeinsten 
Verbreitete, am sichersten in jedem Individuum Wurzelnde ist; 
innerhalb eines jeden wohnt es in oder nahe der Schicht, in der 
die instinktiven, unbeweisbaren und unwiderleglichen Wertun-
gen entstehen. Wenn im frühen Mittelalter über einen vor 
Gericht strittigen Gegenstand zwei einander widersprechende 
Königsurkunden vorgezeigt wurden und allgemein dann die 
ältere Kraft haben sollte, so wirkte dabei wohl weniger die 
Überzeugung von der größeren Gerechtigkeit der älteren, als 
das Gefühl, daß sie durch ihr längeres Bestehen die Bestim-
mung, was denn gerecht sei, in einem weiteren Bezirk verbreitet 
und gefestigt hat, als die jüngere es schon vermochte; sie wird 
höher geschätzt, weil dieses längere Bestehen die reale Ursache 
davon ist, daß sie dem Gerechtigkeitsgefühl der Majorität 
entspricht. Nimmt man aber überhaupt an - was man trotz 
aller zuzugebenden Ausnahmen doch wohl muß - daß das 
Ältere auch das Einfachere und Unspezialisiertere, weniger 
Gegliederte ist, so ist es eben nicht nur um dieser Beschaffen-
heit willen der größeren Allgemeinheit zugänglich, sondern es 
ist dies auch schon, bloß weil es das Ältere ist, also das jedem 
Einzelnen mit größerer Sicherheit äußerlich und innerlich Über-
lieferte und deshalb ein selbstverständlicher Berechtigtes und 
Werttragendes. 

Aber die gleiche Voraussetzung macht auch die umgekehrte 
Schätzung verständlich. Lessings Ausspruch: „Die ersten Ge-
danken sind jedermanns Gedanken" bedeutet nichts anderes, 
als daß die instinktiv, d. h. aus den gesichertsten - weil am 
längsten in uns lebenden - Schichten aufsteigenden Gedanken 
die sind, die eben darum in der größten Allgemeinheit verbreitet 
sind. Und dies begründet seinen abschätzigen Ton solchen Ge-
danken gegenüber, jenseits deren ihm offenbar erst die wert-
volleren beginnen, in denen Individualität und Neuheit sich in 
untrennbarer Wechselwirkung zeigen. In Indien finden wir die 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 37 

soziale Stufenordnung der Gewerbe von ihrem Alter abhängig: 
die jüngeren sind in der Regel die höher geachteten - doch 
wohl aus dem Grunde, daß sie die komplizierteren, feineren, 
diffizileren und deshalb nur der individuellen Begabung zu-
gängigeren sein müssen. Der Grund für die Schätzung des 
Neuen und Seltenen liegt in der „Unterschiedsempfindlichkeit" 
unserer seelischen Verfassung. Was unser Bewußtsein auf sich 
ziehen, unser Interesse erregen, unsere innere Bewegtheit stei-
gern soll, muß sich irgendwie von dem Selbstverständlichen, 
Alltäglichen, in uns und außer uns Gewohnten abheben. Vor 
allem wird die praktische Bedeutung der Menschen fürein-
ander durch Gleichheit und Verschiedenheit bestimmt. Die 
Gleichheit mit andern ist zwar als Tatsache wie als Tendenz 
von nicht geringerer Wichtigkeit als die Unterscheidung gegen 
sie, und beide sind in den mannigfaltigsten Formen die großen 
Prinzipien für alle äußere und innere Entwicklung, so daß die 
Kulturgeschichte der Menschheit schlechthin als die Geschichte 
des Kampfes und der Versöhnungsversuche zwischen ihnen 
aufgefaßt werden kann; allein für das Handeln innerhalb der 
Verhältnisse des Einzelnen ist doch der Unterschied gegen die 
Andern von weit größerem Interesse als die Gleichheit mit 
ihnen. Die Differenzierung gegen andere Wesen ist es, was 
unsere Tätigkeit großenteils herausfordert und bestimmt; auf 
die Beobachtung ihrer Verschiedenheiten sind wir angewiesen, 
wenn wir sie benutzen und die richtige Stellung unter ihnen 
einnehmen wollen. Der Gegenstand des praktischen Interesses 
ist das, was uns ihnen gegenüber Vorteil oder Nachteil ver-
schafft, aber nicht das, worin wir mit ihnen übereinstimmen, 
das vielmehr die selbstverständliche Grundlage vorschreitenden 
Handelns bildet. Darwin erzählt, er habe bei seinem vielfachen 
Verkehr mit Tierzüchtern nie einen getroffen, der an die ge-
meinsame Abstammung der Arten geglaubt habe; das Interesse 
an derjenigen Abweichung, die die von ihm gezüchtete Spielart 
charakterisiere und ihr den praktischen Wert für ihn verleihe, 



38 Das soziale und das individuelle Niveau 

fülle das Bewußtsein so aus, daß für die Gleichheit in allen 
Hauptsachen mit den übrigen Rassen oder Gattungen kein 
Raum darin mehr vorhanden sei. Dieses Interesse an der 
Differenziertheit des Besitzes erstreckt sich begreiflich auch auf 
alle andern Beziehungen des Ich. M a n wird im allgemeinen 
sagen können, daß bei objektiv gleicher Wichtigkeit der Gleich-
heit mit einer Allgemeinheit und der Individualisierung ihr 
gegenüber für den subjektiven Geist die erstere mehr in der 
Form der Unbewußtheit, die letztere mehr in der der Bewußt-
heit existieren wird. Die organische Zweckmäßigkeit spart das 
Bewußtsein in jenem Falle, weil es in diesem für die praktischen 
Lebenszwecke nötiger ist. Das Interesse an der Differenziertheit 
ist sogar groß genug, um sie praktisch auch da zu erzeugen, wo 
eigentlich kein sachlicher Grund dazu vorliegt. So bemerkt man, 
daß Vereinigungen - von gesetzgebenden Körperschaften bis zu 
Vergnügungskomitees - die durchaus einheitliche Gesichts-
punkte und Ziele haben, nach einiger Zeit in Parteien ausein-
andergehen, die sich zueinander verhalten, wie die ganze sie 
einschließende Vereinigung etwa zu einer von radikal andern 
Tendenzen bewegten. Es ist, als ob jeder Einzelne seine Bedeu-
tung so sehr nur im Gegensatz gegen andere fühlte, daß dieser 
Gegensatz künstlich geschaffen wird, wo er von vornherein 
nicht da ist, ja wo die ganze Gemeinsamkeit, innerhalb deren 
nun der Gegensatz gesucht wird, auf Einheitlichkeit andern 
Gegensätzen gegenüber gegründet ist. 

Daß das Neue, Seltene oder Individuelle (ersichtlich sind dies 
nur drei verschiedene Seiten eben desselben Grundphänomens) 
als das wertmäßig Erlesene gilt, wie es die Kultur- und Sozial-
geschichte in unzähligen Wiederholungen zeigt, soll hier nur 
sein Gegenstück beleuchten: daß die Eigenschaften und Ver-
haltungsweisen, mit denen der Einzelne, weil er sie mit den 
andern teilt, Masse bildet, als die wertmäßig niedrigeren auf-
treten. Hier liegt das vor, was man die soziologische Tragik 
schlechthin nennen könnte. Der Einzelne mag noch so feine, 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 39 

hochentwickelte, durchgebildete Qualitäten besitzen - gerade je 
mehr das der Fall ist, desto unwahrscheinlicher wird die Gleich-
heit und also die Einheitsbildung gerade dieser mit den Quali-
täten anderer, desto mehr strecken sie sich nach der Dimension 
der Unvergleichbarkeit hin, auf desto niedrigere, primitiv sinn-
lichere Schichten reduziert sich das, worin er sich mit Sicherheit 
den andern angleichen und mit ihnen eine einheitlich charakte-
risierte Masse formen kann. So konnte es geschehen, daß von 
dem „Volk", der „Masse" mit Verachtung gesprochen wurde, 
ohne daß doch die Einzelnen sich dadurch getroffen zu fühlen 
brauchten, weil tatsächlich kein Einzelner damit gemeint war: 
sowie man den Einzelnen als solchen und als ganzen ansieht, so 
besitzt er sehr viel höhere Qualitäten jenseits derer, die er in 
die Kollektiveinheit hineingibt. Dieses Verhältnis ist von Schiller 
klassisch formuliert worden: „Jeder, sieht man ihn einzeln, ist 
leidlich klug und verständig. Sind sie in corpore, gleich wird 
euch ein Dummkopf daraus." Unter stärkerer Betonung des 
Momentes der Individualitäten, die, nach ganz verschiedenen 
Seiten auseinandergehend, eben nur die niedrigst gelegenen 
Abschnitte der Persönlichkeiten als ihren Treffpunkt übriglassen, 
hat Heine das Verhältnis ausgesprochen: „Selten habt ihr mich 
verstanden, Selten auch verstand ich euch. Nur wenn wir im 
Kot uns fanden, Dann verstanden wir uns gleich." Diese 
Niveaudifferenz zwischen dem Subjekt Individuum und dem 
Subjekt Masse erstreckt sich durch die gesellschaftliche Existenz 
so weit hin und so folgenreich, daß es lohnt, noch einige 
Äußerungen gerade solcher Persönlichkeiten heranzuziehen, 
deren historische Stellungen, sonst äußerst verschieden, ihnen 
allen besonders reiche Erfahrungen überprivater Verhältnisse 
zubrachten. Solon soll ausgesprochen haben: jeder seiner 
Athener sei ein schlauer Fuchs, wenn er sie aber auf der Pnyx 
zusammenhabe, sei es eine Herde Schafe. Der Kardinal Retz 
bemerkt in seinen Memoiren, wo er das Verfahren des Pariser 
Parlaments zur Zeit der Fronde beschreibt, daß zahlreiche 



40 Das soziale und das individuelle Niveau 

Körperschaften, wenn sie auch noch so viel hochstehende und 
gebildete Personen einschließen, doch bei gemeinschaftlichem 
Beraten und Vorgehen immer wie der Pöbel handeln, d. h. 
durch solche Vorstellungen und Leidenschaften wie das gemeine 
Volk regiert werden. Ganz ähnlich wie Solon äußert sich 
Friedrich der Große, seine Generale seien die vernünftigsten 
Leute, wenn er mit jedem allein spräche, versammle er sie aber 
zu einem Kriegsrat, so seien sie Schafsköpfe. Das Entsprechende 
meint offenbar der englische Historker Freeman mit der Be-
merkung, das Unterhaus sei zwar hinsichtlich des Ranges der 
zusammensetzenden Persönlichkeiten eine aristokratische Kör-
perschaft, sei es aber versammelt, so benehme es sich gänzlich 
wie ein Demokratenhaufe. Der beste Kenner der englischen Ge-
werkvereine hat festgestellt, daß deren Massenversammlungen 
oft die törichtesten und verderblichsten Beschlüsse fassen, so daß 
die meisten Vereine sie zugunsten von Delegiertenversammlun-
gen aufgegeben haben. Das bestätigen Beobachtungen, die, 
inhaltlich unbedeutend, nicht nur durch ihre Massenhaftigkeit 
soziologisch wichtig werden, sondern auch weil sie immerhin 
Symbole auch historisch wichtigster Zustände und Geschehnisse 
sind. So können Essen und Trinken, die ältesten und in geisti-
ger Hinsicht wesenlosesten Funktionen, das Vereinigungsmittel, 
oft das einzige, höchst heterogener Personen und Kreise bilden; 
so zeigen selbst gebildete Herrengesellschaften die Tendenz, sich 
in der Erzählung niedriger Zoten zu ergehen; so wird die 
ungemessenste Fröhlichkeit und das reserveloseste Vereinigt-
heitsgefühl in jüngeren Kreisen immer durch solche Gesell-
schaftsspiele erreicht, die den primitivsten und geistig anspruchs-
losesten Charakter tragen. Darum verdirbt die Notwendigkeit, 
es größeren Massen zu Dank zu machen, überhaupt sich ihnen 
dauernd zu exponieren, so leicht den Charakter: sie biegt das 
Individuum von seiner individuellen Ausbildungshöhe zu dem 
Punkt herunter, auf dem es sich allen, d. h. jedem beliebigen, 
zuordnet. Wenn man es am Journalisten, am Schauspieler, am 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 41 

Demagogen bedenklich findet, daß sie „die Gunst der Masse 
suchen", so wäre das noch nicht ohne weiteres ein berechtigter 
Vorwurf, wenn diese Masse aus der Summe der ganzen 
personalen Existenzen bestünde, die zu verachten durchaus kein 
Grund vorliegt. Aber tatsächlich ist sie gar nicht dies, sondern 
ein neues Gebilde, das sich nicht aus den jeweils vollständigen 
Individualitäten ihrer Teilnehmer, sondern aus denjenigen 
Wesensteilen eines jeden herstellt, in denen er mit andern 
koinzidiert und die also keine andern als die primitivsten, in 
der organischen Entwicklung zuunterst stehenden sein können. 
Dieser Masse und dem Niveau, das jedem ihrer Elemente zu-
gängig sein muß, dienen jene geistig und ethisch gefährdeten 
Persönlichkeiten, nicht aber jedem ihrer Elemente für sich. Es ist 
klar, daß bei diesem Niveau all die Verhaltungsweisen aus-
geschaltet sind, die eine Mehrheit nebeneinander wirksamer 
Vorstellungsreihen voraussetzen. Alle Handlungen von Massen 
vermeiden deshalb die Umwege, sie gehen, erfolgreich oder 
nicht, in der kürzesten Linie auf ihre Ziele los und werden 
jeweils von einer Idee, und zwar einer möglichst einfachen, 
beherrscht; die Wahrscheinlichkeit ist zu gering, daß jedes 
Mitglied einer größeren Masse einen mannigfaltigeren, und 
zwar den identischen, Gedankenkomplex in Bewußtsein und 
Überzeugung trägt. Da nun aber angesichts der Kompliziertheit 
unserer Verhältnisse jede einfache Idee eine radikale, vielerlei 
andere Ansprüche negierende sein muß, so begreifen wir daraus 
die Macht der radikalen Parteien in Zeiten, wo die großen 
Massen in Bewegung gesetzt sind, und die Schwäche der ver-
mittelnden, für beide Seiten des Gegensatzes Recht fordernden. 
Außerordentlich charakteristisch für den Unterschied des grie-
chischen und des römischen Naturells ist es, daß die griechischen 
Stadtbürger als einheitliche Masse unter dem unmittelbaren 
Eindruck des Redners abstimmten, die Römer aber nach festen, 
gewissermaßen als Individuen auftretenden Gruppen: centuria-
tim, tributim usw. Daher die verhältnismäßige Ruhe und Ver-



42 Das soziale und das individuelle Niveau 

ständigkeit der römischen Beschlüsse und die häufige Maß- und 
Besinnungslosigkeit der griechischen. Aus jener seelischen 
Homophonie der Menge folgen aber auch gewisse negative 
Tugenden, deren Gegenteil eine Mehrheit gleichzeitig bewußter 
Gedankenketten voraussetzt: die Menge lügt nicht und heuchelt 
nicht. Freilich fehlt ihr aus der gleichen seelischen Verfassung 
heraus im allgemeinen auch jedes Bewußtsein von Verant-
wortung. 

Nimmt man eine genetische und systematische Stufenfolge 
der seelischen Äußerungen an, so wird man doch wohl das 
Gefühl (natürlich nicht alle Gefühle) für die primäre, fundierend 
allgemeine, gegenüber dem Intellekt halten. Lust und Schmerz 
sowie gewisse triebhafte Gefühle, die der Erhaltung des Ich und 
der Gattung dienen, haben sich jedenfalls vor allem Verfahren 
mit Begriffen, Urteilen und Schlüssen entwickelt. An der Aus-
bildung des Intellekts offenbart sich deshalb vor allem jenes 
Zurückbleiben des sozialen hinter dem individuellen Niveau, 
während sich innerhalb des Gefühlsbezirkes das Gegenteil 
zeigen kann. Es ist gar kein Widerspruch gegen die angeführten 
Abschätzungen des in corpore-Verhaltens, wenn Carl Maria 
von Weber über das große Publikum sagt: „Der einzelne ist ein 
Esel und das Ganze ist doch Gottes Stimme." Denn das ist die 
Erfahrung des Musikers, der das Gefühl der Masse anruft, nicht 
ihre Intellektualität. Darum hat auch, wer auf die Massen 
wirken wollte, es jederzeit durch Appell an ihre Gefühle, aber 
sehr selten durch noch so bündige theoretische Darlegungen 
erreicht. Insbesondere gilt dies gegenüber räumlich zusammen-
befindlichen Massen. Hier besteht etwas, was man Kollektiv-
nervosität nennen könnte: eine Empfindlichkeit, eine Leiden-
schaft, eine Exzentrizität ist großen Massen oft eigen, die sich 
vielleicht kaum an einem einzelnen ihrer Mitglieder, wenn es in 
diesem Augenblick allein stünde, zeigen würde. Schon an den 
herdenweise lebenden Tieren ist dies beobachtet: der leiseste 
Flügelschlag, der kleinste Sprung eines einzelnen artet of in 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 43 

einen panischen Schrecken der ganzen Herde aus. Die oft un-
geheure Wirkung flüchtiger Anregungen, die einer Masse ge-
geben werden, das lawinenartige Anschwellen geringster Impulse 
von Liebe und Haß, die sachlich oft ganz unbegreifliche Erregt-
heit einer Masse, in der sie besinnungslos vom Gedanken zur 
Tat stürmt und die den Einzelnen ohne weiteres mitreißt - dies 
geht doch wohl auf gegenseitige Beeinflussung durch schwer 
feststellbare Ausstrahlungen des Gefühls zurück, die, weil sie 
zwischen jedem und jedem stattfinden, schließlich in jedem eine 
weder aus ihm selbst noch aus der Sache erklärbare Erregtheit 
aufsummen. Es ist eine der belehrendsten, rein soziologischen 
Erscheinungen: das Individuum fühlt sich von der ihn um-
wogenden „Stimmung" der Masse wie von einer äußeren Ge-
walt hingenommen, gleichgültig gegen sein individuelles Sein 
und Wollen - und dabei besteht doch diese Masse ausschließlich 
aus solchen Individuen, nichts als deren reinste Wechselwirkung 
liegt vor und entfaltet eine Dynamik, die durch ihre Größe als 
etwas Objektives erscheint und jedem seinen eigenen Beitrag 
verbirgt; tatsächlich reißt er doch selbst mit, indem er mit-
gerissen wird. Eine solche Höchststeigerung des Gefühls ver-
möge des bloßen Zusammenseins zeigt wie in einem Schul-
beispiel ein Bericht über die Quäker. Obgleich die Innerlichkeit 
und der Subjektivismus ihres religiösen Prinzips eigentlich jeder 
Gemeinsamkeit des Gottesdienstes widerstreitet, findet diese 
dennoch statt, indessen oft so, daß sie stundenlang schweigend 
zusammensitzen; und nun rechtfertigen sie diese Gemeinsam-
keit dadurch, daß sie uns dienen könne, uns dem Geiste Gottes 
näher zu bringen: da dies aber für sie nur in einer Inspiration 
und nervösen Exaltation besteht, so muß offenbar das bloße, 
auch schweigende Beieinandersein diese hervorrufen. Ein engli-
scher Quäker am Ende des 17. Jahrhunderts beschreibt ekstati-
sche Erscheinungen, die an einem Mitglied der Versammlung 
vorgehen, und fährt fort: in Kraft der Verbindung aller Glieder 
.einer Gemeinde zu einem Leibe teile sich häufig ein solcher 



44 Das soziale und das individuelle Niveau 

Zustand eines einzelnen allen mit, so daß eine ergreifende 
fruchtbare Erscheinung zutage gefördert werde, die schon viele 
dem Verein unwiderstehlich gewonnen habe. Daß die Er-
höhung der Emotionalität - als wäre die Zahl der einander 
sinnlich Nahen gewissermaßen der Multiplikator der vom Indi-
viduum mitgebrachten Gefühlspotenz - vor allem über die 
Intellektualität dieses Individuums hinwegflutet, lehren un-
zählige Fälle. Hundertfach lachen wir alle im Theater oder in 
Versammlungen über Witze, über die wir im Zimmer nur die 
Achseln zucken würden, bei welchen beschämend harmlosen 
Scherzen verzeichnen selbst die Parlamentsberichte: Heiterkeit! 
Und nicht nur die kritischen Hemmungen des Verstandes, son-
dern auch die der Moral sind leicht in diesem soziologischen 
Rauschzustand aufgehoben. Er allein erklärt die sogenannten 
Massenverbrechen, an denen nachher jeder einzelne Teilnehmer 
sich für unschuldig erklärt - mit gutem subjektiven Gewissen 
und auch nicht ohne objektives Recht, da die Uberbetontheit 
der Gefühlsschwingung jene bestimmte und gewohnte Propor-
tion der seelischen Kräfte zerstört, die der Träger der einheit-
lich dauernden Persönlichkeit und damit der Verantwortlichkeit 
ist. Daß eben diese Hingerissenheit einer Menge auch nach 
einer ethisch wertvollen Seite, einer edeln Begeisterung, einer 
unbegrenzten Opferwilligkeit hin gehen kann, hebt die Ver-
schobenheit und Unzurechnungsfähigkeit solchen Zustandes 
nicht auf, sondern zeigt um so klarer, daß er uns jenseits der 
Wertnormen stellt, zu denen das individuelle Bewußtsein sich, 
praktisch wirksam oder nicht, schon emporentwickelt hatte. 

Nach allem früher Gesagten kann man die Bildung eines 
sozialen Niveaus in die wertmäßige Formel fassen: Was allen 
gemeinsam ist, kann nur der Besitz des am wenigsten Be-
sitzenden sein. Dies symbolisiert sich schon in dem äußerlichen 
Sinn des „Besitzes". In England wurde 1407 offiziell anerkannt, 
daß die Initiative für Geldbewilligungen dem Unterhaus ge-
hören solle; und ausdrücklich nennt der Verfassungshistoriker 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 45 

der Zeit als das Grundmotiv dafür, daß es dem ärmsten der 
drei Stände zustehe, das Höchstmaß der Leistungen der All-
gemeinheit zu bestimmen. Was alle gleichmäßig geben, kann 
nur die Quote des Ärmsten sein. Hier liegt auch der rein 
soziologische unter den Gründen, aus denen der Usurpator, der 
eine schon ständisch geteilte Gesellschaft unterwerfen will, sich 
auf die untersten Schichten zu stützen pflegt. Denn um sich 
gleichmäßig über alle zu erheben, muß er sie nivellieren. Dies 
aber läßt sich nicht so erreichen, daß die Tieferen erhoben, 
sondern nur, daß die Höheren auf deren Standort herabgedrückt 
werden. Es ist deshalb durchaus täuschend, wenn man das 
Niveau einer als Einheit angesehenen, praktisch als Einheit 
wirkenden Gesamtheit ein „durchschnittliches" nennt. Der 
Durchschnitt würde bedeuten, daß die Standhöhe der einzelnen 
Individuen gleichsam addiert und das Resultat durch ihre An-
zahl dividiert sei. Dies würde eine Erhöhung der Tiefststehen-
den unter ihnen involvieren, die nicht zu leisten ist. Ganz nahe 
vielmehr dem Niveau dieser letzteren befindet sich das der 
Gesamtheit, insofern alle seine Träger mit gleichmäßigen 
Seinswerten, gleichmäßiger Wirksamkeit an ihm beteiligt sein 
sollen. Nicht bei dem „Mittel", sondern der unteren Grenze 
der Teilhaber zu liegt der Charakter des Kollektivverhaltens; 
und wenn ich mich nicht täusche, hat diese Tatsache den 
Sprachgebrauch innerlich schon richtiggestellt, indem wir unter 
„Mittelmäßigkeit" keineswegs den wirklichen Wertdurchschnitt 
einer Totalität von Existenzen oder Leistungen, sondern eine 
recht tief unter diesem bleibende Wertqualität verstehen. 

Da dieser enge Rahmen nur für kurze Strecken soziologischer 
Wege, nicht aber für ihren Abschluß Raum hat, die Frage an 
seine Inhalte also nicht auf endgültige Entscheidungen über 
diese, sondern nur auf Form und Methode ihrer Behandlung 
geht, so deute ich nur noch zwei der mannigfachen Einschrän-
kungen und Gegenbegriffe an, die dies allgemeine Schema der 
sozialen Niveaubildung findet. Zunächst wird dieses Niveau 



46 Das Soziale und das individuelle Niveau 

praktisch fast niemals an dem <?//ertiefsten seiner Träger fest-
gelegt, sondern, wie ich schon andeutete, tendiert es nur zu 
diesem hin, bleibt aber meistens etwas oberhalb seiner. Denn 
irgend etwas von Widerstand - freilich in sehr verschiedenem 
Maße - pflegt sich gegen die kollektivistische Senkung doch 
seitens der höherstehenden Elemente zu melden, und er sum-
miert sich zu einem gewissen Haltmachen der Gesamtaktion vor 
dem tiefstmöglichen Wertgrade. 

Tiefergreifend ist eine andere Einschränkung, die das - selbst 
prinzipiell als richtig anerkannte - Schema findet. Dieses besagte 
doch: das gleichmäßige Haben und Sein aller kann nur ein 
solches sein, das sich an dem das Wenigste habenden, das 
Geringste seienden Gliede findet. Steht also die Herstellung des 
Gebildes Masse, die Niveauausgleichung sonst verschiedener 
Persönlichkeiten in Frage, so kann sie nur durch das immer 
mögliche Herabsteigen der Höheren, nicht aber durch das selten 
oder nie mögliche Heraufsteigen aller Tieferen geschehen. Die-
ser psychologisch gewendete Mechanismus ist indes nicht un-
bezweifelbar. Jenes Herabsteigen des Höheren ist tatsächlich 
nicht immer möglich. Die ganze Erwägung ruhte nämlich auf 
dem - natürlich ganz rohen und problematischen - Bilde der 
seelischen Struktur, daß verschiedene Schichten in ihr gleichsam 
übereinandergebaut sind: die primitiven, ungeistigen, welche 
biologisch die gefestetsten und also allenthalben vorauszusetzen 
sind - und darüber die dem Inhalte nach selteneren, jüngeren, 
schließlich ganz verfeinerten, die bis zu völliger Individualität 
differenziert sind. Und nun schien eine Tatsächlichkeit so aus-
drückbar, daß selbst bei höchster Ausbildung der letzteren ihre 
bewußte oder unbewußte Ausschaltung geschehen und das Ver-
halten des Individuums ausschließlich von den ersteren her 
bestimmt werden kann, wodurch dann ein einheitlicher Gesamt-
geist aus nun gleichmäßigen Beiträgen erzeugbar wird. Allein, 
dies mag manchmal oder oft geschehen, immer geschieht es 
nicht. In manchen Naturen sind jene niedrigeren Schichten mit 



Beispiel der Allgemeinen Soziologie 47 

den höheren zu so fester, individueller Einheit verbunden, daß 
der als physische Analogie verführerische Ausdruck: der Mensch 
könne zwar immer leicht heruntersteigen, schwer aber und oft 
gar nicht herauf - unzutreffend wird. Auf ethischem Gebiet ist 
dies ohne weiteres einsichtig. Erscheinen hier Qualitäten wie 
Genußgier und Grausamkeit, Habsucht und Verlogenheit als 
die tiefsten Stufen der seelischen Schichtung, so ist es für den 
edleren Menschen, selbst wenn er von Rudimenten oder Unein-
geständlichkeiten solcher Art nicht frei wäre, einfach unmöglich, 
sich in seinem Handeln auf dies Niveau zu begeben, ja selbst 
zugunsten harmloserer Niveausenkung überhaupt seine höheren 
Qualitäten abzustellen. Solche Unmöglichkeit gilt weit über das 
Ethische hinaus. Der Kammerdiener versteht freilich den Helden 
nicht, weil er sich nicht zu dessen Höhe erheben kann; aber der 
Held versteht auch den Kammerdiener nicht, weil er nicht zu 
dessen Untergeordnetheit herabsteigen kann. Es ist ein höchst 
bezeichnender Unterschied zwischen den Menschen, ob sie 
überhaupt imstande sind, ihre wertvollsten Kräfte und Inter-
essiertheiten vor den niederen schweigen zu lassen, wie zweifel-
los und in welchem Maße diese auch in ihnen vorhanden seien. 
Das ist jedenfalls einer der Hauptgründe, aus denen zu allen 
Zeiten gewisse vornehme und geistige Persönlichkeiten sich dem 
öffentlichen Leben ferngehalten haben, insbesondere da sie wohl 
selbst angesichts einer möglichen Führerrolle empfanden, was 
ein großer Politiker einmal im Hinblick auf seine Partei so 
formulierte: „Ich bin ihr Führer, also muß ich ihnen folgen." 
Einen höheren Gesamtwert solcher abstinenten Persönlichkeiten 
zeigt dies noch nicht, trotz des auf das gleiche Grundverhältnis 
zurückgehenden Bismarckschen Wortes, daß „die Politik den 
Charakter verdirbt". Eher verkündet es eine gewisse Schwäche 
und Mangel an Selbstsicherheit in den höheren Schichten der 
Persönlichkeit, wenn sie es nicht wagt, sich so weit auf das 
soziale Niveau hinabzubegeben, wie es für den Kampf dagegen 
- der immer ein Kampf dafür ist - erfordert wird. Ersichtlich 



48 Die Geselligkeit 

aber wird dadurch, daß die Menschen des höchsten indivi-
duellen Niveaus so oft die Berührung mit dem sozialen scheuen, 
die allgemeine Hebung des letzteren hintangehalten. 

3. Die Geselligkeit 
(Beispiel der Reinen oder Formalen Soziologie) 

Das Grundmotiv, das, nach der Bezeichnung im einleitenden 
Kapitel, eine „reine Soziologie" als besonderen Problemkreis 
konstituierte, muß jetzt im Übergang zu einer exemplifizieren-
den Anwendung noch einmal formuliert werden. Denn jenes 
Motiv bestimmt nicht nur als das allgemeine, mit vielen ande-
ren geteilte Forschungsprinzip dieses Beispiel, sondern es gibt 
selbst unmittelbar den Stoff für den jetzt zu schildernden 
Anwendungsfall her. 

Jenes entscheidende Motiv ist von zwei Begriffen her fest-
gelegt: daß man von jeder menschlichen Gesellschaft zwischen 
ihrem Inhalt und ihrer Form unterscheiden kann, und daß sie 
selbst ganz allgemein die Wechselwirkung unter Individuen 
bedeutet. Diese Wechselwirkung entsteht immer aus bestimm-
ten Trieben heraus oder um bestimmter Zwecke willen. Eroti-
sche Instinkte, sachliche Interessiertheiten, religiöse Impulse, 
Zwecke der Verteidigung wie des Angriffs, des Spieles wie des 
Erwerbes, der Hilfeleistung wie der Belehrung und unzählige 
andere bewirken es, daß der Mensch in ein Zusammensein, ein 
Füreinander-, Miteinander-, Gegeneinanderhandeln, in eine 
Korrelation der Zustände mit anderen tritt, d. h. Wirkungen 
auf sie ausübt und Wirkungen von ihnen empfängt. Diese 
Wechselwirkungen bedeuten, daß aus den individuellen Trägern 
jener veranlassenden Triebe und Zwecke eine Einheit, eben 
eine „Gesellschaft", wird. Ich bezeichne nun alles das, was in 
den Individuen, den unmittelbar konkreten Orten aller histori-
schen Wirklichkeit, als Trieb, Interesse, Zweck, Neigung, 


