
Metapher und Erkenntnis



Deutsche Zeitschrift  
für Philosophie Sonderbände
50



Metapher  
und Erkenntnis

Beiträge zur Epistemologie der Metapher

Herausgegeben von  
Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch



Diese Publikation wurde gefördert durch den Open Access-Publikationsfonds der Technischen Universität 
Braunschweig.

ISBN 978-3-11-914972-3
e-ISBN (PDF) 978-3-11-161308-6
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-161370-3
ISSN 1617-3325
DOI https://doi.org/10.1515/9783111613086

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. Weitere 
Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0.

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte (wie Grafiken, 
Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publikation enthalten sind. Es 
kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. Die Verpflichtung zur Recherche 
und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2025942679

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2025 bei den Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston, Genthiner Straße 13, 10785 
Berlin. Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyterbrill.com.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyterbrill.com
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit:
productsafety@degruyterbrill.com



Inhalt

Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch
Einleitung 1

I Epistemologische Rahmung

Gerhard Poppenberg
Die offene Metapher 11

Gottfried Gabriel
Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“
Zur systematischen Bedeutung von Begriffsgeschichte und Metaphorologie 51

Philipp Stoellger
Licht und Dunkel
Die Metapher im theoretischen Text 67

Tobias Endres
Formvarianz durch Invarianz
Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 103

Sonja Feger
Absolut anschauliche Metaphern
Zum Verhältnis von Anschauung und Logizität bei Husserl und
Blumenberg 121

Anselm Haverkamp
Epistemology, Discontinuity, Latency
Hans Blumenberg’s move towards a deconstructive theory of history 139

II Metapher und Weltverhältnisse

Brigitte Falkenburg
Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 153



Reto Rössler
Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung.
Kosmologie, Metaphernzirkulation und Wissenspoetologie im
18. Jahrhundert 173

Rudiger Campe
Metapher und Beschreibung
Ernst Machs Prinzip der Vergleichung in der Physik, mit einem Ausblick auf
Blumenbergs Metaphorologie 197

III Mensch und Metapher

Martin Welsch
Der Mensch als Metapher
Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 223

Lisa Schmidt-Herzog
Ver-stehen
Zur Negativität der Metapher zwischen Philosophie und psychiatrischer
Diagnostik 239

Rüdiger Zill
(K)ein Mensch ist eine Insel
Metaphorographische Erkundungsfahrten 257

IV Kultur, Gesellschaft und Erkenntnis

Sebastian Tränkle
Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung?
Metaphorologie als Ideologiekritik 279

Florian Arnold
Anmerkungen zu einer Politik der Metapher
Theopoesie, Diktatur, Stiftung 297

Domenico Schneider
Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 313

VI Inhalt



Henrique Schneider
Märkte und Plattformen
Metaphern in der ökonomischen Theorie 333

Autorenregister 349
Sachregister 353

Inhalt VII





Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch
Einleitung

Blickt man auf die Philosophie und ihre Geschichte, so fällt immer wieder auf, dass die
Erkenntnis im Sinne der Episteme (ἐπιστήμη) nicht notwendigerweise an metaphori-
sche Ausdrücke oder bildliches Denken gebunden ist. Viemehr versucht die abend-
ländische Philosophie spätestens seit der Aufklärung, sich von einem Erkennen durch
und mit metaphorischen Ausdrücken fernzuhalten. Eine exakte, gegenstands- und
wirklichkeitsbezogene Sprache soll das Erkennen fundieren. Etliche Untersuchungen
zur Metapher haben gezeigt, dass dies unmöglich ist. Die Metapher ist mit der Er-
kenntnis in eigentümlicher Weise verschwistert, auch wenn erstere entlang einer
analytischen Tradition als problematisch angesehen wird. Die spezifische Erkenntnis-
leistung der Metapher gilt es daher allererst zu erschließen. Dies gelingt jedoch nur
über spezifische Fragen an das Verhältnis von Metapher und Erkenntnis selbst: In-
wiefern grenzt sich die Leistung der Metapher von den tradierten Formen wissen-
schaftlicher und philosophischer Erkenntnis ab, ja inwiefern beansprucht die Meta-
pher eine eigene Wahrheit für sich? Oder, anders gefragt, ist die Erkenntnisleistung der
Metapher nicht vielmehr konstitutiv für die wissenschaftliche und philosophische Er-
kenntnis, liegt sie beiden gleichermaßen zugrunde? Kann überhaupt ein restlos
sprachanalytisches Erkennen ohne Metaphorik bewerkstelligt werden? Nehmen wir
eine, wenngleich noch undeutliche, Verschwisterung von Metapher und Erkenntnis
einmal an, fragt sich weiterhin: In welchen Bereichen unserer alltäglichen Lebenswelt
und unseres wissenschaftlichen Selbstverständnisses kann solch eine Verschwisterung
produktiv Anwendung finden,Veränderung und Neuheit bewirken? Anwelchen Stellen
widerspricht oder sperrt sich eine Verbindung von Metapher und Erkenntnis wieder-
um demgegenüber? – Diese Fragen kann nur eine Epistemologie der Metapher beant-
worten, welche die Erkenntnisfunktion der Metapher systematisch erschließt. Die
Beiträge im vorliegenden Band verstehen sich als explorative Schritte, die auf dieses
Ziel hinarbeiten: auf eine Epistemologie der Metapher.

In der Auseinandersetzung mit der Erkenntnisleistung der Metapher drängt sich
rasch die von Hans Blumenburg formulierte Frage auf, wie weit sie in die Substruktur
des Denkens hinabreicht. Die oben aufgeworfenen Problematisierungen lassen sich
daher entlang von Blumenbergs Projekt einer Metaphorologie spezifizieren: Ist es
möglich, dass die Metapher unser Erkennen von einer uns nicht auf Anhieb zugängli-
chen Tiefendimension aus bestimmt? Gestaltet der Mensch nicht nur seineWirklichkeit
bewusst mit Metaphern, sondern gestaltet auch diese Wirklichkeit den Menschen auf
einer unbewussten Ebene durch Metaphern – und bestimmt so sein Erkennen? Kants
Ideen der theoretischen Vernunft waren auf begriffliches Denken ausgerichtet. Über-
setzen sich diese Ideen nicht auch als absoluteMetaphern gleichsam nach unten, hinein
in eben jene Tiefendimensionen der sprachlichen und kulturellen Wirklichkeit des
Menschen? – Bejaht man diese Fragen, so weitet sich das Spektrum der menschlichen
Erkenntnis derart, dass sich die Forderung nach einer Epistemologie der Metapher neu

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-001



stellt. Besagte Tiefendimensionen verlangen auf je eigene Weise eine Epistemologie der
Metapher. Die Frage nach der Erkenntnisleistung derMetapherwird unumgänglich.Um
diesem Fragekomplex gerecht zu werden, nähern sich eine Vielzahl der Beiträge dem
Erkenntnisproblem der Metapher im Ausgang oder im Rückbezug auf die Metaphoro-
logie Blumenbergs.

Neben diesen für den vorliegenden Band grundlegenden Fragen, die immer wieder
unter Rekurs auf Blumenbergs Überlegungen und Ergebnisse anderer Metaphern-
theorien zur Sprache kommen, lassen sich Bereiche ausmachen, die hinsichtlich ihrer
je eigenen Metaphorizität beleuchtet werden: Metaphern spielen außerhalb der
Sprach- und Literaturwissenschaften, der Rechtswissenschaft sowie der Theologie, wo
sie seit jeher von Bedeutung sind, auch eine zentrale epistemische Rolle in der Ma-
thematik sowie in den Natur- und Sozialwissenschaften, und zwar innerhalb der je-
weiligen Modelle, Theorien und Erklärungsansätze. Metaphern bilden zudem die
Grundlage für zunächst völlig disparate Gebiete der Philosophie – die aber letztlich
zusammengedacht werden müssen, will man den Substrukturen menschlichen Den-
kens und Daseins Rechnung tragen. Die Gebiete reichen von der Sprachphilosophie, der
Hermeneutik, der philosophischen Anthropologie, der Leibphänomenologie und der
Wissenschaftstheorie über die philosophische Rhetorik, Ästhetik und Ideologiekritik
bis hin zur Philosophie des Geistes und der Verkörperungsphilosophie. Es sind Gebiete,
die sich ihrerseits mit anderenWissenschaften überschneiden, wie etwa der Soziologie
oder der Psychologie. Ihren Ort haben all diese Disziplinen auf dem weiten Feld, in-
nerhalb oder vielmehr unterhalb dessenmenschliches Denken auf seine Substrukturen
stößt.

Um dieser Pluralität und Diversität gerecht zu werden, entwickeln die in diesem
Band versammelten Artikel Forschungsbeiträge zur figurativen Erkenntnis ausgehend
von zunächst unverbunden erscheinenden Bereichen. Aufgegriffen werden dabei ne-
ben den blumenbergschen Ideen klassische Ansätze der Analytischen Philosophie, der
Kritischen Theorie, der Psychoanalyse, der Kulturphilosophie und der Dekonstruktion
im weitesten Sinn. Auf diese Weise arbeiten die Beiträge auf je eigene Weise einer
transdisziplinären Epistemologie der Metapher zu. Neben Texten, die eher einen ex-
plorativen Charakter im Hinblick auf das theoretische und infrage stehende Gesamt-
verhältnis zwischen Metapher und Erkenntnis besitzen, gehen andere Texte diesem
Verhältnis in konkreten Anwendungsbereichen wie etwa der Naturerkenntnis, der
Physik, der Psychiatrie, den Märkten und der digitalen Lebenswelt nach.

Dieser Band blickt auf eine mehrjährige Entstehungsgeschichte zurück, deren
Ausgangspunkt ein Online-Workshop vom 23. und 24.07.2021 an der TU Braunschweig
darstellt. Zeitgleich wurde eine Einladung zur Einreichung von Manuskripten an alle
Teilnehmer:innen des Workshops ausgesprochen; diese bildeten den Grundstock für
die Konzeption des Bandes. Im Januar 2023 wurde der Band schließlich in die Reihe
Deutsche Zeitschrift für Philosophie Sonderbände aufgenommen. Die Publikation ver-
pflichtet sich, unabhängig von weltanschaulichen, politischen oder persönlichen
Überzeugungen, allein der wissenschaftlichen Erkenntnis. Zur wissenschaftlichen

2 Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch



Qualitätssicherung durchliefen die Beiträge eine Doppelblindbegutachtung und wur-
den nach verfügbaren technischen Möglichkeiten einer Plagiatsprüfung unterzogen.

Die folgenden Texte stehen für sich allein und gehen das zentrale Thema von
Metapher und Erkenntnis auf je eigene Weise an. Trotz der Alleinstellungsmerkmale
aller Beiträge lassen sich wiederkehrende und damit übergreifende Themen ausma-
chen. Die Sektion Epistemologische Rahmung greift einleitende programmatische Ge-
sichtspunkte zur Erkenntnistheorie der Metapher auf. Welche Möglichkeiten bestehen,
Metapher und Erkenntnis zusammenzudenken? Die zweite Sektion Metapher und
Weltverhältnisse behandelt Konzepten von Metaphern der Welt im naturphilosophi-
schen und physikalischen Sinne und eröffnet wissenschaftstheoretische und wissen-
schaftshistorische Perspektiven auf den Weltbegriff. Die Texte der dritten Sektion
Mensch und Metapher beziehen ihre Überlegungen auf den Menschen selbst. Erkenn-
tismöglichkeiten im Spannungsverhältnis von Metapher und Mensch werden auf ver-
schiedene Weise durchleuchtet. Die letzte Sektion Kultur, Gesellschaft und Erkenntnis
bezieht die Überlegungen zu Metapher und Erkenntnis auf die menschliche Mitwelt.
Kulturelle, gesellschaftliche und lebensweltliche Gegebenheiten werden näher unter-
sucht.

Die Einteilung der Texte ist dem Bedürfnis entsprungen, Orientierung zu bieten. Es
versteht sich von selbst, dass die Anordnung keine Absolutheit für sich beansprucht.
Themen, die zur epistemologischen Rahmung gehören, werden in anderen Texten
ebenfalls aufgegriffen. Die Sektion Mensch und Metapher nimmt gesellschaftliche Ge-
sichtspunkte vorweg wie auch die wissenschaftshistorischen Ergebnisse des Abschnitts
Metapher und Weltverhältnisse nicht losgelöst sind von Fragestellungen, die Mensch,
Gesellschaft und Kultur betreffen.

Den Band eröffnet Gerhard Poppenberg mit seinem Beitrag „Die offene Metapher“,
einem systematisch motivierten Durchgang durch die Geistesgeschichte der Metapher,
dies mit dem Ziel, die seit Aristoteles tradierten Bestimmung der Metapher als Über-
tragung auf der Basis von Ähnlichkeit zu sprengen und den Blick in Richtung einer
entgrenzten Form von figurativer Erkenntnis zu weiten. Das neue Paradigma entwirft
Poppenberg im Dialog mit literarischen Texten (Lautréamant, Eliot, Lima) und wis-
senschaftlichen Studien zur Metapher (Richards, Black, Weinrich, Blumenberg, de Man,
Derrida).

Gottfried Gabriel befasst sich in seinem Beitrag mit der systematischen Bedeutung
von Begriffsgeschichte und Metaphorologie, dem zufolge es darum geht, Blumenbergs
Metaphorologie auf einen Gegensatz zur Begriffsgeschichte zu bringen, insbesondere
zum Projekt des von Joachim Ritter begründeten Historischen Wörterbuchs der Philo-
sophie. Im Anschluss an Blumenberg müsse stattdessen die Geschichte der Metaphern
als Ergänzung der Begriffsgeschichte verstanden und betrieben werden. Philosophie-
historisch zu begründen sei die Notwendigkeit einer solchen Ergänzung darin, dass der
philosophische Diskurs wesentlich in der Begründung und Kritik von kategorialen
Unterscheidungen bestehe und dass der Einsatz von Metaphern im Allgemeinen und
absoluten Metaphern im Besonderen dabei eine zentrale Rolle zukomme. Mit seinem

Einleitung 3



Artikel wendet sich Gabriel gegen die von Anselm Haverkamp vertretene Lektüre
Blumenbergs als Dekonstruktivist.

Philipp Stoellger nähert sich dem Komplex von Metapher und Erkenntnis ausge-
hend von der Lichtmetaphorik. Diese sei abgründig insofern, als sie für die Theorie-
arbeit die Möglichkeit versinnbildlicht, sich in den Abgrund zu stürzen. An dieser
Metaphorik zeige sich exemplarisch die Unmöglichkeit, auch nur eine Metapher dia-
chron vollständig zu behandeln, wie zugleich die Unvermeidlichkeit, sich mit ihr aus-
einanderzusetzen. Steollger beschränkt sich freilich auf die Lichtmetaphorik „im
theoretischen Text“, wobei als theoretischer Text gelte, was nicht erklärte Poesie oder
ein Text religiöser Praxis sei. Teils im Anschluss an Hans Blumenbergs Metaphorologie,
teils darüber hinausgehend soll geklärt werden, wie und wozu Metaphern in solchen
Texten vorkommen und mit welchem Recht; und wann die Metapher zur Metaphysik
werde und wie mit der Metapher im theoretischen Text angemessen umzugehen sei.

Tobias Endres setzt dazu an, die Metapher ausgehend von der mathematisch-na-
turwissenschaftlichen Begriffsbildung und ganz aus Cassirers Schriften und dessen
denkerischen Voraussetzungen wiederzugewinnen, um zu sehen, ob sich ihr Begriff
dadurch systematisch erhellen lässt. Einen vergleichbaren Versuch gab es in der Lite-
ratur bisher nur von Philipp Stoellger, auf dessen Ansatz Tobias Endres Bezug nimmt.
Im Gegensatz zu Stoellger argumentiert Endres, dass Cassirers Verständnis von
Formvarianz zwar auf mathematischen Konzepten beruhe, nämlich auf denen der
Gruppe und der Invarianz, aber keine Metareihe als Reihe von Kulturformen enthalte,
die auf ein vermeintliches télos der Wissenschaft hinauslaufe.

Sonja Feger bringt in ihrer Lektüre Blumenberg mit Husserl zusammen, indem sie
Husserls Begriff von kategorialer Anschauung und Blumenbergs Theorem absoluter
Metaphern aufeinander bezieht, um das Verhältnis von phänomenologisch verstan-
dener Anschauung und Logizität zu untersuchen. Ausgehend davon zieht sie eine
Verbindungslinie zwischen Husserls kategorialer Anschauung zu dem, was Blumen-
berg unter dem Titel der absoluten Metapher in den Diskurs eingeführt hat. Im Hin-
tergrund des Beitrags steht die übergeordnete Frage nach dem Verhältnis zwischen
transzendentalphänomenologischer Erkenntnistheorie und philosophischer Anthro-
pologie und damit die Frage danach, wie der Mensch sich mithilfe seiner epistemischen
Werkezuge Orientierung innerhalb der Lebenswelt verschafft.

Eine auf Entgrenzung gehende Stoßrichtung hat Anselm Haverkamps Beitrag
„Epistemology, Discontinuity, Latency. Hans Blumenberg’s Move towards a Decon-
structive Theory of History“. Den epistemologischen Wert der Metapher bestimmt
Haverkamp im Anschluss an Blumenberg in der Funktion, Diskontinuität in die Dis-
kurse zu bringen, dabei zugleich aber auch das latente Vertrauen in die proto-gram-
matischen Implikationen und die Vorannahmen gegebener Sprache zu wahren. Wie es
der programmatische Titel offen ausspricht, vertritt Haverkamp damit die These, dass
bei Blumenberg eine Wendung zu einer dekonstruktiven Auffassung von Geschichte zu
verzeichnen sei. Haverkamps Artikel, der die erste Sektion abschließt, wiederholt im-
plizit seine Position, gegen die sich Gabriel mit seinem Text gewendet hat. Beide Texte
lassen sich insofern aufeinander beziehen.

4 Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch



Im Mittelpunkt von Brigitte Falkenburgs Gedankengang stehen die auf Blumenberg
zurückgehenden absoluten Metaphern. An der Metapher der Lesbarkeit der Welt wird
ausgeführt, inwiefern Blumenbergs an Kants theoretische Ideen anschließende Deu-
tung der absoluten Metaphern als Symbole für die Grenzen begrifflicher Erkenntnis zu
kurz greift. Blumenberg spare den epistemischen Gehalt der absoluten Metaphern
zugunsten der pragmatischen Orientierungsfunktion aus. Kants eigener Ansatz für die
Naturerkenntnis sei in dieser Hinsicht vielversprechender. Kantisch gedachte theore-
tische Ideen sind Regulative der Naturerkenntnis, und in dieser Funktion habe die
Metapher der Lesbarkeit der Welt als wirkungsmächtige Hintergrundüberzeugung der
neuzeitlichen Philosophie und Naturwissenschaft eine bis heute bedeutende heuristi-
sche Kraft für die physikalische Naturerkenntnis entfaltet.

Die absolute Metapher des Weltgebäudes untersucht Reto Rössler in einer diskurs-
und wissensgeschichtlichen Analyse in Form einer historischen Fallstudie. Beim
Weltgebäude handele es sich um eine Erkenntnismetapher, die sich nicht in der Di-
chotomie von Begriff und Trope erschöpfe und damit epistemologisch auf die Funktion
einer Ergänzung zum manifesten Wissen verkürzt sei. Mit Blick auf die Performanz
dieser Metapher in der Gelehrtenkultur der Aufklärung gebe ihre Analyse nicht le-
diglich Aufschluss über die Substruktur des Denkens dieser Epoche, sondern vielmehr
über die Formation jener Diskurse selbst. Nicht zuletzt sei die Metapher des Weltge-
bäudes formativ für die Metapherntheorie im Ganzen. Das zeigt Rössler an dem in die
Richtung der Dekonstruktion weisenden Gebrauch ebendieser Metapher in der Äs-
thetik Jean Pauls.

Das Verhältnis von Begriff und Metapher bei Blumenberg bespricht auch Rüdiger
Campe, vertritt dabei indes die These, dass eine Klärung des Verhältnisses von Begriff
und Metapher in Blumenbergs Paradigmen zu einer Metaphorologie ausbleibe. Unter
welchen Bedingungen sich die Metaphorologie von der herkömmlichen rhetorisch-
philosophischen Frage nach Metapher und Begriff absetzt, untersucht Campe deshalb
im Umweg über Ernst Machs Vortrag Über das Prinzip der Vergleichung in der Physik –
ein Text, der von Husserl rezensiert wurde und auf den Blumenberg sich dann später
bezogen hat.

Der epistemologischen Ambivalenz der Metapher widmet sich Martin Welsch. Die
philosophische These vom Menschen als Metapher entwickle Paul de Man in seiner
Lektüre von Rousseaus Diskurs über die Ungleichheit, dies als eigenständige, prototy-
pische Variation der später von Nietzsche vertretenen Auffassung vom Menschen als
eines unfest-gestellten und zugleich nicht-festgestellten Wesens. Nur durch die Meta-
pher könne sich der Mensch als Mensch figurieren, aber dadurch müsse er sich selbst
zugleich verfehlen. Nach Welsch gilt es, mit de Man über de Man hinauszugehen, will
man den vollen epistemologischen Ertrag der These vom Menschen als Metapher er-
halten und das Potential der Rousseau-Lektüre de Mans voll ausschöpfen. Erst in einer
konstruktiven Korrektur de Mans werde die ambivalente, prekäre und philosophisch
abgründige Erkenntnisbewegung der Metapher einsichtig und zugleich identifizierbar
als Erkenntnisbewegung von Rousseaus Diskurs über die Ungleichheit insgesamt.

Einleitung 5



Das Phänomen der Sprach-Störung ist zentral für Lisa Schmidt-Herzogs Beitrag. Sie
hebt das Potenzial der Metapher hervor, sowohl als positiv-bestimmbares Kommuni-
kationsmittel wie auch als negativ-unbestimmtes Ausdrucksgeschehen zu wirken. Da-
bei wählt sie den Weg einer Gegenüberstellung von Forschungen zum Metaphernver-
ständnis bei Menschen mit Schizophrenie-Diagnose und Jacques Lacans Ansatz, der
besagt, dass alles Sprechen auf psychotisch-metonymische Strukturen aufbaue. Schi-
zophrene Sprach-Störungen begreift Schmidt-Herzog nicht allein als defizitäres Ver-
stehen. Plädiert wird vielmehr für ein kreatives Moment des Nicht-Verstehens im Sinne
eines Anders-Verstehens: Das normative Moment eines sprachlichen Positivismus sei
hervorzukehren, der das Verstehen von Metaphern analog zum Verstehen von Be-
griffen denkt und diese Überzeugung im empirischen Experiment nachzuweisen sucht.

Um der Metaphorologie, Metapherntheorie und Metapherngeschichte weitere
Wege zu eröffnen, plädiert Rüdiger Zill für einen Brückenschlag zu anderen philoso-
phischen Traditionen: Nicht nur die nach wie vor bestehenden Gräben zwischen Me-
tapherntheorie und ‐geschichte seien zu überwinden, sondern auch die zwischen den
verschiedenen philosophischen Ansätzen. Dies sei umso einfacher, als sich viele dieser
Ansätze bei näherer Betrachtung als geprägt durch ein gemeinsames kulturgeschicht-
liches Vorverständnis erweisen. Um dem Anspruch dieser Vorgaben zu entsprechen,
wählt Zill das Verfahren einer Metaphorographie, genauer, der metaphorographischen
Erkundungsfahrt und dekliniert seine Beobachtungen durch am Beispiel der Figuren
der Insel und des Menschen.

Sebastian Tränkle zufolge ist die epistemologische Funktion der Metapher bei
Blumenberg eine ambivalente: Die von Blumenberg beschriebenen Leistungen oszil-
lieren zwischen lebendiger Orientierung und tyrannischer Kanalisierung. Doch die
sprach- und erkenntniskritische Implikation der Metaphorologie Blumenbergs werde
von ihm nirgends ausbuchstabiert oder gar systematisiert. Dieses Desiderat artikuliert
Tränkle und will ihm nachholend entsprechen. Wie der Untertitel „Metaphorologie als
Ideologiekritik“ andeutet, geht Tränkle dafür über die Metaphorologie Blumenbergs
hinaus und arbeitet hin auf eine metaphernkritisch verfahrende materialistische
Ideologiekritik, dies ausgehend von Marx und Adorno sowie im Gespräch mit der ge-
genwärtigen Kritischen Theorie.

Der Abgründigkeit und Ambivalenz der Metapher widmet sich ebenfalls Florian
Arnold, der die Metapher nach dem Paradigma der Diktatur in wörtlicher Bedeutung
ausdeutet und sich auf die gemeinsame Etymologie von „dictare“ und „dichten“ stützt.
Metaphern seien anregend, stiftend, sogar theopoetisch, aber liefen gleichzeitig immer
Gefahr, die Regeln zu brechen, von denen sie abhängen. Diskutiert werden müsse von
diesem Punkt aus der innere Kern der Poesie als störendes und zugleich diktatorisches
Unterfangen – weshalb schließlich nach einer Politik der Metapher zu fragen sei. Dabei
wird im Gegensatz zu Stoellger nicht primär der „theoretische Text“ besprochen, son-
dern vielmehr der poetische, der zugleich als philosophisch begriffen wird.

Domenico Schneiders Aufsatz befasst sich mit dem Paradigma und den Heraus-
forderungen der Digitalität. Der Ausgangspunkt ist die Bedeutung der Metapher in den
Programmiersprachen und dem digitalen Denken. Schneider entwickelt daran an-

6 Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch



schließend die zweischneidige These, dass ein Großteil dessen, was das menschliche
Verstehen von Metaphern ausmache, aufgrund der Überkomplexität dieses Verstehens
nicht adäquat in digitale Schemata übersetzt werden könne; dass aber unser sprach-
liches und eben auch metaphorisches Denken und Handeln sich immer mehr den
unterkomplexen Logiken der Digitalität anpasse und somit regrediere. Mit Hans Blu-
menberg wird abschließend die Rolle technischer Hintergrundmetaphern in den gän-
gigen lebensweltlichen Gebrauchsformen der Digitaltechnologie gesellschaftskritisch
erörtert.

Henrique Schneider nähert sich der Erkenntnisfunktion der Metapher in seinem
Beitrag aus wirtschaftswissenschaftlicher Sicht. In der ökonomischen Theorie werde
der Markt und die Plattform als Metapher verstanden und erklärt, und dies durchaus
und durchweg auf wissenschaftsfördernde Weise, so Schneider: Metaphern würden in
keinem Konkurrenzverhältnis zum empirisch überprüfbaren Ansatz der Wirtschafts-
wissenschaften stehen.Vielmehr unterstützten sie die Weiterentwicklung von Theorien
und Modellen, gewährten ihnen einen besseren Abgleich mit der Realität und machten
sie für Menschen innerhalb und außerhalb der Ökonomie besser verständlich.

Einleitung 7





I Epistemologische Rahmung





Gerhard Poppenberg
Die offene Metapher

Abstract: The Open Metaphor. Starting from the theory of the metaphorical, which
Aristotle outlined in the Poetics and Rhetoric and partly in the Organon, and in which
he defines figurative speech in general from the paradigm of similarity within the
closed framework of a referential theory of language and a syllogistic theory of
knowledge, whichwas received and handed down as authoritative for the following two
thousand years, the essay examines a series of modern literary texts (Lautréamont,
Eliot, Lezama Lima) and theoretical discussions (I. A. Richards, Black, Weinrich, Blu-
menberg, Derrida, Lezama Lima), in which the closed paradigm of the simile of tra-
ditional metaphorical theories is explored in favor of a relational and multivalent
conception of the metaphorical and opened up to a delimited form of figurative co-
gnition.

Der Chinese entdeckte, als er die Traurigkeit denken wollte, dass er kein Zeichen für sie hatte. Da
vereinigte er zwei Ideogramme, eines das „Herbst“ bedeutet, und ein anderes, das als „Herz“ ge-
lesen wird. Und die Traurigkeit wurde nun gedacht und geschrieben als der „Herbst des Herzens“.
José Ortega y Gasset: „Die beiden großen Metaphern“ (1925)

1
Die Reflexionen über die Metapher haben im 20. Jahrhundert und bis heute einen der
wichtigsten Anreger in Nietzsches 1873 geschriebenem, 1896 aus dem Nachlass publi-
zierten Essay „UeberWahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn“, in demNietzsche
die metaphorische Struktur der Sprache überhaupt aufzeigt.¹ Die Metapher ist nicht
eine besondere Art der Verwendung von Sprache – etwa die dichterische –, die Sprache
selbst ist von Grund auf metaphorisch. Damit ist womöglich impliziert, dass die Sprache
überhaupt einen Zug ins Dichterische hat; das erfordert eine andere als die über-
kommene Konzeption von Sprache und Dichtung. In der Deutung Nietzsches ist bereits
der Übergang von einem Ding in ein Wahrnehmungsbild eine Übertragung, die aller-
dings als Bild des wahrgenommenen Dings eine Ähnlichkeitsbeziehung zu ihm hat. Die
Übergänge vomWahrnehmungsbild zumWort und weiter zum Begriff sind nicht mehr
durch Ähnlichkeit motiviert, sondern durch Konvention beim Wort, durch Abstraktion
beim Begriff. Das ergibt eine Reihe von diskontinuierlichen Übertragungen, denn auch

1 In der Bibliographie am Ende finden sich die zitierten Texte und, neben den unerlässlichen Arbeiten
von Anselm Haverkamp, vor allem Metapher. Die Ästhetik in der Rhetorik, einige jüngere Texte aus der
kaum noch überschaubaren Literatur zur Metapherntheorie. Haverkamps Wort gilt nach wie vor:
„Eine erschöpfende Bibliographie zur Metapher wäre beim Stand der Dinge weder informativ noch
erträglich“ (Haverkamp 2007, 16).

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-002



die Konzeption der Ähnlichkeit von Bild und Ding sieht von dem dabei vollzogenen
Wechsel des Mediums ab. Eine Konsequenz dieser Überlegungen ist, dass die Sprache
die Welt nicht einfach abbildet, sondern gemäß ihrer sprachlichen Form die Welt und
die Dinge in ihr überhaupt erst ausbildet. In Nietzsches Worten ist der Mensch „ein
gewaltiges Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und gleichsam auf fließen-
dem Wasser das Aufthürmen eines unendlich complicierten Begriffsdomes gelingt“
(Nietzsche 1973, 376).

Die überkommene Deutung von Sprache und Dichtung geht auf die griechische
Antike, zumal auf Aristoteles und seine Konzeption von Sprache, Rhetorik und Poetik
zurück. Die Sprache ist in Gestalt von Aussagen referentiell auf die Wirklichkeit der
Welt bezogen; deshalb deutet Aristoteles auch die rhetorische und dichterische Sprache
als Aussage, die im Modus der Ähnlichkeit einen referentiellen Wirklichkeitsbezug hat.
Die Frage ist aber, ob Worte und Gedanken zureichend bestimmt sind, wenn sie als
mimetische Abbilder der Dinge und der Weltverhältnisse verstanden werden. Der fi-
gurativ gebildete „Begriffsdom“ der Sprache ist nicht ein Wahrnehmungsbild der Welt,
sondern ihre Deutung, die über die Konzeption von Ähnlichkeit und Referenz hin-
ausgeht.

Der Sprung, den Nietzsche als Metapher fasst, ist der vom referentiellen Wahr-
nehmungsbild zu einem differentiellen Sprachbild. Aber auch die Wahrnehmung ge-
schieht nicht unmittelbar, denn Raum und Zeit sind als „transzendentale Ästhetik“
(Kant) bereits die menschlichen Urmetaphern: die elementaren Formen der Wahr-
nehmung, mit denen die Menschen die Welt in Gestalt von Raum und Zeit wahrneh-
men. Der Übergang von der Wahrnehmung zu ihrer sprachlichen Gestaltung ist der
einer zunehmenden Bildung von Bedeutung, die vor allem eine Deutung ist. Die Dinge
und die Menschen werden nicht an sich wahrgenommen, sondern als Elemente einer
Welt: eines sprachlich vermittelten Weltbilds. Die Metapher ist die Figur der Übertra-
gung als Verwandlung von Sinnlichkeit in Sinn, von Materie in Geist. Deshalb ist sie die
Figur der Sprache überhaupt; sie gibt dieser Verwandlung Gestalt. Der Raum und zu-
gleich das Organon dieser Verwandlung ist die Seele oder der Geist, die ihrerseits in
dieser Verwandlung entstehen.

Die referentiell-informative Konzeption der Sprache hat Aristoteles in Peri her-
meneias begründet. Die Dinge hinterlassen Wahrnehmungseindrücke (pathemata) in
der Seele. Diese ersten Zeichen (semeia proton) sind homoiomata der Dinge; deshalb
sind sie, wie auch die wahrgenommenen Dinge selbst, bei allen Menschen gleich. Die
Verschiedenheit der Sprachen beeinträchtigt diese anfängliche Beziehung nicht, denn
die Sprache gründet in dieser referentiellen Ähnlichkeitsbeziehung vonWahrnehmung
und Welt (Aristoteles 1998a, I,16a). Deshalb bestimmt Aristoteles die Sprache vor allem
ausgehend vom substantivischen Namen (onoma), der gemäß Übereinkunft, also ohne
eine motivierte Beziehung zwischen Wort und Sache, etwas bezeichnet. Das wird be-
sonders deutlich an den Ausführungen zum Eigennamen. In Kallippos erklärt Aristo-
teles den Teil ippos für bedeutungslos; der Name ist nicht auf kalos und hippos zu
beziehen (Aristoteles 1998a, II, 16a). Auch der Eigenname soll ein konventionelles Wort
sein. Die semantische Dimension des performativen Wunsches oder Omens, der Na-

12 Gerhard Poppenberg



mensträger möge ein eleganter Reiter werden oder ein inniges Verhältnis zu Pferden
haben, die nach dieser Konzeption im Namen am Werk sein soll, spielt für Aristoteles
keine Rolle. Der Name ist referentiell auf den durch ihn bezeichneten Menschen be-
zogen, nicht performativ auf seine Persönlichkeit und seinen Charakter. Bedeutend sind
die einzelnen Substantive nur referentiell. Zusätzliche Semantik erhalten sie erst durch
die Aussage des Zeit- und Tätigkeitsworts (rhema), durch die sie in weltliche Hand-
lungszusammenhänge eingebunden sind. Die geistigen Gegenstände müssen entspre-
chend durch logische Verknüpfungen – die syllogistischen Formen des Schlusses – in
geistige Wirklichkeitszusammenhänge eingefügt werden. Dadurch wird ihr Gehalt
zweifelsfrei und wirklich.

Sprache, Sprechen und Denken bestimmt Aristoteles in Hinsicht auf die Aussage,
die einem Ding etwas zu- oder abspricht. Das wirkt bis zur Bestimmung der Sprach-
funktionen bei Roman Jakobson nach, der ebenfalls die referentielle Funktion als die
wichtigste und grundlegende Funktion der Sprache bestimmt. Relationale Sprachfor-
men sind bedeutungslos. „Philon ist“ sagt die Existenz von Philon aus; „Philons ist“ oder
„… ist nicht“ dagegen sagt nichts aus. Grammatische Strukturen sind nichts als Bezie-
hungsaussagen und an sich ohne Bedeutung (Aristoteles 1998a, II,16b). Das hat Aus-
wirkungen auf die Konzeption figurativer Bildungen. Sie sind als Beziehungen erst
sinnvoll, wenn sie durch Ähnlichkeit in eine Referenz überführt werden. Die Metapher
„Achill war ein Löwe im Kampf“, die Aristoteles in der Rhetorik anführt und die zu
einem topischen Beispiel wird, ist für sich genommen eine sinnlose Aussage, denn sie
sagt von einem Menschen aus, er sei ein Tier; sinnvoll wird sie erst, wenn sie als re-
ferentielle Aussage verstanden wird; „weil beide nämlich tapfer sind, nannte man den
Achill im übertragenen Sinn einen Löwen“ (Aristoteles 1980, 1959, III,4, 1406 b20–24).

Die Metapher„Achill, der Löwe“ ist aber eine Figur, bei der ein Mensch und ein Tier
nicht in einer Existenzaussage, sondern in einer Deutung miteinander in Beziehung
gesetzt werden. Die Metapher, so die tiefe Einsicht Jean Pauls, bezeichnet „Verhältnisse
und nicht Gegenstände“ (Paul 1980, § 50). Diese Relation verkürzt Aristoteles zu einer
eindeutigen referenziellen Zeichenbeziehung zwischen einem eigentlichen und einem
übertragenen Sinn. Der Löwe Achill bedeutet Tapferkeit. Die Metapher wird zur Aus-
sage: Achill war tapfer im Kampf. Sie ist lediglich Redeschmuck ohne semantischen
Mehrwert. Der Löwe ist als Figur der Fabel mit anthropomorphen Zügen ein fester
Bedeutungsträger. Die Frage, warum derartige Fabeln gebildet werden, wozu der
Mensch sich auf tierische Figuren auslegt und was eine solche figurative Relation be-
deutet, wird damit von Anfang an für nichtig erklärt.

Für Aristoteles wird die einheitliche Rede durch einen Sachverhalt oder durch
Verknüpfung von Sachverhalten gebildet. Die Form der Rede ist, etwas von etwas
aussagen (ti kata tinos) oder etwas absprechen (ti apo tinos). Eine Aussage sagt von
etwas aus, ob es vorliegt (hyparchei) oder nicht (Aristoteles 1998a, V, 17a). Wenn von
Sachen etwas im eigentlichen Sinn ausgesagt wird (kath‘ auta kategoretai) und nicht
beiläufig (kata symbebekos), wird ihr Was (to ti) ausgesagt (Aristoteles 1998a, XI, 21a).
Das ist für die Konzeption figurativer Sprache entscheidend. In ihr wird einem Aus-
sagegegenstand etwas – Achill das Löwesein – zugesprochen, das ihm nicht zukommt.

Die offene Metapher 13



Deshalb muss die Metapher nach den Regeln der Ähnlichkeit auf den Aussagesatz zu-
rückführbar sein. Achill ist tapfer, ein Löwe ist tapfer; also kann Achill mit einem Lö-
wen verglichen werden.

Einleitend zur Abhandlung über die Kategorien trifft Aristoteles die Unterschei-
dung von Homonymen – ein gemalter und ein körperlicher Mensch –, Synonymen –
Lebewesen für Mensch und Tier – und Paronymen – der Grammatiker ist von der
Grammatik abgeleitet. Die Frage ist, wo jeweils die Grenze verläuft und ob sie scharf zu
ziehen ist. Gemäß einem mimetischen Konzept von Kunst ist der dargestellte Mensch
kein körperlich wirklicher Mensch. Ikonologisch oder figurativ kann der Dargestellte
aber beispielsweise eine menschliche Eigenschaft oder ein Muster des Menschlichen
darstellen und so ein wesentliches Moment des „wirklichen“ Menschen sein. Das gilt
entsprechend für Synonymie. Lebewesen gilt äquivok für Tier und Mensch, ohne dass
eine reale Beziehung zwischen ihnen gemeint wäre; sie bleiben durch die Grenze der
Arten und Gattungen getrennt. Die Metapher des Löwen Achill durchbricht diese
Grenze. Sie setzt denMenschen Achill mit einem Löwen gleich, indem sie Eigenschaften
des – kulturell gedeuteten – Löwen aufnimmt und Achill zuspricht. Auch die Paronymie
kann die Grenze durchbrechen und durch Homophonie oder Homoiophonie zu Rela-
tionen führen, die zwar „falsch“ sind, aber doch neue, witzig-ingeniöse Beziehungen
freisetzen. Das bedeutet offenbar, dass eine nicht gemäß den Kriterien der Ähnlichkeit
gebildete Metapher die Struktur der Aussage öffnet, denn mit ihr wird einer Sache
etwas zugesprochen, das ihr eigentlich (kath‘ auta) nicht zukommt. Die Frage ist, was
diese Öffnung impliziert.

Gemäß den Kategorien ist das erste Wesen (ousia) das Einzelne; es wird im Hori-
zont der zweiten Wesen, der Arten und Gattungen bestimmt. Die Art (eidos, species) ist
die Erscheinungsform des Einzelnen; seine spezifischen Eigenschaften teilt es mit allen
Artgenossen. Das gilt entsprechend für die Gattung. Dem Menschen als sprach- und
vernunftbegabtem Lebewesen kommen alle Eigenschaften der Lebewesen zu; das ist
nicht umkehrbar, denn Vernunft hat nur er. Für die Zugehörigkeit zu Art und Gattung
sind die individuellen Besonderheiten nebensächlich: Akzidenzien im Verhältnis zur
Substanz, die zuerst und zuletzt das Maßgebende bei der Bestimmung des Einzelnen ist.
Ein kleiner oder großer, weißer oder farbiger, wissender oder unwissender Mensch ist
jeweils gleichermaßen Mensch und Lebewesen. Entsprechend ist Wissen eine we-
sentliche Kategorie, die nicht davon betroffen wird, ob der Wissende klein oder groß,
weiß oder farbig ist. Wissen ist etwas wesentlich Wirkliches (Aristoteles 1998b, III, 1b;V,
2a).

Die Wesensbestimmungen werden vom Einzelnen über die Art und Gattung zum
Seienden und schließlich zum Sein des Seienden immer allgemeiner und unbestimmter,
aber ohne diese allgemeinen Bestimmungen wären die jeweils unteren gar nicht. Die
Gattung als Bestimmungsmoment der Art kommt in ihr zu einer spezifischen Gestalt, in
der das Gattungshafte konkreter ausgebildet ist. Der einzelne Mensch ist deshalb im
Horizont der Art Mensch besser erkennbar als in dem der Gattung Lebewesen; sein
besonderes Wassein (to ti esti) ist der Art zugehöriger (oikeioteron), er gehört ihr von
Haus aus mehr an als der Gattung (Aristoteles 1998b, V, 2b). Das Wortfeld von oikos,

14 Gerhard Poppenberg



oikeios, oikonomia umfasst das Haus und seine Verwaltung, die zum Haus gehörige
Familie und Verwandtschaft und so insgesamt das Eigene und Heimische. Das Einzelne
wohnt in der Art wie in einem Haus, in der Gattung wie in einer Stadt, im Seienden wie
im Umland der Stadt, in der chora der polis, und in der Ordnung des Seins überhaupt
wie im Kosmos. Und diese Bestimmungen sind zugleich als Verwandtschaftsbezie-
hungen gedacht.

Die ontologische Ordnung fügt sich gemäß einer Ökonomie der Ähnlichkeit zwi-
schen den verschiedenen Ebenen. Das ergibt eine Reihe von Zugehörigkeiten, die das
Einzelne ausgehend vom Paradigma des Eigenen in eine zwar immer weiter werdende,
aber zuerst und zuletzt doch heimische und verwandtschaftliche Ordnung einfügen. In
der lateinischen Tradition – und ausgehend davon in den Volkssprachen – wird das
Eigene zum Leitbegriff. Die Übertragung eines Worts, so Quintilian, geschieht „ex eo
loco in quo proprium est“ (Quintilian 1988, VIII.6.5). Deshalb sind die zweiten We-
sensbestimmungen nur von der ersten, dem Einzelnen und Eigenen aus sinnvoll; ohne
die Ausprägung im Einzelnen wären sie nichtig. Das ist der antiplatonische Zug in der
Konzeption des Aristoteles. Arten und Gattungen sind nicht im idealen Sinn vorgängig
und unabhängig von den materiellen Ausprägungen, die ihnen wesentlich fremd sind;
sie sind ihnen ontologisch über- und vorgeordnet, so dass die Ordnung des Seins dem
Seienden eigentümlich ist. Die kosmische Seinsordnung ist das Haus des Seienden.

Das Einzelne als erste Wesenheit ist Träger von wesentlichen und zufälligen Ei-
genschaften. Ein Mensch hat Seele und Körper mit lebensnotwendigen Organen sowie
der Anlage zum Sprechen und Denken; Größe und Gewicht, Geschlecht und Hautfarbe,
Intelligenz und Bildung sind für sein Menschsein nebensächlich. Diese nebensächli-
chen Eigenschaften sind selbst nicht eigenständig, sondern dem, dessen Eigenschaften
sie sind, inhärent. Sie bilden die übrigen Kategorien neben der des Wesens. Weil sie in
Bezug auf das Wesen bestimmt sind, ist die Relation die entscheidende Kategorie für
das Verhältnis von haupt- und nebensächlichen Bestimmungen.

Das Relationale (pros ti) wird als das, was es selbst ist (auta estin), von einem an-
deren (heteron) bestimmt; es ist also nicht selbst, sondern in Bezug auf anderes (pros
heteron). Als nicht Eigenes ist es die Kategorie des nicht Wesentlichen. Die Beispiele für
Relationales – Verhältnis (hexis), Befindlichkeit (diathesis), Wahrnehmung (aisthesis),
Wissen (episteme), Lage (thesis) – zeigen, dass es ein weites Feld und im Grunde die
gesamte Wirklichkeit eines Einzelnen umfasst. Allerdings werden Wahrnehmung und
Wissen nur insofern als relational bestimmt, wie sie Wahrnehmung und Wissen von
etwas (tinos) sind. Dieses Etwas ist aber sehr wohl selbst etwas: das Wassein als das
Eigentümliche einer Sache oder eines Sachverhalts (Aristoteles 1998b, VII, 6a).

Deshalb müssen die Elemente einer Relation ein angemessenes Verhältnis haben.
Es gibt ein Eigenes und Selbes, das eine Relation erfordert und ermöglicht. Sie folgt
einer Logik der Entsprechungen, die eine Korrelation von Gegewendigem
(antistrephonta) bilden müssen. Das Doppelte ist zwei Mal so viel wie das Halbe, und
das Halbe ist die Hälfte des Doppelten. Ein Herr ist eines Knechts Herr, und der Knecht
ist eines Herrn Knecht (Aristoteles 1998b, VII, 6b). Das Entsprechungsverhältnis ist nur
so weit bedeutsam, wie es in einem gemeinsamen Feld mit angemessenen, den ein-

Die offene Metapher 15



zelnen Elementen von Haus aus (oikeios) zukommenden Begriffen gebildet wird. Sie
sind nicht mit unangemessenen Elementen (me oikeios) zu bilden. Liegen solche Ent-
sprechungen nicht unmittelbar vor, können sie wortbildend (onomatopoiein) geschaf-
fenwerden; aber solche Bildungen habenwiederum die angemessenen Beziehungen zu
berücksichtigen. Alle Verhältnisbestimmungen werden in Bezug auf Gegenwendiges
nach Maßgabe des von Haus aus Sachgemäßen gebildet; das gilt vor allem auch für das
sprachbildend Neue. Ist eine Relation auf ein Zufälliges (pros to tychon) und nicht auf
das Eigene (me pros auto) bezogen, ist sie nicht gegenwendig (ouk antistrephei); sie
bildet dann keine tragfähige Bedeutung aus. Beziehungsaussagen sind nur dann se-
mantisch bedeutsam, wenn sie in ihrer gegenwendigen Beziehung nicht auf Akziden-
telles (pros ti ton symbebekoton), auf das Nebensächliche des nur „Beiherspielenden“
(Hegel 1976), sondern auf das Hauptsächliche des Eigenen (pros auto) bezogen sind
(Aristoteles 1998b, VII, 7a). Deshalb ist am Ende deutlich, dass keine Wesenheit (ousia)
als Relation ausgesagt werden kann. Relationen sind nicht wesentlich, sondern nur
akzidentell (Aristoteles 1998b, VII, 8a). Das wird am Wissen als Beziehungsfigur deut-
lich. Wie beim Wissen das Wissbare vorgegeben sein muss, so auch in allen anderen
Beziehungen. Es gibt zuerst und zuletzt eine feste Größe, ein auf eingegrenzte Weise
(horismenos) bestimmtes Eigenes als definierte Wesenheit, auf das die gegenwendige
Beziehung bezogen ist (Aristoteles 1998b, VII, 8a). Die Beziehung ist nicht selbst we-
senhaft, weil sie keine Begrenzung hat: nicht definierbar ist. Eine Wendung ins Offene
und Unbekannte, ein Wissen des Unbekannten und Neuen ist in dieser Ordnung von
Sprache und Welt nicht vorgesehen.

Der zunehmende Abstraktionsprozess – vom Ding über das Wahrnehmungsbild
zum Wort und Begriff – bleibt referentiell auf die Dinge bezogen und bezeichnet sie
gemäß ihrer inhärenten substanziellen Wirklichkeit. Auch die Sprache hat die Ver-
fassung der Entelechie; sie legt – entelisch – das frei, was im Ding immer schon als das
to ti en einai seinesWesens (ousia) angelegt war. Das ist das Prinzip der metaphysischen
Ontologie. Der Kosmos ist harmonisch nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet, und die
Sprache bezeichnet die Dinge nach Maßgabe der dialektischen Logik im Horizont der
kosmischen Ordnung. Sprache und Logik sind referentiell auf die Dinge und ihre Ge-
samtheit als Kosmos bezogen. Die sprachliche und logische Methode – das Organon –
und die Schriften zur Naturkunde – Biologie und Physik – sowie zur Ontologie – Me-
taphysik – sind Ausarbeitungen der systematischen Ordnung, die dem Kosmos inhärent
ist. Das gilt auch für die metaphysisch verfasste Theologie und Philosophie in der
christlichen Ära: von den scholastischen Summen bis zu den Systementwürfen der
Neuzeit und des deutschen Idealismus.

Die Einsicht, dass die sprachliche Form kein neutrales, die Substanz der Wahr-
nehmung und Erkenntnis nicht beeinflussendes Medium ist, sondern eine Form a
priori, die das Denken – wie die anderen Formen, die Kant als transzendentale Ästhetik
und Logik entfaltet hat – womöglich mehr noch als die Wahrnehmungs- und Denk-
formen bestimmt, hat sich im Zuge der Neuzeit – vom barocken Konzeptismus, vor
allem in der theoretischen Begründung durch Gracián, über Vico, Herder, Hamann und
Humboldt bis zu Nietzsche und der sprachphilosophischen Wende der Geisteswissen-

16 Gerhard Poppenberg



schaften im 20. Jahrhundert – zunehmend entfaltet. In seiner „Metakritik über den
Purismum der Vernunft“ (1784) hält Johann Georg Hamann der Kantischen Vernunft-
kritik vor, die transzendentale Ästhetik und Dialektik nicht in ihrer sprachlichen Ver-
fassung zu bedenken. Die Sprache ist das wahrhafte Organon der Vernunft. „Laute und
Buchstaben sind also reine Formen a priori, in denen nichts, was zur Empfindung oder
zum Begriff eines Gegenstandes gehört, angetroffenwird, und die wahren, ästhetischen
Elemente aller menschlichen Erkenntnis und Vernunft.“ Deshalb beruht „das ganze
Vermögen zu denken auf Sprache“; nach Maßgabe ihrer sprachlichen Verfassung ist sie
die „Quelle der Zweideutigkeit“ (Hamann 1967, 224, 222).

Die Annahme einer an sich seienden Wirklichkeit – der eine unmittelbare Wahr-
nehmung und eine objektive Erkenntnis entspricht –, ist die Grundlage der metaphy-
sischen Ontologie. Die Natur ist begrifflich-ontologisch, in der Neuzeit mathematisch-
naturwissenschaftlich in ihrer Ordnung und Gesetzlichkeit zu erkennen. Erkenntnis
hat zuerst als Wahrnehmung und zuletzt als Wissenschaft einen objektiven Gegen-
stand. Dem entspricht die Konzeption der Sprache als Referenz. Wenn aber die
sprachlichen Formen das Organon des Wahrnehmens und Denkens sind, wird er-
kennbar, dass der referentielle Bezug auf die außersprachliche Welt durch eine in-
nersprachliche differentielle Bildung konfiguriert wird. Relation und Differenz sind
früher als Referenz und Substanz. Deshalb kann die Metapher als Beziehungsfigur
beispielhaft für die Diskussion der Sprachlichkeit des Denkens fungieren.

Diese Spannung wird in Nietzsches Gedanken zur Metapher erkennbar und sie
prägt die Entwicklung seines späteren Denkens. Die sprachtheoretisch ausgelegte Phi-
losophie der Folgezeit – Cassirer, Benjamin und Heidegger, Deleuze, Derrida und de
Man, die analytische Philosophie und Cavell – hat sie weiter entfaltet. Parallel dazu hat
in den anspruchsvollen Philologien eine poetologisch-rhetorische Diskussion der figu-
rativen Sprache stattgefunden, die beispielhaft an der Figur der Metapher geführt
wurde. ²

2
Weil Aristoteles im Zusammenhang seiner Konzeption von Sprache und Denken auch
die Figur der Metapher nach Maßgabe einer Aussage bestimmt, bezieht er ihre beiden
Elemente, um die wesentliche Reziprozität ihrer Beziehung zu bewahren, unter dem
Paradigma der Ähnlichkeit auf ein referentiell Eines und Selbes. Das Ähnliche ist eine
relationale Bestimmung; es ist mehr oder weniger ähnlich, so dass es irgendwann nicht
mehr als ähnlich zu fassen ist. Das wird durch das je Eigene der Elemente einer Ähn-
lichkeitsbeziehung bestimmt.

2 Die folgenden Ausführungen verstehen sich als Weiterführung der Überlegungen, die im Horizont
von Derridas und de Mans Rousseau-Deutungen entwickelt wurden (Poppenberg 2012, 271–346).

Die offene Metapher 17



In der Poetik erklärt Aristoteles die Metapher (metaphora) als Übertragung
(epiphora) von einem herrschenden Wort (kyrion) auf ein anderes (allotriou); das
nachgerade Tautologische der Bestimmung – metaphora ist epiphora – deutet an, dass
sie im Feld des Selben stattfindet. Die Metapher ist zwar zunächst eine Abweichung
vom herrschenden Gebrauch, die aber eingehegt wird durch die möglichen Formen der
Übertragung: von der Art auf die Gattung, von der Gattung auf die Art, von einer Art auf
eine andere Art. Die Beziehung der Elemente verbleibt im Rahmen des Heimischen und
Verwandtschaftlichen der natürlichen Ordnung. Das gilt auch für die Metapher durch
Analogiebildung. Wenn der Abend als Ende des Tags und das Alter als Ende des Lebens
in eine Analogie gesetzt werden und die Metapher des Lebensabends gebildet wird, ist
die Beziehung durch das beiden Gemeinsame, das Ende, als eine der Ähnlichkeit vor
Überfremdung geschützt (Aristoteles 1982, XXI, 1475b). Wird in der Metapher ein Eige-
nes auf ein Fremdes bezogen, dessen Eigenschaften ihm nicht zukommen, wird diese
Beziehung durch die Ähnlichkeit gestiftet. Sie garantiert, dass nicht wirklich Hetero-
genes zueinander in Beziehung gesetzt wird. Ähnlichkeit ist nicht Ungleiches als Ver-
schiedenes, sondern Verschiedenes als Gleiches, das zuerst und zuletzt auf das Eigene
bezogen ist. Das allzu weit Entfernte (porrothen) in einer solchen Beziehung ist un-
angebracht, heißt es in der Rhetorik (Aristoteles 1980, III, 3, 1406 b9).

Dort wird auch die Erkenntnisleistung der Metapher behandelt. Es ist angenehm
(hedy), Wissen zu erlangen (manthanein). Das geschieht durch Worte, die etwas be-
zeichnen (onomata semainei ti). Deshalb sind die Worte, die Wissen verschaffen, an-
genehm (hedista). Fremde Worte dagegen sind unbekannt (agnotes), die herrschenden
(kyria) nicht. Das Fremde ist unangenehm und unlustvoll, das Heimische angenehm
und lustvoll. Wird die Metapher nach diesem Prinzip gebildet, ist sie besonders er-
kenntnisfördernd (Aristoteles 1980, III, 10, 1410 b6–16). Deshalb darf sie nicht Fremdes
miteinander in Beziehung setzen: met’allotrían (Aristoteles 1980, III, 10, 1410 b32). Sie ist
zwischen Elementen zu bilden, die von Haus aus ähnlich und verwandt sind (apo
oikeion); das ist auch das Vorgehen der Philosophie: Ähnliches zwischen Verschiede-
nem erkennen (theorein; Aristoteles 1980, III, 11, 1412 a11–13).

Die Diskussion der Metapher wird in der Rhetorik zwischen oikeios und allotrios,
heimisch und fremd aufgespannt. Eine Metapher als Beziehungsfigur gemäß der
Ökonomie des Ähnlichen ist demnach nur so lange sinnvoll, wie ihre Elemente in
wesentlichen Momenten ihres jeweiligen Eigenen übereinkommen. Sie ist keine Be-
ziehungsfigur im starken Sinn, denn sie ist, wie alle Relationen, immer auf den ein-
deutigen Sinn einer Aussage zurückbezogen. Derrida führt eine Stelle aus der Meta-
physik über die Univozität des Sinns an. Mehrfacher Sinn ist auf den einfachen
zurückzuführen. Das Eigentliche als der eine Sinn ist das Wesen von Bezeichnung und
Denken, das immer auf etwas als eines bezogen ist (Derrida 1972, 294–295; Aristoteles
1989, 1006 b15). Die Metapher als Relation von zweiMomentenmit zwei Bedeutungen ist
dann eine undenkbare Figur – oder sie impliziert eine andere Form des Denkens.

Die moderne Metapher – und zuvor bereits das barocke concepto – ist ein Feld, in
dem diese Konzeption der Relation nicht mehr maßgebend ist. Das wird besonders an
der Reihe von Vergleichen in den Chants de Maldoror (1869, 1874) deutlich, die das

18 Gerhard Poppenberg



Prinzip der Ähnlichkeit zunehmend ins Heterogene des Unähnlichen treiben. Isidore
Ducasse schreibt sich unter dem Pseudonym Lautréamont in den Chants von den
klassischen Lehren der Rhetorik und Poetik frei. Die wilde Vergleichsreihe aus dem
sechsten Gesang – Die Schönheit eines jungen Manns wird mit einer Reihe von Ver-
gleichen beschrieben, die von keinerlei Ähnlichkeit motiviert werden; sie gipfelt in dem
Vergleich, er sei schön „wie das zufällige Zusammentreffen einer Nähmaschine und
eines Regenschirms auf einem Seziertisch! – beau comme la rencontre fortuite sur une
table de dissection d’une machine à coudre et d’un parapluie!“ (Lautréamont 1963,VI, 1,
322; 2004,VI, 1, 223) – wird im Feld der Surrealisten zumMuster dichterischer Bilder und
Metaphern. Im Ersten Manifest des Surrealismus (1924) führt Breton die Serie der
Vergleiche an undmacht mit Pierre Reverdy das Prinzip dieser Bildungen deutlich. „Das
Bild ist eine reine Schöpfung des Geistes.“ Es entsteht nicht aus einem Ähnlich-
keitsvergleich, sondern „aus der Annäherung zweier mehr oder weniger entfernter
Wirklichkeiten“. Eine solche Bildung ist desto stärker, je weiter die in ihr in eine Be-
ziehung gesetzten Wirklichkeiten voneinander entfernt sind. Und je richtiger und be-
rechtigter (juste) diese Beziehung ist, desto größer ist ihre „emotionale Kraft und
poetische Wirklichkeit“ (puissance émotive et réalité poétique; Breton 1988, 324).

Die Implikationen dieser Konzeption hat Ivor Armstrong Richards sogleich er-
kannt. In einer Metapher werden verschieden Gedanken in eine Beziehung gesetzt; sie
ist „Austausch und Verkehr von Gedanken“. In dem Maß, wie das Prinzip des Denkens
darin besteht zu vergleichen und Beziehungen wahrzunehmen oder zu stiften, sind
Metaphern Formen des Denkens (Richards 1983, 35). Die Bedeutung einer Metapher
entsteht durch die Beziehung zwischen ihren Elementen, die eine „Doppeleinheit“
bilden; das Zusammenwirken der Elemente geht in die Bedeutung ein und macht sie
komplexer (Richards 1983, 37, 40). Es gibt nicht eine Bedeutung der Metapher, für die das
andere Element eine Illustration wäre. Beide Elemente sind für die Beziehung konsti-
tutiv. Durch das Relationale der Bildung wird die Metapher – da die Gewichtung der
beiden Elemente jeweils verschieden sein und in verschiedener Weise realisiert wer-
den kann – wesentlich mehrdeutig. Ähnlichkeit, so führt Armstrong anfangs mit aus-
führlichem Referat der aristotelischen Bestimmungen der figurativen Sprache an, hegt
die Kopräsenz der Elemente ein und schützt sie vor der Gefahr semantischen Wu-
cherns. Dazu führt er die surrealistische Metapher an, die weit entfernte Dinge in eine
Beziehung fügt; er nennt sie eine „modische Verirrung“, die eine „wahrlich heroische“
Haltung erfordert. Ein Vergleich – die Annäherung eines rotglühenden Eisens an einen
gefesselten Menschen – zeigt das Gefährliche der Beziehung von Heterogenem. Ein
solcher „Heroismus spukt in einer Menge gegenwärtiger Literaturtheorie und -praxis
herum – nicht nur im surrealistischen Kult künstlicher Paranoia“ (Richards 1983,
47–48). Das Urteil steht in der Linie des aristotelischen met’allotrian; die metaphori-
schen Allotria sind gefährlich oder pathologisch. Das Urteil Spuk und Paranoia ver-
bindet zwei Momente. Diese Form der Metapher entstammt nicht dem wahrhaften
Geist, sie ist gespenstisch und dergestalt eine Form des Wahns: Beziehungswahn. Die
Konstellation mit einem Fremdem ist bedrohlich; das Fremde wird als verfolgend ge-
deutet. Denken heißt, Beziehungen zwischen Verschiedenem zu stiften; extrem Ver-

Die offene Metapher 19



schiedenes zu verbinden ist schwierig und tendenziell unmöglich. Deshalb braucht das
Denken ein Gemeinsames, in dessen Horizont es Bedeutung bilden kann. Die surrea-
listische Metapher erinnert aber daran, dass Ähnlichkeit nicht das einzige Prinzip der
Beziehung ist; es gibt auch die Beziehung von Ungleichem und Gegensätzlichem.

Das Andere als konstitutives Element des Einen ist aber das Wesen von Beziehung
als Differenz und Korrespondenz des Verschiedenen; und auch Ähnlichkeit ist eine
Form des Verschiedenen. Die Forderung des Ähnlichen reduziert das Verschiedene auf
das Gleiche und schließt das wahrhaft Andere und Heterogene aus. Das heroische
Denken lässt sich auf die Öffnung des traditionellen Felds ein und sucht das Abenteuer
des Unbekannten und Neuen. Die Chants de Maldoror sind auf einem Weg dans la di-
rection de l’inconnu (Lautréamont 1963, I, 9, 60; 2004, I, 9, 26). Maurice Blanchot hat in
einigen Essays, vor allem in Lautréamont et Sade (1949) die Implikationen entfaltet. Im
vierten Gesang macht ein Vergleich von zwei Affenbrotbäumen mit zwei Säulen,
Stecknadeln und Türmen das Prinzip der traditionellen Metaphernbildung erkennbar
(Lautréamont 1963, IV, 2, 217–220; 2004, IV, 2, 145–147). Die wilde Reihe der Vergleiche
für die Schönheit des jungen Manns löst dieses Prinzip auf; la métaphore éclate, so
Blanchot (Blanchot 1963, 100; Poppenberg 1993, 174–184). Lautréamont sieht darin
seinen Beitrag zur Dichtungstheorie und -praxis. Die Dichtkunst war bislang „auf fal-
schem Wege“, weil sie „die Prinzipien ihres Daseins verkannt“ hat. Die neue Form der
offenen Metapher übertrifft alles, „was die Dichtkunst bis jetzt Großartigstes und
Heiligstes gefunden hat“ (Lautréamont 1963, IV, 2, 223; 2004, IV, 2, 150).

Der Vergleich mit dem glühenden Eisen zeigt, dass die Frage, wie viel Fremdes zu
ertragen ist, nicht unangemessen ist und möglicherweise eine reale Gefahr einer sol-
chen Konzeption andeutet. Was taten wir, als wir den Vergleich von seinem Vergli-
chenen abkoppelten? Die Semantik wurde entfesselt. Da die verglichenen Elemente
gleichwohl jeweils bedeutsam, aber nicht durch Ähnlichkeit aufeinander bezogen sind,
entsteht eine Beziehung von Heterogenem, die aber nicht akzidentell, sondern sub-
stanziell ist. Zwei gleichwertige und gleichwohl grundverschiedene Elemente werden
semantisch aufeinander bezogen. Die Bedeutung öffnet sich auf ein wesentlich Ande-
res: ein dem Eigenen Fremdes und Unbekanntes. Die Erkenntnis dieser so entstehenden
Bedeutung ist nicht auf den eindeutigen Sinn des Eigenen bezogen; sie muss sich erst im
Feld des Anderen, des Fremden und Unbekannten bilden. Deshalb ist ihr Wissen zu-
nächst wesentlich Nichtwissen. Die Elemente einer solchen Beziehung sind nicht durch
ihr Eigenes begrenzt; sie sind offen auf Anderes, das seinerseits nicht auf sein Eigenes
begrenzt ist. Das ergibt die offene Öffnung auf das Offene als die Konfiguration einer
Relation von Heterogenem. Die offene Metapher ist die Denkfigur des Nichtwissens als
einer anderen Form von Erkenntnis. Die Öffnung der Metapher auf Beziehungen, die
nicht durch das Prinzip der Ähnlichkeit auf reziproke Entsprechungen zwischen Ele-
menten aus demselben Feld und damit auf eindeutige Aussagen zurückzuführen ist, hat
für Richards einen Zug ins Psychotische wahnhafter Bildungen. Die Öffnung auf das
Unbekannte und die Bildung neuer Bedeutungen läuft immer Gefahr, willkürlich und
beliebig, idiosynkratisch und sinnlos zu sein; sie ist zwischen dem möglichen Wahn-
haften und dem notwendigen Wahrhaften aufgespannt.

20 Gerhard Poppenberg



Trotz der Einsicht in die Relationalität der Metapher bleibt in den verschiedenen
Konzeptionen der Folgezeit das Paradigma der Aussage als propositionaler Akt leitend.
Die Metapher vereint aber zwei unterschiedliche Vorstellungen in einer Wendung. Die
den Vorstellungen korrespondierenden Gedanken treten zueinander in Beziehung und
gehen als Interaktion zwischen den Relata in ihre Bedeutung ein. Deshalb ist sie nicht
nur doppeldeutig, sondern, da die Gewichtung der Elemente jeweils verschieden sein
kann, so dass ihre Bedeutung variiert, konstitutiv mehrdeutig. Wenn Denken allgemein
darin besteht zu vergleichen und Beziehungen wahrzunehmen oder zu stiften, ist die
Metaphorik die Form solchen Denkens. Äußerst Verschiedenes zu verbinden, ist
schwierig und tendenziell unmöglich.

Die Gedanken von Richards führt Max Black weiter (Black 1983a; 1983b). Er be-
trachtet die Metapher als ein Problem der Semantik und nicht der Syntax. Die Frage ist
nicht, wie sie gebildet wird, sondern wie und was sie bedeutet. Die Bedeutung ist vom
Gebrauch abhängig; deshalb ist die Pragmatik wichtiger als die Semantik. Die Metapher
setzt zwei verschiedene Vorstellungen in gegenseitige Beziehung, die Bedeutung
schafft. Die Interaktion der Elemente fasst Black als Aussage, durch die Metaphern
Kommunikationsakte sind. Die Frage ist, auf welche Weise sie aussagen. Sie sagen ein
Ding als etwas aus, das es – eigentlich – nicht ist. Sie sagen etwas, und meinen etwas
anderes. Sie sagen also zwei Vorstellungen zugleich aus. Das verstößt gegen den Satz
vomWiderspruch: etwas kann nicht a und zugleich nicht-a oder b in ein und derselben
Hinsicht sein. Der logische Einwand ist aber poetisch nicht triftig. Dann ist die Frage,
wie man a als b und b als a denkt und versteht.

Das Moment des Widerspruchs zwischen den Elementen der Metapher untersucht
Harald Weinrich (Weinrich 1983). Das semantische Problem der Metapher gründet im
Widerspruch zwischen ihren Elementen. Ein Widerspruch ist logisch die Zusprechung
einer Eigenschaft, die der Sache nicht zukommt. Wenn er in der Metapher wahrge-
nommen wird, weil die Vorstellung mit der Sache nicht vereinbar ist, wird sie zuletzt
referentiell als Aussage verstanden, die einem Subjekt ein Prädikat zuspricht. Aller-
dings fasst Weinrich die Metapher im Unterschied zur logischen Prädikation der
Identitätsaussage als eine widersprüchliche Prädikation. Dabei ist nicht die referenti-
elle Vorstellung, die mit einer Metapher verbunden ist, sondern die Akzentuierung des
Widerspruchs zwischen den Elementen seiner semantischen Implikationen entschei-
dend. Dann wird aber fraglich, ob der Identität implizierende propositionale Akt die
Form der Metapher bilden kann.

3
Die Lehre von der figurativen oder tropischen Rede ist traditionell eine Sache der
Rhetorik. Dort gelten die Figuren als Redeschmuck, als Ornament am Gewand der
Sprache, nicht als eines ihrer konstitutiven Elemente. Ob sie eine eigene Leistung der
sprachlichen Gestaltung, also der Bedeutungsbildung, sind, wird kaum erwogen. Seit
einiger Zeit erörtert die Literaturtheorie die Probleme, die das Verstehen figurativ-

Die offene Metapher 21



tropischer Sprache aufwirft. Es geht dabei um etwas, das Hans Blumenberg eine
„Theorie der Unbegrifflichkeit“ genannt hat. Die ingeniöse Formel deutet das Problem
einer möglichen figurativen Erkenntnis an. In der abendländischen Tradition wird
Denken als Theorie und diese als Erkenntnis durch die Abstraktion der Begriffe und
ihre logische Verknüpfung gefasst. In dieser Perspektive ist eine unbegriffliche Theorie
eine paradoxe Figur; sie führt zu der Frage, was man eigentlich versteht, wenn man
eine Metapher liest (Poppenberg 2009a). Die Frage impliziert, dass die figurative
Sprache – und die Kunst allgemein – in Hinsicht auf ihr Wesen nicht in erster Linie
ästhetisch, sondern vielmehr noetisch verfasst ist. Sie zielt in letzter Instanz nicht auf
Sinnlichkeit und Schönheit, sondern auf Sinn und Wahrheit; sie ist eine Gestalt des
Denkens und der Erkenntnis.

In seinen Ausführungen zur Theorie der Metapher behandelt Blumenberg kaum je
Dichtung. Das dürfte seinen Grund darin haben, dass er die Metapher als vorbegrifflich
fasst. Seine Skizze einer Theorie der Unbegrifflichkeit geht aus vom Begriff und ist auf
ihn ausgerichtet. Das Begriffliche bleibt das Telos des Denkens. Im „Ausblick auf eine
Theorie der Unbegrifflichkeit“ (1979) verhandelt er die Metapher im Spannungsfeld von
Sagbarem und Unsagbarem: als die Sprachform, die noch das Unsagbare zu sagen
versucht (Blumenberg 1979, 84; 1983, 445). Das Sagbare scheint ihm dabei auf das Be-
griffliche hin perspektiviert zu sein; es ist das Eindeutige. Damit werden die von ihm so
genannten Sprengmetaphern, die eine kohärente Denkfigur zersprengend auflösen – la
métaphore éclate (Blanchot) – zu Begriffen an der Grenze der Sprache. Das Telos der
Sprache ist der Begriff; die unbegriffliche Metapher ist vorbegrifflich.

Als Denkfigur einer starken Metapher stellt Blumenberg die Konzeption der zwei
Naturen Christi vor (Blumenberg 1979, 86; 1983, 447). Er deutet die Christologie und
andere Theologumena offenbar sprachphilosophisch: als Denkfiguren. Die christolo-
gische Perichorese gibt das Muster – das aber den überkommenen Begriff von Para-
digma übersteigt – einer wesentlichen Relation: die Beziehungsfigur des absolut He-
terogenen von Gott und Mensch in der Menschwerdung Gottes (Stemmer 1983). In Jesus
Christus durchdringen sich zwei heterogene Bereiche, die chora des Göttlichen und die
chora desMenschlichen.Und diese Durchdringung der zwei Naturen hat die Verfassung
einer Metapher.

Die Tragweite dieser Denkfigur wird deutlich, wenn man sie zur aristotelischen
Deutung des Tragelaphen in Beziehung setzt. An ihm erörtert Aristoteles die Frage der
Erkennbarkeit von Nichtseiendem oder Phantastischem. In peri hermeneias bestimmt
er solche phantastischen, aus verschiedenen Elementen der Wirklichkeit gebildeten
Wesen, auch wenn sie nicht existieren, zumindest als verstehbar. Bockhirsch ist ein
Wort, von dem Menschen bestimmen können, was es bedeuten soll, ohne damit Aus-
sagen über das Sein zu machen (Aristoteles 1998a, 16 a16). In der Zweiten Analytik wird
das weiter ausgeführt. Der Bockhirsch ist eine aus verschiedenen Tieren zusammen-
gestückte Figur, die deshalb kein eigenes Wesen hat und nicht erkennbar ist: ti d’esti
tragelaphos adynaton eidenai (Aristoteles 1998c, II, 7, 92 b7). Er hat keinWassein als sein
Wesen und ist im strengen Sinn ein Unwesen. Sein ontologischer Status ist der eines
irrationalen Gedankendings, das in Wahrheit ein Unding ist. Das Wort Bockhirsch ist

22 Gerhard Poppenberg



aus Ziegenbock und Hirsch gebildet; ihm entspricht kein Gedanke. Auf die Frage, was
ein Bockhirsch ist, gibt es keine bestimmte Antwort, denn man kann seine verschie-
denen Teile nicht zu einer Einheit synthetisieren. Bockhirsch ist nicht der Terminus
eines intentional-noetischen Akts und eines möglichen Urteils, weil er keine einheitli-
che Gestalt hat und seine Eigenschaften – Bock und Hirsch zugleich zu sein – nicht mit
einer identischen Substanz korrelieren. Das ist aber die Wahrheitsbedingung von
Aussagen. Deshalb ist der Bockhirsch undenkbar – sofern Denken bedeutet, Dinge und
Gedanken in Gestalt von Aussagen und Urteilen in Hinsicht auf Identität und Differenz
zu betrachten.

Die sprachphilosophische Bedeutung der christologischen Perichorese wird er-
kennbar, berücksichtigt man, dass der Mensch gewordene Gottessohn im Johannes-
evangelium als der Logos gefasst wird (Joh I, 1–14). Das Fleisch gewordene Wort – mit
der Vulgata und dem Trinitätstraktat des heiligen Augustinus wird es im lateinischen
Sprachraum zum Verbum – ist der Ausgang einer anderen, im Zeitwort gründenden
Konzeption von Sprache. Gott und Mensch in einem ist das prinzipienlose Prinzip eines
neuen relationalen Denkens.

Es scheint Blumenberg mit der Metaphorik um eine Form des sprachlichen Rea-
lismus zu gehen, um eine Entsprechung zum ontologischen Realismus – im Unterschied
zum Nominalismus – der Begriffe. Die christologische Perichorese wurde gegen den
gnostischen Doketismus entwickelt, nach dem der Menschenleib Christi nur ein
Scheinleib war und beispielsweise nicht wirklich am Kreuz gelitten hat. Sie bedeutet
einen harten Realismus, der gegen die Scheinhaftigkeit der Menschheit Christi deren
Realität behauptet. Das ist die christliche Version des griechischen Kampfs gegen die
Sophistik als Riesenkampf um die Frage des Scheins und dessen Verhältnis zum Sein.
Gegen die doketischen Gnostiker wurde ein ontologisch-theologischer Realismus ent-
wickelt. Nach Blumenberg ist eine zureichende Konzeption der Metapher und der in ihr
artikulierten Felder ausgehend von der Denkfigur der Perichorese zu entwickeln. Schon
die Lehre vommehrfachen Schriftsinn begreift er als eine „Aufweichung“ dieses harten
Realismus (Blumenberg 1979, 86–87; 1983, 447).

Metaphern sind unbegrifflich, aber nicht ungestalt. Die Charakterisierung als un-
begrifflich bestimmt sie negativ und privativ. Deshalb verstellt sie den Blick auf die
eigene Konstitutionsleistung, die sie vollziehen. Tropen bilden Gestalt. Die Gestalthaf-
tigkeit ist aber nicht Anschaulichkeit im Unterschied zu Abstraktion. Die Metapher löst
sich von der Anschauung, indem sie absolut wird. Die Trope wendet sich von dem ab,
dem sie eine neue Bedeutung gibt (Blumenberg 1979, 90; 1983, 450). Die Abwendung ist
eine Potenzierung – wie bei homöopathischen Mitteln, deren Wirkung umgekehrt
proportional zum realen Anteil des Ausgangsstoffes ist. Die tropische Potenzierung ist
wirklich, weil sie wirkt.

Das entscheidende Moment einer Theorie der Unbegrifflichkeit ist die figurative
„Verkopplung des Heterogenen“, die erst spät hat „begreifen lassen, was in der
menschlichen Erkenntnis geschieht“. Auch in der begrifflichen Erkenntnis wird nicht
Gleiches durch Gleiches erkannt, denn sie beruht ebenfalls auf der Behandlung von
Ungleichem als Gleichem. Deshalb ist die figurative Gestaltbildung als „Verkopplung

Die offene Metapher 23



von Heterogenem“ nicht nur eine besondere Form von Erkenntnis, sondern überhaupt
erst Erkenntnis im starken Sinn. Wie ein Symptom eine Krankheit nicht abbildet, wohl
aber auf sie verweist, bildet die Metapher mit ihren „sekundären Sinnesqualitäten“ die
Wirklichkeit nicht ab. Sie nimmt sie auf besondere Weise wahr und erkennt sie, indem
sie etwas an ihr deutlich macht, das nicht abbildbar, nicht in Form einer Anschauung
wahrnehmbar und deshalb nicht in einen Begriff zu überführen ist. Die Trope ist nicht
Referenz, sondern Deferenz und Transferenz: Metapher. Sie wendet sich ab von dem,
was an der Wirklichkeit Bild und Anschauung ist und wendet sich dem zu, was das
„Nicht-Abbildbare“ ist, was nicht Bild, sondern Figur und Gestalt ist. So bildet sie, „eine
Sphäre ungegenständlicher Korrelate des Denkens“ zwischen Subjekt und Objekt
(Blumenberg 1979, 90; 1983, 450).

Die Konzeption Blumenbergs changiert zwischen dieser starken und einer philo-
sophisch reduktiven Bestimmung. Für den Philosophen ist Wahrheit und Erkenntnis
eine Sache der Begrifflichkeit. Der metaphorische Gebrauch der Sprache bildet dazu
ein Vorfeld. Metaphern sind als unbegriffliche letztlich vorbegrifflich. Dagegen deutet
er mit der Konzeption der absoluten – unauflösbaren und deshalb unhintergehbaren –
Metapher an, dass sie eine eigene – nicht begriffliche – Konzeptualisierungsleistungen
erbringt; sie bildet eine unbegriffliche Form der Weltorientierung. Im Unterschied zum
Begriff beruht die Metapher nicht auf Anschauung. Sie ist eine Form des Denkens, die
nicht diesseits des Begriffs liegt, sondern dem Gestalt gibt, was über ihn hinausgeht. Die
absoluten Metaphern haben regulativen Charakter, aber nicht im Sinne der Ideen bei
Kant, sondern als pragmatische Figuren. Sie bestimmen nicht – wie die Begriffe – die
Gegenstände der Welt, sie geben die Welt als Horizont der Orientierung. Bereits in
Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) werden sie pragmatisch konzipiert (Blu-
menberg 2013). Im Vorfeld der Wahrheit ebnen sie ein sachliches Feld ein und stecken
es auch ab; so erleichtern oder ermöglichen sie den Zugang zu ihm und damit zur
Wahrheit. Im „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“ wird das durch ein
Reihe von Beispielen markiert: von der Landschaft der lachendenWiese über den Staat
zur Welt, von Christus und dem Teufel über die Auferstehung zu Gott, der über die
Figur der coincidentia oppositorum angedeutet, aber nicht benannt wird.

Die Metapher wird so zum Medium wahrhafter Metaphysik. Sie geht über das
Physische hinaus, indem sie das Feld des Nichtanschaulichen eröffnet. Sie ist die Form
des Denkens, dem keine Anschauung entspricht und das gleichwohl nicht – wie der
anschauungslose Begriff – leer ist. Ein Begriff mit Anschauung bildet Sinn; eine Me-
tapher ohne Anschauung bildet Übersinn. Die Frage ist, warum Blumenberg von einer
Theorie der Unbegrifflichkeit spricht, wenn Theorie traditionell die Form des Umgangs
mit Begriffen ist: die denkende Schau als geistige Form des sinnlichen Sehens. Die
Frage, wie die Pragmatik der Metaphorik zur Noetik der Begrifflichkeit steht, verhan-
delt Blumenberg nicht. Er fragt nicht, was die Metapher vom Licht der Wahrheit oder
von der nackten Wahrheit über die Wahrheit zu verstehen gibt, sondern wie diese
Metaphorik das – zuletzt begriffliche – Denken der Wahrheit vorbereitet. Ob eine
Metapher auch eine eigene Gestalt des Denkens ist und einen eigenen Bezug zur
Wahrheit hat, jawomöglich einen Bezug zu einer eigenenWahrheit eröffnet, erörtert er

24 Gerhard Poppenberg



nicht. Die absolute Metapher sagt etwas, das nur so zu sagen und deshalb nur so zu
verstehen ist. Die Wahrheit als Klarheit und Licht bedeutet, dass sie leuchtet, die
Wahrheit als Nacktheit bedeutet, dass sie entbirgt und offenbart. Das sagt etwas über
sie, aber dieses Etwas wird nicht in Form eines propositionalen Akts als Identitäts-
aussage erkennbar. Es hat den Charakter eines sprachlichen Ereignisses.

4
Das Verhältnis von Referenz und Relation bildet nicht nur den problematischen Kern
der Metapher, sondern der Sprachlichkeit der Sprache überhaupt. Deshalb ist eine
angemessene Konzeption der Metapher von sprachphilosophisch großer Tragweite. Als
Relation ihrer Elemente erzeugt sie semantischen Überschuss; sie ist wesentlich
mehrdeutig. Als referentielle Aussage ist sie semantisch defizient; sie ist nicht eindeutig
und deshalb unsinnig. Beide Momente sind in der Sprache stets am Werk. Sie verweist
auf die Dinge der Welt und sie bildet eigene sprachliche Welten; sie ist gleichermaßen
informativ wie performativ. Achill, der Löwe, ist selbstverständlich zunächst einmal
Achill, der Kämpfer; aber er ist auch Löwe und wird damit zu einem anderen, zu einem
Wesen mit zusätzlichen, durch die sprachliche Form gebildeten Eigenschaften und
deshalb mit einer anderen Bedeutung: Achill und Löwe, Mensch und Tier. Die Bezie-
hung ist aber nicht die von biologischem Menschen und Tier, sondern von kulturell
gedeutetem Menschen und Löwen. Das ist die tragelaphisch-chimärische Verfassung
der Metapher.

Die beiden Momente des Metaphorischen hat sich Jacques Derrida in „La mytho-
logie blanche“ (1971) an dem französischen Wort usure erschlossen, das einerseits
Wucher, andererseits Abnutzung bedeutet. Die Metapher erzeugt ein Wuchern des
Sinns und dadurch – weil Relation und Referenz gleichermaßen am Werk sind – zu-
gleich eine Abnutzung des Sinns. Das relationale Wuchern des Mehrdeutigen vernutzt
das referentiell Eindeutige. Derrida fragt nach dem Gebrauch der Metapher in der
Philosophie. Damit wird die Frage ins Grundsätzliche überführt; eine Metapher ist kein
Begriff. Die Philosophie hat ihren Grund und Zweck in der Frage nach der Wahrheit als
der einer absoluten Bedeutung. Die Reflexionen zur Metapher im 20. Jahrhundert ha-
ben sie ebenfalls als eine Frage der Bedeutung erschlossen. Damit wird die Philosophie
zum Feld, auf dem die Frage der Metapher zu klären ist. Wird die Form der Artikulation
ihrer Elemente zuletzt als Aussage gefasst, in der einem Subjekt etwas – Achill das
Löwesein – prädiziert wird, entsteht das Paradoxe der Metapher, denn die dergestalt
dem Subjekt zugesprochene Eigenschaft kommt ihm „eigentlich“ nicht zu. Die Form der
Aussage – auch wenn sie mit Weinrich als negative Prädikation gefasst wird – löst die
semantische Spannung der heterogenen Bereiche zuletzt in eine Identitätsaussage auf.

Die Konzeption der Metapher als Redeschmuck, der eine abstrakte Aussage an-
schaulich macht, gründet in der metaphysischen Unterscheidung von konkreter Sinn-
lichkeit und abstraktem Sinn, in dem das Physische durch die Begriffsbildung ins Meta-
physische verwandelt wird (Derrida 1972, 251). Die Konzeption der Metapher als in-

Die offene Metapher 25



teraktive Relation zweier heterogener Elemente wirft die Frage auf, in welcher Weise
sie eine eigene Denkform im Unterschied zum Begriff ist. Damit wird das Figurative aus
dem Feld der Rhetorik in das der Erkenntnis überführt (Derrida 1972, 256–257). Das
Relationale der Metapher macht die Konzeption eines eigentlichen und eindeutigen
Sinns hinfällig. Da die strukturalistische Analyse der Sprache das Differentielle als ihre
Verfassung aufgezeigt hat, gilt das für die Sprache überhaupt. Bedeutung gründet nicht
in der vorgängigen Identität eines Elements, sie entsteht aus der Relation der Elemente
im System; nicht der referentielle Bezug auf die Sache ist entscheidend, sie wird dif-
ferentiell gebildet. Das ist die performative Dimension der Bedeutung. Das semantische
Problem dieser Einsicht wird in der relationalen Verfassung der Metapher erkennbar.
Das Licht und die Erleuchtung als Form der Wahrheit, die Sonne als scheinbar abso-
luter Referent – von Platon bis zur Aufklärung und darüber hinaus – sind von dieser
Dynamik des Differentiellen betroffen. Die Sonne hat keinen außerordentlichen Bezug
zur Wahrheit (Derrida 1972, 260). Das Licht ist eine Metapher der Wahrheit, die damit
zu einer relationalen Figur wird und beispielsweise im Kontext verschiedener Spra-
chen eine andere Bedeutung haben kann. Für die Bedeutung von Sonne dürfte es nicht
gleichgültig sein, ob sie im Französischen ein maskulines Geschlecht – le soleil – hat, im
Deutschen aber feminin – die Sonne – ist.

Das überlieferte Verhältnis von Metapher und Begriff gründet in der anfänglichen
Unterscheidung von Philosophie und Sophistik, Dialektik und Rhetorik im System
Platons. Die eine erzeugt klares und deutliches, logisch wahrhaftes Denken, die andere
vages und verworrenes, sprachlich scheinhaftes Denken. Die metaphorische Verfas-
sung der Wahrheit zeigt aber, dass diese Unterscheidung nicht streng zu treffen ist und
wirft die Frage auf, was diese Ununterscheidbarkeit von Philosophie und Sophistik,
Dialektik und Rhetorik, Begriff und Figur für das Denken und die Wahrheit bedeutet
(Derrida 1972, 265). Auch für andere elementare philosophische Begriffe ist ihre me-
taphorische Dimension erkennbar. Sie sind nicht rein geistige Abstraktionen ohne
sinnlichen Rest, in ihnen werden Sinnliches und Geistiges artikuliert; es sind Ver-
wandlungen von Sinnlichem in Geistiges. Begriffe sind Figuren, deren Figürlichkeit
nicht – mehr – bewusst ist. Als Metaphern des Sinnlichen erschließen sie die Welt in
einer anderen Dimension. Seele und Geist gründen in der Sinnlichkeit, gehen aus ihr
hervor und erhalten durch sie Bedeutung. Der sinnliche Körper entwirft aus sich ein
Organ, das Bedeutung bildet und Verstehen ermöglicht: das Seelisch-Geistige als Me-
tapher des Körpers, das sich selbst wiederum in der Metapher des Körpers versteht.

Schon Richards und Black deuten an, dass geistige Vorgänge allgemein in materi-
ellen Ausdrücken beschrieben, also metaphorisch konzeptualisiert werden. Die Spra-
che hat für sie keine eigenen Bezeichnungen entwickelt. Die metaphorische Konzeption
der Sprachlaute – sie sind weich oder hart, stumpf oder scharf, hell oder dunkel etc.
(Fónagy 1963) – macht deutlich, dass die Sprache nicht nur das Medium der Übertra-
gung von Körperlichem in Geistiges ist, sondern selbst in körperlichen Metaphern
konzeptualisiert wird. Das ist der tiefste Grund des Zusammenhangs von Sprache und
Denken. Das elementare Vokabular der denkenden Welterschließung gründet im
Körperlichen und geht als materieller Laut aus ihm hervor.

26 Gerhard Poppenberg



Das Greifen des Tastsinns wird zum Begriff; wie die Hand verschiedene Dinge
umgreift, umfasst der Begriff verschiedene Einzelne in einem Gemeinsamen. Der
materielle Grund und Boden wird zur logischen Begründung. Das Sehen des Ge-
sichtssinns wird zur Theorie, das bildliche Eidos zur Idee. Das Riechen und Schmecken
des Geschmackssinns werden zum ästhetischen Geschmack und zur Urteilskraft. Die
Welt der Kunst ist eine Metapher des Essens und dergestalt geistige Nahrung. Das Hören
des Hörsinns wird zum Gehorsam und zu Recht und Gesetz. Die Ausrichtung des
Körpers nach links und rechts, oben und unten wird zum Raum. Die räumliche
Wahrnehmung der Außenwelt ist eine Metapher des Körpers (Kant 1975a / 1975b). Das
Gedächtnis des Körpers wird zur Erinnerung der Seele und als Vorher und Nachher zur
Zeit im Modus der Vergangenheit. Die Zukunft als Metapher des Willens geht aus dem
Trieb und dem Begehren hervor, die erfüllt werden wollen. Die elementaren Körper-
funktionen von Einatmen und Ausatmen, Einverleibung und Ausscheidung werden zu
Innen und Außen, Ich und Umwelt. Der Verweisungszusammenhang der Welt insge-
samt, der in Heideggers Deutung in Sein und Zeit aus der Gestimmtheit hervorgeht
(Heidegger 1972), ist eine Metapher des Menschen. Stimmungen entstehen an der
Grenze zum Körperlichen; sie sind Formen a priori: Transformationsagenten von
Körper in Geist.

Diese Bewegung von der sinnlichen zur geistigen Dimension ist tropisch:Wendung
als Wandlung. Sie ist die Bewegung der Idealisierung als vergeistigende Verwandlung
des Sinnlichen, die damit als Metapher erkennbar wird (Derrida 1972, 269). Die
scheinbar auf Anschaulichkeit zielenden Metaphern – Achill, der Löwe – sind in
Wahrheit Denkfiguren, die ihre Bedeutung aus der Interaktion ihrer beiden Elemente
hat. Es gibt weder reine ursprüngliche Sinnlichkeit ohne Bedeutung, die als Eigentliches
den Grund des Geistigen bildet, noch gibt es reine Geistigkeit ohne einen sinnlichen
Grund. Deshalb ist die Relation von Sinnlichkeit und Sinn als verwandelnde Interak-
tion, das Metaphorisch-Figurative die Aufgabe des Denkens. Die Sinnlichkeit des
Greifens ist nicht im Begriff „aufgehoben“ (Hegel 1976), es gibt eine wesentliche Be-
ziehung der beiden Dimensionen. Die Metapher ist die Ur-Figur des Denkens.

Am Anfang, genauer am Vorabend – à la veille – der Philosophie sind Tropen am
Werk, die das philosophische Denken präfigurieren und begründen (Derrida 1972, 272).
Wenn die anfänglichen Tropen dieWendung undWandlung von körperlich Sinnlichem
in geistig Sinnhaftes bewirken, gibt es keinen anfänglich-ursprünglichen Sinn der Tr-
ope. Der Körper und die physiologischen Prozesse, das biochemisch Physische ist so
wenig die Wahrheit des Vorstellens und Denkens wie das Denken und Vorstellen als
Geistiges die Wahrheit des Körpers ist. Triebe und Affekte sowie Imagination und
Denken sind aufeinander bezogen. Die figurative Relation hat den Charakter einer
Deutung; sie bildet Bedeutung. Fühlen und Denken, Seele und Geist sind Gestalten der
Verwandlung physiologischer Prozesse in Bedeutung.

Die Konzeption der Metapher unter dem Paradigma der Ähnlichkeit bleibt auf die
Identitätsaussage eines propositionalen Akts bezogen; sie hat ihr Maß an der Wahrheit
des Begriffs. Die ideale Gestalt dieser Aussage ist der spekulative Satz in der Auslegung
Hegels: Gott ist das Sein, das Wirkliche ist das Allgemeine. Er sagt in der scheinbaren

Die offene Metapher 27



Verschiedenheit von Subjekt und Prädikat inWahrheit das Selbe vom Selben, Wahrheit
als Identität aus. Wird das Subjekt – Gott, die Wirklichkeit – als ein anderes – das Sein,
das Allgemeine – ausgesagt, löst es sich zunächst scheinbar auf; es „zerfließt“. In
Wahrheit findet es sich, da das Prädikat das Wesen des Subjekts bestimmt – Gott als
Sein, das Wirkliche als Allgemeines –, „vertieft“ in ihm wieder. Der spekulative Satz
zeigt den Gehalt, „die Natur des Satzes oder Urteils überhaupt“ als Identitätsaussage
(Hegel 1976, 59–60). Das scheinbar andere der Prädikation ist in Wahrheit das Selbe.
Das ist der Gehalt der philosophischen Tätigkeit. Deshalb ordnet die Bestimmung der
Metapher als Aussage und Prädikation sie dem begrifflich-dialektischen Denken der
Philosophie und der philosophischen Konzeption der eindeutigen und selbstidenti-
schen Wahrheit unter.

Die Logik der Prädikation gründet in einer Konzeption der Sprache, die sie nominal
bestimmt: als referentielles Zeichen. In einer Aussage wird einem durch ein Nomen
bezeichnetes Etwas eine Eigenschaft zugewiesen. Die Form der Aussage ist, so hat
Aristoteles es gedeutet, die Ur-Form der Sprache. Ihr Gehalt, so Hegel in der Deutung
des spekulativen Satzes, ist die Identitätsaussage. Deshalb wird eine Metapher, sofern
sie als Aussage bestimmt wird, durch die Ähnlichkeit, die defiziente Identität ist,
ebenfalls auf die Eindeutigkeit einer Identitätsaussage zurückgeführt.

Das Nomen als referentielles Zeichen ist der sprachliche Grund dieser Konzeption.
Die anderen Elemente der Sprache – das Synkategorematische oder Rhematische – sind
in dieser Konzeption akzidentelle Mittel. Die Synkategoreme sind nur im Kontext eines
Kategorems oder Nomens bedeutsam; und auch die Verben werden erst bedeutsam,
wenn sie Dinge oder Personen in Handlungszusammenhänge einbinden. Die Logik der
Prädikation – auch der negativen – erfordert die Rückbezüglichkeit von Subjekt und
Prädikat. Der Baum ist grün bedeutet, er hat die Eigenschaft des Grünen. Achill ist ein
Löwe bedeutet, er hat die Eigenschaft des Löwenhaften: Tapferkeit. Auch verbal ge-
bildete Sätze werden in dieser Deutung zu Aussagen. Der Hase läuft bedeutet, er ist eine
Laufender, hat die Eigenschaft des Laufens. Die Möglichkeit, dass verbale Sätze eine
andere Semantik haben, bleibt außer Betracht.

In der Deutung des Aristoteles ist Erkenntnis auf die den Dingen inhärente, vor-
gängige Wahrheit bezogen. Die Entelechie wird erst im Laufe eines Vorgangs offenbar,
aber sie hat ihn als das vorgängige inhärente Telos geprägt. Das Metaphorische als
Artikulation von Heterogenem bildet das Telos erst nachträglich aus. Ziel ist, wohin die
metaphorische Hyperbel geführt haben wird. So eröffnet die Metapher das Abenteuer
des Sinns: l’errance du sémantique (Derrida 1972, 287). Das ergibt die Dissemination der
referentiell festen Bedeutung; sie eröffnet eine zeitliche Dimension, deren sprachliche
Form das Verbum ist. Es ist nicht referentiell im Sinn des Nomens, es ist Zeitwort, die
sprachliche Form der zeitlichen Dynamik. Die zeitliche Verfassung der relationalen
Metapher eröffnet die Frage nach der rhematischen Dimension der Sprache und damit
der Zeitlichkeit des Seins. Das Zeitwort eröffnet Zeit und Geschichte, die ihrerseits im
Zeitwort sprachliche Gestalt finden. Ein zureichendes Verständnis von Zeit und Ge-
schichte impliziert ein Verständnis des Zeitworts – und umgekehrt.

28 Gerhard Poppenberg



Die Zukünftigkeit des Metaphorischen ergibt eine surdéterminabilité sans fond
(Derrida 1972, 291). Der Sinn ist nicht in einer prädeterminierten Wahrheit aufgehoben,
der hyperbolische Übersinn hebt ab. Luis de Góngora hat in der ersten Soledad eine
Figur gebildet, die dem entspricht. Ein Schiff, das sich auf den offenen Ozean hinaus-
begibt, ist vaga clicie del viento (V. 372) – eine unbestimmte, vagantische Klytia des
Winds (Poppenberg 2009b). Nach Ovid liebt die Nymphe Klytia den Sonnengott Apoll,
der sie nicht liebt. Ihre Sehnsucht bewirkt, dass sie in eine Sonnenblume verwandelt
wird, deren Blüte – heliotropisch – dem Lauf der Sonne folgt (Ovid. 1990,VI, 206–270).
Deshalb ist die mimetische Metapher heliotropisch; ihr Sinn ist auf das Licht der ein-
deutigen Wahrheit bezogen. Góngoras Klytia folgt nicht der Sonne, sondern wird vom
Wind getrieben; deshalb ist ihre Bahn nicht tropisch, sondern vagantisch. Das Schiff
wird nicht nach einemvorgegebenen Prinzip geleitet, es überlässt sich dem Treiben des
Winds, der – wie der Geist – weht, wie er will. Das ist eine Metapher, die den oikos
überschreitet und ins Offene aufbricht. Aristoteles bestimmt sie als missbräuchlich:
met’allotrian. Dann ist die Metapher als Artikulation von Heterogenem wesentlich
Missbrauch: Katachrese. Die christliche Figur des Gottmenschen ist vor diesem Hin-
tergrund eine absolute Katachrese.

Verbale Bildungen sind in einem nicht prädikativen Sinn metaphorisch. Der Hase
läuft, der Baum grünt – das spricht nicht eine Eigenschaft zu, sondern artikuliert eine
Dynamik, einen Prozess, in dem Baum und grünen, Hase und laufen zueinander in
Beziehung treten. Fraglich ist, wie eine solche Dynamik zu verstehen ist. Wenn die
Metapher als tropische Wendung eine Wandlung bewirkt, hat sie eine wesentlich
zeitliche Verfassung; das ist ihr rhematischer Charakter. Die Semantik und Herme-
neutik des Konzils von Chalcedon (451), auf dem die christologische Zwei-Naturen-
Lehre zum verbindlichen Lehrstück erklärt wurde, bedeutet die Artikulation von ab-
solut Heterogenem – Göttlichem undMenschlichem – in Jesus Christus: die Teilhabe des
Zeitlichen am Göttlich-Absoluten als der Einbruch der Zeit in das Göttlich-Absolute. Das
ist die Denkfigur eines relationalen rhematischen Denkens. Die Mensch gewordene
zweite Person der Gottheit ist deshalb das Verbum: das Zeitwort. Das Relationale der
Metapher fordert eine rhematisch-verbale Konzeption von Sprache. Das Zeitwort bildet
die Zeitstruktur der Verwandlung als sprachliche Gestalt. Das Nomen und die Prädi-
kation sind die Grundelemente der metaphysischen Ontologie, und diese gründet in
einer onomatologischen Konzeption von Sprache. Sie bestimmt den logos vom onoma
her. Seine Bestimmung vom rhema her bedeutet eine relational-zeitliche Konzeption
von Sprache, für die das Metaphorische das Muster bildet. Das ergibt die Unterschei-
dung von Kategorematischem und Metaphorhematischem. Die Ontologie erhält einen
wesentlichen Zeitindex; sie ist nicht auf ein für alle Male Feststehendes bezogen, son-
dern hat die Verfassung der Entwicklung. Sie wird historische Ontologie.

Die metaphorische Relation ist kein Satz. Für sie gilt, was Kierkegaard in Ausein-
andersetzung mit dem spekulativem Satz und im Horizont der frühromantischen
Konzeption von Universalpoesie in Die Krankheit zum Tode (1849) über die Phantasie
und das Phantastische allgemein sagt. „Die Phantasie ist überhaupt das Medium des
Unendlichmachenden. Sie ist keine Fähigkeit wie die anderen Fähigkeiten – wenn man

Die offene Metapher 29



so will, ist sie die Fähigkeit instar omnium. Welches Gefühl, welche Erkenntnis, wel-
chen Willen ein Mensch hat, beruht doch schließlich und letztlich darauf, welche
Phantasie er hat, das will besagen, wie sie sich reflektieren, das heißt auf die Phantasie.
Die Phantasie ist die unendlichmachende Reflexion, weshalb der ältere Fichte ganz
richtig annahm, selbst in Bezug auf die Erkenntnis, dass die Phantasie der Ursprung der
Kategorien sei. Das Selbst ist Reflexion, und die Phantasie ist Reflexion, ist Wiedergabe
des Selbst, was die Möglichkeit des Selbst ist. Die Phantasie ist die Möglichkeit aller
Reflexion; und die Intensität dieses Mediums ist die Intensität des Selbst. Das Phan-
tastische ist überhaupt das, was einen Menschen so ins Unendliche hinausführt, dass es
ihn nur von sich selbst hinwegführt und ihn dadurch abhält, zu sich selbst zurückzu-
kehren“ (Kierkegaard 1976, 52).

5
Die Überlegungen Derridas greift Paul de Man in „Epistemologie der Metapher“ (1978)
auf und fragt nach dem Verhältnis von Metapher und Erkenntnis. Allgemein gilt, dass
die figurativ-tropische Rede eine „Quelle von Verwirrung für den philosophischen
Diskurs“ und den diskursiven Gebrauch der Sprache ist. Fraglich ist aber, ob die Grenze
zwischen wissenschaftlich-diskursiver und literarisch-figurativer Sprache deutlich zu
ziehen ist (deMan 1983, 414). An drei philosophischen Texten aus dem späten 17. bis zum
späten 18. Jahrhundert macht er die Probe. Die Erkenntnistheorie des angelsächsischen
Empirismus, die er an An Essay Concerning Human Understanding (1690) von John
Locke untersucht, geht davon aus, dass Erfahrung vorsprachlich ist; deshalb sind die
Probleme der Sprache zweitrangig. Dochmuss Locke auch zugeben, dass die Gewissheit
des Wissens in engster Beziehung zur Sprache steht. Allerdings hüllt sie die Wahrheit
des Wissens wie ein Nebel ein. Das Nebelhafte ist das Figurative im weitesten Sinn. Die
figurative Sprache ist angemessen für Witz und Einbildungskraft, sofern sie auf Un-
terhaltung zielen. Sind aber die Dinge selbst in diskursiver Sprache im Blick, ist die
figurative Sprache hinderlich und zu meiden, da sie Irrtümer erzeugt (de Man 1983,
415–416). Die Sprache allgemein ist bestenfalls neutral, schlimmstenfalls schädlich. In
seiner Lektüre des Textes zeigt deMan, dass die Metaphern, die Locke selbst verwendet,
nicht nur illustrativ sind, sondern der Erkenntnis, um die es geht, Gestalt geben. Die
rhetorische Bewegung des Textes zeigt, dass seine Theorie der Sprache eine der Tropen
ist. Die Analyse de Mans macht erkennbar, dass der figurative Gebrauch der Sprache –
den Locke als Missbrauch auszugrenzen versucht – nicht einzuhegen ist. Das hat Folgen
für die Möglichkeit der Erkenntnis überhaupt (de Man 1983, 424).

In der Nachfolge Lockes schreibt Condillac den Essai sur l’origine des connaissances
humaines (1746). Seine Gedanken zur Sprache sind in erkenntnistheoretische Refle-
xionen eingebunden. Die Ausführungen über die abstrakten Begriffe ergeben weitere
Einsichten in die tropologische Verfassung der Diskurse. Wenn Abstraktionen die Be-
sonderheiten der Dinge zu Gunsten ihrer Gemeinsamkeiten ausblenden, kann man sie
– mit Nietzsches „Ueber Wahrheit und Lüge“ – als Metaphern bezeichnen. Das impli-

30 Gerhard Poppenberg



ziert, das Begriffe Tropen und Tropen Begriffe sind. Die Abstraktionen beurteilt Con-
dillac als gefährlich, weil sie ins Offene proliferieren können, indem sie, gemäß
Nietzsches Formel, Ungleiches gleichsetzen. Solcher Missbrauch ist durch strenge
Analyse einzuschränken, aber nicht absolut zu beherrschen (de Man 1983, 426–427). Im
Weiteren wird deutlich, dass der Geist des erkennenden Subjekts sich – vermittelt
durch die Sprache – erst im Akt des Erkennens ausbildet und so die Welt bildet. Das
nennt de Man eine „ontologische Taschenspielerei“. Der erkennende Geist hängt von
etwas ab, das er nicht selbst ist; das sind die wandelbaren Empfindungen, die an sich
selbst nichtig sind und erst durch das gliedernde Werk des Geistes zu Dingen werden,
wobei der Geist seinerseits durch diese Gliederung zum Geist wird. Das Verhältnis von
Dingen, die an sich nichts sind, und Geist, der ebenfalls an sich nichts ist, nennt de Man
eine negative Attribution; der Geist ist in einer„spekularen Reflexion zugleich er selbst
und nicht er selbst“. Wenn der Geist und die Dinge sich gegenseitig implizieren, sind sie
negativ aufeinander bezogen; sie stehen gegenseitig für sich ein, indem sie sich ge-
genseitig ersetzen. Der gemeinsame Grund ist eine gemeinsame Negativität. Da der
Geist der Agent dieses – formal metaphorischen – Vorgehens ist, wird er zur zentralen
Metapher: zur Metapher der Metaphern. Das ergibt die tropisch-metaphorische Ver-
fassung des Denkens, das – durch die Negativität von Geist und Denken – eine tropo-
logische Aporie bildet (de Man 1983, 429–430).

Die problematischen Konsequenzen für die Gewissheit von Erkenntnis verfolgt de
Man weiter mit Kants Kritik der Urteilskraft (1790, 1793). Im Zusammenhang des tro-
pischen Gebrauchs der Sprache führt Kant den Begriff der Hypotypose ein, um eine
sinnliche Anschauung von etwas zu bezeichnen, das nicht sinnlich anschaubar, aber
geistig wirklich ist. In der Klassifikation der Figuren entspricht dem am ehesten die
Prosopopoie. Sie bringt etwas zur Gestalt, das selbst keine Gestalt hat. Die sinnliche
Ähnlichkeit der Hypotypose beruht nicht auf Anschauung, sondern auf Analogie. Die
Rede vom Staatsschiff oder Staatskörper impliziert, dass er analog einem Körper oder
einem Schiff geordnet ist. Das darin enthaltene epistemologische Problem führt Kant in
einem Exkurs über die Figuren im philosophischen Diskurs vor Augen. Die philoso-
phischen Begriffe sind selbst verborgene und in Vergessenheit geratene Metaphern (de
Man 1983, 432; Kant 1975c, § 59). Grund oder Substanz sind symbolische Hypotyposen,
also epistemologisch nicht zuverlässig. Die Sache wird noch komplexer, da die Figur der
Hypotypose selbst dem Feld des Grundes und der Begründung entstammt. Mit ihr wird
ein Element der metaphorischen Unbestimmtheit – Grund, Begründung, Grundlegung
– eingeführt, das gerade die Bestimmtheit bewirken soll (de Man 1983, 433).

Die Analyse der drei Texte zeigt, dass die Grenze zwischen Figuren und Begriffen
nur unter der Bedingung klar zu ziehen ist, dass die figurative Sprache zuletzt auf die
begriffliche Sprache zurückgeführt wird. In Wahrheit ist das Figurative aber ein kon-
stitutiver Bestandteil der Erkenntnis. Die erkenntnistheoretische Konsequenz der Un-
unterscheidbarkeit von Begriff und Figur fasst de Man als negative Attribution; sie
macht die Frage von Wahrheit und Falschheit unentscheidbar (de Man 1983, 435).
Philosophie und Literatur sind nicht als Epistemologie und Ästhetik zu unterscheiden.
Die Philosophie, sofern sie von figurativer Sprache getragen wird, ist literarisch, und

Die offene Metapher 31



die Literatur, sofern sie diese Problematik zum Bewusstsein bringt, ist philosophisch.
Ihr Gemeinsames ist „ihr gemeinsamer Mangel an Identität und Bestimmtheit“ (de Man
1983, 437). Damit wird deutlich, dass die von de Man insinuierte Konsequenz der Un-
möglichkeit von Erkenntnis nur gilt, wenn Erkenntnis traditionell begrifflich verstan-
den wird: als Bestimmung einer eindeutigen Identität. Eine Metapher ist keine negative
Attribution, sondern eine Relation von heterogenen Elementen. Die Frage einer Epis-
temologie der Metapher ist die einer figurativen, konstitutiv mehrdeutigen Erkenntnis.
Die oben angedeutete Denkfigur des Nichtwissens ist in Rücksicht auf die begrifflich
eindeutige Erkenntnis negativ, sie ist aber als dichterische Erfahrung eine andere Form
der Erkenntnis.

Ebenfalls 1978 hat Jacques Derrida in „Le retrait de la métaphore“ die Frage der
Metapher in einer weiterführenden Reflexion noch einmal aufgegriffen. Er geht aus
von der Linie neuerer Sprachphilosophie – von Rousseau über Nietzsche bis zu Hei-
degger, Lacan und der Dekonstruktion –, die das Wesen der Sprache in ihrer meta-
phorischen Verfassung sieht. Dann ist die Metapher nicht ein Mittel der Sprache, das
die Menschen gelegentlich benutzen, sondern die Sprechenden werden durch das
metaphorische Sprechen als Sprechende konstituiert. Die Rede über die Metapher
findet immer schon im Feld der Metapher statt; man kann nicht über sie reden, ohne
mit ihr zu reden. Die Sprache ist in ihrem Wesen metaphorisch. Damit wird die Rede
von der Metapher bedeutungslos; sie ist Rede über die Sprache selbst. Sofern die Me-
tapher wörtlich ein Übertragungs-, also Transportmedium ist, geht mit dieser Einsicht
die Kontrolle über das Fahrzeug verloren. Das Schiff der Metapher ist vom Anker und –
so hatten Rimbauds Bateau ivre und andere moderne Schifffahrtstexte gezeigt – nicht
mehr steuerbar (Derrida 1987 64–65; 1998, 198–199).

Die figurative Verfassung der Sprache macht erkenntnistheoretische Fragen pre-
kär; Erkenntnis, so die Deutung de Mans, wird fraglich. Die sprachanalytische Philo-
sophie reagiert darauf, indem sie Erkenntnis auf die wissenschaftlichen Bereiche ein-
grenzt, um klares und deutliches Sprechen von anderem zu unterscheiden. Aber schon
Wittgenstein stellt im Vorwort zum Tractatus logico-philosophicus (1921) fest, dass da-
mit „wenig getan“ ist. Die Probleme der Philosophie und der Wissenschaft mögen „im
Wesentlichen endgültig gelöst“ sein, die des Lebens sind aber noch gar nicht berührt
(Wittgenstein 1982, 8). In einer Notiz aus dem Nachlass führt Nietzsche den „Wert für
das Leben“ als entscheidendes Kriterium an. „Wahrheit ist die Art von Irrthum, ohne
welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben könnte. Der Werth für
das Leben entscheidet zuletzt“ (Nietzsche 1974, 34; 1885, 253). Die Konsequenzen daraus
deutet er in der Linie seiner Überlegungen zur metaphorischen Sprache unter der
Überschrift „Der Versucher“ an. „Es giebt vielerlei Augen. Auch die Sphinx hat Augen:
und folglich giebt es vielerlei ‚Wahrheiten‘, und folglich giebt es keine Wahrheit“
(Nietzsche 1974, 34; 1885, 230). Die Frage ist, ob die Einsicht, dass es in Rücksicht auf das
Leben „vielerlei ‚Wahrheiten‘“ gibt, notwendig bedeutet, dass es „keine Wahrheit“ gibt
– oder ob das die Folgerung ist, die „der Versucher“ nahelegt. In „Ueber Wahrheit und
Lüge“ hatte er Wahrheit als „ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, An-
thropomorphismen“ gedeutet: „kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die,

32 Gerhard Poppenberg



poetisch und rhetorisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden, und die nach
langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken“ (Nietzsche
1973, 374).

Die Figur des „beweglichen Heers“ erhält deutlichere Kontur, korreliert man sie mit
der des Heers auf der Flucht aus der Zweiten Analytik von Aristoteles. Er verdeutlicht
damit die Wahrheit als Entelechie der Dinge und „menschlichen Relationen“. Mit der
Flucht der Soldaten löst die Schlachtordnung sich auf, nimmt aber irgendwann ihre
anfängliche Formation wieder an. So gewinnen die vielfältigen Einzelwahrnehmungen
im Akt des Erkennens Kontur, der zunehmend das in den Dingen und Verhältnissen
liegende Wesen erkennt. Die Wahrnehmung der einzelnen Phänomene ist bereits
durch das in ihnen liegende Wesen orientiert. Das Einzelne wird immer schon als
Element einer Art oder Gattung erkannt (Aristoteles 1998c, II, 19,100a+b). Allerdings ist
die Heeresformation keine natürliche, sondern eine von Menschen strategisch gebil-
dete Ordnung. Die Figur bedeutet für Aristoteles aber gerade nicht, dass solche Bil-
dungen nur konventionell sind. Es gibt eine aus der Natur des Kriegs hervorgehende
angemessene Formation der Schlachtordnung. Das Heer der Metaphern bei Nietzsche
dagegen bewegt sich nach Maßgabe der „menschlichen Relationen“, die zwar „nach
langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken“ können, aber,
da sie nicht durch eine inhärente Natur gebildet werden, sondern durch „Gebrauch“
entstehen, durch anderen „Gebrauch“ auch anders gebildet werden können. Die
„menschlichen Relationen“ haben ihre Form nicht aus einer vorgegebenen Wahrheit,
sie bilden diese im jeweiligen Gebrauch durch die figurative Sprache erst aus. Wahrheit
als „bewegliches Heer von Metaphern“ nach Maßgabe der „menschlichen Relationen“
bedeutet nicht, dass es keine, sondern dass es viele Wahrheiten gibt.

Das verändert die Konzeption von Wahrheit. Sie ist nicht mehr eine Sache der
oikonomia, sie folgt nicht dem Nomos des Hauses und der Heimat, sie emanzipiert sich
und bewegt sich ins Offene. Derrida zitiert César Du Marsais, der in seiner Abhandlung
Des tropes (1730) die Metapher und mit ihr die Tropen allgemein in der traditionellen
Konzeption als „demeure empruntée – erborgte Wohnung“ charakterisiert (Derrida
1987, 75; 1998, 213). Gibt es aber im Feld der figurativen Sprache erkenntnistheoretisch
nicht nur eine, sondern viele Wahrheiten, dann gibt es offensichtlich entsprechend
auch viele Häuser und Heimaten, die jeweils einen anderen Nomos ausbilden. Die
Wahrheit wird nomadisch; sie ist beweglich. Das „bewegliche Heer von Metaphern“
wird als sprachliche Form der „menschlichen Relationen“ erkennbar; ihr wesenloses
Wesen ist der Übergang in immer neue Situationen.

Damit verschwindet das Metaphorische in seiner überkommenen Version als
übertragenes im Verhältnis zum eigentlichen Sprechen und wird zugleich als die Ver-
fassung von Sprache überhaupt erkennbar. Sie ist die sprachliche Form des Seins als
unaufhörlicher Übergang, der weder an einer ursprünglichen Herkunft orientiert noch
auf das Telos einer präfigurierten Zukunft ausgelegt ist. Derrida deutet diese Verfas-
sung als Entzug. Im unaufhörlichen Übergang entzieht sich das Sein als eindeutige und
einfache Wahrheit. Soll es gleichwohl gedacht werden, muss dies im Zug des Entzugs
geschehen, in dem das Verschwinden sich ereignet. Damit entsteht nicht ein Raum für

Die offene Metapher 33



das Eigentliche im Unterschied zum Übertragenen, sondern das Metaphorische weitet
sich aus (Derrida 1987, 81; 1998, 219–220). Es ist nicht referentiell, sondern differentiell
zu verstehen; es wird zur Relation des unaufhörlichen Übergangs, der als Öffnung auf
ein Neues und Unbekanntes die figurative Gestalt einer Katachrese hat.

Möglicherweise ist die Figur des Entzugs, der zugleich etwas bewirkt und ins Werk
setzt, im Horizont des kabbalistischen Konzepts der Tzimtzum zu verstehen. Der
Rückzug, die Kontraktion Gottes schafft Raum für die Welt. Wird dieser Rückzug als
Metapher, genauer als Rückzug und Entzug der Metapher gedacht, wird sie zu einer
Figur Gottes. Das Sein und Gott werden denkbar in Gestalt des Entzugs der Metapher;
die Öffnung auf das absolut Unbekannte ist eine „violence quasi catachrétique – eine
quasi-katachrestische Gewalt“, ein sprachlicher Missbrauch, der aber zugleich not-
wendig und somit „sur-justifié – übergerechtfertigt“ ist (Derrida 1987, 81; 1998, 219–220).
Das ist Derridas Version des Optimismus. Die Pointe dieser Gedankenführung liegt aber
in einer Umwertung der Tzimtzum, die kabbalistisch als von Gott ausgehende Bewe-
gung gedacht wird. In Derridas Konzeption geht sie von der Metapher aus, die nicht
einen Raum schafft, in dem etwas, gar Gott oder das Sein, einen Ort hätte. Als Ka-
tachrese schafft sie etwas, das es selbst, an sich, nicht gibt. So werden das Sein und Gott
als Wirkung der figurativen Sprache erkennbar. Die metaphorische Verfassung der
Sprache ebnet die Unterscheidung von Alltagssprache und figurativer Sprache zu
Gunsten der figurativen ein. Bedeutung ist die Wirkung der relationalen Dynamik eines
unaufhörlichen Übergangs; sie ergibt sich erst aus einer Zukunft, die nicht irgendwann
erreicht wird, vielmehr ihrerseits immer neu entsteht.

Auch die Reflexionen zur Metapher von Donald Davidson sind 1978 publiziert
worden. In „Was Metaphern bedeuten“ untersucht er die figurative Sprache im Ver-
hältnis zur Alltagssprache und ebnet die Unterscheidung von dichterischer und all-
täglicher Sprache zu Gunsten der Alltagssprache ein, von der Metaphern besondere
Fälle sind. Die fulminante Anfangsthese – „Metaphern sind die Traumarbeit der
Sprache“ (Davidson 1998, 49) – impliziert zunächst, dass die figurative Sprache nicht ein
Äquivalent des im Unbewussten gebildeten Traums, sondern seiner vom Bewusstsein
ausgehenden sekundären Bearbeitung ist. Sie impliziert im Weiteren, dass Davidson
die Deutung Jakobsons und vor allem Lacans, die Techniken der Traumarbeit, die Freud
als Verdichtung und Verschiebung charakterisiert hatte, als Metapher und Metonymie
zu bestimmen, umkehrt. Nicht die Traumarbeit ist als Metapher zu beschreiben, son-
dern die Metapher als Traumarbeit. Ein zweites Moment der Korrespondenz von Me-
tapher und Traumarbeit ergibt sich aus der Frage der Deutung. In der Psychoanalyse
geschieht sie als intersubjektiver und interaktiver Prozess zwischen dem Träumenden
und dem Analytiker. Die Deutung, so Davidson, legt nicht einen verborgenen Sinn des
Traums frei, sondern eröffnet dem Träumer einen Spielraum für sein Fühlen, Denken
und Handeln. Sie ist nicht semantisch, sondern pragmatisch begründet.

Das gilt entsprechend für Metaphern. Sie unterscheiden sich allenfalls graduell von
nichtfigurativer Sprache. Sie erweitern die Alltagssprache, doch das geschieht nicht
durch „semantische Mittel“, die über die Alltagssprache hinausgehen. Die Frage der
Bedeutung ist für figurative und literale Sprache dieselbe. Das ergibt die leitende These,

34 Gerhard Poppenberg



der zufolge Metaphern das bedeuten, „was die betreffenden Wörter in ihrer buch-
stäblichen Interpretation bedeuten und sonst nichts“ (Davidson 1998, 49). Eine Meta-
pher hat nicht zusätzlich zu ihrem literalen einen weiteren Sinn. Die herkömmlichen
Konzeptionen gehen davon aus, dass Metaphern „eine Form der Verständigung“ sind,
die „Wahres und Falsches über die Welt“ mitteilen. Die Vorstellung, Metaphern seien
„Vehikel zur Mitteilung von Gedanken“ mit einer „speziellen Bedeutung“ ist „verfehlt“.
Sie sagen, was sie sagen. Ihre zusätzliche Leistung ist „anderer Art“. Sie liegt im Ge-
brauch, den sie eröffnet. Metaphern bilden keine besondere „dichterische oder meta-
phorische Wahrheit“, das wörtliche Verständnis ist die „metaphorische Wahrheit“
(Davidson 1998, 49). Der jeweilige Gebrauch gründet in der „buchstäbliche[n] Bedeu-
tung und den buchstäbliche[n] Wahrheitsbedingungen“, den die Wörter und Sätze
unabhängig von ihm haben (Davidson 1998, 50–52).

Die Pointe Davidsons ist, dass die literale Bedeutung der Wörter im metaphori-
schen Gebrauch bestehen bleibt. Deshalb ist die „metaphorische Interpretation“ ent-
scheidend. Sie ist eine Frage der Verwendung von Wörtern; es geht nicht um die Be-
deutung, sondern um das, „wovon Sprache handelt“ (Davidson 1998, 54). Als Aussage ist
eine wörtlich verstandene Metapher unsinnig. Aber dadurch „werden wir unter ge-
eigneten Umständen dazu angeregt, den Satz als Metapher aufzufassen“ (Davidson
1998, 66–67). Würde die Metapher eine zusätzliche Bedeutung bilden, könnte diese als
neuer Sinn lexikalisiert werden. Aber eine Metapher bleibt eine Metapher; ihr„Element
des Neuen“ ist ein „eingebautes ästhetisches Merkmal“ (Davidson 1998, 58–59). Die
Frage ist, welches die „geeigneten Umstände“ und das „ästhetische Merkmal“ sein
können, wenn sie nicht in der Bedeutung gründen.

Ein Vergleich impliziert, „dass zwei Dinge einander ähnlich sind“ und seine Rezi-
pienten das wahrnehmen sollen. Die verglichenen Elemente erhalten keine zusätzliche
Bedeutung, das Zusätzliche ist eine Sache der Verwendung. Das gilt entsprechend für
die Metapher. Die Wirkung ihrer Ähnlichkeitsanalogien beruht auf der buchstäblichen
Bedeutung ihrer Wörter. Als Beleg zitiert er die ersten vier Strophen aus T. S. Eliots The
Hippopotamus, in denen das Nilpferd mit der Kirche in Beziehung gesetzt wird. Da-
vidson deutet das als Ähnlichkeitsbeziehung, in der die Wörter in ihrer wörtlichen
Bedeutung verwendet werden. Zwar wird in dem Gedicht „etwas angedeutet, was über
die buchstäbliche Bedeutung der Wörter hinausgeht“, aber diese bleibt erhalten. Al-
lerdings wird in dem Gedicht die Beziehung zwischen dem Nilpferd und der Kirche als
eine der Unähnlichkeit vorgestellt; sie dient dazu, an der Kirche etwas erkennbar zu
machen, was sie vom Nilpferd unterscheidet. Das scheinbar so starke Tier ist doch aus
Fleisch und Blut und deshalb vergänglich, während die Wahre Kirche ewig ist. Die
Beziehung von Tier und Kirche als eine von Vergänglichkeit und Ewigkeit ist banal; eine
Reihe von weiteren possierlichen Vergleichen macht das deutlich. Sie sind allesamt
belanglos in Hinsicht auf möglichen Gebrauch.

Wenn etwas an der metaphorischen Beziehung von Nilpferd und Kirche über die
„buchstäbliche Bedeutung der Wörter“ hinausgeht, dürfte das in der Antwort auf die
Frage liegen, warum das Nilpferd als Vergleich gewählt wurde. Es ist erkennbar eine
ironische Replik auf die jüdisch-christliche Figur des Leviathan; er ist ein eschatolo-

Die offene Metapher 35



gisch konnotiertes Ungeheuer. Das ergibt eine ironische Artikulation von Gott und
Teufel, die womöglich die Urgestalt der anspruchsvollen Metapher ist: die Ur-Figur.
Bereits die vorherigen Beispiele aus Dante und Donne – sie handeln vom Verhältnis
zwischen Körper und Seele sowie vom Jenseits –, zeigen, dass es Davidson zuletzt um
die theologisch-religiöse Dimension des Übersinns geht (Davidson 1998, 57–58). Die
Deutung, die Elemente einer Metapher seien wörtlich zu verstehen, ist sprachphilo-
sophische Aufklärung; sie treibt der Sprache auf der elementaren Ebene des Gebrauchs
jegliche metaphysische Mucken aus.

Die theologische Konnotation weitet die Frage der figurativen Verfassung der
Sprache ins Ethische und Metaphysische aus. Deshalb ist die Metapher für Davidson
nicht eine Frage der Bedeutung, sondern des alltäglichen Gebrauchs. Die antiken Dis-
kussionen haben das als Streit von Sophistik und Philosophie, rhetorisch erzeugtem
Schein und theoretisch erkanntem Sein ausgetragen. Die modernen Diskussionen, vor
allem die Derridas und de Mans, machen die figurative Verfassung der Sprache über-
haupt erkennbar und zeigen, dass die beiden Dimensionen von Sein und Schein un-
auflöslich miteinander verwoben sind. Blumenberg deutet die christologische Peri-
chorese als starke Form der Metapher, in der zwei absolut heterogene Elemente in
Beziehung treten. Heilsgeschichtlich ist die Inkarnation Gottes eine Folge des anfäng-
lichen Schismas von Gott und Teufel. Der Gottmensch macht eine andere Dimension
dieser Ur-Figur erkennbar. Das Schisma von Wahrheit und Irre, Gut und Böse wird im
Mensch gewordenen Gottessohn nicht überwunden, sondern artikulierend „verwun-
den“ (Heidegger). Die Leiblichkeit Jesu Christi ist nicht – doketistisch – bloßer Schein,
sondern Präfiguration des verklärten Leibs der Ewigkeit. Die synoptischen Evangelien
schildern die Verklärung Christi auf dem Berg Tabor. „Die Gestalt seines Angesichts
ward anders (species ejus altera; to eidos tou prosopou autou heteron), und sein Kleid
ward weiß und glänzend“ (Lk IX, 28–32). Das ist seine Verklärung (transfiguratus est;
metemorphote; Mk IX, 2; Mt XVII, 2). Damit ist ein Maß für die Bildung von an-
spruchsvollen Metaphern und von Kunstwerken allgemein gegeben; sie bilden den
verklärten Leib der Sprache und des Denkens.

Für Davidson ist die Frage nach einem kognitiven Gehalt von Metaphern nichtig; es
geht um die „Wirkungen“, die sie haben. Sie entstehen nicht durch eine fixierbare
Bedeutung, haben „nichts Propositionales an sich“. Ihre Wirkung ist vielmehr „unbe-
grenzt“ und ohne einen „eindeutigen Abschluss“. Das gilt allerdings auch für „jede
Verwendungsweise von Sprache“ (Davidson 1998, 71–73). Die Metapher ist ein Fall der
„Verwendungsweise“ von Sprache allgemein; sie hat nichts Spezifisches, sie ist ein
Moment der nicht abschließbaren Bewusstseinsprozesse. Die Frage, welchen episte-
mologischen Status solche Bewusstseinsprozesse haben, diskutiert Davidson nicht.
Metaphern sind „unter geeigneten Umständen“ anregend, aber sie bilden keine Be-
deutung und keine Erkenntnis, sofern diese in Form propositionaler Akte mit ein-
deutigem kognitiven Gehalt entstehen.

Aber die Einsicht in das Relationale der figurativen Rede und der Sprache allge-
mein – von der antiken Sophistik über die barocke Konzeptistik bis zur Romantik und
Dekonstruktion – hat die Frage aufgeworfen, wie differentielles Denkenmöglich und ob

36 Gerhard Poppenberg



es überhaupt Denken ist. Wird das bestritten, gilt frei nach Wittgenstein, dass die
entscheidenden Frage von Bedeutung und Erkenntnis jenseits des so verstandenen
Denkens liegen. Das Deiktische ist nur eine Dimension von Sprache: die der referen-
tiellen Information. Sie ist von der Dimension der Bedeutung zu unterscheiden, die
performativ durch differentielle Deutung gebildet wird.

Eine Metapher hat so wenig eine Bedeutung wie ein einzelnes Wort. Dieses erhält
Bedeutung im Rahmen eines Weltverhältnisses, in dem Bedeutung und Gebrauch
verbunden sind. In einem solchen propositionalen Sinn hat eine Metapher keine Be-
deutung, weil sie nicht derart im Gefüge der Welt gründet, sondern im Verhältnis dazu
neu ist. Deshalb allerdings ist sie nicht aus der gegebenen Sprache und demwörtlichen
Sinn der Worte zu erklären. Nicht die gegebenen Bedeutungen erklären die Metapher,
sondern diese bildet neue Bedeutungen. Sie eröffnet einen Möglichkeitsraum von Be-
deutung. Diese Zukunftsdimension der Bedeutung öffnet das Feld von Denken und
Erkennen.

Wie die Metapher als falsche Aussage richtige Gedanken anregen und gute Wir-
kungen haben kann, ist für Davidson nicht eine zuletzt theologisch ausgerichtete Frage,
sondern eine Sache des geregelten Gebrauchs der Sprache. Damit wird der Ur-Streit von
Sein und Schein, Wahrheit und Irre in die Interaktion von falschem und richtigem
Sprachgebrauch verlegt; er ist eine Frage von Semantik und Grammatik, nicht von
Metaphysik und Theologie. Die Frage, wie Falsches kreativ sein, gar Richtiges bewirken
kann, bleibt offen. Ist der durch Eliots Nilpferd-Gedicht evozierte Leviathanwirklich an
die Kette der Alltagssprache zu legen? In den letzten Strophen des Gedichts bekommt
das Ungeheuer – allerdings in der Vision eines Ich – während seiner nächtlichen Jagd
Flügel und wird von Engeln unter Hosanna-Gesängen zum Himmel begleitet, wo es
durch das Blut des Gotteslamms „so weiß wie Schnee“ gewaschen wird. Das ergibt –
gemäß der Denkfigur der Apokatastasis in der Nachfolge des Origenes – die Verklärung
des Leviathan und des Bösen.

6
Die Formel des Paulus für die visio beatifica der Herrlichkeit – prosopon pros prosopon;
facie ad faciem (1 Kor 13,12) – gibt die Figur der Wahrheit als Beziehung und damit die
Beziehung als Figur der Wahrheit; sie bildet die absolute Metapher nach der zuvor
angeführten conditio mundana: „jetzt sehen wir mit einem Spiegel in Gestalt eines
Rätsels, dann aber von Angesicht zu Angesicht“. Die scheinbar tautologische Figur der
Beziehung zwischen Gleichen ist in Wahrheit die Beziehung zwischen absolut Hete-
rogenen, die in dieser Artikulation übereinkommen. Diese Übereinkunft ist die absolute
Zukunft, das Übereinkommen von Fremden die visio beatifica. Das ist die Entsprechung
zur Konzeption der zwei Naturen in Jesus Christus als Relation von Gott und Mensch.
Die visio beatifica der Auferstehung ist die Artikulation von Mensch und Gott als dau-
ernde Gestalt des Glücks.

Die offene Metapher 37



Der Dichter José Lezama Lima erörtert in seinen poetologischen Überlegungen und
bildet in seiner Dichtung den Übergang vom Weltlichen zum Überweltlichen. Sein
Gedicht Un puente – Eine Brücke ist eine Gestalt dieses Übergangs. Poetologisch fasst er
ihn als Wirkung des dichterischen Bilds, das nicht die ontologische Form einer Entel-
echie hat – einer Bildung, die ihr Telos in sich hat und in ihrem Werden dieses Telos
erfüllt –, sondern die poetologische Gestalt der Hypertelie bildet, die in Hinsicht auf ihr
Telos unbestimmt ist und es in einem offenen Bereich überhaupt erst ausbildet. Lezama
Lima nennt diese Form der figurativen Sprache das Bild, das aber in keiner Weise
Abbild ist. Er hat in einer gewaltigen Hyperbel die Aufgabe der Dichtung – in einer Linie
der modernen Literatur von Mallarmé über Proust und einige andere – als die einer
Poetik der Auferstehung durch das Bild bestimmt. Im Feld der modalen Bestimmungen
entspricht ihr das Unmögliche.

„Das Unmögliche, indem es auf das Mögliche einwirkt, erzeugt ein Mögliches im
Unendlichen. Schon hat das Bild eine Kausalität geschaffen; das ist die Morgenröte des
dichterischen Zeitalters“ (Lezama Lima 1977b, 841). Die Dichtung ist ein Analogon zum
Glauben, den Lezama Lima als „Substanz des Inexistenten“ bezeichnet; „es substanzi-
iert sich“. So entsteht „die höchste Absurdität im Menschen, das ist die höchste Sub-
stanzialität, die Auferstehung.“ Deshalb ist „der Dichter das Wesen, das die neue
Kausalität der Auferstehung schafft“ (Lezama Lima 1981, 127, 129). In der heidnischen
Antike hatte die Dichtung „Worte für das Unbekannte gefunden, hatte neuen Göttern
ihren Ort gegeben, hatte das potens erreicht, die unendliche Möglichkeit“. In der
christlichen Moderne hat sie eine neue Dimension eröffnet. „In der Auferstehung
schlägt das potens ins Äußerste um, erschöpft seine Möglichkeiten“ (Lezama Lima
1977b, 841). Wenn die unendliche Möglichkeit „auf das Sichtbare einwirkt“, hat sie
natürliche Wirkungen; wenn sie sich „im Unsichtbaren entwickelt, schenkt sie uns das
Wunder des Bilds der Auferstehung“ (Lezama Lima 1977a, 819).

In dem Essay „A partir de la poesía – Von der Dichtung aus(gehend)“ aus dem Band
La cantidad hechizada (1970) bestimmt Lezama Lima die Dichtung als Suche nach einer
anderen Kausalität, die Staunen erregt. Damit wird sie in den Horizont der Wahrheit
gestellt. Das Staunen gilt seit der Antike als der Anfang philosophischer Erkenntnis; es
ist, so Platon, die Einstellung des Menschen, der die Wahrheit liebt, und „es gibt keinen
anderen Anfang der Philosophie als diesen“ (Platon 2012, 155d). Die Dichtung ist aber
auf der Suche nach anderen Formen der Verbindung zwischen den Dingen, als es die
Gesetze der Kausalität vorsehen. Sie will offenbar nicht etwas schon Bekanntes wie-
dererkennen, sondern Anderes und Neues erkennen. Dazu begibt sie sich auf einen
Weg mit unbekannter Richtung. Man weiß, dass es einen Weg „dorthin“ gibt, aber man
weiß nicht, welches der Weg ist. Das Transportmittel ist zunächst, wie in einer rea-
listischen Szene, ein Pferd; das Szenario ist aber eher irreal. DerWeg führt am Rand des
Walfischmauls entlang – möglicherweise ein Verweis auf Moby Dick, eine moderne
Replik des Leviathan. Der Weg zu der anderen Kausalität ist nicht kontinuierlich; die
Reise vollzieht sich plötzlich, als Einbruch in die andere Kausalität der Dichtung, der
„jäh undwogend oder überzeugend und schrecklich“ sein kann, „aber ist man einmal in

38 Gerhard Poppenberg



dieser Gegend der anderen Kausalität, gewinnt man eine verlängerte Dauer, die ihre
kausalen Knoten“ in Gestalt von Metaphern schafft.

„Wenn wir zum Beispiel sagen, der Krebs trägt eine blaue Krawatte und bewahrt
sie im Koffer auf, dann ist das Erste, das Leichteste, auf diesen Satz zu steigen, auf das
augenblickliche und arglose Staunen zu klettern, das er in uns erzeugt.“ (Lima 1977b,
821–822). Ein erstes Moment ist hier bedeutsam. Das Transportmittel ist nun nicht
mehr ein Pferd, sondern der Satz über den Krebs mit der blauen Krawatte selbst. Der
dichterische Satz ist zugleich das Medium und das, was durch dieses Medium vermittelt
wird. Diese performative Kraft des Poetischen wird sich bei der Lektüre des Gedichts
Un puente genauer zeigen.

Wenn wir vor dem Blitzen und Knallen erstaunen und nicht zurückgestoßen werden in unserem
Eifer, diesen Satz zu reiten, wenn wir uns mit dem Druck unserer Knie auf ihm halten können,
beginnt er zu wirken, eine andere Folgerichtigkeit oder Dauer des Gedichts auszuströmen. Das
Erstaunen zunächst, zu einer anderen Gegend aufzusteigen. Dann, uns in dieser Gegend zu halten,
wo wir bereits von Erstaunen zu Erstaunen gehen, aber wie mit ganz natürlicher Atmung, zu einer
Kausalität, die ein unaufhörliches Einverleiben und Ausscheiden ist; ein Erstaunen, sich in dem
Raum aufzuhalten, der sich zusammenzieht und sich ausdehnt. (Lezama Lima 1977b, 821–822)

Der Krebs mit der blauen Krawatte lässt „uns eine andere Gegend erreichen“. Bewahrt
er sie dann in einem Koffer auf, lässt er „uns eine Wohnung (morada) erreichen, das
heißt, eine metaphorische Kausalität“.

Der Zugang zu der anderen Kausalität ist doppelt charakterisiert. Er geschieht
plötzlich, als „Einbruch in die andere Kausalität“; und er geschieht dann als Dauer.
Diese Dauer ist aber eine des dauernden Einbruchs, denn in der Region der Dichtung
„gehen wir von Erstaunen zu Erstaunen“, nicht aber hektisch und hechelnd, sondern
gelassen und hesychastisch-tantristisch: „wie mit ganz natürliche Atmung“. Am Ende
des Romans Paradiso ist die Rede vom hesychastischen Rhythmus, der den Beginn der
Dichtung ermöglicht; er verweist auf die Atemtechniken der asketischen Tradition. Die
geistlichen Übungen ermöglichen eine gesteigerte Lusterfahrung. Teresa von Avila sagt
gelegentlich in Las moradas del castillo interior – Die Wohnungen des inneren Schlosses,
wer diese Übungen vollzieht, wird – wenigstens ein bisschen – das Paradies schon auf
Erden haben.

Das Dauer-Erstaunen der anderen Kausalität ist offenbar ein Kontinuum aus ge-
genrhythmischen Momenten: Einatmen und Ausatmen, Einverleiben und Ausscheiden,
Zusammenziehen und Ausdehnen. Dies bedeutet umgekehrt, dass der Daueraufenthalt
in der anderen Region der Dichtung, die Erotik der longue durée, die gegenrhythmische
Form der anderen Kausalität hat: als Ineinander und Gegeneinander von Sinn und
Widersinn oder Nichtsinn. Das Kontinuum der Dichtung nennt Lezama Lima imagen –
Bild. Die Dichtung ist „Dauer zwischen dem Fortschreiten der metaphorischen Kausa-
lität und dem zusammenhängenden Bild“. Das Pulsieren von Sinn und Widersinn be-
wirkt, dass die Dichtung sich unaufhörlich „bildet“ und „zerstört“, und „kaum ist sie an
die Quelle des Sinns gelangt, schlägt der Gegensinn ihr fortlaufendes Strömen“. Aus
dieser gegenrhythmischen Dynamik entstehen die Gestalt und der Gehalt des Bilds.

Die offene Metapher 39



Seine performative Kraft führt die Lesenden aus der Alltagskausalität in eine Region
anderer Kausalität und lässt sie dort eine Wohnstätte finden. „Wenn die Kausalität sich
am Ende nicht dem zusammenhängenden Bild ergibt, kann die Phantasie – im plato-
nischen Sinn – nicht ihr anhaltendes Fest verwirklichen“ (Lezama Lima 1977b, 821–
822).

Die Poetik ist dreifach geschichtet. Sie hat ihren Ausgang von der Alltagswirk-
lichkeit und deren kalkulierbarer Kausalität; sie gelangt von ihr aus – plötzlich – zur
metaphorischen Kausalität und schließlich zum Kontinuum des Bilds als Wohnung der
Dichtung und der Dichtung als Wohnung. Der Ritt auf dem poetischen Satz ins Offene
hat im Wortsinn „metaphorische Kausalität“; das Bild, das daraus entsteht, hat die
Zeitform der Dauer in diesem so erreichten Offenen. Das ist die Wirklichkeit als „an-
haltenden Fest“.

Die Frage ist, wo diese andere Wirklichkeit liegt, welches der Ort der morada ist.
Unmittelbar im Anschluss an die zitierte Stelle geht der Text mit einer Evokation der
Ausgrabungen Heinrich Schliemanns weiter, der im 19. Jahrhundert das antike Troja
gefunden und archäologisch zu erschließen begonnen hat. Lezama zitiert Schliemanns
Bericht von der Öffnung der Grabkammern. Der Sprung des Einbruchs in den Raum der
Dichtung führt ins Grab. Die andere Kausalität der Dichtung ist sepulkral; sie stiftet
einen Bezug zu dem Jenseits, dessen diesseitiger Ort das Grab ist. Das Unbekannte der
Suche, von der zu Anfang die Rede war, ist die absolut andere Region: die Wirklichkeit
des Tods. Das Kontinuum des Bilds ist die Bleibe im Reich des Todes. Sein tiefster Gehalt
ist die Gegenrhythmik von Leben und Tod.

Die folgende deutende Kommentierung des Anfangs vonUn puente – Eine Brücke ist
ein hermeneutischer Versuch über die Frage, wie man einen Text liest, den man nicht
versteht. Der Kommentar ist ein Geleit auf demWeg in die andere Region der Dichtung.
Hermes, der Gott der Hermeneuten, ist nach der griechischen Mythologie auch der
Psychopompos, der die Seelen in das Reich der Toten geleitet. Die Übersetzung stammt
von Léonce W. Lupette; sie ist bislang unveröffentlicht.

Un puente, un gran puente
En medio de las aguas congeladas o hirvientes,
un puente, un gran puente que no se le ve,
pero que anda sobre su propia obra manuscrita,
sobre su propia desconfianza de poderse apropiar
de las sombrillas de las mujeres embarazadas,
con el embarazo de una pregunta transportada a lomo de mula
que tiene que realizar la misión
de convertir o alargar los jardines en nichos
donde los niños prestan sus rizos a a las olas,
pues las olas son tan artificiales como el bostezo de Dios,
como el juego de los dioses,
como la caracola que cubre la aldea
con una voz rodadora de dados,
de quinquenios, y de animales que pasan
por el puente con la última lámpara

40 Gerhard Poppenberg



de seguridad de Edison. La lámpara, felizmente,
revienta, y en el reverso de la cara del obrero,
me entretengo en colocar alfileres,
pues era uno de mis amigos más hermosos,
a quien yo en secreto envidiaba.

Un puente, un gran puente que no se le ve…
(Lezama Lima 1999, 84–85)

Brücke, große Brücke
Mitten im Eis- oder kochenden Wasser,
eine Brücke, eine Brücke groß, dass man sie nicht sieht,
die sich aber zieht: über ihr eigenes Schriftwerk,
über ihr eigenes Misstrauen, ob sie sie sich aneignen kann
die Schirme der schwangeren Mütter,
schwanger mit einer Frage, die der Maultierrücken trägt
die die Mission erfüllen muss
die Gärten zu verwandeln oder auszubauen zu Nischen
wo die Kinder ihre Krausen leihen den Wellen
denn die Wellen sind so künstlich wie das Gähnen von Gott,
wie das Spiel der Götter,
wie die Muschel, die das Dorf mit einer
Würfelstimme werfend überdeckt,
aus Jahrfünften, und von Tieren, die queren
die Brücke mit der letzten Grubenlampe
von Edison. Die Lampe, zum Glück,
geht zu Bruch, und auf der Umseite des Arbeitergesichts
beschäftige ich mich mit dem Anbringen von Sicherheitsnadeln,
denn er war einer meiner allerschönsten Freunde,
den ich heimlich beneidete.

Brücke, eine große Brücke, dass man sie nicht sieht… (Lupette 2020)

Das Gedicht beginnt mit der Evokation der Mitte, der Vermittlung; sie ist auf das Ele-
ment bezogen, das im Titel des Gedichts seinerseits vermittelt angesprochen ist: auf das
Wasser, über das die Brücke geht. Das Vermittelnde ist die Brücke, ein Ort inmitten
zweier getrennter Bereiche, deren Abstand er überbrückt. Das Wasser wird im Plural
angeführt. Das können einfach die Wasserfluten eines Flusses, Sees oder Meers sein, es
können aber auch die Wasser des Anfangs sein, über denen der Geist Gottes weht, der
kurz danach als bostezo de Dios angesprochenwird. Dannwäre am Beginn des Gedichts
der Beginn der Schöpfung evoziert undmit dem Beginn des Gedichts selbst konstelliert.
Das Gedicht stellt sich selbst als Beginnendes dar, macht seinen eigenen Beginn zum
Thema. Das Wasser wird in einer offenbar paradoxen Figuration vorgestellt; es brodelt
oder ist gefroren, es ist kochendheiß oder eiskalt, aufgewühlt oder spiegelglatt, falls
nicht in der aufgewühlten Form gefroren. Die Alternative von gefroren oder brodelnd
verweist auf ein formales Moment. Das Wasser wird in dem Moment vorgestellt, wo
eine Wellenbewegung für den momentanen Einstand einer Figuration zur Gestalt ge-
worden ist: für diesen Moment eingefroren, konfiguriert. Deshalb auch ist die Alter-

Die offene Metapher 41



native congelados o hirvientes nicht wirklich paradox, sondern bildet die Figur der
Gestaltung dessen, was im Strom desWerdens und Vergehens Gestalt annimmt und sich
wieder auflöst. Émile Benveniste hat diese Dynamik als die Bedeutung von Rhythmus
beschrieben (Benveniste 1966). In dem ursuppenartigen Brodeln der elementaren
Fluten gibt es eine Kraft, die das flutende Fließen momentan konfiguriert, die in den
Fluten den Übergang der Gestalt bildet. Das Gedicht nennt sie puente, aus lateinisch
pons, pontis.Gestaltung ist Brückenbau, pontificium, der Gestalter ist der Brückenbauer
als pontifex.Die Gestalt ist die Brücke als momentaner Einstand zwischen Ungestalt und
Ungestalt; deshalb muss sie immer wieder neu gebildet werden, und eben das ist der
Rhythmus des Werks, der sich aus Wiederholung und Differenz ergibt.

Indem das Gedicht sich bei seiner eigenen Entstehung beschreibt, gibt es die Be-
schreibung des Brückenbaus, zeigt sich der Dichter, der das beschreibt, als Brücken-
bauer. Diese Brücke, die das Gedicht baut und zugleich ist, die eswird, indem es sie baut,
die es werdend ist, diese Brücke ist unsichtbar. Man sieht sie nicht, weil sie geistig ist,
weil sie das Gedicht selbst ist. Sie geht über ihr eigenes handschriftliches Werk. Das
Handwerk des Dichter-Brückenbauers ist die Handschrift, die das Schriftwerk des
Gedichts bildet. Die Brücke des Gedichts ist eine Figur der Selbstbezüglichkeit; sie bildet
sich durch ihr eigenes Schriftwerk, indem sie als Schriftwerk wird. Und dieses Werden
ist ein Gehen: der Gang als Übergang.

Das selbstbezügliche Moment wird sogleich modifiziert. Das Medium des Brü-
ckenbaus ist die propia obra manuscrita, aber auch die propia desconfianza, das eigene
Misstrauen oder Unvertrauen, der Zweifel. Das eigene Schriftwerk bildet sich im Me-
dium der eigenen Ungewissheit, und zwar gerade der Ungewissheit, sich etwas aneig-
nen zu können. Die Brücke des Gedichts bildet sich durch die mangelnde Zuversicht,
gebildet werden zu können. Das Uneigene, Uneigentliche und Unangeeignete ist das
Medium der Aneignung. Sie zielt auf die Sonnenschirme der schwangeren Frauen.
Damit wird die Figur des Werdens zu einer organischen und menschlichen; die Reihe
von der EntstehungderWelt durch Gott, der Entstehung des Gedichts durch den Dichter
wird um die Entstehung des Menschen durch die Frau verlängert.

Die Brücke verläuft über das eigene handschriftliche Werk, über das eigene Un-
vertrauen, schwanger zu gehen mit dem Gedicht, wirklich etwas zu schaffen nach Art
der Schwangerschaft oder der göttlichen Schöpfung. Sie verläuft mit der Hemmung
einer Frage, sie geht schwanger mit einer Frage. Das Unvertrauen hat die Form einer
Frage, und eben das ist als embarazo zugleich die Hemmung und als diese die
Schwängerung, der „Keim“ des Werdens aus dem Widerstand der Störung. Die hem-
mende Frage wird auf einem Maultierrücken transportiert, sie kommt oder geht, sie
bewegt sich auf einem Transportmedium, einem Fortbewegungsmittel. Die Hemmung
hat ein dynamisches Moment, ist als Frage ein Moment der Bewegung, die das Gedicht
als sich bildende Brücke vollzieht. Das Maultier als Medium der Frage hat eine Mission:
die Verwandlung, das convertir, das auch ein alargar sein kann. Das Maultier als Träger
der hemmenden Frage des Gedichtanfangs zum Brückenbau hat die Aufgabe, die
Gärten in Nischen zu verwandeln.

42 Gerhard Poppenberg



Wenn die Fluten zu Anfang die der anfänglichenWasser sind und das Gedicht seine
Entstehung mit der Erschaffung der Welt parallelisiert, dann sind die Gärten des An-
fangs die des Paradieses; zugleich sind sie aber auch, wie die Wasser einfach Fluten
sind, irgendwelche Gärten, die Gärten der Erde, der menschlichen Kultur. Der Garten
markiert als bearbeitete Natur einen Beginn menschlicher Zivilisation, der Verwand-
lung von Natur in Kultur durch Hortikultur und Ackerbau. Das wird hier vorausgesetzt.
Die Gärten und ihre Kultur sind schon da, und das Gedicht verhält sich zu dieser Kultur,
geht von ihr aus und verwandelt sie. Im Zusammenhang eines Gartens lassen die Ni-
schen den, der mit spanischen Ohren hört, an Grabnischen denken. Die Mission des
Gedichts ist die Verwandlung des Gartens in einen Totenacker. Der Ort der Brücke ist
die Grabnische; dieser Ort hat seine Örtlichkeit in der Brücke als Übergang in den Tod.
Die Mission des Gedichts ist, den Garten – auch den des Paradieses – in Totenacker zu
verwandeln, das Paradies um die Grabnischen zu erweitern, um die Gräber als Frucht
des Sündenfalls. Der kommt im Gedicht nicht so sehr als ursprungsmythisches Ereignis
vor, sondern als beständig angesprochenes Unheil: als Verfall. Kultur bedeutet Ver-
wandlung des Gartens in Totenacker, Hortikultur bedeutet Mortikultur.

In den Grabnischen gibt es wiederum Wasserwellen, so dass die Nischen zum
Raum des Wassers werden, den das Gedicht durch die Brücke und als die Brücke zu
überbrücken unternimmt. Brücke undWasser gehen ineinander über; dasWasser wird
alsWelle zur Brücke; dieWasser des Anfangswerden zuWassern des Endes, des letzten
Übergangs. Deren Wellen sind selbst auch ein Übertragungsphänomen. Die Locken der
Kinder gehen auf die Wellen über, bilden die Wellen des Wassers; es ist offenbar sei-
nerseits eine Funktion des Brückenbaus, der sich als das Gedicht vollzieht. Durch die
Brücke als Übergang werden die Wellen gebildet. Sie erst lässt das Wasser bedeutsam
werden, zu den Wassern des Anfangs und Endes werden. Wasser und Brücke impli-
zieren sich, werden durch- und miteinander, sind sich jeweils gegenseitig Medien. Die
Wellen sind also künstlich, ein Produkt der Kunst, ebenso künstlich und ein Kunst-
produkt wie das Gähnen des Atems Gottes am Anfang. Der Anfang, der hier in der Figur
des Anfangs überhaupt angedeutet wird und mit dem sich das Gedicht in einer Par-
allelaktion bildet, als den es sich ebenfalls konzipiert, wird folgerichtig zu einem
künstlichen Anfang: zum Anfang der Kunst und durch die Kunst. Zu diesem Anfang
wird er als Bezug auf das Ende des Lebens, als der Anfang des Tods und als Übergang in
den Tod. Der Anfang des Gedichts bildet sich als Brückenbau des Übergangs zum Tod.

Als Unbekanntes und Unwesentliches ist der Tod keine ontologische Entelechie,
nicht Grund und Zweck des Lebens. Mit einer sonderbaren Variante der modalen Be-
stimmungen nennt Hegel den Tod „jene Unwirklichkeit“. Deshalb erfordert, „das Tote
festzuhalten“, die „größte Kraft“. Sie liegt in einer Interferenz von Leben und Tod: „im
Leben des Geistes“, das den Tod „erträgt und in ihm sich erhält“. Der philosophische
Geist gewinnt „seine Wahrheit“, indem er „in der absoluten Zerrissenheit sich
selbst findet“ und „dem Negativen ins Angesicht schaut und bei ihm verweilt. Dieses
Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt“ (Hegel 1976, 36). Der dich-
terische Geist findet nicht „sich selbst“ in der„absoluten Zerrissenheit“; die Artikulation
„von Angesicht zu Angesicht“ mit dem absolut Anderen verändert ihn selbst. Er ‚kehrt‘

Die offene Metapher 43



das Negative des Tods nicht – nach Maßgabe des spekulativen Satzes – „in das Sein“
‚um‘. Die Zauberkraft der Dichtung erzeugt, was Lezama Lima die cantidad hechizada
nennt: den verhexten Teil, der nicht entelisch ist, sondern hypertelisch wird. Das „Un-
mögliche“, das „auf das Mögliche einwirkt“, erzeugt ein „Mögliches im Unendlichen“; es
eröffnet immer neue Möglichkeiten (Lezama Lima 1977b, 841). Die metaphorische Re-
lation der Dichtung ist „die unendlichmachende Reflexion“, die den Geist „von sich
selbst hinwegführt und ihn dadurch abhält, zu sich selbst zurückzukehren“ (Kierke-
gaard 1976, 52).

Die Wellen, die das Spiel des Werdens und Vergehens in der Rhythmik von Gestalt
und Ungestalt bilden, sind künstlich wie der Atem Gottes und wie das Spiel der Götter,
das eben das Spiel vonWerden und Vergehen ist. Das Spiel des Gedichts wird zum Spiel
der Götter; das Gedicht spielt Gott. Der momentane Einstand der Störung als Moment
der Gestaltbildung, der Rückfluss im Fließen des Wassers als Moment der Wellenbil-
dung, dieser Einstand des Bilds ist im Fluss des Lebens der Tod. Er stellt das Leben als
Frage. Der momentane Einstand gibt die Gestalt als Bild. Wenn der Tod der Einstand im
Leben ist, ergibt er das Bild des Lebens: das Leben als Bild. Mit der Einsicht in Sterb-
lichkeit und Tod ergibt sich das Bild als Medium des Übergangs, als Brücke zwischen
Leben und Tod. Die Brücke gibt dann umgekehrt das Bild des Bilds. Auch deshalb muss
die Brücke sich selbst bilden; sie ist das Selbstbild der Kultur als Überbrückung des
Abgrunds zum Tod. Lezamas ursprüngliche Einsicht ist, den Ursprung des Bilds nicht
aus dem Tod schlechthin, vielmehr aus dem Geist des Tods erkannt zu haben. Der ist
wie das Gähnen Gottes; er entsteht als Geist aus der Einsicht in die Sterblichkeit. Bild
und Geist zeigen sich als gleichursprünglich. Geist ist, so verstanden, das Medium der
Bildung des Bilds; Bildung bedeutet, die Brücke in den Tod zu bauen.

Die Reihe der Kunstfiguren vonWerden und Vergehen –Wellen, Atem Gottes, Spiel
der Götter – wird um ein viertes Moment verlängert: die Muschel, die als ein Schall-
instrument das Dorf mit Klang überzieht, mit einer Stimme, die Würfel wirft: rodadora
de dados. Hier öffnet sich ein semantischer Abgrund. Im spanischen ist Würfel – dado
das Partizip Perfekt von dar – geben: das Gegebene. Der Würfelwurf ist die Gabe des
Zufalls. Das ist er als rollende Stimme, una voz rodadora, als Klang der Muschel. Das
Spiel der Wasserwellen ist zu Schallwellen geworden, die ihrerseits – una voz rodadora
de dados – zu rollenden Würfeln werden. Das Verbaladjektiv rodador enthält phone-
tisch und damit semantisch den dado – Würfel und weiter den dador, den Geber, ein
anderes Wort für den Geber des Lebens überhaupt: Gott selbst. Der dador ist hier die
Stimme der Muschel als würfelnde; die Gabe der Schöpfung – in der jüdisch-christli-
chen Konzeption ist sie aus demWort Gottes entstanden – geht aus dem Zufallswurf der
Würfel hervor. Der Schöpfer und der Zufall, dador und dado, bilden in der voz rodadora
de dados eine Konstellation. Er würfelt also doch. Das ist aber kein Einwand gegen die
Ordnung der Schöpfung, die als schlicht berechnete einfach öde undmonotonwäre. Die
Provokation der Schöpfung besteht gerade darin, den Zufallswurf der voz rodadora de
dados zu integrieren. Das ist die Mission der Kunst.

Das Spiel der Wellen ist als Spiel der Götter zum Würfelspiel der Welt geworden.
Das Rollen derWürfel folgt demselben Formgesetz wie das derWellen. DerWürfelwurf

44 Gerhard Poppenberg



ergibt den Einstand der Zufallskonstellation als Bild. Dieses Bild hat eine zeitliche
Dynamik. Die würfelnde Stimme wirft ebenfalls quinquenios, ergibt das Spiel der Zeit
als rhythmisch gemessenen Zeitverlauf. Fünfjahresfristen bilden ein Zeitmaß, geben
die Zeit als gemessene und als ein weiteres Kulturmoment. Das Gedicht bildet sich als
Brücke, die das Bild des Lebens ausgehend vom Tod gibt. So misst es auch die Zeit, gibt
das Bild der Zeit als Frist, die ebenfalls die Gabe des Zufalls ist.

Um die Ausführungen nicht übermäßig auszudehnen – das Gedicht umfasst ins-
gesamt über hundert Verse – breche ich hier ab und verweise nur noch auf die im
Folgenden eingeführte Glühbirne, die eine Replik des menschlichen Ingenieurs und
seines Ingeniums auf das fiat lux des Schöpfungsbeginns ist. Mit der Lampe kommt
auch ein sprechendes und handelndes Ich ins Spiel, das sich zu einem anderen Men-
schen verhält, dergestalt aber, dass der andere als Toter angesprochen wird, auf dessen
Gesicht sich das Ich wie auf eine Maske bezieht. Das ergibt zugleich das Szenario des
Anfangs, die paradiesische Urszene, die allerdings zum einen als homoerotische zwi-
schen dem Ich und einem Arbeiter, zum andern zwischen dem Ich und einem Toten, als
Evokation des Toten stattfindet. Damit ist eine Konstellation eingeführt, die nur noch
anzudeuten ist. Der homophile Eros ist für Lezama Lima nicht steril; er nennt ihn
hypertelisch, da er das Telos der Fortpflanzung übersteigt. Derart Hypertelisches bildet
das Kraftfeld einer Poetik der Auferstehung durch das Bild.

Die Rede vom poeta-pontifex wird deutlicher durch einen Bezug auf die Parallel-
biographien Plutarchs. Lezama hat sich mehrfach auf die Biographie des Numa bezo-
gen, der in vielfacher Hinsicht eine Gestalt des Übergangswar; in OvidsMetamorphosen
steht er am Übergang von der mythischen zur historischen Zeit. Nach Plutarch hat
Numa das Amt des pontifex eingerichtet und war selbst der erste. Plutarch gibt einige
Worterklärungen für pontifex; die gängigste sei, „dass der Name dieser Priester nichts
anderes als Brückenmacher bedeute, und dass sie ihn von gewissen Opfern, die sie auf
der Brücke verrichten mussten, und die für die heiligsten und ältesten gehalten wur-
den, bekommen haben. […] Der Pontifex Maximus versieht die Stelle eines Auslegers
und Erklärers in Religionssachen.“ Er ist Hierophant, Prophet und Exeget (Plutarch
1799, 248–249). Lezama Lima hat die Ausführungen zur Gestalt des Priesterkönigs ernst
genommen. Das Amt des pontifex hat heute der Dichter.

Das Gedicht über den Brückenbau bestimmt seine Mission. Deshalb handelt es von
seiner eigenen Entstehung. Dabei wird deutlich: das Gedicht ist nicht, es wird, indem es
sich in die Gestalt der Brücke auslegt. Es ist es selbst und seine eigene Exegese; die
Brücke führt nicht wohin, als hypertelische führt sie hinaus, ist sie reine Exegese. So
bildet sie einen Ort. Die erste Strophe artikuliert eine Reihe von Gegensatzpaaren:
Anfang-Ende, Leben-Tod, Licht-Dunkel, Werden-Vergehen, Ich-Anderer; ihre Artikula-
tion bildet den Rhythmus als die Form, in der die Gegensätze nicht immer schon in-
einander übergegangen sind, sondern beständig übergehen. So bilden sie keine festen
Oppositionspaare, bleiben aber gleichwohl gegensätzlich. Sie werden nicht aufgelöst
oder aufgehoben, vielmehr in einem neutralen Raum, dem der Brücke, artikuliert. Das
nennt Lezama Lima Bild. Es ist ein neutraler Raum, weil er nicht prägend auf die Ar-
tikulation einwirkt; er lässt sie sich im Spiel von Gestalt und Ungestalt vollziehen, ohne

Die offene Metapher 45



ihr eine bestimmte Form – weder der Anschauung noch des Denkens – aufzuprägen.
Was sich dort ereignet, ergibt eine Konfiguration. Das Gedicht vollzieht diesen Prozess
der Figuration als Übergang zwischen heterogenen Bereichen und es zeigt, wie es
diesen Übergang vollzieht und so selbst wird. Es zeigt den poetischen Logos als Werden
der Figuration. Der momentane Einstand der Figur gibt die Welt als Bild und Bedeu-
tung.

In der poetischen Logik Lezama Limas ist sie – wie die Metapher vom Licht der
Wahrheit oder der nacktenWahrheit – absolute Figur: lege soluta, losgelöst vom Gesetz
des Eigensinns. In der Figur des Pferds und des zu reitenden Satzes nimmt er die Me-
tapher als Transportmittel beim Wort und überführt sie in der Figur der Brücke in die
Konfiguration eines Denkbilds. Als Übergang ist die Brücke die Metapher der Metapher
und zugleich die Verwandlung ihrer überkommenen Konzeption. In der Linie der
modernen Dichtung, die mit Lautréamont angedeutet wurde, wertet Lezama Lima die
Art des Transports, seine Richtung und sein Ziel dergestalt um, dass die metaphorische
Entelechie zur hyperbolischen Hypertelie wird. Das geschieht aber nicht einfach als
arbiträre Entfesselung der traditionellen metaphorischen Bindung durch das Prinzip
des Ähnlichen, es vollzieht sich vielmehr in der Rückbindung an die Öffnung dieser
entelischen Ontologie, die das Christentum mit seinen leitenden theologischen Denk-
figuren eingeführt und im Zuge seiner Geschichte entfaltet hat. Neben der Christologie
ist das im poetologischen Denken Lezama Limas vor allem die Auferstehung.

Wenn die Figur die Gestalt der Bedeutung ist, bleibt die Frage, wie eine Konfigu-
ration, ein Gefüge von Figuren zu verstehen ist. Allerdings stellt schon die Frage, was
eine Figur bedeutet, vor kaum zu lösende Probleme. Was bedeutet die lachende Wiese?
Bei rechtem Licht ist die Bedeutung des Bilds selbstverständlich; es versteht sich von
selbst oder gar nicht. Das ist eine Frage des Organs, das einer hat oder nicht hat. Das
Selbstverständliche ist das neutrale Feld, in dem die Figur sich artikuliert. Die Wiese
lacht bedeutet selbstverständlich, dass sie lacht. Und die Artikulation von Werden und
Vergehen bedeutet ebenso selbstverständlich, dass alle Dinge und wir selbst zuerst
vergänglich sind. Selbstverständlich sterben wir, ja. Das Gedicht gibt dieses Bild des
Lebens als Übergang in den Tod. Das ist selbstverständlich und bleibt doch auch voll-
kommen unverständlich und unverstehbar. Eben das ist die Figuration des Bilds: die
selbstverständliche Artikulation des Unverstehbaren.

Literatur
Aristoteles. 1998a. Peri hermeneias – Hermeneutik oder vom sprachlichen Ausdruck (Organon, Band 2).

Griechisch und Deutsch, hrsg. und übersetzt von Hans Günter Zekl, 96–151. Meiner.
Aristoteles. 1998b. Kategoriai – Kategorien (Organon, Band 2). Griechisch und Deutsch, hrsg., übersetzt von

Hans Günter Zekl, 3–93. Meiner.
Aristoteles. 1998c. Analytikon hysteron – Zweite Analytik (Organon, Band 3/4). Griechisch und Deutsch, hrsg.,

übersetzt von Hans Günter Zekl, 311–523. Meiner.
Aristoteles. 1980. Rhetorik, übersetzt von Franz Günter Sieveke. Fink.

46 Gerhard Poppenberg



Aristoteles. 1989. Metaphysik. Griechisch und Deutsch, hrsg. Horst Seidel, übersetzt von Hermann Bonitz,
2 Bde. Meiner.

Aristoteles. 1959. Ars rhetorica: recognovit brevique adnotatione critica instruxit. Hrsg. William David Ross.
Clarendon.

Aristoteles. 1982. Poetik, übersetzt von Manfred Fuhrmann. Griechisch und Deutsch. Reclam.
Benveniste, Émile. 1966. „La notion de ‚rythme‘ dans son expression linguistique“. In Problèmes de

linguistique générale, Émile Benveniste, 1, 327–336. Gallimard.
Black, Max. 1983a [1954]. „Die Metapher“. In Theorie die Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 55–79.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Black, Max. 1983b [1977]. „Mehr über die Metapher“. In Theorie die Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp,

379–413. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Blanchot, Maurice. 1963 [1949]. Lautréamont et Sade. Minuit.
Blumenberg, Hans. 2013 [1960]. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Hrsg. Anselm Haverkamp.

Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007 [1975]. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Schiffbruch mit Zuschauer,

75–93. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1983. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Theorie die Metapher, hrsg.

Anselm Haverkamp, 438–454. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Davidson, Donald. 1998 [1978]. „Was Metaphern bedeuten“. In Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm

Haverkamp, 49–75. Suhrkamp.
Derrida, Jacques. 1972 [1971]. „La mythologie blanche. La métaphore dans le texte philosophique“. In

Marges de la philosophie, Jacques Derrida, 247–325. Minuit.
Derrida, Jacques. 1987 [1978]. „Le retrait de la métaphore“. In Derrida, Jacques. 1987. Psyché. L’invention de

l’autre, Jacques Derrida, 63–93. Galilée.
Eggs, Ekkehard. 2000. „Metapher“. In Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 5, hrsg. Gert Ueding,

1099–1183. Niemeyer.
Fónagy, Iván. 1963. Die Metapher in der Phonetik. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des

wissenschaftlichen Denkens. Mouton.
Goldmann, Luzia. 2019. Phänomen und Begriff der Metapher. Vorschlag zur Systematisierung der

Theoriegeschichte. de Gruyter.
Haverkamp, Anselm (Hrsg.). 1983. Theorie der Metapher. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Haverkamp, Anselm (Hrsg.). 1998. Die paradoxe Metapher. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm. 2002. Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm. 2007. Metapher. Die Ästhetik in der Rhetorik. Fink.
Haverkamp, Anselm. 2015. Marginales zur Metapher. Poetik nach Aristoteles. Kadmos.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1976 [1807]. Phänomenologie des Geistes, hrsg. Eva Moldenhauer und Karl

Markus Michel. Suhrkamp.
Heidegger, Martin. 1972 [1927]. Sein und Zeit. Niemeyer.
Hetzel, Andreas. 2021. „Metapher, Metaphorizität, Figurativität“. In Handbuch Literatur & Philosophie, hrsg.

Andrea Allerkamp und Sarah Schmidt, 125–136. de Gruyter.
Kant, Immanuel. 1975a [1768]. „Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume“. In

Immanuel Kant. Werke in zehn Bänden: Vorkritische Schriften bis 1768, hrsg. Wilhelm Weischädel, Bd. 2,
991–1000. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel. 1975b [1786]. „Was heißt sich im Denken orientieren?“. In: Kant, Immanuel. Werke in zehn
Bänden: Schriften zur Metayphysik und Logik, hrsg. Wilhelm Weischädel, Bd. 5, 265–283.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel. 1975c [1790, 1793]. Kritik der Urteilskraft. In: Kant, Immanuel. Werke in zehn Bänden: Kritik
der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, hrsg. Wilhelm Weischädel. Bd. 8, 171–620.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Die offene Metapher 47



Kierkegaard, Søren. 1976. Die Krankheit zum Tode (1849). In: Kierkegaard, Søren. Die Krankheit zum Tode und
anderes, hrsg. von Hermann Diem et al., 23– 177. dtv.

Konersmann, Ralf (Hrsg.). 2007. Wörterbuch der philosophischen Metaphern. Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Lautréamont (Isidore Lucien Ducasse). 1963. Œuvres complètes. Les Chants de Maldoror. Poésies. Lettres,
hrsg. von Maurice Saillet. Librairie Générale Française.

Lautréamont (Isidore Lucien Ducasse). 2004. Die Gesänge des Maldoror, übersetzt von Ré Soupault.
Rowohlt.

Lezama Lima, José. 1977a [1958, 1970]. „Preludio a las eras imaginarias“. In: José Lezama Lima. La cantidad
hechizada. UNEAC. In: José Lezama Lima. Obras completas: Ensayos, cuentos, Bd. II, 797–820. Aguilar.

Lezama Lima, José. 1977b [1960, 1970]. „A partir de la poesía“. In: José Lezama Lima. La cantidad hechizada.
UNEAC. In: José Lezama Lima. Obras completas: Ensayos, cuentos, Bd. II, 821–843. Aguilar.

Lezama Lima, José. 1981 [1968]. „Sobre poesía“. In: José Lezama Lima. Imagen y posibilidad, hrsg. Ciro
Bianchi Ross, 126–130. Letras Cubanas.

Lezama Lima, José. 1999 [1941]. „Un puente, un gran puente“. In: José Lezama Lima. Enemigo rumor. In:
José Lezama Lima. Poesía completa, hrsg. von César López, 84–87. Alianza.

de Man, Paul. 1983 [1978]. „Epistemologie der Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 414–437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nietzsche, Friedrich. 1973 [1873]. „Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn“ (1873). In:
Friedrich Nietzsche. Werke. Kritische Gesamtausgabe, hrsg. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd.
III,1, 367–384. De Gruyter.

Friedrich Nietzsche. 1974. Nachgelassene Fragmente. Herbst 1884–Herbst 1885, in: Friedrich Nietzsche. Werke.
Kritische Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. VII, 3. De
Gruyter.

Ovid. 1990. Metamorphosen. In deutsche Hexameter übertragen und herausgegeben von Erich Rösch.
Mit einer Einführung von Niklas Holzberg. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Paul, Jean. 1980. Vorschule der Ästhetik. In: Jean Paul. Sämtliche Werke, Bd. I, 5, 7–456. Hanser.
Platon. 2012. Theätet. Deutsch und Griechisch, hrsg. Ekkehard Martens. Reclam.
Plutarch. 1914. Lives, Volume I: Theseus and Romulus. Lycurgus and Numa. Solon and Publicola, übersetzt

von Bernadotte Perrin. Harvard UP.
Plutarch. 1799. „Numa“. In: Plutarch. Vergleichende Lebensbeschreibungen, übersetzt von Johann Friedrich

Salomon Kaltwasser, 225–283. Keil.
Poppenberg, Gerhard. 1993. „Die Metapher und das Unbekannte“. In: Gerhard Poppenberg. Ins

Ungebundene. Über Literatur nach Blanchot, 174–184. Niemeyer.
Poppenberg, Gerhard. 2009a. „Vom Pathos zum Logos. Überlegungen zu einer Theorie figurativer

Erkenntnis“. In: Was ist eine philologische Frage? hrsg. Jürgen Paul Schwindt, 160–191. Suhrkamp.
Poppenberg, Gerhard. 2009b. „Europas Weg nach Westen. Zu Góngoras Aufnahme des Europamythos in

den Soledades“. In: Europa – Stier und Sternenkranz. Von der Union mit Zeus zum Staatenverbund, hrsg.
Almut-Barbara Renger und Roland Alexander Ißler, 183–196. V&Runipress.

Poppenberg, Gerhard. 2012. „ins Freie. Probleme figurativer Sprache nach Rousseau und de Man“. In:
Paul de Man. Allegorien des Lesens II. Die Rousseau-Aufsätze, übersetzt von Sylvia Rexing-Lieberwirth,
hrsg. Gerhard Poppenberg, 271–346. Matthes & Seitz.

Quintilianus, Marcus Fabius. 1988. Institutionis oratoriae libri XII / Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, 2
Bde., hrsg. und übersetzt von Helmut Rahn. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Richards, Ivor Armstrong. 1983 [1936, 1964]. „Die Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 31–52. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Rolf, Eckard. 2005. Metapherntheorien. Typologie, Darstellung, Bibliographie. De Gruyter.
Rorty, Richard. 1998 [1987]. „Ungewohnte Geräusche: Hesse und Davidson über Metaphern“ (1987). In:

Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 107–122. Suhrkamp.

48 Gerhard Poppenberg



Stemmer, Peter. 1983. „Perichorese. Zur Geschichte eines Begriffs“. In: Archiv für Begriffsgeschichte, 27:
9–55.

Weinrich, Harald. 1983 [1963]. „Semantik der kühnen Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 316–339. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Wittgenstein, Ludwig. 1982 [1921]. Tractatus logico-philosophicus. Suhrkamp.

Die offene Metapher 49





Gottfried Gabriel
Kategoriale Unterscheidungen und „absolute
Metaphern“
Zur systematischen Bedeutung von
Begriffsgeschichte und Metaphorologie

Abstract: Categorial Distinctions and „Absolute Metaphors“. On the Systematic Sig-
nificance of the History of Concepts and Metaphorology. Against the attempt to place
Blumenberg’s metaphorology in opposition to the history of concepts and in particular
against the Historisches Wörterbuch der Philosophie founded by Joachim Ritter, the
history of metaphors is presented as a supplement to the history of concepts. The fact
that metaphors were not included in Ritter’s dictionary is not to be understood as their
exclusion, but solely due to the fact that the endeavour would have been overburdened
by such an expansion. After all, it already consists of 13 volumes. The history of phi-
losophy shows that philosophical discourse essentially consists of the justification (and
criticism) of categorial distinctions, whereby the use of metaphors plays a central role.
This is exemplified by the categorial metaphors of the logician Gottlob Frege.

Einleitung
Hielt man Metaphern in der Philosophie lange Zeit für eine lässliche, aber doch ver-
meidbare Versündigung gegen den Geist der Wissenschaftlichkeit, so hat sich inzwi-
schen die Auffassungdurchgesetzt, dass sie ihren legitimen Platz in denWissenschaften
selbst haben. Der Streit ist aber noch nicht endgültig ausgetragen. Vor allem bleibt die
Frage, ob wir aus der Legitimität metaphorischer Rede weitergehendemethodologische
Schlüsse zu ziehen haben. Sind Metaphern ein zwar nützliches illustrierendes Hilfs-
mittel der Darstellung, auf das man prinzipiell auch verzichten könnte, oder kommt
ihnen eine grundlegende Rolle zu? Ist schließlich gar, was die Philosophie anbelangt,
aus deren Gebrauch von Metaphern auf ihren Charakter als Literatur zu schließen (de
Man 1983, 437)? In einem allgemeinen Sinne ist allerdings gar nicht zu bestreiten, dass
Philosophie auch Literatur ist, weil sie sich offenkundig unterschiedlichster literari-
scher Formen bedient. Insofern kann eine historische Entfaltung des Spektrums dieser
Formen einer einseitigen normativen Fixierung entgegenarbeiten. Im Dekonstrukti-
vismus scheint man diesen Umstand aber zum Anlass nehmen zu wollen, das Selbst-

Notiz: Mein Beitrag ist ein leicht veränderter Wiederabdruck eines Aufsatzes, der erschienenen ist in:
Metaphorologie. Zur Praxis von Theorie, herausgegeben von Anselm Haverkamp und Dirk Mende (Gabriel
2009).

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-003



verständnis der Philosophie in ihrem systematischen Erkenntnisanspruch subversiv in
Frage zu stellen.

Gegen eine solche „Einebnung des Gattungsunterschiedes von Philosophie und
Literatur“ ist zu Recht Einspruch erhoben worden, allerdings von einem wiederum
einseitigen geltungstheoretischen und damit wahrheitsorientierten Standpunkt aus,
der den erkenntnisvermittelnden Momenten literarischer Formen nicht gerecht zu
werden vermag (Habermas 1988, 219–247). Als Lösung in dieser Auseinandersetzung
bietet sich ein Erkenntnisbegriff an, der die traditionelle Gleichsetzung von Erkenntnis
und Aussagenwahrheit aufgibt und dabei an der erkenntnisvermittelnden Rolle lite-
rarischer und rhetorischer Sprachelemente festhält. Damit lässt sich nicht nur die
dekonstruktive Provokation, die selbst analytische Philosophen verunsichert hat, gegen
sie selbst wenden, sondern trägt auf diese Weise auch dazu bei, die bisherige Gegen-
überstellung von Wissenschaft und Kunst in eine sich ergänzende Komplementarität
von Erkenntnisformen zu überführen. Dieser Gedanke der Komplementarität, den ich
hier nur anführen, aber nicht ausführen kann, liegt den folgenden Überlegungen zu
Grunde.

1 Begriffsgeschichte und Metaphorologie
Die Diskussion um das Verhältnis zwischen Philosophie und Literatur hat sich in der
methodologischen Gretchenfrage „Wie hast du’s mit der Metapher?“ zugespitzt. Dabei
geht es insbesondere um das Verhältnis zwischen Begriffen und Metaphern. Diese
Diskussion ist nun auf die Frage nach dem Verhältnis von Begriffs- und Metaphern-
geschichte ausgedehnt worden. Den aktuellen Anlass hierzu hat der Abschluss des
„Historischen Wörterbuchs der Philosophie“ gegeben (Ritter et al. 1971–2007). Dieses
Wörterbuch ist ein begriffsgeschichtliches Wörterbuch, in dem bewusst darauf ver-
zichtet wurde, Metaphern und metaphorische Wendungen in die Nomenklatur auf-
zunehmen. Dies bedeutet freilich nicht, dass in den Artikeln von Metaphern überhaupt
nicht die Rede ist. In den Explikationen ihrer Begriffe haben klassische Autoren viel-
fach auf Metaphern zurückgegriffen, so dass eine Geschichte der Begriffe in solchen
Fällen gar nicht umhin kommt, Metaphern zu berücksichtigen. In diesem Sinne liefert
die Begriffsgeschichte selbst Belege dafür, dass es eine scharfe Trennung zwischen
Begriffen und Metaphern gar nicht gibt – und daher auch keine völlige Trennung
zwischen Begriffs- und Metapherngeschichte.

Mit wörtlichem Bezug auf Hans Blumenbergs Projekt einer „Metaphorologie“ ge-
steht Joachim Ritter, der Gründungsherausgeber des „Historischen Wörterbuchs der
Philosophie“, im Vorwort zum ersten Band denn auch zu, dass gerade Metaphern „an
die ‚Substruktur des Denkens‘ heranführen“ (Blumenberg 1999, 13). Dementsprechend
ist die Entscheidung gegen die Aufnahme von Metaphern kein ‚Metaphernverbot‘, wie

52 Gottfried Gabriel



Anselm Haverkamp zu meinen scheint, sondern einzig pragmatisch bedingt und der
Darstellungsform des Lexikons geschuldet.¹

So wie sich Ritter zufolge die Begriffsgeschichte keineswegs gegen die Anerkennung
der Metaphorologie sperrte, so hat umgekehrt Blumenberg die Metapherngeschichte
als Erweiterung der philosophischen Begriffsgeschichte gesehen, insofern bestimmte,
nämlich „absolute“ Metaphern, „Grundbestände der philosophischen Sprache“ aus-
machen können, „die sich nicht ins Eigentliche, in die Logizität zurückholen lassen“
(Blumenberg 1999, 10). In diesem Sinne beschreibt Blumenberg „das Verhältnis der
Metaphorologie zur Begriffsgeschichte (im engeren terminologischen Sinne) als ein
solches der Dienstbarkeit“ (Blumenberg 1999, 10). In einem Gegensatz zur Begriffsge-
schichte steht das metaphorologische Projekt demnach nicht – zumindest nicht zu
Beginn beider Unternehmungen.

Soweit Blumenberg letztlich auf Distanz zu Ritter gegangen ist, betrifft diese Ein-
stellung nicht die Sache der Begriffsgeschichte selbst.² Tatsache ist allerdings, dass sich
Blumenberg dem umfänglichen Angebot Ritters zur Übernahme von Artikeln für das
„Historische Wörterbuch der Philosophie“³ (darunter ‚Metapher‘ und ‚Metaphorologie‘)
höflich verweigerte, wobei er sich aber gleichzeitig bereit erklärte, das in seinen Ar-
beiten „enthaltene begriffsgeschichtliche Material“ zur Verfügung zu stellen.⁴ Bezogen
auf das „mit der Lizenz jeder Ausbeutung“ angebotene Manuskript zu dem späteren
Buch „Die Legitimität der Neuzeit“ heißt es: „Auch dieses Manuskript wird freilich die
Schwierigkeiten deutlich machen, die ich als Mitarbeiter Ihres Unternehmens hätte;
aber es wird demjenigen Ihrer Mitarbeiter, der die Kurzfassung herstellen wird, doch
auch das wortgeschichtlich orientierte Material an die Hand geben, so daß sich aus der
Differenz der begriffsgeschichtlichen ‚Theorien’ für diesen Fall keine Nachteile ergeben
werden. Ich freue mich aber aufrichtig, daß meine düsteren Prognosen für die Unter-
bringung der Artikel offenbar nicht eingetroffen sind.“ Die „Differenz“, das macht
dieses Zitat deutlich, betrifft vor allem die lexikalische Darstellungsform des „Histori-
schen Wörterbuchs der Philosophie“, der sich Blumenberg nicht unterwerfen mochte
und von der sich Blumenbergs essayistisch aufbereitete ‚Zettelkästen‘ aufschlussreicher
Fundstellen deutlich unterscheiden.

Von der materiellen Referenz dieser Charakterisierung, nämlich den realen Zet-
telkästen, die erst durch das Diktat mittels Stenorette Textgestalt annahmen, kann man

1 Zu den ‚Belegen’ vgl. meine Besprechung von Anselm Haverkamp, Metapher. Die Ästhetik in der
Rhetorik. Bilanz eines exemplarischen Begriffs, (Haverkamp 2007; Gabriel 2008).
2 Zur genaueren Untersuchung dieses Verhältnisses liegen die Nachlässe beider im ‚Deutschen Lite-
raturarchiv Marbach‘ bereit.
3 Brief Ritter an Blumenberg vom 15.8.1964 (Akten des Historischen Wörterbuchs der Philosophie:
Universitätsarchiv der FU Berlin, HWdPh, 218): „Ich weiß, wie sehr Sie belastet sind. Doch meine ich,
daß das, was Sie im Felde begriffsgeschichtlicher Forschung bereits getan haben und nun in Ihrem
Gießener Kreis zu fortgehender fruchtbarer Wirkung bringen, uns (darf ich sagen?) ein Recht gibt, Sie
um Mitarbeit zu bitten.“
4 Auszugsweise Abschrift aus dem Brief Blumenberg an Ritter vom 18.1.1965 (Akten des Historischen
Wörterbuchs der Philosophie, a.a.O.).

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 53



sich im ‚Deutschen Literaturarchiv Marbach‘ überzeugen. Zu Recht spricht A. Haver-
kamp von einem „Labor der Zettelkästen“.⁵ Um so weniger nachzuvollziehen ist daher
seine Behauptung, dass „Blumenbergs Metaphorologie das Rittersche Wörterbuch zur
Gänze und mit wesentlichem Gewinn ersetzen könnte“ (Haverkamp 2007, 162). Ein
solches Ansinnen liefe vermutlich darauf hinaus, die lexikalische durch eine dekon-
struktive Form des Wörterbuchs abzulösen, wie sie in Ansätzen in dem sprachkriti-
schen „Wörterbuch der Philosophie“ von Fritz Mauthner, einem Vorläufer der De-
konstruktion, realisiert wurde – gemäß dem Grundsatz, dass die Menschen „mit den
Worten ihrer Philosophien niemals über eine bildliche Darstellung der Welt hinaus
gelangen können“ (Mauthner 1980, XI). Nur unter einer solchen Voraussetzung näm-
lich, dass es nur Metaphern und gar keine Begriffe gibt, könnte die Metaphorologie die
Begriffsgeschichte „ersetzen“, statt sie zu ergänzen und zu erweitern. Blumenberg
hatte, wie der zitierte Briefauszug dokumentiert, bereits Zweifel, ob Ritter überhaupt
Autoren für sein pragmatisch reduziertes Unternehmen finden würde, eine metapho-
rologische Erweiterung hätte das Projekt in der Tat „erledigt“ (Haverkamp 2007, 147),
allerdings in dem Sinne, dass es nicht zu einem Abschluss gekommen wäre.

Blumenberg selbst hält an der Differenz zwischen Begriffen und Metaphern fest
und steht damit in Distanz zur Dekonstruktion, die ihn gleichwohl zu vereinnahmen
sucht (Haverkamp 2007, 119).⁶ Wenn er „Begriff und Metapher, Definition und Bild als
Einheit der Ausdruckssphäre eines Denkers oder einer Zeit“ zu behandeln gedenkt
(Blumenberg 1999, 49), so ist dies nur möglich, wenn man zuvor beides unterscheidet.
Nachdem in der Dekonstruktion – im Anschluss an Nietzsche – zunächst die Tendenz
bestand, Begriffe einseitig auf ihren metaphorischen Ursprung hin zu befragen, gibt
Jacques Derrida auch schon mal anders herum zu bedenken, ob nicht alle Metaphern
„streng genommen“ (!) Begriffe seien, so dass zu fragenwäre, ob es überhaupt „sinnvoll“
sei, „sie in Opposition zu setzen“ (Derrida 1988, 252). Richtig daran ist, dass es eine feste
Grenze nicht gibt. Wesentlicher ist, dass sowohl Begriffe als auch Metaphern korri-
gierbar sind und dass die Korrektur im einen wie im anderen Falle eine Erkennt-
nisleistung darstellt.

Blumenberg räumt ein, dass auch eine absolute Metapher „durch eine andere er-
setzt bzw. vertreten oder durch eine genauere korrigiert werden kann“ (Blumenberg
1999, 12–13). Er vertritt insoweit zwar eine Unhintergehbarkeit der Metaphorik über-
haupt, nicht aber die Unhintergehbarkeit konkreter Metaphern. Sofern uns bestimmte
Bilder oderMetaphern –mitWittgenstein zu sprechen – auch „gefangen“ haltenmögen,
so sind wir ihnen doch nicht rettungslos ausgeliefert. Blumenberg selbst nimmt dem-
entsprechende Korrekturen jedoch nicht vor, sondern betont vielmehr, „daß eine Me-
taphorologie ja nicht zu einer Methode für den Gebrauch von Metaphern oder für den
Umgang mit den in ihnen sich kundgebenden Fragen führen kann“ (Blumenberg 1999,

5 Anselm Haverkamp, „Editorisches Nachwort“ zu Hans Blumenberg, Theorie der Unbegrifflichkeit
(Blumenberg 2007, 116–117).
6 Es ist sogar davon die Rede, dass Metaphorologie (Blumenberg) und Grammatologie (Derrida) in
ihrem „Befund […] übereinstimmen“ (Haverkamp 2007, 163).

54 Gottfried Gabriel



23–24). Für ihn ist die Metapher „als Thema der Metaphorologie“ lediglich ein
„historischer Gegenstand“ (Blumenberg 1999, 24). Worin kann dann aber ein systema-
tisches Interesse an der Metaphorologie bestehen? Eine Antwort deutet sich in der
Bemerkung an, „daß eine Metaphorologie – als Teilaufgabe der Begriffshistorie undwie
diese selbst als Ganzes – immer eine Hilfsdisziplin der aus ihrer Geschichte sich selbst
verstehenden und ihre Gegenwärtigkeit erfüllenden Philosophie zu sein hat“ (Blu-
menberg 1999, 111). Blumenberg vollzieht diesen Schritt in die Gegenwärtigkeit des
systematischen Denkens allerdings nicht selbst. Wie auch sonst in seinen Schriften übt
er sich mit Selbstzuschreibungen wie „Halbzeug“ (Blumenberg 1999, 29) topos-artig in
‚Bescheidenheit‘.⁷ Ungeachtet des ironischen Untertons ist eine solche Haltung auch
berechtigt; denn die Scheu vor einem systematisch ordnenden Zugriff ist unverkennbar.

Einen systematischen Anspruch scheint Blumenberg schon deshalb nicht erheben
zu wollen, weil sich absolute Metaphern nicht „verifizieren“ lassen (Blumenberg 1999,
23). Ihre Wahrheit sei vielmehr in dem weiten Sinne „pragmatisch“, dass sie ein Be-
mühen um lebensweltliche „Orientierung“ zum Ausdruck bringen. Eine Kritik solcher
Orientierungsbemühungen findet allenfalls implizit statt. Letztlich geht Blumenberg
von einem historischen Faktum aus und beschränkt sich darauf, „den pragmatischen
Sinn der absoluten Metapher zu veranschaulichen und methodisch zu erschließen“
(Blumenberg 1999, 29). Als Motiv der Analysen verbleibt ein anthropologisches Inter-
esse, das die metaphysischen Anstrengungen der Vergangenheit auf den Ausdruck von
Lebensorientierungen oder„Lebensgefühlen“ (Dilthey) zurückführt. Blumenberg selbst
bezieht sich eher auf die Tradition der phänomenologischen Daseinsanalyse (Heideg-
ger).

Aus systematischer Perspektive ist zunächst darauf hinzuweisen, dass sich nicht
nur Metaphern, sondern auch begriffliche Unterscheidungen nicht „verifizieren“ las-
sen. Verifizieren lassen sich nur Aussagen und Behauptungen, also propositionale Ge-
bilde, Metaphern und Begriffe sind aber nicht-propositionale Gebilde. Die Frage nach
Wahrheit oder Falschheit kann also bei beiden gar nicht aufkommen. Gleichwohl
können Metaphern- und Begriffsbildungen angemessen oder unangemessen sein. Ein
genauerer Blick in die Geschichte der Philosophie zeigt zudem, dass ein wesentlicher
Teil der Auseinandersetzungen darin besteht, dass um begriffliche Unterscheidungen
gestritten wird oder eine Metapher gegen eine andere oder auch ein Begriff gegen eine
Metapher oder eine Metapher gegen einen Begriff ausgespielt wird.

Nun geht der späte Blumenberg – sich auf den späten Wittgenstein berufend – in
seinem Skeptizismus so weit zu behaupten, dass die Philosophie „auf der Bevorzugung
von Gleichnissen, ohne zureichende Begründung für deren Wahl“ beruhe (Blumenberg

7 Haverkamp will hier in seinem „Editorischen Nachwort“ zur Theorie der Unbegrifflichkeit mehr
sehen als eine „Bescheidenheitsformel“, nämlich „eine ironische Figur für die Rolle der Metapher in
der Lebenswelt […]: eine Metapher nicht zuletzt für den halbbegrifflichen Status der Metapher“
(Blumenberg 2007, 115). Meines Erachtens ist diese Deutung unzutreffend, da Blumenberg das Prädikat
‚Halbzeug’ (metasprachlich) auf seine Darstellung und nicht (objektsprachlich) auf deren Thema, die
untersuchten Metaphern, bezieht.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 55



1979, 88). Hier kommt es entscheidend darauf an, was man unter „Begründung“ ver-
steht. Wittgenstein tendiert zu einem Begründungsbegriff, der nicht einmal transzen-
dentale Argumente als Begründungen anerkennt. Allerdings sollte man nicht überse-
hen, dass Wittgenstein in seinem philosophischen Denken beansprucht, mit adäquaten
Gleichnissen gegen irreführende, unser Denken ‚verhexende‘ Gleichnisse zu argu-
mentieren. Diese Argumente können nicht den Charakter von deduktiven Beweisen
haben, deshalb müssen sie aber nicht unbegründet sein. Zustimmend zitiert Blumen-
berg Wittgenstein: „Ein gutes Gleichnis erfrischt den Verstand“ (Blumenberg 1979, 79).
Aber eben nicht jedes, sondern ein gutes Gleichnis.

So unterschätzt der Metaphorologe Blumenberg den systematischen Ertrag der
Metapherngeschichte und in Verbindung damit auch den der Begriffsgeschichte, indem
er dieser mit Blick auf das „Ideal einer endgültigen Terminologie“ lediglich einen
„kritisch-destruktivenWert“ zubilligen möchte (Blumenberg 1999, 8). Selbst denjenigen,
die ein solches Ideal vertreten haben, war bewusst, dass es sich lediglich um ein re-
gulatives Ideal handelt und die konkrete problemorientierte Unterscheidungsarbeit
jeweils korrigierbar und niemals abgeschlossen ist. In Verbindung mit der Problem-
geschichte kommt der Begriffsgeschichte (und der Metapherngeschichte) nicht nur eine
kritisch-destruktive, sondern auch eine explikativ-konstruktive Aufgabe zu. Diesen Ge-
danken werde ich zunächst allgemein mit Blick auf die Begriffsgeschichte und dann
konkret an einem Beispiel aus der Metapherngeschichte entwickeln. Dieses Beispiel soll
nicht nur zeigen, dass die Metaphorologie im besten Sinne einen Teil oder eine Er-
weiterung der Begriffsgeschichte ausmacht, sondern auch belegen, dass einem ange-
messenen Gebrauch von Metaphern ein systematischer Erkenntniswert zukommt.

2 Begriffsgeschichte als Geschichte begrifflicher
Unterscheidungen

Die Bedeutung der Begriffsgeschichte für die Philosophie wird teilweise über-, ande-
rerseits aber auch unterschätzt. Die Überschätzung erwächst aus der Gleichsetzung der
Philosophie mit ihrer Geschichte. Da Philosophie ein Denken in Begriffen ist, wird sie
dann mit der Geschichte der philosophischen Begriffe identifiziert. Dagegen ist fest-
zuhalten: Philosophie ist keine historische, sondern eine systematische Disziplin. Dies
bedeutet freilich nicht, sie geschichtsvergessen betreiben zu können. In diesem Sinne
möchte ich zunächst die Bedeutung der Begriffsgeschichte für ein systematisches Phi-
losophieren erläutern.

Die Begriffsbildung ‚Begriffsgeschichte‘ ist selbst nicht unproblematisch. Streng
genommen haben Begriffe gar keine Geschichte. „Was man Geschichte der Begriffe
nennt“, so bemerkt bereits Gottlob Frege treffend, „ist wohl entweder eine Geschichte
unserer Erkenntnis der Begriffe oder der BedeutungderWörter“ (Frege 1884,VII). Frege
nimmt hierbei ohne Namensnennung Bezug auf seinen Jenaer Kollegen Rudolf Eucken,
der neben Gustav Teichmüller und Friedrich Adolf Trendelenburg, der der Lehrer

56 Gottfried Gabriel



beider war, zu den Begründern der Begriffsgeschichte gehört. Eucken spricht allerdings
vorsichtiger von einer „Geschichte der philosophischen Terminologie“ und trägt damit
bereits Freges Bedenken Rechnung; denn Terminologien haben natürlich ihre Ge-
schichte, weil wir feststellen können, wann bestimmte Termini für bestimmte Begriffe
oder begriffliche Unterscheidungen in Gebrauch gekommen sind. Sofern man sich auf
begriffliche Unterscheidungen bezieht, ist es dann auch gerechtfertigt, objektsprachlich
von deren Geschichte zu sprechen; denn Unterscheidungen werden (im Unterschied zu
bestehenden Unterschieden) getroffen, also ‚in der Zeit‘ – und zwar zu einer be-
stimmten Zeit – vollzogen, verändert, präzisiert, aufgegeben usw. In diesem Sinne ist
Begriffsgeschichte die Geschichte begrifflicher Bestimmungen und Unterscheidungen.

Die Unterschätzung der Begriffsgeschichte hat ihren Ursprung in der Unterschät-
zung der Rolle von Unterscheidungen für die Philosophie. Aus meiner Sicht liefert die
Begriffsgeschichte die hermeneutische Grundlage für ein systematisches Unterschei-
dungswissen. Danach steht die Begriffsgeschichte – und gleiches gilt für die Meta-
pherngeschichte – nicht im Gegensatz zur Problemgeschichte, sondern ist geradezu
deren Schlüssel. Um dies zu begründen, muss ich in aller Kürze auf die Theorie der
Begriffsbildung, die Definitionslehre, eingehen.

Gemeinhin verbindet man Erkenntnis mit Aussagen, Urteilen oder Behauptungen.
Diese sind es, von denen es seit Aristoteles – über Kant und Frege bis zur modernen
Logik und Wissenschaftstheorie – heißt, dass ihnen Wahrheit (oder Falschheit) zu-
kommt. Der Erkenntnisbegriff bleibt demzufolge an den Wahrheitsbegriff gebunden
und Erkenntnis auf einen propositionalen Wissensbegriff festgelegt. (Auf eine Kritik
dieser problematischen Engführung muss ich hier verzichten.) Nun sind eigentliche
Definitionen keine Aussagen, sondern normative Festsetzungen des Gebrauchs von
Ausdrücken. Sie sind daher nur grammatisch, nicht aber logisch-semantisch als Aus-
sagen zu behandeln. Selbst wenn in ihnen bestehende und vergangene Wortgebräuche
Berücksichtigung finden, sind sie selbst weder wahr noch falsch. Da ihnen kein
Wahrheitswert zukommt, wird ihnen im Rahmen des propositionalen Wissensbegriffs
dann auch der Erkenntniswert abgesprochen. Eintragungen in einem begriffsge-
schichtlichen Wörterbuch sind dagegen keine normativen Festsetzungen von Sprach-
gebräuchen, sondern deskriptive Feststellungen über Sprachgebräuche und Begriffs-
bildungen, also wahre oder falsche Behauptungen. Sofern man hier überhaupt von
‚Definitionen‘ spricht, unterscheidet man sie als lexikalische Definitionen von festset-
zenden oder stipulativen Definitionen. Worüber lexikalische Definitionen berichten
und was sie beschreiben, sind allerdings häufig festsetzende Definitionen anderer
Autoren. Festsetzende Definitionen sind zumindest in dem Sinne normativ, als in ihnen
nicht alle Bedeutungsaspekte Berücksichtigung finden. Mit Blick auf den jeweiligen
konkreten Zweck werden einige Aspekte hervorgehoben und andere eliminiert. Defi-
nitionen verändern einen bestehenden Wortgebrauch, indem sie ihn ‚zurechtrücken‘.
Da Wortgebräuche für Unterscheidungen stehen, greifen Definitionen in die beste-
hende Gliederung unserer Welt ein. Dies erklärt auch den häufig zu Unrecht verur-
teilten so genannten ‚Streit umWorte‘. In vielen Fällen geht es hier eben nicht ‚bloß‘ um
Worte, sondern um die sprachliche und damit begriffliche Gliederung der Welt.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 57



Relevante Definitionen sind danach nicht bloß sprachliche Abkürzungen, wie
manche Wissenschaftstheoretiker meinen, sondern rekonstruktive Explikationen, die
eine Neustrukturierung bestehender Inhalte vornehmen. Dies geschieht bereits in der
Zusammenstellung des Definiens, in der Begriffsbildung. Dabei vollziehen sich Be-
griffsbildungen nicht nur in expliziten Definitionen, sondern gerade auch ‚schleichend‘
in stillschweigenden Neuverständnissen. Definitionen sind lediglich der Ort, an dem
der Wille zur begrifflichen Neustrukturierung am erkennbarsten dingfest gemacht
werden kann. Gerade die grundlegenden, unser Weltbild bestimmenden Einsichten
manifestieren sich in Unterscheidungen, und diese geben allererst den kategorialen
Rahmen für unsere propositionalen Erkenntnisansprüche ab. Ein angemessenes Ver-
ständnis der epistemischen Rolle von Unterscheidungen bleibt verstellt, wenn man
diesen lediglich eine vorbereitende Funktion für die ‚eigentliche‘, nämlich propositio-
nale (apophantische) Wissensbildung zuweist. Genauer betrachtet ist das Verhältnis
zwischen Aussagen und Definitionen häufig gerade umgekehrt zu sehen. Aussagen sind
wahr oder falsch in Abhängigkeit von zuvor getroffenen Unterscheidungen.

In besonderemMaße hat dies Konsequenzen für die Philosophie, die es als Denken
in Begriffen weder mit formalen Ableitungen noch mit empirischen Prüfungen zu tun
hat. In der Philosophie vollzieht sich die Wissensbildung geradezu in Form von kate-
gorialen Unterscheidungen, d.h. das philosophische Wissen besteht in einem Unter-
scheidungswissen als einemWissen um Unterscheidungen. (Dies belegen schon Platons
Dialoge.) Daher sollte man auch den apophantischen Charakter der Philosophie nicht
überbetonen. Wohl geht es in ihr wesentlich um Begründungen, diese erstrecken sich
aber weniger auf Behauptungen als auf Unterscheidungen. Wesensaussagen in der
Philosophie sind meistens verkappte Wesensdefinitionen, die ihrerseits normative
Unterscheidungen darstellen.

Wenn somit der philosophische Diskurs weniger in der Begründung (und Kritik)
von Behauptungen als vielmehr in der Begründung (und Kritik) von kategorialen Un-
terscheidungen besteht, kommt der Begriffsgeschichte die Rolle zu, diesen Diskurs
hermeneutisch verlässlich zu unterfüttern. Grundlegende Einsichten laufen fast immer
darauf hinaus, die Dinge ‚im Lichte‘ neuer Unterscheidungen neu zu sehen bzw. sehen
zu lassen, also eine neue Sichtweise zu gewinnen. Die Einsicht in eine Unterscheidung
kann – wie in der Gestaltwahrnehmung – die gesamte Sichtweise ‚umkippen‘ lassen.
Dies gilt nicht nur für die Philosophie, die es permanentmit kategorialen Erläuterungen
zu tun hat, sondern bis in die Naturwissenschaften hinein. So vermutet Thomas S.
Kuhn, dass alle wissenschaftlichen Revolutionen ihren Niederschlag in einem neuen
Verständnis alter Termini gefunden haben (Kuhn 1976, 210). Die so genannten Para-
digmenwechsel gehen danach stets mit Veränderungen im Bereich der grundlegenden
begrifflichen Unterscheidungen einher. So hat sich denn auch die Geschichte der Na-
turwissenschaften als ein fruchtbares Anwendungsfeld der Begriffsgeschichte als
Problemgeschichte erwiesen.

Begriffliche Unterscheidungen stellen sich somit als vor-propositionale Erkennt-
nisse dar, die unsere propositionalen Erkenntnisse vorprägen, und zwar in einer sol-
chen auf- und eindringlichen Weise, dass uns dies selbst häufig gar nicht bewusst ist.

58 Gottfried Gabriel



Was Blumenberg für die Metaphorologie in Anspruch nimmt, dass sie an die „Sub-
struktur des Denkens“ heranführt, gilt bereits für die Geschichte begrifflicher Unter-
scheidungen, indem diese die nicht-propositionale Substruktur des propositionalen
Denkens freilegt. Wie wir die Welt sehen, ist durch unsere Begriffsbildungen bestimmt.
Eine Begriffsgeschichte, welche die expliziten und impliziten Unterscheidungen ans
Licht bringt, liefert uns dementsprechend eine Hermeneutik der Weltauffassungen als
materiale Grundlage problemorientierter rekonstruktiver Neubestimmungen von Be-
griffen in systematischer Absicht.

Was von kategorialen Begriffsbildungen gesagt wurde, gilt erst recht von katego-
rialenMetaphern, und daher vermag eine Metapherngeschichte in ähnlicherWeise wie
die Begriffsgeschichte einer Philosophie in systematischer Absicht zuzuarbeiten. Ver-
weisen lässt sich hier auf Blumenbergs eigenen historischen Bezugspunkt für die Er-
läuterung des Terminus „absolute Metapher“, auf Kants Feststellung, dass viele Begriffe
der Philosophie Katachresen (tote Metaphern) sind, deren Rolle „eine tiefere Untersu-
chung verdient“ (Kant 1900, 251–258).⁸ Die von Kant angeführten Beispiele, wie ‚Grund‘
und ‚Substanz‘, lassen erkennen, dass es sich um kategoriale Grundbegriffe handelt.

Da gerade im kategorialen Bereich die Unterscheidung zwischen Begriffen und
Metaphern verschwimmt, tut man gut daran, sich auf eine Diskussion der Frage der
Abgrenzung zwischen Begriffen und Metaphern sowie zwischen Begriffs- und Meta-
pherngeschichte gar nicht erst einzulassen. Zu widersprechen ist dagegen den fatalen
erkenntniskritischen Konsequenzen, die aus dem bekannten Diktum Nietzsches gezo-
gen werden, begriffliche „Wahrheit“ sei ein „bewegliches Heer von Metaphern“
(Nietzsche 1973, 314). In einem Punkt hat Nietzsche freilich Recht: Solange man an einer
strikten Trennung zwischen (logischen) Begriffen und (rhetorischen) Metaphern fest-
hält und dabei Begriffe als Garanten der Erkenntnis ausgibt, Metaphern dagegen bloß
als Redeschmuck zulässt oder gar als Mittel der Überredung diffamiert, fällt dieses
Verdikt schließlich auf die Begriffe zurück. Mit ihrer Entlarvung als tote Metaphern löst
sich dann auch deren kognitiver Anspruch auf. Als Konsequenz ergibt sich hieraus eine
radikale Erkenntniskritik, wie wir sie im Anschluss an Nietzsche in extremster Form in
dem bereits genannten sprachkritischen „Wörterbuch der Philosophie“ von F. Mauth-
ner vorliegen haben. Bei Mauthner sind bereits alle Pointen und Übertreibungen der
Dekonstruktion vorgebildet. Die angemessene Reaktion darauf sollte sein, die These,
dass es eine strikte Trennung zwischen Begriff und Metapher nicht gebe, sozusagen zu
‚schenken‘, dafür aber um so entschiedener am Erkenntniswert der Metaphern fest-
zuhalten, und dies gerade im Felde der Begriffsbildung.

Besonders aufschlussreich dürften begriffliche Metaphern in der Logik sein, weil
die Metapher üblicherweise – so auch von Blumenberg – gegen den logischen Begriff
ausgespielt wird. In Frege haben wir einen Logiker, der als philosophischer Autor
gleichzeitig ein begnadeter Metaphoriker war (Gabriel 1991, 65–88). Anzuführen ist

8 Vgl. Blumenberg, Paradigmen (Blumenberg 1999, 11–12). Auch P. de Man bezieht sich auf diese
Passage in „Epistemologie der Metapher“, (de Man 1978, 430–435).

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 59



hier z.B., dass Frege als Fundierungsmetaphorik nicht nur die architektonische „Bau
„-Metapher, sondern auch die organologische „Baum„-Metapher verwendet, die ihm als
Stütze seines logizistischen Begründungsprogramms der Arithmetik dient, wonach der
Baumder Arithmetik in den Grundgesetzen der Logik wie in einem „Keim“ enthalten ist
(Frege 1990, 104). Im Sinne Blumenbergs haben wir es hier mit einer als „Leitvorstel-
lung“ fungierenden „Hintergrundmetaphorik“ (Blumenberg 1999, 91) zu tun, die ein
Gegenmodell zu einer bloß formalen Logik entwirft und zu einer inhaltlichen Auffas-
sung der Logik führt. Genauer eingehen möchte ich auf Freges Erläuterung der kate-
gorialen Unterscheidung zwischen Gegenständen und Funktionen anhand der (che-
mischen) Metapher „gesättigt – ungesättigt“ – einer „absoluten Metapher“ im Sinne
Blumenbergs. Abschließend sollen mit einem Seitenblick auf Wittgensteins Unter-
scheidung zwischen Sagbarem und Unsagbarem (Sagen und Zeigen) und Blumenbergs
Ausführungen zur „Unbegrifflichkeit“ einige methodologische Konsequenzen für das
philosophische Argumentieren gezogen werden.

3 ‚Gesättigt‘ und ‚ungesättigt‘. Eine kategoriale
Unterscheidung als absolute Metapher

Die kategorialen Begriffe ‚Gegenstand‘ und ‚Funktion‘ sind für Frege „logisch einfach“,
da sie definitorisch nicht auf einfachere zurückführbar sind. Demgemäß gibt es unter
den Begriffen solche, die nicht ‚deutlich‘ gemacht werden können; denn nach tradi-
tioneller Auffassung verlangt die Überführung von klaren Begriffen in deutliche Be-
griffe eine Zerlegung in die definierenden Merkmale.⁹ Bei logisch einfachen Begriffen
sei es daher, so betont Frege, nurmehr möglich, „auf das hinzudeuten, was gemeint ist“,
und dies aus logischen Gründen (Frege 1990, 134, 279; Frege 1893, 4; Frege 1903, 148). An
die Stelle der Definition tritt nun der bildliche oder metaphorische Ausdruck: Gegen-
stände werden als „abgeschlossen“, Funktionen als „ungesättigt“ bestimmt. Zur
Rechtfertigung heißt es: „‚Abgeschlossen‘ und ‚ungesättigt‘ sind zwar nur bildliche
Ausdrücke, aber ich will und kann hier ja nur Winke geben“ (Frege 1990, 178) Diese
Rechtfertigung hat die Form eines Zugeständnisses. Gemessen an seinem Sprach- und
Selbstverständnis als Logiker bedient sich Frege der metaphorischen Ausdrucksweise
erzwungenermaßen. Ihr Ursprung ist Ausdrucksnot, die Ausdrucksnot desjenigen, der
eine Unterscheidung einzuführen oder auf den Begriff zu bringen sucht, ohne dies in
der üblichenWeise durch eine Definition tun zu können. Die genannte Schwierigkeit ist
zunächst allgemeiner definitionstheoretischer Art und soweit nicht spezifisch für Logik
und Philosophie. Im hier betrachteten Falle wird aber eine besondere, nämlich logisch-
kategoriale Unterscheidung getroffen, die in ihrer Grundsätzlichkeit, sofern man der

9 Hier ist Leibniz einschlägiger als der von Blumenberg meist angeführte Descartes.

60 Gottfried Gabriel



Logik einen transzendentalen Status zubilligt, die Struktur (Form) unseres Weltbildes
festlegt.¹⁰

Solche Ausdrucksnot ist durchaus charakteristisch für die Philosophie, und der
philosophische Charakter von Grundlagenfragen der Einzelwissenschaftenwird gerade
daran deutlich, dass es in ihnen um die Festlegung solcher grundlegender Bilder, Mo-
delle usw. geht. Ausdrucksnot tritt in der Philosophie insbesondere dort zu Tage, wo
man sagen will, was sich nicht sagen lässt, so dass man, wie Frege sich ausdrückt, auf
das Gemeinte nur „hindeuten“ könne. Die auf kategoriale Unterscheidung zielenden
metaphorischen „Winke“ sind nicht nur Fälle absoluter Metaphern, sondern auch Folge
einer ‚Unbegrifflichkeit‘ im Sinne logischer Unsagbarkeit.¹¹ Sie sind Mittel der katego-
rialen Erläuterung des logisch Unsagbaren. Die Ausdrucksnot gerät zur Ausdruckskraft
(aus der Not wird sozusagen eine Tugend), wenn es der gewählten Metaphorik gelingt,
eine neue Sicht der Dinge zu vermitteln. Freges Metaphorik ‚gesättigt-ungesättigt‘ hat
dieses für den Aufbau einer logischen Idealsprache mit den Kategorien ‚Gegenstand‘
und ‚Funktion‘ geleistet. Sie zeigt etwas rhetorisch prägnant, was logisch präzise nicht
gesagt werden kann.

Nun wird die Terminologie von ‚Sagen‘ und ‚Zeigen‘ erst bei Wittgenstein entwi-
ckelt, in der Sache steuert aber bereits Frege auf sie zu (Geach 1976, 54–70). Wenn wir
‚Sagen‘ als das Aussprechenvon Gedanken ansehen¹², so kommt die grundlegende Rolle
der Unterscheidung ‚gesättigt-ungesättigt‘ für das Sagen in Freges Vermutung zum
Ausdruck, „daß im Logischen überhaupt die Fügung zu einem Ganzen immer dadurch
geschehe, daß ein Ungesättigtes gesättigt werde“ (Frege 1990, 378). Dies heißt nämlich
nichts anderes als dass ein Satz eigentlich nur dann sinnvoll sein kann, wenn er logisch-
syntaktisch durch die Sättigung eines Ungesättigten zu einem Ganzen wohlgeformt ist.
Die entscheidende Frage ist nun, welchen Status diejenigen Überlegungen haben, in
denen die kategorialen Voraussetzungen des Sagens allererst festgelegt werden. Die
Bedingungen der Möglichkeit des Sagens können selbst nicht gesagt werden, weil sie
dazu bereits vorausgesetzt werden müssten. Jedenfalls können sie nicht begründend
gesagt werden, weil dies zu einem Begründungszirkel führenwürde. Freilich ist so noch
nicht ausgeschlossen, dass eine Darlegung der Bedingungen des Sagens diese Bedin-
gungen erfüllen kann, also selbst in kategorialer Übereinstimmung mit den entwi-
ckelten Kategorien steht. Es ließe sich hieraus sogar ein transzendentales Argument in
der Weise gewinnen, dass man den Zirkel so ins Positive wendet, dass er gerade zeige,

10 Thomas Rentsch hat (1982) in der ‚Thesenverteidigung‘ im Rahmen seiner Konstanzer Promotion,
an der ich als ‚Opponent‘ beteiligt war, darauf hingewiesen, dass Freges bildliche Explikationen
„symbolische Hypotyposen“ im Sinne Kants sind (Kritik der Urteilskraft, § 59, (Kant 1900, V:251–258)),
und damit bereits die Verbindung zu Blumenbergs Rede von „absoluten Metaphern“ hergestellt.
11 Hinzuweisen ist an dieser Stelle darauf, dass ‚Unbegrifflichkeit‘ und ‚Unsagbarkeit‘ nicht in eins zu
setzen sind (Gabriel 2002, 762–769).
12 Bei Wittgenstein erstreckt sich das Sagen auf Sachverhalte, es ist also enger gefasst als bei Frege.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 61



dass man sich eben nicht außerhalb der logischen Kategorien diskursiv sinnvoll be-
wegen könne.¹³

Dieses Argument entfaltet aber eine subversive Kraft, indem es sich in seiner
Stärke unversehens ausgerechnet gegen solche logischen Untersuchungen wendet, die
der Klärung der logischen Kategorien gewidmet sind. So muss Frege, widerwillig genug,
feststellen, dass er im Vollzug dieser Klärung nicht immer in Übereinstimmung mit
denjenigen Kategorienbildungen sprechen könne, die er gerade als universal plausibel
zu machen versucht. Er muss also eine Form der Rede in Anspruch nehmen, die über
die Kategorien, die er selbst für sinnvolle Rede formuliert, bereits hinausgeht. Das
bedeutet, dass nicht jedes Denken ein Denken in Freges Sinn sein kann, nämlich ein
Fassen von syntaktisch wohlgeformten Gedanken. Gerade das philosophisch-katego-
riale Denken scheint in Widerspruch mit sich selbst zu geraten. Frege sucht dieser
Konsequenz dadurch zu entgehen, dass er statt eines Selbstwiderspruchs im Denken
einen „Streit“ zwischen Denken und hinführendem „Sprechen“ zugesteht, das ein
„entgegenkommendes Verständnis“ jenseits der Sprache gerade bei kategorialen Er-
läuterungen voraussetzt (Frege 1983, 289–290).

Dies lässt sich an der Problematik der Rede über Begriffe verdeutlichen. (Begriffe
werden bei Frege als solche Funktionen bestimmt, deren Wert ein Wahrheitswert ist.)
Wenn ich über den Begriff eine kategoriale Aussage machen will, z.B. dass er kein
Gegenstand ist, so tue ich dies in der Form „der Begriff ist kein Gegenstand“. Damit
mache ich aber, so Frege, den Begriff zu einem Gegenstand, wie die Verwendung des
bestimmten Artikels im Singular ‚der‘ anzeigt. Das Subjekt des Satzes gehört einer lo-
gischen Kategorie an, die im Prädikat gerade bestritten wird. Frege spricht davon, dass
„mit einer gewissen sprachlichen Notwendigkeit mein Ausdruck zuweilen, ganz wört-
lich genommen, den Gedanken verfehlt, indem ein Gegenstand genannt wird, wo ein
Begriff gemeint ist“ (Frege 1990, 177).

Wir befinden uns hier in einer „Zwangslage“ (Frege 1990, 177), in der wir uns be-
wusst sein müssen, dass unsere Analysesprache (die Sprache der logischen Untersu-
chungen) eine uneigentliche und geradezu sinnlose Sprache (im engen Sinne der
Syntaxwidrigkeit) sein kann. Es kann sogar vorkommen, dass wir in unserer Erläute-
rungssprache ausgerechnet gegen eine solche kategoriale Unterscheidung verstoßen
müssen, um deren Klärung es gerade geht. Wittgenstein hat die bei Frege angedeutete
Einsicht in den Charakter kategorialer Aussagen zu einer allgemeinen Bestimmung
philosophischer Werke ausgeweitet, wonach diese „wesentlich aus Erläuterungen“
bestehen (Wittgenstein 2003, 38: 4.112), mit der Konsequenz, dass philosophische Er-
läuterungen als Sätze aufgefasst unsinnig sind (Wittgenstein 2003, 111: 6.54).¹⁴

13 Ein solches transzendentales Argument findet sich angedeutet in Frege, Grundgesetze (Frege 1893,
XVII).
14 Den kategorialen Begriffen entsprechen bei Wittgenstein die „formalen Begriffe“ (Wittgenstein
2003, 43–46: 4.126–4.128). Auch Wittgenstein führt u.a. ‚Gegenstand‘ und ‚Funktion‘ an; ferner ‚Kom-
plex‘, ‚Tatsache‘, ‚Zahl‘ (Wittgenstein 2003, 44: 4.1272), wir könnten ergänzen ‚Sachverhalt‘ und ‚Ge-
danke‘. Freges Explikation der Kategorie ‚Gedanke‘ in dem späten Aufsatz „Der Gedanke“ (Frege 1990,

62 Gottfried Gabriel



Eine solche explizit paradoxale Wendung lag Frege fern. Er wusste sich auf ein
„entgegenkommendes Verständnis“ beim Leser zu verlassen, das es ihm erlaubte, sich
außerhalb der Kategorien des logisch-syntaktischen Sprechens aufzustellen und den-
noch verstanden zu werden. Im Kern stimmen beide Autoren aber darin überein, dass
der logisch-philosophische Diskurs notgedrungen über das hinausgehen muss, was er
selbst propagiert, dass kategoriale Bestimmungen im streng logischen Sinne ‚unsagbar‘
sind. Diese Einsicht treibt und berechtigt sie, in ihrer Erläuterungssprache auf
Gleichnisse, Bilder und Metaphern zurückzugreifen. An ihrem Grunde, beim logisch
Einfachen angelangt, kann also selbst eine so strenge Wissenschaft wie die Logik nicht
auf rhetorische Elemente verzichten.

Der philosophische Diskurs, so haben wir gesehen, besteht weniger in der Be-
gründung von Behauptungen als vielmehr in der Begründung von kategorialen Un-
terscheidungen. Nun kann die Anerkennung einer Unterscheidung aber nicht er-
zwungen, sondern nur ansinnend nähergebracht werden. Dies hat Folgen für den hier
zu veranschlagenden Begründungsbegriff, der nun nicht mehr logisch-beweisenden,
sondern anagogisch-aufweisenden Charakter hat. Eine aufweisende Argumentation ist
appellativ erläuternd, und diese wird durch prägnante Metaphern besonders gefördert.

4 Metaphorologie und Theorie der Unbegrifflichkeit
Freges kategoriale (oder absolute) Metapher der Ungesättigtheit hat – mit Blumenberg
gesprochen – die Funktion, dass sie „in die begreifend-begrifflich nicht erfüllbare Lücke
und Leerstelle einspringt, um auf ihre Art auszusagen“ (Blumenberg 1999, 177) – oder
besser gesagt: nicht „auszusagen“, sondern zu zeigen. Sie leistet also etwas, was be-
grifflich nicht ‚sagbar’ ist. So wird der Logiker (aus Begriffsnot) zumMetaphoriker. Was
Frege hier als das Unsagbare thematisiert, hat Wittgenstein verallgemeinert¹⁵ und
Blumenberg in seinen späteren Andeutungen zu einer „Theorie der Unbegrifflichkeit“
aufgegriffen, wobei er eine Erweiterung seiner Metaphorologie dahingehend vorge-
nommen hat, „daßMetaphorik nur als ein schmaler Spezialfall von Unbegrifflichkeit zu
nehmen ist“ (Blumenberg 1979, 77).¹⁶ Die ursprüngliche Rolle der Metaphorologie als

342–362) macht noch einmal den Erläuterungscharakter philosophischer Bemühungen besonders
deutlich.
15 Die literarische Form des Unsagbaren ist bei Wittgenstein der in seinen Vergleichen und Meta-
phern prägnante (‚treffende‘) Aphorismus.
16 Ich gehe hier auf die Nachlassedition der Theorie der Unbegrifflichkeit nicht weiter ein, weil ich
nicht sehe, dass sie in irgendeinem substantiellen Sinne über den „Ausblick“ hinausgeht. Reicher ist
lediglich das ausgebreitete Material. Zustimmend anführen möchte ich daraus die zitierte Aussage
Hollands (in einem Brief an Lambert vom 8. Mai 1765), „daß wir der Entwickelung von Metaphern
einen großen Teil unserer Erkenntnis und einen noch größeren unserer Irrtümer zu danken haben“
(Blumenberg 1979, 90). Blumenbergs Kommentar „Es ist das Mißtrauen in die Sprache, das die Meta-
pher zugleich unentbehrlich und suspekt macht“ (Blumenberg 1979, 90), könnte auch ein Leitmotiv
Freges sein.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 63



bloß dienstbare Magd der Begriffsgeschichte wird nun abgeworfen und die Entfaltung
des ‚pragmatischen‘ Bezugs auf die Lebenswelt, der bereits in den Paradigmen als
Movens der Bildung absoluter Metaphern zur Sprache kam, noch stärker in den Mit-
telpunkt gerückt: „Deshalb wird eineMetaphorologie, will sie sich nicht auf die Leistung
der Metapher für die Begriffsbildung beschränken, sondern sie zum Leitfaden der
Hinblicknahme auf die Lebenswelt nehmen, nicht ohne die Einfügung in den weiteren
Horizont einer Theorie der Unbegrifflichkeit auskommen“ (Blumenberg 1979, 82–83).

Nun ist es keine Frage, dass zahlreiche Metaphern Ausdruck eines anthropologisch
bedingten Orientierungsbedürfnisses sind, eine generelle Rückführung auf ein solches
Bedürfnis würde aber keine Erweiterung, sondern eine Verengung der Metaphorologie
darstellen.¹⁷ Mit der von Blumenberg angesprochenen Problematik der Unsagbarkeit
bekommen wir es, wie Frege und Wittgenstein gezeigt haben, bereits bei der Explika-
tion kategorialer Begriffe der Logik zu tun. Blumenbergs Hinweis, dass Unbegrifflich-
keit – verstanden als Unsagbarkeit – nicht mit Anschaulichkeit gleichzusetzen ist
(Blumenberg 1979, 85), versteht sich vor diesem Hintergrund von selbst.

In Erläuterung von Kleists bekanntem Diktum, dass man die Menschen in zwei
Klassen einteilen könne, „in solche, die sich auf eine Metapher und […] in solche, die
sich auf eine Formel verstehn“, dass aber diejenigen, die sich auf beides verstehen, zu
wenige seien, um eine Klasse auszumachen, bemerkt Blumenberg: „Es sieht so aus, als
stecke in dieser Typologie eine Alternative. Aber tatsächlich können wir auf Metaphern
nicht ausweichen, wo Formeln möglich sind“ (Blumenberg 1979, 89). Wenn wir die
transitive Linie von Frege über Wittgenstein zu Blumenberg zurückverfolgen, so sehen
wir, dass diese Auffassung noch zu zurückhaltend ist: Manchmal benötigen wir sogar
Metaphern, um den kategorialen Aufbau von Formeln zu verstehen. Diese Einsicht
sollte aber nicht dazu führen, die Dekonstruktion nun auch noch in die Logik hinein-
zutragen oder gar eine „Suspendierung der Logik“ durch Rhetorik (oder gar Ästhetik)
vorzunehmen (de Man 1988, 40). Ganz im Gegenteil haben wir hier einen Beleg für den
Erkenntniswert kategorialer oder absoluter Metaphern selbst in der Logik.

Blumenberg mit Derrida vergleichend meint Haverkamp, die „Intuition der Un-
begrifflichkeit“ sei „von einer gründlichen Skepsis gegenüber der Begriffsgeschichte
getragen“ (Haverkamp 2007, 119). Schließlich geht er sogar so weit zu behaupten, dass
Blumenberg selbst das Projekt der Metaphorologie auf dem Stande der Theorie der
Unbegrifflichkeit „nachgerade obsolet“ geworden sei (Haverkamp 2007, 149). Diese
Deutung verfolgt die Strategie, den Autor ‚auf Linie‘ der Dekonstruktion zu bringen. Ich
halte sie für eine Fehldeutung. Der Übergang von der Metaphorologie zur Theorie der
Unbegrifflichkeit ist lediglich eine Weiterentwicklung in Richtung einer überspitzten
Verallgemeinerung des anthropologischen Grundgedankens. Sollte aber der Gedanke
der Unsagbarkeit als die entscheidende Pointe von Blumenbergs Denken reklamiert

17 Dies gilt für die Rhetorik überhaupt, die Blumenberg zu stark an die Anthropologie bindet (Blu-
menberg 2001). Dagegen ist eine epistemische Rehabilitierung von Metaphorik und Rhetorik insgesamt
zu setzen.

64 Gottfried Gabriel



werden, so wäre Blumenberg hier gerade nicht originell. Hierzu finden wir bereits bei
Frege und Wittgenstein bei weitem Grundlegenderes. Insofern bleibt die eigentliche
Leistung Blumenbergs seine Metaphorologie. Allerdings ist ihm hier ein Vertreter der
Begriffsgeschichte vorangegangen. So heißt es bereits bei Rudolf Eucken: „Namentlich
dasjenige, was als selbstverständlich gilt, was die Grundlage der Ueberzeugungen
ausmacht, ohne je selbst Gegenstand der Erörterung zu werden, das verräth sich
manchmal im Bilde“ (Eucken 1880, 31–32). Angedeutet ist hier der Gedanken, dass sich
gerade in Metaphern – in kategorialen oder absoluten Metaphern, wie hervorzuheben
wäre – die „Substruktur des Denkens“ zeigt.

Literatur
Blumenberg, Hans. 1979. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Schiffbruch mit Zuschauer,

Hans Blumenberg, 75–93, Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1999. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001. „Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik“. In Ästhetische

und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 406–431. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp, Suhrkamp.
de Man, Paul. 1978. „Epistemologie der Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp,

414–437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
de Man, Paul. 1988. Allegorien des Lesens, Suhrkamp.
Derrida, Jacques. 1988. „Die weiße Mythologie. Die Metapher im philosophischen Text“. In Randgänge der

Philosophie, Jacques Derrida, 205–258. Passagen.
Eucken, Rudolf. 1880. Ueber Bilder und Gleichnisse in der Philosophie, Verlag von Veit und Comp.
Frege, Gottlob. 1884. Die Grundlagen der Arithmetik. Verlag von Wilhelm Koebner.
Frege, Gottlob. 1893. Grundgesetze der Arithmetik. Bd.1, Verlag von Hermann Pohle.
Frege, Gottlob. 1903. Grundgesetze der Arithmetik. Bd.2, Verlag von Hermann Pohle.
Frege, Gottlob. 1983. Nachgelassene Schriften und Wissenschaftlicher Briefwechsel. Erster Band:

Nachgelassene Schriften, hrsg. Hans Hermes, Friedrich Kambartel und Friedrich Kaulbach, 2. Aufl.
Meiner.

Frege, Gottlob. 1990. Kleine Schriften. Hrsg. Ignacio Angelelli, 2. Aufl. Olms Verlag.
Gabriel, Gottfried. 1991. „Der Logiker als Metaphoriker“. In: Gottfried Gabriel, Zwischen Logik und Literatur.

Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, 65–88. Metzler.
Gabriel, Gottfried. 2002. „Logische und ästhetische Unaussagbarkeit“. In Grenzen und

Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie. Bonn, 23.–27. September 2002. Vorträge
und Kolloquien, hrsg. Wolfram Hogrebe und Joachim Bromand, 762–769, Akademie Verlag.

Gabriel, Gottfried. 2008. „„Begriffsgeschichte vs. Metaphorologie“? Zu Anselm Haverkamps
dekonstruktiver Vereinnahmung Blumenbergs“. In: Zeitschrift für Ideengeschichte, II/2, 121–125.

Gabriel, Gottfried. 2009. „Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“. Zur systematischen
Bedeutung von Begriffsgeschichte und Metaphorologie“. In: Metaphorologie: Zur Praxis von Theorie,
hrsg. Anselm Haverkamp und Dirk Mende, 65–84. Suhrkamp.

Geach, Peter T.1976. „Saying and Showing in Frege and Wittgenstein“. In: Acta Philosophica Fennica 28 –
Essays on Wittgenstein in Honour of G. H. von Wright, hrsg. Peter T. Geach und Jaakko Hintikka, 54–70.
North-Holland Publishing Company.

Habermas, Jürgen. 1988. Der philosophische Diskurs der Moderne. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm. 2007. Metapher. Die Ästhetik in der Rhetorik. Bilanz eines exemplarischen Begriffs.
Wilhelm Fink.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 65



Kant, Immanuel. 1900–1966. Kants gesammelte Schriften. Hrsg. von der königlich preußischen Akademie
der Wissenschaften und der Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften zu Berlin.
Bd. 1–29.

Kuhn, Thomas. S. 1976. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 2. Aufl. Suhrkamp.
Mauthner, Fritz. 1980 (1911–12). Wörterbuch der Philosophie. 2 Bde. Diogenes.
Nietzsche, Friedrich. 1973. „Über Wahrheit und Lüge im außermoralichen Sinn“. In Friedrich Nietzsche.

Werke in drei Bänden, hrsg. Karl Schlechta, Bd. 3, 7. Auflage, 309–322, Carl Hanser Verlag.
Ritter, Joachim, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel, Hrsg. 1971–2007. Historisches Wörterbuch der

Philosophie, 13 Bde. Schwabe Verlag.
Wittgenstein, Ludwig. 2003. Tractatus logico-philosophicus – Logisch-philosophische Abhandlung. Suhrkamp.

66 Gottfried Gabriel



Philipp Stoellger
Licht und Dunkel
Die Metapher im theoretischen Text

Abstract: Light and Darkness. The Metaphor in the Theoretical Text. ‘Light and
Darkness’ examines ‘the metaphor in the theoretical text’, here more precisely the
metaphor in philosophical and theological texts. Following Hans Blumenberg’s meta-
phorology and taking it further, it clarifies 1. how and why metaphors occur in theo-
retical texts and by what right; 2. when metaphor becomes metaphysics and 3. how
metaphor should be dealt with appropriately in theoretical texts. First, the traditional
critique of metaphor is presented in contrast to Blumenberg’s concept of ‘absolute
metaphor’: that metaphors are legitimate basic elements in the philosophical text, not
just residual elements or rhetorical decoration. Second, the thesis is exemplified and
explicated using the metaphor of light. It can be critically examined how and when
metaphor (‘taken at its word’) becomes metaphysics. Third, in contrast, remetapho-
rization is the hermeneutic process of tracing metaphysical exaggerations back to their
prior metaphoricity. This gives rise to the philosophical option of conceiving life-world
hermeneutics along the lines of metaphor (in proximity to and different from cognitive
metaphorology). A conclusion formulates theses and consequences. With Goodman, the
metaphor of ‘worldmaking’ is presented as an exemplification of the thesis.

Einleitung
Die Lichtmetaphorik ist abgründig und von ihr zu handeln, ist die beste Gelegenheit, in
diesen Abgrund zu stürzen. Denn sie ist so allgegenwärtig wie vieldeutig und daher
eines der immer und immer wieder bearbeiteten Themen der Philosophie- wie Theo-
logiegeschichte. An ihr zeigt sich exemplarisch die Unmöglichkeit, auch nur eine Me-
tapher diachron vollständig zu behandeln, wie zugleich die Unvermeidlichkeit, sich mit
ihr auseinanderzusetzen. Die Geschichte der Rede vom Licht zieht sich von den An-
fängen der frühgriechischen Dichtung und Philosophie über die Antike, die biblischen
Schriften, das Mittelalter, das Barock und die Aufklärung bis in die Moderne und die
sog. Postmoderne. Die Lichtmetaphorik ist ein Topos, an dem sich Mythos, Metaphysik,
Metapher und Modell begegnen.

Daher soll es im Folgenden nicht einfach um ‚die‘ Lichtmetaphorik gehen, sondern
um einen ganz bestimmten Aspekt, und zwar um die Frage nach der Metapher im
theoretischen Text. Dabei soll als theoretischer Text gelten, was nicht erklärte Poesie
oder ein Text religiöser Praxis ist. Teils im Anschluss an Hans Blumenbergs Metapho-
rologie, teils darüberhinausgehend soll geklärt werden, wie und wozu Metaphern im
theoretischen Text vorkommen und mit welchem Recht; wann die Metapher zur Me-

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-004



taphysik wird und wie mit der Metapher im theoretischen Text angemessen umzugehen
wäre.

Ich werde also nach einleitenden Bemerkungen zunächst Blumenbergs These von
der absoluten Metapher exponieren, sie dann im Kontext seiner Phänomenologie si-
tuieren und einige Konsequenzen skizzieren, um sie zur Diskussion zu stellen.

Zuvor aber soll der üblichen akademischen Skepsis gegenüber der Metapher im
theoretischen Text Rechnung getragen werden.

1 Die Metaphernkritik und deren Krisis
„A metaphoris autem abstinendo philosopho“ (Berkeley 1901, 502; de motu 3), erklärte
Berkeley. ‚Von den Metaphern soll der Philosoph die Finger lassen‘, und zwar nicht nur
der Philosoph, so kann man ihn weiterführen, sondern auch der Theologe und jeder
andere Theoretiker. Damit formulierte Berkeley einen common sense nicht nur der
britischen, sondern des Mainstreams der neuzeitlichen Philosophie: den Gemeinplatz,
dass die Metapher im theoretischen Text nichts zu suchen habe, weil sie die ‚mater
errorum‘ sei, der Quell von Äquivokationen, von Vagheiten und von spekulativen
Fehlschlüssen. Wo es um Sein statt Schein, um Wissen statt Meinen, um Wahrheit statt
Verführung und um Bestimmtheit statt Unbestimmtheit gehe, habe die Metapher nichts
verloren.

Diese Metaphernkritik steht bei Berkeley im Horizont der neuzeitlichen Kritik an
der Rhetorik. Und diese Kritik ist eine Version der sich durch die Kulturgeschichte
ziehenden Sprachkritik, die auch den Horizont der kantischen Philosophie bildet. Die
Geschichte der kritischen Philosophie als Sprachkritik begann spätestens mit Platons
Vertreibung der Dichter und seiner Polemik gegen die Sophistik. Seitdem herrscht
(Indifferenz oder) Streit zwischen Philosophie und Rhetorik, ein Agon, der allerdings
beide Seiten zur Rhetorik greifen lässt. So schleicht sich auch auf der Seite der Kritiker
die Metapher ein und mit ihr die Rhetorik. Platons klassisch gewordener Sieg über die
Sophistik war ein Sieg seiner Rhetorik von der Macht der Wahrheit. Aber nicht nur ad
extra in der Polemik, sondern auch ad intra kam selbst Plato nicht ohne ‚schöne Worte‘
aus. Wo seine Dialoge an ihre Grenzen kommen, wo es um das nur schwer oder gar
Unsagbare geht, greift er zu Gleichnissen, zu ausgeführten Metaphern, wie die Beispiele
von Höhle und Sonne zeigen.

Ob es dem Philosophen gefällt oder nicht, er kann anscheinend von der Metapher
nicht die Finger lassen. Könnte er es und würde er es, brauchte es auch keine Meta-
phernkritik. Die platonische Kritik der Rhetorik war aber leider nur zu erfolgreich, sie
führte zu einem Mangel der Aufmerksamkeit gegenüber der Sprachlichkeit und
Schriftlichkeit der Philosophie. Seit Platon und Aristoteles war die Metapher an die
Rhetorik und Poetik delegiert, abgeschoben also in das Diesseits der Philosophie, und
dabei blieb es im Wesentlichen bis in die Neuzeit. Die philosophische Metaphorik ging
demnach einher mit einer bemerkenswerten Unaufmerksamkeit, die einem ex post als
nicht ganz zufällig erscheinen mag. Vorgreifend vermutet: Wenn die Metapher an so

68 Philipp Stoellger



ausgezeichneten Orten wie der platonischen Rede von der Idee des Guten steht, wenn
selbst in der aristotelischen Rede vom Nous die Metaphern der Ruhe, des Lichtes und
der Anschauung begegnen, erscheint es wie ein Schutz latenter Grundvorstellungen
und Leitorientierungen, wenn diese Metaphorik als solche unthematisch bleibt. Die
kritisierte Metapher bliebe so präsent wie signifikant für die jeweilige Philosophie, dass
sich im Nachhinein bestätigt, was Lichtenberg meinte: „Die Metapher ist weit klüger als
ihr Verfasser und so sind es viele Dinge“ (Lichtenberg 1906, 195).

Wenn die Philosophie de facto von der Metapher die Finger nicht lassen konnte,
wurde sie doch nur am Rande zum Thema, in Aristoteles’ Rhetorik und Poetik be-
kanntlich. Nicht ohne Kritik an seinem Lehrer rehabilitierte Aristoteles allerdings die
Metapher auf eine Weise, die auch für die Philosophie brisant wurde. Über die rhe-
torische und poetische Legitimität hinaus erfand er den Ausdruck der ‚Katachrese‘, für
eine Art der Metapher, die auch im theoretischen Text zu finden ist. Wenn uns die
Worte fehlen, bleibt uns nichts anderes übrig, als sie zu erfinden, wie den ‚Flaschen-
hals‘ oder das ‚Tischbein‘. Und diese Erfindung ist keine creatio ex nihilo, sondern eine
Übertragung von Bekanntem auf Unbekanntes, von Gesagtem auf Ungesagtes, gele-
gentlich sogar von Sagbarem auf Unsagbares. – In diesen Fällen ist die Metapher of-
fenbar unvermeidlich, oder wie Bruno Snell meinte, notwendig.

Wichtiger noch [als die Bezeichnung von bis dahin unbenannten Dingen] ist, daß für alles Geistige
die verbalen Metaphern ursprünglich und notwendig sind. Im Griechischen bildet sich die ‚abs-
trakte‘ Auffassung alles Geistigen und Seelischen vor unsern Augen, so daß wir die Entwicklung
dieser metaphorischen Bezeichnungen genau verfolgen können. Ursprünglich wird der Geist nach
Analogie der Körperorgane und ihrer Funktionen begriffen (Snell 1948, 188–189).¹

2 Blumenbergs ‚absolute Metapher‘

2.1 Die These von der ‚absoluten Metapher‘

Die These der absoluten Metapher besagt zunächst nicht mehr, als dass die Metapher im
philosophischen Text ein legitimer Grundbestand ist.² Mit der These wird vorausgesetzt,

1 B. Snell fährt fort: „[D]ie ψυχή ist der Atem, Hauch, der den Menschen am Leben hält; der θυμός ist
das Organ der geistigen ‚Regung‘ und der νοῦς der Geist, sofern er etwas ‚sieht‘ und sich ‚vorstellt‘. Das
‚Wissen‘ (εἰδέναι) ist ein Gesehenhaben; das ‚Erkennen‘ (γιγνώσκειν) ist an das Sehen, das ‚Verstehen‘
(συνιέναι) an das Hören, das Sich-auf-etwas-Verstehen (ἐπίστασθαι) an das praktische Können ge-
knüpft […] Diese metaphorischen Bezeichnungen des Geistigen werden uns in den folgenden ge-
schichtlichen Erörterungen besonders begegnen, zumal selbst das ‚abstrakte‘ Denken von den Meta-
phern nicht loskommt und sich auf den Krücken der Analogie bewegt. Dabei ist es nicht nur von
historischem, sondern auch von philosophischem Interesse, bei den Versuchen rationaler Welterklä-
rung die jeweiligen Modelle aufzuweisen, nach denen das Denken sich richtet“ (Snell 1948, 188–189).
2 Und diese These erweitere ich vom philosophischen auf verwandte Textgenera, etwa den theolo-
gischen, kulturtheoretischen und anthropologischen Text. Daher spreche ich von der absoluten Me-

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 69



dass die Metapher im philosophischen Text überhaupt vorkommt, was trivial und
näherer Belege nicht weiter bedürftig ist. Der Begründung fähig und bedürftig ist nicht
die quaestio facti, sondern die quaestio iuris. Dazu ist zunächst zu klären: (1) Was heißt
Grundbestand und (2) mit welchem Recht tritt die Metapher im philosophischen Text
auf?

(1) Grundbestand besagt, dass bestimmte Metaphern nicht durch einen Begriff
ersetzt werden können (oder durch Transformation in propositionale Paraphrasen),
ihm gegenüber also ‚absolut‘ i.S. von irreduzibel sind (Blumenberg 1960, 11). Sehr wohl
möglich ist allerdings ihre Ersetzung durch andere Metaphern oder ihre Variation.
Daher haben auch absolute Metaphern eine Gebrauchsgeschichte.³

Die These vom ‚Grundbestand‘ ist formuliert gegen die traditionelle Auffassung, die
Metapher sei in jedem Fall nur ‚Restbestand‘. Sie komme zwar ‚leider‘ im philosophi-
schen Text vor, aber sie sei immer rückführbar bzw. transformierbar in ‚eigentliche‘
begriffliche Aussagen. Als Restbestand, also als vorläufig kann sie in zweifachem Sinne
gelten:

i) Sie kann in klassisch rhetorischem Sinne ornatus sein, bloße façon de parler.
Jeder Text hat seinen Stil, und der Autor eines philosophischen Textes mag hier und da
rhetorische Formen verwenden, aber erstens nicht dort, wo es entscheidend wird, und
zweitens nur so, dass man darauf auch verzichten könnte, ohne dass etwas fehlen
würde. Diese äußerliche Metapher kommt zwar vor, ist aber für alle Seiten harmlos –
solange sie nichts verschleiert oder suggeriert. (Dass hier der Stil und die rhetorische
Imprägnierung von Texten unterschätzt wird, wäre eigens zu erörtern.)

ii) Die rhetorische These der Metapher als Restbestand kann auch philosophisch
prinzipiell gefasst werden, und gegen diese Fassung wendet sich Blumenberg aus-
drücklich (Blumenberg 1960, 7– 11). Nach Descartes’ Ansicht sei das regulative Ziel der
Philosophie die klare und deutliche Erkenntnis begrifflicher Urteile in vollständiger
Vergegenständlichung und vollbestimmter Terminologie. Alle Provisorien seien auf
dem Weg zu diesem Ziel im Verschwinden begriffen – auch jede Metaphorik. Eigentlich
sei der vollbestimmte Begriff, die Metapher also uneigentlich. Die gängige Version
dieses Schemas ist die Entwicklung ‚vom Mythos zum Logos‘, womit alles diesseits des
Logos als final reduzibel gilt.

Dagegen argumentiert Blumenberg, dass in dieser Sicht die Geschichte ignoriert
und für unwesentlich erklärt wird, wie schon Vico gegen Descartes meinte. Bereits die
Orientierung am begrifflichen Urteil führt auf die unüberspringbare Geschichte der
Begriffe, die deren rückwärtigen Horizont bildet und nie abgestoßen und vergessen
werden kann. Fasst man diesen Hinweis auf die Geschichte systematisch, heißt das
gegen Descartes: Das Provisorische ist definitiv. Wir leben und denken nur im Horizont
der Geschichte und damit immer in vorläufigen Formen. Nur im Licht eines metage-

tapher im ‚theoretischen‘ Text – ohne dass ich hier näher Rechenschaft darüber geben werde, was
denn ‚Theorie‘ sein mag.
3 Wie Begriffe, deren Geschichte bekanntlich im Historischen Wörterbuch geschrieben wird.

70 Philipp Stoellger



schichtlichen Regulativs können diese Provisorien als uneigentlich beurteilt werden.
Aber damit würde verkannt, dass sie diesseits dieses Eschatons so unvermeidbar wie
eigentlich sind. – Im Blick auf die Metapher lässt sich zeigen, dass sie nicht nur Mittel
der Wirkung einer Aussage ist, sondern ‚mehr‘ zu leisten vermag, und zwar dass sie
‚einspringt‘, wo etwas nicht terminiert werden kann, weil es nicht im klaren und
deutlichen Begriff zu fassen ist (Blumenberg 1960, 9). So ist schon der Geschichtsbegriff
bei näherem Hinsehen kein Begriff, sondern eine Metapher im theoretischen Text, die
in gewagtem Vorgriff ‚das Ganze der Erfahrbarkeit‘ als ‚ein Ganzes der Erzählbarkeit‘
zusammenfasst.

(2) Das Argument ‚aus der Geschichte‘ für die Beständigkeit des Vorläufigen, so-
lange die Geschichte dauert, ist bereits ein erstes Argument für die Legitimität der
absoluten Metapher.

Die quaestio iuris lässt sich aber noch näher ausführen:
i) Metaphysik
In der vorkritischen Philosophie war ‚alles voll von Metaphern‘, wie die Metaphy-

sikkritik in destruktiver Absicht notiert. Die unkritische Spekulation habe die Grenzen
der theoretischen Vernunft überschritten und mit naivem Realismus aus Worten Sa-
chen gemacht und sich von Bildern gefangen nehmen lassen, derer sie nicht mehr Herr
zu werden vermochte. Mit diesem Vorwurf ist trotz aller Kritik gesehen, dass die me-
taphysischen Grundthemen wie Gott und Mensch oder Wahrheit und Zeit immer wie-
der die metaphorische Rede provozieren.

Die Übertragung vom Sichtbaren aufs Unsichtbare ist eine Darstellungsform, die
dann unvermeidlich ist, wenn man es mit Themen zu tun hat, die nicht der erfüllten
Anschauung zugänglich sind.⁴ An ihrer Stelle treten Konjekturen,Vorgriffe, Intuitionen
und Spekulation auf den Plan – und mit ihnen die Sprachform der Metapher. Dafür ist
die vorkritische Lichtmetaphorik ein evidenter Beleg (der noch ausgeführt wird).

ii) Kritik
Nun kann man ebendiese Vorgriffe und verwandte Verfahren kritisieren als naiv

und unvernünftig. Man kann mit Kant darauf insistieren, aus diesen Vorgriffen dürfe
man keine selbständig subsistierenden Dinge machen. Die Hypostasierung spekulativer
Vorgriffe verletzte die Grenzen der reinen theoretischen Vernunft. – Aber spätestens
die reflektierende Urteilskraft und die praktische Vernunft bekommen es unvermeid-
lich mit solchen Horizontvorgriffen zu tun. Nur dass dann alles darauf ankommt, hier
kritisch zu bleiben und nicht aus den Metaphern Metaphysik werden zu lassen, also aus
den Worten keine Dinge, den Vorgriffen keine Beschreibungen und aus den Vermu-
tungen keine Behauptungen.

In dieser Einschränkung transformieren sich bei Kant die Themen der Metaphysik
in Grundfragen der Vernunft. Sind diese Fragen aber unabweisbar, so ist es auch die
Rede von ihnen, und soll sie nicht metaphysisch werden, ist sie schematisch oder
symbolisch und d.h., sie zieht Metaphern auf sich.

4 Sie entziehen sich der definitiven Bestimmung durch den Begriff.

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 71



Im § 59 der Kritik der Urteilskraft heißt es: „Die Realität unserer Begriffe darzut-
hun, werden immer Anschauungen erfordert“ (Kant 1913, AA V 351). Die empirischen
Begriffe bedürften daher der Beispiele, die reinen Verstandesbegriffe der Schemata und
die Vernunftbegriffe, denen „schlechterdings keine Anschauung angemessen gegeben
werden kann“ (Kant 1913, AA V 351), der Symbole. Letztere kommen den Vernunftbe-
griffen „bloß analogisch“ d.h. „bloß der Regel dieses Verfahrens, nicht der Anschauung
selbst [nach], mithin bloß der Form der Reflexion, nicht dem Inhalte nach überein[]“
(Kant 1913, AAV 351). Das Symbol sei eine indirekte, analogische „Übertragung der [Form
oder Regel der] Reflexion über einen Gegenstand der Anschauung auf einen ganz an-
dern Begriff, dem vielleicht nie eine Anschauung direct correspondiren kann“ (Kant
1913, 352–353). In diesem Sinne sei bekanntlich „alle unsere Erkenntniß von Gott bloß
symbolisch“ (Kant 1913, AAV 353) und nicht unkritisch anthropomorph.⁵

Blumenberg erklärt nun, die kantischen Symbole deckten „ziemlich genau den hier
[…] geübten Gebrauch von ‚Metapher‘“ (Blumenberg 1960, 10). Die absolute Metapher ist
demnach die Übertragung der Reflexionsregel eines anschaulichen Gegenstandes auf
einen prinzipiell unanschaulichen. Man kann präzisieren: Die Realität derjenigen ‚Be-
griffe‘, denen nie eine Anschauung entsprechen kann, bedarf prinzipiell des unver-
meidlichen ‚Ersatzes‘ für die nie erfüllbare Anschauung, um sagbar zu sein.

Kant selber gebraucht dementsprechend auch die Lichtmetaphorik, um den Prozess
der ‚Aufklärung‘ darzustellen. So heißt es etwa:

Der Verstand ist positiv und vertreibt die Finsterniß der Unwissenheit — die Urtheilskraft mehr
negativ zu Verhütung der Irrthümer aus dem dämmernden Lichte, darin die Gegenstände er-
scheinen. — Die Vernunft verstopft die Quelle der Irrthümer (die Vorurtheile) und sichert hiemit
den Verstand durch die Allgemeinheit der Principien (Kant 1917, AAVII 228).

Unter metaphorologischem Aspekt fällt hier auf, dass die Metaphorik bricht: An die
Stelle der Dunkelheit, die durch das Licht der Kritik vertrieben wird, tritt plötzlich die
‚Quelle‘, aus der die Irrtümer entspringen – und die nur verstopft, aber nicht zum
Versiegen gebracht werden kann. – Kant hatte bekanntlich das Problem, verständlich
zu machen, wie es mit der Vernunft so weit hatte kommen können, dass sie in Un-
mündigkeit geriet und es einer Aufklärung bedurfte. ‚Woher das Dunkel?‘ wäre die
metaphorische Frage, die in Kants platonischer Auffassung des Dunkels als wesenlos
und bloßer Beraubung des Lichts schwer einsichtig zu machen war. Man kann daher in

5 Der exegetischen Auseinandersetzung um das Schematismuskapitel Kants gehe ich hier nicht nach.
Dass der kritische Anthropomorphismus, der kritisch wird in entsprechender Metaphernreflexion, zur
irreduziblen Eigenart religiöser wie theologischer, ja sogar jeder Rede gehört, zeigt E. Jüngel, An-
thropomorphismus als Grundproblem neuzeitlicher Hermeneutik: „Der Anthropomorphismus gehört
nicht nur zur Eigenart religiöser Rede. In der anthropomorphen Rede von Gott kommt vielmehr nur
am intensivsten zum Ausdruck, daß die Sprache in allem, was sie sagt, den Menschen implizit mit-
aussagt“ (Jüngel 2003, 128). Das zweite ‚nur‘ ist allerdings unangebracht, wenn gilt, „daß wie jedes von
Gott redende Wort, so auch jeder Anthropomorphismus metaphorische bzw. analoge Geltung hat“ und
er „theologisch gerechtfertigt ist“ (Jüngel 2003, 126).

72 Philipp Stoellger



diesem Wechsel zur Metapher der Quelle den bezeichnenden Rückgriff auf etwas nicht
Wesenloses, sondern durchaus Produktives sehen. Und wenn die Vernunft lediglich
Quellen der Vorurteile zu verstopfen sucht, befindet sie sich in einer weit prekäreren
Lage⁶, als wenn sie nur mit ihrem Licht das Dunkel zu vertreiben hätte. Kritisch wird
dieses Projekt spätestens im Zwielicht der Hermeneutik, der die Vorurteile mitnichten
nur als Quelle der Irrtümer gelten.

Mit dem Rekurs auf die kantischen Grundfragen geht es um die Themen der Me-
taphysica specialis, der rationalen Psychologie, Kosmologie und Theologie. ‚Seele, Welt
und Gott‘ werden bei Kant zu regulativen Vernunftideen, die sc. nicht Gegenstände
objektiver resp. gegenständlicher Erkenntnis sind, sondern diese erst möglich machen,
und zwar nicht nur die Erkenntnis, sondern auch das moralische und ästhetische Ur-
teilen. Wenn sie selber nicht Gegenstand der Erkenntnis sind, sondern in transzen-
dentaler Funktion Erkenntnis ermöglichen, sind sie keine Begriffe im Sinne eines
Terminus, sondern regulative Ideen, die nicht epistemisch gesicherte ‚Antworten‘ auf
die solennen unabweislichen Grundfragen darstellen, von denen sich die Vernunft
angegangen sieht, ohne sie befriedigend ‚auf den Begriff bringen‘ zu können, wenn sie
nicht unkritisch metaphysisch werden will. ‚Antworten‘ auf diese Grundfragen, die
nicht begrifflich und nicht metaphysisch sind, seien – so Blumenberg – metaphorisch.⁷

Der Status dieser Grundfragen, an dem sich auch der Status ihrer metaphorischen
‚Antworten‘ bemisst, ist prekär. Sie sind so faktizitär, wie sie Kant und in seiner Tra-
dition zumindest vielen bis heute zugleich als wesentlich und unvermeidlich gelten.
Aber hinsichtlich der Idee Gottes etwa ist diese Unvermeidbarkeit mittlerweile min-

6 Vgl. Kants fast resignativen Ausspruch: „In welchem Dunkel verliert sich die menschliche Vernunft,
wenn sie hier den Abstamm zu ergründen, ja auch nur zu errathen es unternehmen will?“ (Kant 1917,
AA VII 178).
7 Der systematische Anspruch wäre Blumenberg zufolge über Kant hinausgehend, dass von diesen
Themen nur metaphorisch (resp. unbegrifflich) die Rede sein kann, und dass diese Rede ex post nur
metaphorologisch erschließbar ist. Was in der Alternative zur Begriffsgeschichte noch plausibel ist,
impliziert einen systematischen und hermeneutischen Geltungsanspruch, der von ihm nicht proble-
matisiert wird. – Kants vernunftkritische Auflösung der Antinomien bestand bekanntlich darin, dass
von diesen ‚Ideen‘ (resp. Idealen) nur regulativer Gebrauch gemacht werden kann und so der dia-
lektische Schein vermieden werde. Diese regulative Funktion haben die Grundmetaphern in theore-
tischen wie praktischen Zusammenhängen auch Blumenberg zufolge. Aber die lebensweltlich ‚vor-
kritische‘ metaphorische Rede von diesen Themen wäre Kant zufolge vermutlich nur dialektischer
Schein. Andererseits ist das Interesse der Metaphorologie gerade, den metaphysischen Gebrauch der
Grundmetaphern kritisch rückzuführen auf ihre regulative Funktion. So weit bliebe Blumenberg hier
in kantischer Tradition. Wesentlich scheint mir aber, dass Blumenberg anders als Kants Tendenz zur
Auflösung der Antinomien auf der irreduziblen ‚Krise der Vernunft‘ mit sich selbst insistiert. Vgl.
allerdings zu Kant in diesem Sinne die phänomenologische Kantstudie von J. Sallis (Die Krisis der
Vernunft). Die Fragmentierung der Vernunft durch ihre Zeitigung (Sallis 1983, 120–124) führt nicht nur
in den Primat der praktischen Vernunft, dem auch Blumenberg folgt, sondern in die Frage nach der
Funktion der Einbildungskraft im Umgang mit diesen Themen (Sallis 1983, 143–156, 157– 169). Vgl.
hierzu F.J. Wetz, Lebenswelt und Weltall, unter dem Titel Die unabweislichen Fragen der Vernunft
(Wetz 1994, 23–45).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 73



destens problematisch und bedürfte näherer Plausibilisierung. Dass sich ‚Gott‘ der
Vernunft als unabweisbare Frage aufdränge, ist zwar in der natürlichen Theologie wie
auch in den meisten Religionsphilosophien bis heute in Anspruch genommen, ohne
allerdings das Auftreten dieser Fragen in ihrer ‚nur‘ faktizitären Wesentlichkeit zu
explizieren und auf die Eigenart der irreduzibel metaphorischen Antworten zu re-
flektieren. Beweise in einem mehr als rhetorischen Sinn, der hier nicht geringgeschätzt
werden darf, darf es hier dann gar nicht geben, wenn das Auftreten dieser Frage ein
‚Faktum‘ ist, das der epideiktischen Begründung weder fähig noch bedürftig ist.

2.2 Nietzsche

Im Blick auf die Unentbehrlichkeit von Schematismus und Symbol ist selbst Nietzsche
ein folgsamer Schüler Kants. Denn bei aller Verschärfung der Metaphysikkritik zur
Destruktion meinte er doch: „Das vernünftige Denken ist ein Interpretieren nach einem
Schema, welches wir nicht abwerfen können“ (Nietzsche 1988d, 194). Dass alles Denken
Interpretieren sei und stets einem Schema folge, impliziert die These der ‚Übertragung
der Reflexionsregeln‘ von Bekanntem auf Unbekanntes, zumal wenn man es mit Un-
anschaulichem zu tun hat. Die systematische Entfaltung dieser These kann man im
zeitgenössischen Interpretationismus Hans Lenks und Günter Abels finden.

Im Blick auf Nietzsche ist darüber hinaus bemerkenswert, dass er die spekulative
These vom Ursprung der Sprache aus der Metapher⁸ aufnimmt – und ironisch wendet:

Während jede Anschauungsmetapher individuell und ohne ihres Gleichen ist und deshalb allem
Rubriciren immer zu entfliehen weiss, zeigt der grosse Bau der Begriffe die starre Regelmässigkeit
eines römischen Columbariums und athmet in der Logik jene Strenge und Kühle aus, die der
Mathematik zu eigen ist. Wer von dieser Kühle angehaucht wird, wird es kaum glauben, dass auch
der Begriff, knöchern und 8eckig wie ein Würfel und versetzbar wie jener, doch nur als das Re-
siduum einer Metapher übrig bleibt, und dass die Illusion der künstlerischen Uebertragung eines
Nervenreizes in Bilder, wenn nicht die Mutter so doch die Grossmutter eines jeden Begriffs ist
(Nietzsche 1988a, 881).⁹

8 Im Barock von Vico und in der Romantik von Jean Paul, Herder wie Humboldt vertreten.
9 „Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen
kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, übertragen,
geschmückt wurden, und die nach langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich
dünken: die Wahrheiten sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Meta-
phern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und
nun als Metall, nicht mehr als Münzen in Betracht kommen. Wir wissen immer noch nicht, woher der
Trieb zur Wahrheit stammt: denn bis jetzt haben wir nur von der Verpflichtung gehört, die die
Gesellschaft, um zu existiren, stellt, wahrhaft zu sein, d.h. die usuellen Metaphern zu brauchen, also
moralisch ausgedrückt: von der Verpflichtung nach einer festen Convention zu lügen, schaarenweise
in einem für alle verbindlichen Stile zu lügen. Nun vergisst freilich der Mensch, dass es so mit ihm
steht; er lügt also in der bezeichneten Weise unbewusst und nach hundertjährigen Gewöhnungen —
und kommt eben durch diese Unbewusstheit, eben durch dies Vergessen zum Gefühl der Wahrheit. An

74 Philipp Stoellger



Daher ist Begriffsgeschichte unvermeidlich Metapherngeschichte, und ebendiese These
führt Blumenberg näher aus.

2.3 Begriffsgeschichte als Horizont

Mit Nietzsches These der Genese der Begriffe aus der Metapher und Blumenbergs
Hinweis auf die absolute Metapher ‚Geschichte‘ ist der Horizont benannt, in dem seine
‚Paradigmen zu einer Metaphorologie‘ ihren Sitz im Leben haben. Sie wurden im Mai
1958 auf einer ‚Tagung der Deutschen Forschungsgemeinschaft für begriffsgeschicht-
liche Forschung‘ vorgetragen und 1960 im Archiv für Begriffsgeschichte veröffentlicht.
Die ‚Paradigmen‘ wurden von ihm als eine Horizonterweiterung der Begriffsgeschichte
konzipiert und lösten eine lebhafte Diskussion über deren Aufgabe und Grenzen aus.

Ein Jahr zuvor, 1957, hatte Blumenberg seinen Vorschlag zur Erweiterung der Be-
griffsgeschichte bereits an einem Beispiel ausgeführt, in seinem Aufsatz ‚Licht als
Metapher der Wahrheit‘, der den Untertitel trägt ‚Im Vorfeld der philosophischen Be-
griffsbildung‘. Im Blick auf die damalige „Neubelebung der begriffsgeschichtlichen
Forschung“ meldet er dort eine Revision der „Umfangsbestimmung des ‚philosophi-
schen Begriffs‘“ (Blumenberg 1957, 432) an.

dem Gefühl verpflichtet zu sein, ein Ding als roth, ein anderes als kalt, ein drittes als stumm zu
bezeichnen, erwacht eine moralische auf Wahrheit sich beziehende Regung: aus dem Gegensatz des
Lügners, dem Niemand traut, den alle ausschliessen, demonstrirt sich der Mensch das Ehrwürdige,
Zutrauliche und Nützliche der Wahrheit. Er stellt jetzt sein Handeln als vernünftiges Wesen unter die
Herrschaft der Abstractionen: er leidet es nicht mehr, durch die plötzlichen Eindrücke, durch die
Anschauungen fortgerissen zu werden, er verallgemeinert alle diese Eindrücke erst zu entfärbteren,
kühleren Begriffen, um an sie das Fahrzeug seines Lebens und Handelns anzuknüpfen. Alles, was den
Menschen gegen das Thier abhebt, hängt von dieser Fähigkeit ab, die anschaulichen Metaphern zu
einem Schema zu verflüchtigen also ein Bild in einen Begriff aufzulösen; im Bereich jener Schemata
nämlich ist etwas möglich, was niemals unter den anschaulichen ersten Eindrücken gelingen möchte:
eine pyramidale Ordnung nach Kasten und Graden aufzubauen, eine neue Welt von Gesetzen, Pri-
vilegien, Unterordnungen, Gränzbestimmungen zu schaffen, die nun der anderen anschaulichen Welt
der ersten Eindrücke gegenübertritt, als das Festere, Allgemeinere, Bekanntere, Menschlichere und
daher als das Regulirende und Imperativische. Während jede Anschauungsmetapher individuell und
ohne ihres Gleichen ist und deshalb allem Rubriciren immer zu entfliehen weiss, zeigt der grosse Bau
der Begriffe die starre Regelmässigkeit eines römischen Columbariums und athmet in der Logik jene
Strenge und Kühle aus, die der Mathematik zu eigen ist. Wer von dieser Kühle angehaucht wird, wird
es kaum glauben, dass auch der Begriff, knöchern und 8eckig wie ein Würfel und versetzbar wie jener,
doch nur als das Residuum einer Metapher übrig bleibt, und dass die Illusion der künstlerischen
Uebertragung eines Nervenreizes in Bilder, wenn nicht die Mutter so doch die Grossmutter eines jeden
Begriffs ist. Innerhalb dieses Würfelspiels der Begriffe heisst aber ‚Wahrheit‘ — jeden Würfel so zu
gebrauchen, wie er bezeichnet ist; genau seine Augen zu zählen, richtige Rubriken zu bilden und nie
gegen die Kastenordnung und gegen die Reihenfolge der Rangklassen zu verstossen“ (Nietzsche 1988a,
880–881).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 75



Die Philosophie, die es immer wieder mit dem Unbegriffenen und Vorbegriffenen aufzunehmen
hat, stößt dabei auch auf die Artikulationsmittel des Unbegreifens und Vorbegreifens, übernimmt
sie und bildet sie, abgelöst von ihrem Ursprung, weiter. Die Vorstellung, der philosophische Logos
habe den vorphilosophischen Mythos ‚überwunden‘, hat uns die Sicht auf den Umfang der phi-
losophischen Terminologie verengt; neben dem Begriff im strengen Sinne, der durch Definition
und erfüllte Anschauung aufgewogen wird, gibt es ein weites Feld mythischer Transformationen,
den Umkreis metaphysischer Konjekturen, die sich in einer vielgestaltigen Metaphorik niederge-
schlagen haben. Dieses Vorfeld des Begriffs ist in seinem ‚Aggregatzustand‘ plastischer, sensibler
für das Unausdrückliche, weniger beherrscht durch fixierte Traditionsformen. Hier hat sich oft
Ausdruck verschafft, was in der starren Architektonik der Systeme kein Medium fand. Hier wird
behutsame Forschung noch reiche Bestände erheben können (Blumenberg 1957, 432).

Begriffe sind geschichtlich, sie haben stets eine Vorgeschichte, deren Verdichtung im
Begriff erst am Ende steht. Die Begriffsgeschichte sei daher „nur zu [der Beobachtung
von] langsamsten Bedeutungsverschiebungen fähig“, denn begriffliche Veränderungen
„pflegen geistesgeschichtlich als wahre ‚Spätzündungen‘ aufzutreten“¹⁰, woher die
„Bedeutung der unreiferen, tastenden, vermutenden Aussageweisen“ (Blumenberg
1957, 433) rühre. Denn an ihnen zeigt sich, worauf sich initial die Aufmerksamkeit
richtet, welche Probleme, Fragen und Themen die Perspektive bestimmen.

Anfänglich und über weite Strecken hat es die Philosophie so gesehen mit
Sprachformen zu tun, die noch nicht begrifflich sind, eben mit dem Vorbegrifflichen.
Später wird Blumenberg diese These systematisch stärker formulieren. Es handle sich
hier nicht nur um ein Vorfeld, das man im Übergang zum Begriff hinter sich lasse,
sondern um ein stets mitgesetztes Umfeld des Begriffs. Auf diesem mit Fontane meta-
phorisch formulierten ‚weiten Feld‘ wachsen mancherlei Blüten, die Blumenberg
schließlich die Formen der Unbegrifflichkeit nennen wird. Zu den Metaphern treten
dann ihre Verwandten, etwa die Gleichnisse, Erzählungen, Beispiele, Mythen und
Modelle.

Würde man dieser These der initialen Vorbegrifflichkeit der philosophischen
Sprache und der bleibend mitgesetzten Unbegrifflichkeit begriffsgeschichtlich Rech-
nung tragen, hätte das erhebliche Konsequenzen. Das Projekt des Historischen Wör-
terbuchs der Philosophie hätte nicht nur Begriffe, sondern auch diverse Metaphern mit
aufzunehmen, und würde damit nicht nur einige Bände länger werden, sondern auch
eine eigene Methode zur Erschließung der Vor- und Unbegrifflichkeit brauchen. Nun
waren Blumenbergs ‚Paradigmen zu einer Metaphorologie‘ gerade als Ansatz zu einer
solchen Methode entworfen; durchsetzen konnte er sich mit dieser Horizonterweite-
rung der Begriffsgeschichte allerdings nicht – zumindest auf den ersten Blick.

Joachim Ritter erklärte in seinem Vorwort zum ersten Band des HWPh:

10 Er fährt fort: „[S]o wie es in der Philosophie zumeist erst dann zum ‚System‘ kommt, wenn die
tragende Substruktur schon wieder in Bewegung geraten ist“ (Blumenberg 1957, 433) – was kaum für
die Philosophie allein zutrifft.

76 Philipp Stoellger



Das Wörterbuch beschränkt sich auf Begriffe und Termini […] Der Herausgeberkreis hat, nicht
leichten Herzens, darauf verzichtet, Metaphern und metaphorische Wendungen in die Nomen-
klatur des Wörterbuchs aufzunehmen, obwohl ihm klar war, daß, wie Blumenberg gezeigt hat,
gerade die der Auflösung in Begrifflichkeit widerstrebenden Metaphern ‚Geschichte in einem
radikaleren Sinn als Begriffe‘ [Blumenberg 1960, 11] haben und an die ‚Substruktur des Denkens‘
[Blumenberg 1960, 11] heranführen, die die ‚Nährlösung der systematischen Kristallisationen‘
[Blumenberg 1960, 11] ist. Der Grund dieses Verzichtes war die Einsicht, daß damit das Wörterbuch
bei dem gegebenen Stand der Forschungen in diesem Felde überfordert würde und daß es besser
sei, einen Bereich auszulassen, dem man nicht gerecht werden kann, als sich für ihn mit unzu-
reichender Improvisation zu begnügen (Ritter 1971, VIII–IX).¹¹

Im Rückblick auf die bisher erschienenen neun Bände zeigt sich allerdings, dass dieser
Verzicht mitnichten durchgehalten wurde.¹² Und beachtet man das begleitend her-
ausgegebene ‚Archiv für Begriffsgeschichte‘ finden sich dort mindestens gleichge-
wichtig auch Metaphernstudien.¹³ – Geklärt wurde diese untergründige Ausweitung
der Begriffsgeschichte allerdings von deren Seite aus m.W. nie. Deswegen ermangelt
das ‚Historische Wörterbuch‘ auch der Kriterien, welche Metaphern aufgenommen
werden und nach welchen Methoden ihre Geschichte zu bearbeiten wäre.

11 Daher fragt sich zu Recht, ob nicht doch eine deutliche Begriffsfixierung der Philosophie unterstellt
wird und damit die Relevanz der Unbegrifflichkeit in Fragen metaphysischer und theologischer
Grundsätzlichkeit unterschätzt wird.
12 Vgl. die Metaphern im HWPh (Kursiven heben einige der Metaphern hervor, die auch von Blu-
menberg bearbeitet wurden): Buch des Lebens, Buch der Natur, Buch der Schöpfung, Bild, Befindlich-
keit, Außen/innen, Auftrag des Himmels, Äther, Arkadien, Apollinisch/dionysisch, Anschauung Gottes,
Anmutung, Angleichung an Gott, Ancilla theologiae, Amor fati, Adam Kadmon, Dämonen etc., Demiurg,
Dichterweihe, Dreieinigkeit/Dreifaltigkeit, Ebenbild, Ekstase, Elan vital, Entzauberung, Erbauung,
Erbsünde, Erdgeist, Erleuchtung, Erlösung, Erwählung, Erweckung, Erziehung des Menschenge-
schlechts, Eselsbrücke, Existenzerhellung, Fons vitae, ewiger Friede, Gefühl schlechthinniger Abhän-
gigkeit, Gehäuse, Genius malignus, Gesellschaftsvertrag, Ge-stell, Geviert, Gottebenbildlichkeit, Gottes
Mummerei,Vergottung etc., Günstling der Natur, Hackordnung, prästabilierte Harmonie, Herrenmoral,
Hölle, Homo pictor u.a., Idiomatum communicatio, In-der-Welt-sein, Inkarnation, Jenseits von Gut und
Böse, Kahlkopf, Kehre, Kopernikanische Wende, Krankheit zum Tode, Krokodilschluß, Lebensstil u.a.,
Leviathan, Licht, Lichtung, List der Vernunft, Lob Gottes, Lumen fidei/naturale, Mängelwesen, Ma-
schinentheorie des Lebens, Melancholie, Menschensohn, der große Mittag, Mundus archetypos u.a.,
Mysterium tremendum et fascinosum, Nachahmung der Natur, Nachfolge Christi, Natur in Gott, Na-
turzustand, Nichtgegenständlichkeit Gottes, Noch-Nicht-Sein, Ockham’s razor, Ödipus-Komplex, Opfer,
Organismus, Palingenesie, Pathos der Distanz, Pathosformel, Patriarchat, Perichorese, Postmoderne,
Potentia oboedientialis u. a., Präexistenz, Protoplast, Ptolemäisches Weltsystem, Reich Gottes, Re-
inkarnation, Rettung der Phänomene, Rhizom, Robinsonade, Sacrificium intellectus, Seelengrund,
Seelenwagen u.a., Sein zum Tode, Selbstbehauptung, Selbsterhaltung, Sephirot, Sinn des Lebens, Sitz
im Leben, Spiegel, Spiel u. a., Sprung, Spur.
13 Nicht zuletzt die an Blumenberg anschließenden zur Lichtmetaphorik von Dieter Bremer (s.u.).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 77



2.4 Lichtmetaphorik

In der Präsenz der Metapher im HWPh und ABG bestätigt sich Blumenbergs These, dass
Metaphern gar nicht zu vermeiden sind in der Philosophie. Und das lässt sich am
Beispiel seiner Studie zur Lichtmetaphorik exemplifizieren.

Die Philosophie hat sich in ihrer vorkritischen, sog. metaphysischen Geschichte
stets der Lichtmetapher bedient, „um für ihre letzten, gegenständlich nicht mehr
fassbaren Sachverhalte eine angemessene Verweisung zu geben“ (Blumenberg 1957,
432). Dabei fungierte das natürliche Licht als „eine Art von ‚Modell‘“ für das „Verhältnis
von Einheit und Vielheit, von Absolutem und Bedingtem, von Ursprung und Abkunft“
(Blumenberg 1957, 432). Phänomenologisch formuliert: Die Rede vom Unsichtbaren ist
überhaupt nur möglich im Rückgriff auf die Rede vom Sichtbaren. Demzufolge ist die
theoretische Sprache keine reine Metasprache, sondern zehrt von der Lebenswelt, aus
der sie hervorgeht. Daher sind lebensweltliche Sprachformen stets auch in der Theorie
präsent – und entsprechend aufschlussreich, für das Vorverständnis der Welt, in der sie
ihren Sitz im Leben hat.¹⁴

Blumenberg setzt in seiner Studie zur Lichtmetaphorik¹⁵ ein mit dem parmenid-
eischen Lehrgedicht, in dem vom Licht dualistisch die Rede sei. Licht und Dunkel be-
zeichnen Wahrheit und Unwahrheit wie Sein und Nichtsein. Allerdings heißt es bei
Parmenides selber (im ‚Weltbild der Doxa‘):

Gegensätzlich schieden sie als Gestalt […] und legten Kennzeichen fest, voneinander getrennt: auf
der einen Seite der Flamme ätherisches Feuer […], welches milde ist, sehr leicht, sich selbst überall
selbig, dem anderen nicht selbig; aber auch jene gegensätzlich für sich: die unbewußte Nacht als
dichte und schwere Gestalt (Bremer 1973, 17; Übersetzung von Parmenides 1912, B 8 55–59).

Beide ‚Gestalten‘ zusammen konstituieren alles, was ist: „[S]o ist alles voll von Licht und
unsichtbarer Nacht zusammen, die beide gleichgewichtig sind, weil keinem von beiden
ein Nichts zugehört“ (Bremer 1973, 17–18; Übersetzung von Parmenides 1912, B 9). Daher
sind bei Parmenides Licht und Dunkel komplementär. Beide zusammen konstituieren
die kosmische wie die menschliche Physis, und das Verhältnis bestimmt die Erschei-
nungsform.

14 Die Lichtmetaphorik dient Blumenberg als Beispiel einer lebensweltlichen Ordnung, die eine
Orientierungsfunktion im Horizont der Theorie entwickelt. Dabei ist erstens zu beachten, dass die
Lichtmetaphorik im philosophischen Text meist nicht bloß zum Schmuck auftritt, sondern faktisch
offenbar unvermeidlich und höchst dauerhaft. Zweitens ist nicht vom Licht als Phänomen die Rede,
sondern es wird interpretativ verwendet. Die ‚Wahrheit‘ etwa wird mithilfe dieser Metaphorik aus-
gesagt, wie auch ‚das Sein‘ oder ‚das Gute‘. Die metaphysischen Grundthemen ziehen Metaphern auf
sich, da sie sonst gar nicht sagbar wären. Drittens ist zu beachten, ob das Licht dualistisch, monistisch
oder im differenzierten Verhältnis zum Dunkel auftritt.
15 Blumenberg untersucht die Lichtmetaphorik und beachtet dabei nicht hinreichend das Dunkel,
also die Relation beider.

78 Philipp Stoellger



Damit ist hier nicht das Dunkel wesenlos, keine bloße Abwesenheit des Lichts,
sondern noch von eigener Wirklichkeit. Und bei Parmenides selber ist vermutlich noch
nicht das Licht mit dem Guten und das Dunkel mit dem Schlechten identifiziert (mit
Bremer¹⁶, gegen Blumenberg).¹⁷ Diese kleinen Korrekturen sind nicht unerheblich,
denn sie werden in der platonischen Wirkungsgeschichte reduziert, mit der Folge, dass
die Licht-Dunkel Unterscheidung mit der ontologischen, mit der ethischen und mit der
epistemischen gekoppelt wird.

In frühgriechischer Zeit, der Zeit der mythischen Weltsicht also, galten Licht und
Dunkel als einander ausschließende und zugleich je eigenständige Wirklichkeiten
(Bremer 1973, 7–8).

In Hesiods Theogonie (Bremer 1973, 8 mit Verweis auf Hesiod 1908, 747–750) geht
das Licht (als Äther wie als Tageslicht) aus dem Dunkel hervor (aus der Nacht und
Finsternis). Die Nacht ist das Geschöpf des Chaos, und zwar ursprünglicher als Äther
und Tag.

16 D. Bremer, Hinweise zum griechischen Ursprung und zur europäischen Geschichte der Lichtme-
taphysik, (Bremer 1973, 16–19, 20–21, 29); vgl. ders., Licht als universales Darstellungsmedium. Ma-
terialien und Bibliographie, (Bremer 1974); ders., Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dichtung.
Interpretationen zur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik, (Bremer 1976, 5).
17 Nietzsche folgt hier (trotz aller philologischen Bildung) der Wirkungsgeschichte des Parmenides
und nicht seinem Lehrgedicht. Daher meint er: „Einen ganz verschiednen Blick that Parmenides; er
verglich die Qualitäten mit einander und glaubte zu finden, daß sie nicht alle gleichartig seien,
sondern in zwei Rubriken eingeordnet werden müßten. Verglich er zum Beispiel Licht und Dunkel, so
war die zweite Qualität ersichtlich nur die Negation der ersten; und so unterschied er positive und
negative Qualitäten, ernsthaft bemüht, jenen Grundgegensatz im ganzen Reiche der Natur wieder-
zufinden und zu verzeichnen. Seine Methode hierbei war folgende: er nahm ein paar Gegensätze, zum
Beispiel leicht und schwer, dünn und dicht, thätig und leidend und hielt sie an jenen vorbildlichen
Gegensatz von Licht und Dunkel: was dem Lichten entsprach, war die positive, was dem Dunklen die
negative Eigenschaft. Nahm er etwa das Schwere und das Leichte, so fiel das Leichte auf die Seite des
Lichten, das Schwere auf die Seite des Dunklen: und so galt ihm das Schwere nur als die Negation des
Leichten, das Leichte aber als eine positive Eigenschaft. Schon aus dieser Methode ergiebt sich eine
trotzende, gegen die Einflüsterungen der Sinne verschlossene Befähigung zur abstrakt-logischen
Prozedur. Das Schwere scheint sich ja recht eindringlich den Sinnen als positive Qualität darzubieten;
das hielt Parmenides nicht ab, es zu einer Negation zu stempeln. Ebenso bezeichnete er die Erde, im
Gegensatz zum Feuer, das Kalte im Gegensatz zum Warmen, das Dichte im Gegensatz zum Dünnen, das
Weibliche im Gegensatz zum Männlichen, das Leidende im Gegensatz zum Thätigen, nur als Nega-
tionen: so daß vor seinem Blicke sich unsre empirische Welt in zwei getrennte Sphären schied, in die
der positiven Eigenschaften — mit einem lichten feurigen warmen leichten dünnen thätig-männlichen
Charakter — und in die der negativen Eigenschaften. Letztere drücken eigentlich nur den Mangel, die
Abwesenheit der anderen, positiven aus; er beschrieb also die Sphäre, in der die positiven Eigen-
schaften fehlen, als dunkel, erdig, kalt, schwer, dicht und überhaupt als weiblich-passiven Charakters.
Statt der Ausdrücke ‚positiv‘ und ‚negativ‘ gebrauchte er den festen Terminus ‚seiend‘ und ‚nicht seiend‘
und war damit zu dem Lehrsatz gekommen, daß, im Widerspruch mit Anaximander, diese unsre Welt
selbst etwas Seiendes enthalte: freilich auch etwas Nichtseiendes. Das Seiende soll man nicht außer-
halb der Welt und gleichsam über unserem Horizonte suchen; sondern vor uns, und überall, in jedem
Werden, ist etwas Seiendes enthalten und in Thätigkeit“ (Nietzsche 1988a, 838), (kursiv P.S.).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 79



Heraklit hingegen notierte: „Lehrer der meisten ist Hesiod. Sie sind überzeugt, am
meisten wisse er, der Tag und Nacht nicht erkannte; sind sie doch eins […]!“ (Bremer
1973, 8; Übersetzung von Heraklit 1912, B 57). Heraklit zufolge sind Tag und Nacht
gleichursprünglich und gleich-gültig, und zwar indem er sie an ein Ursprungsprinzip
rückbindet. „Der Gott ist Tag–Nacht […], Winter–Sommer, Krieg–Frieden, Sattheit–
Hunger…“ (Bremer 1973, 9; Übersetzung von Heraklit 1912, B 67). Damit entwirft er eine
Vermittlung elementarer Gegensätze der lebensweltlichen Erfahrung durch einen pa-
radoxen Ursprung. Die lebensweltlichen Antagonismen werden theoretisch schemati-
siert durch den von Licht und Dunkel, der damit zugleich ontologisch und ethisch be-
setzt wird.¹⁸ Als absolute Metapher dieses Ursprungs gebraucht er das Feuer, dessen
doppelte Wirkung von Leuchten und Wärmen die Helligkeit und die Trockenheit on-
tologisch und ethisch präferieren lässt. Die Vermittlung der Gegensätze steht so unter
einer klaren Asymmetrie. So findet die Seele ihr Maß in der Feuerhaftigkeit als Tro-
ckenheit und Helligkeit. Das kosmische Feuer ist eine allumfassende Einheit von Licht
und Finsternis. Zeus gilt daher als die Helligkeit wie die Dunkelheit umfassender Gott.

Im Hinblick auf die Notwendigkeit der Metapher für die Philosophie notierte B.
Snell:

[W]as Heraklit sagen möchte, [ist] prinzipiell nur im Bild zu sagen. An Heraklit verstehen wir, in
welchem Sinn es ‚ursprüngliche‘ Metaphern gibt […]: dies Lebendige, das nicht mit dem Begriff und
mit dem Satz vom ausgeschlossenen Dritten zu greifen ist, stellt sich dar, spricht sich aus in den
verschiedensten Formen, aber überall ist es ganz darin – und nur in ihnen kann es den Menschen
ansprechen und daher auch nur in ihnen zur Darstellung gebracht werden (Snell 1948, 211).

Zum kulturellen Hintergrund dieser Wertschätzung des Dunklen gehört die Andeu-
tungsweise des griechischen Orakels und die amphibolische, spielerische Formulierung
der Rätsel (wie bei Heraklit selber, der deswegen der Dunkle genannt wurde (Fuhr-
mann 1966, 50)). Die Inspirationsmantik des Orakels ist ‚sibyllinisch‘, auf kalkulierte
Weise unbestimmt, um der Hermeneutik Raum zu geben, die demnach einen selbst zu
verantwortenden Umgang mit der Mehrdeutbarkeit darstellt. Und wie die Rede des
Orakels paradox und unbestimmt ist (ohne abstrus zu werden), so das Rätsel meta-
phorisch. So hielt Aristoteles die Metapher für die ‚eigentliche Rede‘ des Rätsels, das
Unvereinbares verknüpfe und auf Reales beziehe, was nur mit Metaphern möglich sei
(Aristoteles 2007, 22 1458a 25–31).¹⁹

Fazit: Frühgriechisch sind Wahrnehmen, Einsehen und Erkennen an das Licht als
Möglichkeitsbedingung gebunden, allerdings so, „daß das Dunkle als Untergrund und
Hintergrund gegenwärtig bleibt“ (Bremer 1973, 24). Diese Präsenz des eigenständigen

18 Auch geographisch, denn das Dunkel liegt im Westen, das Licht im Osten. Von Westen her über-
zieht die Nachtgöttin die Erde.
19 Die lateinische Rhetorik riet demgegenüber zur Vermeidung der Metapher zugunsten der Klarheit
etc. (Fuhrmann 1966, 56); mit Auctor ad Herennium, De ratione dicendi 1,15; 4,17; Cicero, De inventione
1,19; Quintilian, Institutio 4,2,31–51; 8,2; Sulpitius Victor, Institutiones oriatoriae 19; Iulius Victor, Ars
rhetorica 16; 20.

80 Philipp Stoellger



Anderen des Lichts wird durch die mythoskritische und tendenziell metaphysische
Abbildung von Sein und Nichtsein auf Licht und Dunkel reduziert und normativ kon-
notiert, indem auch Gut und Schlecht auf diese Unterscheidung abgebildet wird
(Schmitz-Moormann 1959, 21–71; Beierwaltes 1957; Luther 1965, 479–496).

Bei Platon²⁰ gilt die Idee des Guten als absolut licht, jenseits des Seins und von sich
her beständig offenbar. Seine Grundmetapher für die Idee des Guten ist nicht mehr das
Feuer oder der Äther, sondern die Sonne. An die Stelle des universalen Mediums tritt so
die Lichtquelle, bis dahin, dass in sie (und nicht ‚in ihr‘) geschaut wird, um sie zu er-
kennen.²¹

Bemerkenswert ist in seiner Verwendung der Sonnenmetapher, dass sich von ihr
eine Dialektik von Anwesenheit und Verborgenheit nahelegen würde, aber der Prä-
senzprimat dazu führt, sie als stets anwesend, beständig und unwandelbar zu denken.
Diese Anwesenheit lässt sich metaphorologisch noch näher bestimmen: Als Licht sind
Wahrheit und Sein nicht nur anwesend, sondern in natürlicher Weise selbstoffenba-
rend und, wie Blumenberg formuliert, ‚andringlich‘ (Blumenberg 1957, 434). Es bedarf
noch keiner außerordentlichen Offenbarung oder der epistemischen Techniken für
ihre Zugänglichkeit, sondern Wahrheit versteht sich in der rechten Paideia im Grunde
von selbst.

Platon erscheint auf dem Hintergrund Hesiods und Heraklits als das andere Ende
eines Variationsspektrums der Lichtmetaphorik: Von der ursprünglichen Dominanz
der Dunkelheit (Hesiod) über die paradoxale Gleichursprünglichkeit von Licht und
Dunkel (Heraklit) wird deren Verhältnis im Grunde aufgelöst. Dunkel ist nur noch die
Abwesenheit des Lichtes. Licht und Sein werden identisch, die Dunkelheit damit zum
Nichtsein.²² Diese Entwesentlichung des Dunkels wird auch von Aristoteles fortge-
schrieben, wenn ihm das Dunkel nur als ‚Beraubung des Lichts‘ (nach Bremer, 1973, 23)
gilt (Aristoteles 1957, 1053b 31). Die Geschichte des Verhältnisses von Licht und Dunkel
ist seitdem eine Geschichte vom Verschwinden des Dunkels. – Und in diesem Schema
wird sich auch noch die Aufklärung darstellen.

Spätestens bei Nietzsche (und Freud) aber wird (mit dem Hintergrund Heraklits
und der Romantik, wie indirekt auch der Mystik) das eigene Wesen der Dunkelheit
erinnert und zur Geltung gebracht. Wenn Blumenberg als Forschungslücke monierte:
„Für die Neuzeit bedarf es offenbar noch des Nachweises, daß die Geschichte der

20 Vgl. nochmals B. Snell, Entdeckung des Geistes: „Die platonische Philosophie ist voll von solchen
übergreifenden Analogien, und jede Philosophie, die nicht nur einen Aspekt der Welt ergreifen
möchte, die zu einer Einheit des Wissens kommen will, wird notwendig solche μετάβασις εἰς ἄλλο
γένος, solchen Modell-Wechsel und Analogie-Sprung vollziehen“ (Snell 1948, 213).
21 Die (b) Sonne ist allerdings nur der ‚Abkömmling‘ der (a) Idee des Guten (Platon 2003, 508b 12); aber
das noetische Licht ist das Wahrhafte (Platon 1995, 109e) und urbildliche, von dem das (c) sinnliche
sich ableitet.
22 „Der Ansatz der Lichtmetaphysik ist dadurch gekennzeichnet, daß die Licht-Dunkel-Struktur auf
die Lichthälfte reduziert wird. Die absolute Position der Lichtseite impliziert die Ausschaltung der
Nachtseite als eines eigenständigen Wirklichkeitsbereichs“ (Bremer 1973, 22).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 81



Lichtmetapher hier überhaupt weitergeht“ (Blumenberg 1957, 433), so wäre das bis zur
Aufklärung nicht besonders problematisch.Danach allerdings wäre die Geschichte eine
der Wiederkehr des Dunkels.

2.5 Übergang zur Metaphysik und Remetaphorisierung

In der platonischen Lichtmetaphorik beginnt aber schon die Lichtmetaphysik – und in
der Auslotung dieses Übergangs von der Metapher zur Metaphysik (als bestimmtem
Gebrauch der Metapher) liegt eine der methodischen Pointen Blumenbergs. Er sieht
den Übergang zur Metaphysik darin, dass das natürliche Licht in der Anwendung auf
die transzendente Idee des Guten verdoppelt wird, so dass sich das übertragene Licht
als transzendentes verselbständigt (Blumenberg 1957, 434). Dann und erst dann wird
Wahrheit rein in der Transzendenz loziert und es bedarf besonderer Zugänge wie der
Offenbarung. Das selbstverständliche Sehen im Licht als epistemisches Ideal wird dann
umbesetzt durch das visionäre Sehen ins Licht, demgegenüber dann das übliche Sehen
erblindet und das höchste Licht erst als Dunkel und dann als höchstes Licht wahr-
nimmt, vor dem alles andere Dunkel wird.

Dem Verschwinden des Dunkels korrespondiert seine ‚ewige Wiederkehr‘, maß-
geblich in der neuplatonischen Übersteigerung des Lichts. Das höchste Licht erscheint
(wie der Gott des AT) im Dunkel.

Cusanus formulierte in neuplatonischer Tradition:

Es ist gerade so, wie wenn jemand die Sonne sucht, und wenn er in der rechten Weise zu ihr
hintritt, so entsteht durch das überstarke Licht der Sonne Finsternis in seinem schwachen Auge;
und dieser Nebel ist für den, der die Sonne sucht, ein Zeichen dafür, daß er auf dem rechten Wege
ist; und wenn das Dunkel nicht erschiene, so wäre er nicht auf dem Wege zu jenem überhellen
Licht (Vansteenberghe 1915, 113; zitiert nach Blumenberg 1957, 441–442).

Die Beschreibung des Übergangs von der Metapher zur Metaphysik ist kritisch, und
provoziert Rückfragen. Nimmt man wie Blumenberg die Transzendenz als Kriterium,
würde jeder Gebrauch der Metapher für Transzendentes zur Metaphysik erklärt. In
diesem Sinne meinte bereits Heidegger: „Das Metaphorische gibt es nur innerhalb der
Metaphysik“ (Heidegger 1957, 89)²³ –, denn jedes ‚Übertragen‘ beruhe auf der „Unter-

23 Man vgl. hierzu (Ricœur 1991, 254–259) und zu Derrida (Ricœur 1991, 260–273). Als Parallele, die
zugleich auf Heideggers eigene Metaphernpraxis führt, vgl. M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache,
(Heidegger 1959, 206–209), in der Interpretation von Hölderlins Der Gang aufs Land: „Die Sprache ist
die Blume des Mundes. In ihr erblüht die Erde der Blüte des Himmels entgegen“ (Heidegger 1959, 206).
„Wir blieben in der Metaphysik hängen, wollten wir dieses Nennen Hölderlins in der Wendung,
‚Worte, wie Blumen‘ für eine Metapher halten“ (Heidegger 1959, 207). Gegen Benn meint Heidegger:
„‚Worte, wie Blumen‘, das ist ‚kein Bruch in der Vision‘, sondern das Erwachen des weitesten Blickes;
hier wird nichts ‚herangeholt‘, sondern das Wort zurückgeborgen in seine Wesensherkunft […] Wird
das Wort die Blume des Mundes und Blüte genannt, dann hören wir das Lauten der Sprache erdhaft

82 Philipp Stoellger



scheidung, wenn nicht gar Trennung des Sinnlichen und Nichtsinnlichen als zweier für
sich bestehender Bereiche“, und diese Trennung sei ein „Grundzug dessen, was Me-
taphysik heißt und das abendländische Denken maßgebend bestimmt“ (Heidegger 1957,
89)²⁴. Nicht die Unterscheidung also und die Übertragung aufs Nichtsinnliche oder
Transzendente wäre dann der illegitime Übergang, sondern eine Trennung als Cho-
rismos von Idee und Erscheinung. Ein solcher Dualismus führe erstens zur Verselb-
ständigung der Metapher, die dann beim Wort genommen und eigens weiter ausge-
deutet wird bis in die Allegorisierung; und zweitens führt die Verdoppelung durch
Trennung zu einer problematischen Rückübertragung.

Damit formuliert Heidegger den Grundsatz der Metaphysikkritik als Metaphern-
kritik, der von Derrida weitergeführt wird. Ihm zufolge ist Philosophie in ihrer Ge-
schichte wesentlich Metaphysik im Zeichen der Sonne, die immer und infallibel zu sich
zurückkehrt: „Metapher heißt also Heliotrop“ (Derrida 1988, 242). „Der Gehalt der
herrschenden Metapher wird auf dieses Hauptsignifikat der Onto-Theologie immer
wieder zurückkommen: der Kreis des Heliotrops“ (Derrida 1988, 254). – Die bei Hei-
degger und Derrida vorliegende Totalkritik der Metapher als Metaphysikkritik teilt
Blumenberg aber gerade nicht, sondern er unterscheidet und unterzieht sich der her-
meneutischen Arbeit, die Metaphorik zu verstehen, statt zu destruieren. Daher geht es
ihm nicht um die Reduktion der Metaphysik auf Metaphorik mit dem höchst konven-
tionellen Schluss, sie sei deswegen haltlos, sondern er versucht, ihre Entstehung aus
einem problematischen Gebrauch der Metapher zu verstehen.

Die Rückübertragung von dem Licht des Ursprungs auf die Phänomene auf dem
Hintergrund des metaphysischen Chorismos gilt aber auch ihm als problematisch.
Metaphysische Metaphorik von oben könnte man dieses Verfahren nennen, in dem
dann die Transzendenz ursprünglich und allein bestimmt, was Licht, Wahrheit, Sein
und Leben sei, und alles Seiende dann nur von diesem Ursprung her metaphorisch als
Licht oder Leben angesprochen wird. Die Übertragung vom Nichtsinnlichen aufs Sinn-
liche ist der metaphorologisch erhebbare Index einer metaphysisch gewordenen Me-
taphorik.

In diesem Sinn besteht Werner Beierwaltes zu Recht (und affirmativ!) darauf, dass
bei Plotin wesentlich Lichtmetaphysik vorliegt, weil „die vor allem Sinnenfälligen sei-
ende Lichtheit des Grundes Licht als sinnenfälliges Phänomen allererst ermöglicht“
und nur deswegen könne „von einer Übertragung von Sinnenfälligem auf Intelligibles
[…] zurecht die Rede sein“ (Beierwaltes 1961, 335). – Wenn Beierwaltes mit seinem

aufgehen […]“ (Heidegger 1959, 207–208). – Wenn Derrida den Heliotrop als Grundfigur der meta-
physischen Metaphorik vorführt, liegt darin eine deutliche Überbietung und Kritik von Heideggers
eigener Metaphorik wie von seiner Auffassung und Kritik der metaphysischen Metaphorik. Das gleiche
gilt ceteris paribus für Derridas Kritik des Seins als Entbergung, die in Heideggers Hölderlininter-
pretation zum Ausdruck kommt.
24 Mit dem Nachweis der Insuffizienz dieser Unterscheidung verliere die Metaphysik diesen maß-
gebenden Status und daher werde auch „die maßgebende Vorstellung von der ‚Metapher‘“ hinfällig
(Heidegger 1957, 89).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 83



Legitimitätskriterium Recht hätte, dass die Übertragung vom Sinnlichen aufs Intelli-
gible nur legitim wäre, wenn sie strikt Rückübertragung wäre, müsste es als Grund von
allem, was auf es legitimerweise übertragen werden kann, gelten. In der Theologie wird
genau dieses Argument etwa von E. Jüngel geltend gemacht: Legitim sei die Metapher im
theologischen Text nur durch die Metapher, die Gott in der Inkarnation selber vollzogen
habe. Nur in strikter Entsprechung zu dieser Selbstübertragung vom Sein in die
Sprache könne die Sprache auf Gott übertragen werden.

Das Problem dieses strengen Kriteriums ist seine Abhängigkeit von einer Metapher
des Absoluten, die man Metametapher nennen könnte. Nur sofern das oder der Eine
‚Licht‘ immer schon sei, könne Licht metaphorisch von ihm ausgesagt werden. Damit
wird erstens eine mythische wie metaphysische Ursprungslogik vertreten: Der Ur-
sprung ist das Wesen, des aus ihm Hervorgehenden, das nur als sein Abglanz auf ihn
rückübertragen werden kann. Zweitens wird von dem Einen mit metaphysischem
Realismus beansprucht, Licht (oder Liebe etc.) zu sein. Mit diesem Anspruch wird die
davon abgeleitete Metaphorik vermeintlich vor- oder nichtmetaphorisch begründet. Der
Ursprung und die Legitimierung der Metaphorik beansprucht (selbstwidersprüchlich),
vormetaphorisch zu sein. Diese eigentliche Rede vom Ursprung legitimiert zwar die
metaphorische Rede, die damit aber abgeleitet und sekundär bleibt von einer eigent-
lichen Rede – deren selber immer schon metaphorischer Charakter übersprungen oder
geleugnet wird, um ihn als eigentlich und realistisch auszugeben.

Metaphorologisch würde man hier einwenden, dass die Metapher des Absoluten als
Licht oder Liebe sc. selber nichts anderes als eine absolute Metapher ist. Und eine Ei-
gentlichkeit über die Metapher hinaus zu beanspruchen, ist weder möglich noch nötig.
Es ist nicht möglich, weil vom ursprünglichen Licht zu reden, immer schon die meta-
phorische Rede in Anspruch nimmt, und das zu leugnen, vitiös würde. Und es ist nicht
nötig, weil die absolute Metaphorik eigentlich genug ist und absolut.

Aber die Übertragung vom Nichtsinnlichen aufs Sinnliche muss noch nicht illegitim
sein. Auf Gott übertragene Metaphern werden durch diese Übertragung neu bestimmt,
und ihre Rückbeziehung auf die Schöpfung würde erst dann vitiös, wenn geleugnet
würde, dass sie zuvor auf Gott übertragen wurden, also ursprünglich sinnlich und
natürlich sind. Dementsprechend richtet sich die Interpretation Hans Weders darauf,
dass die christologische Metaphorik bei Johannes nicht nur Christus interpretiert,
sondern von ihm her auch die Welt, aus der diese Metaphern stammen, reinterpretiert
werden. Es bliebe sonst bei einem platonischen Aufstieg ohne Wiederkehr, wenn die
Interpretation Christi nicht ihren Weg zurückfände in die Welt, in der wir leben.

Demgegenüber ist das Problem des Neuplatonismus, den Aufstieg bereits als
Rückkehr zu verstehen, als regressus gegenüber dem ursprungslogischen egressus. Eine
Rückkehr in die sinnliche Welt gerät damit aus dem Blick. Dieses Aufstiegsschema kann
man in der Höhlenmetaphorik verorten: Die dunkle Welthöhle wird verlassen im
Rückgang ins Licht.

Mit dem Übergang der Metaphorik in Metaphysik (oder in die gnostischen
Kunstmythen hinein) ist nicht nur eine exegetische Detailfrage angesprochen, sondern
eine dominante Tendenz der Interpretation in Philosophie und Theologie. Wenn die

84 Philipp Stoellger



Metapher im theoretischen Text nicht mehr als Metapher verstanden und gebraucht
wird, läuft man Gefahr, sie in prekärer Weise beim Wort zu nehmen.Und dazu verleitet
sowohl die Tendenz zur Bestimmtheitsgenerierung als auch die herrschende Orien-
tierung am Begriff und der behauptenden Proposition. Metaphern immer weiter be-
stimmen zu wollen, sie wie Begriffe zu behandeln und propositional zu analysieren
(wie Davidson), lässt sie metaphysisch (oder illegitim und absurd) werden – und
demgegenüber ist die Metaphorologie eine sowohl kritische Disziplin.

Der Metaphorologie als hermeneutischer Methode des nichtmetaphysischen Um-
gangs mit Metaphern geht aber bereits zweierlei voraus: die noch nicht methodische
Rückführung von Metaphysik auf Metaphorik, wie sie in der Theologie immer wieder
gesucht wurde, nicht zuletzt bei Luther oder Schleiermacher, und der Zerfall der Me-
taphysik in der Neuzeit. In diesem Sinn formulierte Blumenberg am Schluss seiner
‚Paradigmen zu einer Metaphorologie‘: „Metaphysik erwies sich uns oft als beim Wort
genommene Metaphorik; der Schwund der Metaphysik ruft die Metaphorik wieder an
ihren Platz“ (Blumenberg 1960, 142).

Blumenbergs erstes Beispiel für diese Remetaphorisierung des Lichtes ist überra-
schenderweise Augustin. Er distanzierte sich vehement gegen die gnostische
‚Lichtmetaphysik‘ (Blumenberg 1957, 440) und destruierte (mit theologischer Argu-
mentation) die manichäische Fabel vom Urkampf des Lichts mit der Finsternis. Und
gegen den Neuplatonismus zielt Augustin nicht auf das ‚Sehen-ins-Licht‘, in dem alles
andere Dunkel wird, sondern der Mensch sieht ‚im Licht‘, das die Welt erhellt. Blu-
menberg meint daher: Augustin „führt die Lichtmetaphysik auf die Lichtmetaphorik
zurück!“ (Blumenberg 1957, 440).

Allerdings kann man Augustins Kritik auch lediglich als Destruktion der Lichtmy-
then der Gnosis verstehen und zeigen, wie er in der Tradition neuplatonischer Licht-
metaphysik bleibt, denn er trennt sc. das Licht des ersten und des vierten Schöp-
fungstages (qua intelligimus, qua cernimus), und er überträgt von Gott als Licht dieses
auf die sinnliche Welt. Aber – in bestimmter Hinsicht ist seine Lichtmetaphorik doch
auch Kritik der neuplatonischen Lichtmetaphysik. Denn er verdoppelt das Licht nicht
und hält nicht an der strikten Transzendenz Gottes als Licht fest, sondern die Chris-
tologie unterläuft die Verdoppelung zweier Welten und die Reinheit der Transzendenz.
Und in diesem Sinne wird die Christologie auch in der reformatorischen Theologie
wieder als Grund der Metaphysikkritik fungieren.

2.6 Die Anfänge mit Heidegger

Mit der Kritik der metaphysischen Verselbständigung der Metapher wird deutlich, dass
die Metaphorologie nicht nur deskriptiv verfährt, sondern auch systematische Ab-
sichten verfolgt. Und das kündigt sich bereits am Anfang des ganzen Projektes an. In
seiner erst 2020 veröffentlichten Dissertation zum ‚Problem der Ursprünglichkeit in der
mittelalterlich-scholastischen Ontologie‘ von 1947 rekurriert Blumenberg auf das vor-

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 85



prädikative Seinsverständnis und die Lichtmetaphorik als dessen unbegriffliche Dar-
stellung.

‚Die Interpretation des Seins als Gegenständlichkeit‘ sei nur ein abgeleitetes und
kein ursprüngliches Seinsverständnis (Blumenberg 2020, 148–152; 1947, 66–68). Ver-
gegenständlichung ist eine Leistung des Begriffs als Funktion wissenschaftlicher
Erkenntnis, wohingegen „das Erste und Ursprüngliche“ sich in der „vorprädikativen
Offenbarkeit von Seiendem“ zeige, das „noch nicht zum Begriff gekommene Seinsver-
ständnis“, das „unvergegenständlichte ‚Worin‘ der Dinge“ (Blumenberg 1947, 66; 2020,
149).

Diese Auszeichnung des vorprädikativen Seinsverständnisses entnimmt Blumen-
berg Heideggers Vom Wesen des Grundes, der dort argumentiert:

Prädikation muß, um möglich zu werden, sich in einem Offenbarmachen ansiedeln können, das
nicht prädikativen Charakter hat. Die Satzwahrheit ist in einer ursprünglicheren Wahrheit (Un-
verborgenheit), in der vorprädikativen Offenbarkeit von Seiendem gewurzelt, die ontische Wahr-
heit genannt sei (Heidegger 2013, 130).

Damit einher geht die ‚radikale‘ Auszeichnung der irreduziblen Vor- und daher
Unbegrifflichkeit: „Vielmehr müssen die ursprünglichen ontologischen Begriffe vor
aller wissenschaftlichen Grundbegriffsdefinition gewonnen werden […]“ (Heidegger
2013, 133). Eben hier kann man den Ursprung von Blumenbergs ursprünglicher Einsicht
in die irreduzible Unbegrifflichkeit sehen, in Heideggers vorprädikativer Unverborgen-
heit des Grundes.²⁵

Mit der Entdeckung der irreduziblen Vorbegrifflichkeit der ontologischen Grund-
‚begriffe‘ geht das Verständnis der Wahrheit als ursprünglicher Erschlossenheit und
der ontologischen Differenz einher, deren Grund die ‚Transzendenz des Daseins‘ sei.
Und in diesem Zusammenhang könnte Blumenberg seine Husserl aufnehmende und
erweiternde Interpretationsfigur der nicht-anschaulichen, vortheoretischen und
nichtgegenständlichen Intentionalstruktur des menschlichen Daseins gefunden haben:
„Kennzeichnet man alles Verhalten zu Seiendem als intentionales, dann ist die Inten-
tionalität nur möglich auf dem Grunde der Transzendenz“, sodass die Frage nach dem
Grund – und für Blumenbergs Version dieser Frage als der nach der Ursprünglichkeit –
„zum Transzendenzproblem“ (Heidegger 2013, 135) wird. Die Transzendenz des ‚In-der-
Welt-seins‘ tritt damit in der Perspektive Blumenbergs an die Stelle des nicht mehr
bedeutsam scheinenden Gottesgedankens. Diese Umbesetzung ist die Grenze von Blu-
menbergs theologischer Untersuchung, auf der sie in die existenzialontologische Her-
meneutik der Befindlichkeit menschlichen Daseins und deren vorprädikative Darstel-

25 Von hier aus wird die Entdeckung der irreduziblen Metapher gegenüber dem Begriff der Be-
griffsgeschichte verständlich und auch das Vorbegriffliche der ersten metaphorologischen Studie von
1957, wie deren materiales Thema, die Wahrheitsmetaphorik. Die Einsicht in die irreduzible Eigenart
als Unbegrifflichkeit geht bereits über die (prinzipiell reduzible) Vorbegrifflichkeit hinaus.

86 Philipp Stoellger



lungsweisen übergeht. Denn hier wird die Welt²⁶ zum In‚begriff‘ der „Offenbarkeit des
Seienden im Ganzen“ (Blumenberg 1947, 67; 2020, 150) für das ursprüngliche Verstehen.

Die „Gegebenheitsweise dieser fundamentalen Sphäre, die ‚Welt‘ heißt“ (Blumen-
berg 1947, 67; 2020, 151), kann nicht die Welt des Begriffs und der theoretischen Ein-
stellung sein, sondern liegt diesseits derselben. Die Entdeckung der Metapher und ihrer
Verwandten ist hier zum Greifen nahe, wird aber noch nicht genannt, sondern im Sinne
Heideggers erläutert, etwa als „Angespanntheit auf eine unmittelbare, theoretisch nicht
distanzierte Hingegebenheit an die Lebensbewegung in ihrer gedanklich noch unbe-
wältigten Eigentlichkeit“ (Blumenberg 2020, 152; 1947, 68).

Die „Weltlichkeit der Welt“ sei ihre vortheoretische Version als „Weltentwurf“, wie
er mit Heidegger sagt, und dieser ‚Entwurf‘ sei eine „Projektion von ontologischer Er-
hellung, von Licht“ (Blumenberg 1947, 68; 2020, 152–153). Damit ist eben das Thema
aufgeworfen, das den Anfang der Metaphorologie bildet. Die metaphysische Lichtme-
taphorik sei der Versuch, „für einen letzten kategorial nicht mehr faßbaren Sachverhalt
[!] eine angemessene Verweisung zu finden“ (Blumenberg 2020, 153; 1947, 68). Und hier
fällt auch der erwartete Ausdruck: Platos Sonnenmetapher für die Idee des Guten als
Metapher des Lichts für die Wahrheit: „was dieser Metapher ihr Recht gibt, ist doch
schon der Ansatz eines bestimmten Seinsverständnisses“ (Blumenberg 2020, 153; 1947,
68). Die Metapher ist schon hier die unbegriffliche Darstellungsform ursprünglichen
Seinsverständnisses.²⁷

Im Horizont der Hermeneutik Heideggers ist für die Welt, in der wir leben und
denken, das ontologische Vorverständnis grundlegend. Und dieses Vorverständnis
verdichtet sich in ‚horizontbildenden Grundbegriffen‘, die den ‚Sinn des Seins‘ präju-
dizieren.

Wie auch immer das Seiende ausgelegt werden mag, ob als Geist im Sinne des Spiritualismus, ob als
Stoff und Kraft im Sinne des Materialismus, ob als Werden und Leben, ob als Wille, als Substanz
oder Subjekt, ob als Energeia, ob als Ewige Wiederkehr des Gleichen, jedesmal erscheint das
Seiende als Seiendes im Lichte des Seins (Heidegger 2013, 365–366),

formuliert Heidegger.
Die horizontbildenden Grundbegriffe sind ungegenständlich, präprädikativ und

fungieren als Horizontbesetzungen, die nicht im Begriff aufgehen. Deswegen wird das

26 Vorgreifend formuliert: die ‚Wirklichkeiten in denen wir leben‘ (Blumenberg 1986a).
27 Aber die hermeneutische Erschließungskraft der ‚ursprünglichen‘ Metaphorik bleibt doch noch
verdeckt, wenn Blumenberg vielleicht in Konzession an die wissenschaftlichen Anforderungen an eine
Dissertation zurücknehmend formuliert: „Mag, gemessen an unseren so viel subtiler gewordenen
technischen Mitteln der Darstellung, die schematische und vom Abgleiten in die Metaphorik ständig
bedrohte Anwendung des Lichtgedankens als dem metaphysischen Problem inadäquat angesehen
werden […]“ (Blumenberg 2020, 156; 1947, 70). Aber zumindest sei die metaphorische Darstellung nicht
in neuzeitlicher Perspektive unter der Leitung der begriffsorientierten Epistemologie zu analysieren,
sondern als genuine (absolute) „Ermöglichung seinserschließender Wahrheit“ (Blumenberg 1947, 70;
2020, 156). Ist das erst einmal vertreten, ist man bereits auf dem Weg in die Metaphorologie.

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 87



Seiende als etwas für jemanden ausgelegt, und in diesem als tritt die Metaphern ein; –
wie bei Heidegger selber: Das Seiende erscheint im Licht des Seins, und nichts erschiene,
wenn dieses Licht verdunkelt wäre.

Wie für Hegel die Philosophiegeschichte zum Schlüssel zur Philosophie der Ge-
schichte wurde, so wurde für Heidegger die Metaphysikgeschichte zum Schlüssel der
Philosophie des Seins. Damit wird sein Weg in die Geschichte zum Weg in die Ge-
schichte der Grundmetaphern des Seins. Seinsvergessenheit²⁸ und die negative Onto-
logie der Abwesenheit des Seins wird von ihm im Anschluss an Hölderlins abwesenden
Gott Dionysos dargestellt als ‚Nacht der Götterferne‘. Dieser Entzug des Seins ist Dunkel,
und erst in der Anamnese als ‚Andenken‘ der Seinsgeschichte kann es wieder Licht
werden.

Eine antineuzeitliche Pointe dieser Lichtmetaphorik ist es, nicht technisch verfasst
zu sein. Das Licht wird nicht hergestellt, nicht methodisch auf etwas geworfen, sondern
– erwartet, erhofft und beschworen. Das Sichzeigen, das Ereignis und die Selbstoffen-
barung des Lichtes²⁹ sind es, die in dieser Offenbarungsphilosophie die Eschatologie
bestimmen.

Von daher wird auch die cognitio intuitiva rehabilitiert, nicht mehr nur im Spiegel
zu sehen, sondern unmittelbar vom Licht erfasst zu werden und dieses Ereignis ent-
schlossen zu ergreifen. Neomystik in Gestalt der Hermetik wäre eine polemische Ver-
ortung dieser Einstellung, mit der Pointe, dass diese Neomystik dezidiert pagan ist, in
Erwartung eines wiederkehrenden Gottes der griechischen Archaik.³⁰

2.7 Die Verselbständigung der Metaphorologie zur
Lebenswelthermeneutik

Lebenswelt als Horizont der Metapher

Anhand der absoluten Metaphern lässt sich Blumenberg zufolge das faktizitäre Seins-
verständnis in seiner Geschichte erschließen, weil in ihnen zum Ausdruck komme, als
wasWahrheit, Sein, Geschichte oder Leben vortheoretisch verstanden werden. Der Ton

28 „Das Seiende ist vom Sein selbst verlassen. Die Seinsverlassenheit geht das Seiende im ganzen an,
nicht nur das Seiende von der Art des Menschen, der das Seiende als solches vorstellt, in welchem
Vorstellen sich ihm das Sein selbst in seiner Wahrheit entzieht“ (Heidegger 1961, 355).
29 Heidegger gilt die Evidenz nicht ‚nur‘ als das Sichzeigen des Phänomens, sondern als das Offenbare
gegenüber dem Verborgenen, Verhüllten und Verdeckten.
30 Vgl. Habermas: „Heidegger […] wollte die Kraft einer richtungslos gewordenen Illumination ein-
behalten, ohne den Preis für deren Reprophanierung zu entrichten. So spielt er mit einer Aura, der das
Heiligtum abhanden gekommen ist. Seinsmystisch bilden sich die Erleuchtungen ins Magische zurück.
In der neuheidnischen Mystik geht von dem entgrenzenden Charisma des Außeralltäglichen weder,
wie im Ästhetischen, etwas Befreiendes aus, noch, wie im Religiösen, etwas Erneuerndes – allenfalls
der Reiz der Scharlatanerie.Von diesem Reiz nun reinigt Derrida die in den Traditionszusammenhang
des Monotheismus zurückgeführte Seinsmystik“ (Habermas 1985, 217).

88 Philipp Stoellger



liegt dabei darauf, dass die absoluten Metaphern im theoretischen Text es ermöglichen,
den vortheoretischen Horizont wahrzunehmen, der sich in ihnen manifestiert. Anders
gesagt: Die Hermeneutik der absoluten Metapher ermöglicht eine Lebensweltherme-
neutik, eine Hermeneutik dessen, als was der Mensch seine Welt faktizitär auslegt. Nur
dass Blumenberg nicht mit Heidegger den Weg in die Fundamentalontologie geht,
sondern ‚mundan‘ bleibt, bezogen auf die Welt, in der wir nun einmal leben. (Kritisch
formuliert: Er vermeidet Heideggers Gnosis, wie sie von Hans Jonas kritisiert wurde).

Blickt man von diesem hermeneutischen und systematischen Konsequenzen der
Entdeckung der absoluten Metapher noch einmal zurück auf Blumenbergs anfängli-
chen Kontext der Begriffsgeschichte, zeigt sich, dass seine Metaphorologie von einer
Brisanz und Eigendynamik ist, die zu deren Verselbständigung führte.³¹ Daher for-
muliert er 1979 in seinem ‚Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit‘:

Deshalb wird eine Metaphorologie, will sie sich nicht auf die Leistung der Metapher für die Be-
griffsbildung beschränken, sondern sie zum Leitfaden der Hinblicknahme auf die Lebenswelt
nehmen, nicht ohne die Einfügung in den weiteren Horizont einer Theorie der Unbegrifflichkeit
auskommen (Blumenberg 1979, 83).

Dieser ‚Ausblick‘ ist von Blumenberg nie in Form einer ‚Theorie‘ ausgeführt worden.
Aber es wäre eigens zu erörtern, wie eine solche Theorie zu konzipieren wäre. Jeden-
falls dürfte sich von ihrem Thema ‚Lebenswelt‘ her der Sinn und die Gestalt von
‚Theorie‘ bestimmen. Ausgeführt wurden hingegen verschiedene Paradigmen der
‚Hinblicknahme auf die Lebenswelt‘, und diese Studien sind materiale Ausführungen
der ‚Theorie der Unbegrifflichkeit‘. Sie sind exemplarische Studien einer bestimmten
Form von Phänomenologie, die das Verhältnis von Lebenswelt und kulturellen Formen
anhand der Unbegrifflichkeit im theoretischen Text untersucht.

Die Lebenswelt ist somit der genetische Horizont der Kultur. „Die Lebenswelt ist
eine Welt auf Widerruf. Die Metapher manifestiert diesen unüberschreitbaren Sach-
verhalt exemplarisch. In ihr artikuliert sich der unbestimmte Erwartungshorizont“
(Blumenberg 1971, 170). Blumenberg verortet die Metaphern damit in der ‚widerrufba-
ren‘, geschichtlich labilen und daher stets varianten Intentionalstruktur und rekurriert
auf die Lebenswelt als dem basalen Horizont der Metapher.

31 „Der Raum der Metapher ist der Raum der unmöglichen, der fehlgeschlagenen oder der noch nicht
konsolidierten Begriffsbildung“ (Blumenberg 1971, 171). Diesen Raum der absoluten Metapher vermag
der Begriff nie zu füllen oder zu definieren. In der Logik des Begriffs formuliert: „Die Norm der
Begrifflichkeit beruht auf vorgreifenden Orientierungen, die ihrerseits notwendig außerhalb des
Normbereiches und seiner Systematik liegen müssen, die aber nicht dessen bloßes, sich im Prozeß
selbst aufzehrendes genetisches Vorfeld bilden“ (Blumenberg 1971, 171).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 89



Kognitive Funktion der Metaphern

Der Rückgang auf die Lebenswelt als Horizont der Metapher bliebe einseitig (und po-
tentiell regressiv), ohne das ‚Jenseits‘ der Lebenswelt mitzuthematisieren, die Welt der
Wissenschaften. Denn Lebenswelt und Wissenschaften sind keine getrennten Bereiche,
sondern diese gehen aus jener hervor und werden stets durch sie mitbestimmt und
orientiert. Wissenschaft und Technisierung sind aus Antrieben der Lebenswelt moti-
viert (Blumenberg 1986a, 7– 54). Und jede Wissenschaft wie auch der reflexive Selbst-
bezug der Wissenschaften lebt mit und in zentralen Fragen von absoluten Metaphern.
Sie sind zum Teil fachspezifisch wie die ‚Quelle‘, zum Teil die Wissenschaften über-
greifend wie die Metapher ‚Paradigma‘ (Haverkamp 1987, 547–560). Um dem nachzu-
gehen, werden von Blumenberg nicht mehr nur die Metaphern im philosophischen Text
behandelt, sondern generell in wissenschaftlichen Texten, in denen sie eine stabili-
sierende und orientierende Funktion haben. Daher entwickelt die Metaphorologie eine
wissenschaftsgeschichtliche und implizit wissenschaftstheoretische Dimension, die er
auch als solche benennt.

Die Aufgabe nun, Metaphorik selbst noch in der internen Wissenschaftssprache
aufzuspüren, zielt nicht auf deren mögliche Umwertung, also nicht auf Erhaltung oder
Erweckung von Vieldeutigkeit, sondern viel eher auf einen in der Metaphorik kon-
servierten Konsistenzfaktor. Denn die Metapher homogenisiert einen Kontext von einer
Orientierung her, sein Verständnis auf diese hin. Sie macht deutlicher, wie zunächst
different Erscheinendes zusammengekommen sein kann und zusammenhängt. Die
Funktion einer Metaphorologie kann also sein, einem hermeneutischen Konzept seine
Eindeutigkeit zu sichern oder Korrekturversuche an einem derart noch nicht gesi-
cherten zu stützen. Die Metaphorologie hat deshalb keinen ästhetischen Aspekt, weil sie
Vieldeutigkeit gerade nicht hinnimmt, sondern die Tendenz auf Eindeutigkeit der
wissenschaftlichen Sprache akzeptiert (Blumenberg 1971, 191).

Diese programmatische Aufgabenbeschreibung ist das phänomenologisch not-
wendige Implikat der Metaphorologie als Lebenswelthermeneutik. Sofern die Wis-
senschaften aus den Antrieben der Lebenswelt entstehen, ist die Hermeneutik der ei-
nen nicht ohne die der anderen zu haben. Damit wird der Horizont der Metaphorologie
selber zwiefältig: Sie ist eine Hermeneutik des Vortheoretischen und eine der Theorie,
eine der Lebenswelt wie des (vermeintlichen) ‚Jenseits‘ der Lebenswelt³², wie der Ge-
schichte der Wissenschaften. In ihnen ist die kognitive Funktion der Metaphern do-
minant, wie sie von zeitgenössischen kognitiven Metaphorologien ausgearbeitet wird.
„Metaphern sind in diesem Sinne Leitfossilien einer archaischen Schicht des Prozesses
der theoretischen Neugierde“ (Blumenberg 1973, 77) – und eben damit sind auch Blu-
menbergs neuzeitgenetischen Studien aus dem Horizont seiner Metaphorologie heraus
motiviert, als Phänomenologie der Genese neuzeitlicher Lebenswelt und der ihr ent-
sprechenden Wissenschaftsgeschichte.

32 Vgl. zu Blumenbergs Lebensweltbegriff Blumenberg 1972.

90 Philipp Stoellger



2.8 Ausblick auf den Kontext: Die kognitiven Metaphorologien

Treffend heißt es daher in einer Blumenbergstudie von Jürg Haefliger: „Ohne Über-
treibung darf behauptet werden, dass Blumenberg rund zwanzig Jahre vor der For-
mulierung der konzeptuellen Metapherntheorie deren grundsätzliche Postulate im
Ansatz vorwegnimmt“ (Haefliger 1996, 79).

Die damit angesprochenen metaphorologischen Verwandten von Blumenberg
seien daher wenigstens exemplarisch genannt. Wohl am bekanntesten sind die Studien
von Lakoff und Johnson, die maßgeblich im Blick auf die Alltagssprache untersuchen,
wie sie von metaphorischen Orientierungen durchsetzt und bestimmt ist. George Lakoff
und Mark Johnson veröffentlichten 1980 ihre Studie „Metaphors we live by“³³, die
seitdem, zumindest für die angelsächsische Diskussion, einen Klassiker der kognitiven
Metaphorologie darstellt. Sie versuchen, die Metaphorizität unserer Kognition resp.
unseres Begriffssystems zu zeigen und zu präzisieren und dabei zu verstehen, wie wir
unsere Erfahrungen metaphorisch strukturieren und verstehen (Lakoff und Johnson
1980, 116). Ihre Grundthese lautet, „that metaphor is pervasive in everyday life, not just
in language but in thought and action. Our ordinary conceptual system, in terms of
which we both think and act, is fundamentally metaphorical in nature“ (Lakoff und
Johnson 1980, 3). Man lebt von diesen Metaphern, weil man ohne sie nicht leben könnte
und mit anderen anders lebte. In Anbetracht der religiösen Wurzelmetaphern wird das
‚Leben von‘ besonders deutlich.

Michael Pielenz (1993) führte die pragmatistische Metaphorologie unter rhetori-
schem Aspekt weiter mit der These: „metaphors we argue by“: „Jede konzeptuelle
Metapher läßt sich als eine stille Matrix impliziter Schlußpräsuppositionen quasi-to-
pisch deuten, die in Rechtfertigungszusammenhängen Argumente zur Befestigung
kritisierter Geltungsansprüche anbietet“ (Pielenz 1993, 12). Dazu bedarf er zunächst
einer Argumentationstheorie, die er im Anschluss an Toulmin (1958; 1975; Toulmin,
Rieke und Janik 1979) und Öhlschläger (1979; 1980, 152–167) gewinnt, indem er die
„Metaphern als kulturell entfaltete und unentbehrliche kognitive Kategorien indivi-
dueller wie kollektiver Lebenserfahrung“ interpretieren kann und sie formal als „In-
ventarien von Schlußregeln“ und als „handlungslegitimierende[] Schlußpräsupposi-
tionen“ (Pielenz 1993, 12) versteht. Sofern er diese argumentative Funktion auf dem
Hintergrund maßgeblich von Bornscheuers Topik im Sinne einer „quasi-topischen Ge-
brauchsfunktion“ erläutert, verfolgt er damit die „Heuristik einer allgemeinen Topik“,
die in der Redepraxis als eine „Logik des Einleuchtenden“ fungiere (Pielenz 1993,13).³⁴

33 Vgl. Johnson 1981 und dort besonders Lakoff und Johnson 1981, 286–325 als Zusammenfassung des
Entwurfs von 1980.
34 Die Metapher wird damit zugleich als ‚kulturelles Modell‘ verstanden, anhand dessen kultur-
anthropologisch Aufschluss für die Mentalitätengeschichte erwartet werden könne (Pielenz 1993, 13).
„Die konzeptuelle Metapher wird somit zur analytischen Einheit, das Bedeutungsgewebe, welches eine
jeweilige Kultur zum Ausdruck bringt, zu entschlüsseln und schließlich zu interpretieren“ (Pielenz
1993, 13–14), denn sie seien „kulturelle Modelle, in denen der kulturgeschichtliche Erfahrungshorizont

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 91



Bernard Debatin (1995; Debatin, Jackson und Steuer 1997) schließlich entfaltet in
seiner Studie zur ‚Rationalität der Metapher‘, wie sie als Grundform kommunikativer
Vernunft fungiert.

3 Systematische Rückfrage

3.1 Die absolute Metapher als Grundfrage an die Philosophie

Wenn die These von der Absolutheit der Metapher trifft und zu Recht vertreten wird
– dann kann man jede Philosophie (und Theologie etc.) daraufhin befragen: ‚Wie hältst
Du’s mit der Metapher?‘. Die absolute Metapher ist daher eine Grundfrage an die
Philosophie in ihrer Geschichte, an der sich ihr Verhältnis zu Horizontvorgriffen und
ihren orientierenden Grundfiguren zeigt, auch zu denen, mit denen sie jeweils selber
operiert.

Wie geht man mit dem offenen Horizont um, der nicht definitiv terminiert werden
kann, sondern vorgreifend strukturiert wird, um sich zu orientieren; oder wie geht man
mit Vorurteilen um, die man immer schon hat und nach hermeneutischer Ansicht auch
immer braucht, um überhaupt etwas verstehen zu können; oder wie verhält sich das
Denken zu seinen operativen Begriffen, die es nicht gänzlich vor sich bringen kann, die
also nicht definitiv zu kontrollieren sind, sondern einen in bestimmter Weise unbe-
stimmten Status haben, und doch tragend sind? Oder man kann sogar technisch for-
mulieren: Wie verhält sich ein Beobachter zu seinen kontingenten Grundunterschei-
dungen, die er entwirft, um überhaupt beschreiben zu können, etwa zu der von System
und Umwelt?

Dabei setze ich voraus, dass diese Vorgriffe, die mythisch, metaphysisch, regulativ,
schematisch oder symbolisch sein mögen, sich stets in Metaphern sprachlich darstellen.
Es wird dann vordergründig gleichgültig, ob man hier von Schemata, Modellen,
Grundbegriffen oder Grundmetaphern spricht. Bei näherer Hinsichtnahme aber ist das
Modell ‚Metapher‘ passender, um diese Grundfiguren zu verstehen.

3.2 Fazit: metaphorologische Thesen und Konsequenzen

1. Es gibt absolute Metaphern im theoretischen Text.
2. Diese Metaphern sind faktizitär, ‚mehr unsere bedeutsamen Zufälle als unsere Wahl‘
(frei nach O. Marquard).
2.1. Daher sind sie hermeneutisch aufschlussreich für die ‚Welt, in der wir leben‘.

herrschender Mentalitäten sedimentiert ist“ (Pielenz 1993, 14). Diese Metaphern könnten als Topoi
analysiert „schließlich als eine Tiefenstruktur kultureller Einbildungskraft gedeutet werden“ (Pielenz
1993, 14). Vgl. auch Haefliger zu Blumenberg (Haefliger 1996, 129–138).

92 Philipp Stoellger



3. Die Faktizität dieser Metaphern kann legitimiert werden:
3.1 Jede Begriffsgeschichte hat eine Vorgeschichte im Vor- resp. Unbegrifflichen.
3.2 Geschichtlich: Die Provisorien sind so lange unvermeidlich, wie es keine ‚termino-
logie définitif‘ gibt.
3.3 Im Horizont der kritischen Philosophie transformieren sich die metaphysischen
Themen in unabweisbare Grundfragen, die Metaphern auf sich ziehen. Und die kriti-
schen Regulative bedürfen notwendig des Schematismus wie des Symbols als an-
schaulicher Übertragungen der Reflexionsregeln.
3.4 Die Grundfragen bleiben auch jenseits der kantischen Kritik bestehen wie im Ho-
rizont der (Kultur)Anthropologie und ziehen metaphorische Antworten auf sich, etwa
des homo pictor oder des homo faber (zum Beispiel bei E. Rothacker).
3.5 Hermeneutisch zeigt sich, wie das Vorverständnis von Mensch, Welt und Gott, wie
von Zeit, Geschichte etc. das Leben bestimmt und theoretische Entwürfe orientiert. Und
die Darstellung dieser Vorverständnisse erfolgt stets (hermeneutisch) als etwas. In dem
als liegt die Differenz, in der die Metapher eintritt (als etwas bleibend anderes).
3.6 Symboltheoretisch kann man dieses immer schon Interpretiertsein und das theo-
retische Interpretieren der Welt, in der wir leben, mit Goodman als ‚Weisen der
Welterzeugung‘ ausführen. Und bereits in dieser Grundmetapher der ‚Welterzeugung‘
tritt die nominalistische und konstruktivistische Orientierung seiner Symboltheorie
zutage.
4. Man kann schließlich die spekulative These vom Ursprung der Sprache aus der
Dichtung oder aus der Metapher semiotisch reformulieren. Sprache entwickelt sich im
tentativen Übertragen auf Neues und Unbekanntes.
4.1 Diese Strukturdynamik verdichtet sich in Horizontvorgriffen und -rückgriffen, die
unsere Erwartung und Erinnerung darstellen. Dabei haben wir es mit Themen zu tun,
die nicht in erfüllter Anschauung aufgehen können und deswegen nicht exakt zu ter-
minieren oder zu definieren sind.
4.2 Diese explorative oder vorgreifende Dynamik kann man als Struktur der Metapher
‚Metaphorizität‘ nennen.
5. Diese Dynamik der Ausweitung und der Vor- wie Rückgriffe (zentrifugal) provoziert
Metaphern, die nicht allein innovativ sind. Sie orientieren und regulieren. Sie sedi-
mentieren und stabilisieren (zentripetal).
5.1 Daher können Metaphern auch als konventionelle und tradierte Figuren auftreten,
in stabilisierender und regulativer Funktion. Darin sind sie dem Begriff verwandt,
können sogar als Begriffe aufgefasst werden – und bleiben doch Metaphern (vgl. die
kognitiven Metaphorologien).
6. Die absoluten Metaphern als Begriff zu behandeln, birgt aber Gefahren in sich:
6.1 Die logische Struktur der Metapher ist eine ‚kalkulierte Absurdität‘ (Chr. Strub), wie
‚Der Papst ist ein Fuchs‘, oder eine kalkulierte Trivialität, wie ‚Der Papst ist kein Esel‘.
6.2 Nimmt man solche Metaphern beim Wort, werden sie absurd oder trivial. Ihre
Pointe platzt. Daher sind Metaphern im theoretischen Text stets anfällig für Destruk-
tion; darin liegt ihre kommunikative Stärke und Schwäche.

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 93



6.3 So können beim Wort genommene Metaphern metaphysische Thesen oder Fragen
provozieren, etwa: ‚Ist der Papst ein Mensch?‘. Ist sein Wort mehr als Menschenwort?
6.4 Aus diesem sich problematisch verselbständigenden Gebrauch der Metaphern re-
sultiert die Metaphernkritik als Metaphysikkritik.
6.5 Nur wird diese Kritik als totale erstens leicht billig, wenn sie nur zu verwinden
sucht, was erst einmal zu verstehen wäre. Und diese Kritik wird selbstwidersprüchlich,
sofern sie sich selber ‚von der Metapher nicht die Finger lassen kann‘, wie sich an der
Metaphorik Heideggers wie Derridas zeigen lässt.
7. Die weiterführende Alternative zur totalen Metaphernkritik ist demgegenüber Blu-
menbergs Metaphernhermeneutik.
7.1 Über die Horizonterweiterung der Begriffsgeschichte hinaus ermöglicht sie eine
Phänomenologie der Geschichte: der geschichtlichen Lebenswelten wie der aus ihr
motivierten kulturellen Formen wie Wissenschaft und Technik. Denn die absoluten
Metaphern sind signifikant für die ‚Welt, in der wir leben‘.
7.2 Diese hermeneutische Phänomenologie ist aber mitnichten neutral oder rein de-
skriptiv, sondern:
7.3 sie ist kritisch, nicht nur gegenüber der Metaphysik, sondern auch gegenüber den
spezifischen Gefahren des Metapherngebrauchs:

Zur Rhetorik von ‚Lebenswelt‘ gehört auch, daß sie suggeriert, es sei auf dem Grunde doch noch –
und wieder erreichbar – die eine Welt, die man nur leben müsse, um in ihr zu leben. In aller
Rhetorik steckt die Gefahr der Selbstüberredung, auch und erst recht in der philosophischen
(Blumenberg 1986a, 4–5).

Während das zureichend begründete Argument in einem theoretischen Kontext so etwas wie
geronnene Disziplin ist, bedarf das rhetorische Element der Problematisierung gerade im Maße
seiner Wirkungsfähigkeit: Hilft es nur hinweg über die Verlegenheiten des Unverstands oder treibt
es uns voran in die Verdichtung grundloser Scheinevidenzen? Metaphorologie ist ein Verfahren
der Sichtung von notwendigen Wagnissen und unverantwortlichen Suggestionen (Blumenberg
1986b, 405).

8. Die Metaphorologie als Metaphernkritik zielt nicht auf Destruktion, sondern auf
Remetaphorisierung der Rede von den philosophischen (wie theologischen) Grund-
themen, als Rückführung der Metaphysik auf Metaphorik.
8.1 Damit führt sie die Philosophie auf ihren lebensweltlichen Horizont zurück, um
deren Krisis in vergegenständlichender Rede von ungegenständlichen Themen zu be-
arbeiten.
8.2 Diese Krisistherapie als Lebensweltrückbindung operiert nicht mit einer tran-
szendentalen Reduktion, sondern mit einer ‚Genealogie‘, die die rückwärtige Entwick-
lung des Verhältnisses von Lebenswelt und Wissenschaft (etc.) genealogisch rekon-
struiert.
8.3 In dieser genetischen Perspektive sucht sie einerseits, von ererbten Fragelasten zu
befreien und von zu weitgehenden Erwartungen zu entwöhnen (vgl. Wittgenstein),
andererseits, die uns durch die Tradition zugespielten Fragen und Erwartungen der
imaginativen Variation auszusetzen (Metaphernvarianz).

94 Philipp Stoellger



9. Die Remetaphorisierung führt die Arbeit an den großen Fragen auf die Grundme-
taphern zurück, die in dieser Arbeit als Topoi fungieren.
9.1 Ein klassisches Beispiel dieser Topoi ist Licht als Metapher für Wahrheit, mit ent-
sprechenden Konsequenzen für Ontologie, Epistemologie und Ethik.
9.2 Sofern aus diesen Topoi gefolgert wird, zeigt sich die rhetorische Gestalt philoso-
phischer Argumentation.
9.3 Im Umgang mit topischen Grundmetaphern wird nicht epideiktisch, sondern rhe-
torisch gefolgert, also nicht bewiesen, sondern plausibilisiert.
9.4 Dabei ist der Umgang mit den Topoi nur dann nicht trivial, wenn sie perspektivisch
variiert werden. Auf die Lichtmetaphorik zu rekurrieren, ist solange trivial (oder ab-
surd), sofern ihr nicht eine besondere Pointe abgewonnen wird.
9.5 Mit einem Beispiel von Nietzsche: „Die Motive unserer Handlungen liegen im Dunkel
und was wir als Motive glauben, würde nicht ausreichen, einen Finger zu bewegen“
(Nietzsche 1988b, 191).
„Ihr sagt: ‚das ist dunkel‘. Und in Wahrheit: ich stellte euch eine Wolke vor die Sonne.
Aber seht ihr nicht, wie die Ränder der Wolke schon glühen und licht werden?“
(Nietzsche 1988c, 196).
10. Schließlich ist auch die Metaphorologie auf ihre Metaphorik zu befragen.
10.1 Als eine Arbeit an der Metapher, in der die Metapher an der Arbeit ist, ist auch sie
konstruktiv und nicht immun gegen die Gefahren der Metapher.
10.2 Die ‚Welt‘, in der die absolute Metapher ihren Ort hat, ist die ‚nachanalogische
Ontologie‘ einer Welt mit offenem Horizont, letztlich eine Pluralität kultureller Le-
benswelten.
10.3 Für diese Weltenpluralität ist nicht mehr Kants Horizont von Horizonten das re-
gulative Integral, sondern das Labyrinth, eine Höhlenwelt als Refugium gegenüber der
feindlichen äußeren Wirklichkeit.
10.4 Diese Grundmetapher des Labyrinths führte Blumenberg schließlich in seinem
letzten Werk zu Lebzeiten aus, den ‚Höhlenausgängen‘ (Blumenberg 1989), in der er die
Variationsgeschichte des platonischen Höhlengleichnisses schreibt.

Die Höhle hat, unabhängig von dem Belehrungswert in Gleichnissen, eine Qualität elementarer
Veranschaulichung, der nichts zu vergleichen ist. Hat die Imagination einen ‚Sitz im Leben‘?

Wir alle sind aus den Höhlen gekommen, und jeder kommt aus einer. Phylogenese und Ontogenese
konvergieren auf diese Imagination, die uns noch als Metapher zu begreifen hilft, was es heißt,
eine Schwelle zu überschreiten, Differenzen von Wirklichkeit wahrzunehmen oder auch nur zu-
zulassen, an denen sich Grade von ‚Aufklärung‘, von Vernunftgebrauch, von Bewußtheit bemessen
können (Blumenberg 1989, 2).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 95



4 Ein Beispiel zur Metapher im theoretischen Text:
Goodmans Welterzeugung

Auch in der zeitgenössischen Symboltheorie geht es metaphorisch zu, beispielsweise
bei Nelson Goodman. Seine analytische oder eher ‚postanalytisch‘ zu nennende Sym-
boltheorie überschreibt er mit einer theologisch wie philosophisch hoch resonanten
Grundmetapher als ‚Weisen der Welterzeugung‘. Die kulturelle Symbolpraxis sei die
Erzeugung von symbolischen Welten. Sieht man einmal von dem konstruktivistischen
Pathos ab, wird hier eine nominalistische Auffassung des Symbols grundlegend für die
Kultur- und Zeichentheorie. Die ‚Wirklichkeiten, in denen wir leben‘ sind symbolische
Welten, die von uns erfunden wurden und wirklich sind, indem wir in ihnen leben.

Auf die Grundmetapher der ‚Welterzeugung‘ kann man auch Goodmans eigene
Metapherndefinition anwenden: „eine Metapher ist eine Affaire zwischen einem Prä-
dikat mit Vergangenheit und einem Objekt, das sich unter Protest hingibt“ (Goodman
1997, 79).

a) Goodmans Grundmetapher der ‚Welterzeugung‘ ist eine doppelte Metapher: das
Kompositum von Welt und Erzeugung wie der Gebrauch desselben für die Symbol-
theorie. Dass eine Welt oder gar Welten erzeugt werden, ist zunächst eine Übertragung
der Poiesis auf ‚die Welt‘, die sich diesem Prädikat in der Tat ‚nur unter Protest hingibt‘.
Denn es lässt sich mancherlei herstellen, aber keine ‚Welt‘. Allenfalls ist das üblicher-
weise eine Angelegenheit Gottes. Aber die ‚creatio ex nihilo‘ war gerade keine Her-
stellung, sondern eine Schöpfung, die nicht eine Welt aus etwas, sondern aus nichts eine
Welt erschuf. Damit war gerade das Herstellungsschema abgewiesen und mit ihm die
Entstehung der Welt aus dem Chaos.

Am Beispiel der ‚Welterzeugung‘ zeigt sich, wie eine traditionelle Metapher des
Demiurgenmythos oder der Schöpfungstheologie bei aller Tradition doch eine Meta-
pher bleibt. Mit Goodman formuliert: „Eine gefrorene Metapher hat ihre Jugendfrische
verloren, aber sie bleibt doch eine Metapher“ (Goodman 1997, 78). Damit eignet der
Metapher nicht einfach ein ‚Sein zum Tode‘, sondern die Geschichte einer Metapher
bleibt bei aller Sedimentierung im Sprachgebrauch als Möglichkeit präsent. Sie kann
jederzeit auferweckt werden. Der Gebrauch macht ihr Leben.³⁵

So theologisch besetzt die ‚Welterzeugung‘ auf den ersten Blick scheinen mag, so
konkurriert sie auf den zweiten mit dem christlichen Schöpfungsgedanken. Macht sie
doch die Menschen zu kleinen Welterzeugern, zu lauter Demiurgen. Aber auf den
dritten Blick schließlich sind es doch nur‚kleine Welten‘, die hier erzeugt werden, denn
es geht nicht um die eine Welt, sondern um Symbolwelten.

b) Die ‚Welterzeugung‘ ist ein Prädikat mit Vergangenheit, das auf die Symbolpraxis
bezogen wird. Der Protest kommt dabei zunächst von Seiten anderer Theoretiker. Es

35 „Ist eine Metapher dann einfach eine jugendliche Tatsache und eine Tatsache einfach eine senile
Metapher?“ (Goodman 1997, 78).

96 Philipp Stoellger



erscheint als emphatischer Überschwang, das Symbolisieren oder generell das Zei-
chenhandeln als Welterzeugung zu bezeichnen. Andererseits kommt auch von Seiten
der Vergangenheit des Prädikats Protest, denn Welterzeugung ist wie gesagt kaum
unsere Angelegenheit. – Aber bei allem Protest ist diese Affäre doch nicht ohne Reiz.
Denn die Welt zu kultivieren, ist Angelegenheit des Menschen und die kulturelle Welt
nicht nur eine Sache sekundärer Beschreibung, sondern ursprünglich eine der Erfin-
dung. Dabei braucht man nicht die Emphase der Renaissance zu teilen, sondern das
Sprachhandeln etwa ist (nicht nur in Performanz und Effekt) diesseits der Frage nach
seiner Richtigkeit oder gar Wahrheit von unbestreitbarer Wirklichkeit, ob es einem
gefällt oder nicht. Sprache entsteht durch ihren Gebrauch, die sprachliche Welt ist
daher nolens volens erzeugte Welt, und so verhält es sich auch mit anderen symboli-
schen Formen wie Technik, Kunst, Geschichte und Religion.

Welterzeugung besteht nach Goodman – offensichtlich in ‚einem‘ ontologisch of-
fenen Universum von wirklichen Welten – in „Komposition und Dekomposition“, „Ge-
wichtung“, „Ordnen“, „Tilgung und Ergänzung“ und „Deformation“ (Goodman 1990,
20–30). Die Metapher kann eine Weltversion aufbauen oder umbauen, die Relevanzen
verschieben oder neu setzten, eine Strukturierung variieren oder neu entwerfen, und
auch aus einer Version etwas tilgen, hinzufügen oder sie deformieren. Seltsamerweise
kommt in all diesen Weisen der Welterzeugung die Metapher bei Goodman explizit
zumindest nur verhältnismäßig marginal zum Tragen, aber in immanenter Interpre-
tation seiner Theorie der Welterzeugung lässt sie sich in dieser Weise eintragen³⁶:

Metapher beinhaltet meiner Meinung nach, daß ein Ausdruck oder vielmehr ein Schema von
Ausdrücken von einer ursprünglichen buchstäblichen Anwendung abgezogen und auf eine neue
Weise angewandt wird, um eine neue Sortierung entweder derselben oder einer anderen Sphäre
zu bewirken (Goodman 1987, 112).

Dass diese Neusortierung im Horizont eines symbolischen Realismus eine Welterzeu-
gung bedeutet, belegt eine Stelle wie: „Der metaphorische Gebrauch der Sprache
[…] ersetzt einige verbrauchte ‚natürliche‘ Arten durch neue aufschlußreiche Katego-
rien, er entwickelt Fakten, revidiert Theorien und beschert uns neue Welten“³⁷
(Goodman 1987, 108; 1990, 20, 129).

Von Italo Calvino leiht sich Goodman ein ausdrucksstarkes Beispiel, das er als
Grundmetapher für ‚Welt‘ und hintergründig für das Wirklichkeitsverständnis seiner

36 Dass sie aber kaum explizit erwähnt wird, könnte verständlich machen, wieso die interpretatio-
nistische Weiterführung dieser Symboltheorie in Abels Interpretationswelten fast gänzlich die Meta-
pher übersieht. Dementsprechend wäre auch hier zu ergänzen, dass Interpretation eine semiotische
Dynamik der Metaphorizität in Anspruch nimmt und die Interpretationsschemata in vielen Fällen
Metaphern sind.
37 Goodman fährt – in seltsamer Unterbestimmung – fort: „Die Eigenart besteht darin, daß meta-
phorische Wahrheit mit buchstäblicher Falschheit verträglich ist; ein Satz, der, buchstäblich ver-
standen, falsch ist, kann wahr sein, wenn man ihn metaphorisch versteht, wie im Fall von ‚Das Gelenk
springt‘ oder ‚Der See ist ein Saphir‘“ (Goodman 1987, 108).

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 97



ganzen Symboltheorie gebraucht. 1959 schrieb Calvino einen damals ‚postmodernen‘,
mittlerweile klassisch gewordenen Roman mit dem ironischen Titel „Der Ritter, den es
nicht gab“ (Calvino 1991)³⁸. Sir Agilulf, Paladin im Dienste Karls des Großen, antwortet
diesem auf die Frage, warum er bei einer Parade sein Gesicht nicht zeige: „Weil es mich
nicht gibt, Majestät!“ (Calvino 1991, 388). In der Tat ist seine Rüstung leer, und doch dient
er als idealer Soldat, ohne zu essen oder zu trinken, ohne Liebe und Humor, bis eines
Tages sein Daseinsgrund fraglich wird. Er war zum Ritter geschlagen worden, weil er
eine Jungfrau vor einer Vergewaltigung gerettet hatte, und nur dieser Ritterschlag rief
ihn ins Dasein und hielt ihn zusammen. Als fraglich wird, ob die nämliche zu der Zeit
noch jungfräulich war, gerät Sir Agilulf in ernsthafte existenzielle Nöte, seinen Das-
einsgrund zu beweisen, woran er denn auch wie zu erwarten scheitert (Calvino 1991,
500–510). Am Ende bleibt von ihm nicht mehr als ‚ein Haufen Blech‘, eine leere Rüs-
tung, „nicht leer in der Art wie zuvor, es fehlte ihr jetzt auch jenes Etwas, das sich Ritter
Agilulf nannte und das sich nun aufgelöst hatte wie ein Tropfen im Meer“ (Calvino 1991,
504).

Diese ironische Fabel eines dekonstruktiven Nominalismus gebraucht Goodman als
Grundmetapher seines eigenen Wirklichkeitsverständnisses:

Sir Agilulf dient auch als treffende Metapher für die sogenannte wirkliche Welt. Wie er sich nicht
von seiner Rüstung trennen läßt, so läßt sich eine Welt nicht von Versionen trennen. Die Rüstung
kann man wechseln, eine neue Version kann eine alte ersetzen; aber sowenig wie wir Sir Agilulf
ohne jede Rüstung antreffen können, so wenig können wir eine Welt ohne jede Version antreffen.
Die Metapher läßt sich weiterführen. Wenn Sir Agilulf stirbt, ist seine Rüstung nur ein Haufen
Blech. Auch eine Version kann zusammenbrechen: Sie stößt auf Schwierigkeiten, die sie nicht
überwinden kann – und ist am Ende (Goodman 1987, 105, 101, 114).³⁹

So schön diese Fabel ist, und so prägnant ihr Gebrauch als ‚Weltmetapher‘, so zeigt sich
an ihr auch – um mit Blumenberg zu sprechen – ein nicht unbedenklicher Über-
schwang. Wir wechseln unsere Welten nicht wie unsere Rüstungen. Goodmans Nomi-
nalismus lässt hier eine pragmatische Rückbindung vermissen. Eine Symboltheorie, die
derart den Grund unter ihren Füßen und die Stabilität des Horizontes, in dem sie lebt,
verkennt, könnte Gefahr laufen, angesichts mancher Probleme selber in sich zusam-
menzufallen, ‚ein Haufen Blech‘ wäre sie dann am Ende. Aber Goodmans Grundme-
tapher wäre damit um ihre – begrenzte – Pointe gebracht. Selbst kulturelle Lebens-
welten als bewohnte Horizonte von gelebten Perspektiven sind mehr oder minder
stabile Ergebnisse eines ‚Aufbaus kultureller Lebenswelt‘. Nur sind Horizonte nicht nur
erzeugt, sondern auch geworden in passiver Synthesis, im Laufe der Zeit und Tradition
also, und sie fallen zum Glück meist nicht plötzlich in sich zusammen (sondern werden

38 Il Cavaliere inessistente von 1959. Deutsch erstmals 1960, dann im passenden Zusammenhang von
Calvinos Trilogie: Unsere Vorfahren. Der geteilte Visconte. Der Baron auf den Bäumen. Der Ritter, den
es nicht gab (Calvino 1991, 383–513).
39 Den näheren Zusammenhang bildet bei Goodman hier die metaphorische Denotation durch fiktive
Personen (Goodman 1987, 102–107).

98 Philipp Stoellger



kritisch, und werden sukzessive umbesetzt). So wie sie immer schon geworden sind,
und der kulturellen Arbeit zu ihrer Erhaltung bedürfen, so verändern sie sich und
vergehen gegebenenfalls durch kulturelle Arbeit. Wie sich diese Verschiebungen des
Horizontes ereignen, was also ein Horizontwandel wäre, entfaltet Blumenbergs Phä-
nomenologie geschichtlicher Lebenswelten am Beispiel der Genese neuzeitlicher Le-
benswelt. Ihre pragmatische Stärke gegenüber Goodmans nominalistischem Symbol-
verständnis liegt in ihrem lebensweltlichen Realismus. Auch wenn wir in mehr als
einer Welt leben, uns also in verschiedenen Symbolwelten zurechtfinden müssen, sind
diese pluralen wirklichen Welten nicht so instabil wie Goodman suggeriert.

Literatur
Aristoteles. 1957. Aristotelis Metaphysica, hrsg. Werner Jaeger. Clarendon Press.
Aristoteles. 2007. Aristotelis De arte poetica liber, hrsg. Rudolf Kassel. 18. Aufl. Clarendon Press.
Beierwaltes, Werner. 1957. Lux intelligibilis: Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen. Dissertation.

München.
Beierwaltes, Werner. 1961. „Die Metaphysik des Lichtes in der Philosophie Plotins“. Zeitschrift für

philosophische Forschung 15: 334–362.
Berkeley, George. 1901. „De motu“. In The Works of George Berkeley: Bd. 1: Philosophical Works 1705–21,

hrsg. Alexander C. Fraser, 501–527. Clarendon Press.
Blumenberg, Hans. 1947. Beiträge zum Problem der Ursprünglichkeit der mittelalterlich-scholastischen

Ontologie. Dissertation. Kiel.
Blumenberg, Hans. 1957. „Licht als Metapher der Wahrheit: Im Vorfeld der philosophischen

Begriffsbildung“. Studium Generale 10 (7): 432–447.
Blumenberg, Hans. 1960. „Paradigmen zu einer Metaphorologie“. Archiv für Begriffsgeschichte 6: 7–142,

301–305.
Blumenberg, Hans. 1971. „Beobachtungen an Metaphern“. Archiv für Begriffsgeschichte 15: 161–214.
Blumenberg, Hans. 1972. „The Life-World and the Concept of Reality“. In Life-World and Consciousness:

Essays for Aaron Gurwitsch, hrsg. Lester Embree, 425–444. Northwestern University Press.
Blumenberg, Hans. 1979. Schiffbruch mit Zuschauer: Paradigma einer Daseinsmetapher. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1986a. Wirklichkeiten in denen wir leben: Aufsätze und eine Rede, Reclam.
Blumenberg, Hans. 1986b. Die Lesbarkeit der Welt. 2. Aufl. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1989. Höhlenausgänge. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2020. Beiträge zum Problem der Ursprünglichkeit der mittelalterlich-scholastischen

Ontologie. Suhrkamp.
Bremer, Dieter. 1973. „Hinweise zum griechischen Ursprung und zur europäischen Geschichte der

Lichtmetaphysik“. Archiv für Begriffsgeschichte 17: 7–35.
Bremer, Dieter. 1974. „Licht als universales Darstellungsmedium: Materialien und Bibliographie“. Archiv für

Begriffsgeschichte 18: 185–206.
Bremer, Dieter. 1976. Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dichtung: Interpretationen zur Vorgeschichte der

Lichtmetaphysik. Archiv für Begriffsgeschichte Supplement 1. Bouvier.
Calvino, Italo. 1991. Unsere Vorfahren: Der geteilte Visconte; Der Baron auf den Bäumen; Der Ritter, den es

nicht gab. Carl Hanser.
Debatin, Bernhard, Timothy R. Jackson und Daniel Steuer (Hrsg.). 1997. Metaphor and Rational Discourse.

Niemeyer 1997.
Debatin, Bernhard. 1995. Die Rationalität der Metapher: Eine sprachphilosophische und

kommunikationstheoretische Untersuchung. Walter de Gruyter.

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 99



Derrida, Jacques. 1988. „Die weiße Mythologie: Die Metapher im philosophischen Text“. In Randgänge der
Philosophie, 205–258. Passagen.

Fuhrmann, Manfred. 1966. „Obscuritas: Das Problem der Dunkelheit in der rhetorischen und
literarästhetischen Theorie der Antike“. Poetik und Hermeneutik 2: 47–72.

Goodman, Nelson. 1987. Vom Denken und anderen Dingen. Suhrkamp.
Goodman, Nelson. 1990. Weisen der Welterzeugung. Suhrkamp.
Goodman, Nelson. 1997. Sprachen der Kunst: Entwurf einer Symboltheorie. Suhrkamp.
Habermas, Jürgen. 1985. Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwölf Vorlesungen. Suhrkamp.
Haefliger, Jürg. 1996. Imaginationssysteme: Erkenntnistheoretische, anthropologische und

mentalitätshistorische Aspekte der Metaphorologie Hans Blumenbergs. Peter Lang.
Haverkamp, Anselm. 1987. „Paradigma Metapher, Metapher Paradigma: Zur Metakinetik hermeneutischer

Horizonte (Blumenberg/Derrida, Kuhn/Foucault, Black/White)“. Poetik und Hermeneutik 12: 547–560.
Heidegger, Martin. 1957. Der Satz vom Grund. Neske.
Heidegger, Martin. 1959. Unterwegs zur Sprache. Neske.
Heidegger, Martin. 1961. Nietzsche: Zweiter Band. Neske.
Heidegger, Martin. 2013. Wegmarken. Vittorio Klostermann.
Heraklit. 1912. „Peri physeōs (Über die Natur)“. In Die Fragmente der Vorsokratiker: Griechisch und Deutsch:

1. Band. 3. Auflage, hrsg. Hermann Diels, 77–105. Weidmannsche Buchhandlung.
Hesiod. 1908. Hesiodi carmina: Recensuit Alosius Rzach: Editio altera. B.G. Teubner.
Johnson, Mark (Hrsg.). 1981. Philosophical Perspectives on Metaphor. University of Minnesota Press.
Jüngel, Eberhard. 2003. „Anthropomorphismus als Grundproblem neuzeitlicher Hermeneutik“. In Wertlose

Wahrheit: Zur Identität und Relevanz des christlichen Glaubens: Theologische Erörterungen III. Mohr
Siebeck.

Kant, Immanuel. 1913. Kantʼs Gesammelte Schriften: Werke Bd. 5: Kritik der praktischen Vernunft; Kritik der
Urtheilskraft, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften. Reimer.

Kant, Immanuel. 1917. Kantʼs Gesammelte Schriften: Werke Bd. 7: Der Streit der Fakultäten; Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften. Reimer.

Lakoff, George und Mark Johnson. 1980. Metaphors We Live By. University of Chicago Press.
Lakoff, George und Mark Johnson. 1981. „Conceptual Metaphor in Everyday Language“. In Philosophical

Perspectives on Metaphor, hrsg. Mark Johnson, 286–325. University of Minnesota Press.
Lichtenberg, Georg C. 1906. Georg Christoph Lichtenbergs Aphorismen: Drittes Heft: 1775–1779, hrsg. Albert

Leitzmann. Behr’s Verlag.
Luther, Wilhelm. 1965. „Wahrheit, Licht, Sehen und Erkennen im Sonnengleichnis von Platons Politeia“.

Studium Generale 18 (7): 479–496.
Nietzsche, Friedrich. 1988a. Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemäße Betrachtungen I–IV, Nachgelassene

Schriften 1870–1873. KSA 1. Walter de Gruyter.
Nietzsche, Friedrich. 1988b. Nachgelassene Fragmente 1880–1882. KSA 9. Walter de Gruyter.
Nietzsche, Friedrich. 1988c. Nachgelassene Fragmente 1882–1884. KSA 10. Walter de Gruyter.
Nietzsche, Friedrich. 1988d. Nachgelassene Fragmente 1885–1887. KSA 12. Walter de Gruyter.
Öhlschläger, Günther. 1979. Linguistische Überlegungen zu einer Theorie der Argumentation. Walter de

Gruyter.
Öhlschläger, Günther. 1980. „Zum Explizieren von Voraussetzungen beim Argumentieren.“ Zeitschrift für

Literaturwissenschaft und Linguistik 10 (38): 152–167.
Parmenides. 1912. „Peri physeōs (Über die Natur)“. In Die Fragmente der Vorsokratiker: Griechisch und

Deutsch: 1. Band. 3. Auflage, hrsg. Hermann Diels, 148–165. Weidmannsche Buchhandlung.
Pielenz, Michael. 1993. Argumentation und Metapher. Gunter Narr.
Platon. 1995. Platonis opera: Bd. 1, hrsg. Elizabeth A. Duke et al. Clarendon Press.
Platon. 2003. Platonis Respublica, hrsg. Simon R. Slings. Clarendon Press.
Ricœur, Paul. 1991. Lebendige Metapher. Fink.

100 Philipp Stoellger



Ritter, Joachim. 1971. „Vorwort“. In Historisches Wörterbuch der Philosophie: Band 1: A–C, hrsg. Joachim
Ritter, Karlfried Gründer und Gabriel Gottfried, V–XI. Schwabe.

Sallis, John. 1983. Die Krisis der Vernunft: Metaphysik und das Spiel der Einbildungskraft. Meiner.
Schmitz-Moormann, Karl. 1959. Die Ideenlehre Platons im Lichte des Sonnengleichnisses. Dissertation.

München.
Snell, Bruno. 1948. Die Entdeckung des Geistes: Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei den

Griechen. 2. Aufl. Claassen & Goverts.
Toulmin, Stephen E. 1958. The Uses of Arguments. Cambridge University Press.
Toulmin, Stephen E. 1975. Der Gebrauch von Argumenten. Scriptor.
Toulmin, Stephen E. Richard Rieke und Allan Janik. 1979. An introduction to Reasoning. Macmillan.
Vansteenberghe, Edmond. 1915. Autour de la Docte Ignorance: Une controverse sur la Théologie mystique au

XVe siècle. Aschendorff.
Wetz, Franz J. 1994. Lebenswelt und Weltall: Hermeneutik der unabweislichen Fragen. Neske.

Licht und Dunkel. Die Metapher im theoretischen Text 101





Tobias Endres
Formvarianz durch Invarianz
Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe
und Gruppenbegriff

Abstract: Form Variance by Invariance. On the Connection betweenMetaphor, Series
and the Concept of Group. The article deals with the role of metaphor in Ernst Cas-
sirer’s thinking and, in particular with a research article by Philipp Stoellger, who in-
terprets Cassirer’s understanding of metaphor as a model of form variance. In this
context, metaphor occupies a place in the structure and construction of the sciences,
from which Stoellger derives the criticism that Cassirer thinks of metaphor from the
concept of series or function. This would result in systematic problems for the idea of
cultural variance. In contrast to Stoellger’s view, the article argues that Cassirer’s un-
derstanding of form variance is indeed modeled on mathematical concepts, namely on
those of group and invariance, but does not entail a meta series as a series of cultural
forms leading to an alleged telos of science.

Einleitung
Der Artikel zielt auf ein besseres Verständnis von Ernst Cassirers Begriff der Metapher.
Dass die Metapher im Rahmen der Philosophie der symbolischen Formen, Cassirers
Hauptwerk, eine Rolle spielt, ist in der Forschung nicht unbemerkt geblieben. Bereits
im Jahre 1949 bemerkt Folke Leander in einem Beitrag zu einem Cassirer gewidmeten
Band in der berühmten Buchreihe Library of Living Philosophers¹, dass Sprache und
Mythos Cassirer zufolge in der Metapher eine gemeinsame Wurzel haben (Leander
1949, 338). Und nur knapp ein halbes Jahr nach Cassirers Tod veröffentlicht Susanne K.
Langer als Ergänzung zu An Essay on Man, Cassirers letzter zu Lebzeiten veröffent-
lichten Schrift, die für die amerikanische Leserschaft als Einleitung in die Symbol-
philosophie konzipiert wurde, ausgerechnet eine Übersetzung von Sprache und Mythos
aus dem Jahre 1925. Wie wir noch sehen werden, ist diese kleine Schrift, deren Ent-
stehung zwischen die Veröffentlichung der ersten beiden Bände der Philosophie der
symbolischen Formen fällt, die einzige, in der Cassirer die Funktion der Metapher
systematisch in Anschlag bringt. Hinweise auf eine mögliche Zentralstellung der Me-
tapher in Cassirers Denken gibt es also bereits seit den Anfängen seiner Rezeption.
Darüber hinaus lässt sich auch in den zentralen Werken Hans Blumenbergs eine
Weiterführung der cassirerschen Topoi Mythos und Metapher ohne Schwierigkeit

1 Cassirer konnte, wie in dieser Reihe üblich, durch seinen unerwarteten Tod am 13. April 1945 nicht
mehr auf die einzelnen Beiträge antworten.

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-005



konstatieren (Blumenberg 1960; 1979a; 2001). Dem soll en détail zwar nicht nachge-
gangen werden, weil Blumenberg über Cassirers Problemhorizont einer transzenden-
talen Grundlegung der Kultur weit hinaus möchte und er bekanntlich das Weiterleben
mythischer Gehalte im Geistesleben stärker hervorhebt. Dem entgegen steht Cassirers
unübersehbare Ausrichtung an den Wissenschaften, die bei Blumenberg freilich auch
thematisch sind (Blumenberg 1966), dies jedoch unter dem Fokus ihrer Legitimität und
nicht, wie bei Cassirer, unter den Blickpunkten von Freiheit (Matherne 2021, 190–217;
Truwant 2022, 220–232), Selbstbefreiung (Cassirer 2006, 244) und Zivilisation (Cassirer
2006, 31). Wir werden aber nochmal auf Blumenberg zu sprechen kommen.

Erkenntnisinteresse dieses Artikels ist ein allgemeines Verständnis der Metapher,
das mit Cassirer von der mathematisch-naturwissenschaftlichen Begriffsbildung her
gewonnen werden soll. Der Versuch, den Begriff der Metapher anhand von Cassirers
Schriften und denkerischen Voraussetzungen aufzuhellen, ist in der Forschungslite-
ratur bislang nur ein einziges Mal unternommen worden und zwar von Philipp Sto-
ellger, der, ganz wie Blumenberg, „mit Cassirer über Cassirer hinaus“ (Stoellger 2000,
118) will und eine vermeintliche Orientierung am Reihen- bzw. Funktionsbegriff bei
Cassirers Konzeption der Metapher kritisiert. Im weiteren Verlauf wird eine enge
Auseinandersetzung mit diesem Forschungsbeitrag angestrebt, um zu zeigen, dass der
von Stoellger begonnene Forschungsfaden ein Desideratum ist, das zu erhellen sich
nicht nur für die Cassirer-Forschung, sondern auch für die Epistemologie der Metapher
lohnt. Entgegen Stoellgers Kritik an Cassirer wird dabei jedoch argumentiert, dass es
durchaus attraktiv ist, die Metapher mit Cassirer vom ‚Ende der Wissenschaft‘ her zu
denken.

Der Einstieg in das Thema soll nun mit einem für Cassirer eher ungewöhnlichen
Zitat gefunden werden. Ungewöhnlich deshalb, weil Cassirer für die Hypothese ein-
steht, dass uns außerhalb geistiger Aneignung weder eine objektive Welt noch ein er-
lebendes Subjekt bekannt ist (Cassirer 2002b, 63). Diese These wird heute oftmals so
gelesen, dass Cassirer, zumindest im Rahmen der von ihm so genannten Dingwahr-
nehmung, letztlich so etwas wie einen Propositionalismus im Sinne John McDowells
vertritt (Kreis 2015, 320–325; Matherne 2021, 40–42). Demnach sei die Welt begrifflich
verfasst, weil unsere Zugänge zur ihr begrifflich strukturiert sind und die Welt eben
nur als geistig angeeignete Welt objektiv sein kann (McDowell 2009, 144; Endres 2020,
75–95). Eine andere Objektivität kennen wir zumindest nicht und es wäre vergebens,
mit den Zeichen hinter die Zeichen zurück zu wollen (Cassirer 2002b, 46).² Nun schreibt
Cassirer im dritten Kapitel des dritten Teils des dritten Bandes der Philosophie der
symbolischen Formen, wo es um Sprache und Wissenschaft – Dingzeichen und Ord-
nungszeichen geht, Folgendes: „Ein „Denken ohne Worte“ kann […] freilich nicht ge-
leugnet werden“ (Cassirer 2002b, 380). So eine Stelle stellt natürlich umgehend in Frage,

2 Die begriffliche Verfasstheit der Welt ist also keine metaphysisch-ontologische These, sondern eine
onto-epistemologische: Wir erkennen lediglich innerhalb derjenigen Strukturen, die wir selbst in die
Welt bringen.

104 Tobias Endres



ob man Cassirer guten Gewissens eine Theorie der Begrifflichkeit im Sinne eines Pro-
positionalismus zusprechen kann. Andererseits ist es aber auch so, dass Cassirer im
Folgesatz den Wert eines Denkens ohne Worte auch gleich bemisst, wenn er schreibt:

Aber dieses Denken bleibt stets dem Einzelnen, dem hier und jetzt Gegebenen in weit höherem
Maße verhaftet, als es beim sprachlichen Denken der Fall ist. Erst in diesem letzteren hebt sich die
eigentliche Niveaufläche des Begriffs klar und bestimmt von der Sphäre des Wahrnehmbaren und
des anschaulich Vorstellbaren ab. (Cassirer 2002b, 380)

Ein Denken ohne Worte bleibt also stärker der Wahrnehmung und Anschauung ver-
haftet als es beim sprachlichen und beim wissenschaftlichen Denken der Fall ist. Aber
wie sollen wir uns ein Denken ohne logos vorstellen? Verweist Cassirer an dieser Stelle
implizit auf die Metapher als Modus des bildhaften Denkens? Der umliegende Kontext
zitierter Stelle lässt es wenig fraglich erscheinen, dass es Cassirer darum geht, das
Wahrnehmen und Anschauen vom sprachlichen Darstellen und rein begrifflichen
Denken abzugrenzen und die interne Entwicklung von Ersterem zu Letzterem nach-
zuzeichnen. Er schreibt:

So schafft das Wort zwar nicht den Begriff, aber ebensowenig ist es ein bloßes äußeres Anhängsel
zu ihm. Es bildet vielmehr eines der wichtigsten Mittel für seine Aktualisierung – für seine Ab-
lösung vom unmittelbar Wahrgenommenen und Angeschauten. Mag diese Ablösung immerhin wie
eine Art Sündenfall der Erkenntnis erscheinen, durch den sie aus dem Paradies des Konkreten und
Individuellen vertrieben wird: Sie ist eben damit zugleich der Beginn jener ins Grenzenlose fort-
schreitenden Arbeit des Geistes, in der er sich seine Welt erst erringt und gestaltet. Sucht man sich
die Art und die Richtung dieses Prozesses von seiten einer genetischen Betrachtungsweise zu
verdeutlichen, so zeigt sich, daß die Tatsachen der Entwicklungspsychologie mit den Ergebnissen,
zu denen wir durch die rein systematische Analyse geführt wurden, durchaus in Einklang stehen.
Auch in der individuellen Entwicklung läßt sich, wie es scheint, noch deutlich der Punkt aufweisen,
an dem die beiden Welten sich scheiden, an dem die Wendung von den „bloßen“ anschaulichen
„Allgemeinvorstellungen“ zu den sprachlichen „Begriffen“ sich vollzieht. Die ersteren lassen sich
psychologisch als „schematisierte Vorstellungen“ beschreiben, „die tatsächlich noch ›Vorstellun-
gen‹ sind, d.h. eine anschauliche Bestimmtheit haben, deren Erscheinungsweise aber nicht mehr
so detailliert und individualisiert wie die der einzelnen Gedächtnisvorstellungen ist. Sie sind
gleichsam sinnliche Abstraktionen, Vereinfachungen, die doch noch innerhalb der sinnlichen
Anschauung bleiben […]“ Die fortschreitende Entwicklung aber greift sodann über dieses Stadium
hinaus. „Das Schema hat noch eine gewisse, wenn auch noch so vage, Ähnlichkeit mit der An-
schauung, an die es immerhin erinnerte. Allmählich verliert sich das Bedürfnis danach, Gemeintes
durch Ähnliches darzustellen, und es genügt ein solcher Rest von Anschaulichkeit, um die Be-
zugnahme auf den Gegenstand, also die Intention, zu bezeichnen: aus dem Schema wird das bloße
Zeichen.“ Mit dieser Wendung erst sind wir ins Gebiet der Sprache und des eigentlichen begriff-
lichen Denkens eingetreten. (Cassirer 2002b, 380–1)

Der Weg von der Wahrnehmung zum wissenschaftlichen Denken verläuft also entlang
einer zunehmend abstrakteren Schematisierung des Individuell-Sinnlichen hin zur
reinen Zeichenhaftigkeit, die letztendlich in der Mathematisierung der Natur sich ihres
einst anschaulichen Gehalts entkleidet hat. Die Metapher wird, so würde man ver-
muten, am anderen Ende dieses Entwicklungsprozesses stehen, nämlich dort, wo die

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 105



Schematisierung von Wahrnehmung und Zeichen noch sehr bildhaft ist. Dieser Beitrag
soll zeigen, dass dies nicht im Widerspruch dazu steht, die Metapher dennoch von der
Mathematik her zu denken. Zunächst müssen wir allerdings erst einmal prüfen, ob die
Metapher tatsächlich die Rolle eines Denkens ohne Worte einnehmen kann. Dazu wird
zunächst ein Überblick gegeben, an welchen Stellen seines Werks Cassirer von Meta-
phern spricht und wie die bisherige Einschätzung dieser Stellen in der Sekundärlite-
ratur zu bewerten ist.

1 Prägnanzbildung, Ausdruckswahrnehmung und
das Problem der Reihe

Cassirer äußert sich in seinem gesamten Œuvre ein einziges Mal ausführlich zur
Funktion der Metapher und zwar im Artikel Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum
Problem der Götternamen von 1925 (Cassirer 2003a). Einige zentrale Gedanken zur Frage
nach dem Ursprung der Metapher im Mythos oder der Sprache finden sich bereits im
Artikel Zur „Philosophie der Mythologie“, der ein Jahr zuvor erschien (Cassirer 2003b),
sowie im zweiten Band der Philosophie der symbolischen Formen, ebenfalls von 1925
(Cassirer 2002a). In den späteren Schaffensperioden kommt er nur noch vereinzelt und
punktuell auf die Metapher zu sprechen, so etwa im berühmten Kapitel zu den Pa-
thologien des Symbolbewusstseins im abschließenden Band der Philosophie der sym-
bolischen Formen von 1929 (Cassirer 2002b), in der Axel Hägerström gewidmeten Mo-
nografie von 1939 (Cassirer 2005) und im zweiten Kapitel aus Zur Logik der
Kulturwissenschaften von 1942 (Cassirer 2007). Ich werde all diese Stellen im weiteren
Verlauf besprechen, möchte zunächst aber einen Blick auf die Forschungsliteratur
werfen.

Den sachlichen Zusammenhang zwischen Symbol und Metapher hat im Anschluss
an Kant und Cassirer³ wahrscheinlich Hans Blumenberg erstmalig herausgestellt

3 Zu Kants Symbolbegriff siehe ausführlich die ausgezeichnete Studie von Sebastian Maly (2012), in
welcher der Autor auch Blumenbergs Interpretation des Kantischen Symbolbegriffs als Vorläufer
seines eigenen Begriffs der absoluten Metapher untersucht (Maly 2012, 204–211). Gegen Blumenberg
wendet Maly ein, dass Symbole bei Kant Ergebnisse von Analogien sind und deshalb nicht die Rolle
von „unbegrifflichen Grundbeständen der Sprache“ (Maly 2012, 207) spielen können. Malys Urteil,
„dass Blumenberg den Analogiebegriff in seiner Bedeutung für den Kant’schen Symbolbegriff völlig
übergeht“ (ibid.) ist deshalb zuzustimmen. Vor diesem Hintergrund verwundert es jedoch ein wenig,
dass Maly nicht die Rolle der Analogie in Cassirers Begriff des Symbols untersucht, weil sich dieser
„hinsichtlich des Symbolbegriffs nicht explizit auf Kants KU bezogen“ (Maly 2012, 24) habe. Der Zu-
sammenhang von analogischem Ausdruck, Darstellungsfunktion und Cassirers Definition der (des
Symbols weitestgehend synonymen) Repräsentation als „Darstellung eines Inhalts in einem anderen
und durch einen anderen“ (Cassirer 2001, 39) bietet jedoch hinreichend Material, um die Quellen von
Cassirers Symbolbegriff gerade nicht „weniger bei Kant als bei anderen Denkern wie dem Literatur-
wissenschaftler Friedrich Theodor Vischer oder dem Physiker Heinrich Hertz zu suchen“ (Maly 2012,

106 Tobias Endres



(Blumenberg 1960, 10). Die Verbindungslinie Cassirer-Blumenberg erfährt seit den
frühen 1990er Jahren deswegen wohl auch vermehrt Aufmerksamkeit (Adams 1990;
Koerner 1993; Janz 1999; Rudolph 1999; Stoellger 1999; Recki 1999; Buntfuß 2006;Waldow
2006, 166–169; Haverkamp 2016; Huss 2019, 67–86). Diese Arbeiten sind jedoch vor-
nehmlich im Lichte der blumenbergschen Metapherologie zu verstehen, die den cas-
sirerschen Problemhorizont bereits überschritten hat, indem sie im Begriff der abso-
luten Metapher den terminus a quo der Philosophie der symbolischen Formen gefunden
zu haben glaubt (Adams 1990, 4–5). Weil es an dieser Stelle um Cassirer und den en-
geren Zusammenhang von Metapher und Form(in)varianz gehen soll, konzentriere ich
mich im Folgenden ganz auf den bereits genannten Forschungsartikel von Philipp
Stoellger (2000), der Cassirers Metaphernbegriff eingehend untersucht und, soweit ich
es überblicke, einzigartig in Bezug auf das dargelegte Erkenntnisinteresse ist.

Stoellger versteht Cassirers Philosophie insgesamt als eine Antwort auf eine Prä-
gnanzthese, wie sie erstmals von Leibniz aufgestellt worden sei. Dieser zufolge geht die
Gegenwart mit der Zukunft schwanger, weil alle individuellen Dinge durch die Sinn-
haftigkeit einer prästabilierten Harmonie bestimmt und vorbestimmt sind. Das nach-
metaphysische Denken muss eine Vakanz füllen, die an der Stelle eines allumfassenden
Sinns entstanden ist und die sich nunmehr nur noch in der Frage umreißen lässt:
„Welcher Sinn ist der Sinnlichkeit zu eigen, und welche Sinne dem Sinn?“ (Stoellger
2000, 101) Leibniz selbst habe mit Blick hierauf mit seiner Theorie der petites percep-
tions, also der Idee, dass auch unbewusste Wahrnehmungen mentale Repräsentationen
mitkonstituieren, Cassirers Idee der Wahrnehmungsprägnanz vorweggenommen. Sto-
ellger möchte diese daher als „präprädikative Synthesis von Sinnlichkeit und Sinn“
(Stoellger 2000, 101) und „als dynamischen Grund der symbolischen Formung“ (Sto-
ellger 2000, 101) verstanden wissen. Die Idee also, dass jede Wahrnehmung immer
schon auf ein Sinn-Ganzes bezogen ist, welches sich in einen Pluralismus symbolischer
Formen auffächert, bedeutet Stoellger zufolge ein Unterlaufen des kantischen Dualis-
mus von Sinnlichkeit und Verstand „im Rückgriff auf Leibniz“ (Stoellger 2000, 103). Das
philosophische Problem, dem Stoellger nun bei Cassirer nachgehen möchte, besteht
darin, zu fragen, ob die präprädikative Einheit von Sinnlichkeit und Sinn, die symbo-
lische Prägnanz, nur vorbegrifflich ist, oder ob hier ein gegenüber dem Begriff eigen-
ständiges Moment der Unbegrifflichkeit vorliegt. Stoellger hegt gegenüber Cassirer den
Verdacht, dass die der Wahrnehmung inhärente Repräsentation ausschließlich am
mathematischen Reihenbegriff orientiert ist, wie ihn Cassirer in Substanzbegriff und
Funktionsbegriff in Anschlag gebracht hat (Cassirer 2000, 1–26). Begriffe, so lautet
Cassirers Kritik an Aristoteles hier, sind keine Abstraktionen vom Individuellen, die
gewissermaßen von individuellen Merkmalen sukzessive absehen, um in immer all-
gemeinerer Weise Substanzen unter sich fallen zu lassen. Begriffe seien vielmehr
Funktionen in einem relationalen Gefüge, die ihr Objekt erst individuieren. Im Urteil

24). Zu Cassirers Symbolbegriff und genannten Zusammenhängen siehe näher Endres (2020, 15–20;
103–129).

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 107



„Die Wand vor mir ist grün“ hat so gesehen das Grün-Sein nichts mit einer Akzidenz von
Wänden zu tun, sondern synthetisiert die sinnliche Erfahrung des Grünen in eine Reihe
von Farben, in der das Grün neben dem Rot, dem Blau etc. eine Position hat (sowie die
sinnliche Erfahrung der Wand in eine Reihe von Bauteilen, wo diese wiederum eine
Position neben Türen, Dächern etc. hat). Alle farblichen Instanzen sind wiederum auf
die höhere begriffliche Einheit der Farbigkeit bezogen, sie verhalten sich wie eine
Funktion zu ihrem Integral. Das Problem sei nun, dass solch ein neukantianischer
Begriffsbegriff, den Cassirer Stoellger zufolge von Hermann Lotze übernimmt (Stoellger
2000, 113), eine Teleologie zur Wissenschaft präsupponiert, die letztlich die Pluralität
der symbolischen Formen konterkariert. Wenn sich nämlich jegliche Begriffsbildung,
auch diejenige der natürlichen Sprachen und des mythischen Weltbildes, ausschließ-
lich nach Vorbild dieses Reihenbegriffs verstehen ließe, dann wäre die präprädikative
Einheit von Sinnlichkeit und Sinn nicht unbegrifflich, sondern lediglich vorbegrifflich
in dem Sinne, dass in ihr der Keim des rein logischen Begriffs angelegt ist und sich
notwendig dorthin entwickelt. Eine echte Pluralität der symbolischen Formen und die
Autonomie einer jeden solchen wären somit in Frage gestellt, was Stoellger durch eine
Selbstanwendung des „Modell[s] der Reihenregel“ (Stoellger 2000, 106) auf die cassi-
rersche Kulturphilosophie zu folgendem Szenario zuspitzt:

Ob Cassirers Strukturierung der ›Philosophie der symbolischen Formen‹ selber eine Reihung der
modal differenten Reihen etwa von Mythos, Sprache und Wissenschaft bedeutet und ob er damit
die Mehrdimensionalität in seiner Darstellung doch noch ›auf die Reihe bringt‹, oder aber ob vice
versa die modale Mehrdimensionalität auf die ›Philosophie der symbolischen Formen‹ selber
angewendet diese Kulturphilosophie pluralistisch und ateleologisch werden läßt, da sie selber ›in
Reihen verstrickt‹ ist und nicht jenseits derselben steht, ist die letztlich systematisch und nicht
mehr exegetisch zu verantwortende Alternative einer rechts- oder linkscassirerschen Auslegung.
(Stoellger 2000, 106)

Wie bereits in seiner Auseinandersetzung mit Cassirer und Blumenberg (Stoellger 1999,
110) entscheidet sich Stoellger explizit für die linkscassirersche Auslegung, wenn er den
Reihenbegriff durch ein Modell der Metapher ersetzt wissen will, in dem die cassi-
rerschen Grundbegriffe ‚symbolische Prägnanz‘ und ‚Ausdruckswahrnehmung‘ im
Sinne einer Unbegrifflichkeit bestimmt werden. Diese Grundbegriffe sollen an dieser
Stelle zunächst umrissen werden. Symbolische Prägnanz definiert Cassirer als „die Art
[…], in der ein Wahrnehmungserlebnis, als „sinnliches“ Erlebnis, zugleich einen be-
stimmten nicht-anschaulichen „Sinn“ in sich faßt und ihn zur unmittelbaren konkreten
Darstellung bringt.“ (Cassirer 2002b, 231) Als Terminus technicus ist ‚symbolische Prä-
gnanz‘ daher, genau wie ‚symbolische Form‘, eine Variation des folgenden Grundsatzes
der Philosophie der symbolischen Formen: „Das Licht bekundet und erweist sich erst in
dem Schatten, den es wirft: Das rein ‚Intelligible‘ hat das Sinnliche zu seinem Gegensatz,
aber dieser Gegensatz bildet zugleich sein notwendiges Korrelat“ (Cassirer 2002a, 276).
Es geht um den Grundsatz, dass sich Geistiges, also jede objektivierende Form der
Weltaneignung und -deutung, nur im und am Sinnlichen realisieren lässt. Diese Idee

108 Tobias Endres



wurde in der Forschung auch als These von der Ausdrucksgebundenheit des Geistes
angesprochen (Kreis 2010, 144–146; Endres 2020, 135–137).

Mit Ausdruckswahrnehmung wiederum bezeichnet Cassirer einen Modus des
Wahrnehmens, den er der Ding- oder Es-Wahrnehmung gegenüberstellt und den er
weiterhin als Du-Wahrnehmung charakterisiert (Cassirer 2002b, 137; Cassirer 2007,
391–413). Dieser Du-Wahrnehmung spricht Cassirer sowohl in onto- wie phylogeneti-
scher Hinsicht als auch in transzendentaler und kulturgeschichtlicher Perspektive eine
Priorität gegenüber der Wahrnehmung von Dingen und ihren Eigenschaften sowie
einem Wissen in kausalen und empirischen Zusammenhängen zu (Endres 2020, 232–
251). Die Du-Wahrnehmung bildet den Zugang zum Fremdpsychischen und hiervon
ausgehend zum Phänomen, dass nicht nur der andere sich mir gegenüber ausdrückt
und ich ihn verstehe, sondern dass die Welt insgesamt mein Adressat ist (Benoist 2017),
zu mir spricht, mir etwas zu verstehen gibt (Cassirer 2001, 258). Diese Hypothese einer
Lesbarkeit der Welt (Blumenberg 1979b) muss man nicht, wie Stoellger es tut, so ver-
stehen, dass Cassirer zufolge, ähnlich wie bei Leibniz, „Alles voll von Sinn“ (Stoellger
2000, 100) ist, und sich infolgedessen auf Blumenbergs vorsichtigere Hypothese einer
konstitutiven Enttäuschung solch einer Lesbarkeitserwartung zurückziehen. Gemeint
ist bei Cassirer lediglich, dass es zwischen uns und der Welt etwas zu verstehen geben
muss, wenn wir dem Umstand Rechnung tragen wollen, dass unsere Erfahrung min-
destens bedeutsam werden kann (Abel 2004, 21; Cassirer 2002b, 82) und, wenn vielleicht
auch mit gewissen Einschränkungen (Nietzsche 1999, 879), sie kommunikabel ist.

Stoellger verfolgt nun das Problem, ob Cassirer die symbolische Prägnanz gleich-
sam für die Ausdrucks- wie für die Dingwahrnehmung beansprucht, oder ob er nicht
vielmehr auch die Ausdruckswahrnehmung von genannter Reihenstruktur aus denkt.
Die – zweifelsfrei bei Cassirer vorliegende – „steigerungslogische Dialektik von Sinn-
lichkeit und Sinn“ (Stoellger 2000, 112) liest Stoellger als Beweis für eine „deutliche
Szientifizierung“ (Stoellger 2000, 113) und somit Untergrabung des kulturphilosophi-
schen Pluralismus, der erst mit Blumenberg durch die gegen die Reihe in Anschlag
gebrachten Begriffe „Kontiguität, Inkommensurabilität, fremde Alterität, Affekt und
Konnotation“ (Stoellger 2000, 113) überwunden sei. Deshalb gälte es, die Konzepte
‚symbolische Prägnanz‘ und ‚Ausdruckswahrnehmung‘ vom Begriff der Metapher her
neuzudenken. Stoellger geht davon aus, dass er diese Korrektur aus Cassirers Werk
selbst herleiten kann, nämlich vor dem Hintergrund oben genannter Abhandlung zum
Problem der Götternamen. Stoellger möchte, wie er schreibt, „mit Cassirer über Cas-
sirer hinaus“ (Stoellger 2000, 118). Damit positioniert er sich gegen Martina Plümachers
Befund, dass Cassirer kein Modell zur Schemabildung innerhalb der Ausdrucksphä-
nomene entwickelt habe (Stoellger 2000, 117; Plümacher 1997, 202). Ich stimme Stoellger
an dieser Stelle nun zwar einerseits darin zu, dass sich bei Cassirer Ressourcen auf-
finden lassen, die Plümachers Diagnose einer unzureichenden Analyse der Aus-
druckswahrnehmung (Plümacher 1997, 203) in Frage stellen. Zugleich aber ist die Kritik
Stoellgers, Cassirer übertrage den von Lotze kommenden Reihenbegriff auf diese Res-
sourcen, eins zu eins von Plümacher übernommen (Plümacher 1997, 180, 202). Stoellgers
Abgrenzungsversuch ist folglich mit einer internen Spannung versehen. Im Folgenden

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 109



soll gezeigt werden, dass Cassirers Überlegungen zur metaphorischen Prägnanzbildung
im Ausdruck nicht notwendigerweise mit der Idee, Schematisierung allgemein von
mathematischen Begriffen her zu denken, in Konflikt gerät. Die konstatierte Spannung
in Stoellgers Kritik ließe sich auflösen, wenn man den Begriff der Reihe zugunsten des
Begriffs der Invarianz in den Hintergrund treten und die steigerungslogische Dialektik,
die vom Wahrgenommenen zum Unanschaulichen führt, in Geltung lässt. Dies soll im
Folgenden ausgeführt werden.

2 Formvarianz und Metapher
Anspruch der Überlegungen Stoellgers ist es nun zu zeigen, dass und wie „die präp-
rädikative Synthesis der Ausdruckswahrnehmung durch Metaphern stets schon sinn-
voll geformt ist und so auf eigene Weise repräsentiert wird“ (Stoellger 2000, 118). Die
Notwendigkeit solch einer Metaphorizität der Ausdruckswahrnehmung leitet Stoellger
aus Überlegungen zur religiösen Wahrnehmung her, wie William Alston und Ingolf
Dalferth sie als Wahrnehmung Gottes in den 1990er Jahren konzipiert haben (Stoellger
2000, 119), oder wie sie auch bei der „Variation tradierter Metaphern wie ›Jesus
Christus‹, ›Inkarnation‹ und ›Auferstehung‹“ (Stoellger 2000, 119) zu Grunde gelegt
werden müsste. Die Pointe wäre dann, dass die Metapher, anders als die Reihe, die als
Begriffsbegriff auf den Begriff hinleitet, jede Formvarianz in ihrer Eigenart zur Geltung
bringen kann.Und dies müsste nicht nur für diejenigen symbolischen Formen, die nicht
Wissenschaft sind, gelten, sondern für die Kultur insgesamt. Metaphorizität würde
„zum Modell kultureller Formvarianz“ (Stoellger 2000, 120).

Sehen wir uns an, wie Cassirer selbst die Metapher innerhalb seiner Kulturtheorie
einführt. Die Grundidee besteht darin, eine gemeinsame Wurzel im Aufbau der sym-
bolischen Formen Mythos und Sprache nachzuweisen. Von der Sache her betrachtet
überrascht es nicht, dass Cassirer im Umfeld des Erscheinens des zweiten Bandes der
Philosophie der symbolischen Formen solch eine systematische Ergänzung nieder-
schreibt. Denn einerseits hat er im 1925 erschienenen Band zum Mythos diesen wie-
derholt als „Mutterboden“ (Cassirer 2002a, 1, 201, 277) bezeichnet, andererseits ist es
jedoch auffällig, dass der Band zur Sprache von 1923 den Auftakt der Symbolphiloso-
phie bildet. Diese Spannung ist insbesondere auch deshalb in der Forschungsliteratur
wiederholt diskutiert worden (Rudolph 1992, 87–92; Rudolph 2003, 10, 78–80, 222–226),
weil nicht einsichtig ist, wie sich das mythische Weltbild nicht-sprachlich aufbauen
könnte. Denn bereits die Grundkategorien des Mythos ›heilig‹ und ›profan‹ haben als
solche ein sprachliches Pendant und weiterhin betont Cassirer, dass es keinerlei an-
thropologische Hinweise darauf gebe, dass Menschen in den frühen Formen ihres
kulturellen Schaffens ohne darstellende, also propositionale, Sprache jemals existiert
haben (Cassirer 2006, 126). Enno Rudolph hat deshalb die These geltend gemacht, dass
eigentlich alle symbolischen Formen Sprache seien, was aber in Anbetracht von Cas-
sirers Ausführungen zur Metapher und auch im Allgemeinen sehr fraglich ist (Rudolph
2012; Endres 2020, 175; Endres 2023, 60–1). In Sprache und Mythos präzisiert Cassirer

110 Tobias Endres



vielmehr, dass der„Mutterboden des Mythos“ (Cassirer 2003a, 266) ein Gesetz offenbare,
das „für alle symbolischen Formen in gleicher Weise gilt und das ihre Entwicklung
wesentlich bestimmt“ (Cassirer 2003a, 266). Die These eines gemeinsamen Mutterbo-
dens behauptet also keine Rückführbarkeit der symbolischen Formen Sprache, Reli-
gion, Technik, Kunst und Wissenschaft auf den Mythos, sondern eine Verflochtenheit
dieser mit den Aufbauprinzipien des Mythos. Diese Beziehung zwischen Mythos und
anderen symbolischen Formen dekliniert Cassirer in Sprache und Mythos nun exem-
plarisch an der Beziehung zur Sprache durch, wenn er die Metapher einführt.

Daß Mythos und Sprache denselben oder analogen geistigen Gesetzen der Entwicklung unterste-
hen, das läßt sich zuletzt nur dann wahrhaft begreifen, wenn es gelingt, eine gemeinsame Wurzel
aufzuweisen, aus der beide herauswachsen. Die Gemeinsamkeit in den Ergebnissen, in den Ge-
staltungen deutet auch hier auf eine letzte Gemeinsamkeit in der Funktion des Gestaltens selbst
hin. Um diese Funktion als solche zu erkennen und rein für sich herauszustellen, müssen wir die
Wege, die die Entwicklung des Mythos und der Sprache geht, statt nach vorwärts nach rückwärts
verfolgen – müssen wir bis zu dem Punkt zurückgehen, von dem aus die beiden divergierenden
Linien ausstrahlen. Und dieser Punkt scheint in der Tat aufweisbar zu sein: Denn sosehr sich die
Inhalte von Mythos und Sprache unterscheiden, so ist doch in beiden ein und dieselbe Form der
geistigen Auffassung wirksam. Es ist jene Form, die man kurz zusammenfassend als die Form des
metaphorischen Denkens bezeichnen kann: Vom Wesen und Sinn der Metapher scheinen wir
daher ausgehen zu müssen, wenn wir auf der einen Seite die Einheit, auf der anderen die Differenz
der mythischen und der sprachlichen Welt erfassen wollen. (Cassirer 2003a, 299)

Im Begriff der Metapher wird nun die genetische Frage, ob der Mythos auf die Sprache
oder die Sprache auf den Mythos rückführbar sind, unterlaufen. Die Romantiker hat-
ten, insbesondere in den Schriften Herders und Schellings, die Ansicht bemüht, die
Sprache beruhe auf Mythologie. Die vergleichende Mythologie des mittleren 19. Jahr-
hunderts in Gestalt von Adalbert Kuhn und Friedrich Max Müller wiederum hat sich
für die These stark gemacht, die Mythologie beruhe auf Sprache. Bestimmt man die
Metapher aber ohne Rückgriff auf solche Ursprungsfragen, lässt sich ein ganz anderes
Bild zeichnen. Cassirer schreibt:

Ehe man versucht, in diesem Widerstreit der Theorien, in diesem Rangstreit um den zeitlichen und
geistigen Vorrang der Sprache vor der Mythologie oder des Mythos vor der Sprache Stellung zu
nehmen, gilt es vor allem, den Grundbegriff der Metapher selbst schärfer zu bestimmen und zu
umgrenzen. Man kann diesen Begriff in dem Sinne fassen, daß unter ihn nichts anderes fällt als der
bewußte Ersatz der Bezeichnung für einen Vorstellungsinhalt durch den Namen eines anderen
Inhaltes, der dem ersten in irgendeinem Zuge ähnlich ist oder doch irgendwelche mittelbaren
„Analogien“ zu ihm darbietet. (Cassirer 2003a, 301)

Stoellger hat also insofern Recht, als Cassirer im Begriff der Metapher eine Art der
Schematisierung von Vorstellungsinhalten sucht, mit der Erlebtes zum Ausdruck ge-
bracht und somit bezeichnet wird. Wie Cassirer sich diese genau vorstellt, erläutert er
am Begriff der Metabasis:

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 111



[W]ie auch die einfachste mythische Gestalt erst kraft einer Umformung entsteht, durch die ein
bestimmter Eindruck der Sphäre des Gewöhnlichen, des Alltäglichen und Profanen enthoben und
in den Kreis des „Heiligen“, des mythisch-religiös „Bedeutsamen“ gerückt wird. Hier findet nicht
nur eine Übertragung, sondern eine echte metabasis eis allo genos statt; ja es wird hierbei nicht nur
in eine andere bereits bestehende Gattung übergegangen, sondern die Gattung, in die der Übergang
erfolgt, wird selbst erst erschaffen. Stellt man sich aber nunmehr die Frage, welche von diesen
beiden Formen der Metapher die andere hervorruft, ob also der letzte Grund des metaphorischen
Ausdrucks der Sprache in der mythischen Geisteshaltung liege oder ob umgekehrt diese Geistes-
haltung sich erst auf Grund der Sprache ausbilden und entwickeln könne, so zeigen die vorher-
gehenden Betrachtungen, daß diese Frage im Grunde gegenstandslos ist. Denn hier kann es sich
ersichtlich um keine empirische Feststellung eines zeitlichen „Früher“ oder„Später“ mehr, sondern
nur noch um das ideelle Verhältnis handeln, in der die Sprachform zur mythischen Form steht: um
die Art, wie die eine in die andere eingreift und sie in ihrem Gehalt bedingt. Diese Bedingtheit aber
kann selbst wiederum nur als eine durchaus wechselseitige gefaßt werden. (Cassirer 2003a, 302)

Die Metapher ist nach Cassirer also nicht so etwas wie die Fähigkeit, einen wahrge-
nommenen Inhalt in eine bereits bestehende sprachliche Form zu übertragen, sondern
vielmehr die geistige Kapazität, für einen wahrgenommenen Inhalt überhaupt erst ein
irgendwie analoges Ausdrucksmittel zu schaffen. Dieses kann sprachlicher Natur sein,
muss es aber nicht. Ein heiliger Ort lässt sich außersprachlich bspw. mit Ornamenten
oder einem Bauwerk als ein solcher bezeichnen.

Sprache und Mythos stehen ursprünglich in einer unlöslichen Korrelation, aus der sie sich erst
allmählich als selbständige Glieder herauslösen. Sie sind verschiedene Sprossen ein und desselben
Triebes der symbolischen Formung, die aus demselben Grundakt der geistigen Bearbeitung, der
Konzentration und Steigerung der einfachen Sinnesanschauung hervorgehen. Im Laut der Sprache
wie in den primären mythischen Gestaltungen findet der gleiche innere Prozeß seinen Abschluß:
Beide sind die Lösung einer inneren Spannung, die Darstellung seelischer Regungen und Erre-
gungen in bestimmten objektiven Bildungen und Gebilden. (Cassirer 2003a, 302–3)

Die Gleichursprünglichkeit von Mythos und Sprache und in Extension hierzu von
Mythos und jeder symbolischen Formung ergibt sich also aus dem Ausdrucksphäno-
men, aus der Tatsache, dass geistige Aneignung jeder Art darin besteht, der Wahr-
nehmung irgendeine sinnlich-sinnhafte Gestalt zu geben, sie im weitesten Sinne zu
objektivieren. In dem Sinne ist der These Stoellgers von der Metapher als präprädi-
kativer Einheit von Sinnlichkeit und Sinn zuzustimmen. Die Metapher ist, wie Cassirer
eingangs schrieb, „eine Funktion des Gestaltens“ (Cassirer 2003a, 299) und „Trieb[…] der
symbolischen Formung“ (Cassirer 2003a, 303). Im weiteren Verlauf der Abhandlung
wird Cassirer einerseits die bereits genannte Steigerungslogik durchdeklinieren, in dem
er nachweist, dass mythische und sprachliche Begriffe, anders als logisch-diskursive,
die Anschauung verdichten, während letztere sich zu abstrakten Zeichen wandeln.
Zugleich hebt er jedoch auch immer wieder die Rückbindung bei dieser Entwicklung an
mythische Motive hervor, bspw. wenn er darauf verweist, dass der Schmetterling in
vielen germanischen Sprachen, unabhängig seiner biologischen Ordnung, auch als
Buttervogel bezeichnet wird (Cassirer 2003a, 309).

112 Tobias Endres



Von der Sprache zu den Begriffen des wissenschaftlichen Denkens wiederum führt
der Weg, indem die Sprache sich sukzessive von ihrem anschaulichen, bildlichen Gehalt
löst. So wird bspw. bereits in der Lyrik Cassirer zufolge erstmals der dinghafte Zwang
der Sprache abgestreift. Diesen Zusammenhang betont Cassirer noch einmal im vierten
Kapitel zu Recht und Mythos in seiner Monografie zu Axel Hägerström, wenn er
schreibt:

Was die Loslösung des theoretischen Denkens von dem Untergrund des mythischen Bewußtseins
erschwert und immer wieder hintangehalten hat, ist die Abhängigkeit, in der es sich von der
Sprache befindet. Auch die Begriffe der Wissenschaft sind Wortbegriffe und demgemäß an die
Struktur der Sprache gebunden. Seine volle Autonomie erlangt das theoretische Denken erst dann,
wenn es sich entschließt, den letzten Schritt zu tun; wenn es sich in den Symbolen der Mathematik
statt der „natürlichen“ Sprache eine „künstliche“ Sprache erschafft. Die natürliche Sprache bleibt
immer wie mit unsichtbaren Fäden mit der mythischen Denk- und Vorstellungsart verknüpft. Man
braucht nur zu erwägen, welche Bedeutung die Metapher für sie hat, um sich diesen Zusam-
menhang deutlich zu machen. Alles Sprechen ist in gewissem Sinne an die Metapher gebunden;
wollten wir der Sprache ihren Gebrauch verbieten, so würde sie damit aufhören, lebendige
Sprache zu sein und sich in ein abstraktes Zeichensystem verwandeln. (Cassirer 2005, 84–5)

Im zweiten Kapitel von Zur Logik der Kulturwissenschaften von 1942 bestätigt Cassirer
erneut, dass die Sprache nicht ausschließlich Dinge und ihre Eigenschaften fixieren
kann, sondern metaphorisch flexibel bleiben muss:

Weder die inhaltliche noch die genetische Betrachtung berechtigt uns dazu, der Sinneswahrneh-
mung vor der Ausdruckswahrnehmung den Vorrang zu geben. In rein genetischer Hinsicht zeigt
uns sowohl die Ontogenese wie die Phylogenese, die Entwicklung des individuellen Bewußtseins
wie die des Gattungsbewußtseins, daß ebenjene Data, die zumeist als der Anfang aller Wirklich-
keitserkenntnis angesehen werden, erst ein relativ spätes Produkt sind und daß es eines mühsa-
men und langwierigen Abstraktionsprozesses bedarf, um sie aus dem Ganzen der menschlichen
Erfahrung zu gewinnen. Daß die ersten Erlebnisse des Kindes Ausdruckserlebnisse sind, dafür
spricht alle unbefangene psychologische Beobachtung. Die Wahrnehmung von „Dingen“ und
„Dingqualitäten“ tritt erst weit später in ihre Rechte. Es ist insbesondere die Sprache, die hier den
Ausschlag gibt. In dem Maße, als wir die Welt nicht nur in bloßen Eindrücken erleben, sondern als
wir diesem Erleben sprachlichen Ausdruck geben, wächst auch die Kraft des gegenständlichen
Vorstellens. Aber daß sie im Gebiet der Sprache selbst niemals alleinherrschend werden kann: das
bezeugt uns schon die Tatsache, daß aller sprachlicher Ausdruck „metaphorischer“ Ausdruck ist
und bleibt. Im Organismus der Sprache bildet die Metapher ein unentbehrliches Element; ohne sie
würde die Sprache ihr Leben verlieren und zu einem konventionellen Zeichensystem erstarren.
(Cassirer 2007, 402–3)

Welche Konsequenzen ergeben sich aus dem Gesagten nun für Stoellgers Problem der
Unbegrifflichkeit? Aus kulturphänomenologischer Perspektive besteht im Prinzip keine
Beweislast im Sinne eines Nachweises strikter Unbegrifflichkeit von religiösen, künst-
lerischen oder etwaigen anderen, primär bildlichen Erfahrungen. Freilich ist das Ge-
fühl der Präsenz Gottes oder ein dargebotener Tanz unbegrifflich, insofern wir diese
nicht verbalisieren müssen, um sie zu erfahren. Aber wie alle kulturellen Praktiken sich
an den Mythos rückbinden lassen, so auch an die Sprache. Denn bei der Einübung einer

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 113



Choreographie durch Anweisungen ist notwendig Sprache im Spiel und auch wenn, um
bei den Beispielen zu bleiben, eine unartikulierte Gotteserfahrung zwar möglich ist,
bleibt sie als unbegriffliche doch eine – frei nach Wittgenstein – Privatveranstaltung
(Wittgenstein 1997, 89–104). Der Nachweis der Gleichursprünglichkeit aller symboli-
scher Formen durch das Bildungsprinzip der Metapher setzt eben auch alle Formva-
rianzen erst einmal in gleiches Recht – so auch die Sprache. Es bliebe daher eigentlich
nur noch zu prüfen, ob Stoellger Recht darin behält, dass Cassirer diese Verflechtung
der symbolischen Formen, die implizit den Begriff auf den Plan ruft, nach dem Prinzip
der Reihenbildung denkt und die Funktion der Metapher somit in Konflikt zur bereits
mehrfach genannten Steigerungsdialektik von Sinnlichkeit und Sinn steht. Ich werde
versuchen, diese Einschätzung im Folgenden zu entkräften und somit aufzeigen, war-
um und inwiefern Stoellgers Kritik hilfreich, aber auch problematisch für das Ver-
ständnis von Cassirers Bildung und Begründung eines epistemologisch signifikanten
Metaphernbegriffs sein könnte.

3 Formvarianz als Invarianz
Meine Hauptthese lautet, dass Cassirer Formvarianz nicht nur vom Begriff der Meta-
pher her denkt, sondern ebenso von demjenigen der Invarianz. Dieser erhellt sich
wiederum nicht so sehr vor dem Hintergrund des mathematischen Reihenbegriffs,
sondern vor demjenigen des mathematischen Gruppenbegriffs. Cassirers Invarianten-
theorie geht auf eine unveröffentlichte Monografie mit dem Titel Ziele und Wege der
Wirklichkeitserkenntnis zurück, die er wahrscheinlich 1936/7 im schwedischen Exil
anfertigte. Ein Jahr später erschien der weiterhin in diesem Zusammenhang bedeut-
same Aufsatz Gruppenbegriff und Wahrnehmungstheorie, der erstmals 1938 in franzö-
sischer Sprache im Journal de psychologie normale et pathologique erschien. Beide
Werke beleuchten dasselbe Problem, wenn auch von verschiedenen Seiten. Sie handeln
vom philosophischen Kardinalproblem der Individuierung, das man von begriffs-
theoretischer wie von wahrnehmungstheoretischer Seite her beleuchten kann. Einmal
fragt man sich, wie genau begriffliche Differenzierungen entstehen und wie es möglich
ist, dass diese zur Struktur der Welt passen, und von Seiten der Wahrnehmung aus fragt
man sich, welche Mechanismen am Werk sind, wenn wir sehen, dass bspw. auf einer
weißen Fläche irgendwann die Wand aufhört und eine Bibliothek beginnt, oder wenn
wir hören, dass eine Melodie begonnen hat und wann sie von einem anderen musi-
kalischen Thema abgelöst wird. Cassirer behauptet, dass Wahrnehmung und Begriff
dieselbe Funktion erfüllen, was letztlich auch erklärt, warum Wahrnehmung und Be-
griff, warum Geist und Welt zueinander passen können. Er schreibt:

Alle Bestandteile, die den Begriff der Erkenntnis konstituieren, sind wechselseitig aufeinander und
auf das gemeinsame Ziel der Erkenntnis, auf den „Gegenstand“ bezogen: Die genauere Analyse
vermag daher in jedem einzelnen von ihnen schon den Hinweis auf alle übrigen zu entdecken. Die
Funktion der einfachen Empfindung und Wahrnehmung „verbindet“ sich hier nicht nur mit den

114 Tobias Endres



intellektuellen Grundfunktionen des Begreifens, des Urteilens und Schließens, sondern sie ist
selbst schon eine solche Grundfunktion – sie enthält implizit, was dort in bewußter Formung und
in selbständiger Gestaltung heraustritt. (Cassirer 2001, 280)

Folgt daraus nun, dass Cassirer durch diese These keine Mittel mehr an der Hand hat,
um die Eigenart der Ausdruckswahrnehmung als nicht-begriffliche Prägnanzbildung
im Aufbau symbolischer Formvarianz in ihr Recht zu setzen? Dies hängt letztlich davon
ab, was man unter ›Gegenstand‹ versteht. Dieser Begriff steht in obigem Zitat in An-
führungszeichen und Cassirer überführt ihn am Ende des Zitats in denjenigen ›selb-
ständiger Gestaltung‹. Wenn wir davon ausgehen, dass auch die Ausdruckswahrneh-
mung eine Art Selektion von Invarianten und nicht nur eine diffuse Aufnahme nicht-
individuierter Stimmungen, Gefühle und Gestalten ist, dann verfängt Stoellgers Kritik,
Cassirer konzipiere die Ausdruckswahrnehmung infolge ihres intrinsischen Zusam-
menspiels mit der Dingwahrnehmung als begriffliche und somit reihenhafte Gegen-
ständlichkeit, nicht. Gegenständlichkeit meint hier nämlich nicht mehr, als dass auch
die Ausdruckswahrnehmung intentional auf individuierte Einheiten gerichtet ist. Die
Individuierung von Gestalten wie dem Figur-Hintergrund-Kontrast, der Übersumma-
tivität einer Melodie oder einer Emotion muss jedoch, und das ist Cassirers Punkt, re-
gelhaft erfolgen. Und so auch die Metapher, die sich der Regel der Analogie im weitest
möglichen Sinne bedient. Diese Regelhaftigkeit, nicht also Begrifflichkeit, erläutert
Cassirer in seiner mittleren Schaffensphase nicht mehr anhand des Reihenbegriffs,
sondern anhand des mathematischen Gruppenbegriffs, was in gebotener Kürze um-
rissen werden soll.

In Gruppenbegriff und Wahrnehmungstheorie geht es Cassirer um den Nachweis
einer funktionellen Gemeinsamkeit zwischen der Transformierbarkeit aus gruppen-
theoretischer Sichtweise und den Transformationsleistungen der Wahrnehmungs-
konstanten. Seine Leitthese lautet: „Dem mathematischen Begriff der „Transformier-
barkeit“ entspricht im Wahrnehmungsgebiet der Begriff der ›Transponierbarkeit‹“
(Cassirer 2010, 167). Dieser Anspruch verblüfft, denn Cassirer hält wie bereits zuvor
daran fest, dass die „Wahrnehmung „schätzt“ – und diese Schätzung kann über ein
›Mehr oder Weniger‹ nicht hinausgelangen; sie ist notwendig vage und unpraezis“
(Cassirer 2010, 156). Was meint Cassirer hier mit ‚Entsprechung‘, wenn mathematische
Begriffe und Wahrnehmungskonstanten hinsichtlich der Präzision ihrer Individuie-
rungsleistungen so heterogen sind? Zur Beantwortung dieser Frage muss zunächst
geklärt werden, was ‚Transformierbarkeit‘ gruppentheoretisch bedeutet. Die Grup-
pentheorie ist eine Disziplin der Algebra, die so allgemein ist, dass sie auch geometri-
sche Sachverhalte wie Lage und Bewegung im Raum oder auch Symmetrien von Ob-
jekten umfasst. Eine Gruppe besteht aus Gruppenelementen und einer Verknüpfung,
für die gilt, dass die Kombination zweier Elemente wieder ein Element der Gruppe ist.
Bei einer Transformationsgruppe sind die Elemente Transformationen und die Ver-
knüpfung deren sukzessive Ausführung. Eine Transformation wiederum ist definiert
als Bijektion einer Menge auf sich selbst. Hinsichtlich der Geometrie bedeutet dies nun,
zu fragen, welche Eigenschaften von Gebilden einer bestimmten Mannigfaltigkeit bei

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 115



der Anwendung einer Transformationsgruppe auf diese Mannigfaltigkeit gleichbleiben.
Geometrische Eigenschaften drücken sich demnach in Formeln aus, die gegen eine
bestimmte Transformationsgruppe invariant sind. In der euklidischen Geometrie be-
trachtet man bspw. Drehung, Parallelverschiebung, Spiegelung und Skalierung und
untersucht die dieser Gruppe zugrunde liegenden Invarianten. Abhängig davon, welche
Transformationen man zulässt, ergeben sich aus der Gruppe unterschiedliche Invari-
anten. Hieraus folgt, dass sich eine geometrische Eigenschaft erst aus der Wahl einer
Transformationsgruppe ergibt; ihr Fundament liegt in Regeln, nicht in der Anschauung.
Was dies zur Folge hat, kann man sich folgendermaßen veranschaulichen: Ein positiv
gekrümmtes Dreieck (z.B. auf einer Kugeloberfläche) oder ein negativ gekrümmtes
Dreieck (z.B. auf einer Sattelfläche) weist eine größere oder kleinere Winkelsumme als
180° auf und ist trotz differierender Eigenschaften zum Dreieck im euklidischen Raum
ein Dreieck. Dessen Invariantenstrukturen müssen folglich komplexer sein, als es die
euklidische Geometrie voraussetzt. Geometrische Eigenschaften gelten diesen Überle-
gungen zufolge also ausschließlich relativ zu einem Bezugssystem, das man zunächst
wählen muss; es gibt keine invarianten Eigenschaften ‚an sich‘.

Geschichtlich betrachtet macht Cassirer im Denken Henri Poincarés die erste
fruchtbare Zusammenführung von Gruppentheorie und Wahrnehmungspsychologie
fest (Cassirer 2010, 138–9). Dieser hatte die mathematischen Operationen mit den
Wahrnehmungsleistungen verglichen, die trotz Positions- und Lagewechsel im Raum,
der Perspektivität des Wahrnehmenden und der ‚Abschattung‘ der Objekte (Husserl
1976, 83–89; Husserl 1968, 150–187) das Wahrnehmungsobjekt korrigieren und kom-
pensieren. Cassirer glaubt, dass Poincaré hier einem „methodischen Grundproblem auf
der Spur war“ (Cassirer 2010, 140) und er zwischen mathematischem Gruppenbegriff
und den Problemen der Wahrnehmungspsychologie einen internen Zusammenhang
aufweisen kann, der„erkenntnistheoretischer Art“ (Cassirer 2010, 140) sei. Dazu stellt er
klar, dass es sich hierbei um keinen „ontologischen, sondern einen rein logischen
Sachverhalt“ (Cassirer 2010, 140) handelt, und formuliert Ziel und Weg der Untersu-
chung folgendermaßen:

Worauf unsere Betrachtung letzten Endes abzielt, ist eine bestimmte Form der Begriffsbildung
klarzulegen, die ihren deutlichsten Ausdruck in bestimmten ganz abstrakten Schöpfungen der
modernen Geometrie gefunden hat, um sodann zu zeigen, daß diese Form nicht auf diese Sphäre
allein beschränkt ist, sondern von weit allgemeinerer Geltung und allgemeinerem Gebrauch ist. Sie
reicht weiter und tiefer; sie senkt, bildlich gesprochen, ihre Wurzeln bis in das Erdreich der
Wahrnehmung selbst herab. (Cassirer 2010, 140)

Der Funktion der Konstantenbildung gibt Cassirer nun eine geringe, aber im Prinzip
augenfällige Neuakzentuierung, indem er sie auf das Prinzip der symbolischen Prä-
gnanz bezieht:

Wir beschreiben also das Verhältnis nicht zureichend, wenn wir sagen, daß durch die Wahr-
nehmung die konstanten Verhältnisse der Dinge einfach auf uns übertragen und in unserem Be-
wusstsein widergespiegelt werden. Es liegt vielmehr so, daß das Suchen nach Konstanz, die ›In-

116 Tobias Endres



tention‹ auf bestimmte Invarianten ein eigentümlicher Grundzug der Wahrnehmung, eine ihr
innewohnende Funktion ist, und daß diese Funktion die Bedingung dafür ist, daß es zur An-
schauung eines objektiven Seins und zu einer objektiven Erkenntnis kommt. (Cassirer 2010, 161)

Die Intentionalität der Wahrnehmung, ihre geistige Ausrichtung, ist als Ausrichtung auf
Invarianten hiermit noch einmal allgemeiner bezeichnet, als es im Theorem der
symbolischen Prägnanz hinsichtlich der Ausrichtung auf Sinnstrukturen formuliert
wurde, steht hierzu aber nicht im Widerspruch.Vielmehr hellt der Gruppenbegriff auf,
wie man sich die präprädikative Schematisierung von Sinnlichkeit und Sinn vorstellen
kann und somit letztlich auch, nach welcher Regelhaftigkeit die Metapher und somit ein
Denken ohne Worte vonstatten geht.

Den finalen Nachweis hierfür führt Cassirer entlang des kantischen Begriffs der
produktiven Einbildungskraft aus dem Schematismus-Kapitel der Kritik der reinen
Vernunft, der gleichermaßen für das Wahrnehmungsbewusstsein wie für die Bildung
von Gruppenbegriffen konstitutiv ist. Kant nennt das Schema ein „Verfahren der Ein-
bildungskraft, einem Begriff sein Bild zu verschaffen“ (Kant 1956, A 140/B 179). Bilder
selbst können diese Funktion nicht übernehmen. Aus der Anschauung beliebig vieler
Dreiecke (rechtwinklig, gleichseitig usf.) ergibt sich nicht, was als Dreieck gilt. Das
Verfahren des Schematisierens ist daher „eine Regel der Synthesis der Einbildungs-
kraft“ (Kant 1956, A 141/B 180). Der„intendierte „Gegenstand“ der Wahrnehmung […] ist
im Wahrnehmungsbewusstsein selbst niemals durch ein blosses Bild ausdrückbar,
sondern […] kann wiederum nur durch eine Regel repräsentiert sein“ (Cassirer 2010,
163). Genau diese Form der Regelhaftigkeit – das ist Cassirers Schlussfolgerung – er-
möglicht der Wahrnehmungssynthesis die Schaffung neuer Formvarianz nach Vorbild
der geregelten Selbstabbildung einer Menge durch die Transformationsgruppe:

Unsere früheren Betrachtungen über den Gruppenbegriff liefern uns sofort einen Anhalt zur
näheren Bestimmung dessen, was in jener ‘Regel’, durch die erst die Allgemeinheit der geome-
trischen Begriffe und die der Wahrnehmungsbegriffe zu erreichen ist, enthalten und was unter ihr
zu verstehen ist.Um es auf einen knappen und praecisen Ausdruck zu bringen, liesse sich geradezu
sagen, daß die Regel diejenige Transformationsgruppe ist, in Bezug auf welche die Abwandlung des
einzelnen Bildes betrachtet wird. (Cassirer 2010, 163)

Cassirers Ergebnis lässt sich dahingehend zusammenfassen, dass sich im Lichte von
Gruppentheorie und Wahrnehmungskonstanz dasjenige erhellt, was Kant als Sche-
matismus und „verborgene Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele“ (Kant 1956, A
141/B 180–1) bezeichnet hatte: die Bildung von Invarianten durch jegliche Formvarianz
hinweg. „Jede Invariante der Wahrnehmung stellt […] ein Schema [dar], auf das hin die
einzelnen sinnlichen Erfahrungen orientiert und dem gemäss sie interpretiert werden“
(Cassirer 1956, 176). Und damit wäre der Einwand, dass Cassirers Orientierung an der
mathematischen Erkenntnis den Reihenbegriff auf die Metapher übertrage und somit
die Pluralität seiner Kulturtheorie durch eine zielgerichtete Reihung der Formvarian-
zen unterlaufe, widerlegt.

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 117



Zusammenfassung
Entgegen der in der Forschungsliteratur aufgekommenen Kritik, Cassirer unterlaufe
durch einen seit Substanzbegriff und Funktionsbegriff unverändert bleibenden und von
Lotze übernommenen Begriffsbegriff die in seiner reifen Philosophie entwickelte Idee
der Prägnanzbildung, konnte gezeigt werden, dass der Reihenbegriff aus dem Früh-
werk in Cassirers mittlerer Schaffensperiode und dem Spätwerk dem Gedanken der
Invariantenbildung weicht. Dadurch sind die systematischen Voraussetzungen gege-
ben, Prägnanzbildung und Formvarianz im Ausgang von der Metapher zu verstehen,
ohne die Pluralität der Kultur nach dem bekannten Schema vom Mythos zum Logos
aufreihen zu müssen. Dies hat zur Folge, dass das möglicherweise bei Cassirer vorlie-
gende ‚Telos der Wissenschaft‘, das aus der Perspektive einer Logik symbolischer
Entwicklung vom Sinnlichen zum Abstrakten zweifellos immer wieder aufscheint,
nicht mehr als Resultat eines am Reihenbegriff orientierten Begriff des Begriffs ver-
standen werden kann. Die Metapher wiederum verweist im System der symbolischen
Formen darauf, dass man innerhalb von Cassirers genealogisch imprägnierten Struk-
turanalysen Formvarianz letztlich als Verflechtungen verstehen muss, in denen Anfang
und Ende immer nur idealtypisch gegeneinander abgegrenzt sind und der Blick aufs
Ganze keine absolute Reihe ergeben kann. Das Wahre ist so auch bei Cassirer „das
Ganze bis auf Eins“ (Hogrebe 1989, 130).

Literatur
Abel, Günter. 2004. Zeichen der Wirklichkeit. Suhrkamp.
Adams, David. 1990. „Metaphern für den Menschen. Die Entwicklung der anthropologischen

Metaphorologie Hans Blumenbergs“. Germanica 8: 171–191 [online: 1–14].
Blumenberg, Hans. 1960. „Paradigmen zu einer Metapherologie“. Archiv für Begriffsgeschichte 6: 7– 142.
Blumenberg, Hans. 1966. Die Legitimität der Neuzeit. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979a. Arbeit am Mythos. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979b. Die Lesbarkeit der Welt. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001. Ästhetische und metaphorologische Schriften. Suhrkamp.
Buntfuß, Markus. 2006. „Mythos und Metapher bei Vico, Cassirer und Blumenberg“. In Moderne und

Mythos, hrsg. Silvio Vietta und Herbert Uerlings, 67–78. Wilhelm Fink.
Cassirer, Ernst. 2000. Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grundfragen der

Erkenntniskritik. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2001. Die Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2002a. Die Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil. Das mythische Denken. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2002b. Die Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phänomenologie der Erkenntnis.

Meiner.
Cassirer, Ernst. 2003a. „Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der Götternamen“. In Ernst

Cassirer, Aufsätze und kleine Schriften (1922—1926), 227–311. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2003b. „Zur ‚Philosophie der Mythologie‘“. In Ernst Cassirer, Aufsätze und kleine Schriften

(1922—1926), 165–195. Meiner.

118 Tobias Endres



Cassirer, Ernst. 2005. Axel Hägerström. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Gegenwart. Thorilds
Stellung in der Geistesgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts. Meiner.

Cassirer, Ernst. 2006. An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2007. „Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien“. In Ernst Cassirer, Aufsätze und

kleine Schriften (1941—1946), 355–486. Meiner.
Cassirer, Ernst. 1999. Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. Nachgelassene Manuskripte und Texte.

Band 2. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2010. „Gruppenbegriff und Wahrnehmungstheorie“. In Ernst Cassirer, Nachgelassene

Manuskripte und Texte. Band 8. Vorlesungen und Vorträge zu philosophischen Problemen der
Wissenschaften 1907–1945, 135–180. Meiner.

Endres, Tobias. 2020. Ernst Cassirers Phänomenologie der Wahrnehmung. Meiner.
Endres, Tobias. 2023. „On the Reality and Value of Technology“. Argumentos de Razón Técnica 26, 51–83.
Haverkamp, Anselm. 2016. „Blumenberg in Davos: The Cassirer—Heidegger Controversy Reconsidered“.

MLN 131, no. 3: 738–753.
Hogrebe, Wolfgang. 1989. Prädikation und Genesis. Metaphysik als Fundamentalheuristik im Ausgang von

Schellings „Die Weltalter“. Suhrkamp.
Huss, Till Julian. 2019. Ästhetik der Metapher. Bielefeld: Transcript.
Husserl, Edmund. 1968. Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925 (=Husserliana

9). Martinus Nijhoff.
Husserl, Edmund. 1976. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes

Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (=Husserliana 3/1). Martinus Nijhoff.
Janz, Nathalie. 1999. „Die Transformation erkenntnistheoretischer Metaphern im Werk Ernst Cassirers“. In

Literarische Philosophie – Philosophische Literatur, hrsg. Richard Faber and Barbara Naumann,
135–151. Königshausen & Neumann.

Koerner, Joseph Leo. 1993. „Ideas About the Thing, Not the Thing Itself: Hans Blumenberg’s Style“. History
of the Human Sciences 6, no. 4: 1–10.

Kreis, Guido. 2010. Cassirer und die Formen des Geistes. Suhrkamp.
Kreis, Guido. 2015. „The Varieties of Perception. Non-Conceptual Content in Kant, Cassirer, and

McDowell“. In The Philosophy of Ernst Cassirer. A Novel Assessment, hrsg. J Tyler Friedman und
Sebastian Luft, 313–337. De Gruyter.

Leander, Folke. 1949. „Further Problems Suggested by the Philosophy of Symbolic Forms“. In The
Philosophy of Ernst Cassirer. The Library of Living Philosophers. Volume VI, hrsg. Paul Arthur Schilpp,
337–57. Northwestern University Press.

Maly, Sebastian. 2012. Kant über die symbolische Erkenntnis Gottes. De Gruyter.
Matherne, Samantha. 2021. Cassirer. Routledge.
McDowell, John. 2009. „Conceptual Capacities in Perception“. In Having the World in View. Essays on Kant,

Hegel, and Sellars, John McDowell, 127– 144. Harvard University Press.
Nietzsche, Friedrich. 1999. Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Bd. 1: Die Geburt der Tragödie.

Unzeitgemäße Betrachtungen. Nachgelassene Schriften 1870–1873. dtv.
Plümacher, Martina. 1997. „Gestaltpsychologie und Wahrnehmungstheorie bei Ernst Cassirer“. In Von der

Philosophie zur Wissenschaft. Cassirers Dialog mit der Naturwissenschaft, hrsg. Enno Rudolph und Ion
O. Stamatescu, 170–207. Meiner.

Recki, Birgit. 1999. „Der praktische Sinn der Metapher. Eine systematische Überlegung mit
Blick auf Ernst Cassirer“. In Die Kunst des Überlebens. Nachdenken über Hans Blumenberg, hrsg. Franz

Joseph Wetz und Hermann Timm, 142–163. Suhrkamp.
Rudolph, Enno. 1992. „Sprache zwischen Mythos und Erkenntnis. Zu Cassirers Diagnose der Tragik

sprachlichen Fortschritts“. In Sagen, was die Zeit ist. Analysen zur Zeitlichkeit der Sprache, hrsg. Enno
Rudolph und Heinz Wissmann, 79–92. J.B. Metzler.

Rudolph, Enno. 1999. „Metapher oder Symbol. Zum Streit um die schönste Form der Wahrheit.
Anmerkungen zu einem möglichen Dialog zwischen Hans Blumenberg und Ernst Cassirer“. In

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 119



Metapher und Wirklichkeit. Die Logik der Bildhaftigkeit im Reden von Gott, Mensch und Natur, Dietrich
Ritschl zum 70. Geburtstag, hrsg. Reinhold Bernhardt und Ulrike Link-Wieczorek, 320–328.
Vandenhoeck & Ruprecht.

Rudolph, Enno. 2003. Ernst Cassirer im Kontext. Kulturphilosophie zwischen Metaphysik und Historismus. Mohr
Siebeck.

Rudolph, Enno. 2012. „Die nachmetaphysische Moderne im Widerstreit: Cassirers Symbolismus und
Rortys Pragmatismus“. Filmed 17 November 2012 at Cassirer et l’exil américain (1941–1945), Paris,
Video, 48:07. http://savoirs.ens.fr/expose.php?id=1021 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Stoellger, Philipp. 1999. „Von Cassirer zu Blumenberg“. In Loccumer Protokolle 30/98, hrsg. Wolfgang
Vögele, 108–149. Evangelische Akademie Loccum.

Stoellger, Philipp. 2000. „Die Metapher als Modell symbolischer Prägnanz“. In Die Prägnanz der Religion
und Kultur, hrsg. Dietrich Korsch und Enno Rudolph, 100–138. Mohr Siebeck.

Truwant, Simon. 2022. Cassirer and Heidegger in Davos. Cambridge University Press.
Waldow, Stephanie. 2006. Der Mythos der reinen Sprache. Walter Benjamin, Ernst Cassirer, Hans Blumenberg.

Wilhelm Fink.
Wittgenstein, Ludwig. 1997. Philosophische Untersuchungen. Blackwell.

120 Tobias Endres

http://savoirs.ens.fr/expose.php?id=1021


Sonja Feger
Absolut anschauliche Metaphern
Zum Verhältnis von Anschauung und Logizität
bei Husserl und Blumenberg

Abstract: Absolutely IntuitiveMetaphors. On the Relationship Between Intuition and
Logicality in Husserl and Blumenberg. The essay discusses the epistemic status of
categorial intuition (kategoriale Anschauung) according to Husserl and absolute me-
taphors according to Blumenberg. Its aim is to scrutinize the relation between those two
epistemic operations. The essay’s overarching question is an anthropological one, as-
king as to which epistemic tools humans implement to make sense of the world. Hus-
serl’s concept of categorial intuition describes how non-intuitive elements such as lo-
gical operators interact with intuition in judgments. Likewise, non-intuitive elements
play a role in Blumenberg’s approach of absolute metaphors. Both concepts—namely
categorical intuition and absolute metaphors—emphasize the indispensable connec-
tion between intuition and conceptual thinking, and stress the tension between con-
crete experience and abstract epistemic operators. Dealing with this tension is an
(epistemic) task for humans in the overarching enterprise of coping with the world we
live in, of gaining orientation and communicating with each other.

Einleitendes
Es ist nicht immer einfach, sich dieWelt, in der wir leben, verständlich zumachen. Zum
einen steht uns Unverständliches dabei im Wege: Konstellationen, Zusammenhänge,
Ursachen und Motive, die wir nicht zu durchschauen vermögen und die erst entwirrt
und aufgeklärt werden müssen. Zum anderen aber, und darauf hat Edmund Husserl in
seiner Spätphilosophie aufmerksam gemacht, ist auch Selbstverständlichkeit unver-
ständlich und hat daher den Rang eines philosophischen Problems:

Von vornherein lebt der Phänomenologe in der Paradoxie, das Selbstverständliche als fraglich, als
rätselhaft ansehen zu müssen und hinfort kein anderes wissenschaftliches Thema haben zu
können als dieses: die universale Selbstverständlichkeit des Seins der Welt – für ihn das größte
aller Rätsel – in eine Verständlichkeit zu verwandeln. (Husserl 1954, 183–184. Vgl. auch Philippi
2023).

Dennoch oder gerade deswegen verfügt der Mensch über epistemische Werkzeuge,
mithilfe derer er sich in der Welt Orientierung verschafft. Dieser Beitrag widmet sich
der Frage, welche Denkoperationen dazu gehören und wie sie sich im Einzelnen be-
schreiben lassen; er fragt nach bestimmten epistemischenWerkzeugen, die im Versuch
des Menschen eine Rolle spielen, sich bewusstseinsmäßig mit seiner Wirklichkeit
auseinanderzusetzen. In methodischer Hinsicht verorten sich die folgenden Passagen

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-006



zwischen einer (phänomenologischen) Erkenntnistheorie und einer (philosophischen)
Anthropologie. Besonderes Interesse gilt dabei zum einen der Anschauung im phäno-
menologischen Sinne und Metaphern als epistemischen Figuren zum anderen. Ge-
nauer: Es werden Husserls Begriff von kategorialer Anschauung und Blumenbergs
Theorem absoluter Metaphern aufeinander bezogen. Kategoriale Anschauung und
absolute Metaphern werden als wesentliche Elemente im Spiel der Erkenntnis ange-
nommen.

1 Anschauung in Husserls Phänomenologie
Die Rede vom ‚Selbstverständlichen‘ ist so selbsterklärend wie kryptisch. Was genau
soll das sein? Blumenberg deutet die Gesamtheit von Selbstverständlichkeiten als
transzendentale Figur, die er unter dem Titel ‚Lebenswelt‘ verhandelt. Die Lebenswelt
sei „beschreibbar als eine Sphäre ständiger Anwesenheiten“ (Blumenberg 1986, 34).
Was in der Lebenswelt vorkommt, kommt einfachhin vor. Es bedarf keiner Ausweisung,
keiner Explikation und keines Begriffs, um dieser Anwesenheiten habhaft zu werden.¹

Die „ständigen Anwesenheiten“ der Lebenswelt sind ihrer Funktion nach ver-
gleichbar mit der Anschauung in Husserls Prinzip aller Prinzipien. Gemäß diesem
fungiert „jede originär gebende Anschauung“ als „Rechtsquelle der Erkenntnis“ (Hus-
serl 1976, 51). Für die Phänomenologie leistet und gewährleistet originär gebende An-
schauung die legitime Grundlage aller weiteren methodischen Schritte, jeder Er-
kenntnis und Beschreibung überhaupt (vgl. auch Tegtmeyer 2013, 356: „Jede Erkenntnis
überhaupt ist in Anschauungserkenntnis fundiert“). Das bedeutet, „daß alles, was sich
uns in der ‚Intuition‘ originär, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet,
einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in
denen es sich da gibt“ (Husserl 1976, 51).

Nimmt man dies ernst, dann sind die Anschauungen tatsächlich als das hinzu-
nehmen, als was sie sich geben (dies freilich innerhalb der methodischen Grenzen, die
etwa Reduktion und ἐποχή der Phänomenologin vorgeben). Anschauungen geben sich,
sie sind aber in der Art und Weise, wie sie sich geben, nicht modifizierbar. Das ist mit
den „Schranken“ gemeint, innerhalb derer Anschauungen sich als phänomenologische
Basis darbieten. ‚Nicht modifizierbar‘ meint dabei freilich nicht, dass es nicht auch
variierende Stufen von Klarheit gäbe. Nicht alle Anschauungen sind freilich, wie der
Optimalfall es fordert, in „voller Klarheit“ gegeben (die „volle Klarheit“ nennt Husserl
einmal auch „die Einsgrenze“ im Gegensatz zur „Nullgrenze“, Husserl 1976, 142). Zuge-

1 An dieser Stelle gehe ich nicht auf die einzelnen Momente im Prozess der lebensweltlichen Autolyse,
also auf die Auflösung der Lebenswelt in jedem Moment, da sie zum Thema der philosophischen Rede
gemacht wird, ein. Dies geht insbesondere aus nachgelassenen Schriften wie Zu den Sachen und zurück
und Theorie der Lebenswelt hervor, der Kerngedanke einer autolytischen Lebenswelt ist aber bereits in
zu Lebzeiten veröffentlichten Texten enthalten wie etwa im ersten Teil von Lebenszeit und Weltzeit
oder aber im frühen Phänomenologieaufsatz Lebenswelt und Technisierung (1959/1963).

122 Sonja Feger



spitzt: An Anschauungen kann man nicht herumbasteln. Freilich kann man mit den
Anschauungen etwas anfangen, aber nicht an ihnen. So gesehen sind Anschauungen
das Unmittelbare. Originär gebend sind sie insofern, als sie im Grunde nur sich selbst
und die damit verstattete Einsicht geben. Sie stehen und sprechen für sich (vgl. Husserl
1966, 44–45). Anschauungen sind – gerade in der Phänomenologie – nicht auf Sinn-
lichkeit im engen Sinne beschränkt: „Das unmittelbare ‚Sehen‘, nicht bloß das sinnliche,
erfahrende Sehen, sondern das Sehen überhaupt als originär gebendes Bewußtsein
welcher Art immer, ist die letzte Rechtsquelle aller vernünftigen Behauptungen.“
(Husserl 1976, 43)². Es ist beim ‚Sehen‘ bzw. bei den Anschauungen, mit anderenWorten,
nicht ausschlaggebend, ob man die Augen dabei geschlossen oder geöffnet hält.

Spätestens an dieser Stelle bedarf es einiger präzisierender Bemerkungen zum
Anschauungsbegriff. Innerhalb aller möglichen Intentionen grenzt Husserl „unter dem
prägnanteren Titel Intentionen eine Klasse von intentionalen Erlebnissen ab[], welche
durch die Eigentümlichkeit charakterisiert sind, Erfüllungsverhältnisse fundieren zu
können“. Anschauungen sind aufs Engste mit der Möglichkeit von Erfüllung verknüpft,
also mit dem ‚Sich-Bewahrheiten‘ des Intendierten. Anschauungen sind „Akte, die in
der Erkenntnis zur Erfüllung anderer Intentionen berufen sind“ (Husserl 1984, 572). Es
lassen sich, Husserl folgend, verschiedene „Anschauungsarten“ voneinander unter-
scheiden (Husserl 1976, 233, 210–211).

2 Schlichte Anschauung
Nehmen wir zunächst die „schlichte“ Anschauung in den Blick: „Im Sinne der engeren
‚sinnlichen‘ Wahrnehmung ist ein Gegenstand direkt erfaßt oder selbst gegenwärtig,
der sich im Wahrnehmungsakte in schlichter Weise konstituiert“, was bedeutet, dass
die Gegenstände der sinnlichen Anschauung „in einer Aktstufe da“ sind (Husserl 1984,
674)³. Selbstredend ist die schlichte, originär gebende Anschauung ein Ideal, sie kennt

2 Ströker betont im Anschauungsbegriff überdies dessen epistemische Funktion, die weit über die
bloße Objektwahrnehmung hinausgeht: „Anschauung bestimmt Husserl allein und ausdrücklich aus
ihrer Funktion für das Erkennen, also ausschließlich von ihrem Gegenstück her, nämlich der Leer-
intention des bloßen Meinens, welche nun ‚Intention‘ im prägnanten Sinne heißt (Husserl 1984, 572).
Husserls Begriff der Anschauung läßt sich füglich nicht mit Bezug auf Objekte, deren Anschaulichkeit
bestätigt oder bestritten werden könnte, diskutieren; er läßt sich nur im Rückgriff auf dasjenige, was
die Anschauung für erfüllungsbedürftige Intentionen ausrichtet, verstehen und sinngemäß gebrau-
chen.“ Zugleich problematisiert sie die Gefahr von Missverständnissen, die der Anschauungsbegriff
berge: „Man darf bezweifeln, ob Husserl gut daran tat, derartige Erfüllungsintentionen insgesamt als
Anschauungen zu kennzeichnen, zumal er diesen Begriff nicht auf den Bereich des sinnlich An-
schaubaren beschränkt, sondern ihn auch auf Erfüllungssynthesen im Bereich des Logischen und des
im weitesten Sinne Kategorialen übertragen hat“ (Ströker 1987, 44–45).
3 Das Verhältnis von Wahrnehmung und Anschauung ließe sich an anderer Stelle vertiefen, an dieser
Stelle sei „Wahrnehmung“ als „der Urmodus der Anschauung“ aufgefasst, die „in Urorignialität, das ist
im Modus der Selbstgegenwart dar[stellt]“. (Husserl 1954, 107).

Absolut anschauliche Metaphern 123



ihrerseits, obwohl sie in einer einzigen Aktstufe gegeben ist, „Stufen der Gegebenheit,
der Anschaulichkeit, der Klarheit“ (Husserl 1976, 142).

Schlichte Anschauungen sind insofern gewissermaßen autark, als sie keiner an-
deren Akte bedürfen, auf die sie verweisen. Freilich muss eine schlichte Anschauung
nicht schlicht bleiben, sie kann eingehen inweitere Anschauungsakte (dann aber haben
wir es mit einer anderen Anschauungsart zu tun und nicht mehr mit einer schlichten;
darauf kommen wir zurück). „Anschauungen sind keine Bilder von Objekten, sondern
in ihnen sind die Objekte selbst auf eine ursprüngliche Weise dem Bewusstsein gege-
ben.“ (Tegtmeyer 2013, 357). Das „Originäre“ einer schlichten Anschauung versteht sich
„aus dem Gegensatz zu der Verweisung auf einen anderen Akt“ (Tugendhat 1970, 67).
Das vielleicht griffigste Beispiel wäre das einer Dingwahrnehmung:⁴ Steht mir etwa
eine Tasse vor Augen, sehe ich schlicht, unmittelbar und nur diese Tasse, „es ist also
nichts bewußt, wofür das Angeschaute als ‚Zeichen‘ oder ‚Bild‘ fungieren könnte. Und
eben darum heißt es unmittelbar angeschaut als ‚selbst‘.“ (Husserl 1976, 90).

Ähnlich wie bei der schlichten Anschauung liegen die Dinge bei der „schlichten
Erinnerung oder schlichten Phantasie“ (Ebd.). Entscheidend hierbei ist jedoch, dass es
nicht zu dem kommen kann, was Husserl ‚leibhaftige Gegenwart‘ oder‚Gegenwärtigung‘
nennt. Ausschlaggebend etwa für die Phantasievorstellung ist, „daß der Gegenstand in
einer Erscheinung erscheint, und zwar in einer vergegenwärtigenden Erscheinung,
nicht in einer gegenwärtigenden“ (Husserl 1966, 101).

Da der Gegenstand in der Phantasie nicht als leibhaftiger erscheint, ist hier „das
Phantasiebild Sache der Phantasie“, nicht aber „die Beziehung auf das Abgebildete“
(Husserl 1966, 102). Stelle ichmir in der Phantasie eine Tasse vor, handelt es sich um eine
„Vergegenwärtigung, Re-Präsentation“, da sie „ein Objekt nicht selbst vor Augen stellt,
sondern eben vergegenwärtigt“ (Ebd., 41). Obgleich es in Wirklichkeit echte Tassen
geben und obgleich eine solche sogar vor mir stehen mag, ist die echte Tasse nicht Teil
der Phantasietasse, sie sind allenfalls, könnte man sagen, ‚formverwandt‘. Die Phan-
tasievorstellung hängt nicht von der Wahrnehmung der echten Tasse ab. Vielmehr ist
die echte Tasse – sofern wahrgenommen – eine schlichte Anschauung. Natürlich kann
die Phantasietasse jederzeit auf die echte Tasse verweisen (und umgekehrt): Doch so-
bald Verweisung auftritt, handelt es sich jedoch nicht mehr um eine „schlichte, un-
mittelbare Vorstellung“, sondern um eine „symbolisch[e] (durch Zeichen)“, also wei-
terverweisende (Ebd., 102)⁵.

4 Wobei es methodisch nicht ganz unproblematisch ist, dass Husserl diese Analysen von der Ge-
genstandsanschauung, also von der Wahrnehmung räumlicher Gegenstände, aus unternimmt und das
Freigelegte auf alle „objektiven Einheiten jeder Region und Kategorie“ zu übertragen sucht, darin
eingeschlossen die „Wesensanschauung“ (Husserl 1976, 14–15, 198–199). Hierauf kann an dieser Stelle
jedoch nicht weiter eingegangen werden.
5 Das hier Gesagte versteht sich jedoch ausschließlich wahrnehmungstheoretisch, die vorgestellten
Überlegungen siedeln sich also diesseits der Frage nach der Verknüpfung von Anschauung und Be-
deutung (Semiotik) an. Aufschlussreich hierzu ist Diego D’Angelos Untersuchung zu Husserls Semiotik,
der zufolge „Unmittelbarkeit als solche schon semiotisch zu denken ist“ (d’Angelo 2019, 15 Anm. 36).

124 Sonja Feger



Lässt man einmal die verbildlichende oder symbolisierende Verweisung beiseite,
kann man sagen, dass es sich bei der Vergegenwärtigung um ein eigentümliches Zwi-
schenstadium zwischen Unmittelbarkeit und Verweisung handelt. Die Phantasietasse
kann ja mindestens ebenso eindrücklich vor Augen stehenwie eine echte Tasse. Husserl
spricht an anderer Stelle vom „Vollziehen von Phantasievorstellungen“ als „quasi-
Wahrnehmung“ (Husserl 1980, 184–185). Zwar ist das Phantasierte nicht gegenwärtig,
aber eben „‚gleichsam gegenwärtig‘“, und Husserl fügt erläuternd hinzu: „Das gleichsam
Gegenwärtig ist das modifizierte Gegenwärtig, das Vergegenwärtigt“ (Ebd., 184).

3 Fundierte Anschauung
Jeder Bewusstseinsakt, sei er nun phantasierender, erinnernder oder wahrnehmender,
kann zwar, wie oben, isoliert betrachtet werden. Letztlich aber besteht unser Leben
nicht aus vereinzelten und unzusammenhängenden Einzelakten, die wir nur aufsum-
mierenmüssten, um zu einer Gesamtdarstellung zu gelangen. Bewusstsein imweitesten
Sinne vollzieht sich nie ausschließlich in Wahrnehmung, nur in Erinnerung oder ist in
Gänze ein Leben in Phantasie. Vielmehr macht es unser Bewusstseinsleben aus, dass
darin die unterschiedlichsten Arten von Bewusstseinsakten Hand in Hand gehen, sich
überlagern, sich abwechseln, sich gegenseitig bedingen oder einander ‚fundieren‘, um
einen Terminus Husserls zu verwenden. So lassen sich Bezüge zwischen Anschauungen
herstellen: „Jeder schlichte Wahrnehmungsakt kann nun aber […] als Grundakt von
neuen […] Akten fungieren“ (Husserl 1984, 674–675). Auch hier ließe sich zunächst an
eine Verweisungsstruktur im vulgären Sinne denken, etwa an die Ähnlichkeit der
phantasierten Tasse mit derjenigen, die tatsächlich vor mir steht. Doch mit einem
„Grundakt“, wie Husserl es nennt, ist etwas Anderes gemeint als eine Verweisung von
der vorgestellten Tasse auf die tatsächliche. Worum es Husserl hier geht, sind fundierte
Anschauungen; er nennt sie auch ‚kategoriale‘.⁶ Wenn Husserl die kategoriale An-
schauung untersucht, konzentriert er sich auf die Wahrnehmung, also auf intuitive
Anschauung. Wir folgen Husserl hierin und lassen Phantasie- und Erinnerungsan-
schauungen von hier an beiseite, halten mit ihm aber die Möglichkeit fest, „daß sich
unsere Unterscheidung zwischen schlichten und fundierten Akten von den Wahneh-
mungen auf alle Anschauungen überträgt“ (Husserl 1984, 675) – oder zumindest über-
tragen könnte. Das Eigentümliche an kategorialen Anschauungen ist, dass sie Elemente

Aus semiotischer Perspektive ergebe die Rede von unmittelbarer Anschauung wenig Sinn, denn in der
Anschauung liege „schon immer eine anzeigende und hinweisende Struktur, die die Anschauung selbst
ermöglicht“ (Ebd., 86 Anm. 58).
6 „Kategoriale Denkakte nennen wir solche doxischen Akte, die an Gegenständen überhaupt – in
allgemeinster Allgemeinheit –, wie immer sie vorgegeben sind, für ein freies Denksubjekt vollziehbar
sind. Solche Akte sind bestimmende Akte oder Abwandlungen von Bestimmungen, in sich selbst sich
als das ankündigend: Urteilsakte – kategoriale genannt, weil sie in der Kategorie, in der Aussage zum
Ausdruck kommen“ (Husserl 1974, 303).

Absolut anschauliche Metaphern 125



enthalten, die selbst unanschaulich sind, derer es aber zur Vollständigkeit einer Er-
kenntnis bedarf. Sie treten in Urteilen auf, also in Synthesen von Einzelelementen.
Urteile werden hier zunächst einmal als logische Gebilde betrachtet. Doch die Ver-
bindung zur eingangs thematisierten Versprachlichung besteht durchaus, denn jedes
Urteil lässt sich auch artikulieren und in eine Aussage einweben, die etwa Selbstver-
ständliches in Verständliches überführt.

Fundierte Anschauungen unterscheiden sich von schlichten und vergegenwärti-
genden Anschauungen bzw. gehen darüber hinaus. Die „fundierten Akte“ gelten
durchaus „als Anschauungen“, „und zwar als Anschauungen der neuartigen Gegen-
stände, die sie zur Erscheinung bringen und die auch nur in fundierten Akten der ihnen
jeweils entsprechenden Art und Form gegeben sein können“ (Ebd., 694). Nehmen wir
noch einmal das Beispiel der Tassenwahrnehmung. Zum einen kann ich die Tasse vor
mir in schlichter Anschauung gegeben haben. Denke ich darüber im Detail nach, dann
isoliere ich zunächst meine Tassenwahrnehmung als einen einzelnen Akt von meinem
übrigen Bewusstseinsleben, um in einem dann weitere Anschauungsakte einzubezie-
hen, die mir die Tasse noch genauer (Husserl würde sagen: adäquater) geben. Ich weite
also meinen Blick auf das enge Geflecht unterschiedlichster Bewusstseinsakte ein we-
nig. Nehme ich die Tasse vor mir nicht etwa einfach nur wahr, sondern stelle zugleich
fest, dass sie weiß und grau ist, fälle ich ein einfaches Urteil: ‚Diese Tasse ist weiß und
grau.‘ Die Tasse als Ganze ist ein Gegenstand schlichter Anschauung. DasWeiße und das
Graue können ebenfalls irgendwie angeschaut werden – aber nur irgendwie.

An diesem ‚Irgendwie‘ setzt die kategoriale Anschauung an:Wenn ich von der weiß-
grauen Tasse spreche, kommt darin das Weiß- bzw. Grausein zum Ausdruck. Das be-
deutet genauer: Ich kann die Farben Weiß und Grau, nicht aber das Grausein, das
Weißsein der Tasse und ebenso wenig das ‚Und‘ zwischen den beiden Farben sehen, „es
bleibt ein Überschuß in der Bedeutung, eine Form, die in der Erscheinung selbst nichts
findet, sich darin zu bestätigen“ (Husserl 1984, 660)⁷. Die Kopula und der Junktor – das
‚ist‘ und das ‚und‘ – sind in der schlichten Anschauung nicht gegeben. Zusammenge-
fasst: „Nirgendwo in dieser Welt gibt es dieses Und; es ist nichts von dem, was der Fall
ist, und doch versteht fast jedermann, was damit gemeint und was daraufhin zu tun
ist.“ (Blumenberg 1986, 53). Husserl zählt noch mehrere solcher unanschaulicher Ope-
ratoren auf:

„Das Ein und das Das, das Und und das Oder, dasWenn und das So, das Alle und das Kein, das Etwas
und Nichts, die Quantitätsformen und die Anzahlbestimmungen usw. – all das sind bedeutende
Satzelemente, aber ihre gegenständlichen Korrelate (falls wir ihnen solche überhaupt zuschreiben
dürfen) suchen wir vergeblich in der Sphäre der realen Gegenstände, was ja nichts anderes heißt,
als der Gegenstände möglicher sinnlichen Wahrnehmung.“ (Husserl 1984, 667)⁸.

7 Das Weißsein und Grausein stehen hier für ein „Allgemeines, durch Anschauung nur [beispielhaft,
SF] zu Belegendes“ (Husserl 1984, 663). Auf das Allgemeine oder Wesenhafte in kategorialer An-
schauung wird weiter unten noch einmal zu sprechen zu kommen sein.
8 Das erinnert an Kants Postulat, Sein sei „kein reales Prädikat, d. i. ein Begriff von irgend etwas, was
zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen könne“ (Kant 1900, A 598/B 625), was Husserl variierend

126 Sonja Feger



In der kategorialen Anschauung „entstehen Akte, in denen etwas als wirklich und als
selbst gegeben erscheint, derart, daß dasselbe, als was es hier erscheint, in den fun-
dierenden Akten allein noch nicht gegeben war und gegeben sein konnte.“ (Husserl
1984, 675). Schlichte Anschauungen stehen und sprechen zunächst einmal für sich, und
als solche sind sie gleichsam unüberbietbar.⁹ Die schlichte Anschauung der Tasse ist als
unmittelbare und unvertretbare fundierende Anschauung. Sie kann überdies in fun-
dierte Anschauungen eingehen. Das ist damit gemeint, dass an schlichten Anschauun-
gen nicht herumbasteln kann. Man kannmit, nicht aber an ihnen etwas anfangen: etwa
fundierte Akte, kategoriale Anschauung, Urteile, „Sachverhaltwahrnehmung“ (Ebd.,
669), also solche ‚Anschauung‘, die nicht der Tasse selbst, sondern einem Urteil über die
Tasse und ihre Farben entspricht. Wichtig ist zu betonen, dass eben nicht nur einzelne
Elemente des Urteils (die Tasse als Gegenstand, die Farben) erfüllend angeschaut und
das Urteil als Ganzes hingegen nur gedachtwerden. Ganz analog zu schlichten, erfüllten
Anschauungen können auch kategoriale erfüllt sein – so die zentrale Forderung gemäß
dem Prinzip aller Prinzipien (vgl. oben, Husserl 1976, 51). So, wie die ‚Sache Tasse‘
erfüllend angeschaut werden kann, gibt es auch eine Erfüllung der Sachverhalt-
wahrnehmung.¹⁰ Die Erfüllung der Sachverhaltwahrnehmung kann es nur in der
Wahrnehmung des ganzen Sachverhalts geben, nicht etwa, indem ich die einzelnen
Erfüllungen aller schlichten Anschauungen aufsummierte, die sich im Sachverhalt
wiederfinden.

Dochwarum überhaupt die Rede von ‚Anschauung‘ beibehalten? Geht man von der
kantischen Dichotomie der Erkenntnisquellen aus, ist die Rede von ‚kategorialer An-
schauung‘ ein Oxymoron. Während Erkenntnis bei Kant aus zwei Quellen entspringt –
und entscheidend ist hier, dass es distinkte Quellen sind (Kant 1900, A 50/B 74) –, ist die
kategoriale Anschauung ein Erkenntnisakt gleichsam aus einem Guss. (Zugleich liegt,
auch das ist klar, nicht notwendigerweise ein Urteil a priori vor – bei Kant das Einzige,
was keiner Anschauung bedürfte.) Die „neuen“, also die fundierten Akte kategorialer
Anschauung nennt Husserl „Anschauungen, weil sie, unter bloßer Dahingabe der
‚schlichten‘ Beziehung auf den Gegenstand (also jener bestimmten Art von ‚Unmittel-
barkeit‘, welche wir als Schlichtheit definierten), alle wesentlichen Eigentümlichkeiten
der Anschauungen haben“ (Husserl 1984, 694–695)¹¹. Fundierte Anschauungen sind
nicht einfach eine Summe aus schlichten Anschauungen. Meine Wahrnehmung der

wiederholt: „Das Sein ist kein Urteil und kein reales Bestandstück eines Urteils.“ (Husserl 1984, 668). In
der Phänomenologie ist erfüllende Anschauung als „Erfüllungsleistung“ auf dem „Gesamtgebiet des
prädizierenden Denkens“ gefordert, und damit auch und gerade für die logische Kopula ‚ist/sein‘
(Husserl 1984, 660–661).
9 Vgl.: „Anschauung heißt hier freilich, wie überall in der Phänomenologie, nichts anderes als: Un-
überbietbarkeit der Art, wie etwas gegeben ist“ (Blumenberg 1986, 349).
10 Tugendhat bezeichnet das Verhältnis zwischen Sachverhalt und Sachverhaltwahrnehmung als
funktionales: „Es ist jetzt durchaus möglich, daß sich etwas als ‚Anschauung‘ erweist, was von unserem
normalen Verständnis von Anschauung weitab liegt, nur weil es in den bezeichneten funktionalen
Verhältnis [sic] zu einer Bedeutungsintention steht“ (Tugendhat 1970, 51).
11 Hervorhebung S.F.

Absolut anschauliche Metaphern 127



grau-weißen Tasse ist eben nicht – auch nicht im analytischen Rückblick – die An-
schauungssumme ‚Tasse‘ + ‚grau‘ + ‚weiß‘. Denn darin wäre die ‚Anschauung und‘ nicht
enthalten, und kann es nicht sein. „Es handelt sich hier um eine Sphäre von Objekti-
vitäten, die nur in derart fundierten Akten ‚selbst‘ zur Erscheinung kommen können. In
solchen fundierten Akten liegt das Kategoriale des Anschauens und Erkennens“ (Hus-
serl 1984, 675)¹². Nur in fundierten Akten, und darauf kommt es an, ist die Art von
Erkenntnis möglich, in der mehrere ‚Einzelakte‘ verbunden (nicht: aufsummiert) sind.
Doch auch und gerade dann, wenn kategoriale Anschauung als Erkenntnisart sui ge-
neris gelten soll, müssen die einzelnen Akte – obwohl wir es mit einer Synthese zu tun
haben – unterscheidbar bleiben. Kategoriale Anschauung ist weder ein bloßes Auf-
summieren einzelner Anschauungen noch sind fundierte Anschauungen ein Amalgam
oder Konglomerat einzelner Akte. Diese Art von Erkenntnis ist kein Zusammenballen
von Akten zu einem Aktklumpen, in dem am Ende keine Einzelakte mehr erkennbar
wären.

Für Husserl ist das Entscheidende an Anschauungen, dass sie zu „Erfüllungsleis-
tungen befähigt“ sind (Husserl 1984, 695)¹³. Überhaupt ist in der Phänomenologie jeder
Erkenntnisakt aufs Engste mit der Möglichkeit von Erfüllung verknüpft. Fundierte
Anschauungen bergen eine Erfüllung eigener Art, und zwar von (hier: urteilsförmigen)
Sätzen, „in ihnen findet das aussagende Denken, wo es als Ausdruck fungiert, seine
Erfüllung“ (Husserl 1984, 675). Alles, was verständlich ist oder was wir uns verständlich
gemacht haben, muss für Husserl in einer erfüllten Anschauung begründet sein. In der
Phänomenologie gibt es keine Erkenntnis ohne Erfüllung.

Die „Erkenntnis als Erfüllungseinheit vollzieht sich nicht auf dem bloßen Grunde
schlichter, sondern in der Regel auf dem Grunde kategorialer Akte, und dementspre-
chend kann, wenn wir dem Denken (als Bedeuten) das Anschauen gegenübersetzen,
unter dem Anschauen nicht das bloße sinnliche Anschauen verstanden werden“
(Husserl 1984, 695)¹⁴. Anschauen muss – gerade weil wir darin eine Bedeutungsgenese
erfahren und einzelne Urteile für uns bedeutsam werden – mehr sein als bloß sinnli-
ches Anschauen. Und doch ist, was in der kategorialen Anschauung geschieht, dem
sinnlichen Anschauen in der Erfüllungsfunktion zu ähnlich, um es innerhalb einer
kantischen Dichotomie in Gänze dem Zuständigkeitsbereich des Verstandes zuzuwei-
sen.

12 Vgl. auch Lohmar (1998, 166–168).
13 Husserl fährt fort: „um dieser Leistungen willen haben wir die ganze Untersuchung geführt“
(Husserl 1984, 695).
14 Mit „Denken (als Bedeuten)“ muss hier gemeint sein, dass eine einfache Opposition aus Sinnlichkeit
und Verstand nicht trägt, weil er keine zufriedenstellende Antwort auf die (semiotische) Frage ge-
währt, wie Bedeutungsgenese möglich ist. So kann Husserl denn auch in der Einleitung zur sechsten
Logischen Untersuchung ankündigen: „Der alte erkenntnistheoretische Gegensatz zwischen Sinnlich-
keit und Verstand findet durch die Unterscheidung zwischen schlichter oder sinnlicher und fundierter
oder kategorialer Anschauung alle erwünschte Klarheit“ (Husserl 1984, 540).

128 Sonja Feger



Husserl benutzt dafür das Bild der „Stufencharakteristik“ (Husserl 1976, 236)¹⁵, der
zufolge die „synthetischen Glieder niederer und höherer Stufe […] in der Weise der
Fundierung“ zum „Gesamtgegenstand“ (in unserem Falle: Sachverhaltwahrnehmung)
„beitragen und sich ihm einordnen“ (Husserl 1976, 275). Das bedeutet nicht, dass die
logisch früheren Elemente im nächsten Schritt aufgehoben würden, vielmehr bleiben
sie erhalten auch dann, wenn das Urteil als Ganzes betrachtet wird. ‚Das Weiße‘, ‚das
Graue‘ oder das ‚Tasse-Sein‘ verschwinden ja nicht, wenn ich nach der ‚ganzen Tasse‘
greife, im Gegenteil. Diese Stufenfolge kann im analytischen Blick in beide Richtungen
verfolgt werden, sowohl hinsichtlich des „Gesamtgegenstandes“ als auch mit Blick auf
die einzelnen Glieder. Dass das Urteil als Ganzes betrachtet wird, ist übrigens eher der
Normal- denn der Ausnahmefall. Üblicherweise sieht oder greift man ja nach einer
(ganzen) Tasse, und nicht nach ihrem Weiß- oder Grausein (so dies denn überhaupt
möglich wäre). Im alltäglichen Leben haben wir die Komponenten eines Urteils selten
als vereinzelte im Blick. Wenn ich aus der Tasse trinke, trinke ich aus einer weiß-grauen
Tasse, formuliere aber das betreffende Urteil – ‚Diese Tasse ist weiß und grau‘ – nicht
explizit aus, womöglich nicht einmal in Gedanken. Tasse, Farben, Kopula und nicht
zuletzt der Geschmack des Kaffees sind in einer einzigen sinnlichen Erfahrung
gleichsam verschmolzen – mehr braucht es im Alltag meist auch nicht. Erst im Zuge
einer reflektierenden Analyse stellen sich die einzelnen Elemente der Erkenntnisakte
als gestuft heraus. Es geht „Hand in Hand mit dem rezeptiven Erfassen das prädikative
Formen und Erkennen“. Was erst im analytischen Blick, also „genetisch als verschie-
denstufig geschieden wird, ist dabei faktisch in der Konkretion eines Bewußtseins
untrennbar ineinander verflochten“ (Husserl 1976, 240). Setze ich mich über diese
Konkretion hinweg oder gehe vielmehr hinter sie zurück und betrachte meinen Griff
nach der Kaffeetasse genauer, sind die einzelnen Bewusstseinsakte „freilich immer
übereinander gebaut: jeder Schritt der Prädikation setzt voraus einen Schritt der re-
zeptiven Erfahrung und Explikation“ (Husserl 1976, 240)¹⁶.

4 Verfügbarmachen des Unverfügbaren
Solche Fragen richten das Augenmerk auf die Verbindung zwischen Anschauung und
Logizität. Denn selbst, wenn die grau-weiße Tasse ein unverdächtiges Beispiel für ka-
tegoriale Anschauung abzugeben scheint, ist nicht ohneWeiteres ausgemacht, dass sich
Anschauung grundsätzlich ohne Reibungsverluste in Logizität überführen lässt – und
umgekehrt. „Allerdings haben wir bisher nur die Sphäre der Wahrnehmung und in ihr

15 Husserl benutzt dieses Beispiel in dem, was man ‚Bild-im-Bild‘-Kontext nennen könnte, also etwa
ein erinnerter Gang durch ein Museum. Sofern ‚Fundierung‘ aber hier wie dort die Verschaltung
verschiedener noetischer Modi meint, greift das Beispiel aber auch für die hiesigen Überlegungen.
16 In der Terminologie der Logischen Untersuchungen handelt es sich bei den einzelnen, in der
Analyse gesonderten Akten, um explizite, während die Gesamtwahrnehumg diese implizit enthält
(Husserl 1984, 680).

Absolut anschauliche Metaphern 129



nur die primitivsten Fälle in Betracht gezogen. Man sieht ohne weiteres, daß sich unsere
Unterscheidung zwischen schlichten und fundierten Akten von den Wahrnehmungen
auf alle Anschauungen überträgt.“ (Husserl 1984, 675)¹⁷ – Dies zumindest ist Husserls
Anspruch.

Wenn „das aussagende Denken, wo es als Ausdruck fungiert, seine Erfüllung“ in
fundierter Anschauung findet (Husserl 1984, 675), wird etwas erkannt, begriffen, ein-
gesehen. Husserls Insistieren auf „Erkenntnis als Erfüllungseinheit“ (Husserl 1984, 695)
– kurz: auf Erfüllung in intentionalen Akten – weist deutlich auf diese Erkennt-
nisfunktion hin. Die grau-weiße Tasse ist als Beispiel deswegen zunächst hilfreich, weil
es sich um etwas Gegenständliches, Singuläres und sogar Greifbares handelt: eben diese
eine bestimmte Tasse, die neben mir steht und nach der ich jederzeit greifen kann,
wenn mir der Sinn nach Kaffee steht. Ich erkenne die Tasse als Tasse. „Aber etwas als
etwas zu begreifen, unterscheidet sich radikal von dem Verfahren, etwas durch etwas
anderes zu begreifen.“ (Blumenberg 2001, 415). Zwar erkenne und greife ich die Tasse
als Tasse, doch das Weiß-Sein der Tasse etwa begreife ich nicht durch das Weiß-Sein
selbst, sondern nur vermittelt durch die Tasse als Einzelgegenstand. Die weiße Ober-
fläche der Tasse verweist ja nur auf eine allgemeinere Struktur, die man ‚Weißheit als
solche‘ nennen könnte. „Die kategoriale Anschauung impliziert die Behauptung der
‚Wesensschau‘ für ein Gebiet, auf dem niemand von sich sagen konnte, er habe sie
jemals vollzogen“ (Blumenberg 1986, 53). Das ‚Weiß-Sein‘ ebenso wenig wie das „Ein und
das Das, das Und und das Oder, dasWenn und das So, das Alle und das Kein, das Etwas
und Nichts“ (Husserl 1984, 667) können nicht geradewegs gesehen, geschweige denn
angefasst werden, „obwohl jeder zugeben muß, anders wisse er sich seine Kenntnis
bestimmter Bedeutungen, und sei es bloß die des Wörtchens ‚und‘, nicht zu erklären“
(Blumenberg 1986, 53).

Die epistemische Herausforderung besteht in der Spannung zwischen der Abs-
traktheit des Allgemeinen und seiner Verwurzelung im Konkreten. Wie oft im All-
tagsleben verlassen wir uns darauf, dass der Gebrauch von Partikeln wie ‚und‘ oder ‚so‘
ohne Weiteres einfach funktioniert? Wie oft sind wir uns sicher, dass unser Gegenüber
im Gespräch über den Hund selbstverständlich eine Idee von Hunden ganz allgemein
hat?

Diesen Allgemeinheitsanspruch können wir nicht einfach aufgeben, denn das
hieße etwa, man verzichtete auf jede Art von Verbindlichkeit und würde ‚Hund‘ in
diesem Satz mit einer ganz anderen Bedeutung gebrauchen als im nächsten, wo dann
auch eine Katze gemeint sein könnte oder wo ‚und‘ plötzlich so etwas wie ‚ohne‘ meint.
Doch auch auf die Anwendbarkeit in unzähligen konkreten Einzelsituationen können
wir nicht verzichten. Wir sind darauf angewiesen, dass sich das Abstrakte, das in ge-
wisser Hinsicht als das Un-Anschauliche gelten kann, zumindest in gewisser Hinsicht

17 Kurz darauf kommt Husserl etwa auf die „Möglichkeit“ zu sprechen, „daß sich auf fundierten
Anschauungen neue Fundierungen konstituieren, also ganze Stufenfolgen der Fundierung überein-
ander bauen“ (Husserl 1984, 675). Die Folgepassagen der Logischen Untersuchungen widmen sich
entsprechend der Verhältnisbestimmung von Teilakten zum Ganzen (Husserl 1984, 681–683).

130 Sonja Feger



als kompatibel mit dem Konkreten erweist. Um sinnvoll über etwas Allgemeines zu
sprechen, bedarf es des Rückhalts an Greifbarem, Konkretem, Anschaulichem. Wenn
das Abstrakte, Allgemeine nicht ohneWeiteres greif- und damit verfügbar ist, muss sich
die Frage nach Möglichkeiten der „Ersetzbarkeit des Unverfügbaren durch das Ver-
fügbare“ stellen lassen (Blumenberg 2001, 416). Das Unverfügbare durch das Verfügbare
zu ersetzen, kann etwa gelingen, indem man sich anschickt, „von dem thematischen
Gegenstand weg auf den anderen zu blicken, der vorgreifend als aufschlußreich ver-
mutet wird“ (Blumenberg 2001, 415–416). Damit ist es möglich, „das Gegebene als das
Fremde, das Andere als das vertrauter und handlicher Verfügbare“ anzusehen (Ebd.,
416). Ein solcher Umgang mit der Spannung zwischen Allgemeinem und Konkretem ist
nicht nur eine bloße Hilfskonstruktion. Wenn sich das Abstrakte als das „Unverfüg-
bare“ nicht im direkten epistemischen Zugriff erschließen lässt, bedeutet dies nicht,
dass es nicht über andere, indirektere Bezugnahmen erfassbar wäre. Kurz: Es lässt sich
ein „metaphorische[r] Umweg“ nehmen (Blumenberg 2001, 415).

Zieht man die Metapher als epistemisches Werkzeug in Betracht, um die Spannung
zwischen Allgemeinem und Singulärem zu verhandeln, muss man „sich freilich von der
engen traditionellen Begriffsbestimmung von Metapher lösen, die sie nur als Schmuck
der Rede versteht“ (Blumenberg 2011, 191). Sofern Metaphern als epistemisches Mittel
ernst genommen werden, sind sie „Übertragung, nicht Bild“ (Ebd.). Auch Anschauung –
insbesondere kategoriale Anschauung – in ihrer epistemischen Funktion betrachtet ist
von der Vorstellung bloßer Bildlichkeit losgelöst. Es liegt ein deskriptiver und syste-
matischer Gewinn darin, sich von der Reduktion auf bloße Bildlichkeit freizusagen, um
sowohl Anschauung als auch Metaphern für die Beschreibung von Bewusstseinspro-
zessen und Erkenntnisleistungen heranzuziehen.

Wenn es um die Frage geht, wie Allgemeinheiten zur Anschauung gebracht werden
können und die Metapher als epistemisches Werkzeug ins Feld geführt wird, um auf
diese Frage eine Antwort zu geben, muss sich mehr und Genaueres über dieses ‚epis-
temische Werkzeug Metapher‘ sagen lassen. Denn nicht jedwede beliebige Metapher
mag auch zugleich etwas Allgemeines zum Ausdruck bringen. Manche Metaphern sind
auch einfach nur Übertragung oder gar Bild im herkömmlichen Sinne, und dürfen es
auch sein.

Worauf es hier ankommt, sind jene Metaphern, die etwas aufzeigen bzw. etwas
aussagen, das sich nicht im Singulären erschöpft. In den Paradigmen zu einer Meta-
phorologie schlägt Blumenberg den Begriff der absoluten Metapher vor. Nicht immer
lassen sich gewöhnliche Metaphern von absoluten klar abgrenzen. Gleichwohl lassen
sich einige Merkmale absoluter Metaphern extrahieren, die für die hiesige Fragestel-
lung dienlich sind.

In Rekurs auf Kants Kritik der Urteilskraft geht Blumenberg auf die Unanschau-
lichkeit der absoluten Metaphern ein: „Unsere ›absolute Metapher‹ findet sich hier als
Übertragung der Reflexion über einen Gegenstand der Anschauung auf einen ganz an-
dern Begriff, dem vielleicht nie eine Anschauung direkt korrespondieren kann.“ (Blu-

Absolut anschauliche Metaphern 131



menberg 2015, 15)¹⁸. Daraus ergibt sich „die genaue Darstellung der Funktion der ›ab-
soluten Metapher‹, die in die begreifend-begrifflich nicht erfüllbare Lücke und Leer-
stelle einspringt, um auf ihre Art auszusagen“ (Blumenberg 2015, 173). Man könnte sa-
gen: Absolute Metaphern sind epistemische Handlungen, die es dem Menschen
erlauben, mit verunmöglichter Anschauung umzugehen.

5 ‚Welt‘ als absolute Metapher
Wie eine absolute Metapher im Sprachgebrauch fungiert, lässt sich etwa anhand des
Weltbegriffs illustrieren. Im Weltbegriff, so Blumenberg, könne „keine Anschauung
verstattet“ werden, obwohl Anschauung dabei zugleich „unverzichtbar“ sei (Blumen-
berg 1986, 9–10)¹⁹. Wennwir nicht gerade bereit sind, am laufenden Band Erdkugeln zu
malen (und es bleibe dahingestellt, inwiefern es sich dabei um eine angemessene
Darstellung der Welt handelt), dann fehlt es durchaus an Anschaulichkeit, Darstell-
barkeit, an sprechenden ‚Bildern‘ für den Begriff ‚Welt‘. Gleichwohl verzichten wir
nicht auf denWeltbegriff, gleichwohl habenwir ein Verständnis dessen, was er besagen
will. Kurzum: Mit jedem einzelnen Gebrauch des Begriffs ‚Welt‘ erkennen wir gleich-
zeitig an, dass „Anschauung unverzichtbar ist“ (Blumenberg 1986, 9–10), obgleich sie
nicht direkt gegeben ist.

Hinter absoluten Metaphern steht ein Prozess, der die Anschaulichkeit eines Na-
mens, später eines Begriffs kontinuierlich ausweitet – und am Ende überdehnt. Ein
Begriff „zieht die Anschauung in einen Prozeß hinein, dem sie zunächst zu folgen
vermag (z. B. den Radius eines Kreises verdoppelt und immer weiter vergrößert zu
denken)“. An „einem bestimmten Punkt (z. B. den größtmöglichen bzw. unendlichen
Radius eines Kreises zu denken)“ aber ist der Anspruch auf Anschaulichkeit derart
überstrapaziert, um am Ende „‚sich aufgeben‘ zu müssen“ (Blumenberg 2015, 176). Es
geht darum, „die Transzendenz als Grenze theoretischen Vollzugs und eo ipso als
Forderung heterogener Vollzugsmodi sozusagen ‚erlebbar‘ zu machen.“ So gesehen ist
„der Unendlichkeitsbegriff“ das „Sprengmittel dieser Metaphorik“ (Blumenberg 2015,
176). Für Blumenberg ist der„Grenzwert der Metapher das Symbol“, sofern darunter zu
verstehen ist, dass die Forderung nach Anschaulichkeit nicht nur strapaziert, sondern
überstrapaziert wird, die gefundene Metapher sich verabsolutiert und am Ende „nichts
hergibt als die pure Ersetzbarkeit des Unverfügbaren durch das Verfügbare“ (Blu-
menberg 2001, 415–416).

Im Grunde macht Blumenberg hier ein Kontinuum der Bezeichnungsverhältnisse
auf: Während anfangs eine verbale Geste noch ohne Weiteres durch Anschauung er-

18 Kant fasst dies als „symbolische Hypotyposen auf“ (Kant 1900, AA V, 352–353).
19 Am Changieren zwischen den Termini ‚Weltbegriff‘ und ‚absolute Metapher ‚Welt‘ wird einmal
mehr deutlich, dass sich absolute Metaphern nicht ohne Weiteres und nicht immer eindeutig von
anderen epistemischen Grundbegriffen – ein weiterer wäre etwa ‚Idee‘ im kantischen Sinne – trennen
lässt. Vgl. hierzu auch hilfreiche Überlegungen in Hauck (2021).

132 Sonja Feger



setzt werden kann (ein Beispiel wäre neben dem Namen, der ein Individuum be-
zeichnet, auch der Begriff für Gegenständliches: ‚Apfel‘ bezeichnet alle möglichen
Apfelsorten und leistet noch immer viel in Bezug auf Anschaulichkeit), wird es bei
zunehmender Allgemeinheit, in Richtung des anderen Endes des Spektrums, immer
schwieriger, Anschaulichkeit durch sprachliche Gesten wie Begriffe, Symbole, Gleich-
nisse oder Metaphern zu erreichen geschweige denn zu gewährleisten. Absolute Me-
taphern stehen schließlich dort, wowir keine Aussicht auf Anschaulichkeit mehr haben
und den Anspruch auf Anschaulichkeit dennoch nicht aufgeben können. Das gilt ins-
besondere für metaphysische Theoreme (etwa ‚Zeit‘, ‚Geschichte‘, ‚Welt‘, ‚Leben‘,
‚Wahrheit‘ …²⁰), die gedacht werden müssen, ohne direkt angeschaut werden zu kön-
nen. All diese Theoreme sind ja nicht nur und vor allem nicht vorrangig metaphysische
Entitäten, vielmehr haben sie alle einen konkreten Bezug zur Lebenswelt: Sie sind fest
in unserem Alltag verankert, werden genutzt und besprochen. In je eigener Weise
leisten diese absoluten Metaphern einen Beitrag zu unserem täglichen Unterfangen,
uns in der Welt Orientierung zu verschaffen. Darin liegt die pragmatische Funktion
absoluter Metaphern: „IhreWahrheit ist, in einem sehr weiten Verstande, pragmatisch.
Ihr Gehalt bestimmt als Anhalt von Orientierungen ein Verhalten, sie geben einer Welt
Struktur, repräsentieren das nie erfahrbare, nie übersehbare Ganze der Realität.“
(Blumenberg 2015, 29).

6 ‚Anschauliche Prozeduren‘: Die Genetisierung der
Erkenntnis

Wenn Blumenberg die Thematik von metaphysischen Begriffen wie ‚Unendlichkeit‘
oder ‚Welt‘ aufwirft, steht für ihn dahinter gar eine „Änderung am Begriff der ‚kate-
gorialen Anschauung‘“ (Blumenberg 1986, 348). Er rät davon ab, der kategorialen An-
schauung weiterhin „eine spezifische Region von Bedeutungen zuzuweisen – die
sprachlich in Partikeln wie ‚und‘, wie ‚oder‘ auftreten“. Die Änderung oder vielmehr
Ausweitung der Bedeutungsregion kategorialer Anschauung, die Blumenberg ins Feld
führt, kann nur verständlich werden, wenn man Husserls Übergang von statischer zu
genetischer Phänomenologie mitbedenkt. Während die kategoriale Anschauung zu-
nächst in den Logischen Untersuchungen und damit in der statischen Phänomenologie
verankert ist, verschiebt Blumenberg den Fragehorizont auf Prozesse und Genese
epistemischer Strukturen, indem er stattdessen auf die genetische Phänomenologie
rekurriert.²¹ Die genetische Phänomenologie macht sich die Prozessualisierung epis-

20 Vgl. Blumenberg (1971, 166, 168). Eine frühe Auseinandersetzung mit Metaphorizität legt Blumen-
berg 1957 mit dem Aufsatz Licht als Metapher der Wahrheit vor (Blumenberg 2000a). Vgl. hierzu auch
den Beitrag von Philipp Stoellger in diesem Band.
21 Vgl. zur Rolle, die kategoriale Anschauung nach dem Übergang zur genetischen Phänomenologie
spielt und zur Bedeutung der Prozessualität von Konstitution und Erfüllung: Ströker (1987, 82–83) und

Absolut anschauliche Metaphern 133



temischer Strukturen zur Kernaufgabe, mit ihr lassen sich Fragen wie etwa diejenige
nach der Möglichkeit von Bewusstseinsleistungen überhaupt in Angriff nehmen.²²

Das Konzept kategorialer Anschauung bleibt erhalten, wird aber gleichsam trans-
formiert: Blumenberg liest den Übergang zur genetischen Phänomenologie so, dass
bezüglich der kategorialen Anschauungen fortan nicht mehr – gleichsam regionalse-
miotisch – Fragen nach der Bedeutung von Partikeln wie ‚und‘ oder ‚oder‘ im Zentrum
stehen, sondern schlägt vielmehr vor, diese Bedeutungen „als Produkte anschaulicher
Prozeduren entstanden sein zu lassen“ (Blumenberg 1986, 348).

Blumenbergs Geste, die kategoriale Anschauung auf die genetische Phänomeno-
logie zu übertagen, ist das Entscheidende, fragt man sich nach der systematischen
Verbindung zwischen kategorialer Anschauung und absoluten Metaphern. In dieser
Übertragung liegt, dass die oben illustrierten (statischen) Fälle von kategorialer An-
schauung gleichsam hochskaliert werden auf Prozesse. Was ist damit gemeint? Das
Tassenbeispiel lässt sich als Momentaufnahme eines Bewusstseinsaktes verstehen. Es
ist, wenn diese Analogie erlaubt ist, als hätte Husserl den Film über Bewusstseins-
prozesse pausiert, um sich das Standbild genauer anzusehen. Was wir so untersuchen
und zu sehen bekommen, ist in groben Zügen das, was oben über Fundierung und das
Verhältnis von schlichten und kategorialen Akten gesagt wurde.

Bleibt man in der Filmanalogie, ist der Übergang zur genetischen Phänomenologie
in Husserls Werk der bewusste Verzicht auf die Pausetaste. Läuft der Film kontinu-
ierlich weiter ohne pausiert zuwerden, lassen sich nicht Einzelbilder, sondern Prozesse
betrachten.Unser Tassenbeispiel oben ist dann so etwas wie ein Einzelbild, bei demwir
als Untersuchende im Grunde alle Zeit der Welt für die Betrachtung dieses einen
Standbildes haben.

Wenn das „Sprengmittel der Metaphorik der Unendlichkeitsbegriff“ sein soll, geht
es bei absoluten Metaphern auch um den Versuch, „Totalitäten“ auf Anschauung zu
bringen (Blumenberg 1971, 166), denn auch der Vorstellung von Totalität als solcher
kann im direkten Sinne keine Anschauung beigegeben werden.²³ Bei absoluten Meta-
phern wie auch bei kategorialen Anschauungen haben wir es mit Vorstellungen zu tun,
bei denen – in Husserls Worten – „der anschauliche Gegenstand nicht selbst als der
gemeinte dastehe, sondern nur als klärendes Beispiel für die eigentliche, generelle
Meinung fungiere“; die Intention, die in solchen Akten beschlossen ist, geht „statt auf
ein anschaulich Vorzustellendes vielmehr auf ein Allgemeines, durch Anschauung nur

Tugendhat (1970, 127). Vgl. zu Blumenbergs Emphase von Bewusstseinsprozessen als besondere Noe-
mata: Feger (2023).
22 Nicht zuletzt wird der Begriff der Lebenswelt in der und durch die genetische Phänomenologie
prominent. In Blumenbergs Lesart verbirgt sich gerade in diesem Begriff eine mögliche Antwort auf
die Frage, wie Bewusstsein (und das heißt immer: intentionales Bewusstsein) möglich geworden ist.
Vgl. zur Einordnung etwa Lohmar (2017) und zur transzendentalen Dimension in Blumenbergs Le-
bensweltbegriff Feger (im Erscheinen).
23 Weitere Ausführungen zum Begriff der Geschichte als absolute Metapher, die als Totalität einzelner
„(Ge)Schichten“ gesehen werden kann vgl. Hauck (2021, 141–142).

134 Sonja Feger



zu Belegendes“ (Husserl 1984, 663)²⁴. Auf Anschauung kann, das wird hier noch einmal
deutlich, nicht verzichtet werden, gleichwohl kann in der Vorstellung ein Allgemeines
gegeben sein, das die Anschauung nur belegen, aber nicht unmittelbar geben kann und
das daher nur vermittelt, als Fundiertes, zu Erfüllung zu bringen ist.

Absolute Metaphern sind so gesehen hochskalierte kategoriale Anschauungen. Sie
sind in ihrer Übertragungsstruktur analog zur kategorialen Anschauung, weil An-
schauung in beiden Fällen unverzichtbar ist. Gleichwohl handelt es sich um eine ei-
gentümliche Art von Anschauung, weil ihre Erfüllung (in Husserls Termini) anders
strukturiert sein muss als bei schlichter Anschauung. In ihrer Struktur der Übertragung
sind absolute Metaphern ihrerseits zugleich abhängig von Anschauung und eigen-
tümlich autark, weil sie eine Anschauung sui generis bergen. Dass die absolute Meta-
pher als Vermittlerfigur zwischen Allgemeinem und Besonderem auftritt, jeweils An-
leihen in beiden Dimensionen macht, zeichnet sie als Figur der„Übertragung“ aus, was
weit über bloße Bildlichkeit hinausgeht. Durch ihre pragmatische Funktion haben
absolute Metaphern ihren Platz in der Lebenswelt und drücken zugleich ein eigentlich
unanschauliches Allgemeines aus, was ihnen wiederum Ideencharakter verleiht. Auch,
wenn wir uns im Alltag in den seltensten Fällen bewusstmachen, wann und weshalb
wir absolute Metaphern verwenden, brauchen wir sie in unserem ständigen Versuch,
uns in der Welt zurechtzufinden. Eine absolute Metapher ist Teil dieses Versuchs.

In der Übertragung von kategorialer Anschauung auf die genetische Phänomeno-
logie liegt die Schwierigkeit, dem Allgemeinen seinen systematischen Ort im episte-
mischen Prozess zu zuzuweisen. Die ‚anschaulichen Prozeduren‘ bergen ihrerseits eine
Spannung, die nicht zu unterschätzen ist: Einerseits muss sich Allgemeines durch
Verbindlichkeit auszeichnen, die Bedeutung darf keinen Schwankungen unterliegen,
die sie beliebig werden ließen. Andererseits kommt mit dem Blick auf Erkennt-
nisprozesse eine Dynamik ins Spiel, die Beweglichkeit nicht nur in der bewusstseins-
mäßigen Bedeutungsgenese, sondern auch im möglichen Bedeutungswandel über his-
torische Zeiträume hinweg erklären können und gewähren lassen muss. Zwischen der
geforderten Verbindlichkeit und dieser Dynamik – sei sie nun historisch oder be-
wusstseinsimmanent gedacht – entsteht eine Spannung. Die „Produkte anschaulicher
Prozeduren“, so lautet Blumenbergs Antwort auf diese Spannung, ergeben selbst
„anschauliche Verhältnisse von Anschauungen“ (Blumenberg 1986, 348; Feger 2023).

Was soll das bedeuten? Gemeint ist, dass die Anschauungsakte, die ja selbst nicht
statisch und nicht gegenständlich sind, wie Bewusstseinsgegenstände betrachtet wer-
den:²⁵ „Nicht nur Produkte von Prozessen sind zu Idealitäten geworden, sondern diese
Prozesse selbst.“ (Blumenberg 1986, 353). Die Spannung zwischen dynamischer Ent-
stehung und statischer Verbindlichkeit löst Blumenberg nicht auf, vielmehr spielt er
damit und versucht, sie konstruktiv umzumünzen, wenn er schreibt: Kategoriale An-

24 Hervorhebung S.F.
25 In phänomenologischen Termini bedeutet das: „Die genetische Logik muß das Verhältnis von
Noesen und Noemata insofern modifizieren, als sie die noetischen Akte nun selbst als noematische
Inhalte zu behandeln hat“ (Blumenberg 1986, 348).

Absolut anschauliche Metaphern 135



schauungen als epistemische „Operationsmittel werden erzeugt, nicht vorgefunden –
aber vorgefunden, insofern sie erzeugt worden sind“ (Blumenberg 1986, 348). Das
Konstruktive besteht dabei darin, dass der Mensch als bewusstseinsfähiges Wesen
durchaus in der Lage ist, mit dieser Spannung umzugehen.

So schwer es sein mag, Dynamik und Statik in der genetischen Phänomenologie in
Einklang zu bringen, so sehr liegt im Übergang zur genetischen Phänomenologie auch
ein systematischer Gewinn. Wir können Blumenberg folgen, wenn er betont, die ge-
netische Phänomenologie sei in der Lage, nicht nur nach dem Allgemeinen und nach
Idealitäten, sondern vor allem nach deren Entstehung zu fragen. Im Tassenbeispiel kam
schon, wenngleich nur peripher, dasWeiß-Sein der Tasse zur Sprache, das in fundierten
Akten mitgesehen wird. Mit der genetischen Phänomenologie den Bewusstseinsfilm
weiterlaufen zu lassen, bedeutet, dass wir das Weiß-Sein als metaphysische Entität
nicht nur als in unseren Akten mitgegeben sehen, sondern in der Abfolge der Bilder vor
allem auch sehen können, wie die Idee vom Weiß-Sein zustande gekommen sein
könnte.

Gebraucht der Mensch absolute Metaphern, also epistemische Operationsmittel,
die sowohl dynamische Idealitäten als auch die Forderung nach statischer Verbind-
lichkeit bergen, ist nicht ausgeschlossen, dass dies zu „‚Störfällen‘“ führen kann und die
‚lebensweltliche‘ „Konsistenz“ kurzzeitig gefährdet ist. Worauf es dann ankommt, ist
die „sekundäre Wiederherstellung“ von „Identität“, also von Stimmigkeit im Weltbezug
des Menschen (Blumenberg 1986, 348).²⁶ Damit lässt sich eine Wendung von zunächst
rein epistemischen Überlegungen zur Anthropologie vollziehen, sodass sich sagen lässt:
„Der Mensch begreift sich nur über das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Si-
tuation, sondern schon seine Konstitution ist potentiell metaphorisch“ (Blumenberg
2001, 431).

Abschließendes
Wie machen wir uns die Welt, in der wir leben, verständlich? Wie kann es gelingen, in
Verständlichkeit zu überführen, was uns selbst- oder unverständlich ist? Das darf als
eine fortwährende Aufgabe gesehen werden, mit der wir uns tagtäglich tragen. Dazu
gehört es auch, freilich nicht nur, Ideales ebenso in unser Denken und Sprechen ein-
zubeziehen wie ganz Konkretes, Greifbares. Damit geht einher, dass wir uns philoso-
phisch Rechenschaft über das Verhältnis zwischen Konkretem und Idealem ablegen,
indem wir unter anderem danach fragen, wie Greifbares (Tassen) auf Allgemeinheiten
(Weißsein, Grausein … Sein) verweist. An welcher Stelle finden „Übertragungen“ von
einem Bereich in einen anderen statt? Inwiefern fundiert eine konkrete, eine schlichte

26 Ausführlich heißt es an dieser Stelle, es seien „modifizierende, korrigierende oder adversative
Maßnahmen“ erforderlich, die die „Identität des Bewußtseins oder diese ihnen […] erhalten“ (Blu-
menberg 1986, 348).

136 Sonja Feger



Anschauung unser Urteil, in dem plötzlich unanschauliche Allgemeinheiten enthalten
sind, sodass wir uns miteinander sinnvoll über ‚die Welt‘ unterhalten können? Ein Teil
der Aufgabe, Selbst- und Unverständliches in Verständlichkeit zu überführen, besteht
also durchaus auch darin, uns mehr Klarheit über unser Spiel der Erkenntnis zu ver-
schaffen. Was hier ‚kategoriale‘ oder ‚fundierte Anschauung‘ oder ‚absolute Metapher‘
genannt wurde, sind darin gleichsam Spielfiguren. Sie gehören zu unseren epistemi-
schen Operationsmitteln, mithilfe derer wir uns in der Welt bewegen und mithilfe
derer wir uns anderen verständlich machen. Das gilt für unser alltägliches und eher
banales Sprechen über weiß-graue Tassen ebenso, wie es für unser Nachdenken über
die ganz großen Fragen des Lebens, den Lauf der Dinge gilt.

Literatur
Blumenberg, Hans. 1971. „Beobachtungen an Metaphern.“ Archiv für Begriffsgeschichte 15: 161–214.
Blumenberg, Hans. 1986. Lebenszeit und Weltzeit. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001. „Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik.“ In Ästhetische

und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001a. „Licht als Metapher der Wahrheit.“ In Ästhetische und metaphorologische

Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2011. „Thesen zu einer Metaphorologie. Diskussion zum Vortrag.“ Archiv für

Begriffsgeschichte 53: 186–196.
Blumenberg, Hans. 2015. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
D’Angelo, Diego. 2019. Zeichenhorizonte. Semiotische Strukturen in Husserls Phänomenologie der

Wahrnehmung. Springer.
Feger, Sonja. 2023. „Dynamische Verbindlichkeit. Zum Verhältnis von Lebenswelt und Geschichte in Hans

Blumenbergs Phänomenologie.“ In Phänomenologische Forschungen 2023 (2): 39–58.
Feger, Sonja. Im Erscheinen. Phänomenologische Freiheit. Bewusstseinstheorie zwischen Phänomenologie und

Anthropologie. Meiner.
Hauck, Christian. 2021. „Fortschritt. Skizzen zu einer absoluten Metapher.“ In Zeitschrift für

Kulturphilosophie 15 (2): 135–152.
Husserl, Edmund. 1950–2014. Gesammelte Werke. Springer.
Husserl, Edmund. 1976. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes

Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, 1. Halbband. Hrsg. Karl Schuhmann.
Springer. [= III.1]

Husserl, Edmund. 1954. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie:
Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Hrsg. Walter Biemel. Springer. [= VI]

Husserl, Edmund. 1966. Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins. Hrsg. Rudolf
Boehm. Springer. [= X]

Husserl, Edmund. 1974. Formale und Transzendentale Logik: Versuch einer Kritik der logischen Vernunft.
Hrsg. Paul Janssen. Springer. [= XVII]

Husserl, Edmund. 1984. Logische Untersuchungen. Zweiter Band – II. Teil: Untersuchungen zur
Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. Hrsg. Ursula Panzer. Springer. [= XIX]

Husserl, Edmund. 1980. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung: Zur Phänomenologie der anschaulichen
Vergegenwärtigungen. Hrsg. Eduard Marbach. Springer. [= XXIII]

Husserl, Edmund. 19762. Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik. Meiner.
Kant, Immanuel. 1900 ff. Gesammelte Schriften. De Gruyter.

Absolut anschauliche Metaphern 137



Kant, Immanuel. 1962. Kritik der reinen Vernunft (2. Aufl. 1787). Hrsg. Königlich preussische Akademie der
Wissenschaften. De Gruyter. [= III (B)]

Kant, Immanuel. 1963. Kritik der reinen Vernunft (1. Aufl. 1781). Prolegomena, Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft. Hrsg. Königlich preussische Akademie der
Wissenschaften. De Gruyter. [= IV (A)]

Kant, Immanuel. Kritik der praktischen Vernunft, Kritik der Urteilskraft. Hrsg. Königlich preussische Akademie
der Wissenschaften. Reimer. [= V]

Lohmar, Dieter. 1998. Erfahrung und kategoriales Denken. Hume, Kant und Husserl über Vorprädikative
Erfahrung und Prädikative Erkenntnis. Springer Netherlands.

Lohmar, Dieter. 2017. „Genetische Phänomenologie.“ In Husserl-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, hrsg.
Sebastian Luft und Maren Wehrle. Metzler.

Philippi, Martina. 2023. Selbstverständlichkeit und Problematisierung. Husserls Programm der
Phänomenologie. Brill/Fink.

Ströker, Elisabeth. 1987. Husserls transzendentale Phänomenologie. Klostermann.
Tegtmeyer, Henning. 2013. „Anschauung bei Husserl“. In Sinnkritisches Philosophieren, hrsg. Sebastian

Rödl und Henning Tegtmeyer. De Gruyter.
Tugendhat, Ernst. 1970. Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. De Gruyter.

138 Sonja Feger



Anselm Haverkamp
Epistemology, Discontinuity, Latency
Hans Blumenberg’s move towards a
deconstructive theory of history

Abstract: Epistemology, Discontinuity, Latency. Hans Blumenberg’s Move Towards a
Deconstructive Theory of History. Metaphor happens in the triangle of Epistemology,
Discontinuity, Latency. Its epistemological value originates from the discontinuity of
discourses and articulates the latent thrust inherent in the proto-grammatical impli-
cations and presuppositions of a given language. A metaphor’s illocutionary force cre-
ates meanings as events; it modifies or alters the uses of the established lexicon. One
lesser known epistemological effect of metaphors is the linguistic historicity that is re-
vealed, captured and documented in the event of a metaphor: when and why it comes
to it. Metaphors mark and provide, limit and enable ‘history’ as a concept of reality.
Thus, the metaphorology of tropes and figures shapes the political sphere as a sphere
of timely events and, more specifically, literature as an epistemological field, which
reaches farther than the hermeneutics of commonsense. It reaches farther down in
the deep structure of communication, even farther than the pragmatics of scientific
research. As speculative instruments, metaphors are witnesses of a coming to know
beyond the known in the everyday routines of the life-world, as well as in the cunning
of empirical strategies in their coming to terms with what escapes the lived experience
in the life-world. As a paleonym, a name shifting of old, metaphor names the episte-
mological groundwork of the linguistic competence of coping with a reality constantly
on the move.

‘Metaphor’ is the single most used and best known, universally translated technical
term of the so-called Humanities – in all languages the name is the same. In this ca-
pacity, rivalled only by the symbol, with which it is often confounded, metaphor is a
paleonym, rather, than a defined concept: an old name that remained (for reasons to
be discussed) identical, while its defining moments and aspects have shifted, and keep
shifting over the ages, and this, the ability to shift, is the reason for its ongoing success:

Note: A first version of this text, a rather loose, but pointed short cut from Theorie der Metapher (Ha-
verkamp 1983), Metapher: Die Ästhetik in der Rhetorik (Haverkamp 2007) and Metapher–Mythos–Halbzeug
(Haverkamp 2018) served as the introduction to a conference in Bologna in 2020 and was published with
the proceedings under the framing title Continuità e discontinuità nelle forme della cultura, ed. Pierpaolo
Ascari e Andrea Borsari, Bologna University Press 2023, 15–24. The present version was rewritten and
adapted in 2024 for talks at Yale University, New York University and the University of California in Berkeley.

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-007



name-identity in an ever-shifting contextual surrounding.¹ This non-defined, though
name-identical non-quality is what this term or (to be precise) this non- or no-longer
or not-yet-again term is about in a historically shifting aboutness that defies over the
ages, and survives un-altered in its singular named-ness, the play, and that is, the
leverage of both, its uses and definitions.

Metaphor helps to manage dis-continuity, the threat of contingency. It guarantees
continuity in discontinuity or, more to the point here, it negotiates discontinuity for
the benefit of continuity. As the formula metaphorá continua in Quintilian’s definition
of the figure of allegory shows, metaphor is a means of continuity maintenance. The
provocative Italian “la lotta continua” is nothing but the application of metaphor’s
rhetorical thrust. Its name, metaphorá, is a given of old, whose original meaning
was lost, or almost lost, but survives as a fossil that allows to locate its meaning, before
that meaning was fossilized and remained in a frozen sameness, under the paleo-
nymic surface of something else that is about to take place in the process of the dis-
continuing re-naming of things – of the res in the flow of verba, in the changing events
of discourse formation. The place in historical time to which the term metaphor refers
back, is Aristotle, who introduced the name metaphor (or chose that name among oth-
ers, which may have been in use at the time). Aristotle introduced and coined the no-
tion of metaphor as a meaningful description of what the term as a terminus techni-
cus was meant to accomplish, namely, to trans-fer, trans-late or trans-port meta, from
here to there: from the given here to a not yet, not at this time, given there: something
to be given, or serve as a given, in and for the things to follow: the new, or strange, or
unexpected, or suppressed, or threatening that develops within the discourses in a
given time and at a certain moment. Allotria was Aristotle’s name for the not-yet-as-
similated otherness approached by metaphor. The apt Greek term for the approach
was met-hodos, met- like in meta-phorá. Metaphor is a fruit of method, and as such
it remains in its paleonymic existence a cornerstone of the disciplines in the Faculty
of Philosophy. As Barbara Cassin, member of the Académie française, has put it in its
inescapable consequence: We cannot choose to be Aristotelians, we have no choice to
join the camp of Aristotelians, we are already, as long as there is philosophy, Aris-
totelians (Cassin 2014).² The continuing force and continued functioning of the pale-
onym metaphor is prove of the Aristotelian constitution of arts and sciences, a
force that lies deeper than the camps and schools of Aristotelians, Anti-Aristotelians
and Post-Aristotelians indicate or even know.

The many, more or less historically pertinent uses of the word “Aristotelian” are
both, misleading and a case in point – a reason to discard the term and to keep it. Dis-
carded terms are long-lived. Hans Blumenberg, for his part, was wise to avoid the
name Aristotle – in spite of, or even because of Heidegger’s re-invention of Aristotle

1 For my use of the term ‘paleonym’ see Jacques Derrida’s strategic outline in Positions, Entretiens
avec Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean Louis Houdebine, Guy Scarpetta (Derrida 1972).
2 Introduction (my paraphrase).

140 Anselm Haverkamp



in his philosophy of Being. Important for a start is to keep in mind that Blumenberg’s
Metaphorology, the book and the method, takes the Aristotelian paleonym for granted.
He proceeds on the Aristotelian ground of metaphor without mentioning Aristotle and
he cares even less to mention Quintilian, whose reading of Aristotle’s theory of meta-
phor (for him the philosopher par excellence) is the first testimony of what Aristotle
was up to in his choice of metaphor as a technical term. In short, we have Aristotle’s
all too brief and, as it may seem, too allusive use of the term when it was new, and we
also have some similarly allusive uses of different terms in the Rhetoric Ad Herennium
as well as in Cicero himself before Quintilian. But we have no satisfactory account of
what Aristotle himself had in mind beyond the trivialities of handbooks and dictionar-
ies. Quintilian is an exception and remains utterly undervalued, as long as we unwit-
tingly hold on to the trivialities of a tradition that lost track of what it was about. Thus,
we still have no qualms to presume that Quintilian was as dumb as the trivial pursuit
transmitted by the tradition and discarded ever since as ‘mere rhetoric’. This is where
the young Blumenberg entered the picture with an initiative hard to evaluate at the
time and still not fully understood, except for being praised as exceedingly learned.
And as often, success does not necessarily understand itself. Blumenberg rediscovered
for the first time since quite a while the point and substance of Aristotle’s use of the
term metaphor, although he did this without understanding the technical refinement
added by Quintilian (Haverkamp 2015a). Nevertheless, his, Quintilian’s, adaptation is
crucial to fully appreciate Blumenberg’s achievement beyond the superficial success
of his learnedness, and in spite of the fact that he, Blumenberg himself, did not
know much about Quintilian, let alone Quintilian’s response to Aristotle. Blumen-
berg’s intuition, however, well versed in the philosophy after Aristotle, led blindly to
what he had not read, but did not falsely intimate. The story is characteristic of meta-
phor’s versatility and its complicated deep structure.

‘Metakinetic’ is the crucial term introduced by Blumenberg without explanation at
the outset of the Metaphorology (Blumenberg 2013, 272–273). In a casual way, it was
used by Aristotle himself at a rather unobvious place, and the unexplained impor-
tance of the concept of metakinetics in Aristotle did not surface before Heidegger’s
early Aristotle studies, which resulted in Being and Time.³ Blumenberg took up the
term metakinetic, unusual as it was, as if it was (as it must have been) a commonplace
of contemporary philosophy in Aristotle’s time. To cut a lengthy story short, metakinet-
ics in Blumenberg’s as well as in Heidegger’s use means the meta- operative in and as
the movement, the kinesis within the metapherein (Haverkamp 2016). Metaphor signi-
fies, names and incorporates, the movement meta underneath the linguistic operation,
whose exemplary instance and temporary result is metaphor. The point, which escapes
ordinary language and is overlooked in most theories of metaphor following Aristotle,
is the double nature of metaphor as a concept on the way, met-hodos, in the process of

3 See Martin Heidegger’s early draft paper “Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles –
Anzeige der hermeneutischen Situation” (Heidegger 2005, 343–396).

Epistemology, Discontinuity, Latency 141



being conceived of. The difficult description of the Poetics, in which the term metaphor
turns up, is less interested in the genre of tragedy, but in tragedy’s epistemological
value for the conception of philosophy as a coming to know. Socrates, however,
came to know that he did not know. Tragedy for Aristotle exposes the epistemological
drama of not knowing in the unlucky event of what one should better know, but may
never achieve to know. Metaphor, thus, is a methodological instrument – a ‘speculative
instrument’ as the foremost theoretician of metaphor in recent times, I. A. Richards,
has put it in his Philosophy of Rhetoric, in the service of and on the way to knowing
(Richards 1936). Blumenberg begins his project of a ‘metaphorology’ (his term) with
the crucial insight that metaphors bear the mark of the historical moment of
metaphorically coming to know (Haverkamp 1983, 20–22).

The movement towards knowledge or, in the unhappy case, the missing of the goal
of knowing, defines what history is and what it is about: metaphor defines history. Let
me quote from the defining moment in the project of a metaphorology: “curiously
enough [Blumenberg’s introduction begins], the reflective ‘discovery’ of the authentic
potential” – of the ‘force’ or, as J.L. Austin’s How to do things with words would have it,
the ‘illocutionary’ potential – “of a metaphor devalues the metaphors produced in the
light of that discovery as the objects of a historical metaphorology” (Blumenberg 2010,
3). The historicity of metaphors, of their career from the event of their first invention
through their lives qua métaphores vives down to the katachresis of dead metaphors,
goes unnoticed in the event itself: history is no thing to be lived through knowingly,
but reveals itself to knowing, becomes accessible and turns into knowledge, only
after the event. The eventness is always already a past affair, but metaphor attests
to its past existence. It is the trace of what it is, after the event, imagined to be: a
trope of the past. The future of metaphors is a re-troping, while the false expectation
of an original performance is, and remains necessarily, strangely, deluded (Bloom
1975).

Blumenberg shied away from the consequences. But he can be easily supplement-
ed via Quintilian through the implied Aristotle (Haverkamp 2015). The deep structure
of the tradition from Aristotle to Blumenberg and Derrida is characterized by an al-
most “bottomless overdeterminability,” which enables the structure of metaphor his-
torically (Gasché 2014, 2). The history of metaphysics is, as Blumenberg acknowledges
in silent reference to Heidegger, nothing but metakinesis. Metaphysics is governed by
what threatens its precarious substance, ‘Being’, in the modes of its appearing and
coming to mean. After Nietzsche the latest, the ontology which accounts for the struc-
ture of appearance, is to be replaced or explained by the underlying movement that
brings to an appearance in time and space articulated history. What history is about
and comes to show is due to a meta-kinesis that results, in the case of metaphorein, in
a double move, a double sense of the movement of kinesis. Much complained about
but little explained, Aristotle used the term metaphor in two senses: as generalized fig-
ure of tropes and as a specific trope. Both should not be, but are continuously mixed
up, and with a deeper reason. The individual trope of metaphor, translated by Cicero
as translatio, serves as master trope in an exemplary fashion: as the generalizing para-

142 Anselm Haverkamp



deigma for all other tropes’ modes of re-troping. The force of metaphor rests on its em-
beddedness (called mimesis) in the ordinary language of the oikeion; it remains active
and effective – latently acute – as the “authentic potential” of the many figural uses of
tropes which articulate, produce or bring about, the many meanings of ‘being’ in their
pertinence, or (in the less happy event) their momentary impertinence. Quintilian,
fully aware of the historical nature of the philosopher Aristotle’s word choice, does
not, for once, follow Cicero’s translation of metaphor as translatio, but keeps the
Greek metaphorá non-translated, emphasizing the universal efficiency of the term
‘metaphor’ as paleonym.

The missing link, lost over the ages for reasons to be investigated, is a mortgage,
which weighs heavily on all modern theories of metaphor, structurally and analytical-
ly. It is faintly recalled in hermeneutic philosophies, but not much more. Blumenberg
is the first to cope with it, while his often cited hermeneutic other Paul Ricoeur (they
did not pay much attention to each other) tried everything to rescue, but thereby ob-
fuscated, sad to say, the issue (Ricœur 1975). Roman Jakobson’s ‘super-imposition’ the-
ory had offered a first quasi-transcendental step but remained on the threshold, which
he marked as diachrony’s input in the synchrony of actual speech, Saussure’s ‘parole’
(Jakobson 1960). For Jakobson, a metaphor’s authentic potential is as in-authentic as
any use of the lexicon, and not only this, but worse, it falls prey to Romantic projec-
tion. For the structuralist and post-structuralist avantgarde from Jakobson to Paul de
Man, metaphor is the means of an unlimited creative projection (Jakobson) and/ or
ideological blindness alike (de Man). Unimpressed by the unresolved ambiguity in
the evaluation of the term, Blumenberg’s Metaphorology takes a middle position,
whose radical implication called ‘un-conceptuality’ went largely unnoticed or under-
estimated as a trivial non-description (Blumenberg 2007).

Let me pause in this trajectory. It is necessary to present the phenomenon in toto,
the illocutionary force of the paleonym that is metaphor. There is no origin or origi-
nary perception to be intuited, but the treacherous after-image is to be registered of
what appearance in the moment of genuine perceiving may have been, though for
sure never was. The symbol, the other universal shorthand, is a most successful alle-
gory of metaphor as phantom proxy of the wished-for unmediated vison in a linguis-
tically supported event. Freud’s ‘primal scene’ and Warburg’s ‘pathos formula’ offer
similar suggestions of phantom phantasies, which are forever lost, though all the
more effective. They owe much to the religious sphere of binding forces, religio, as
a competent historian in these matters, the Cardinal Jean Daniélou confessed, when
he meditated the truth of early Christian symbols: “Nothing is more obscure to us
than truth-expectations, where there is no return possible to the true [i. e. kerygmatic]
sources” (Daniélou 1961, 8).⁴ Likewise, Blumenberg calls metaphor an “index-fossil”
that indicates, locates and dates, an “archaic layer in the process of theoretical curios-
ity,” whose “anachronic nature does not diminish its truth, because there is no way

4 My translation.

Epistemology, Discontinuity, Latency 143



that would lead back to the fullness of original stimulations and expectations” (Blu-
mengberg 2001, 193).⁵

Metaphor is an anachronic means of speculation; its anachronicity enhances
rather than limits its illocutionary force and perlocutionary pertinence. With this,
we come closer to the epistemological format of what we call, in a metaphorological
sense, a metaphor. Paul de Man’s “Epistemology of Metaphor” has dealt with the re-
surfacing and thematization of metaphor’s double structure in the philosophy of
the 18th century, at the time of rhetoric’s disappearance (de Man 1995). De Man’s ‘sec-
ond degree’ deconstruction is announced rather than practiced in his Allegories of
Reading. The term ‘second degree’ is apt and to the point, however, since Quintilian’s
master figures allegory and irony are second degree figurations of the engendered
tropes, to be de-constructed in metaphor as the generalized trope of transfer. De
Man’s late piece “Anthropomorphism and Trope in the Lyric” gives an idea, but re-
mains nonetheless mostly in the first degree realm of the ‘deflection’ of tropes, Ken-
neth Burke’s most general characteristic and de Man’s minimal starting point (de
Man 1983). Rhetoric’s surface conditioning, de Man came to realize, is a treacherous
ground. ‘Ambiguity’, William Empson’s first diagnosis, to which de Man subscribed,
is the result of Burke’s ‘deflection’, but there was more to be done (Empson 1930).

‘Illocution’, we have learned from Austin, marks the place in grammar, where the
performative possibilities, the force and effect of linguistic utterances reside, evolve,
emerge. Metaphors draw on this potential of linguistic acts, which originates in the la-
tency of a proto-syntax inherent in contextuality in general, in the textual format of a
tradition: It is transmitted in the metakinetics operative in the tropes retroped in tra-
dition’s progress. Progress, however, is a misleading concept. Vico’s remarkable initia-
tive to build a New Science against the binary Cartesian reduction of the scientific dis-
course formations to come,⁶ had introduced in the place of a linear progress the deep
structure of a ricorso, a cycle which proves the phantom evidence of progress to be the
effect of a figural recycling – in short, no progress at all, but a cultural grammar based
upon the metakinetic play of the re-troped traces of cultural concerns. Burke’s Gram-
mar of Motives is an attempt to demystify in its ‘master tropes’ what it articulates as
‘history’ (Burke 1945). Hayden White’s Metahistory, as the historian Carlo Ginzburg
rightly complained, mistook these tropes for traces of the ‘real’ and thus justified as
‘realism’ what we know as an ill-designed ‘historicism’ (White 1973). Instead of clari-
fying the referential fallacies in question, we need to make our ideas clear in their de-
pendence on a latency management that enables and limits the uses, in which we re-
use and re-invest tropes with metaphor as the key index of application. Here, already
Quintilian offered a solution with (something like) a proto-syntax of tropes in their
transition to, or on the brink of, figurative fixation. Allegory and irony are his two

5 My translation.
6 Like Heidegger above, we’d have to compare here Michel Foucault’s ‘archeology’ of the “order of
things” in the changing economy of Les mots et les choses (Foucault 1966), whereby the metaphorology
of ‘archeology’ and Foucaults use of it deserve special attention (Foucault 1969).

144 Anselm Haverkamp



master figures of tropes, whose interplay dominates the middle range of a discourse
economy of cultural latencies. ‘Illocution’ is the name of the linguistic basis, while ‘la-
tency’ is the name for the historical en-actment that comes “to happen” on this basis
(Black 1961). What seems virtual – a common delusion, as Saussure clearly saw and
pointed out – is and was, in historical reality, i. e. in the synchrony of the Aristotelian
oikeion, the taking care of the allotria from elsewhere, implicitly drawing on the dia-
chrony of bygone word uses, on the mortgage of cultural traditions wrapped in latency
and, that is, everything but universal virtuality – on the contrary, an historically de-
termined negativity of everyday perceptions in their ideologically explicit formation.

So far, there are two closely connected results of my review of metaphor to be kept
in mind. Against trivial common wisdom, which abounds in wishful thinking, meta-
phor does not lead back or recall an originary perception, as little as it could or
would anticipate any originary individual insight. All those associated virtues of met-
aphor, which feed, in fact, into the modern subject’s (preferably male) ambition for
artistic or scientific geniality, are part of an unfounded vanity without substantial ter-
minological or technical justification (the severely misled, but all the more common
neuro-scientific beliefs notwithstanding). Metaphor’s epistemological value goes
against the grain of all kinds of such hopefuls; it is not part of any future horizon
of expression, but is due to the sunken continents of bygone futures, the permanent
breaking away of unfulfilled futures of old, whose acuteness is nevertheless of the up-
permost interest on its agenda – if, and only if, it actually comes to it. After Blumen-
berg, who put the emphasis on the implicit linguistic historicality of metaphors as the
center of an epistemological pragmatics of coming to know, we might call this, avant la
lettre, an ‘historical epistemology’. Hans-Jörg Rheinberger offers a whole range of
traces, splits and gaps rather than tropes for experimental research (Rheinberger
2023). We have to consult, besides Rheinberger, Bruno Latour and Isabelle Stenghers
with A.N. Whitehead’s Concept of Nature on the side (Stengers 2002; Sehgal 2016).
Or, more decisive here, Evelyn Fox Keller’s fabulous deconstruction of “Nature and
Nurture” under the telling title The Mirage of a Space (Fox Keller 2010). In the age
of the ‘gen’ (a neonym against the grain of metaphor’s paleonym), Aristotle’s homely
economy of metaphor is no longer of any (however small) epistemological use; it is not
just misleading but mostly false (Fox Keller 2002, 130). Also Blumenberg’s point of de-
parture, not less ambitious at the time, conceived of as a necessary supplement of phe-
nomenology, points toward a history beyond the self-transparent subject and, conse-
quently, beyond the ‘book of nature’ open to the curious human mind (Blumenberg
2006, 895). Contrary to Fox Keller‘s post-DNA world, however, the ‘non-conceptuality’
meditated by Blumenberg remains in the reach of the paleo-nym ‘metaphor’. On a
new level above the Aristotelian oikeion, a metaphor’s unconceptuality enables the
agency of a latent futurity that transcends the now. Metaphorological metakinesis
challenges the blind world of scientific achievements. The artificially generated pho-
tographs of outer space offer a most spectacular proof. The unrealized future of
past times enables a history not of the fleeting present, but reaches beyond – no as
science fiction, but in the latent, not yet present acuteness of enduring hopes.

Epistemology, Discontinuity, Latency 145



De Saussure, of whom Blumenberg was as little aware as of Quintilian, provided a
first linguistic frame for the diachronic burden of the synchrony of communication
(Haverkamp 2021). Metaphors mark and provide, limit and enable, history – the sup-
pressed threat as well as the dear recollection of a past that bears upon the present
and triggers the acuteness of futures unforeseen and, that is, futures independent
of our inability to foresee. For the pragmatics of planning the use of metaphors and
the figures of projected transfer provide a dangerous supplement, bound to mislead,
of an historical exemplarity, which is, precisely, transgressed or transfigured in the
illocutionary potential rather than the perlocutionary success of metaphor’s re-trop-
ing. As soon as we start to investigate a metaphor’s efficiency historically, it loses in
explanatory force: We might have known, but did actually not (and if ever, not in
time). The reason is one of proto-grammatical economy: we may know a lot, but can-
not say it all, and not at the same time. We select according to the acuteness of what
seems the case, or is wished for as being the case. Metaphors come to the rescue in
making us say what we cannot very well not say. A half-hidden urgency rather than
the mere availability forces us to use, on the illocutionary grounds of speech-acting,
a word that is unexpected or foreign, and project it, as if it were (or should be
under the circumstances) familiar. Any allotria can be politically adapted to the oi-
keion. The metakinesis of language enables a metaphorical use of tropes that is a
re-use re-claiming a past – and through that past also a past future: speech acting
in its ‘happy’ (in Austin’s England) or ‘tragic’ (in Aristotle’s Athens) performance.
Metakinesis pro-duces the de- and re-constructive play within the figural re-uses, bot-
tomless as they are, of tropes.

Let me come to a last point, best-associated with Blumenberg and the analytically
most fruitful application of his approach, the function of so-called “background meta-
phors”. They work implicitly, by implication, which means their figures may be effec-
tive without any of the associated tropes explicitly in view. The weaker, but popular
term in Burke’s Grammar was ‘motive’ and its literary offshoot ‘imagery’. To call a
metaphor an image (i. e. to use ‘image’ instead of ‘metaphor’ in romantic and post-ro-
mantic criticism), is a particularly interesting example, since it implicitly postulates
the visual perception of a picture as guiding principle for the reading of texts, or
parts of a text, or the mere utterance of a word. Aristotle’s principle of understanding
a metaphor as translation from one lexicon to another is replaced or specified in the
metaphorical use of the image as illustration of a grammatical situation in terms of
vision. The metaphoric of vision is taken for granted, seems evident and obvious in
the same way, in which ‘evident’ and ‘obvious’ are visual terms anyhow: the image
goes without further saying, while the saying itself remains the same illocutionary
act as in every speech-situation. Romantic poetry reflected upon this mechanism as
a source or primal scene for poetics, while bad poetry, on the contrary, is distin-
guished by living on ‘imagery’ without the further ado of a reflection in the face of
what it is meant to achieve. In the meantime, a word-history whose constitution is af-
fected and modelled by metaphor as a device of method has acquired layers of
metaphorical sedimentation, resulting in regional models of perception and expres-

146 Anselm Haverkamp



sion, political stereotypes to begin with. They indicate types of discourse formation,
mostly with a totalizing aim against the grain of factual fragmentation.

Synecdoche rather than metaphor is the rhetorical trope totalized in such cases,
and statistics is used as a well contested allegorical stabilizer. Leonardo Sciascia’s essay
collection La Sicilia come metafora takes its thrust from the totalizing force of the
metaphorological frame, its force of illustration, whose tropes need not explicitly ap-
pear on the page, in order to be all the more safely provided by the politically in-
formed reader. In this respect, theoreticians of rhetoric from Quintilian to Paul de
Man have resisted to, and warned against metaphor’s inbuilt tendency of totalization.
The enabling faculty of re-troping includes a re-visionary momentum, whose restruc-
turing effect obfuscates the destruction to be performed in the first place. In this re-
spect, metaphor is not only an evident figure in the deconstructive movement of
metakinesis, but in this capacity the subject of metaphorology. According to Blumen-
berg, the project of “a metaphorology” (his title) is no theory of metaphor; he does not
even try a definition of metaphor. Instead, he offers an attempt at “a deeper investi-
gation” (citing § 59 of Kant’s Critique of Judgement) of the Aristotelian metakinesis,
on which the shifting of tropes rests in the event of the re-troping. As I said, the
event of the ‘re-‘ in the re-troping does not lead back to an originary scene as envis-
aged metaphorologically in the Platonic anamnesis or in Warburg’s pathos. As alterna-
tive we find in its place the Freudian ‘repetition compulsion’ vs. a ‘working through’
according to an epistemological logic marked by contingency rather than necessity –
like in tragedy, Aristotle’s epistemological paradigm of the Poetics (Haverkamp 2015b).

Giorgio Agamben, an occasional reader of Blumenberg and close to him through
the post-Heideggerian constellation, has observed and insisted, that the place or, more
to the point, the “dis-placement of metaphor,” metaphor’s ability to change places,
takes place “within the metaphysical structuring of signification itself.” Invoking a fa-
mous reference to Nietzsche’s revision of Aristotle, who “rightly saw in metaphor the
originary [which is, precisely, the non-originary, reflective] phenomenon of language,”
Agamben concludes: the “rigid columbarium” of proper terms is “nothing else than the
[dead] residue of a metaphor” (Agamben 1992, 149). All of this is evidently in the face
of much, if not all modernist ideologies, but also fitting for a thorough critique of ideo-
logy in Adorno’s sense (Adorno 1966, 62). Like Adorno, Blumenberg remained skepti-
cal, if not explicitly hostile, towards the hubris of the self-declared ideal of the modern
genius. The creativity of the modern remains limited by the un-endingWork on Myth,
a myth not overcome by the curiosity of modern man (Blumenberg 1965, 1979). His
chance, whose taking chances is epistemology, is metaphor.

Before Blumenberg, Hans Lipps, a philosopher from the same phenomenological
school and uncannily absent in Blumenberg’s work, had ingeniously investigated the
sources of a metaphor’s creative potential. For Lipps like Blumenberg, metaphor’s
creative thrust does not stem from, or depend on inspiration. Instead, it relies on a
sense of the latent acuity, which the oikeion had already literally ‘in stock’, in the lay-
ers, namely, of diachronic sedimentation. Lipps’s striking example is the word ‘wood’
(Lipps 1958, 71). As fundamental matter in all respects, ‘wood’ is a prominent technical

Epistemology, Discontinuity, Latency 147



feature of textuality in the Latin tradition with silva as its allegorical figura, whose
metaphorical thrust included Dante’s Commedia as methodos: “Nel mezzo del cam-
min” in “una selva oscura”. As metaphor, ‘wood’ cannot be exhausted by its everyday
uses, since it is not in its substance identical or in tune with what there is, or may be
metaphorically called, ‘wooden’. The substance or being of a thing, res, is rarely ever
reached in the common uses of available verba. Here, the poet’s historical sense of the
under-wood (which the Greeks called myth) plays the decisive role.

Like the names of T.S. Eliot’s cats, no metaphor ever gives away its “inscrutable”
nature. And like Eliot’s cats, the name no human research can discover is inscrutable
in that it includes a “whole [historical] scene of reference” rather than a lexically fixed
meaning (Staten 1989, 39).⁷ Whitehead called this inscrutability the ‘un-thought’
(Whitehead 1920, 4), whose tropical scene of reference is the realm of “footnotes to Pla-
to” beyond any individual’s will to power. Aristotle’s philosophy offered the long last-
ing repertory. Blumenberg, his student and a curious Nietzschean in more than the
usual sense of the word, recommends metaphor as key for the cura, the taking care
of the phainomena: of care instead of mindless exploitation. Lipps’s ‘wood’, silva,
the linguistic matter of the Latin tradition, is a central metaphor for this concern in
that it redefines, against the grain of the scholastic routines, the philosopher’s profes-
sion. What is to be professed (Marx knew this, but entertained the idea of leaving it
behind) is not ‘revolution’, the phantom metaphor of a history to be deconstructed
(Derrida 1972, 257), but the caring maintenance of a world on the brink of disappear-
ance.

Literature
Adorno, Theodor W. 1966. Negative Dialektik. Suhrkamp.
Agamben, Giorgio. 1992. Stanzas: Word and Phantasm in Western Culture. Translated by Ronald L.

Martinez. University of Minnesota Press.
Austin, John Langshaw. 1958. How to do things with words. Oxford University Press.
Black, Max. 1961 (1958). “Making Something Happen”. In Models and Metaphors, 153–169. Cornell

University Press.
Bloom, Harold. 1975. Map of Misreading. Oxford University Press.
Blumenberg, Hans. 1965. Die Legitimität der Neuzeit. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979. Arbeit am Mythos. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001. Ästhetische und metaphorologische Schriften, ed. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2006. Beschreibung des Menschen, ed. Manfred Sommer. Suhrkamp.

7 The reference is T.S. Eliot’s poem “The Naming of Cats” in Old Possum’s Book of Practical Cats (Eliot
1939). I add here the lines quoted, starting from “The Naming of Cats is a difficult matter” (first line)
and ending with what “the cat himself knows, and will never confess,” namely: “His ineffable effable/
Effanineffable/ Deep and inscrutable singular name” (Eliot’s emphasis). I leave aside the gender of the
cat, which implicitly signifies the male genius of the poet, whose metaphorically elaborate allegory Old
Possum is – a late highlight of the old Aristotelian way of metaphorically reconciling the allotria with
the oikeion.

148 Anselm Haverkamp



Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit, ed. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2010. Paradigms for a Metaphorology. Translated by Robert Savage. Cornell University

Press.
Blumenberg, Hans. 2013. Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960), Kommentar von Anselm

Haverkamp. Suhrkamp.
Burke, Kenneth. 1945. “Four Master Tropes” (1941). In A Grammar of Motives, 503–517. California

University Press.
Cassin, Barbara. 2014. “L’archipel des idées de Barbara Cassin.” Éditions de la Maison des Sciences de

l’Homme.
Daniélou, Jean. 1961. Le symboles chrétiens primitifs. Seuil.
de Man, Paul. 1995 (1978). “Epistemologie der Metapher”. In Theorie der Metapher, ed. Anselm

Haverkamp, 414–437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
de Man, Paul. 1983. “Anthropomorphism and Trope in the Lyric.” In The Rhetoric of Romanticism,

239–262. Columbia University Press.
Derrida, Jacques. 1972a. Positions. Entretiens avec Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean Louis Houdebine, Guy

Scarpetta. Minuit.
Derrida, Jacques. 1972b. “La mythologie blanche: La métaphore dans le texte philosophique” (1970). In

Marges: De la philosophie, 247–324. Minuit.
Gasché, Rodolphe. 2014. “The Eve of Philosophy: On ‘Tropic’ Movements and Syntactic Resistance in

Derrida’s White Mythology.” International Yearbook for Hermeneutics 13: 1–22.
Eliot, Thomas Stearns. 1939. Old Possum’s Book of Practical Cats. Faber and Faber.
Empson, William. 1930. Seven Types of Ambiguity. Chatto & Windus.
Foucault, Michel. 1966. Les mots et les choses. Gallimard.
Foucault, Michel. 1969. L’archéologie du savoir. Gallimard.
Fox Keller, Evelyn. 2002. Making Sense of Life: Explaining Biological Development with Models, Metaphors,

and Machines. Harvard University Press.
Fox Keller, Evelyn. 2010. The Mirage of Space between Nature and Nurture. Duke Universiry Press.
Haverkamp, Anselm. 1983. “Einleitung in die Theorie der Metapher”. In Theorie der Metapher, 1 –27.

Wege der Forschung, Vol. 389. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Haverkamp, Anselm. 2007. Metapher: Die Ästhetik in der Rhetorik. Fink.
Haverkamp, Anselm. 2015a. “Epochenschwelle und Anachronie: Der umgangene Quintilian.” In

Prometheus gibt nicht auf: Antike Welt und modernes Leben in Hans Blumenbergs Philosophie, ed.
Melanie Möller, 239–258. Fink.

Haverkamp, Anselm. 2015b. “Equivalence unbalanced: Metaphor, case, and example from Aristotle to
Derrida.” In Exemplarity and Singularity: Thinking through Particulars in Philosophy, Literature, and
Law, ed. Michèle Lowrie and Susanne Lüdemann, 46–57. Routledge.

Haverkamp, Anselm. 2016. “Blumenberg in Davos: The Cassirer—Heidegger Controversy Reconsidered.”
MLN 131 (3), 738–753.

Haverkamp, Anselm. 2017. Productive Digression: Theorizing Practice. De Gruyter.
Haverkamp, Anselm. 2018. Metapher–Mythos–Halbzeug: Metaphorologie nach Blumenberg. De Gruyter.
Haverkamp, Anselm. 2021. Latenz: Zur Genese des Ästhetischen als ästhetischer Kategorie. Wallstein 2021.
Heidegger, Martin. 2005. “Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles – Anzeige der

hermeneutischen Situation (Herbst 1922).” In Martin Heidegger: Gesamtausgabe. Vol. 62, ed.
Günther Neumann. 343–396. Vittorio Klostermann.

Jakobson, Roman. 1960. “Linguistics and Poetics: Closing Statement”, In Style in Language, ed. Thomas
A. Sebeok, 350–377. MIT Press.

Lipps, Hans. 1958. “Metapher” (1934). In Die Verbindlichkeit der Sprache, 66–79. Vittorio Klostermann.
Rheinberger, Hans-Jörg. 2006. Epistemologie des Konkreten. Suhrkamp.
Rheinberger, Hans-Jörg. 2023. Spalte und Fuge: Eine Phänomenologie des Experiments. Suhrkamp.
Richards., Ivor Armstrong. 1936. The Philosophy of Rhetoric. Oxford University Press.

Epistemology, Discontinuity, Latency 149



Ricœur, Paul. 1975. La métaphore vive. Seuil.
Sehgal, Melanie. 2016. Eine situierte Metaphysik: Empirismus und Spekulation bei William James und Alfred

North Whitehead. Konstanz University Press.
Staten, Henry. 1989. “The Secret Name of Cats: Deconstruction, Intentional Meaning, and the New

Theory of Reference,” In Redrawing the Lines: Analytic Philosophy, Deconstruction, and Literary
Theory, ed. Reed Way Dasenbrock, 27–48. University of Minnesota Press.

Stengers, Isabelle. 2002. Penser avec Whitehead. Seuil.
White, Hayden. 1973. Metahistory: The Historical Imagination in 19th Century. The Johns Hopkins University

Press.
Whitehead, Alfred North. 1920. Concept of Nature. Cambridge University Press.

150 Anselm Haverkamp



II Metapher und Weltverhältnisse





Brigitte Falkenburg
Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der
Naturerkenntnis

Abstract: On the Readability of the World – Metaphors of Natural Knowledge. Fol-
lowing Kant, Blumenberg understands absolute metaphors as symbols for the limits of
conceptual knowledge. However, Blumenberg disregards the epistemic content of ab-
solute metaphors, focusing on their historical significance and pragmatic function. This
approach is insufficient, as shown here based on Galileo’s dictum of the book of nature
written in mathematical letters. Kant’s response to this dictum was a multi-layered
analogy between the experimental method of natural science and metaphysical co-
gnition, which includes his famous metaphor of the Copernican turn. Kant was con-
vinced, however, that the book of nature cannot be completely deciphered in mathe-
matical terms. From a Kantian point of view, absolute metaphors have a non-conceptual
content of remnants of traditional metaphysics that cannot be objectified, but also
cannot be eliminated from natural science because they are constitutive for increasing
our knowledge of nature.

Einleitung
Zusammen mit Galileis Diktum, das „Buch der Natur“ sei in mathematischen Lettern
geschrieben, wurde die Metapher der „Lesbarkeit der Welt“ zur wirkungsmächtigen
Hintergrundüberzeugung der neuzeitlichen Philosophie und Naturwissenschaft. Sie
lässt sich als „absolute“ Metapher im Sinne von Hans Blumenberg verstehen, die das
philosophische Naturverständnis der Neuzeit seit Galilei, Descartes und Newton lange
geprägt hat. Zugleich – und im Gegenzug zu Blumenbergs These, absolute Metaphern
ließen sich nicht vollständig in die begriffliche Sphäre zurückholen – hat sie bedeu-
tende heuristische Kraft für die physikalische Naturerkenntnis entfaltet. Der Er-
kenntnisfortschritt der Naturwissenschaften verdankt sich ihrer Wirksamkeit, was die
Mathematisierung der Natur durch die Physik seit Galilei und ihre Nachfolgedisziplinen
betrifft. Die Erkenntnisgrenzen, denen sich die exakten Wissenschaften seit Beginn des
20. Jahrhunderts konfrontiert sehen, deuten dabei aber auch auf den „absoluten“, be-
grifflich nicht vollständig einlösbaren Charakter dieser Metapher hin.

Zur Erläuterung dessen, was er unter „absoluten“ Metaphern verstand, verwies
Blumenberg auf Kants Symbolbegriff. Nach Kant ist ein Symbol das Analogon eines
Schemas der Verstandesbegriffe, auf das die reflektierende Urteilskraft zurückgreifen
kann, wenn die Bedingungen für das Zustandekommen objektiver Erkenntnis nicht
erfüllt sind (Kritik der Urteilskraft, § 59). Kants Vernunftkritik ist darum ein nahelie-
gender Ausgangspunkt dafür, das Spannungsverhältnis zwischen der heuristischen
Wirksamkeit und den epistemischen Grenzen der Metapher der Lesbarkeit der Welt

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-008



bzw. des Buchs der Natur zu klären. In seiner kritischen Theorie der Natur hat Kant
diese Metaphern nicht benutzt; seine Vernunftkritik bezieht sich auf den buchstäbli-
chen Gehalt eines Weltbegriffs, den er als antinomisch diagnostizierte. Jedoch setzt er
eine Reihe von Metaphern und Analogien ein, um den Lesern der Kritik der reinen
Vernunft die Prinzipien seiner Vernunftkritik fasslich zu machen. Kants Vergleich
seiner „Umänderung der Denkart“ in der Kritik der reinen Vernunft (KrV) mit dem
kopernikanischen Perspektivenwechsel (Kant 1787, B VI), seine „Kopernikanische
Wende“, steht für die Rückbesinnung auf das erkennende Subjekt, auf die Funktions-
weise des Verstandes als unseres einzigen Garanten für Gewissheit in der Erkenntnis;
und seine Analogie zwischen der experimentellen Methode der Naturwissenschaften
und der metaphysischen Erkenntnis buchstabiert diese Metapher aus.

Kants „kopernikanische Wende“ lässt sich teils als Kritik, teils als Fortschreibung
der Metapher von der Lesbarkeit der Welt bzw. des mathematisch verfassten Buchs der
Natur deuten, wie ich im Folgenden zeigen möchte. Die Grenzen dieser Metapher bzw.
des metaphysischen Weltbegriffs kommen nach Kant jenseits der mathematischen
Physik zum Tragen. Blumenberg deutet Kants Kritik am Weltbegriff um; für ihn haben
absolute Metaphern eine sinnstiftende Funktion, die er angesichts der neuzeitlichen
Astronomie und Kosmologie allerdings für verloren gibt. Dass hier eher Kant als Blu-
menberg das letzte Wort haben könnte, zeigen die philosophischen Einstellungen von
Physikern des 20. Jahrhunderts wie Planck, Einstein oder Heisenberg genauso wie etwa
das starke öffentliche Interesse an der Kosmologie.

1 Blumenbergs „absolute Metaphern“ als Symbole
für die Grenzen begrifflicher Erkenntnis

Blumenberg hat seine Metaphorologie im Umfeld von ersten Arbeiten zur Bedeutung
der kopernikanischen Revolution für das menschliche Selbstverständnis entwickelt
(Blumenberg 1955, 1957a). Den Grundstein für seine Metaphorologie legte er mit dem
Aufsatz Licht als Metapher der Wahrheit, wo es heißt:

Die Philosophie, die es immer wieder mit dem Unbegriffenen und Vorbegriffenen aufzunehmen
hat, stößt dabei auch auf die Artikulationsmittel des Unbegreifens und Vorbegreifens, übernimmt
sie und bildet sie, abgelöst von ihrem Ursprung, weiter. […] neben dem Begriff im strengen Sinne,
der durch Definition und erfüllte Anschauung aufgewogen wird, gibt es ein weites Feld mythischer
Transformationen, den Umkreis metaphysischer Konjekturen, die sich in einer vielgestaltigen
Metaphorik niedergeschlagen haben. Dieses Vorfeld des Begriffs ist in seinem „Aggregatzustand“
plastischer, sensibler für das Unausdrückliche, weniger beherrscht durch fixierte Traditionsfor-
men. (Blumenberg 1957b, 139)

In den Paradigmen zu einer Metaphorologie verweist Blumenberg (1978, 15) auf diese
Studie, um anhand der ideengeschichtlichen Vorformen oder Vorbegriffe des Terminus
„Wahrheit“ zu demonstrieren, was er unter einer absoluten Metapher versteht. Sein
zweites zentrales Beispiel für eine absolute Metapher ist die Welt bzw. die jeweils im

154 Brigitte Falkenburg



Rahmen des Weltbilds einer Epoche verwendete Metaphorik, die sich mit der Rede von
der Welt, vom Kosmos oder vom Universum verbindet – vom geschlossenen Kosmos der
Antike mit seiner geometrischen Metaphorik (Blumenberg 1978, 166 – 193) bis zum nach-
kopernikanischen System, in dem die Stellung des Menschen auf der Erde randständig
wird (Blumenberg 1978, 142 – 165).

Signum der Welt ist die Ganzheit oder Totalität. Entsprechend definiert Kant den
Weltbegriff im Anschluss an die Metaphysik von Wolff und Baumgarten im Sinne eines
Ganzen, das kein Teil eines umfassenderen Ganzen ist (Kant 1770, 1900, 2:387– 389). In
der Kritik der reinen Vernunft betrachtet er später den „Begriff des Weltganzen“ als eine
„transzendentale Idee“, die auf die „absolute Totalität in der Synthesis der Erschei-
nungen“ zielt (Kant 1787, B 434). Nach Kants Vernunftkritik hat diese Idee kein Refe-
renzobjekt, das ein Gegenstand objektiver Erkenntnis wäre; jeder Versuch, den Welt-
begriff im Hinblick auf seinem raumzeitlichen Umfang oder seine Gesetzmäßigkeit
epistemisch zu bestimmen, führt nach Kant in die kosmologische Antinomie. Blu-
menberg greift dies wie folgt auf:

Obwohl es seit Kants Antinomien müßig ist, über das Ganze der Welt theoretische Aussagen zu
machen, ist es doch keineswegs gleichgültig, nach den Bildern zu fahnden, die dieses als Gegen-
ständlichkeit unerreichbare Ganze ‚vertretend‘ vorstellig zu machen. (Blumenberg 1978, 25)

Solche Bilder des Weltganzen sind Metaphern, sie resultieren aus der Übertragung der
Eigenschaften endlicher Erkenntnisobjekte auf die Welt im Ganzen. Blumenberg ver-
gleicht sie mit Kants Symbolbegriff in § 59 der Kritik der Urteilskraft (Blumenberg 1978,
11); ein Symbol im Sinne von Kant leiste eine „Übertragung der Reflexion über einen
Gegenstand der Anschauung auf einen ganz anderen Begriff, dem vielleicht nie eine
Anschauung korrespondieren kann“ (Kant 1900, 5:352 – 353). Die grundsätzlichen Op-
tionen für die bildliche Übertragung der Eigenschaften vertrauter Objekte auf die Welt
im Ganzen stehen bereits seit der Antike zur Verfügung – die Vorstellungen der Welt als
Organismus oder als Mechanismus (Blumenberg 1978, 91 – 110). Aristoteles verstand den
Kosmos nach dem Modell eines Organismus, d. h. als ein sinnhaftes Ganzes, in dem sich
der Mensch zurechtfindet und das in der Philosophie der Stoa als ein auf den Menschen
hin geordnetes Ganzes gedeutet wurde (Blumenberg 1975, 200 – 236). Das mechanisti-
sche Weltbild des antiken Atomismus wurde erst in der Neuzeit zum nicht-teleologi-
schen Gegenmodell des antiken Organismus-Modells der Welt (Blumenberg 1978, 91 –
110, 1975, 237– 246). Absolut sind solche Metaphern, insofern sie sich bzw. ihren Ge-
genstand der vollständigen begrifflichen Erfassung entziehen – und nicht, weil sie nicht
durch andere Metaphern ergänzt oder ersetzt werden könnten. Sie haben einen Be-
deutungsgehalt, der vieldeutig, veränderlich und korrigierbar ist:

Daß diese Metaphern absolut genannt werden, bedeutet nur, daß sie sich gegenüber dem termi-
nologischen Anspruch als resistent erweisen, nicht in Begrifflichkeit aufgelöst werden können,
nicht aber, daß nicht eine Metapher durch eine andere ersetzt bzw. vertreten oder durch eine
genauere korrigiert werden kann. (Blumenberg 1978, 12 – 13)

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 155



Entscheidend ist nun, dass Blumenberg diesen Bedeutungsgehalt von absoluten Meta-
phern nicht epistemisch, sondern qua „geschichtlicher Sinnhorizonte“, also teils his-
torisch, teils pragmatisch deutet:

Sie haben Geschichte in einem radikaleren Sinn als Begriffe, denn der historische Wandel einer
Metapher bringt die Metakinetik geschichtlicher Sinnhorizonte und Sichtweisen selbst zum Vor-
schein, innerhalb deren Begriffe ihre Modifikationen erfahren. (Blumenberg 1978, 13)

Absolute Metaphern drücken damit die „Substruktur des Denkens“ (Blumenberg 1978,
13) aus, die den systematischen Begriffen der Philosophie zugrunde liegt und deren
Sinn und Bedeutung die Metaphorologie im Rahmen einer Ideengeschichte aufschlüs-
seln soll. Dabei kann umgekehrt aber der epistemische Gehalt eines theoretischen
Begriffs – wie par excellence derjenige des heliozentrischen Systems von Kopernikus –
ebenfalls die Bildung von Metaphern stimulieren. So hebt Blumenberg hervor, auch
seitens der Naturwissenschaft werde „die Bedeutung des kosmologischen Umsturzes
für den Menschen gerade darin gesehen, daß die Erde, die Menschheit, das einzelne Ich
entthront werden, daß der Mensch nicht mehr wichtig ist, höchstens für sich selbst“
(Blumenberg 1978, 143 – 144; Born 1969, 9). Solche und verwandte philosophische Äu-
ßerungen, etwa von Nietzsche, lassen sich nach Blumenberg (1978, 142 – 165) nicht aus
der astronomischen Theorie des Kopernikus ableiten, sondern sie

nehmen, was da geschah und entdeckt wurde, […] als Metapher! Und zwar als absolute Metapher,
indem die kopernikanische Umformung des Kosmos zum Orientierungsmodell genommen wird
für eine Frage, die sich mit rein theoretischen Mitteln noch nie beantworten ließ: die Frage nach
der Stellung des Menschen in der Welt. (Blumenberg 1978, 144; 1965, 27)

Mit diesen Textstellen sind die Grundzüge dessen charakterisiert, was Blumenberg
unter „absoluten“ Metaphern versteht. Zusammengefasst sind sie, soweit sie hier re-
levant sind:
(1) Absolute Metaphern dienen der Erschließung „uneigentlicher“ Erkenntnisgegen-

stände, die begrifflich nicht vollständig erfassbar sind.
(2) Sie haben den Charakter von Symbolen, die es leisten, vertraute Anschauungen auf

„uneigentliche“ Gegenstände wie die Natur oder die Welt im Ganzen zu übertragen.
(3) Absolute Metaphern können theoretische Begriffe begründen. Umgekehrt können

theoretische Begriffe die Herausbildung von absoluten Metaphern stimulieren.
(4) Der Bedeutungsgehalt von Metaphern ist teils historisch, teils pragmatisch zu

verstehen:
(i) vermittels der Ideengeschichte, die untersucht, wie sich die Metaphern

wandeln, und
(ii) als Orientierungsmodelle, die aus einer praktischen und/oder anthropologi-

schen Umdeutung theoretischer Begriffe und Weltmodelle resultieren.

Blumenberg arbeitet die pragmatischen, anthropologischen Konsequenzen von abso-
luten Metaphern in späteren Schriften in vielen Hinsichten aus, insbesondere in seinen

156 Brigitte Falkenburg



Werken zur Bedeutung der kopernikanischen Revolution (1965; 1975), in seiner Theorie
der Unbegrifflichkeit (1979; 2007) und in der Lesbarkeit derWelt (1983). Entscheidend ist
hier, dass seine Metaphorologie den kognitiven oder epistemischen Gehalt der „abso-
luten“ Metaphern ausklammert. Sie bleibt auf die ideengeschichtliche Bedeutung und
die pragmatische, sinnstiftende Funktion der Metaphern fokussiert.

In diesem wichtigen Punkt unterscheidet sich Blumenbergs Verständnis der ab-
soluten Metaphern deutlich von Kants Auffassung der Symbole als Analoga von Sche-
mata der Verstandeserkenntnis. Nach der Kritik der reinen Vernunft beziehen sich die
Vernunftideen zwar nicht direkt auf die Gegenstände objektiver Erkenntnis, aber sie
haben doch eine regulative Funktion für die systematische Erweiterung der objektiven
Naturerkenntnis. Kant sieht die zentrale Funktion der Vernunft dort darin, den Ver-
stand mittels der Vernunftidee der „Form eines Ganzen“ als focus imaginarius auf ein
Ziel auszurichten, das darin besteht, der Verstandeserkenntnis „die größte Einheit
neben der größten Ausbreitung zu verschaffen“ und das „Systematische in der Er-
kenntnis“ zustande zu bringen (Kant 1787, B 673 – 674.). Die Vernunft leistet dies ver-
mittels eines „Analogon von einem Schema der Sinnlichkeit“, welches „eine Regel oder
Prinzip der systematischen Einheit alles Verstandesgebrauchs“ liefert (Kant 1787, B 693).
Dieses „Analogon“ eines Schemas der Verstandesbegriffe begründet nach der Kritik der
reinen Vernunft die regulativen Prinzipien der Homogenität, Kontinuität und Spezifi-
kation der Natur (Kant 1787, B 685 – 685).

Kant betrachtet diese Prinzipien als heuristische Leitlinien zur Auffindung der
systematischen Einheit aller empirischen Naturerscheinungen und -gesetze. In der
Kritik der Urteilskraft fließen sie schließlich in das (nur subjektive, aber ebenfalls er-
kenntnisleitende) Prinzip der Zweckmäßigkeit der Natur zusammen. Kants diesbe-
zügliche Ausführungen sind hilfreich dafür, den epistemischen Ertrag der absoluten
Metaphern aufzuschlüsseln, den Blumenbergs Metaphorologie ausspart. Wenden wir
uns aber nun zunächst der Metapher der Lesbarkeit der Welt und der Rede vom Buch
der Natur zu.

2 Das „Buch der Natur“
Eine solche heuristische, regulative Funktion für die Erweiterung der Naturerkenntnis
kommt auch der Metapher von der Lesbarkeit der Welt zu, seitdem sie sich von ihrem
theologischen Hintergrund abgelöst hat. Sie vergleicht die Natur mit einem Text, den
wir entziffern können, und wurde vor allem durch die Rede vom „Buch der Natur“
wirkungsmächtig. Ursprünglich stammt die Deutung der Natur als Buch aus dem
christlichen Mittelalter. Augustinus stellte der biblischen Offenbarung das „Buch der
Natur“ an die Seite, d. h. die Natur als „Buch der Schöpfung“, das auf seinen Urheber
verweist, weil man darin die Werke Gottes unmittelbar vor Augen hat (Evers 2020, 26).
Augustinus betrachtete das in der Bibel aufgezeichnete Wort Gottes jedoch als vor-
rangig gegenüber dem „Buch der Natur“, und so blieb die Metapher vom Buch der
Natur lange ohne epistemischen Ertrag für die Erkenntnis der Schöpfung und ihres

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 157



Urhebers (Blumenberg 1983, 47– 57). Dies änderte sich erst in der Naturphilosophie der
Renaissance, wie die umfangreiche ideengeschichtliche Dokumentation von Erich
Rothacker (1979) zeigt, die vom Mittelalter bis ins 19. Jahrhundert reicht, aber die
Wirkungsgeschichte in der neuzeitlichen Naturwissenschaft ausklammert. Für diese ist
entscheidend, wie Galilei die Rangfolge zwischen der Bibel und dem „Buch der Natur“
umkehrte. Im Brief an Christine von Lothringen (1615) betonte er, dass die Natur gött-
liche Offenbarung aus erster Hand ist, und erklärte die Bibel zu einer weniger ver-
lässlichen Offenbarung aus Menschenhand, deren Niederschrift fehleranfällig und
ungenau ist:

Da die Heilige Schrift und die Natur ihren Ursprung gleichermaßen im göttlichen Wort haben –
diese ist diktiert vom Heiligen Geist, jene führt die Befehle Gottes höchst aufmerksam aus […]:
darum scheint es, daß keine der Naturerscheinungen – seien sie durch sinnliche Wahrnehmung
enthüllt oder durch die nötigen Experimente bestätigt – in irgendeinen Zweifel gezogen oder be-
stritten werden kann, weil einige Stellen in der Heiligen Schrift – wörtlich genommen – damit nicht
einiggehen. Und es scheint ferner, daß nicht alles, was in der Schrift gesagt ist, der gleichen Ge-
nauigkeit verpflichtet ist wie jede Naturerscheinung, und dass Gott sich nicht in kleinerem Maße in
den Naturerscheinungen offenbart als in den heiligen Worten der Schrift. (Galilei 1615, 316 – 317;
Sambursky 1975, 284)

Damit versetzte er die Naturerkenntnis in den Rang der Bibelexegese und sprach dem
„Buch der Natur“ im Zweifelsfall das letzte Wort zu. Dazu kam, dass er bei der Ent-
zifferung des „Buchs der Natur“ nicht nur auf unmittelbare Sinneswahrnehmung im
aristotelischen Sinne setzte, sondern Beobachtungsinstrumente wie das Fernrohr,
Messgeräte und Experimente hinzunahm, um die Naturerscheinungen zu entschlüsseln
und seine Beobachtungs- und Messergebnisse mathematisch zu deuten. Nach Galileis
berühmtem Diktum von 1623 ist das Buch der Natur in mathematischen Lettern ver-
fasst:

Die Philosophie ist in dem größten Buch geschrieben, das unseren Blicken vor allem offensteht –
ich meine das Weltall […] Es ist in mathematischer Sprache geschrieben, und seine Buchstaben
sind Dreiecke, Kreise und andere Figuren, ohne diese Mittel ist es dem Menschen unmöglich, ein
Wort zu verstehen, irrt man in einem dunklen Labyrinth herum. (Galilei 1623, 38; Harig 1987, 275)

Die mathematische Sprache, in der das Buch der Natur verfasst ist, bedarf demnach der
Entzifferung, so dass die Lektüre nicht jedermann, sondern nur den Experten gelingt.
Der unmittelbare Augenschein trügt; ohne Mathematisierung der Phänomene bleibt
man im „dunklen Labyrinth“ des aristotelischen Weltbilds und seiner Widersprüche
verfangen.

Eine weitere Pointe von Galileis Diktum ist, dass es die mathematische Ausdeutung
der Natur, die seit der antiken Astronomie betrieben wurde, von den Gestirnen auf die
irdischen Bewegungen mechanischer Körper übertrug. Mit dem „größten Buch, das
unseren Blicken vor allem offensteht“, meint Galilei zunächst den Sternenhimmel und
die Bewegungen der Himmelskörper, doch er weitet die Mathematisierung der Phä-
nomene von der Astronomie auf die irdische Mechanik aus. Diese allumfassende Ma-

158 Brigitte Falkenburg



thematisierung des „Weltalls“ steht in pythagoräischer Tradition und insbesondere in
der Tradition von Platons Timaios, nach dem die Himmelskörper Kreisbewegungen
ausführen und alles in der Welt letztlich aus Elementardreiecken „besteht“, die sich zu
den platonischen Körpern als Grundbausteinen der Elemente zusammenfügen. Nicht
nur Galileis Mechanik, auch Keplers Weltharmonie, das Cartesische Programm einer
mathesis universalis und vor allem auch Newtons Begründung der mathematischen
Physik stehen in dieser platonischen Tradition; aber Galileis Metapher vom „Buch der
Natur“, das „in mathematischer Sprache geschrieben“ ist, bringt sie zu Beginn der
neuzeitlichen Naturwissenschaft am prägnantesten auf den Begriff.

Blumenbergs Ausführungen zur Metaphorologie vor Augen, fragt man sich hier:
Inwiefern bringt diese Metapher die Natur auf den Begriff? Die Natur als Buch zu be-
zeichnen, ist metaphorisch – aber die Behauptung, dieses Buch sei in mathematischer
Sprache verfasst, lädt natürlich dazu ein, die Naturerscheinungen auf mathematische
Begriffe zu bringen. Der vorbegriffliche Hintergrund der Metapher liegt in der pytha-
goräischen Zahlenmystik und im Schöpfungsmythos des Timaios. Jedoch begründet das
Bild einer mathematisch verfassten Welt das neuzeitliche Forschungsprogramm, die
Phänomene mit experimentellen Methoden so zu analysieren, dass sie der mathema-
tischen Beschreibung zugänglich werden. Insofern hat das Galileische Diktum in der
Physik seit Galileis Discorsi (1638) eine überaus machtvolle methodologische und
theoretische Wirkung entfaltet, die von Newtons Principia (1687) über Maxwells Dy-
namical Theory of the Electromagnetic Field (1865), Einsteins Spezielle und Allgemeine
Relativitätstheorie und die Entwicklung der Quantenmechanik durch Planck, Einstein,
Bohr, Heisenberg und Schrödinger bis heute reicht. Insofern hatte die Metapher vom
Buch der Natur, wie Galilei sie verstand, einen immensen epistemischen Ertrag.

Die Metapher vom „Buch der Natur“, das in mathematischen Lettern geschrieben
ist, ging seit Galilei mit etlichen anderen Metaphern einher, die theoretische Begriffe
der Physik begründeten und ihre epistemische Wirkung in der Entwicklung der neu-
zeitlichen Naturwissenschaften entfalteten: die Metaphern der Natur als Maschine
oder Mechanismus, die dem antiken und neuzeitlichen Atomismus zugrunde lag, und
die Metapher der Welt als Uhr; die architektonischen Metaphern vom „Bau“ der Natur,
der Einheit eines theoretischen Systems (Blumenberg 1978, 95 – 110) und dem „Fun-
dament“ der Physik – sowie die „axiomatische Methode“ der Mathematik, die ur-
sprünglich auf Euklid zurückgeht, in der Mathematik ab Ende des 19. Jahrhunderts
präzisiert wurde und nach Hilbert (1918) auf eine „Tieferlegung der Fundamente“ der
Physik zielt.

Dazu kam eine folgenschwere Umdeutung der Mikrokosmos-Makrokosmos-Meta-
pher, nach der die Welt im Kleinen die Welt im Großen, das Universum, widerspiegelt.
Diese Metapher begründete seit der Antike Analogieschlüsse vom Universum auf den
Menschen, die in der Renaissance – etwa bei Paracelsus und Vesalius (1543) – zu
Leitideen der Medizin bzw. Anatomie wurden (Karafyllis und Lobenhofer 2020, 10;
Stöckler 2020, 110). Bei den frühneuzeitlichen Atomisten findet sich die Mikrokosmos-
Makrokosmos-Analogie als Annahme einer umfassenden strukturellen Einheit der
Natur im Großen und im Kleinen wieder. Auf diese Annahme stützt Newton in Query 31

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 159



seiner Opticks seine Spekulationen über die Kräfte und kleinsten Teilchen der Materie
und ihre Wechselwirkungen mit dem Licht, von dem er annahm, dass es ebenfalls aus
Atomen besteht:

And thus Nature will be very conformable to her self and very simple, performing all the great
Motions of the heavenly Bodies by the Attraction which intercedes these Bodies, and almost all the
small ones of their Particles by some other attractive and repelling Powers which intercede the
Particles. (Newton 1704, 397)

Die Metaphern vom mathematischen „Buch der Natur“, von der Natur als Mechanismus
und vom einheitlichen Bau der Natur nach Vorgabe der Mikrokosmos-Makrokosmos-
Analogie greifen in der Begründung der Methoden der neuzeitlichen Physik eng in-
einander. Die Natur als Mechanismus oder Maschine zu betrachten, lädt dazu ein, die
Phänomene in isolierte Komponenten zu zerlegen und zu untersuchen, wie diese
Komponenten oder Bauteile ineinandergreifen. Die aristotelische Metapher der Natur
als Organismus mit teleologischer Struktur lädt hierzu offensichtlich nicht ein, weil die
Organe eines Lebewesens abgetrennt vom Organismus ihre Lebensfunktionen nicht
mehr ausführen können. Auf diese Zerlegung der Phänomene zielt Galileis experi-
mentelle Methode. Experimente regularisieren die Naturerscheinungen, d. h. sie ma-
chen sie gleichförmig und regelmäßig, indem sie auf intersubjektiv nachvollziehbare
Weise wiederholbare Phänomene herstellen (Hacking 1983). Dabei gehen die Natur-
forscher seit Galilei resolutiv-kompositiv bzw. (in den entsprechenden griechischen
Termini ausgedrückt) analytisch-synthetisch vor (Losee 1972; Engfer 1982; Beaney 2021):
Sie ersinnen Experimente dafür, die Phänomene in getrennte Komponenten zu zerle-
gen, die sie messen können und deren wechselseitige Abhängigkeiten sie durch Va-
riation der Versuchsbedingungen untersuchen. Dies zielt darauf, die Phänomene in
präzise mathematische Begriffe zu fassen und ihrer Zusammensetzung auf den Grund
zu gehen, um sie durch nicht direkt beobachtbare Ursachen – insbesondere Kräfte und
kleinste Teilchen bzw. Atome – zu erklären und ihr Verhalten als gesetzmäßig zu
verstehen.

Galilei praktizierte dieses resolutiv-kompositive Vorgehen in seinen Experimenten
mit der schiefen Ebene, die unter idealisierten, variierbaren Bedingungen untersuch-
ten, wie sich die Wurf- und Fallbewegungen mechanischer Körper aus einer Vorwärts-
und einer Abwärts-Komponente zusammensetzen. Newton beschrieb in den Principia
nach demselben Muster die Kepler-Bahnen der Planeten um die Sonne als Resultante
aus einer Trägheits- und einer Zentripetalbewegung; durch seine Theorie der univer-
sellen Gravitation vereinheitlichte er die Kepler-Bahnen mit Galileis Fallgesetz. Für den
Atomismus der Materie und des Lichts, von dem er überzeugt war, hatte er aber noch
keine mathematische Theorie subatomarer Teilchen und ihrer Wechselwirkungen
nach dem Vorbild der Principia anzubieten, sondern konnte nur naturphilosophische
Spekulationen in Frageform präsentieren, sowie eine Reihe von Beobachtungen, die
seiner Auffassung nach dafürsprachen. In Query 31 der Opticks gab er eine Vielzahl von
empirischen Belegen zur Unterstützung des Atomismus an. Am Ende stellte er sie in den

160 Brigitte Falkenburg



Kontext der Anwendbarkeit der Mathematik auf die Natur, indem er erläuterte, wie sich
die analytisch-synthetische Methode der antiken Geometrie (Pappos 1589; Hintikka und
Remes 1974) auf die Physik übertragen lässt:

As in Mathematicks, so in Natural Philosophy, the Investigation of Difficult Things by the Method of
Analysis, ought ever to precede the Method of Composition. This Analysis consists in making Ex-
periments and Observations, and in drawing general Conclusions from them by Induction, and
admitting of no Objections against the Conclusions, but such as are taken from Experiments, or
other certain Truths. […] By this way of Analysis we may proceed from Compounds to Ingredients,
from Effects to their Causes, and from Motions to the Forces producing them; and in general, from
Effects to their Causes, and from particular Causes to more general ones, till the Argument end in
the most general. […] This is the Method of Analysis: And the Method of Synthesis in assuming the
Causes discover’d, and establish’d as Principles, and by them explaining the Phaenomena pro-
ceeding from them, and proving the Explanations. (Newton 1704, 404 – 405)

Danach ist die Analysis ein induktives Begründungsverfahren, das einen Schluss auf die
beste Erklärung der Phänomene durch die Atome und Kräfte, die sie konstituieren,
bewerkstelligen soll. Die Synthesis zielt umgekehrt darauf, diese Erklärung – die nichts
anderes als eine mechanistische Erklärung im Sinne der neueren Wissenschaftstheorie
ist (Machamer et al. 2000; Falkenburg und Schiemann 2019) – mathematisch zu prä-
zisieren, um die Beschaffenheit der Phänomene deduktiv aus den kausalen Aktivitäten
und Interaktionen ihrer Komponenten herzuleiten. Der Schluss von den Phänomenen
auf ihre kleinsten Teilchen ist dabei ein Analogieschluss. Er beruht auf der Mikrokos-
mos-Makrokosmos-Metapher bzw. der Formel der Einheit und Selbstähnlichkeit der
Natur, in die Newton diese Metapher umdeutete.

Zusammen mit der Metapher vom Bau der Natur hat diese Einheits-Formel die
Physik von Newton bis heute bei der Suche nach umfassenden Theorien stimuliert. Bei
Max Planck (1908) mündet diese Suche nach einer einheitlichen Fundamentaltheorie
wieder in Anklänge an eine höhere, unveränderliche, mathematische Realität hinter
den Naturerscheinungen, die an Platon erinnern:

Das konstante einheitliche Weltbild ist […] das feste Ziel, dem sich die wirkliche Naturwissenschaft
in allen ihren Wandlungen fortwährend annähert […] Dieses Konstante, von jeder menschlichen,
überhaupt von jeder intellektuellen Individualität Unabhängige ist nun eben das, was wir das
Reale nennen. (Planck 1908, 49)

Metaphern sind nicht wahrheitsfähig, aber sie können angemessen oder unangemessen
sein. Die Erfolgsgeschichte der neuzeitlichen Physik lehrt dabei, dass die Metaphern des
mathematisch verfassten „Buchs“ der Natur und der Natur als Mechanismus oder
Maschine sowie die Mikrokosmos-Makrokosmos-Analogie in vielen Bereichen ange-
messen sind.

Die Entwicklung der Physik und ihrer Nachbardisziplinen im 20. Jahrhundert lehrt
allerdings darüber hinaus, dass der epistemische Ertrag dieser Metaphern auch seine
Grenzen hat. Hierfür steht ebenfalls Planck, der im Zuge seiner Vereinheitlichung der
Thermodynamik mit der elektrodynamischen Strahlungstheorie tragischerweise auf

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 161



das Wirkungsquantum stieß, das zur Entwicklung der Quantentheorie führte und an
dem die Einheit der Physik bis heute hartnäckig scheitert. In einem späten Vortrag Sinn
und Grenzen derWissenschaft deutete er die Suche nach einer einheitlichen Theorie der
Physik, bzw. nach einer allumfassenden mathematischen Einheit der Natur, nur noch
im Sinne eines regulativen Prinzips, das dazu dient, ein letztlich unerreichbares Ziel zu
verfolgen (Planck 1941, 372 – 375).

3 Kants Umdeutung der kopernikanischen
Revolution

Diese Abschwächung der epistemischen Ansprüche, die seit Galilei aus der Metapher
vom „Buch der Natur“ resultierten, entspricht dem Ergebnis der kantischen Ver-
nunftkritik. Kant selbst präsentiert dieses Ergebnis in der Vorrede zur zweiten Auflage
der KrV einerseits als eine erkenntnistheoretische Neuauflage der kopernikanischen
Revolution, bezeichnet es jedoch andererseits als ein „befremdliches“, für die Zwecke
der Metaphysik „nachteiliges Resultat“ (Kant 1787, B XIX) der erkenntniskritischen
Wende. Seine metaphorische Umdeutung der kopernikanischen Revolution dient dazu,
diese auf den ersten Blick negative Bilanz seiner Revolution der Metaphysik zu recht-
fertigen. Der positive Ertrag ist dabei aus Kants Sicht an erster Stelle die Leistung, der
Metaphysik den „sicheren Gang einer Wissenschaft“ verschafft zu haben, der sich –
unter Berufung auf Francis Bacon (Kant 1787, B XII) – insbesondere am Vorbild der
empirischen Naturwissenschaft Physik orientiert.

In der bekannten Passage vergleicht Kant zunächst die Metaphysik mit der expe-
rimentellen Methode Galileis und seiner Nachfolger (Kant 1787, B XXIII). Dabei grenzt er
seine Position vom Empirismus ab: Ein Experiment ist keine bloße Beobachtung von
Naturerscheinungen, sondern es ist theoriegeleitet, d. h. es stellt auf der Grundlage
theoretischer Vorannahmen gezielte Fragen an die Natur. Aus Sicht der heutigen
Wissenschaftsphilosophie nimmt Kant hier eine teils konstruktivistische, teils kritisch-
rationalistische Position ein. Genauer gesagt, er verbindet eine konstruktivistische
Auffassung, wonach der gesetzmäßige Zusammenhang der Phänomene nur durch die
Grundsätze des reinen Verstandes gewährleistet ist, mit einem hypothetisch-dedukti-
ven Ansatz, demzufolge das Experimentieren der empirischen Überprüfung von
theoretischen Annahmen dient. Kant bringt die Einsicht der Naturforscher, dass nur
diese Vorgehensweise epistemischen Erfolg verspricht, in Zusammenhang mit der
Licht-Metapher – d. h. mit einer uralten Tradition, die von Platons Höhlengleichnis über
den Neuplatonismus bis zur Aufklärung reicht, aufgrund deren Blumenberg sie viel
später auch zum Ausgangspunkt seiner Metaphorologie machte:

[…] so ging allen Naturforschern ein Licht auf. Sie begriffen, daß die Vernunft nur das einsieht, was
sie selbst nach ihrem Entwürfe hervorbringt, daß sie mit Principien ihrer Urtheile nach bestän-
digen Gesehen vorangehen und die Natur nöthigen müsse auf ihre Fragen zu antworten, nicht aber
sich von ihr allein gleichsam am Leitbande gängeln lassen müsse. (Kant 1787, B XIII)

162 Brigitte Falkenburg



Die Licht-Metapher steht dabei seit alters her für den platonischen Aufstieg aus den
Niederungen der Sinnlichkeit zur„wirklichen“ Welt, d. h. für den Zugang zur Wahrheit.
Nach Kants Rhetorik in der Vorrede B bietet nur die experimentelle Methode der Physik
Galileis einen sicheren Zugang zu wahrer Erkenntnis, weil sie eben nicht in der bloßen
Beobachtung der empirischen Phänomene besteht, wie die aristotelische Physik sie
gefordert hatte, sondern in einem hypothetisch-deduktiven Verfahren, das der Ver-
nunft die Richterrolle zuweist und bei dem die Natur nur noch in den Zeugenstand
gerufen wird, um die Theorie, die dem Experiment zugrunde gelegt wurde, empirisch
zu bestätigen oder zu widerlegen.

Die anschließende Berufung auf die kopernikanische Revolution dient Kant der
emphatischen Aufwertung dieser Umkehrung der Rolle von theoretischer Vernunft und
empirischer Beobachtung, die sich die Metaphysik von den Naturforschern abgucken
soll. Die Rede von politischen oder auch wissenschaftlichen Revolutionen ist ja auch
nur eine Metapher, die sich den Titel von Kopernikus‘ Werk De revolutionibus orbium
coelestium (Kopernikus 1543) in höherstufiger Umdeutung des Terminus „Umläufe“
zunutze macht. Bei Kant liest sich diese höherstufige Umdeutung bekanntlich so:

Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit besser fort-
kommen, daß wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach unserem Erkenntniß richten,
welches so schon besser mit der verlangten Möglichkeit einer Erkenntniß derselben a priori zu-
sammenstimmt, die über Gegenstände, ehe sie uns gegeben werden, etwas festsetzen soll. Es ist
hiemit eben so, als mit den ersten Gedanken des Copernicus bewandt, der, nachdem es mit der
Erklärung der Himmelsbewegungen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das ganze Sternheer
drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser gelingen möchte, wenn er den Zu-
schauer sich drehen und dagegen die Sterne in Ruhe ließ. (Kant 1787, B XVI)

Kant bettet diese Umdeutung der kopernikanischen Revolution in eine vielschichtige
Analogie zwischen der Methode der Metaphysik und der experimentellen Methoden
der neuzeitlichen Physik ein, um die negative Bilanz seiner Revolution der Metaphysik
anhand des positiven Ertrags der so erreichbaren Gewissheit in der metaphysischen
Erkenntnis zu plausibilisieren. Dieser Kontext wird von den meisten Kant-Interpreten
nicht beachtet, auch von Blumenberg (1975, 691 – 714) nicht. Kants „kopernikanische
Wende“ wird aber erst voll verständlich, wenn man sich auch mit den Ausführungen
zur experimentellen Methode Galileis unmittelbar vor dieser Textstelle und Kants da-
ran anschließenden Erläuterungen zum Experiment der reinen Vernunft befasst.

Mit der kopernikanischen Metaphorik mahnt Kant einen Perspektivenwechsel an,
der in einem gewissen Sinn gegenläufig zur Revolution des Kopernikus ist. Kopernikus
schaffte die Drehung des Sternenhimmels um den Beobachter ab, d. h. er kehrte die
Perspektive um, indem er die irdischen Beobachter mit der Erde um sich selbst drehen
und den Sternenhimmel ruhen ließ. Kant dagegen kehrt die epistemische Perspektive
ein weiteres Mal um. Er fordert, dass man die Beobachter – metaphorisch gesprochen –
in Ruhe lassen solle, um einzusehen, dass die Phänomene von unserem Erkenntnis-
vermögen abhängen. Man könnte also darüber streiten, ob diese Wende eigentlich eher
anti-kopernikanisch ist, weil sie den Beobachter bzw. das erkennende Subjekt episte-

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 163



misch wieder in das Zentrum rückt, aus dem Kopernikus es mit dem irdischen Be-
obachterstandpunkt verbannt hatte – oder ob sie die kopernikanische Revolution ra-
dikalisiert, weil Kant die Phänomene überhaupt zu bloßen Erscheinungen erklärt, so
wie Kopernikus die scheinbaren Bewegungen der Planeten und der Fixsterne.

Eingangs hatte ich behauptet, Kants „kopernikanische Wende“ lasse sich teils als
Kritik und teils als Fortschreibung der Metapher von der Lesbarkeit der Welt bzw. des
mathematisch verfassten Buchs der Natur deuten. Die angedeutete Zweideutigkeit
seiner kopernikanischen Metaphorik mag als erster Beleg für diese These gelten. Eine
nähere Betrachtung des Kontexts dieser Metaphorik, nämlich Kants Analogie zwischen
der experimentellen Methode der Naturwissenschaft und der metaphysischen Er-
kenntnis, gibt hier noch mehr Aufschluss. Eine Analogie hat die Struktur eines Dop-
pelverhältnisses; A verhält sich zu B wie C zu D:

A : B = C : D

Dies ist der traditionelle Analogiebegriff, der ursprünglich aus der Mathematik stammt
und den Kant teilt (Kant 1787, B 222). Ein berühmtes Beispiel der Übertragung dieses
Konzepts auf die Metaphysik ist: Gott verhält sich zur Welt wie ein Uhrmacher zur Uhr,
d. h. er ist die erzeugende Ursache der Welt. Dieses Beispiel geht bis auf Platons Timaios
zurück und es zeigt, dass Analogieschlüsse in der Metaphysik gegen die Prinzipien der
kantischen Vernunftkritik verstoßen. Für Kant haben Analogieschlüsse oft den Cha-
rakter symbolischer Erkenntnis; eine Vernunftidee ist für ihn das „Analogon von einem
Schema der Sinnlichkeit“ (Kant 1787, B 693), das nach der transzendentalen Dialektik der
KrV als regulatives Prinzip für die Erweiterung der Verstandeserkenntnis dient. In den
Prolegomena von 1783, die ähnlich wie die Vorrede B on 1787 der Popularisierung von
Kants Vernunftkritik dienen sollten, greift er dieses Beispiel wie folgt auf:

Wenn ich sage: wir sind genöthigt, die Welt so anzusehen, als ob sie das Werk eines höchsten
Verstandes und Willens sei, so sage ich wirklich nichts mehr als: wie sich verhält eine Uhr, ein
Schiff, ein Regiment zum Künstler, Baumeister, Befehlshaber, so die Sinnenwelt […] zu dem Un-
bekannten, das ich also hiedurch zwar nicht nach dem, was es an sich selbst ist, aber doch nach
dem, was es für mich ist, nämlich in Ansehung der Welt, davon ich ein Theil bin, erkenne. (Kant
1783, 1900, 4: 357)

Die Vorstellung von Gott als Baumeister der Welt ist eine absolute Metapher nach
Blumenberg (vgl. Abschnitt 1), die aber nach Kant eine epistemische Funktion für die
Naturerkenntnis hat, insofern sie den Verstand mittels der Vernunftidee der „Form
eines Ganzen“ auf das Ziel ausrichtet, die systematische Einheit der Natur zu erkennen
und die regulativen Prinzipien zu begründen, die diesem Ziel dienen (vgl. Ende von
Abschnitt 1).

Dagegen hat die Analogie zwischen der experimentellen Methode der Naturwis-
senschaft und der metaphysischen Erkenntnis in der Vorrede B eine völlig andere
heuristische Funktion. Kant will damit plausibel machen, dass am Perspektivenwechsel
der KrV für die Metaphysik kein Weg vorbeiführt, weil jede metaphysische Alternative

164 Brigitte Falkenburg



die Vernunft seiner Auffassung nach in einen Widerspruch vom Typ der kosmologi-
schen Antinomie verwickelt. Die Analogie umfasst insgesamt fünf Stufen, die Kant je-
weils als Doppelverhältnis im Sinne des obigen traditionellen Analogiebegriffs aus-
buchstabiert (Falkenburg 2018; 2020, 216 – 225):
(1) Das naturwissenschaftliche Experiment gleicht einem Gerichtsverfahren:

Experiment : Natur = Richter : Zeuge

Die Natur wird beim Experimentieren durch Galileis Methode ins Kreuzverhör ge-
nommen; der „sichere Gang“ der Naturwissenschaften verdankt sich dem theoriege-
leiteten Vorgehen beim Experimentieren (Kant 1787, B XIII–IV).
(2) Der Perspektivenwechsel in der Metaphysik gleicht der kopernikanischen Revolu-

tion:

Sternenhimmel : Beobachter = Beobachter : Phänomene

Die kopernikanische Revolution bestand darin, die Sonne und die Sterne anstelle des
irdischen Beobachters als ruhend zu betrachten. Kants kopernikanische Wende besteht
entsprechend, aber in umgekehrter Stoßrichtung, darin, nicht die Erkenntnisgegen-
stände, sondern das erkennende Subjekt „in Ruhe“ zu lassen bzw. als unveränderlich
zu betrachten (B XVI). Kants Perspektivenwechsel führt anders als derjenige des Ko-
pernikus zurück zum Beobachter, bzw. zu unserem Erkenntnisvermögen, als Grund
dafür, wie uns die Phänomene erscheinen. Diese Kehrtwendung in der Beobachter-
perspektive bereitet die nächste, entscheidende Stufe der Analogie zwischen der ex-
perimentellen Methode und der metaphysischen Erkenntnis vor:
(3) Unsere Erkenntnis gleicht einem naturwissenschaftlichen Experiment::

Erkenntnis : Gegenstand = Experiment : Resultate

Die Gegenstände richten sich nach der Beschaffenheit unseres Erkenntnisvermögens,
nicht umgekehrt – genauso wie die Auskunft der Natur sich nach der theoretischen
Frage richtet, die durch das Experiment an sie gestellt wird (Stufe (1), Kant wiederholt
dies hier nicht noch einmal); deshalb können wir die Gegenstände nur als Erschei-
nungen, nicht als Dinge an sich erkennen (Kant 1787, B XVII–XIII). Dies ist Kants Position
eines transzendentalen Idealismus, den er dann mit einem empirischen Realismus
bezüglich der in Raum und Zeit gegebenen Phänomene verknüpft. Kant fügt dieser
Analogie dann noch zwei weitere Stufen hinzu:
(4) Die Vernunftkritik gleicht der experimentellen Methode:

Vernunfterkenntnis : Test auf Konsistenz = Experiment : Bestätigung/Widerlegung

Kant führt ein Gedankenexperiment durch, das er als „Gegenprobe der Wahrheit“ bzw.
als zwingenden Beweis für seine „veränderte Methode der Denkungsart“ betrachtet

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 165



(Kant 1787, B XVIII–XXI). Gedankenexperimente zielen darauf, eine Theorie auf Wi-
derspruchsfreiheit zu testen, so wie ein Experiment der Physik auf Bestätigung oder
Widerlegung einer theoretischen Vorhersage zielt. Entsprechend zielt Kants Experi-
ment der reinen Vernunft darauf, den transzendentalen Realismus durch den Hinweis
auf die kosmologische Antinomie zu widerlegen, die Kant als Widerstreit der Vernunft
mit sich selbst deutet (Falkenburg 2020, 149 – 208).
(5) Die Methode der KrV gleicht der analytisch-synthetischen Methode der Chemie:

Transz. Analytik : Transz. Dialektik = chemische Analyse : chemische Synthese

Diese letzte Stufe der Analogie, die Kant in einer Fußnote zum Experiment der reinen
Vernunft ausführt, greift die resolutiv-kompositive bzw. analytisch-synthetische Me-
thode Galileis und Newtons am Beispiel der Analyse und Synthese in der Chemie auf:

Dieses Experiment der reinen Vernunft hat mit dem der Chemiker, welches sie mannigmal den
Versuch der Reduction, im Allgemeinen aber das synthetische Verfahren nennen, viel Ähnliches.
Die Analysis des Metaphysikers schied die reine Erkenntnis a priori in zwei sehr ungleichartige
Elemente, nämlich die der Dinge als Erscheinungen und dann der Dinge an sich selbst. Die Dia-
lektik verbindet beide wiederum zur Einhelligkeit mit der nothwendigen Vernunftidee des Un-
bedingten und findet, daß diese Einhelligkeit niemals anders, als durch jene Unterscheidung
herauskomme, welche also die wahre ist. (Kant 1787, B XXII)

Hier vergleicht Kant die Unterscheidung zwischen Erscheinungen (phaenomena) und
Dingen an sich (noumena), die er in der Transzendentalen Analytik macht, mit der
Trennung von chemischen Stoffen, die Resultat einer chemischen Analyse ist; während
die Transzendentale Dialektik die Verbindung der Erscheinungen mit Dingen an sich,
d. h. den Versuch, die Phänomene am Leitfaden der „notwendigen Vernunftidee des
Unbedingten“ mit noumenalen Abschlussbedingungen zu verknüpfen, als trugschlüssig
kritisiert. – Ein Hinweis darauf, warum Kant hier die Chemie anstelle der Physik als
Beispiel nimmt, findet sich in den Prolegomena; dort parallelisiert Kant seine Ver-
nunftkritik bereits in Form einer doppelten Analogie mit den Naturwissenschaften seit
Galilei, Kepler und Newton: „Die Kritik verhält sich zur gewöhnlichen Schulmetaphysik
gerade wie Chemie zur Alchymie, oder wie Astronomie zur wahrsagenden Astrologie“
(Kant 1783, 1900, 4:366). Danach verhält sich die Vernunftkritik zur „gewöhnlichen
Schulmetaphysik“ – gemeint ist die Metaphysik von Christian Wolff und Alexander
Baumgarten, die (u. a. von Kant selbst) an den Universitäten gelehrt wurde – wie die
echte Naturwissenschaft zur Pseudowissenschaft. (Die Chemie hatte eine Generation
vor Newton, mit Robert Boyle, begonnen sich von der Alchemie abzulösen; die Astro-
nomie löste sich erst mit dem Siegeszug des kopernikanischen Weltbilds allmählich von
der Astrologie.)

Die Stufen (3)–(5) haben noch einen weiteren Aspekt, der für Kant ebenfalls wichtig
ist: den Aspekt einer „Gegenprobe der Wahrheit“ (Kant 1787, B XX), die in den Natur-
wissenschaften wie in der Mathematik erst den Beweis von zugrundeliegenden theo-
retischen Annahmen abschließt. Hierin folgt er Newton (1730, 404 – 405) und Pappos

166 Brigitte Falkenburg



(1589) (vgl. oben, Abschnitt 2). Unmittelbar vor der Fußnote zum Vergleich der beiden
Teile der Transzendentalen Logik mit den Verfahren der Analyse und Synthese in der
Chemie beschließt Kant seine Ausführungen zum Experiment der Vernunft mit den
Worten: „so zeigt sich, daß, was wir Anfangs nur zum Versuche annahmen, gegründet
sei“ (Kant 1787, B XX–XXI). Die Transzendentale Analytik nimmt danach den tran-
szendentalen Idealismus versuchsweise an, als eine philosophische Hypothese; die
Transzendentale Dialektik soll diese Position dann beweisen, indem sie die Gegenpo-
sition des transzendentalen Realismus – die Kant für die einzige denkbare Alternative
hielt – anhand der kosmologischen Antinomie ad absurdum führen soll (Kant 1787, B
XXI; Falkenburg 2020, 219 – 222).

4 Der epistemische Ertrag von Kants Metaphorik
Die vielschichtige Analogie zwischen Naturerkenntnis und Metaphysik in der Vorrede B
samt ihrer kopernikanischen Metaphorik sollte die Leser der KrV darauf einstimmen,
welche Art von Metaphysik aus Kants Sicht einzig und allein den „sicheren Gang“ einer
Wissenschaft verspricht: eine Metaphysik mit transzendentalphilosophischer Basis, die
sich methodologisch am Erfolg der Physik Galileis und Newtons orientiert. Metaphysik
ist für Kant im Anschluss an Wolff und Baumgarten Vernunfterkenntnis aus reinen
Begriffen (Kant 1787, B 869), doch als solche eine Pseudowissenschaft, soweit sie nicht
vernunftkritisch begründet ist. Was von der Metaphysik nach der Vernunftkritik übrig
bleibt, führt Kant im Architektonik-Kapitel der KrV aus. Hier treffen wir auf die ar-
chitektonische Bauplan-Metapher bzw. die Forderung nach der systematischen Einheit
der Erkenntnis, die so zentral für die neuzeitliche Metaphysik seit Descartes war, wie sie
die Entwicklung der Physik seit Newton geprägt hat. Kant bestimmt die Metaphysik dort
genauer als „ganze (wahre sowohl als scheinbare) philosophische Erkenntniß aus rei-
ner Vernunft im systematischen Zusammenhange“ (Kant 1787, B 869), in Abgrenzung
einerseits gegen die Mathematik, die sich nicht auf die Welt bezieht und deshalb ihre
Begriffe frei konstruieren kann, und andererseits gegen die empirische Erkenntnis, die
nicht den im letzten Abschnitt skizzierten Anforderungen an den „sicheren Gang“ einer
Wissenschaft genügt.

Von Kants weiteren Unterteilungen ist in unserem Kontext vor allem relevant, dass
er die „immanente“ von der „transzendenten“ Metaphysik der Natur unterscheidet.
Erstere ist die „wahre“ metaphysische Erkenntnis; sie genügt den Vorgaben der Tran-
szendentalphilosophie, indem sie im Einklang mit den heuristischen Analogien der
Vorrede B den Erkenntnisobjekten die theoretische Struktur a priori vorgibt – wie der
Experimentator der Natur die Struktur ihrer Antwort –, dabei jedoch auf Sinneser-
scheinungen bzw. Gegenstände möglicher Erfahrung beschränkt bleibt, also nicht auf
Dinge an sich bezogen ist. Kant nennt diesen „wahren“ Teil einer systematischen Me-
taphysik „rationale Physiologie“ und unterteilt ihn in die „rationale Physik“ und die
„rationale Psychologie“ (Kant 1787, B 874). Die Grundlagen der ersteren entwickelt Kant
in den Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft von 1786, die den

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 167



Prinzipien der mathematischen Physik Newtons das Siegel metaphysischer Gewissheit
verleihen sollen. Der letzteren spricht Kant die Möglichkeit einer weiteren systemati-
schen Ausarbeitung ab, weil die Seele, als Gegenstand des inneren Sinns, aus seiner
Sicht nicht mathematisierbar ist – so dass nur die empirische Psychologie bleibt, die
aber nicht in die Metaphysik gehört, sondern in die empirische Naturwissenschaft
(Kant 1787, B 876 – 877).

Anders als die „immanente“ Metaphysik umfasst die „transzendente“ Metaphysik
nach Kant nur „scheinbare“ metaphysische Erkenntnis, mit den traditionellen Diszi-
plinen der „rationalen Kosmologie“ und „rationale Theologie“. Als „wahre“ metaphy-
sische Erkenntnis verstanden, die von den Grenzen der Welt in Raum und Zeit, den
letzten Bestandteilen der Substanzen in der Welt und den unbedingten Ursachen und
Daseinsgründe alles Seienden verspricht, führt die „rationale Kosmologie“ nach Kant in
die kosmologische Antinomie, die aus seiner Sicht den transzendenten Realismus wi-
derlegt, wie er auch mit dem Experiment der reinen Vernunft in der Vorrede B de-
monstrieren will. Die Behauptungen der „rationalen Kosmologie“, etwa die verschie-
denen traditionellen Gottesbeweise, sind nach Kant zwar nicht antinomisch, beruhen
aber ebenfalls auf „dialektischen“ Trugschlüssen der Vernunft. Von ihnen bleibt nach
der Vernunftkritik nur noch die eingangs erwähnte Vernunftidee der „Form eines
Ganzen“, das vermittels eines „Analogon von einem Schema der Sinnlichkeit“ (Kant
1787, B 693) regulative Funktion für die systematische Erweiterung der objektiven Na-
turerkenntnis nach den Prinzipien der Homogenität, Kontinuität und Spezifikation der
Natur hat (Kant 1787, B 685 – 686).

Damit bin ich wieder bei Blumenbergs „absoluten“ Metaphern. Blumenberg folgt
Kant darin, dass er absolute Metaphern als Bilder des Weltganzen betrachtet, die sich
daraus nähren, dass man die Eigenschaften endlicher Erkenntnisobjekte auf die Welt
im Ganzen überträgt. Kants Vernunftideen entsprechen also absoluten Metaphern im
Sinne von Blumenberg. Anders als von Blumenberg betont haben sie aber einen epis-
temischen Ertrag für die Naturerkenntnis.

Man denke etwa an die Idee der Welt im Ganzen, die nach Kant in die kosmolo-
gische Antinomie führt, wenn man nach den Grenzen des Universums in Raum und
Zeit, nach Atomen oder anderen unteilbaren Substanzen und nach den „letzten“ Ur-
sachen oder Daseinsgründen der Dinge in der Welt fragt; sowie an die Vorstellung, Gott
sei der Grund einer durchgängigen systematischen Einheit der Natur. Solche meta-
physischen Ideen, die Kant der Vernunftkritik unterzieht, sind nach Blumenberg ab-
solute Metaphern. Sie haben jedoch einen epistemischen Ertrag, der in den regulativen
Prinzipien liegt, die man nach Kant aus den Vernunftideen gewinnt. Dieser epistemi-
sche Ertrag ist begrifflich, insofern die regulativen Prinzipien der Begriffs- und Mo-
dellbildung der naturwissenschaftlichen Erkenntnis zugrunde liegen. Die regulativen
Prinzipien, die sich aus den antithetischen Behauptungen der kosmologischen Anti-
nomie Kants gewinnen lassen, leiten als heuristische Annahmen bis heute die Suche
nach fundamentalen Elementarteilchen, einer fundamentalen Feldtheorie, einer all-
umfassenden physikalischen Kosmologie, etc. – so sehr sich die Konzepte der Physik seit
Kant auch geändert haben. Dasselbe gilt für die kantische Vernunftidee oder absolute

168 Brigitte Falkenburg



Metapher eines „Bauplans“ der Natur von der „Form eines Ganzen“; aus ihr leitet sich
die Forderung einer systematischen Einheit der Naturerkenntnis her. Kant folgerte
daraus im Anschluss an seine Metaphysischen Anfangsgründe und die Kritik der Ur-
teilskraft die Suche nach einer Grundkraft der Physik; man kann sagen, dass diese Idee
der Suche nach einer umfassenden Theorie, die alle physikalischen Wechselwirkungen
vereinheitlicht, bis heute zugrunde liegt.

Vom traditionellen System einer Metaphysik im Sinne von Wolff oder Baumgarten
lässt Kants Vernunftkritik an „wahrer“ metaphysischer Naturerkenntnis fast nur noch
die metaphysische Grundlegung der mathematischen Physik Newtons übrig, die er mit
den Metaphysischen Anfangsgründen vorlegt. Die Metaphysischen Anfangsgründe sind
der kantische Restbestand von Galileis „Buch der Natur“, das in mathematischen Let-
tern geschrieben ist. Die Metaphysik kann es hier leisten – so dachte Kant – der ma-
thematischen Physik ein apodiktisch gültiges, unumstößliches begriffliches Fundament
zu geben. Wie die wissenschaftlichen Revolutionen der Physik im 20. Jahrhundert
lehrten, hat er sich hierin getäuscht. Dies indiziert aber vor allem, dass die menschliche
Erkenntnis nicht erst in der Metaphysik, sondern schon in den Naturwissenschaften auf
Grenzen stößt, die den „sicheren Gang einer Wissenschaft“ in Kants Sinne letztlich auf
Logik und Mathematik beschränken (wobei nicht einmal hier Vollständigkeit in der
Erkenntnis erreichbar ist, wie man seit den Gödel-Theoremen weiß).

Dabei war Kant davon überzeugt, dass das „Buch der Natur“ nicht durchgängig
mathematisch entzifferbar ist. Zusätzlich zur Mathematisierung der Natur durch
Theorien und Experimente sind die regulativen Prinzipien erforderlich, die Kant aus
der Vernunftidee von der „Form eines Ganzen“ folgert und die darauf zielen, die sys-
tematische Einheit der Natur zu entdecken und ein einheitliches System von Natur-
gesetzen aufzustellen. Dazu kommen die teleologischen Prinzipien, die nach Kants der
Kritik der Urteilskraft dazu dienen, die Funktionsweise von Organismen und den
Bauplan der Natur insgesamt zu verstehen. Für Kant haben sie ebenfalls nur regula-
tiven Charakter für die Naturerkenntnis, wobei sich in der Biologie mechanistische
Erklärungen und teleologische Erkenntnisprinzipien komplementär ergänzen.

Versuch eines Fazits
Meine Eingangsthese war, dass sich Kants „kopernikanische Wende“ teils als Kritik, teils
als Fortschreibung der Metapher von der Lesbarkeit der Welt bzw. des mathematisch
verfassten Buchs der Natur deuten lässt. In der Tat schreibt Kants kritische Wende
diese Metapher wie folgt fort: Die analytisch-synthetische Vorgehensweise der Physik
Galileis und Newtons, und vor allem die experimentelle Methode, ist für ihn das Vorbild
für den „sicheren Gang“ einer Wissenschaft; wobei die kopernikanische Metaphorik
nur Unterpunkt in einer vielschichtigen Analogie zwischen experimenteller Methode
und metaphysischer Erkenntnis ist. Resultat der Vernunftkritik ist dann, dass vom
traditionellen System der Metaphysik nur die Begründung der mathematischen Physik
als „wahre“ metaphysische Erkenntnis übrigbleibt: nur was mathematisierbar ist, zählt

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 169



für Kant zur„eigentlichen“ Wissenschaft von der Natur (Kant 1786, 1900, 4:470). Zugleich
indiziert die Vernunftkritik folgende Grenzen der „Lesbarkeit“ der Welt bzw. der
Möglichkeiten, das Buch der Natur in mathematischen Lettern zu entziffern: Jenseits
der mathematischen Physik zeigen sich nach Kant die Grenzen des metaphysischen
Weltbegriffs. Dennoch bleibt er epistemisch weiter fruchtbar, indem er den Natur-
wissenschaften regulative Prinzipien zur Erweiterung der Erkenntnis liefert, die dazu
dienen, die systematische Einheit der Natur bzw. der empirischen Naturgesetze zu
entdecken – ohne aber jemals Vollständigkeit in der Erkenntnis erreichen zu können.
Darüber hinaus benötigt die Biologie teleologische Prinzipien, etwa um den Aufbau und
die Funktion der Organe von Lebewesen zu verstehen. Kant sieht damit grundsätzliche
Grenzen der Objektivierbarkeit und der Mathematisierbarkeit der Naturerkenntnis
erreicht (zur Sicht der neueren Biologie vgl. etwa Mayr (1974; 1979)).

Blumenbergs Metaphorologie greift die Grundidee von Kants Vernunftkritik in der
Konzeption der absoluten Metaphern auf, spart die hier skizzierten Aspekte von Kants
Theorie der Natur aber aus – den epistemischen Ertrag, den die Vernunftideen nach
Kant haben, genauso wie dessen Grenzen. Nach Blumenberg haben absolute Metaphern
eine sinnstiftende Funktion, die er angesichts der neuzeitlichen Astronomie und Kos-
mologie für verloren gibt. Im Anschluss an Kant ist hier wohl eher eine tiefgreifende
Ambivalenz bezüglich des Bedeutungsgehalts absoluter Metaphern zu konstatieren. Die
Erkenntnis der Randständigkeit der Erde in der nach-kopernikanischen Welt hält die
Menschen ja nicht davon ab, sich für unseren Ort im Universum, die Einzigartigkeit
bzw. Nicht-Einzigartigkeit der irdischen Lebensbedingungen, die Existenz anderer in-
telligenter Lebewesen im Universum, die frühere, jetzige und künftige Entwicklung des
Universums sowie viele weitere grundlegende Erkenntnisse über die Natur zu inter-
essieren (Beisbart und Falkenburg 2020).

Vielleicht lässt sich diese Ambivalenz am besten so formulieren: Was nicht-be-
grifflich an den absoluten Metaphern der Naturerkenntnis bleibt, sind wohl unaus-
rottbare Restbestände der traditionellen Metaphysik. Nach Kants Vernunftkritik lassen
sich diese Restbestände auch gar nicht aus der Naturerkenntnis eliminieren; sie sind
sogar konstitutiv für die Erweiterung der Naturerkenntnis. Aber sie können eben auch
kein Gegenstand objektiver Erkenntnis sein – mit dieser Einsicht hat sich Kants Ver-
nunftkritik als überaus wirkungsmächtig erwiesen.

Literatur
Beaney, Michael. 2021. „Analysis“. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy. (Summer 2021 Edition),

Edward N. Zalta (ed.), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/analysis/>.
Beisbart, Claus, und Brigitte Falkenburg. 2020. „Faszination Kosmologie“. In Naturphilosophie, hrsg. von

Thomas Kirchhoff, Nicole Karafyllis et al., 323–331. 2., aktualisierte Auflage. Mohr Siebeck.
Blumenberg, Hans. 1955. „Der kopernikanische Umsturz und die Wertstellung des Menschen. Eine Studie

zum Zusammenhang von Naturwissenschaft und Geisteswissenschaft“. Studium Generale 8 (10),
637–648.

170 Brigitte Falkenburg

https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/analysis/


Blumenberg, Hans. 1957a. „Kosmos und System. Aus der Genesis der kopernikanischen Welt“. Studium
Generale 10 (2), 61–80.

Blumenberg, Hans. 1957b. „Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophischen
Begriffsbildung“. Studium Generale 10 (7), 432–447.

Blumenberg, Hans. 1965. Die kopernikanische Wende. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1975. Die Genesis der kopernikanischen Welt. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1978. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Schiffbruch mit Zuschauer,

75–93. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1983. Die Lesbarkeit der Welt. 2., durchgesehene Auflage. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1988. Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit. Suhrkamp.
Born, Max. 1969. Die Relativitätstheorie Einsteins. 5., unveränderte Auflage, Springer.
Copernicus, Nicolaus. 1990. „Über die Umläufe der Himmelskreise“. In Nicolaus Copernicus: Das neue

Weltbild. Lateinisch-Deutsch, 59–153. Felix Meiner.
Engfer, Hans-Jürgen. 1982. Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer

Analysiskonzeptionen unter dem Einfluß mathematischer Methodenmodelle im 17. und frühen
18. Jahrhundert. Frommann-Holzboog.

Evers, Dirk. 2020. „Natur als Schöpfung“. In Naturphilosophie, hrsg. von Thomas Kirchhoff, Nicole
Karafyllis et al., 23–31. 2., aktualisierte Auflage. Mohr Siebeck.

Falkenburg, Brigitte. 2018. „Was beweist Kants Experiment der reinen Vernunft?“ In Natur und Freiheit:
Akten des XII. Internationalen Kant Kongresses, Band 1, hrsg. von Violetta L. Waibel et al., 641–659. De
Gruyter.

Falkenburg, Brigitte. 2020. Kant’s Cosmology. From the Pre-Critical System to the Antinomy of Pure Reason.
Springer Nature.

Falkenburg, Brigitte und Gregor Schiemann (Hrsg.). 2019. Mechanistic Explanations in Physics and Beyond.
Springer.

Galilei, Galileo. 1623. Il saggiatore, hrsg. Libero Sosio, 2. Auflage, 1992. Feltrinelli.
Galilei, Galileo. 1623. „Lettera a madama Cristina de Lorena, Granduchessa die Toscana“. In Opere di

Galileo Galilei, Bd. V, 1895, 316–317. Firenze Barbera.
Hacking, Ian. 1983. Representing and Intervening. Introductory Topics in the Philosophy of Natural Science.

Cambridge University Press.
Harig, Gerhard. 1987. Galileis „Dialog über die beiden hauptsächlichsten Weltsysteme – alte und neue

Wissenschaft im Widerstreit, in: Galileo Galilei: Schriften Briefe Dokumente Bd. 2, hrsg. von Anna
Mudry, 247–287. Rütten & Loenig.

Hintikka, Jaakko und Unto Remes. 1974. The Method of Analysis: Its Geometrical Origin and Its General
Significance, Boston Studies XXV. Reidel.

Kant, Immanuel. 1770. De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis. Impensis Io. Iac. Kanteri.
Kant, Immanuel. 1783. Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten

können. Hartknoch.
Kant, Immanuel. 1786. Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft. Hartknoch.
Kant, Immanuel. 1787. Kritik der reinen Vernunft, 2. Auflage. Hartknoch.
Kant, Immanuel. 1900–1966. Kants gesammelte Schriften. Hrsg. von der königlich preußischen Akademie

der Wissenschaften und der Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften zu Berlin.
Bd. 1–29.

Kopernikus, Nikolaus. 1543. De revolutionibus orbium coelestium. Johannes Petreius.
Losee, John. 1972. A Historical Introduction to the Philosophy of Science. 4th ed., Oxford University Press
Machamer, Peter, Lindley Darden und Carl F. Craver. 2000. „Thinking about Mechanisms“. Philosophy of

Science 67, 1–25.

Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis 171



Mayr, Ernst. 1974. „Teleological and teleonomic: a new analysis“. Boston Studies in the Philosophy of Science
14, 91–117.

Mayr, Ernst. 1979. Evolution und die Vielfalt des Lebens. Springer.
Newton, Isaac. 1704. Opticks: Or, A treatise of the reflections, refractions, inflexions and colours of light. Smith

and Walford.
Planck, Max. 1908. „Die Einheit des physikalischen Weltbildes“. In Vorträge und Erinnerungen, 28–51.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Planck, Max. 1941. „Sinn und Grenzen der exakten Wissenschaft“. In Vorträge und Erinnerungen, 363–380.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Pappos. 1589. Pappi Alexandrini Mathematicae Collectiones. Venedig 1689.
Rothacker, Erich. 1979. Das „Buch der Natur“. Materialen und Grundsätzliches zur Metapherngeschichte.

Bouvier.

172 Brigitte Falkenburg



Reto Rössler
Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der
Aufklärung.
Kosmologie, Metaphernzirkulation und
Wissenspoetologie im 18. Jahrhundert

Abstract: ‘Weltgebäude’ as an Epochal Metaphor of the Enlightenment. Cosmology,
Metaphor Circulation and the Poetics of Knowledge in the 18th Century. ‘Weltge-
bäude’ is a metaphor of the Enlightenment whose circulation far beyond cosmology
initiates the genesis of knowledge and aesthetic form processes. The historical case
study on metaphorology in the 18th century methodologically proceeds from the as-
sumption of a ‘poetics of knowledge’ – that science and poetry equally form knowledge
– and, against this background, integrates a plural set of metaphor-theoretical ap-
proaches to expand the notion of metaphor as more than a mere supplement to phi-
losophical concepts in four ways: Firstly, the ‘Weltgebäude’ unfolds its heuristic power
by motivating concrete textual and cognitive practices towards its imaginative disco-
very; secondly, the metaphor circulates between separate disciplines of Enlightenment
knowledge formation, thereby legitimising new forms and modes of writing as well as
the interaction of science and art; thirdly, the incomprehensibility of metaphorical
speech is revealed in the simultaneous decline of both cosmological model and the
metaphor or rhetoric around 1800; and fourthly, in Jean Paul’s aesthetics, in the tran-
sition to preliminary forms of a deconstructive theory of metaphor.

Einleitung
Wie lässt sich von einer Welt als Welt und Naturganzem sprechen, die aus dem Legi-
timationsanspruch des Theologischen herausgefallen und noch nicht ‚Lebenswelt‘ ge-
worden ist? Die Astronomie und Kosmologie der Aufklärung hat hierauf eine verblüf-
fend einfache Antwort gefunden, die den Erkenntnisidealen der Epoche auf den ersten
Blick zuwiderläuft: mit davor und danach ungekanntem intellektuellem Enthusiasmus
bildet sie Hypothesen und entwirft Modelle, spekuliert, fiktionalisiert, ja fabuliert und
stellt so die per se unanschauliche Ganzheit der Welt als Bild und Metapher eines
nachkopernikanischen ‚Weltgebäudes‘ vor (Rössler 2020). Theoretisch innovativ ver-
hielt sie sich damit allein noch nicht, bildeten doch Abstraktion, Modellierung und
Metaphorisierung seit den antiken Anfängen der Naturphilosophie notwendige Ein-
gangsbedingungen des kosmologischen Denkens überhaupt. Der Kosmos war und ist
seit jeher nur als Bild zu haben (Böhme 2016, 78–80). Entsprechend erscheint κόσμος
bereits in seinen frühesten Begriffsbelegen im 6. vorchristlichen Jahrhundert nicht als
Natur-, sondern als Kulturbegriff. Bevor er von den ionischen Naturphilosophen me-

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-009



taphorisch auf die Wohleingerichtetheit physischer Erscheinungen übertragen wurde,
bezeichnete er im militärisch-politischen Bereich zunächst die ‚zweckvoll gegliederte
Ordnung‘, sei es als „Ergebnis einer Anweisung“ oder als Einfügung des Einzelnen in ein
planvolles Ganzes, etwa den Aufbau des Staates oder die Formation eines Heeres (Kranz
1955, 8; Gatzemeier und Ebert 1976, 4:1167).

Das im wissens- bzw. problemgeschichtlichen Sinne ‚Neue‘ am Projekt der Auf-
klärungskosmologie ist daher viel eher in den eingeschlagenen ‚Umwegen‘ und Ver-
schiebungen des bildlichen Denkens zu sehen, die aus jenen methodologischen Er-
kenntnisansprüchen resultierten, wie sie Hans Blumenberg in der Vorrede zu seinen
Paradigmen einer Metaphorologie (1960) umrissen hat. Demnach findet sich in den
cartesischen Regulae ad directionem ingenii und der Forderung, durch ‚klare‘ und
‚deutliche‘ Begriffe in der Erkenntnis voranzuschreiten das Ideal einer Philosophie, die
allzu gerne ohne (Welt‐)Metaphern auskommenwürde (Blumenberg 2013, 11). Es bedarf
keiner Erwähnungmehr, dass diesem philosophischen Traum seine Erfüllung verwehrt
geblieben ist, womöglich jedoch, dass das philosophisch derart Zurückgedrängte gut
zwei Generationen nach Descartes auf dem Feld der Kosmologie wiedergekehrt und
hier nicht lediglich epistemische Potenziale, sondern überdies auch diskursiv vernet-
zende Wirkmächtigkeit und Dynamik entfaltet hat.

Nachdem die Diskussion der kopernikanischen Hypothese über weite Strecken des
17. Jahrhunderts die naturphilosophischen und theologischen Debatten bestimmte,
setzte mit Beginn des 18. Jahrhunderts eine popularisierende Rezeption des Koperni-
kanismus, ab den 1730er Jahren auch des Newtonianismus in der Popularphilosophie
sowie der Literatur ein (Baasner 1987, 69, 83). Bezeichnenderweise hat die auf Descartes
zurückgehende Vorstellung einer distinkten Trennbarkeit von Wissenschaft bzw. Phi-
losophie auf der einen und Literatur auf der anderen Seite die Wissenschaftsge-
schichtsschreibung mit dazu verleitet, die Leistung und den Beitrag des 18. Jahrhun-
derts auf den Gebieten der Astronomie und Kosmologie im Wesentlichen in einer
Popularisierung der bereits etablierten kopernikanischen und netwonschen Wissens-
bestände zu sehen. Dass sich indes gerade auf dem schwankenden Boden literarischer
und populärer Formate wie naturphilosophischen Kompendien, Lehrgedichten, lite-
rarischen Dialogen bis hin zu längeren und kürzeren Prosatexten (Traum; Roman) zum
Ende des 18. Jahrhunderts ein eigenständiges kosmologisches ‚Projekt‘ formiert hat, das
gesicherte Erkenntnis als Ausgangspunkt für eigenständige poetisch-spekulative Er-
weiterungsversuche heranzog, erhellt dagegen erst, wenn man die hier zugrundelie-
gende kosmologische Hintergrundmetaphorik näher in Augenschein und vor allem
wörtlich nimmt.

Wie seine diskurs- und wissensgeschichtliche Analyse zeigt, ist das ‚Weltgebäude‘
eine Metapher mit stark performativem Charakter. Als mehrfach hierarchisiertes Ge-
bäude aus Welten und Weltsystemen repräsentiert und bezeugt es in der Physiko-
theologie die Vollkommenheit des Schöpfers; weist zugleich jedoch auch dem aufge-
klärten Weltbetrachter die Rolle zu, die verdeckten Architekturen und Räderwerke
innerhalb der noch ungeordneten ‚Vielheit der Welten‘ (pluralité des mondes) schritt-
weise freizulegen; es übersetzt den Erkenntnisoptimismus, Nicht-Wissen in Wissen zu

174 Reto Rössler



überführen, dabei alles in übersichtlichen, klar zu unterscheidenden Tafeln abzubilden
in eine konkrete Praxis – im Weltgebäude gestaltet sich mithin das self-fashioning des
aufgeklärten Zeitalters (Greenblatt 1980); es entfaltet affektmodulierende Kraft, indem
es das Erkenntnissubjekt als äußeren ‚Zuschauer‘ imaginiert und aufkommende Ängste
wie die der Größe und Geschwindigkeit, der räumlichen Leere, Unendlichkeit und
Ewigkeit des Kosmos zumindest zeitweise rhetorisch stabilisiert; vor allem aber for-
miert es sich aus der produktiven Wechselwirkung von Wissenschaft und Poesie, die
entgegen der Vorstellung eines vermeintlich einseitigen rationalistischen Systemgeists
diskursive Anschlussstellen für Gattungs- und Formpoetiken sowie Anthropologien der
Spätaufklärung eröffnet, die nicht mehr auf konzeptuelle Restbestände der Theologie,
Teleologie und des geschlossenen Kosmos rekurrieren. Als Epochenmetapher be-
schreibt das ‚Weltgebäude‘ schließlich selbst eine Konjunkturbewegung, die von seiner
verstreuten Formation der Frühaufklärung über die hypothetischen Erkundungen ei-
nes nicht mehr nur tiefenräumlich, sondern nun auch tiefenzeitlich organisierten
Kosmos bei Kant (1755) und Lambert (1761) bis hin zur konzeptuellen Auflösung der
Gebäude-Metapher um 1800 reicht.

Beim ‚Weltgebäude‘ handelt es sich demnach um eine Erkenntnismetapher, die sich
ihrerseits nicht in der Dichotomie von Begriff und Trope und damit nicht in ihrer
bloßen Supplementfunktion zum manifesten Wissen erschöpft. Mit Blick auf ihre Be-
weglichkeit und Performanz in Gelehrtenkultur und literarischem Feld der Aufklärung
gibt ihre Analyse nicht lediglich Aufschlüsse über die „Substruktur des Denkens“ einer
Epoche (Blumenberg 2013, 16), sondern ebenso und mehr noch über die Formation
ihrer Diskurse selbst. Je nach Blickwinkel steht die Weltgebäude-Metapher sowohl im
Kreuzungspunkt epistemischer und poetologischer Aushandlungen als auch bilden sich
an ihr Wechselwirkungen zwischen Naturphilosophie, Kosmologie, (Gattungs‐)Poetik
und Ästhetik aus. Sie kann so als Gegenstand und Fall einer ‚Poetologie des Wissens‘
aufgefasst werden, die – um die Reziprozität ihrer Interaktionen zu erfassen – „das
Wissenssubstrat poetischer Gattungen und die poetische Durchdringung von Wis-
sensformen aufeinander zu beziehen und beide damit imMilieu ihrer Geschichtlichkeit
festzuhalten“ versucht (Vogl 2011, 67). Wie abschließend zu zeigen ist, erfasst die wis-
senspoetologische Wechselwirkung und „Metaphernzirkulation“ (Johach 2011) an der
Epochenschwelle ‚um 1800‘ schließlich auch die Metapherntheorie selbst: Im Trüm-
merfeld eines in jeder Hinsicht unvollkommenen Kosmos erfüllt das Weltgebäude als
Metapher in der Ästhetik Jean Pauls weder die Rolle eines Schleiers (wie in der Ba-
rockrhetorik) noch (im Stil der Aufklärungsästhetik) die eines Abbilds der Wirklichkeit.
In die ästhetische Moderne weisend und ganz im Sinne der Dekonstruktion deutet sie
jederzeit bereits auf ihre rhetorische Verfertigung, die Kontingenz ihrer Form und
Zeichenrelationen und damit auf den Prozess des Lesens hin.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 175



1 Das ‚Weltgebäude‘ als ‚conceptual metaphor‘ der
Kosmologie im 18. Jahrhundert

1.1 Begriff und Konzept

Auch bezogen auf die architektonische Struktur des Kosmos, nicht nur die Stellung der
Erde und des Menschen, existierte eine Welt vor und eine Welt nach Kopernikus. Seine
besondere Beharrungskraft konnte der mittelalterliche Sphärenkosmos entgegen den
Einwänden der Vertreter des neuen Weltbildes lange Zeit nicht zuletzt aufgrund seiner
konzeptuellen Stabilität und Wohleingerichtetheit beziehen. Zu den Kennzeichen des
neuen Kosmos, wie ihn der Sidereus nuncius 1610 erstmals erahnen und ihren Autor
Galilei als Umstürzler und theoretischen „Täter“ erscheinen ließ (Blumenberg 1975,
2:312), gehörten demgegenüber vor allem die Ungeordnetheit der ‚Vielheit der Welten‘
sowie die Unvollständigkeit bzw. Unsichtbarkeit der kosmischen Himmelserscheinun-
gen. Der Begriff und die Metapher des ‚Weltgebäudes‘ greifen im frühen 18. Jahrhun-
dert das Desiderat der fehlenden Ordnung am nachkopernikanischen Himmel auf,
richten sich zugleich aber auch auf die Ausweitung sowie die ‚Vervollständigung‘ des
Systems kosmischer Erkenntnis. Avanciert die Welt als Gebäude zum empirischen
Ordnungsdispositiv der Kosmologie, so werden zeitgleich innerhalb der Leibniz-Wolf-
fischen Schulphilosophie Versuche angestellt, den Welt-Begriff in Gestalt einer cos-
mologia generalis auch als Teil der Metaphysik zu etablieren (Bermes 2004, 36–37). Der
Schwellencharakter, der dem Begriff und der Metapher in dieser Phase zukommen,
lässt sich etwa prägnant an Heinrich Köhlers deutschsprachiger Übersetzung von
Leibniz’ Monadologie ablesen, in der Köhler sowohl die ‚möglichen Welten‘ (mondes),
die Vielheit wirklicher kosmischer Welten (univers) als auch die Totalität der kosmi-
schen Welt (tout l’univers) mit ‚Weltgebäude‘ übersetzt (Rössler 2020, 128–129). Es ist
ebenfalls Christian Wolff, der in seinen Anfangsgründen der Astronomie die koperni-
kanische Lehre nicht als Schlussstein, sondern vielmehr als Anfangspunkt eines weit
umfassenderen kosmologischen Entdeckungshorizonts ausweist, dessen metaphysisch-
spekulative Legitimation ihm wiederum der Leibniz’sche Möglichkeitsbegriff erteilt:

Die Menschen sehen die Erde mit allzugrossen Augen an, weil sie ihnen nahe ist: hingegen das
prächtige Welt-Gebäude mit viel zu kleinen, weil der größte Theil desselben in unaussprechlicher
Weite von ihnen entfernet. Daher bilden sie sich die Welt als ein Gebäude ein, daß in ihren Ge-
dancken nur groß erscheinet, so lange sie es durch ihre Gebäude ausmessen und Gott ist ihnen ein
grosser Herr. […] Allein auch die Astronomie allein kan [sic] euch überführen daß ihr ein Ver-
mögen habet das, was möglich ist, zu gedencken und ihr durch dieses Vermögen die verborgensten
Dinge in der Natur ergründen könnet. (Wolff 1750, 1123 f.)

Wie man auf die Welt, die irdische wie die kosmische blickt, ist für Wolff eine Frage des
physischen Standpunkts (in der Welt), der Relationen, vor allem aber der intellektu-
ellen Perspektive. Die Beschränktheit der bisherigen Welterkenntnis führt er darauf

176 Reto Rössler



zurück, dass die „Menschen“ bisher lediglich den Bau der irdischen Welt als Maßstab
genommen, oder moderner und metapherntheoretisch gesprochen: diese als concep-
tual frame herangezogen hätten. Der Wechsel des intellektuellen Rahmens auf
nächsthöhere Systemebenen des Gebäudes erscheint möglich, weil sich der Aufbau der
Welten (irdische Welt – kopernikanisches Sonnensystem –Weltgebäude) innerhalb des
frames strukturhomolog verhält und auch irdischer und göttlicherWeltbetrachter nach
ein und denselben Vernunftprinzipien urteilen. Lediglich der Wechsel des Rahmen-
modells fordert den astronomischen Beobachter dazu auf, sich von den engen Grenzen
der Empirie zu lösen und sich stattdessen seiner Einbildungskraft und seines Mög-
lichkeitssinns zu bedienen.

Ob es zulässig sei, die sogenannten ‚unteren Erkenntnisvermögen‘ wie Witz,
Scharfsinn, Phantasie, sowie literarische Formen und Fiktionen als Elemente in der
wissenschaftlichen Erkenntnisfindung zuzulassen, bot innerhalb der kopernikani-
schen Diskussion des 17. Jahrhunderts Anlass zu ausgedehnten methodologischen
Kontroversen (Rössler 2016). Für eine möglichst scharfe Trennung zwischen kosmolo-
gischer Spekulation und mathematisch-astronomischer Demonstration hatte sich etwa
Isaac Newton ausgesprochen. Das vielzitierte Diktum ‚hypotheses non fingo‘ seiner
Principia Mathematica kommt dabei einer doppelten Ausschlussformel, sowohl von
Hypothesen als auch literarischer Fiktionen, gleich. Eine epistemische Aufwertung
erfahren beide dagegen durch die Kopernikaner Kepler, Galilei und Leibniz und ent-
sprechend durchlässig verlaufen in ihren kosmologischen Darstellungen die Grenzen
zwischen faktualisierender und fiktionalisierender Rede (Aït-Touati 2011, 193).

Die Faszinationskraft, die die Erkundung des Weltgebäudes in der Aufklärung
auslöst, liegt auch wesentlich darin begründet, dass dem Gebrauch der Gebäude-Me-
tapher ein geradezu heiterer Eklektizismus unterliegt: Vom Weltgebäude zu sprechen,
bedeutet einerseits, den Prinzipien des Newtonianismus (neben denen des Koperni-
kanismus) kosmologisch zu folgen und diese versuchsweise auszuweiten, sie metho-
dologisch jedochwiederum zu unterlaufen, stattdessen rationalistisches Systemdenken
mit den Darstellungsleistungen der unteren Erkenntnisvermögen zu verknüpfen und
sich in alldem auf bloße Wahrscheinlichkeiten, Hypothesen und Analogieschlüsse zu
stützen. Entsprechend markiert Immanuel Kant in seiner kosmologischen Frühschrift
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755) gleichzeitig den Anschluss
an und die Abgrenzung von Newton:

Newton, durch diesen Grund [den der Leere des Raumes; R.R.] bewogen, konnte keine materiali-
sche Ursache verstatten, die durch ihre Erstreckung in dem Raume des Planetengebäudes die
Gemeinschaft der Bewegungen unterhalten sollte. Er behauptete, die unmittelbare Hand Gottes
habe diese Anordnung ohne die Anwendung der Kräfte der Natur ausgerichtet. (Kant 1755, 262)

Das newtonsche Planetengebäude ist Kant zufolge durch einen vierfachen Mangel und
eine vierfache Statik gekennzeichnet: Es vermag erstens die Bewegungen der Him-
melskörper nicht aus sich selbst heraus zu erklären; rekurriert dazu zweitens auf die
metaphysische Annahme einer unsichtbar ordnenden Schöpferhand (wie sie Newton

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 177



eigentlich aus der Kosmologie ausgeschlossen sehen wollte); daraus folgen wiederum
für die Handlungsrollen von kosmischem Objekt und erkennendem Subjekt, dass
drittens das Weltgebäude auf keiner seiner Systemebenen, weder des Sonnensystems
noch seiner kosmischen Superstrukturen einer dynamischen Entwicklung oder Ver-
änderung fähig ist, und dass viertens schließlich auch das Erkenntnissubjekt lediglich
als ein die göttlichen Eingriffe nachvollziehender Beobachter, nicht aber als eigen-
ständiger Entdecker oder gar als Konstrukteur kosmischer Welten agiert.

Mit der Erweiterung des theoretischen Rahmens schafft die Metapher des Welt-
gebäudes demgegenüber neue Frei- und Handlungsräume, stattet gleichermaßen die
kosmische Natur wie das Erkenntnissubjekt mit einer Handlungsmacht (agency) aus,
die ihnen in keinem der Paradigmen innerhalb und seit der kopernikanischen Revo-
lution zugefallen war. Um ihren performativen Charakter, den sie im epistemischen
Kontext dabei erzeugt, zu erfassen, lässt sich an dieser Stelle auf das metapherntheo-
retische Konzept der conceptual metaphor George Lakoffs und Mark Johnsons zu-
rückgreifen. Für Lakoff und Johnson sind Metaphern „nicht nur Elemente der Sprache,
sondern des Denkens, der Kognition – eines Denkens, das auf die Imagination nicht
verzichten kann. […] Die Metapher erzeugt einen mentalen Raum zwischen Logik und
Phantasie. […] Metaphern sind die Paradigmen unseres Selbstverständnisses“ (Lakoff
und Johnson 2011, 8–9). In diesem Zwischenraum angesiedelt, strukturieren Meta-
phern unsere Alltagssprache, indem sie als metaphorische Konzepte bzw. frames
Handlungsanweisungen, die Art und Weise, wie wir die Welt sehen bzw. in ihr agieren,
vorgeben. So erweist sich etwa die geläufige Redewendung ‚Zeit ist Geld‘ nach Lakoff/
Johnson als conceptual metaphor, die sowohl die Sichtweise auf die Kategorie Zeit (z.B.
als kostbares Gut, knappe Zeit, Zeitverlust bzw. -gewinn) als auch den Umgang mit ihr
(mit der Zeit haushalten; Zeit sparen/investieren/verschenken etc.) steuert (Lakoff und
Johnson 2011, 15–17). Die performative Rolle, die Lakoff/Johnsons Ansatz der Metapher
zuerkennt, lässt sich ohne Weiteres auf die Weltgebäude-Metapher übertragen, wie die
nachfolgenden Beispiele zeigen. Auch ‚die Welt als systematisches Gebäude aus Welten‘
erweist sich hier als conceptual metaphor, die Handlungsrollen auf der Subjekt- wie der
Objektseite eröffnet und dabei epistemische Praktiken der Aufklärungskosmologie di-
rigiert.

1.2 „…noch nicht copernikanisch genug gedacht“. Bewegliche
Bühne und externer Zuschauer

Ein Jahr vor dem Erstdruck von Newtons Principia Mathematica (1687) war im
Frankreich des ausgehenden 17. Jahrhunderts mit Bernard de Fontenelles Entretiens
sur la pluralité des mondes ein populärer Dialog erschienen, der bis ins ausgehende
18. Jahrhundert vielfach ins Deutsche übertragen und kommentiert worden war und
der zur Entfaltung seines kosmologischen Gebäudeentwurfs ausgiebig auf den Ge-
brauch visualisierender sowie narrativer Mittel zurückgriff. Während die dem Text
vorangestellten, je nach Auflage variierenden Frontispize den Kosmos als prächtiges

178 Reto Rössler



Gebäude hierarchisch geordneter Weltsysteme vorstellten, lässt ihr Verfasser inner-
halb desselben einen der beiden Dialogpartner, einen gelehrten Astronomen, die kos-
mische Gebäudekonstruktion wie folgt erläutern:

Uberdas bilde ich mir allezeit ein, daß die Natur ein grosses Schauspiel ist, welches einer Opera
nicht unähnlich siehet. An dem Orte, wo sie [die Naturphilosophen; R.R.] sitzen, sehen sie nicht die
ganze Schau-Bühne, wie sie gemacht ist: Man hat die Verzierungen undMaschinen so gestellet, daß
sie von ferne einen angenehmen Anblick verursachen sollen, und man verbirget vor ihren Augen
die Räder und Gewichte, dadurch alle Bewegungen geschehen. (Fontenelle 1726, 17– 18)

Was auf den ersten Blick lediglich als Variation aus dem reichen Bildbestand der
Tradition des theatrum mundi und kaum mehr denn als barocke Schmuckmetapher
anmutet, etabliert für die kosmologische Diskussion der Aufklärung genauer besehen
doch ein umso mächtigeres Wahrnehmungsdispositiv. Der rahmende Theatervorhang
in einem der Frontispize zu Fontenelles Dialog verbirgt nicht nur das dahinterliegende
Räderwerk des Gebäudes, das der Betrachter zu entdecken sich anschickt, sondern
trennt diesen, im Theatersaal sitzend, zugleich auch von der kosmischen Repräsenta-
tion räumlich ab, verlagert ihn damit in ein imaginäres Außen.

Für die zugewiesenen Handlungsrollen offenbart die Metapher nun verschiedene
Möglichkeiten: Sie erlaubt (1) die tradierte und konservative, weil beide Seiten als
passiv ausweisende Vorstellung (der Physikotheologie), der zufolge das Weltgebäude in
seiner ‚Vollkommenheit‘ durch die unsichtbare Hand eines göttlichen Uhrmacher-
Gottes eingerichtet worden bzw. in Gang gehalten wird. Kenntlich wird diese Disposi-
tivvariante etwa im gereimten Motto zu Johann Christoph Gottscheds Ersten Gründen
der gesammten Weltweisheit: „Hier starret Sinn und Witz, der Geist verliert sich gantz /
In aller Welten Heer, Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz / O! Was ist hier der Mensch? Er
wäre nichts zu nennen, / Könnt er am Wercke nicht des Meisters Größe kennen“
(Gottsched 1976–83, 5:IV). Das Motto kommentiert auch hier ein Frontispiz, das zahllose
wild durcheinanderschießende Himmelskörper von ‚Nahem‘ zeigt und verweist somit
darauf, dass sich „Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz“ des Gebäudes durch die Ein-
nahme der rechten (nämlich distanzierten) Betrachtungsweise, wie sie Gottscheds
Schrift etabliert, einstellen werden.

Daneben legt die Metapher aber auch (2) eine Eigendynamik der kosmischen Ob-
jektseite nahe. Während Fontenelles Kosmologie noch an der cartesischen Wirbel-
theorie orientiert war, bei der die planetarischen Himmelskörper durch die räder-
werkartig gegeneinander rotierenden Tourbillons mitgeführt werden, so wird diese
Vorstellung im 18. Jahrhundert ins newtonsche Paradigma einander anziehender und
abstoßender Himmelskörper bzw. Teilgebäude überführt. In Kants Kosmologie der
Jahrhundertmitte etwa bedarf es bereits keiner unsichtbaren Schöpferhand mehr. Al-
lein aus der Rotationsbewegung von Attraktions- und Repulsionskraft heraus nimmt sie
die Formation der Sonnensysteme zu Galaxien, Galaxiesystemen und schließlich zur
kosmischen Gesamtstruktur des Weltgebäudes an: „Sollten nicht alle die Weltgebäude
gleichermaßen eine beziehende Verfassung und systematische Verbindung unter ein-
ander angenommen haben, als die Himmelskörper unserer Sonnenwelt im kleinen, […]

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 179



und dennoch unter einander als Glieder in einem noch größern zusammen hängen?“
(Kant 1900, 1:307). Und auch in Johann Heinrich Lamberts sechs Jahre später erschie-
nenem dialogischem Roman Cosmologische Briefe über die Einrichtung des Weltbaues

Abbildung 1: Bernard le Bovier de Fontenelle: Entretiens sur la pluralité des mondes. Paris 1686, Fron-
tispiz. – Bibliothèque nationale de France, département Réserve des livres rares, RES-R-2778; ark:/12148/
btv1b86207579 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

180 Reto Rössler



Abbildung 2: Johann Christoph Gottsched: Erste Gründe der gesammten Weltweisheit. Leipzig 1762, Fron-
tispiz. Bayerische Staatsbibliothek / Münchener Digitalisierungszentrum. http://mdz-nbn-resolving.de/
urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898–1 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 181



(1761) ist das irdische Sonnensystem, ihr vermeintlicher Fixstern in beständiger Fort-
bewegung begriffen, dessen Mittelpunktstellung sich mithin immer nur als eine tem-
poräre herausstellt:

Die Sonne mag immerhin im Mittelpuncte ihres Systems seyn, und die Planeten und Cometen um
sich wandeln lassen. […] Daß sie aber im Mittelpunct des ganzen Weltgebäudes seye, das ist noch
lange nicht ausgemacht; und wenn sie es auch einmal wäre, so würde sie bald wieder daraus
weggerückt werden. (Lambert 1761, 134)

Es ist diese, den Tiefenraum erfassende Selbstorganisation des Weltgebäudes, die
schließlich (3) auch dem Zuschauer eine aktive Rolle zuweist, wenn etwa einer der
beiden Briefpartner in Lamberts kosmischen Roman erkennt: „Nun sehe ich einmal in
allem Umfange ein, warum Sie, mein Herr, immer sagten, daß wir noch nicht genug
Copernikanisch denken. Es wäre nicht genug, die Erde aus ihrer Ruhe zu stören, son-
dern am ganzen Firmamente solle kein Körper in Ruhe bleiben“ (Lambert 1761, 134).
Kopernikanischer als Kopernikus zu denken meint für Lambert, nicht nur über die
Grenzen des Sonnensystems und der astronomischen Beobachtbarkeit hinaus nach
höheren Systemebenen des Kosmos zu fragen, es bedeutet inmethodischer Hinsicht vor
allem, dass das Erkenntnissubjekt, wenn es, wie hier, die Rotations- und Formations-
bewegungen der Sonnensysteme jenseits ihrer Sichtbarkeit imaginiert, selbst zum
kosmischen Welterbauer wird.

Unter allen Theoretikern des Weltgebäudes im 18. Jahrhundert ist jedoch Kant
derjenige gewesen, der den Schwerpunkt am weitesten weg von der bloßen contem-
platio caeli und hin zur kosmischen Konstruktionsleistung des Subjekts verschoben hat.
Und nicht zufällig kleidet sich auch hier die theoretische Forderung in eine rhetorisch
versierte Sprachgebärde: „Gebet mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! das ist,
gebet mir Materie, ichwill euch zeigen, wie eineWelt daraus entstehen soll“ (Kant 1900,
1:230). Jenes Weltgebäude, das der junge Kant imaginiert, ist allenfalls in einzelnen
seiner Bauteile durch astronomische Empirie gedeckt. Die Stärke seiner Theorie des
Himmels und zugleich die der Leistungsfähigkeit der Gebäudemetapher ist viel eher
darin zu sehen, dass sie – wenngleich hypothetisch – ins Bild stellt, was die Fernrohre
nicht sehen und Berechnungen dieser Zeit nicht ergeben konnten: dass das Weltge-
bäude allein durch mechanische Prinzipien geleitet eine tiefenzeitliche Dimension
besitzt, aus der heraus es seit „Millionen Jahren“ einen Entwicklungsgang durchläuft, in
dem die Natur als ausgebildete Ordnung jederzeit „mit dem Chaos streite[t]“ (Kant 1900,
1:315).

182 Reto Rössler



2 Arbeit am Weltgebäude. Die Gebäude-Metapher
und ihre Praktiken

2.1 Kompilieren und Serialisieren (Tableau / Handbuch)

Der Traditionsanschluss an Kopernikus und die Kopernikaner, der sich neben Lamberts
Kosmologie auch in Gottscheds Gedächtnißrede auf […] Nicolaus Copernicus oder
schließlich in Kants ‚kopernikanischerWende‘ seiner erstenKritikwiederfindet, nimmt
in allen Fällen neben der Systematizität des ‚neuen‘ Gebäudes auch auf die anthropo-
logischen und epistemologischen Implikationen des Kopernikanismus Bezug. Wie Ko-
pernikus „den festen Punkt außer der Erde gefunden“ habe (Gottsched 1976, 103), so soll
auch der Naturphilosoph (bzw. Dichter) der Aufklärung nicht nur einzelne Himmels-
körper verrücken, sondern gleich das ganze Gebäude neu aufbauen. An die Stelle Ju-
piters, der am Ende von Leibniz’ Theodizee (1710) in einem intelligiblen Ordnungsakt
„vor Beginn der bestehenden Welt alle Welten durchgesehen und die beste von allen
erwählt hat“ (Leibniz 1996, 261), rückt er nun an die Stelle eines intelligiblen Welten-
bildners, dessen Gebäude weniger durch eigenständige astronomische Forschung als
durch Akte der Beobachtung zweiter Ordnung, Kulturtechniken wie Sammeln, Kom-
pilieren, Imaginieren und Stabilisieren am Schreibtisch entsteht.

Genau betrachtet handelt es sich beim Weltgebäude im 18. Jahrhundert um eine
Metapher, die sich ihrerseits aus dem Bestand etablierterWelt-Metaphernwie jener der
Kette, der Maschine oder des Uhrwerks zusammensetzt. Im Zuge der säkularisierten
Neusemantisierung durch die Naturgeschichte der Frühaufklärung ließ sich etwa die
Metapher der ‚Kette der Wesen‘ nahtlos in das bildliche Schema eines mechanischen
Weltgebäudes einfügen (Lovejoy 1993, 251–273), in welchem nun „die irdischen Ma-
schinen als Modell für den gesamten Kosmos dienen“ konnten (Remmele 2007, 227).
Neben der Homogenisierung des Naturraums und der Möglichkeit, dessen Vorgänge
immanent und naturkausal beschreiben zu können, ist die Leistung der Gebäude-Me-
tapher hier vor allem in einer Prozessualisierung der Naturerkenntnis zu sehen, der-
gestalt, dass erst die Vorstellung lückenloser Ereignisketten und Weltzusammenhänge
Anlass zu der optimistischen Haltung bot (Strub 2011, 95–105), die Theorie und Na-
turlehre könne durch Beobachtung und die Klärung von Begriffen schrittweise zu ei-
nem ‚vollständigen‘ Abbild der Welt gelangen. Ein Beleg für die strukturelle Homologie
von Lehrgebäude und Weltgebäude findet sich hierzu beispielsweise in den grundle-
genden Wörterbüchern und Lexika des 18. Jahrhunderts. Johann Christoph Adelungs
Grammatisch-Kritisches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart definiert ‚System‘ et-
wa als einen „Zusammenhang von Dingen einerley Art und Einrichtung, und die Ord-
nung, nach welcher sie untereinander verbunden sind. Das Welt-System, Systema
mundi, die mit einander zu einem Ganzen verbundenen großen Weltkörper, das
Weltgebäude. […] Ingleichen ein Zusammenhang von Wahrheiten einerley Art und
Einrichtung; das Lehrgebäude“ (Adelung 1774–86, 509–510). In ähnlicher Weise be-

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 183



stimmt auch Johann Heinrich Zedlers Vollständiges Universal-Lexikon den Begriff in
der Doppelbedeutung von „Systema Copernicanum oder copernicanisches Welt-Ge-
bäude, [und] ingleichen systema verum, wahres Weltgebäude“ (Zedler 1732–54, 41:619–
620).

Die Faszination der Naturphilosophen und -dichter für die Einnahme eines über-
geordneten Standpunktes, von dem aus sich die vermeintliche Unordnung der Welt als
Ordnung herausstellt und ihr Optimismus, in der kosmischen Erkenntnis graduell und
linear voranzuschreiten, findet seine buchmediale Entsprechung in der besonderen
Rolle, die vermeintlich popularisierende kosmologische Schriften, darunter Handbü-
cher und Kompendien, für die Entdeckung des Weltgebäudes spielen. Während sich in
den literarischen Popularisierungen der Kosmologie der Schwerpunkt naturgemäß auf
die Bereiche der Imagination und Spekulation verlagert, versuchen expositorische
Texte wie Gottscheds Erste Gründe der gesammtenWeltweisheit (1733) oder auch das für
interessierte Laien geschriebene astronomische Handbuch Vollständige Astronomie
(1744) des Gottsched-Schülers Eberhard Christian Kindermann die große Welt des
Weltgebäudes im Kleinen, in der textuellen Übersicht einzelner Tableaus, nachzubilden
(zur Organisationsform des Tableaus vgl. Graczyk [2004, 11–15]). Indem sie, angefangen
bei der Sonne, das bestehende Wissen über die einzelnen Himmelskörper kompilieren,
sie Unregelmäßigkeiten und Kontingenzen dabei jeweils in ihre Tableauformen zu in-
tegrieren verstehen und selbst die Leerräume von Kosmos und Theorie geschickt
überspringen, gelingt in den Kompendien tatsächlich das de facto Unmögliche: die
kosmische Welt als ‚vollständiges‘ Lehrgebäude darzustellen.

Erst die Kosmologen der Jahrhundertmitte, Kant und Lambert, brechen mit dieser
tableauhaften Darstellungstradition, mit der wiederum auch eine Änderung der Fra-
gerichtung sowie eine konzeptuelle Umbesetzung der Metapher einhergehen: an die
Stelle der ‚Vollständigkeit‘ der kosmischen Ordnung treten nun die Fragen nach seiner
Dynamik, seinemWerden und Vergehen. Mit tiefenzeitlichem Index versehen erscheint
das Weltgebäude fortan als organischer Kosmos, der dem Chaos, der Kontingenz wie
auch dem Nicht-Wissen gleichermaßen einen Platz einzuräumen hat (Rössler 2023).

2.2 Imaginieren und Stabilisieren

Die Welt des aufgeklärten Weltgebäudes sollte eine Welt der Fülle, Ordnung und Pracht
sein. Daher sind es nun gerade ebenjene kosmischen Ordnungslücken und Kontin-
genzen, die die Gebäude-Metapher anzeigt, in die die Poesie, mit Blumenberg ge-
sprochen, ‚einzuspringen‘ vermag und dabei verschiedene Funktionen übernimmt
(Blumenberg 2013, 14). In der Tradition der kopernikanischen Hypothesenbildner be-
schränken sich bereits die Naturdichter der Frühaufklärung nicht darauf, in ihrer
Dichtung lediglich als faktisch und wahr anerkanntes Wissen zu popularisieren. In der
Naturlyrik des Hamburger Dichters und Physikotheologen Barthold Heinrich Brockes
finden sich etwa eine Vielzahl von Gedichten, die den Akt des Sehens, des geschulten
Blicks und des technisch verstärkten Sehens mittels Mikroskop und Fernrohr als Form

184 Reto Rössler



der Naturbewunderung und des Gottesdienstes rühmen (Richter 2002, 6–10), um daran
anschließend jedoch eigene poetische Beobachtungen mit den Mitteln des Gedichts
anzustellen. Vor diesem Hintergrund weisen Brockes’ kosmologische Gedichte eine
markante Dreiteilung auf, durch die sich das imaginative Sehen in das physikotheolo-
gische Entdeckungsdispositiv integriert: Nachdem das lyrische Ich in Gedichten wie
Bewegung der Sternen oder Die himmlische Schrift zunächst mit unverstärktem, sodann
mit verstärktem Blick jeweils an Grenzen der Sichtbarkeit stößt, ‚übernimmt‘ an
ebendieser Schwelle das Auge der Einbildungskraft und erhebt sich von hier aus in den
unendlichen Raum des Weltgebäudes (Hunfeld 2004, 38–50). Was es dort erblickt, ge-
staltet sich ihm – darin typisch für die kosmologische Naturästhetik des 18. Jahrhun-
derts – als ambivalenter Eindruck des Naturerhabenen. Inmitten des überaus Großen,
in direkter Ansehung des überaus entfernt Liegenden, der simultanen Erfahrung von
rasender Geschwindigkeit der Himmelsobjekte sowie der Schwere und Leere des kos-
mischen Raums, ist es am Ende der Gedichte (ganz ähnlich in der Himmelslyrik
Friedrich Gottlieb Klopstocks oder Albrecht von Hallers) die durch das Subjekt wie-
dererinnerte Präsenz des Schöpfers, der die aus den Wahrnehmungseindrücken re-
sultierenden Ängste abfedert und für die Stabilität und Wohlgeordnetheit des Welt-
gebäudes einsteht.

Brockes’ kosmischer Lyrik fällt damit für die Präsenz und den Erfolg der Gebäude-
Metapher die Rolle zu, (1) für den Gebrauch der eigenen Imagination zur kosmischen
Erkundung zu werben, (2) die Erfahrung, was es heißt, sich als Mensch im Weltraum
des Weltgebäudes zu bewegen subjektiv auszuloten und (3) die Ordnung des Weltge-
bäudes durch die Nivellierung bzw. physikotheologische Umwendung kosmischer
Ängste in Formen der Bewunderung die kosmische Ordnung rhetorisch zu stabilisie-
ren.

Wie wurde die kosmologische Aufklärungslyrik aber wiederum vom zeitgenössi-
schen Publikum rezipiert? Konnte sie mehr sein als bloß schöngeistige Naturdichtung?
Dass dem so gewesen ist und sie tatsächlich auch mit argumentativem Gewicht und
damit mit epistemischer Kraft belegt wurde, lässt sich an der Allgemeinen Naturge-
schichte und Theorie des Himmels beobachten, in der Kant die Lehrdichter Pope,
Addison, Brockes, Haller und Klopstock nicht etwa seine eigenen theoretischen Aus-
führungen lediglich poetisch ausschmücken lässt, sondern sie als eigenständige Stim-
men und Vertreter kosmologischer Positionen in die Darstellung einmontiert. In dieser
setzt er mit Hallers Unvollkommener Ode über die Ewigkeit und Addisons HymneWhy
all my mercies (in der Übersetzung von Johann Christoph Gottsched) zwei diametrale
literarische Ansichten auf den Kosmos in ein dialogisches Verhältnis, um selber
schließlich einen transzendentalen Standpunkt einzunehmen, der es erlaubt, zwischen
beiden wiederum zu vermitteln (Kant 1900, 1:321–322). Sowohl der imaginäre Ausblick
auf den Zerfall des Gebäudes, das in Hallers Versen „wie ein zweites Nichts begraben“
wird als auch die rhetorische Stabilisierung des Zusammenbruchs im Verweis auf die
Systemimmanenz der Kontingenz sind kosmische Hypothesen, die ihrerseits in luftiger
Höhe im Modus des poetischen Möglichkeitssinns vorgebracht werden.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 185



2.3 Zirkulieren

Der epochale Charakter der Weltgebäude-Metapher für das 18. Jahrhundert lässt sich
schließlich vor allem in ihrer diskursiven Vernetzungsfunktion erkennen. Nicht nur
innerhalb der Astronomie und Kosmologie dynamisiert das Weltgebäude in der Auf-
klärung die Genese neuen Wissens, auch erscheint dabei die Metapher selbst in dy-
namischer Bewegung begriffen. Wissenschaftliche Metaphern bleiben demnach selten
auf eine singuläre Problemstellung limitiert, viel eher lassen sich häufig „Metaphern-
zirkulationen“ in epistemischen Äußerungszusammenhängen beobachten, wie die
Wissenschafts- und Wissenshistorikerin Eva Johach ausführt:

Auch nachdemwissenschaftliche Begriffe sich stabilisiert haben, besitzen sie gewissermaßen eine
metaphorische ‚Hülle‘, die die Interaktion zwischen wissenschaftlichen Diskursen ermöglicht.
Gerade in der Zirkulierbarkeit, so lautet die These, kommen die metaphorischen Anteile wissen-
schaftlicher Begriffe zum Tragen. Auch wenn ‚harte Begriffsmünze‘ zu zirkulieren scheint, so
verdankt sich ihre Leistungsfähigkeit sowohl für die Arbeit in Forschungskollektiven als auch für
die breitere interdiskursive Zirkulation der Tatsache, dass die Münze zugleich als Metapher in
Betracht kommt. (Johach 2011, 85)

Nicht der Begriff, sondern die Metapher zirkuliert also mit Johach gesprochen zwischen
naturkundlichem und ästhetischem Diskurs der Aufklärung und initiiert dabei An-
schlusskommunikationen, die jenseits ihres eigentlichen kosmologischen Referenzbe-
reichs liegen. Während etwa einerseits kosmologische Abhandlungen literarische
Formen in die eigene Darstellung entweder einbetten (wie im Falle Kants) oder selbst
literarische Formen wie die des Dialogs (Fontenelle) oder Romans (Lambert) anneh-
men, so lässt sich auch die umgekehrte Relation beobachten: dergestalt, dass die kos-
mologische Metapher auch im poetologischen Diskurs der Aufklärung transformative
Kraft zu entfalten vermag. Im sogenannten ‚Zürcher Literaturstreit‘ zwischen Johann
Christoph Gottsched und den Schweizern Johann Jakob Bodmer und Johann Breitinger
ist es etwa letzterer, der die Frage, welche Welt als Referenzgröße der ästhetischen
Nachahmung anzunehmen ist, an die zeitgenössische kosmologische Debatte an-
schließt:

Alleine da dieser Zusammenhang der würcklichen Dinge, den wir die gegenwärtige Welt nennen,
nicht lediglich notwendig ist, und unendlich vielemahl könnte verändert werden, somüssen ausser
derselben noch unzehlbar viele Welten möglich seyn, in welchen ein anderer Zusammenhang und
Verknüpfung der Dinge, andere Gesetze der Natur und Bewegung, mehr oder weniger Vollkom-
menheit in absonderlichen Stücken, ja gar Geschöpfe und Wesen von einer gantz neuen und be-
sonderen Art Platz haben. (Breitinger 1995, 86)

Liest man die Argumentationen der beiden Streitparteien vor dem Hintergrund der
Faszinationsgeschichte um das Weltgebäude, so wird klar, dass im Hintergrund nicht
lediglich poetologische Divergenzen, die Frage, ob sich eher auf Aristoteles oder Leibniz
zu berufen sei, sondern gleichermaßen die danach steht, welche poetologische Rele-
vanz der kosmologischen Hypothese zuzumessen sei, dass es mit der einen, irdischen

186 Reto Rössler



Welt womöglich nicht sein Bewenden habe. Breitinger beruft sich in der angeführten
Passage nicht etwa auf die ‚möglichen Welten‘ der Metaphysik und Logik, wie in der
älteren Forschung angenommen (Preisendanz 1964, 75). Der Nerv seines Arguments ist
vielmehr in der kosmologischen Annahme der Verwirklichung des Möglichen in der
Vielheit der Welten des Weltgebäudes zu sehen, die darum die Vorwegnahme des
Möglichen als lediglich noch nicht verifiziertes Wirkliches unter der Maßgabe des
Wahrscheinlichen als legitime Nachahmungen ausweisen.

Was sich in der diskursiven Praxis der Aufklärung als enger Verflechtungszu-
sammenhang von kosmologischer Imagination, poetologischer Reflexion und literari-
scher Fiktion manifestiert, führt Alexander Gottlieb Baumgarten um die Mitte des
18. Jahrhunderts konzeptuell in seiner Begründung der Ästhetik eng. Baumgarten be-
stimmt diese nicht mehr als Theorie der freien Künste oder Kunst des schönen Den-
kens, sondern als „Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“ (Baumgarten 2007, 11), und
wie Breitinger legitimiert auch er die Fiktion durch ihre Einbettung in den kosmolo-
gischen Rahmen des Weltgebäudes. Sowohl in der Sphäre des wissenschaftlichen wie
des poetischen Erfindens kann sich die Einbildungskraft (facultas fingendi) entweder
als „fictio historica“ gestalten, wenn sie sich auf die Gegebenheiten unsererWelt richtet
oder aber als „fictio heterocosmica“, wenn sie ihren Grund in anderen Welten hat und
der „Erfinder derselben im Erdichten derselben gleichsam eine neue Welt schafft“
(Baumgarten 2007, 489).

Die ‚heterokosmische‘ Ausweitung des Erfindungs- und Darstellungshorizonts und
die Annäherung von Wissenschaft und Kunst in Baumgartens Aesthetica erfasst dar-
über hinaus aber auch das Nachdenken über die Rolle der Metapher in Erkenntnis-
prozessen selbst. Baumgartens Leistung für die Theorie der Metapher ist mit Stefan
Willer in der „durchgreifenden Ästhetisierung der Rhetoriktradition“ zu sehen, „inso-
fern es sich dabei um einen Transfer rhetorischen Wissens in die Wahrnehmung und
Urteilsfindung handelt“ (Willer 2005, 106). Die Baumgarten’sche ‚Phänomenologie des
Scheins‘ verfolgt entsprechend die doppelte Strategie, diesen einerseits als metapho-
rische Einkleidung, als ästhetische simulatio bzw. dissimulatio transparent werden zu
lassen und andererseits den künstlich erzeugten Schein metaphorischer Rede über die
Kategorie der Wahrscheinlichkeit – was Baumgarten über die Metaphorik des lateini-
schen verisimilitudo begründet – wiederum der Wahrheit anzunähern (Baumgarten
2007, 463).

Am Kreuzungspunkt von (Gattungs‐)Poetik und Anthropologie steht die Metapher
des Weltgebäudes schließlich auch in der ersten deutschsprachigen Romanpoetik,
Friedrich von Blanckenburgs Versuch über den Roman (1774). Im Unterschied zu den
Naturlyrikern der Frühaufklärung, die ihre Dichtung als poetische Erkundungen des
kosmischen Tiefenraums und so als Beitrag zur Vervollständigung des Lehr- und
Weltgebäudes ansahen, sieht Blanckenburg den Einsatzpunkt der Prosagattung Roman
vielmehr in der sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts mehr und mehr abzeichnenden
Unerfüllbarkeit ebendieses Vollständigkeitsanspruchs: Die Kontingenzen im Außen des
Weltgebäudes machen demzufolge poetische Inneneinsichten in die Natur des Men-
schen erforderlich: „so scheint in dem Roman das Seyn des Menschen, sein innerer

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 187



Zustand das Hauptwerk zu seyn“¹ (Blanckenburg 1999, 186). Wenngleich aber der‚ganze
Mensch‘, den die literarische Anthropologie der Spätaufklärung mit den ihr eigenen
Mitteln zu erforschen und zu (re‐)modellieren versucht (Košenina 2016, 9–16), für
Blanckenburg einerseits aus der großen ‚Kette der Wesen‘ herausgefallen ist, lehnt sich
seine Funktionsbestimmung dennoch an die Modellierung der Aufklärungskosmologie
an:

Dichter heißen so gerne Schöpfer. […] Wenn wir eingeschränkten Geschöpfe unsre Kraft an-
strengen, um das All, so viel wir vermögen, zu übersehen: so entdeckenwir, daß eins mit allem und
alles mit einemverbunden ist […]. DasWerk des Dichters muß eine kleineWelt ausmachen, die der
großen so ähnlich ist, als sie es seyen kann. Nurmüssenwir in dieser Nachahmungder großenWelt
mehr sehen können, als wir in der großen Welt selbst, unserer Schwachheit wegen zu sehen
vermögen. (Blanckenburg 1999, 194)

In der strukturellen Ähnlichkeit des Verfahrens, bei dem auch die poetisch geschaffe-
nen Innenwelten die Komplexität der Natur des Menschen schrittweise hervortreten
lassen, um schließlich ‚das Ganze‘ zu übersehen, bleibt Blanckenburgs Versuch über den
Roman letztlich noch am Erkenntnisverfahren des Weltgebäudes orientiert. Die Vor-
stellung, dass weniger zureichende als ‚unzureichende Gründe‘ die Triebfedern des
modernen Seelenlebens bilden und gerade deren Auslotung den ästhetischen vom
naturwissenschaftlichen Text abhebt, markiert wiederum einen Schritt, den mit Blick
auf Schriftsteller wie Robert Musil erst die Romanpoetiken der Klassischen Moderne
gegangen sind.

3 Um 1800: Kosmische Zusammenbrüche,
Dekonstruktion der ‚Gebäude‘-Metapher,
Rhetoriken der Kontingenz

Ebenso wie sich die Idee eines kosmologischen Weltgebäudes zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts als Wahrnehmungs- und Erkenntnisdispositiv aus theoretischen wie meta-
physischen Vorannahmen sowie Praktiken heterogener disziplinärer Provenienz for-
miert, lässt sich auch der Niedergang der Gebäudemetapher, der sein dramatisches
‚Finale‘ um 1800 in einer Reihe rhetorischer Zertrümmerungen findet, kaum mono-
kausal erklären. Von kosmologischer Seite aus betrachtet zeichnet sich bereits um die
Mitte des 18. Jahrhunderts mit Kants Allgemeiner Naturgeschichte ab, dass die Welt als
stabiles Gebäude weder der kosmischen Wirklichkeit entspricht noch sie sich als
vollständiges Tableau und Lehrgebäude begreifen lässt. Nachdem die ersten sechs
Hauptstücke seiner Schrift die Formation der kosmischen Gebäudearchitektur samt der
ihrer Einzelerscheinungen (darunter Planeten, Monde, Kometen, Saturnring) darge-

1 Hervorhebung im Original.

188 Reto Rössler



stellt haben, führt das Siebente Hauptstück schließlich ihren bevorstehenden Einsturz
in ausladendender Bildlichkeit vor Augen:

Es scheinet, daß dieses den Welten so wie allen Naturdingen verhängte Ende einem gewissen
Gesetze unterworfen sei, dessen Erwägung der Theorie einen neuen Zug der Anständigkeit gibet.
Nachdemselben hebt es bei denen Weltkörpern an, die sich dem Mittelpunkte des Welt-Alls am
nächsten befinden, so wie die Erzeugung und Bildung neben diesem Centro zuerst angefangen: von
da an breitet sich das Verderben und die Zerstörung nach und nach in die weiteren Entfernungen
aus, um alle Welt, welche ihre Periode zurück geleget hat, durch einen allmählichen Verfall der
Bewegungen zuletzt in einem einzigen Chaos zu begraben. (Kant 1900, 1:319)

Die „Anständigkeit“ der Theorie, von der Kant spricht, richtet sich hier gegen jenen
Anthropozentrismus, der trotz der Verlagerung des kosmischen Beobachters an einen
imaginären äußeren Standpunkt jenseits des Gebäudes bis dato subkutan im Diskurs
mitgeführt worden war. Die aus den Prämissen der Wechselwirkung der beiden me-
chanischen Grundkräfte heraus konsequente Annahme einer Balance, in der „die
ausgebildete Welt sich zwischen den Ruinen der zerstörten“ befindet und die Natur
„unablässig beschäftiget [ist], aus dem rohen Zeuge der zerstreuten ElementeWelten zu
bilde[n]“ (Kant 1900, 1:319), zeigt für die Theorie, dass sich Kontingenz, Zerstörung und
Ordnung in temporaler Dimension zusammendenken lassen, bedeutet jedoch zugleich,
dass das Weltgebäude als Heimat des Menschen seinem Untergang anheimgestellt ist.
Kants frühe, „am Leitfaden der Analogie“ aufgehängte Theorie des Himmels wurde in
Folgejahrzehnten des 18. Jahrhunderts durch die astronomischen Beobachtungen
mittels der ersten Riesenteleskope William Herschels sowie durch die systematische
„Durchmusterung“ des Himmels mittels statistischer Verfahren auf eine fortlaufend
breitere empirische Basis gestellt (Kant 1900, 1:235).

Neben der Auflösung des Weltgebäudes durch Dynamisierung und Empirisierung
ist es jedoch auch die ‚kritische‘ Transzendentalphilosophie des späteren Kant, mit der
dieser die Möglichkeit, reine Gedankendinge (Noumena) wie Seele, Welt, Gott, erkennen
zu können, negiert. Paradoxerweise revidiert Kant mit der ersten und dritten Kritik
nicht nur seinen früheren kosmologischen Entwurf, sondern darüber hinaus auch die
Methode seiner Hervorbringung, die die ‚unteren Vermögen‘ Witz und Einbildungs-
kraft und mit diesen Rhetorik und Metapherngebrauch als legitime Erkenntnismittel
herangezogen hatte. Konnte sich der junge Kant in seinem Brückenschlag von Wis-
senschaft und Kunst, Metaphorik und begrifflicher Erkenntnis noch auf Baumgartens
Ästhetik berufen, so reißt seine eigene Transzendentale Ästhetik ebendiese Brücke
wieder ein, indem sie Sinnlichkeit und Begriffe möglichst scharf voneinander zu
„isoliren“ sucht (Kant 1900, 3:51). Dazu analog unterscheidet Kant schließlich im § 53
seiner Kritik der Urteilskraft scharf zwischen der Sphäre der Dichtkunst einerseits, in
der„alles ehrlich und aufrichtig zu[geht]“, weil sie „ihre Beschäftigung selbst für bloßes
Spiel erklärt“ und dem Gebrauch der Rhetorik inWissenschaft und Politik andererseits,

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 189



die als „Rednerkunst (ars oratoria) […] gar keiner Achtung würdig“ ist (Kant 1900,
5:327).²

Die Poetiken der sogenannten ‚Kunstepoche‘ um 1800 wiederum reagieren unter-
schiedlich auf die zunehmenden kosmischen Kontingenzeinbrüche sowie die Erfah-
rung eines unwiderruflichen ontologischen Risses zwischen Subjekt und kosmischer
Welt: entweder versuchen sie im Gestus einer neoptolemäischenWende die Einheit der
Naturerfahrung an den terrestrischen Standpunkt des Betrachters rückzubinden, wie
in der Landschaftsästhetik Friedrich Hölderlins (Port 2005), oder aber sie erklären
gerade die Unvollkommenheit und Lückenhaftigkeit der Welt selbst zu ihrem poeti-
schen Einsatzpunkt. Einen Sonderfall innerhalb der letzten Gruppe, zu der u.a. die
Weimarer Klassiker Schiller und Goethe wie auch die Frühromantiker Novalis und
Friedrich Schlegel gerechnet werden können, bildet Jean Paul, dessen in seine umfas-
senden Romane einmontierte kosmische Traumtexte (u.a.Traum über das All; Rede des
toten Christus) nicht lediglich das Weltgebäude der Aufklärung zum Einsturz bringen,
sondern die sich darüber hinaus auch als poetische Reflexion auf die rhetorische
Formation ebendieses kosmologischen Äußerungszusammenhangs lesen lassen. Jean
Pauls Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab, daß kein Gott sei (1796) gestaltet
sich demnach als literarisches Gedankenexperiment hinsichtlich der Möglichkeit, eine
stabile Ordnung der Welten ohne intelligiblen Schöpfer im Hintergrund vorstellen zu
können. In einer kunstvollen, mehrfachen narrativen Schachtelung bestehend aus ex-
positorischem Vorbericht, Rahmen-, sowie einer ersten und zweiten Binnenerzählung
lässt er hierin den Ich-Erzähler im Traum auf einem Gottesacker erwachen und den
apokalyptischen Moment des in sich zusammenstürzenden Weltgebäudes erleben.
Nicht der Erzähler selbst jedoch, sondern der aus den Höhen des Weltgebäudes her-
absteigende tote Christus ist es, der die Nichtexistenz Gottes („Er [Christus] antwortete:
‚Es ist keiner‘“ [Paul 1996, 2:273]) mit dem „Abgrund“, der Leere und dem Zerfall des
Gebäudes in kosmisches „Chaos“ engführt und damit den verborgenen, weil abge-
spaltenen theistischen Rest des kosmologischen Aufklärungsmodells schonungslos
aufdeckt. Neben der Idee eines intelligiblen Schöpfers im Hintergrund macht der
Traum aber auch auf seine eigene, sowohl poetische als auch rhetorische Einkleidung
sowie auf die Rolle von Poetik und Rhetorik für den Erfolg der Metapher des Weltge-
bäudes im 18. Jahrhundert aufmerksam.

Waren in der Frühphase der Aufklärungskosmologie neben Lehrgedichten und
Dialogen literarische Traumtexte wie Johannes Keplers Somnium (1634) oder auch
Denis Diderots Le rêve de D’Alembert (1769) maßgeblich an ihrer Formation beteiligt, so
fällt der Form des Traums wie auch der Rede Christi nun die Rolle zu, die kosmopoe-
tische Konstruktion der Weltgebäude-Metapher gleichermaßen zu enthüllen wie zu
dekonstruieren. Der literarische Traumtext vollzieht damit in hochgradig affektgela-

2 Zu Kants Rhetorikkritik vgl. Uhlmann (2019, 242–247).

190 Reto Rössler



dener Metaphorik die Zertrümmerung des Weltgebäudes,³ reflektiert zugleich aber
auch die poetologischen Bedingungen seiner Unmöglichkeit. Fernab aller Ansprüche,
eine vollkommene Welt zu repräsentieren, findet die Poesie hier ihre äußerste Dar-
stellungsgrenze in der Kontingenz von Weltzusammenhängen wie auch in der die für
die Moderne wegweisenden Erfahrung eines ontologisch gerissenen Bandes, das Sub-
jekt und Welt von nun an voneinander trennt (Weber 2017).

Zur „Modernität“ der Jean Paul’schen Poetik gehört jedoch zugleich, dass sie die
Unterscheidung zwischen einer ‚ersten‘ Welt der Immanenz und einer ‚zweiten Welt‘
der Transzendenz vornimmt (Paul 1996, 5:30), um der Metapher damit die Funktion
zuzuweisen, temporäre Übergänge durch kontingente Zeichenrelationen herzustellen
(Riedel 1999, 93; Hunfeld 2004, 170). Als metaphorische Verfahren des Übergangs un-
terscheidet Jean Paul dazu in der Vorschule der Ästhetik (1804) zwei Formen des
„bildlichen Witzes“, dessen „Doppelzweig“ entweder „den Körper beseelen oder den
Geist verkörpern“⁴ könne (Paul 1996, 5:184):

Das tropische Beseelen und Beleiben fiel [in den kulturellen Anfängen der Bilderschrift; R. R.] noch
in eins zusammen, weil noch Ich und Welt verschmolz. Daher ist jede Sprache in Rücksicht geis-
tiger Beziehungen ein Wörterbuch erblasseter Metaphern. So wie sich der Mensch absondert von
der Welt, die Unsichtbarkeit von der Sichtbarkeit: so muß sein Witz beseelen, obwohl noch nicht
verkörpern; sein Ich leiht er dem All, sein Leben der Materie um ihn her. (Paul 1996, 184)

Gerade weil die Eigentlichkeit des Begriffs und die Uneigentlichkeit erblasster Meta-
phorizität aber nicht voneinander zu trennen sind, sondern sie im Sprachgebrauch
einander durchweben, vermögen es Poesie und Witz, die Metapher aus ihrer episte-
mischen Komplementärfunktion, die ihr die Aufklärungsästhetik zugesprochen hatte,
nun herauszulösen. Die rhetorischen Sprachspiele des Beseelens und des Verkörperns
sind dementsprechend nicht darauf hin angelegt, die Kontingenz des Weltzusammen-
hangs still-, sondern im Sinne einer „negativen Metaphorologie“ vielmehr auszustellen
(Pabst 2009, 62). Wenn der Erzähler in Jean Pauls Roman Hesperus (1795) den Auftritt
der italienischen Prinzessin etwa als „Erscheinung eines Haarkometen“ bezeichnet,
welche der Hofbedienstete „um eine ganze Stunde zu bald in seinen astronomischen
Tabellen angesetzt hatte“ (Paul 1996, 631; Esselborn 1989, 205), so lässt die Metapher
sowohl ihre ursprüngliche Übertragung (Haar = Kometenschweif; Haarstern) als auch
ihre erneute Metaphorisierung erkennen, Verkörperung und Beseelung heben einan-
der hier nicht etwa auf, sondern machen den Akt der Rhetorisierung als kontingentes
Zeichenspiel vielmehr in doppelter Weise transparent.

3 So etwa die emphatische Rede Christi: „Starres, stummes Nichts! Kalte, ewige Notwendigkeit!
Wahnsinniger Zufall! Kennt ihr das unter euch? Wann zerschlagt ihr das Gebäude unter euch? –
Zufall, weißt du selber, wenn du mit Orkanen durch das Sternen-Schneegestöber schreitest und eine
Sonne um die andere auswehest, und wenn der funkelnde Tau der Gestirne ausblinkt, indem du
vorübergehest? – Wie ist jeder so allein in der weiten Leichengruft des All!“ (Paul 1996, 274)
4 Hervorhebung im Original.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 191



Fazit
Die Dynamik, die die Weltgebäude-Metapher im 18. Jahrhundert entfaltet, lässt jenseits
ideen- und literaturgeschichtlicher Dichotomien, Kategoriebildungen und Epochenbe-
griffe die enge Verflechtung von Philosophie, Dichtung und Ästhetik erkennen. In
methodologischer und metapherntheoretischer Hinsicht kann eine angemessene Re-
aktion auf eine solche Dynamik nicht darin bestehen, sich dem ephemeren Charakter
der Gebäude-Metapher mittels konzeptueller Monismen (die die Interaktionen der
Metapher verdecken und ihre Anschlusskommunikationen kaum hervortreten lassen)
zu nähern. Hierin dem Denkstil der Aufklärungskosmologen durchaus entsprechend,
zeigt sie viel eher das Erfordernis eines metaphorologischen Pluralismus, wenn nicht
gar Eklektizismus an. Für den Aufstieg wie für den Niedergang, die Formation wie die
Destruktion der Weltgebäude-Metapher hat die Analyse ergeben, dass metaphern-
theoretische Zugänge unterschiedlicher disziplinärer Provenienz wie jene Lakoff/
Johnsons (Linguistik/Psychologie), Eva Johachs (Wissensgeschichte), Hans Blumenbergs
(Philosophie), Paul De Mans oder Stefan Willers (Literaturwissenschaft) nicht etwa im
Widerspruch zueinander stehen, sondern vielmehr unterschiedliche Funktionsberei-
che metaphorischer Rede innerhalb des untersuchten Äußerungszusammenhangs
freilegen.

Die poetischen wie expositorischen Zertrümmerungen des Weltgebäudes und die
konzeptuellen Umbesetzungen der Metapher um 1800 deuten schließlich darauf hin,
dass Ansätze wie die der beiden letztgenannten, die Theorie der Unbegrifflichkeit
(Blumenberg 2007) und Epistemologie der Metapher (De Man 1983), nicht allein in ihrer
Betonung der „Unzulänglichkeit“ und der „Leistungsgrenzen“ begrifflicher wie meta-
phorischer Sprache übereinkommen (Blumenberg 2007, 28), sondern sich Überlegun-
gen ähnlicher Art auch bereits im Schwellenbereich von Wissenschafts- und Kunst-
system am Beginn der ästhetischen Moderne präfiguriert finden. Was Paul de Man am
Schluss seines Aufsatzes für den epistemischen Status der Literatur festhält, kann vice
versa damit auch für die metaphorische Rede gelten: Die Metapher wäre demnach
weder eine Sphäre ästhetischer Kompensation oder Suspension des philosophisch
Unbegriffenen, sondern der „Ort, an dem gezeigt wird“, dass die Möglichkeit, Literatur
und Philosophie scharf voneinander zu scheiden, sich als unhaltbar und „Täuschung“
erweist (De Man 1983, 487; Berg et al. 2018). Ein nächster Schritt, der sich für eine
künftige disziplinübergreifende Metaphorologie und Metaphernforschung wünschen
ließe, könnte folglich darin bestehen, beide Sphären tatsächlich auch als symmetrisches
Verhältnis jenseits hierarchisierender ‚Restbestände‘, als Integral eines Zusammen-
hangs, in dem Poesie undWissenschaften gleichermaßenWissen bilden, zu denken und
zu beschreiben.

192 Reto Rössler



Literatur
Adelung, Johann Christoph. 1774–1786. Art. „System“. In Grammatisch-Kritisches Wörterbuch der

hochdeutschen Mundart. 5 Bde., Bd. 4, 509–510. Breitkopf.
Aït-Touati, Frédérique. 2011. Fictions of the Cosmos. Science and Literature in the Seventeenth Century.

Übersetzt von Susan Emanuel. The University of Chicago Press.
Baasner, Rainer. 1987. Das Lob der Sternkunst. Astronomie in der deutschen Aufklärung. V&R.
Baumgarten, Alexander Gottlieb. 2007. Ästhetik. Lat.-Dt., hrsg. u. übersetzt von Dagmar Mirbach. 2 Bde.

Meiner.
Berg, Gunhild, Martina King und Reto Rössler. 2018. Metaphorologien der Exploration und Dynamik

1800/1900. Historische Wissenschaftsmetaphern und die Möglichkeiten ihrer Historiographie (= Archiv für
Begriffsgeschichte; Bd. 59). Meiner.

Bermes, Christian. 2004. ‚Welt‘ als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen zum natürlichen Weltbegriff.
Meiner.

Blanckenburg, Friedrich von. 1999. „Versuch über den Roman“. In Romantheorie. Texte vom Barock bis zur
Gegenwart, hrsg. Hartmut Steinecke und Fritz Wahrenburg, 179–194. Reclam.

Blumenberg, Hans. 1975. Die Genesis der kopernikanischen Welt. 3 Bde. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2013. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Kommentar von Anselm Haverkamp.

Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit, hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Böhme, Hartmut. 2016. „Nur leerer Raum und Schatten“. Phantasien und Bilder über Weltraum und

Vakuum, Planeten und Meteoriten.“ In Kosmos und Kontingenz. Eine Gegengeschichte, hrsg. Reto
Rössler, Tim Sparenberg und Philipp Weber, 77–99. Wilhelm Fink.

Breitinger, Johann Jakob. 1995. „Critische Dichtkunst“. In Schriften zur Literatur, Johann Jakob Breitinger
und Johann Jakob Bodmer, hrsg. Volker Meid, 83–204. Reclam.

De Man, Paul. 1983. „Epistemologie der Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp,
414–437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Esselborn, Hans. 1989. Das Universum der Bilder. Die Naturwissenschaft in den Schriften Jean Pauls.
Niemeyer.

Fontenelle, Bernhard von. 1726. Gespräche von mehr als einer Welt. Übers. Johann Christoph Gottsched.
Breitkopf. https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb11275053 (abgerufen am
03. Dezember 2024).

Gatzemeier, Matthias und Rolf Ebert. 1976. „Kosmos, Antike–Neuzeit“. In Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Bd. 4, hrsg. Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel, 1167– 1176.
Schwabe.

Gottsched, Johann Christoph. 1976–83. Ausgewählte Werke. 12 Bde., hrsg. Phillip M. Mitchell. De Gruyter.
Graczyk, Annette. 2004. Das literarische Tableau zwischen Kunst und Wissenschaft. Wilhelm Fink.
Greenblatt, Stephen J. 1980. Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. The University of

Chicago Press.
Hunfeld, Barbara. 2004. Der Blick ins All. Reflexionen des Kosmos der Zeichen bei Brockes, Jean Paul, Goethe

und Stifter. Niemeyer.
Johach, Eva. 2011. „Metaphernzirkulation. Methodische Überlegungen zwischen Metaphorologie und

Wissenschaftsgeschichte“. In Im übertragenen Sinne. Metapherngeschichten in der Philosophie und den
Wissenschaften, hrsg. Matthias Kroß und Rüdiger Zill, 83–102. Parerga Verlag.

Kant, Immanuel. 1900–1966. Gesammelte Schriften. Akademie-Ausgabe, 29 Bde., hrsg. von der Königlich
Preußischen Akademie der Wissenschaften. Berlin: De Gruyter. [= AA]

Kranz, Walther. 1955. „Kosmos“. Archiv für Begriffsgeschichte, 2: 7–266.
Košenina, Alexander. 2016. Literarische Anthropologie: Die Neuentdeckung des Menschen. 2. Aufl. De Gruyter.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 193

https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb11275053


Lakoff, George und Johnson Mark. 2011. Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern.
Übers. Astrid Hildenbrand. Carl Auer.

Lambert, Johann Heinrich. 1761. Cosmologische Briefe über die Einrichtung des Weltbaues. Augsburg. https://
www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5 (abgerufen am 03. 12. 2024).

Lovejoy, Arthur. 1993. Die große Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Übersetzt Dieter Turck.
Suhrkamp.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. Die Theodizee. Von der Güte Gottes, der Freiheit des Menschen und dem
Ursprung des Übels. 2 Bde., hrsg. und übersetzt Herbert Herring. Suhrkamp.

Paul, Jean. 1996. Werke in zehn Bänden, hrsg. Norbert Miller. Zweitausendeins.
Port, Ulrich. 2002. „Der Ptolemäer. Über Hölderlins Landschaftskunst.“ Hölderlin-Jahrbuch 33: 35–78.
Preisendanz, Wolfgang. 1964. „Die Auseinandersetzung mit dem Nachahmungsprinzip in Deutschland

und die besondere Rolle der Romane Wielands (Don Sylvio, Agathon).“ In Nachahmung und Illusion,
hrsg. Hans Robert Jauß, 72–95. Wilhelm Fink.

Remmele, Bernd. 2007. „Maschine.“ In Wörterbuch der philosophischen Metaphern, hrsg. Ralf Konersmann,
224–35. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Richter, Karl. 2002. „Teleskop und Mikroskop in Brockes’ Irdischem Vergnügen in Gott.“ In Prägnanter
Moment. Studien zur deutschen Literatur der Aufklärung und Klassik. Festschrift für Hans Jürgen Schings,
hrsg. Peter-André Alt, 3–17. Königshausen & Neumann.

Riedel, Wolfgang. 1999. „Die Macht der Metapher. Zur Modernität von Jean Pauls Ästhetik“. Jahrbuch der
Jean-Paul-Gesellschaft, 34: 56–94.

Rössler, Reto. 2016. „Hypothese, Abweichung und Traum. Keplers Ellipsen.“ In Kosmos und Kontingenz. Eine
Gegengeschichte, hrsg. Reto Rössler, Tim Sparenberg und Philipp Weber, 63–76. Wilhelm Fink.

Rössler, Reto. 2020. Weltgebäude. Poetologien kosmologischen Wissens der Aufklärung. Wallstein.
Rössler, Reto. 2023. „Einbruch der Zeit in die Darstellung. Wissenspoetik und deep time in der Allgemeinen

Naturgeschichte und Theorie des Himmels, oder: die temporale Wende beim frühen Kant“. In Zeiten
der Natur. Konzeptionen der Tiefenzeit in der literarischen Moderne (= LiLi: Studien zu
Literaturwissenschaft und Linguistik; Bd. 5), hrsg. Johannes Pause und Tanja Prokić, 43–59. Springer
Nature.

Pabst, Stephan. 2009. „Negative Metaphorologie. Jean Pauls ‚andere Welt‘“. In Sprache und Literatur 103:
62–76.

Strub, Christian. 2011. Weltzusammenhänge. Kettenkonzepte in der europäischen Philosophie. Königshausen
und Neumann.

Uhlmann, Gyburg. 2019. Rhetorik und Wahrheit. Ein prekäres Verhältnis von Sokrates bis Trump. Metzler.
Vogl, Joseph. 2011. „Poetologien des Wissens.“ In Einführung in die Kulturwissenschaft, Harun Maye und

Leander Scholz, 49–73. UTB.
Weber, Philipp. 2017. Kosmos und Subjektivität in der Frühromantik. Wilhelm Fink.
Willer, Stefan. 2005. Art. „Metapher/metaphorisch“. In Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in

sieben Bänden, hrsg. Karlheinz Barck u. a., 89–148. Metzler.
Wolff, Christian. 1750. „Anfangsgründe der Astronomie“ […]. In Anfangsgründe aller mathematischen

Wissenschaften. 4 Bde. Regner.
Zedler, Johann Heinrich. 1732–54. Art. „System“. In Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller

Wissenschaften und Künste. 68 Bde. J. H. Zedler.

194 Reto Rössler

https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5
https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5


Abbildungsverzeichnis
Abb. 1: Bernard le Bovier de Fontenelle: Entretiens sur la pluralité des mondes. Paris 1686, Frontispiz. –

Bibliothèque nationale de France, département Réserve des livres rares, RES-R-2778;
ark:/12148/btv1b86207579 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Abb. 2: Johann Christoph Gottsched: Erste Gründe der gesammten Weltweisheit. Leipzig 1762, Frontispiz.
Bayerische Staatsbibliothek / Münchener Digitalisierungszentrum. http://mdz-nbn-resolving.de/urn:
nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 195

http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1
http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1




Rudiger Campe
Metapher und Beschreibung
Ernst Machs Prinzip der Vergleichung in der
Physik, mit einem Ausblick auf Blumenbergs
Metaphorologie

Abstract: Metaphor and Description. Ernst Mach’s On the Principle of Comparison in
Physics, With an Outlook on Blumenberg’s Metaphorology. This article discusses the
centerpiece for Mach’s understanding of science in terms of language and communi-
cation in his 1894 Popular Scientific Lectures. Mach’s lecture uses two different starting
points: comparison (metaphor) and description. With its relation to concept, compa-
rison (metaphor) implies the traditional teleological history of knowledge. Description,
in contrast, is the essentially ahistorical key term of 19th-century positivism and phe-
nomenology. Mach’s theory of science, this paper argues, is characterized by the con-
flictual simultaneity of both tendencies. The solution his lecture provides can therefore
be seen as a decisive theoretical statement. To support this reading, the lecture is dis-
cussed in the broader context of Popular Scientific Lectures and other works by Mach. In
an even larger context, the paper argues that Mach’s configuration of metaphor and
description in the age of positivism anticipates the similar configuration Blumenberg
develops in the phenomenological context.

1
Als Hans Blumenberg seiner Abhandlung den Titel Paradigmen zu einer Metaphorologie
gab, kam ironischerweise als erstes ein neuer Begriff in die Welt. ‚Metaphorologie‘ –
Logos der Metapher – bezeichnete die Typik, in der Metaphern auftreten bzw. Ver-
fahren, die man in ihrer Bildung ausmachen und zur Analyse verwenden kann.¹ Das
Interesse der Leser hat sich von Anfang an auf die Frage nach dem Verhältnis dieses
Logos der Metapher zur Begriffsgeschichte gerichtet. Man fragte: Sind Metaphern
zeitweilige Ersatz- und Alternativformen für den Begriff oder erbringen sie Leistungen,
die von Begriffen nicht immer oder gar nicht erfüllt werden? Damit setzte man voraus,
dass Fragen der Erkenntnis sich im Verhältnis zwischen Metapher und Begriff in einem
wesentlichen Sinne klären lassen. Die Vermutung ist hier aber, dass Blumenbergs Pa-
radigmen diese Annahme zur Disposition stellen. Im weiteren Verfolg seines Unter-
nehmens – zum Beispiel in der Theorie der Unbegrifflichkeit (Blumenberg 2007) – er-
schöpft das angestammte rhetorisch-philosophische Paar von Metapher und Begriff

1 Siehe die historischen und sachlichen Erläuterungen zum Begriff ‚Metaphorologie‘ (Haverkamp
2013, 247– 249).

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-010



nicht mehr einfach den Zusammenhang, in dem man nach ihrer Beziehung und ihren
Leistungen fragen kann (Apel 1963, 17– 94; Black 1962, 25 – 47; Derrida 1999, 205 – 222;
Gabriel 2009, 11 – 22). Unbegrifflichkeit und lebensweltliche Evidenz, Beschreibbarkeit
von Erfahrung und Annäherung an die Sachen bezeichnen weitergehende oder je-
denfalls andere Dimensionen der Erkenntnis und ihrer geschichtlichen Architekturen.²

Eine Reihe von Vortragstexten in Ernst Machs Populär-Wissenschaftlichen Vorle-
sungen von 1895 können helfen, die Bedingungen zu verstehen, unter denen sich Me-
taphorologie, in dieser Weise verstanden, von der herkömmlichen rhetorisch-philo-
sophischen Frage nach Metapher und Begriff absetzt. Das zeigt sich besonders in dem
Vortrag Über das Prinzip der Vergleichung in der Physik aus dem September 1894 vor
der Gesellschaft Deutscher Naturforscher und Ärzte in Wien, einem der jüngsten Stücke,
als die Vorlesungen 1895 zuerst auf Englisch in den USA und kurz danach auf Deutsch in
Leipzig erschienen.³ ‚Vergleichung‘ steht nun nicht unbedingt im Mittelpunkt von
Machs Fragen nach Erkenntnis in den Wissenschaften und im Leben. Das Interesse an
diesem Vortrag liegt im Gegenteil darin, dass Mach hier dieses eine Mal eine rhetorisch-
philosophische Erklärung für das versucht, was er sonst im Rahmen der Geschichte der
Wissenschaften oder in der systematischen Lehre der Empfindungen ausgearbeitet hat.
Der Vortrag ist also eher eine einmalige Probe auf die Möglichkeiten und auf die
Grenzen, in denen herkömmlicher Weise Erkenntnis in Blick auf sprachliche und
kommunikative Darstellung diskutiert worden sind. Genauer gesagt, sieht Mach sich zu
einer Dopplung oder Vermischung der Terminologien veranlasst: Einmal spricht er von
Vergleichung und Begriff, dann von indirekter und direkter Beschreibung, kommt
dabei aber immer wieder auch auf die Vergleichung zurück. Für den Theoretiker der
Denkökonomie, der Mach war, ist das versuchsweise Abwechseln von Theoriesprachen
nichts Außergewöhnliches. Es ist Teil der Gedankenentwicklung. In seinem Buch Er-
kenntnis und Irrtum von 1905 hat Mach einen ganz ähnlichen Themenkomplex in den
Abschnitten von „Anpassung der Gedanken an die Tatsachen und aneinander“ bis
„Ähnlichkeit und Analogie als Leitmotive der Forschung“ behandelt. Hier ist die Aus-
einandersetzung zwischen Vergleichen in der Art von Metaphern und als Beschreibung
aber auch schon zu den Akten gelegt.

Über das Prinzip der Vergleichung in der Physik ist auch dadurch ausgezeichnet,
dass der Vortragstext einen Rezensenten fand, der gerade dabei war, einer der wich-
tigsten Philosophen des zwanzigsten Jahrhunderts zu werden. In einer Sammelrezen-
sion über Schriften zur Logik aus dem Jahr 1894 widmet Edmund Husserl dem Vortrag
Machs – den er in der Verbandspublikation der Gesellschaft Deutscher Naturforscher
und Ärzte gefunden hatte – eine Besprechung von mehreren Seiten (Husserl 1979). Sie
steht da neben Rezensionen zu Wilhelm Wundts zweiter Auflage der Logik, einem

2 Zum Umfeld dieser Begriffe (Theda 1989, 472; 478 – 481; Kaulbach und Nobis 1972; Schädelbach 1971;
Monod und Zambon 2022).
3 Die erste Ausgabe versammelt Vorträge Machs, die er zwischen 1886 und 1895 hielt. Über das Prinzip
der Vergleichung ist der jüngste, gerade eben gehaltene Vortrag (Mach 1894). Zur Verbindung zu Open
Court durch Paul Carus, den leitenden Lektor des Verlags (Holten 1992, 30 – 33).

198 Rudiger Campe



Aufsatz Alfons Martys zur Sprachphilosophie, einer Abhandlung von Theodor Lipps zur
Urteilstheorie und anderen Schriften dieses Gewichts, die Husserl offenbar in der
Vorbereitung auf die Logischen Untersuchungen (1900 – 1901) durcharbeitete. Die
Stichworte, die Husserl aus Machs Vortrag aufnimmt, weisen sogar noch über die Lo-
gischen Untersuchungen hinaus auf die künftige Phänomenologie voraus: Ein direktes
Zitat nennt als Erkenntnisziel „‚eine allgemeine, alle Gebiete umfassende physikalische
Phänomenologie‘“. Eng an Mach angelehnt ist auch die Formulierung von der „Be-
schreibung“ als „Aufbau der Tatsachen in Gedanken“ (Husserl 1979, 150). Im Kontext
von Metapherntheorie und Metaphorologie liest sich die Rezension aber wie eine Ge-
genprobe. Denn der Titelbegriff ‚Vergleich‘ wird kaum überhaupt erwähnt in der Be-
sprechung dieser „glänzenden Rede“, die dem Rezensenten zufolge ein „viel allgemei-
neres“ Thema behandle, „als der Titel es vermuten ließe“ (Husserl 1979, 148).⁴

Nicht zuletzt führt damit die Spur von Husserls Besprechung zu Hans Blumenberg
zurück. In dem groß angelegten Essay Das Lebensweltmißverständnis, der den ersten
Teil zu Lebenszeit und Weltzeit (1986) bildet, kommt Blumenberg auf Husserls Rezen-
sion des Mach’schen Vortrags zu sprechen (Blumenberg 1986, 33 – 34). Die Art, in der er
das tut, stärkt noch Husserls Tendenz, das Thema der Vergleichung auszusparen. Es
geht ausschließlich um die Vorwegnahme einer allgemeinen Phänomenologie durch
Mach. Das ist umso auffälliger, als Blumenberg an anderen Stellen, wo er unmittelbar
auf benachbarte Essays aus den Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen eingeht, sich
zum Prinzip der Vergleichung in der Physik ausschweigt. Der Metaphorologe hat zum
Thema der Vergleichung bei Mach nichts zu sagen und macht auch sonst um den proto-
metaphorologischen Text einen weiten Bogen. Es ist aber auch klar, wodurch seine
Aufmerksamkeit abgelenkt ist. In Blumenbergs Sicht war, was in Husserls Phänome-
nologie vom Begriff der natürlichen Einstellung an bis hin zur Lebenswelt zu Tage tritt,
in der Vorstellung einer natürlichen Weltauffassung vor der Scheidung zwischen
Wahrnehmung und wahrgenommenem Ding bei Richard Avenarius und in Ernst Machs
Theorie elementarer Empfindungen angelegt – in Konzeptionen, die weder die Tren-
nung in subjektiv und objektiv, noch die in bewusst oder unbewusst kennen. Blu-
menberg teilte diese Einschätzung mit seinem langjährigen Assistenten Manfred
Sommer, der intensiv über Mach und die Vorgeschichte der Husserl’schen Phänome-
nologie geforscht hatte. Konzepte wie natürliche Weltsicht und elementare Empfindung
verstand Sommer als Varianten einer geradezu mystischen Evidenz, die aus seiner
Sicht die frühen Positivisten der Phänomenologie bis hin zu Heidegger vermachten
(Sommer 1985; Sommer 1988; Blumenberg 1986, 51; Blumenberg 1989, 645 – 661; Blu-
menberg 1997, 516). Über die Vorläuferschaft zur Lebensweltproblematik, die deutlich
schon aus Husserls Rezension sprach, übersehen aber Sommer und interessanterweise
auch Blumenberg die andere Vorläuferschaft des Prinzips der Vergleichung zur Meta-
phorologie. Vielleicht erkannten sie aber wie wohl vor ihnen schon Husserl, dass der
Versuch, der Wendung zu ‚allgemeiner Phänomenologie‘ durch vergleichende und

4 Zum Zusammenhang (Blackmore, Tanaka und Itahaki 2001).

Metapher und Beschreibung 199



metaphorische Verfahren in herkömmlicher Weise zum Ausdruck zu verhelfen, es mit
schwerwiegenden Komplikationen zu tun bekommen würde.

2
Das Interesse an Machs Gebrauch von Vergleichung und Beschreibung im Rahmen
seiner Theorie der Erkenntnis und der Wissenschaften gilt diesen Komplikationen.
Durch ihr Studium erfährt man etwas darüber, was über Metapher und Begriff in der
rhetorisch-philosophischen Tradition hinausgeht und am Ende zum Neologismus der
Metaphorologie führen konnte. Um das besser zu verstehen, muss man zunächst einmal
das Umfeld von Machs Essay ins Auge fassen.

In der amerikanischen Erstausgabe der Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen
gehört Über das Prinzip der Vergleichung in der Physik in die abschließende Gruppe des
Bandes. Diese Essays nehmen nach den Vorträgen zu einzelnen Gebieten am Anfang,
die meistens auch früher gehalten wurden, nun übergreifend Stellung zu leitenden
Grundsätzen der Naturforschung.⁵ Zwei solcher Grundsätze heben sich ab. In ihrem
Umkreis muss man also die Bedeutung des Prinzips der Vergleichung am Ende suchen.
Um das klarer zu machen, seien die beiden Grundsätze kurz genannt: Der erste leitende
Gedanke ist der Grundsatz der Ökonomie. Ökonomie des Denkens und alles Nachfor-
schens und Erkennens im Leben und in der Wissenschaft ist am nachdrücklichsten mit
dem Namen Machs und anderer Positivisten seiner Zeit verbunden. Alles Denken,
besagt das in die frühe Neuzeit zurückreichende Prinzip,⁶ sucht Erkenntnisse in mög-
lichst vollständiger Weise auf möglichst kleinem Raum zu erfassen. Man unterschätzt
die systematische Tiefe des Grundsatzes, wenn man ihn für ausschließlich epistemo-
logisch hält. Es geht nicht nur um Denkweise und Forschungsstrategie. Das erste Stück
dieser abschließenden Gruppe, Über das Prinzip der Erhaltung der Energie, zeigt das
eindrucksvoll.⁷ Der Satz von der Erhaltung der Energie gibt der Denkökonomie ein tief
in den Naturzusammenhang zurückreichendes Fundament. Wärme und Bewegung

5 Die Schlussgruppe umfasst in der ersten Fassung den achten Vortrag (On the Principle of the
Conservation of Energy) bis zum zwölften Vortrag (On Instruction in the Classics and the Mathematico-
Physical Sciences). In den späteren Ausgaben wird diese Aufteilung durch hinzukommende Vorträge
immer weiter überdeckt.
6 Eine Fassung des Ökonomieprinzips, die über die klassische Geometrie hinaus das Experiment
miteinbezieht, findet sich bei Georg Christoph Lichtenberg (1972, 275 – 276). Für die klassische An-
wendung auf die Methode der Geometrie durch Definition ihrer Terme (Pascal 1957, 576 – 578).
7 Der Text ist die für die Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen gekürzte und auf ein Vortragsformat
gebrachte Fassung einer deutlich älteren Veröffentlichung Machs, Die Geschichte und die Wurzel des
Satzes von der Erhaltung der Arbeit (Mach 1872). Vom frühen Datum der Veröffentlichung her würde
die Arbeit darum zu der ersten Gruppe, den eher spezialistischen Texten, gehören. Die pointierte
Neufassung, mit dem bedeutsamen Wechsel von der Arbeit zur Energie als dem prinzipiell Erhaltenen,
macht aber aus der Spezialabhandlung geradezu den Paradefall der späteren, umfassend argumen-
tierenden Teilstücke.

200 Rudiger Campe



setzen die Aufwendung von Energie voraus und setzen ihrerseits Energie frei, die dann
weitere stoffliche Veränderungen herbeiführt. In der Summe bleibt in einem ge-
schlossenen System die Energie konstant. Dass es sich um einen Satz handelt, der auf
die (physikalische) Natur im Ganzen zutrifft, bzw. um ein Prinzip der (als die Ge-
samtheit der Physik gedachten) Natur, hat Mach zufolge die Naturforschung seit langem
und in immer wieder ganz unterschiedlichen Zusammenhängen herausgearbeitet.
Dazu gehören die Mechanik der Bewegung und des freien Falls ebenso wie Wärme-
theorie, Hydrostatik und Elektrizitätstheorie. Der grundlegende Charakter des Erhal-
tungssatzes sei, argumentiert Mach, gerade dadurch sichtbar geworden, dass die je-
weiligen Theorien in den einzelnen Gebieten wie Mechanik, Elektrizitätstheorie usw.
oftmals aus Analogiebildungen zu anderen Untersuchungsfeldern hervorgegangen
seien. Der Erhaltungssatz erweist sich damit als eine Art roter Faden durch die Na-
turforschung. Nochmals weitergehend folgert Mach, dass die Erhaltung der Energie
Grundsatz nicht nur der Mechanik und aller auf sie rückführbaren mathematischen
Formeln ist, sondern sich auf den noch einmal tieferen, vor-mathematischen Satz vom
ausgeschlossenen Perpetuum Mobile zurückführen lasse. Dieser Satz ist in Machs
Verständnis aber der Grundsatz der Physik, d. h. der Gesamtheit aller zwischen na-
türlichen Körpern und ihren Zuständen möglichen Verhältnisse. An diesen Satz kann
man letztlich gar nicht mehr die Frage richten, ob es sich um einen Satz der Naturer-
kenntnis oder der Natur in ihrem wesenhaften Bestand handelt. Es gibt keine andere
Natur als die, von der der Satz der Erhaltung gilt. Ökonomie des Denkens ist in die
Ökonomie der Natur selbst verwoben.

Ernst Mach hütet sich, aus dem Befund, dass die Ökonomie des Denkens letztlich
ein Teil der Natur ist, über die es Gedanken entwickelt, einen positiven Satz abzuleiten
– einen Satz, hieße das, über die Identität von Denken und Natur. Ein solcher Satz wäre
in seinem Anspruch gerade, was durch diese Gedankenreihe verhindert werden soll:
ein Satz der Metaphysik. Gelegentlich, aber eher selten wagt Mach stattdessen eine
andere Formulierung – keine metaphysische Aufstellung, aber eine starke Behauptung
am Schnittpunkt von Natur und Erkenntnis. Damit kommt man zum zweiten Leitge-
danken in der Schlussgruppe der Vorträge, die den Grundsatzfragen der Naturfor-
schung gelten und denen das Prinzip der Vergleichung zugehört.Von ihm ist weniger oft
und versteckter nur die Rede als vom Prinzip der Ökonomie. Auf den Vortrag zur Er-
haltung der Energie folgt Die ökonomische Natur der physikalischen Forschung.⁸ Dass
der Ökonomie in der Arbeitsweise und Geschichte der Wissenschaften eine Ökonomie
der Naturverhältnisse selbst entspricht oder sogar zu Grunde liegt, wird eigentlich erst
hier gesagt. Ausgesprochen ist es in einem ersten Resümee, das der Redner aus seinem
Vortrag zur Ökonomie der Forschung zieht: In dem immer weiteren Voranschreiten der
Analogien und Vereinfachungen lasse die Naturforschung schließlich die Einzelun-
tersuchungen hinter sich und suche „die Grenzen und Formen des Bettes zu erfassen, in

8 Diesen Vortrag hielt Mach 1882 mit einem ausdrücklichen Rückverweis auf Die Geschichte und die
Wurzel des Satzes von der Erhaltung der Arbeit von 1871.

Metapher und Beschreibung 201



welchem der lebendige Strom der Erscheinungen fließt.“ Mach fährt dann fort: „Den
sparsamsten, einfachsten begrifflichen Ausdruck der Tatsachen erkennt sie als ihr Ziel“
(Mach 1903, 236). Selten hat Mach die Möglichkeit einer ersten und einer letzten un-
eingeschränkten Evidenz so deutlich formuliert wie in diesen beiden Sätzen. Das In-
einander von End- und Ausgangspunkt ist aufschlussreich. Ausdrücklich ist nur vom
Ziel die Rede, dem Begriff am Ende der denkökonomischen Bewegung. Der sparsamste
und einfachste Ausdruck der Tatsachen am Ende des Weges bringt rückwirkend aber
auch die Vorstellung eines Beginns ins Spiel. Der ‚lebendige Strom der Erscheinungen‘
ist offensichtlich das Bild eines solchen Anfangs vor der wissenschaftlichen und
überhaupt jeder Art von Erkenntnis.

Solcher Sätze wegen haben Sommer und Blumenberg in Mach einen Vorläufer der
Husserl’schen Phänomenologie bis hin zur Lebensweltphilosophie gesehen: Die erste
Evidenz der Lebenswelt ist ‚der Strom der lebendigen Erscheinungen‘, die zweite Evi-
denz – die zur Vollendung gebrachte Wissenschaft – ist der ‚sparsamste, einfachste
begriffliche Ausdruck der Tatsachen‘. Als Fluss zwischen Ufern soll Machs lebendiger
Strom aber auch wieder so begrenzt und eingebettet sein wie die Ökonomie des Den-
kens. Das so sichtbare erste Prinzip der Denkökonomie und das eher verborgene zweite
Prinzip der End- und Anfangsevidenzen lassen sich nicht einfach auf einen gemein-
samen Grundsatz beziehen. Man braucht allerdings jeweils das eine, um das andere zu
verstehen.

Nun geht Mach aber in dieser Rede auch noch einmal weiter, zu einem zweiten
Resümee. Das Fazit der ersten und der zweiten Evidenz genüge dem Naturforscher, sagt
Mach. Was darüber hinausgeht, seien Spekulationen, die sich offenbar auf der Grenze
zwischen Naturforschung und Philosophie bewegen. An dieser Stelle kommt die
Theorie der elementaren Empfindungen ins Spiel, die Mach in diesen Jahren veröf-
fentlichte. Diese Theorie umfasst nicht mehr nur die Physik in ihrer Gesamtheit. Sie will
die Brücke zwischen Physik und Psychologie schlagen. Empfindungen sind Mach zu-
folge elementar nicht im Sinne von Atomen oder kleinsten Teilen. Sie sind elementar,
weil sie weder auf die psychologische Seite der Empfindung noch auf ihre physische hin
reduzierbar sind. Damit kommt eine weitere, umfassende Evidenz ins Spiel, die der
ersten und der letzten Evidenz der Naturforschung zugrundeliegend gedacht werden
kann, aber mit deren Mitteln zumindest noch nicht zu bestimmen ist. Mach schließt im
Überschwang eines Ausblicks, den er sich selten erlaubt: „Allein ahnen können wir, dass
dann“ – in einer „Wissenschaft der Zukunft“ – „die harte Scheidewand zwischen dem
Menschen und der Welt allmählich verschwinden wird, daß die Menschen nicht nur
sich, sondern der ganzen organischen und auch der sogenannten leblosen Natur mit
weniger Selbstsucht und einem wärmeren Gefühl gegenüberstehen werden“ (Mach
1903, 242). Gäbe es die Einsichten einer solchen zukünftigen Wissenschaft, dann gäbe es
Evidenz an sich und nicht nur den Strom der Erscheinungen einerseits (der dem Er-
kennen unzugänglich ist) und die kürzeste und genaueste begriffliche Formel ande-
rerseits (die immer nur in Annäherung ihr Maximum erreicht). Und in dieser einen und
einzigen Evidenz wäre auch der Gegensatz zur Ökonomie des Denkens, dem immer
schon eingefassten und gerichteten Prozess, beseitigt. Manfred Sommer hat die philo-

202 Rudiger Campe



sophische Evidenz, die die eingeschränkten Evidenzen der Denkökonomien überwin-
den würde, als ‚Evidenz im Augenblick‘ bezeichnet (Sommer 1987). Gemeint ist damit
der immer nur momentan denkbare Wegfall der Scheidewand, eine – wie Sommer es
auch sagt – mystische Vorstellung. Allerdings: Mach war kein Mystiker. Ihm bleibt nur
die ‚Wissenschaft der Zukunft‘, eine Vorstellung, die ebenso unbestimmt wie notwendig
ist. In ihr wäre Wissenschaft wahrhaft populär. Populärwissenschaftliche Vorlesungen
wären kein Zugeständnis an interessierte Laien, sondern die Erfüllung der Wissen-
schaft in einem auch politisch umfassenden Sinne. Und dieser Lebenssinn schlösse
sogar noch die Dinge der Natur jenseits der Menschen ein.

Von der Denkökonomie als erstem und der doppelten Evidenz als zweitem Prinzip
im Schlussteil der Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen war die Rede, weil die
eigentümliche Überlagerung von Vergleich und Beschreibung im Prinzip der Verglei-
chung – wie man sehen wird – in der Sache eng verbunden ist mit den beiden Prin-
zipien, einschließlich ihrer Friktionen. Was ist aber das Gebiet der Populär-Wissen-
schaftlichen Vorlesungen im Ganzen? Im Medium welchen Anliegens stellt sich Mach
die Frage nach dem Umbau der alten Metapherntheorie in der veränderten Umwelt
einer Wissenschaft, in der Beschreibung zu einer Forderung eigener und von Metapher
und Vergleich unterschiedener Art wird? Eine letzte Bemerkung vor der internen
Lektüre des Vortrags dazu, weil nur diese noch einmal weitere Einbettung des Vortrags
Anspruch und Tragweite der Vergleichung in ihren beiden Formen einschätzen lässt.

Man denkt heute beim Namen Ernst Mach an Stichworte wie ‚Empfindungsmo-
nismus‘ und das ‚unrettbare Ich‘ oder an Überlegungen zur Thermodynamik und die
Versuchsreihen mit Geschossfotografien im Zusammenhang der Schallexperimente.
Durch die Fortwirkung seines Namens im Wiener Kreis, der zuerst Verein Ernst Mach
hieß, denkt man sich Mach vielleicht auch als Wissenschaftstheoretiker. Aber Mach war
in allen Arbeiten immer auch Historiker der Wissenschaften. So hieß auch der Lehr-
stuhl, den er schließlich an der Universität Wien einnahm: Professur für „Philosophie,
insbesondere Geschichte und Theorie der induktiven Wissenschaften“ (Stadtler 1988,
24). Entscheidend ist es aber zu verstehen, dass Geschichte der Wissenschaften in
Machs Fall weder nur Vorbereitung, noch nachgeordnete Aufbereitung seiner eigent-
lichen Arbeit ist (Rheinberger 2007, 18 – 22). Wissenschaft realisiert sich für Mach wie
alles Wissen und alle Erkenntnis in der stetigen Veränderung, der Veränderung der
Zugangsweisen und der der Gegenstände selbst. Vielleicht den subtilsten und auch
klarsten Ausdruck findet das in dem Vortrag Gestalten der Flüssigkeit von 1868, einem
der frühen in den Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen, wo es um Spezialfragen der
Naturforschung geht, und demjenigen, den Mach an den Anfang der Sammlung stellte.
Mach sagt da zum einen: „Jedermann, der sich mit Wissenschaft beschäftigt, erkennt,
wie schwankend und unbestimmt die Begriffe sind, welche er aus dem gewöhnlichen
Leben mitgebracht, wie bei schärferer Betrachtung der Dinge scheinbare Unterschiede
sich verwischen, neue Unterschiede hervortreten. Und eine fortwährende Verände-
rung, Entwicklung und Verdeutlichung der Begriffe weist die Geschichte der Wissen-
schaft selbst auf“ (Mach 1903, 2). Das, so werden die Zuhörer in Prag verstanden haben,
scheint sich zunächst auf unsere Sicht der Dinge zu beziehen. Wenn man sich an die

Metapher und Beschreibung 203



umfassenden Vorträge am Ende der Sammlung erinnert, greift Mach damit auf die
Theorie von der Denkökonomie voraus. Allerdings zeigte sich da, dass Ökonomie
durchaus nicht nur eine Frage der Erkenntnis der Natur ist, sondern sich durch Aus-
dehnung auf immer weitere Teilgebiete der Natur schließlich als Teil des Naturpro-
zesses selbst erweist. Wenn man sich das ins Gedächtnis zurückruft, liest man umso
aufmerksamer einen sich anschließenden Satz in den Gestalten der Flüssigkeit: „Wir
wollen […] an einem naturwissenschaftlichen Beispiel sehen, wie sehr sich ein Ding
ändert, wenn man es immer genauer und genauer ansieht […]“ (Mach 1903, 2).Vielleicht
ist es dem Publikum im Deutschen Casino in Prag nicht aufgefallen – aber wörtlich
genommen, sagt Mach nun, dass es die Dinge selbst sind, die sich im Wandel unserer
Anschauungsweisen verändern. Damit kommt man aber bereits der Auffassung nahe,
die Mach erst in der Analyse der Empfindungen systematisch begründen wird und die
sich im Zusammenhang der zwei Evidenzen in den späteren Vorträgen immerhin ab-
zeichnet. Es ist die Auffassung, wonach Dinge nichts anderes als Empfindungskomplexe
sind, die sich weder auf eine subjektive, noch eine objektive Seite hin auflösen lassen,
die sich ständig umwandelnden Prozessualisierungen sinnesrelevanter materialer
Grundkonstellationen. Das naturwissenschaftliche Beispiel, das Mach hier ankündigt,
könnte nicht emblematischer sein: Gestalten der Flüssigkeit. In schwindelerregender
Meisterschaft führt Mach seine Zuhörer von einer eher konventionellen Geschichte der
Forschung zur Oberflächenspannung liquider Körper bis zu dem Gedanken, dass die
Gestalt, in der wir eine Person verkörpert sehen, mit in der Reihe von Gestaltformen
dieser Art zu sehen ist. Die Verflüssigung der Gestalt, die für uns das menschliche In-
dividuum ausmacht, wird bekanntlich als ‚Unrettbarkeit des Ich‘ das Motto der Wiener
Moderne (Mach 1991, 20; Bahr 1904). Umso eindrücklicher, dass Mach dieses in die
Moderne um 1900 hineinreichende Stück Geschichte der Wissenschaften in seinem
Vortrag dreißig Jahre vorher mit dem Rückgriff auf die Sprachspiele des platonischen
Sokrates eröffnet hatte: „Was meinst Du wohl, lieber Eutyphron, was das Heilige sei und
was das Gerechte“ (Mach 1903, 1). Die ‚fortwährende Veränderung, Entwicklung und
Verdeutlichung der Begriffe‘, von der Mach in diesem Vortrag spricht, kommt mit
dieser Intonierung geradewegs aus dem ältesten Bestand griechischer Philosophie. Für
den virtuosen Redner im Prager Casino ist es nur ein kleiner Sprung von der sokrati-
schen Fragetechnik zur neuesten Experimentalphysik flüssiger Körper. Das ist Ge-
schichte – oder man kann durchaus sagen: Geschichtlichkeit – der Wissenschaft nach
Ernst Mach.

In der Bindung der einzelnen Stücke an den jeweiligen Anlass und ihre Stellung
zwischen Alltäglichkeit und Wissenschaft sind die Populär-Wissenschaftlichen Vorle-
sungen im Ganzen Ausdruck einer solchen Geschichtlichkeit. In diesem Sinne sind sie
als erster Versuch in einem Unternehmen zu sehen, das Mach 1905 mit dem Buch Er-
kenntnis und Irrtum fortführt. Erkenntnis und Irrtum erscheint auf den ersten Blick als
das nun endlich zusammenhängende Buch, das in eine geregelte Gedankenfolge bringt,
was in der Sammlung von Vorträgen Stückwerk des Zufalls war. In der Tat unterlegt
Mach in dem umfangreichen Werk die Geschichte der Wissenschaft nun mit einer
expliziten Theorie, jedenfalls mit deutlichen Anspielungen darauf. Man soll das Buch

204 Rudiger Campe



ohne Zweifel als darwinistische Geschichte der Wissenschaft verstehen. Das Movens
und Gesetz der ständigen Veränderungen der Dinge der Wissenschaft heißt nun An-
passung, Denkökonomie erscheint als Bewegung im Zuge der Adaptation von Orga-
nismen wie von Theorien zum Zweck der Lebensoptimierung. Allerdings versieht Mach
eine solche Durchherrschung der Geschichte der Wissenschaft durch Theorie mit ei-
nem Caveat. Der Untertitel lautet Skizzen zur Psychologie der Forschung. Während die
Stückhaftigkeit der Beiträge in der Vortragssammlung einfach faktisch gegeben war,
stellt Mach sie nun im zusammenhängenden Buch kompositorisch her. Er nennt die
Kapitel eben nicht so und zählt sie auch nicht durch, sondern er ordnet sie als ‚Skizzen‘
wie unverbunden hintereinander an. Man kann einen systematischen Aufbau der
behandelten Themen natürlich trotzdem leicht ausmachen. Es gibt rahmende ‚Theo-
riekapitel‘ (Philosophisches und naturwissenschaftliches Denken und Eine psycho-phy-
siologische Betrachtung zu Anfang, Sinn und Wert der Naturgesetze am Ende); die
eigentlichen ‚Skizzen‘ beginnen dann mit psychologischen und physiologischen Grund-
fragen der organischen Körper wie Gedächtnis und Assoziation, Reflex und Willen und
führen zu den komplexen Themen von Zeit und Raum.

Auch wenn Machs Position in vieler Hinsicht erst im Buch Erkenntnis und Irrtum
deutlich wird, sind doch die Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen nicht nur ein
Werk, das gleichen Rang beanspruchen kann, sondern es ist gerade wegen seiner
stückweisen Zusammensetzung dem Theorieimpuls Machs in besonderer Weise eigen.
Erkenntnis und Irrtum muss gleichsam dagegen ankämpfen, das darwinistische Ver-
ständnis zu seiner Leittheorie zu erheben. Das Verhältnis der beiden Werke zueinander
zeigt sich besonders klar, wenn man den Vortrag Über das Prinzip der Vergleichung in
der Physik mit der ‚Skizzen‘-Folge Anpassung der Gedanken an die Tatsachen und an-
einander bis Ähnlichkeit und Analogie als Leitmotive der Forschung in Erkenntnis und
Irrtum vergleicht.⁹ Beide behandeln ähnliche Themen. Aber während die ‚Skizzen‘ in
Irrtum und Erkenntnis diese Themen dem darwinistischen Grundverständnis des Bu-
ches einordnen, unternimmt der Vortrag zu den Arten der Vergleichung einen ganz
eigenständigen Versuch, die Geschichtlichkeit der Naturwissenschaft als stetige Ver-
änderung der Wahrnehmungsweisen und der Dinge selbst unter dem Gesichtspunkt
der sprachlichen Mitteilung zu erfassen.

3
Zufall oder eher nicht: Den Vortrag Über das Prinzip der Vergleichung in der Physik hält
Ernst Mach in Wien im Jahre 1894, kurz bevor er aus Prag, wo er die Professur für
Physik innehatte, auf den Wiener Lehrstuhl für Philosophie und – nach heutigem
Sprachgebrauch – die Geschichte und Theorie der empirischen Wissenschaften

9 Wiederaufnahmen aus dem Prinzip der Vergleichung finden sich besonders im Abschnitt Anpassung
der Gedanken an die Tatsachen und aneinander (Mach 1906, 165 – 166; 177– 179).

Metapher und Beschreibung 205



wechselt. Der Vortrag formuliert grundlegende Thesen darüber, was für Mach das
philosophisch Entscheidende an der Wissenschaft ist.¹⁰ Für ihn gilt dafür nicht die
Darstellung der Theorien im Nachhinein der konsequenten Ableitung, sondern es ist,
wie im sozialen Leben der Menschen auch, das Entstehen und das Werden des Wissens
in den Wissenschaften. Damit ist nicht etwa nur ein soziologischer Vorrang des Han-
delns und Herstellens vor den Theorien gemeint, wie in der Science in Action von Bruno
Latour und anderen heute. Für Mach liegt das Wesen der Wissenschaft vielmehr im
gleichermaßen experimentellen wie gedanklich nachvollziehenden Versuch, zu den
jeweils günstig erscheinenden Problemstellungen unter wechselnden Annahmen und
Anforderungen zu kommen. Der Physiker im Laboratorium der Prager Universität ist
darum nicht ein Anderer als der Wiener Professor für Philosophie unter besonderer
Berücksichtigung der induktiven Wissenschaften. Indem er unter einem anderen Titel
arbeitet, übt er im Kern doch dieselbe Arbeit in Sinne desjenigen fortlaufenden Ver-
suchens aus, das Wissenschaft ist: in der Arbeit im Labor und im Nachvollzug der
Ansätze, die im Wandel der Zeit verfolgt worden sind; als Experimentator und als
Historiker.

Vergleichung in der Physik bringt dieses Relais zwischen dem Experiment und der
Geschichte in besonderer Weise zum Ausdruck. Denn Vergleichung ist nach Mach zum
einen der konkrete Akt, in dem Physiker – eine der Heldenfiguren ist in dieser Hinsicht
der flämische Gelehrte und Ingenieur Simon Stevin aus dem 17. Jahrhundert – Ver-
fahren, die für die eine Fragestellung vertraut waren, in ähnlicher Weise für andere
Gebiete nutzen, die nicht mit ihnen verbunden waren. Zum anderen bezeichnet Ver-
gleichung für Mach die Rekonstruktion dessen, was sich aus solchen Akten für die
Geschichte der Wissenschaften in ihrer Entwicklung und Tendenz herleiten lässt. Der
Vortrag an der Schwelle zwischen der Prager und der Wiener Zeit sucht mit der Ver-
gleichung eine grundlegende Kategorie für das Verständnis der Wissenschaft als Ge-
schichte zu gewinnen. Es ist aber auch ein Vortrag, der voller kleinteilig erläuterter
Beispiele für das praktische und konzeptuelle Vorgehen von Physikern seit der Neuzeit
ist. Mach hat diese beiden Seiten immer wieder, auf verschiedenen Ebenen und unter
verschiedenen Namen, miteinander ins Spiel gebracht. Aber in keinem anderen Fall ist
mit ‚Vergleichung‘ die Überschrift – die leitende Kategorie – so deutlich sprachlich
kommunikativer Art. Diese Fokussierung hebt den Vortrag heraus.

Die Fruchtbarkeit und zugleich die innere Schwierigkeit des Vortrags besteht darin,
dass Mach zwei Terminologien und Argumentationsweisen verbindet, die sich eigent-
lich nicht miteinander vertragen: Einmal spricht Mach von Vergleich und Begriff in
einer Weise, die aus der schon antiken und danach nie wieder aufgegebenen Theorie
der Metapher vertraut ist. Dinge und Sachverhalte werden anfänglich oder probeweise
durch Ähnlichkeiten mit anderen Dingen und Sachverhalten bezeichnet, der Begriff
bezeichnet sie dagegen in der Identität ihres eigenen und eigentlichen Wesens. Der
Begriff kann darum als das Ziel der Arbeit an den Vergleichen gesehen werden, um

10 Zu einer erhellenden Diskussion dieses Vortrags im Vergleich mit Robert Musil siehe Feng 2004.

206 Rudiger Campe



ihren bloß vergleichenden oder metaphorischen Status zu überwinden. Man kann aber
auch sagen, dass die Bezeichnung des Eigenen und Eigentlichen im Begriff schon vor-
ausgesetzt sein muss, um zu wissen, was eine bloß metaphorische Beziehung oder
‚Vergleichung‘ ist. Die metaphorische Bedeutung des Vergleichs und der Begriff sind
relationale Größen und darum nicht voneinander zu trennen. Zum anderen verwendet
Mach den Ausdruck ‚Beschreibung‘. Er bezieht sich dabei auf eine ganz bestimmte und
zeitgenössische Kodifizierung von Beschreibung. Sie stammt aus Gustav Kirchhoffs
Vorlesungen über Mechanik aus dem Jahr 1876, 18 Jahre vor Machs Vortrag erschienen.
„Aufgabe der Mechanik“ sei es – zitiert Mach – „‚die in der Natur vor sich gehenden
Bewegungen vollständig und auf die einfachste Weise zu beschreiben‘“ (Mach 1903,
263).¹¹ Die Beschreibung, die rezente Ausdruckweise, hat im Gegensatz zu der herge-
brachten Terminologie des Vergleichs (bzw. der Metapher) kein notwendig mitgege-
benes Gegenstück wie den Begriff. Es gibt keine Relation und keine Linie der qualita-
tiven Entwicklung von einem Anfang zu einem Ziel. Sicherlich dient die Beschreibung
dazu, eine Aufgabe zu erfüllen, und zu diesem Zweck eignet ihr ein innerer Optimie-
rungsspielraum. Trotzdem ist die Beschreibung immer sie selbst. Sie ist verbesse-
rungsfähig, spannt aber keinen geschichtsphilosophischen Bogen von einem Anfang zu
einem Ende. Mach benutzt in seinem Vortrag beide Ausdrucks- und Argumentations-
weisen (Vergleich-Begriff und Beschreibung), und er tut es abwechselnd und sogar
gleichzeitig. Auf geschickte Weise glättet er dabei die Diskrepanz zwischen beiden, man
kann auch sagen: er verdeckt sie. Der Optimierungsspielraum der Beschreibung wird
mit der Geschichtsphilosophie aus Metapher und Begriff nämlich immer wieder zu-
sammengebracht, wenn der Vergleich auch eine indirekte Beschreibung genannt wird
und der Begriff eine direkte Beschreibung. Man kann darin ein Desinteresse an ter-
minologischer Klarheit sehen. Aber Überblendungen divergenter Konzepte gehören zu
Machs Programm ständiger Anpassung und Veränderung in Erkenntnis und Wissen-
schaft. In diesem Fall kann man im Wandel der Bezeichnungsweisen und in der da-
durch erzeugten Reibung zwischen ihnen geradezu die eigentliche Stellungnahme zur
sprachlichen und argumentativen Bestimmung der Erkenntnis in den Wissenschaften
sehen. Im Hin und Her der alten und der zeitgenössischen Terminologien liegt – um es
mit Cassirer sagen – ein Hin und Her zwischen einer substanziellen und einer funk-
tionalen Sichtweise – mit dem Unterschied zu Cassirer, dass bei Mach damit kein
Fortschritt vom einen zum andern gemeint ist.

Um sich einen Eindruck von Machs Vorgehen in seinem Vortrag zu verschaffen, ist
es hilfreich, ihn in aller Kürze zweimal zu durchlaufen, einmal aus der Sicht von
Vergleich und Begriff, dann aus der Sicht der Beschreibung – auch wenn man damit die
Komplexität der Gleichzeitigkeit beider Sichtweisen auflöst. Zur besseren Kennzeich-
nung der Vorgehensweisen seien im Folgenden die Bezeichnungen ‚metaphorische

11 Hervorhebung so bei Mach, Kirchhoff hebt den Akt des Beschreibens nicht hervor (Kirchhoff 1876,
1).

Metapher und Beschreibung 207



Vergleichung‘ und ‚Vergleichung als Beschreibung‘ verwendet.¹² Beide ‚Vergleichungen‘
teilen zunächst denselben Ausgangspunkt: das „Wunder“, das die „sprachliche Mittei-
lung“ ist, und seine Fortentwicklung durch die „bekannten Zauberzeichen, welche
unsere Bibliotheken bewahren“ (Mach 1903, 265). Wunder und Zauberzeichen sind sie,
weil sie durch die Wissenschaft – und im engerem Sinn die Naturwissenschaften –
ihrerseits keine Erklärung finden. Wissenschaften können sprachliche Mitteilung und
Schrift nicht erklären, weil es Wissenschaften Mach zufolge nur durch den sprachli-
chen Austausch und nur unter der Voraussetzung der Bibliothek gibt. Damit ist der
Gesichtspunkt bestimmt, unter dem Mach im Prinzip der Vergleichung sein Verständnis
der wissenschaftlicher Erkenntnis und ihrer eigentümlichen Geschichtlichkeit entwi-
ckelt. Es ist der Gesichtspunkt von Sprache und Schrift.

Versteht man den Gesichtspunkt von Sprache und Schrift in der herkömmlichen
Logik von Vergleich (Metapher) und Begriff, dann stellt sich Machs Argumentation
folgendermaßen dar: Der Versuch, „eine eben beobachtete Tatsache mitzuteilen“ (Mach
1903, 265), beginnt in diesem Fall mit ‚metaphorischen Vergleichungen‘, die sich auf
einfache Empfindungen beziehen. Empfindungen sind in einfacher Passivität da, in
einer Art der Gegebenheit, die keinen Unterschied zwischen subjektiv und objektiv
kennt. Es ist die Mitteilung, die Vergleichung und Sprache in einem voraussetzt und im
Akt der Vergleichung die Trennung zwischen Subjektivem und Objektivem hervor-
bringt. „Wenn wir sagen, die Farben des Spektrums seien rot, gelb, grün, blau, violett,“
spekuliert Mach, „so mögen die Bezeichnungen von der Technik des Tätowierens her-
stammen, oder sie mögen später die Bedeutung gewonnen haben, die Farben seien jene
der Rose, Citrone, des Blattes, der Kornblume, des Veilchens“ (Mach 1903, 267). Mach
scheint unter ‚Vergleichung‘ hier sowohl die Zuordnung der Farben innerhalb der so-
zialen Praxis der Tätowierung wie den Rückbezug auf bereits bekannte Gegenstände
der Wahrnehmungswelt zu verstehen. Man kann darin genauer zwei Phasen des Ver-
gleichens ausmachen: In der sozialen Praxis erhält die Empfindung eine vorläufige
Markierung und damit einen Sitz im Leben; im Rückgriff auf schon benannte Gegen-
stände kann sie dann identifiziert werden und in die Sphäre intersubjektiv geteilter
Erkenntnis eintreten.¹³ Es verblüfft, dass mit Identifizierung und Benennung für Mach
alles schon getan zu sein scheint, um zu Wissenschaft und Erkenntnis zu gelangen.
Ohne jeden Übergang fährt er nach dem angeführten Satz fort: „Durch die häufige
Anwendung solcher Vergleichungen unter mannigfaltigen Umständen haben sich aber
den übereinstimmenden Merkmalen gegenüber die wechselnden so verwischt, daß
erstere eine selbständige, von jedem Objekt, jeder Verbindung, unabhängige, wie man
sagt, abstrakte oder begriffliche Bedeutung gewonnen haben. Niemand denkt mehr bei

12 Die Ausdrücke finden sich – wie gesagt – in dieser Weise nicht bei Mach. Die im Neuhochdeut-
schen ungewöhnlich gewordene Form ‚Vergleichung‘ hat Mach wohl mit Absicht gewählt, um im
Unterschied zur Figur des Vergleichs die – sprachliche – Vorgehensweise herauszustellen. In Er-
kenntnis und Irrtum verwendet Mach meistens nur die Verbform ‚vergleichen‘, was die Vorstellung der
Vorgehensweise noch weiter von der rhetorischen Figur abrückt.
13 Diese Argumentation legt es besonders nahe, von ‚metaphorischer Vergleichung‘ zu sprechen.

208 Rudiger Campe



dem Worte ‚rot‘ an eine andere Übereinstimmung mit der Rose als jene der Farbe, bei
dem Wort ‚gerade‘ an eine andere Eigenschaft der gespannten Schnur, als die durchaus
gleiche Richtung.“ (Mach 1903, 267) Der Begriff vollendet und überwindet die ‚meta-
phorische Vergleichung‘. Er vollendet den Übergang in die sprachliche Mitteilung, weil
nun die Identifizierung des Gegenstandes in der Welt und die Identität der Bedeutung
des Namens für alle Sprecher gesichert sind. In der vollen Entfaltung des Unterschieds
zwischen Subjektivem und Objektivem ist aber durch den Sprung zum Begriff erneut
eine Art einfacher Gegebenheit jenseits der Vergleichung erreicht: Allen steht die
Mitteilbarkeit in ein und demselben Wort zu Verfügung. Das eine Wort, mit dem alle
sich ohne weitere Erklärung miteinander verständigen können, lässt damit den Status
der ‚metaphorischen Vergleichung‘ hinter sich und wird zum Begriff. Die Evidenz des
Begriffs spiegelt die Evidenz der Empfindung.

Dass es nur einen Schritt braucht von der Einführung der ‚metaphorischen Ver-
gleichung‘ in die einfache Empfindung hin zur Ausschaltung alles Vergleichens im
Begriff – in dem einen Wort, das alle miteinander teilen –, liegt zunächst einmal an der
Radikalität beider Übergänge. In den herkömmlichen Theorien greift die Metapher auf
den Begriff vor. Ein durchgängiger Prozess zielt auf den Begriff hin und setzt seine
Möglichkeit in der Metapher voraus. Machs ‚metaphorische Vergleichung‘ ist dagegen
durch zwei symmetrische Bruchlinien gekennzeichnet. Sie operiert zwischen zwei
Evidenzen, die den Prozess ausschließen. Die eine Evidenz ist die elementare Emp-
findung, in der es weder Subjekt noch Objekt und keine Sphäre der Mitteilung gibt. Die
andere Evidenz ist der Begriff, in dem der Gebrauch des einen Wortes alle Verständ-
nisbemühungen schon überwunden hat und in dem die Subjekte sich in der Sphäre der
Objektivität zu Hause finden. Die Bruchstellen der Evidenzen, gehen damit über die
innersprachliche Spannweite von Metapher und Begriff im herkömmlichen Sinne
hinaus. Sind diese Grenzen einmal überschritten, ist das Wesentliche gesagt. Das ist der
eine Grund, warum es keine weiteren Erörterungen braucht. Zum anderen liefert Mach
aber eine ganz andere Betrachtung der ‚Vergleichung‘, die sich umgekehrt zu dem
Aspekt der Prozessualität zuwendet. Es ist die Betrachtungsweise der Beschreibung;
und an diesem Punkt wird sich dann auch der Vorschlag bewähren, ‚metaphorische‘
von ‚beschreibender Vergleichung‘ zu unterscheiden.

Unter dem Gesichtspunkt von Sprache und Schrift stellt die Beschreibung einen
neuen und eigenen Ansatz dar, auch wenn Mach sie mit dem Vokabular von Vergleich
und Begriff verwebt. Was er die indirekte Beschreibung nennt, heißt wieder Verglei-
chung, und die direkte Beschreibung läuft wieder unter dem Namen des Begriffs. Und
doch tritt mit der Beschreibung eine andere Ebene von Vergleichung in den Fokus und
damit auch eine andere Art von Begriff. Einen ersten Hinweis gibt Mach, wenn er die
erste Behandlung von Vergleich und Begriff – die ‚metaphorische Vergleichung‘ – ab-
bricht. Der Begriff, alias die direkte Beschreibung, sagt Mach in diesem Moment, sei
„eine mühsame Arbeit, selbst dann, wenn die hierzu nötigen Begriffe bereits voll ent-
wickelt sind“. Stattdessen könne man aber nun „einfach sagen […], eine in Betracht
gezogene Tatsache A verhalte sich nicht in einem einzelnen Merkmal, sondern in vielen
oder allen Stücken wie eine bereits bekannte Tatsache B.“ (Mach 1903, 267) Machs

Metapher und Beschreibung 209



Beispiele helfen, den dunklen Satz besser zu verstehen. Vergleiche ‚in vielen oder an-
deren Stücken‘ liegen danach vor, wenn man den Mond wie einen Gegenstand be-
handelt, dessen Schwere auf der Erde zum Tragen kommt, oder wenn man das Licht mit
der Bewegung von Wellen vergleicht. Anders als beim Rot, das sich im Rahmen von
Tätowierungstechniken heraushebt und durch die Farbe der Rose in seiner kompakten
Phänomenalität identifiziert wird, werden der Mond durch die Betrachtung als Ge-
genstand auf der Erde und das Licht durch die Hinsichtnahme auf Wellen nicht als
einzelne und einfache Empfindungen erfasst. Der Mond wird nicht zum Ding auf der
Erde und das Licht nicht zu Wasser in dem Sinne, in dem ‚rot‘ durch Abblassen des
Übertragungsvorganges zum Begriff der Farbempfindung wird. Gerade in dieser Be-
griffswerdung, alias direkten Beschreibung, der elementaren Empfindung liegt aber für
den Physiker die Mühseligkeit seiner Arbeit. Wie ein neuer Adam muss er beim
Übergang der elementaren Evidenz in die Sprache der Mitteilung, d. h. der Wissen-
schaft, das Lexikon jeder einzelnen Empfindung erstellen – eine Unmöglichkeit, auf die
später, unter veränderten Bedingungen, Carnap in seinem Projekt der Protokollsprache
wieder gestoßen wird (Carnap 1931).¹⁴ Man kann mit anderen Worten die Unterschiede
zwischen Machs erstem und zweitem Anlauf in seinem Vortrag auch so ausdrücken: Die
Vergleichung des ersten Typs (das Rote der Rose) ist eigentlich Vergleichung im Sinne
der Metapher – d. h. auf der Ebene des Wortes –, während der zweite Anlauf (die ‚in-
direkte Beschreibung‘ des Lichts durch Wellentheorie) den Charakter des Vergleichs im
Sinne der Beschreibung eines komplexen Geschehens – auf der Ebene der Aussage –
aufweist. Damit ist der früher schon angedeutete Gebrauch von ‚metaphorischer Ver-
gleichung‘ für einzelne Empfindungen und ihre Namen legitimiert, während man bei
komplexen Tatbeständen in Aussageform von ‚beschreibender Vergleichung‘ sprechen
kann.

Indirekte Beschreibung umgeht also das in Wahrheit unlösbare Problem, die
‚metaphorische Vergleichung‘ der einfachen Empfindungen durchgehend in Begriffe zu
überführen. Damit wird der Teil zur indirekten Vergleichung und zur Beschreibung
zum Kern des Vortrags. Hier erörtert Mach das, was in der Diskussion der ‚metapho-
rischen Vergleichung‘ zwischen der Evidenz der elementaren Empfindung und der des
Begriffs so frappant unbehandelt geblieben war: die Prozessualität der Vergleichung.
Mach entfaltet hier in weitem Bogen und zunehmender Ausführlichkeit seine Wis-
senschaftsgeschichte der immer wieder wechselnden Anpassungen der Ideen an die
Tatsachen bzw. der geschichtlichen Bewegung der Erkenntnis durch Denkökonomie.
Das reicht von der Auffassung des Lichts als Welle oder Schwingung und der ange-
nommenen Beziehung zwischen Magnetismus und Anziehung über den Vergleich von
Temperaturveränderungen mit dem Überfließen von Massen aus dem einen in einen
anderen Körper zu dem daraus wieder entwickelten Gedanken der allgemeinen Er-
haltung der Energie und weiteren Prinzipien der Konstanz in der Natur. Man sieht, wie
weit sich Mach mit der Vergleichung als indirekter Beschreibung damit von Metapher

14 Unmittelbar folgend die Kritik von Otto Neurath (Neurath 1932).

210 Rudiger Campe



und Begriff entfernt hat. Denn die indirekte Beschreibung führt unbeschadet ihres
Charakters als Vergleichung offenbar in die Theoriegeschichte der Wissenschaft. Im
Rahmen einer Philosophiegeschichte von der Metapher zum Begriff wäre Theorie aber
gerade das, was metaphorische Vergleichung auf den Begriff zubewegt. Im Positivismus
der Beschreibung nach Kirchhoff ist es aber umgekehrt das bloß Theoretische, was der
Physiker mit dem Ziel der einfachen und vollständigen Beschreibung hinter sich lässt,
nach Möglichkeit geradezu austilgen muss. In diesem Sinne kann Mach in seiner
Überblendung der Ausdrucksweisen paradoxerweise sagen, dass der Begriff, alias di-
rekte Beschreibung, die endliche Überwindung von Theorie ist.

In der Tat spricht Mach im zweiten Anlauf – im Zeichen der ‚beschreibenden
Vergleichung‘ – über lange Strecken des Vortrags nur vom Prozess der indirekten Be-
schreibung, alias Vergleichung, während beim ersten Anlauf – im Zeichen der ‚meta-
phorischen Vergleichung‘ – sich alles um den Bruch mit der Evidenz der Empfindung
einerseits und dem Eintreten in die Evidenz des Begriffs andererseits gedreht hatte. Am
Ende des Vortrags scheint es dann fast so, als habe Mach es vergessen, dass seiner
Ankündigung nach die direkte Beschreibung doch auch auf den Titel des Begriffs An-
spruch erheben können sollte. Wie erschrocken wirft er die Frage auf: „Was ist ein
Begriff?“ (Mach 1903, 278). Dass die Frage jetzt – kurz vor Ende – gestellt werden muss,
heißt, dass es hier um etwas Anderes geht, als was zu Beginn als ‚Begriff‘ Gegenstück
zur ‚metaphorischen Vergleichung‘ bedeutet hatte. Dort war der Begriff die Evidenz in
der Überstimmung aller, das Gegenstück zur Evidenz der einfachen Empfindung, die
keinen Unterschied von Subjektivem und Objektiven und darum auch keine Proble-
matisierung der sprachlichen Mitteilung kennt. Ganz anders heißt es nun im Kontext
der ‚beschreibenden Vergleichung‘, „die Empfindung“ sei gerade „kein rein passiver
Vorgang“. „Die niedersten Organismen,“ führt Mach aus, „antworten auf dieselbe mit
einer einfachen Reflexbewegung, indem sie die herankommende Beute verschlingen“
(Mach 1903, 278). Dem entspricht dann die überraschende Erklärung des Begriffs: Seine
Definition, ja schon die bloße Nennung seines Namens sei „ein Impuls zu einer genau
bestimmten, oft komplizierten, prüfenden, vergleichenden oder konstruierenden Tä-
tigkeit, deren meist sinnliches Ergebnis ein Glied seines Begriffsumfangs ist“ (Mach
1903, 279). Mach vergleicht diese Tätigkeit des Physikers, die der Begriff in einem nun
ganz wörtlichen Sinne ist, mit der Weise, in der bei einem geübten Klavierspieler der
Notentext unmittelbar die Bewegungen der Finger auf der Tastatur auslöst. An die
Stelle der Evidenzen am Anfang des Vortrags treten hier also Reflexhandlungen – das
Verschlingen der Beute in der Reaktion auf die Empfindung und die mental vollzogene
oder im Labor ausgeübte Handlung des Physikers, reaktiv ausgelöst durch den Namen
des Fachbegriffs. Die Reflexe auf der animalen Stufe und die Reflexe der geübten
Wissenschaftler bilden gerade keine Evidenzen eines vom Prozess radikal verschie-
denen Anfangs oder Endes, wie es Empfindung und Begriff bei der ‚metaphorischen
Vergleichung‘ waren. In der ‚beschreibenden Vergleichung‘ sind die Reflexe der (Ver-
suchs‐)Tiere und der (sie dem Experiment unterwerfenden) Forscher letztlich nur
frühe und späte Varianten innerhalb desselben Prozesses der mäandernden Formen
der Deskription. „Auch unser Leben,“ erklärt Mach, „spielt sich in analogen Prozessen

Metapher und Beschreibung 211



ab, und alles, was wir Wissenschaft nennen, können wir als Teile, als Zwischenglieder
solcher Prozesse ansehen“ (Mach 1903, 278).

Trennt man das Prinzip der Vergleichung entgegen Machs eigener Verquickung der
Ausdrucksweisen in zwei Durchläufe auf, dann zeigt sich, dass Vergleichung im her-
kömmlichen metaphorischen Sinn und Vergleichung als Beschreibung nach positivis-
tischem Verständnis grundverschieden sind. Sie verhalten sich in ihrer Unterschied-
lichkeit aber auch deutlich komplementär zueinander. Im Sinne der überlieferten
Beziehung zwischen Metapher und Begriff liegt das Interesse ganz auf dem Beginn der
metaphorischen Ersetzung und ihrem Zielpunkt im Begriff. Hier geht es im Kern um die
Benennbarkeit der einzelnen und einfachen Empfindung. Im Zeichen der Beschreibung
steht dagegen der Prozess der immer wieder erneuerbaren, indirekten Beschreibungen
im Mittelpunkt, ihre Anfangs- und Endstadien erscheinen selbst schon und immer noch
als Fortsetzungen des Prozesses und geben darüber ihre eigene Finalität auf. Die
letztlich niemals ganz anfängliche und niemals ganz ans Ende kommende Beschrei-
bung bringt aus demselben Grund immer schon und immer wieder weitergehende
Tatsachenkomplexe ins Spiel. Sie ist von Beginn an jenseits einfacher Empfindungen.
Die beiden Durchgänge gehen also von sich einander ausschließenden Annahmen aus
und lassen sich nicht in einem einhelligen Verfahren vereinbaren. Aber ihre strikte
Komplementarität deutet auf einen ihnen gemeinsamen Problemhorizont.

Dass Mach sich der inneren Spannungen im Vortrag bewusst war, ist anzunehmen.
In Erkenntnis und Irrtum, dem Buch aus der Glanzzeit der Professur in Wien, tauchen
zusammen mit dem Wort von der Vergleichung einige weitere Beinahe-Zitate aus dem
Prinzip der Vergleichung wieder auf, Beispiele aus der Wissenschaftsgeschichte kom-
men wieder, und der Anspruch, die Geschichte von Erkenntnis und Wissenschaft nicht
aus ihren Resultaten, sondern in ihrem Werden und Entstehen zu erfassen, ist derselbe.
Aber die Widersprüche sind nun zumindest terminologisch bereinigt. In Erkenntnis und
Irrtum scheint das Werden der Wissenschaften ohne Brüche in einer darwinistisch
unterlegten Evolutionsgeschichte aufzugehen. Die ‚Skizze‘, in der kurz vom Vergleichen
die Rede ist, kennt den Unterschied zwischen der ‚metaphorischen Vergleichung‘ und
der ‚Vergleichung als Beschreibung‘ nicht mehr. In der Sache ist mit Vergleichen hier
nun weitgehend die Prozesshaftigkeit der wechselnden Theoriemodelle angesprochen,
die vorher unter dem Vorzeichen der Beschreibung verhandelt worden war. Von der
Bindung an sprachliche Mitteilung, die für die Vergleichung so wichtig gewesen war,
heißt es in Erkenntnis und Irrtum nur noch: Nur Gemeinschaft und Wissenschaft er-
forderten Sprache, während Individuen Gedankenanpassung ohne sie betreiben
könnten (Mach 1906, 167– 168). Mach bleibt damit seiner alten Themenbreite aus dem
Prinzip der Vergleichung scheinbar treu. Aber es geht nicht mehr um die Sprache, die er
ein Wunder genannt hatte, weil sie von der Wissenschaft, deren Voraussetzung sie sei,
ihrerseits nicht erfasst werden könne. Sprache und Schrift treten in Erkenntnis und
Irrtum nur noch in der Weise evolutionärer Errungenschaften in Erscheinung, und das
heißt: in wissenschaftlich bereits bestimmter Form. Es ist darum nur konsequent, dass
im Buch der Titel der ‚Skizze‘, in der Passagen aus dem Prinzip der Vergleichung auf-
gegriffen sind, auch nicht mehr Vergleichung heißt, sondern Anpassung der Gedanken

212 Rudiger Campe



an die Tatsachen und aneinander. Einen ganz ähnlichen Titel, der Darwin’sche Evolution
und die Entwicklung der Wissenschaften durch Denkökonomie zusammenbringt, hatte
es allerdings schon in den Populär-Wissenschaftlichen Vorlesungen gegeben. Dort hieß
der Titel eines Vortrags, der dem Prinzip der Vergleichung um ein Jahr vorausging: Über
Umbildung und Anpassung im naturwissenschaftlichen Denken. Aber dieser Vortrag
behandelte die Geschichte der Wissenschaften nur aus dem wissenschaftsinternen
Gesichtswinkel und nicht unter der Fragestellung von Mitteilung und Sprache wie im
Prinzip der Vergleichung. Um die Analyse von Prinzip der Vergleichung wieder aufzu-
nehmen: Vom doppelten Ansatz der metaphorischen Vergleichung zum einen und der
Vergleichung als Beschreibung zum andern bleibt in der ‚Skizze‘ in Erkenntnis und
Irrtum nur die Wissenschaftsgeschichte, wie sie der Beschreibung im Prinzip der Ver-
gleichung entspricht. Das Entscheidende im Prinzip der Vergleichung ist aber unter dem
Zeichen von Sprache und Mitteilung die Überkreuzung von zwei Zweigen, die einander
ausschließen und ergänzen.

Die chiastische Anlage des Aufsatzes zeigt, was geschieht, wenn das überkommene
Denken in Begriff und Metapher mit dem Verständnis von Wissenschaft als Beschrei-
bung zusammenstößt, so wie es sich zu Machs Lebzeiten von den Anfängen des Posi-
tivismus sowohl als der Phänomenologie bis hin zum Wiener Kreis entwickelte. Das
heißt, dass Mach in seinem Vortrag nicht einfach einander ausschließende Denk- und
Argumentationsweisen nebeneinanderstehen lässt. Er zeigt sie in ihrer Gegensätz-
lichkeit aufeinander bezogen. Einerseits bleiben Begriff und Metapher nicht unver-
ändert bestehen, so wie man sie seit Aristoteles kannte. Aber Mach trägt andererseits
auch in die Beschreibung eine Differenz ein, die es bei dem Physiker Kirchhoff – auf den
er sich beruft – höchstens in verdeckter Weise gibt. Was die metaphorische Verglei-
chung zutiefst prägt, ist Machs nachdrückliche Betonung der Evidenzen an beiden
Enden der Wegstrecke von der Metapher zum Begriff. Elementare Empfindungen
jenseits der Unterscheidung von Objektivität und Subjektivität und Begriffe, deren
Namen bei jedermann dasselbe Verständnis auslösen, stehen beide außerhalb der
Geschichte von der Metapher zum Begriff. So überdehnt Mach schon innerhalb der
‚metaphorischen Vergleichung‘ die herkömmlichen Modelle. Er steht damit der posi-
tivistischen Philosophie von Richard Avenarius und dessen Vorstellung vom einfachen
Leben nahe (Avenarius 1888, V–XIX), und er nimmt voraus, was bei Husserl später
Lebenswelt und Evidenz der Wissenschaft heißen wird. Mit seiner Auffächerung der
‚beschreibenden Vergleichung‘ in indirekte und direkte Beschreibung treibt er ande-
rerseits Kirchhoffs Auffassung von der Aufgabe der Physik als Wissenschaft an ihre
Grenzen. Denn in der Befreiung der Beschreibung aus ihrer dienenden Stellung ge-
genüber der Erklärung oder Theorie geht es bei Kirchhoff darum, alle Prozessualität in
der Wissenschaft vor historistischen Versuchungen zu schützen. In der Deskription
liegt bei ihm genauso wie dann bei Brentano und bei Husserl der Ruf ‚Zurück zu den
Dingen‘. Beschreibungen können vollständiger und einfacher ausfallen oder eben nicht,
man kann sie verbessern oder verschlechtern. Aber sie haben keinen geschichtsphi-
losophischen Sinn. Dass Mach indirekte und direkte Beschreibung trennt und sogar
noch in die Terminologie von Vergleich und Begriff verstrickt, konterkariert darum das

Metapher und Beschreibung 213



Ethos des positivistischen wie des phänomenologischen Rufes zurück zu den Dingen.
Gewiss: Mach stellt sicher, dass innerhalb der Beschreibung die Kontinuität gewahrt
bleibt. Im Reich der Deskription gelten Empfindungen genauso wie Begriffe als Reiz-
Reaktionsabläufe. Insekten treibt die Empfindung so zur Beute, wie der Begriff den
Wissenschaftler zur Erkenntnis. Und doch erinnert Mach – willentlich oder nicht –
daran, dass in der Idee von der vollständigen und einfachen Beschreibung eine adae-
quatio rei et intellectus verborgen ist, aus der immer wieder eine neue Version der
Geschichte von der Metapher zum Begriff aufbrechen könnte.

In den inneren Divergenzen von Machs Vortrag und ihrer chiastischen Beherr-
schung steckt ein umfassender Anspruch. Über der folgerichtigen Durchführung des
Programms der Wissenschaft (der Beschreibung) soll nicht vergessen werden, dass es
Aspekte von Mitteilung und Sprache nach der Art von Metapher und Begriff gibt, die
der Wissenschaft voraus- und zugrundeliegen. Populärwissenschaftliche Vorträge sind
darum nicht nur eine Spielart, über Wissenschaft zu sprechen, unter anderen. Aus
Machs Verständnis folgt vielmehr in einem wesentlichen Sinne die Anforderung,
Wissenschaft in alltäglicher Verständigung zur Sprache zu bringen. Über das Prinzip
der Vergleichung in der Physik ist der seltene Fall, in dem Mach unter dem Gesichts-
punkt der sprachlichen Mitteilung beide Seiten in Einem verfolgt. Wenn man sich also
entschließt, in den auseinanderstrebenden Zweigen ein Muster und ein positives An-
liegen zu erkennen, dann lautet der Vorschlag hier, Machs Vortrag als einen ersten
Versuch zu einer Metaphorologie zu nehmen. Damit ist nicht gemeint, dass er nach
Blumenbergs Vorgaben zu rekonstruieren wäre. Umgekehrt ist die These, dass das
Prinzip der Vergleichung zu einer Familie von Versuchen gehört, deren prominentestes
und bekanntestes Mitglied bis heute Blumenbergs Werk ist. Metaphorologie wäre dann
nicht hinreichend verstanden, wenn man in ihr nur eine von der Begriffsgeschichte her
gesehene Metapherntheorie sähe. Entscheidend ist dann vielmehr eine innere Um-
wendung des Verständnisses von Metapher und Begriff überhaupt im Angesicht einer
Epistemologie der Beschreibung, die in ihrer Frühphase positivistisch wie auch phä-
nomenologisch ausfallen konnte und damit in die Wissenschaft und Philosophie des
20. Jahrhunderts hinein- und noch darüber hinausführt.

4
Blumenberg, hieß es zu Beginn, war ein eifriger Leser der Populär-Wissenschaftlichen
Vorlesungen, und zusammen mit Manfred Sommer betonte er die Nähe zwischen
Machs Positivismus und den Anfängen der Phänomenologie. Das Stichwort dafür lie-
ferte Husserls Referat dieses Vortrags, als er zustimmend Machs Absicht zitierte, „‚eine
allgemeine, alle Gebiete umfassende physikalische Phänomenologie‘“ auf den Weg zu
bringen. Man kann sich aber fragen, ob in Blumenbergs Interesse an Mach nicht doch
auch eine Nähe zu seiner eigener Position und seinen eigenen Arbeiten liegt. Dabei geht
es dann aber nicht um unmittelbare Vergleiche zwischen Theorieansätzen oder
Theoriestücken. Es geht stattdessen um die Verwandtschaft der geschichtlichen Lage, in

214 Rudiger Campe



die beide sich mit der Entwicklung ihrer Arbeitsweisen gebracht sahen – so unter-
schiedlich das Gebiet des Experimentalphysikers, Wissenschaftshistorikers und Posi-
tivisten auch war von dem des Philosophen, Wissenschaftshistorikers und Phänome-
nologen.

Das Geheimnis in Blumenbergs Werk ist und bleibt – wenn man so schematisch
sprechen darf – das Verhältnis zwischen dem Metaphorologen und dem Phänomeno-
logen. Im Zusammenhang der an Machs Prinzip der Vergleichung entwickelten Fragen
müsste man hinsichtlich der Paradigmen der Metaphorologie zunächst sogar vorsich-
tiger formulieren. Auf den ersten Blick geht es um Paradigmen für die Bildungsge-
schichte von Metaphern auf ihrer Reise hin zu Begriffen oder fort von ihnen. Zwar ist
damit ein Programm der Beobachtung und der Reflexion eröffnet, das sich in der
gleichsam transzendentalen Typik der Paradigmen von rhetorischen oder wissen-
schaftsgeschichtlichen Metaphernstudien unterscheidet. Aber dem soweit charakteri-
sierten ersten Blick nach gibt es keinen zwingenden Grund, unter dem Namen Meta-
phorologie etwas Anderes in Vorbereitung zu vermuten, als eine Theorie der Metapher
in ihrer Beziehung zum Begriff: Metapherngeschichte als Erweiterung oder allenfalls
als Umkehrung von Begriffsgeschichte. Aber natürlich zeigen dann Metaphernunter-
suchungen zum Beispiel in Höhlenausgänge oder Weltzeit und Lebenszeit mit aller
Deutlichkeit, dass die Forschung auf der geschichtlichen Bahn zwischen Metapher und
Begriff über diese Bahn selbst hinweg greift. In Manuskripten und Büchern, die aus
dem Nachlass veröffentlicht wurden, liest man es dann in ausdrücklichen Formulie-
rungen: in der Theorie der Unbegrifflichkeit, den Phänomenologischen Schriften 1981–
1988 und schließlich in der Beschreibung des Menschen.¹⁵ Die Theorie der Unbegriff-
lichkeit geht schon in ihrer internen Umschrift der Paradigmen und vor der aus-
drücklichen Beschreibung des Menschen weiter: Jede realisierte Metapher ist danach
auf einer geschichtlichen Bahn hin zum Begriff und fort von ihm zu lokalisieren, aber
ihre eigene Funktion als Metapher ist außerhalb dieser konstituierten Bahn in abso-
luten Evidenzen zu suchen. In dem Augenblick, in dem sich die Metapher aus ihrer
Bezogenheit auf den Begriff heraus und in die Sphäre der Evidenz hineindreht, beginnt,
allgemein gesprochen, das Gebiet der Metaphorologie. Denn Evidenz überdehnt die
Anforderung an Metaphern in ihrem herkömmlichen proportionalen oder relationalen
Verständnis. Der Prototyp der Evidenz im Sinne des späten Husserl war die Lebenswelt,
in Blumenbergs Kritik und spezieller Abwandlung sind es die ‚Wirklichkeiten in denen
wir leben‘. Blumenbergs Metaphorologie in seinem besonderen Verständnis konnte
man schon aus den Paradigmen heraus erkennen, aber man muss wohl die meist erst
im Nachlass sichtbar gewordenen Ansätze zum Wirklichkeitsbegriff hinzunehmen. In
dem grundlegenden Gedanken der Paradigmen vom implikativen Modell der Meta-
phorologie liegt die Anweisung, Metaphern von einer Evidenz aus zu rekonstruieren,
die nicht auf der Bahn von der Anschauung zum Begriff liegt, sondern die erst aus dem
jeweiligen Metaphernvorkommen zu erschließen ist. Evident ist in diesem Sinne, was

15 Zum ersten siehe (Haverkamp 2013, 237– 240); zum zweiten (Zambon 2017).

Metapher und Beschreibung 215



sich als jeweils implizierte Wirklichkeit aus sich selbst heraus versteht: Es geht in der
Bezüglichkeit zwischen Metaphern und Begriffen nicht auf, bindet sich aber in der
Wirklichkeit als Implikat auch an keine feststehende erste oder letzte Evidenz.¹⁶

Metaphorologie, nach Blumenbergs Modell verstanden, bildet den Übergangspunkt
zwischen Metapherngeschichte und Phänomenologie – zumindest von Seiten der Me-
tapherngeschichte. Die Umkehrung der Richtung lässt sich nur weniger direkt zeigen. Es
gibt aber Anzeichen dafür, dass Blumenberg die phänomenologische, lebensweltliche
Evidenz bei aller grundlegenden Bedeutung für sein eigenes Werk doch mitunter
verfahrensmäßigen und historischen Außenbezügen aussetzt. Wieder ganz schema-
tisch kann man zwei Stufen solcher Außenbezüge benennen. Die erste Stufe bilden
Versuche, Beschreibung im positivistisch-phänomenologischen Sinne in einer Art von
Verfahrensgenealogie zu erfassen. Spuren findet man in den Schlusskapiteln der
Höhlenausgänge, wo es darum geht, den Typus der platonischen Höhle in Positivie-
rungsversuchen der Aufklärung wiederzufinden. So macht Blumenberg für Diderot
und seine Zeitgenossen einen neuen Nachdruck auf Beobachtung und Aufmerksamkeit
im Gefolge des Gebrauchs optischer Instrumente in der Naturforschung aus: „Sicht-
barmachung ist eine Idee, die ein Mißtrauen hinsichtlich der Sichtbarkeit voraussetzt“,
(Blumenberg 1989, 523) setzt er an. Bezogen auf Aufmerksamkeit als darüber hinaus-
gehendem Training menschlicher Vermögen fügt er an: „Ihr eine neue Art von Nach-
hilfe angedeihen zu lassen, die im weitesten Sinne als ‚Beschreibung‘ von Sachverhalten
bezeichnet werden kann und darin über ‚Erzählung‘ von Geschichten hinausgeht,
vereinigt ganz unterschiedliche Bemühungen ästhetischer wie theoretischer Einlas-
sung auf die Realität“ (Blumenberg 1989, 523). Im weiteren Zusammenhang mit Ber-
keleys A Description of the Cave of Dunmore (1702) und Forsters Reise am Niederrhein, in
England und Frankreich (1790) heißt es noch deutlicher: „Es war die Freilegung des
Beschreibungsgedankens und die vollzieht sich immer und immer wieder gegen eine
vorherrschende Verfahrensart, der die Unbefangenheit des Standpunkts nachträglich
abgesprochen werden muß […]“ (Blumenberg 1989, 562). So sehr bei Kirchhoff und
Mach, bei Brentano und Husserl die reine, randlose Beschreibung mit dem Auf und Ab
der Hypothesen brechen will und nur so Wissenschaft möglich sein soll, ist Blumenberg
doch willens, in der Beschreibung ihrerseits Traditionen und Intentionen zu erkennen
– vor allem die Tradition und Intention, von dem irgendwie schon Angenommenen und
Vorausgesetzten immer wieder neu abzusehen. Die Beschreibung nähert sich damit in
ihrem Vorgehen gerade dem, was sie ihrer Absicht nach zutiefst ablehnt: dem ver-
gleichenden und metaphorischen Anschluss an das, was man schon akzeptierter Weise
vertreten zu können glaubt. Auf einer höheren Ebene und aus einer komplizierten
Herleitung heraus hat Blumenberg sogar von der inneren Notwendigkeit in Husserls
transzendentaler Phänomenologie gesprochen, so etwas wie ein Außen der Beschrei-
bung in bestimmten Fällen anzuerkennen. In einer posthum veröffentlichten Skizze

16 Gemeint ist hier das ‚implikative Modell‘ als grundlegendes Verfahren von Blumenbergs Meta-
phorologie. Zu Belegen und Herleitung (Campe 2022).

216 Rudiger Campe



erkennt er in Husserls Grundlegung der Intersubjektivität in der Fremderfahrung am
Ende der Cartesianischen Meditationen, dass der „deskriptiven Einsicht“ (Blumenberg
2018, 69) selbst daran gelegen sein kann, das Postulat der Beschreibung zumindest in
seiner Verbindung mit der Faktizität des Beschriebenen zu suspendieren.¹⁷ Vereinfacht
gesagt, lautet das Argument: In der Beschreibung der Fremderfahrung habe Husserl
sein eigentliches Meisterstück in der Deskription geliefert,¹⁸ das – mit Kirchhoff ge-
sprochen – die Forderung nach Vollständigkeit und Einfachheit besser erfülle als Be-
schreibung von physischen Körpern. Fremderfahrung stelle aber ihre eigene Be-
schreibbarkeit dann in Frage, wenn man Beschreibung an die Gegebenheit im
Wirklichen bindet. Der Fremderfahrung liege nämlich gerade keine direkte Wahr-
nehmung und keine eigene Reduktion zu Grunde. Der Beschreibende – Blumenbergs
Kommentar – verfahre darum in diesem Fall nur wie in einer Deskription. In Wahrheit
greife er auf begriffliche Deduktion zurück (Blumenberg 2018, 69). Die Beschreibung
der Fremderfahrung vollendet, von Blumenberg so rekonstruiert, in der Grundlegung
der Phänomenologie in Intersubjektivität, mit Machs Worten gesprochen, die Forde-
rung der direkten Beschreibung nur als indirekte Beschreibung, und das heißt: im
Vergleich. Das – könnte man wieder in Blumenbergs Worten sagen – ist aber ein vom
Typus her metaphorologisches Argument: Die Vorgehensweise der Phänomenologie
tritt in diesem Fall als Verfahren nach Außen und überschreitet dabei ihre Grenze, „als
Indiz für ihre Partizipation am Geschichtsprozeß und seiner Intentionalität“ (Blu-
menberg 2018, 71).

Wenn man Metaphorologie bei Blumenberg als Bezeichnung für die spannungs-
reiche Beziehung zwischen herkömmlicher Metapherntheorie und der Beschreibung
des Phänomenologen nimmt, ergibt sich dieses Bild: Was sich zwischen Begriffsge-
schichte und ihrer Erweiterung zum Studium von Metaphern in Philosophie und
Wissenschaft einerseits und der kritischen Erweiterung des Husserl’schen Erbes zu
einer phänomenologischen Anthropologie andererseits in durchgängiger Gegenstel-
lung in Blumenbergs Gesamtwerk zeigt, liegt im Detail des Textes in der Verschränkung
zwischen metaphorischer und beschreibender Vergleichung in Machs Über das Prinzip
der Vergleichung in der Physik vor. Damit ist keine systematische Zusammenführung
gemeint, und einflussgeschichtlich kann man nur festhalten, dass Blumenberg es nach
Kräften vermieden hat, in Machs Vortrag einen Vorläufer seiner eigenen Metaphoro-
logie zu erkennen. Zwischen dem Experimentalphysiker und Miterfinder des Positi-
vismus und dem Philosophen und Nachlassverwalter der Phänomenologie liegt fast der
Abstand einer Welt. Aber Mach und Blumenberg denken und schreiben eben doch auch
in einer Welt, der sie beide schon und noch angehören – wenn auch eben an den
entgegensetzten Enden. Es ist die Welt, in der die überkommene Ordnung von Meta-

17 „Phänomenologisch hatte sich mit der Theorie der Fremderfahrung kein zwingendes Argument
entwickeln lassen, daß es die der Möglichkeit dieser Erfahrung so günstigen Umstände auch geben
müsse. Fremderfahrung wäre auch möglich geblieben und in ihrem Wesenszug beschreibbar, wenn es
niemals einen Akt ihres Vollzuges in der Welt gegeben hätte.“ (Blumenberg 2018, 72).
18 Blumenberg denkt hier wahrscheinlich an die §§ 51 – 55 in der V. Meditation (Husserl 1995, 114 – 131).

Metapher und Beschreibung 217



pher und Begriff mit ihren geschichtlich-philosophischen Einlagerungen sich ver-
schränkt mit dem scharfen Bruch dieser Ordnung samt Geschichtsphilosophie, in Po-
sitivismus wie in Phänomenologie und mit den weiteren Folgen bis heute. Metapho-
rologie ist ein Aspekt dieser Verschränkung.

Literatur
Apel, Karl-Otto. 1963. „Die Idee der Sprache in der Tradition des Humanismus von Dante bis Vico.“ Archiv

für Begriffsgeschichte 8: 17–398.
Avenarius, Richard. 1888. Kritik der reinen Erfahrung: Erster Band. Fues‘s Verlag.
Bahr, Hermann. 1904. „Das unrettbare Ich.“ In Dialog vom Tragischen, 79– 101. S. Fischer.
Black, Max. 1962. Models and Metaphors: Studies in Language and Philosophy. Cornell University Press.
Blackmore, John, Stefan Tanaka und Ryoichi Itagaki (Hrsg). 2001. Ernst Mach’s Vienna: 1895–1930. Kluwer

Academic.
Blumenberg, Hans. 1986. Lebenszeit und Weltzeit. Suhrkamp Verlag.
Blumenberg, Hans. 1989. Höhlenausgänge. Suhrkamp Verlag.
Blumenberg, Hans. 1997. Arbeit am Mythos. Suhrkamp Verlag.
Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp Verlag.
Blumenberg, Hans. 2018. „Beschreibung und Deduktion.“ In Phänomenologische Schriften: 1981–1988,

69–77. Suhrkamp Verlag.
Campe, Rüdiger. 2022. „Implikation: Eine Rekonstruktion von Blumenbergs Verfahren.“ In Blumenbergs

Verfahren: Neue Zugänge zum Werk, Herausgegeben von Hannes Bajohr und Eva Geulen, 17–45.
Wallstein Verlag.

Carnap, Rudolf. 1931. „Die Physikalische Sprache Als Universalsprache Der Wissenschaft.“ Erkenntnis 2:
432–65.

Derrida, Jacques. 1999. „Die Weiße Mythologie: Die Metapher im Philosophischen Text.“ In Randgänge
Der Philosophie, hrsg. Peter Engelmann, übersetzt von Mathilde Fischer und Karin
Karabaczek-Schreiner, 205–58. Passagen Verlag.

Feng, Aida. 2024. „Connecting the Thoughts: Ernst Mach, Robert Musil, and the End(s) of Thinking.“ In
Germanic Review 99(4): 564–578.

Gabriel, Gottfried. 2009. „Begriff, Metapher, Katachrese: Zum Abschluß des Historischen Wörterbuchs Der
Philosophie.“ In Begriffe, Metaphern und Imaginationen in Philosophie und Wissenschaftsgeschichte,
hrsg. Lutz Danneberg, Dirk Werle und Carlos Spoerhase, 11–22. Harrassowitz.

Haller, Rudolf und Friedrich Stadler (Hrsg). 1988. Ernst Mach: Werk und Wirkung. Hölder-Pichler-Tempsky.
Haverkamp, Anselm. 2013. „Kommentar.“ In Paradigmen zu einer Metaphorologie, Herausgegeben von

Anselm Haverkamp, 191–514. Suhrkamp Verlag.
Holton, Gerald. 1992. „Ernst Mach and the Fortunes of Positivism in America.“ Isis 83 (1): 27–60.
Husserl, Edmund. 1979. „Bericht über Deutsche Schriften zur Logik aus dem Jahre 1894.“ In Aufsätze und

Rezensionen: (1890–1910), Herausgegeben von Bernhard Rand, 124–51. Husserliana Band XXII.
Martinus Nijhoff Publishers.

Husserl, Edmund. 1995. Cartesianische Meditationen: Eine Einleitung in die Phänomenologie. Meiner.
Kaulbach, Friedrich und Friedrich M. Nobis. 1972. „Beschreibung.“ In Historisches Wörterbuch der

Philosophie: Band 2, Herausgegeben von Joachim Ritter, 838–846. Schwabe.
Kirchhoff, Gustav. 1876. Vorlesungen über Mathematische Physik: Mechanik. B. G. Teubner.
Lichtenberg, Georg Christoph. „Über Physiognomik; wider die Physiognomen: Zu Beförderung der

Menschenliebe und Menschenkenntnis.“ In Aufsätze: Entwürfe, Gedichte. Erklärung der Hogarthischen
Kupferstiche, 257–95. Schriften und Briefe Dritter Band.

218 Rudiger Campe



Mach, Ernst. 1872. Die Geschichte und die Wurzel des Satzes von der Erhaltung der Arbeit: Vortrag gehalten in
der K. Böhm. Gesellschaft der Wissenschaften am 15. Nov. 1871. J. G. Clave‘sche K. K.
Universitäts-Buchhandel.

Mach, Ernst. 1894. Popular Scientific Lectures. Übersetzt von Thomas J. McCormack. Open Court.
Mach, Ernst. 1903. Populär-Wissenschaftliche Vorlesungen. Dritte Auflage. Johann Ambrosius Barth.
Mach, Ernst. 1906. „Anpassung der Gedanken an die Tatsachen und aneinander.“ In Erkenntnis und Irrtum:

Skizzen zur Psychologie der Forschung, 164–82. Johann Ambrosius Barth.
Mach, Ernst. 1991. Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum Psychischen.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. [Nachdruck der 9. Auflage von 1922].
Monod, Jean-Claude und Nicola Zambon (Hrsg.). 2022. Langages de la phénoménologie: Expression,

description et rhétorique, de Husserl à Blumenberg. Paris: Hermann.
Neurath, Otto. 1932. „Protokollsätze.“ Erkenntnis 3:204–14.
Pascal, Blaise. 1957. „De l’Esprit géométrique et de l’art de persuader.“ In Œuvres Complètes,

herausgegeben von Jacques Chevalier, 575–604. Gallimard.
Rehbock, Theda. 1989. „Phänomen.“ In Historisches Wörterbuch der Philosophie: Band 7, herausgegeben

von Joachim Ritter und Karlfried Gründer, 471–83. Schwabe.
Rheinberger, Hans-Jörg. 2007. Historische Epistemologie zur Einführung. Junius-Verlag.
Sommer, Manfred. 1985. Husserl und der frühe Positivismus. Klostermann.
Sommer, Manfred. 1987. Evidenz im Augenblick: Eine Phänomenologie der reinen Empfindung. Suhrkamp

Verlag.
Sommer, Manfred. 1988. „Denkökonomie und Empfindungstheorie bei Mach und Husserl: Zum Verhältnis

von Positivismus und Phänomenologie.“ In Ernst Mach: Werk und Wirkung, herausgegeben von
Rudolf Haller und Friedrich Stadler, 309–28. Hölder-Pichler-Tempsky.

Stadler, Friedrich. 1988. „Ernst Mach: Leben, Werk und Wirkung.“ In Ernst Mach: Werk und Wirkung,
herausgegeben von Rudolf Haller und Friedrich Stadler, 11–63. Hölder-Pichler-Tempsky.

Zambon, Nicola. 2017. Das Nachleuchten der Sterne: Konstellationen der Moderne bei Hans Blumenberg.
Wilhelm Fink Verlag.

Metapher und Beschreibung 219





III Mensch und Metapher





Martin Welsch
Der Mensch als Metapher
Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans

Abstract: Man as Metaphor. On Paul de Man’s reading of Rousseau. At the centre of
Paul de Man’s reading of Rousseau stands the thesis of man as metaphor: Only through
metaphor can man figure himself as man, but in doing so he must simultaneously miss
himself. Metaphor and insight have a problematic relationship that comes to a head in
the question of human insight. By placing this connection in the core of his study of the
Discourse on Inequality, de Man approaches the actual freedom-philosophical episte-
mological programme of Rousseau’s second discourse. However, he does not reach it.
Rather, this programme is suppressed and negated in his reading. Yet it can be deve-
loped in a critical counter- and corrective reading of de Man’s text on Rousseau.Through
this, the thesis of man as a metaphor is determined in terms of philosophy of freedom
and the movement of the metaphor proves to be the epistemological movement of
Rousseau’s second discourse as a whole.

Einleitung
Der Mensch als Metapher – bezeichnet ist damit eine, wenn nicht gar die Kernthese von
Paul de Mans Rousseau-Lektüre im Auftakt-Kapitel des Rousseau-Teils seiner Allegorien
des Lesens (de Man 1979)¹. Dieses Kapitel trägt den Titel: „Metapher (Diskurs über die
Ungleichheit)“. Das ist erstaunlich, scheint doch Rousseaus zweiter Diskurs von 1755
vieles zu sein, doch keine sprachphilosophische Abhandlung, geschweige denn eine
metaphorologische. De Man sieht das anders. Es gibt keinen Text, in dem er seine eigene
Sprachphilosophie prägnanter formuliert als in diesem ersten Rousseau-Kapitel der
Allegorien des Lesens, und im Zentrum seiner Lektüre steht die philosophische These
vom Menschen als Metapher.

Doch was besagt sie? Meiner Lesart nach handelt es sich um eine eigenständige
Variation der von Nietzsche vertretenen Auffassung vom Menschen als unfest-gestelltes
und zugleich nicht-festgestelltes Wesen (ZGdM, Dritte Abhandlung, Nr. 13; JGB, Drittes
Hauptstück, Nr. 62): Eine eigentliche, ‚nicht-metaphorische‘ Bedeutung des Ausdrucks
‚Mensch‘ gibt es de Mans Rousseau-Lektüre zufolge nicht; und die uneigentliche, me-

Notiz: Bei dieser Abhandlung handelt es sich um eine stark überarbeitete und erweiterte Fassung meines
Aufsatzes Zur freiheitsphilosophischen Rousseau-Lektüre Paul de Mans. Darstellung, Kritik und Korrektur (Welsch
2023).

1 Zitiert wird im Folgenden vorwiegend die deutsche Übersetzung der Rousseau-Lektüren Paul de
Mans, welche den zweiten Teil der Allegorien des Lesens bilden. Sie erschien erst 2012, also erst
24 Jahre nach der Veröffentlichung der deutschen Übersetzung des ersten Teils im Jahr 1988.

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-011



taphorische Bedeutung changiere erratisch zwischen den Polen zwischenmenschlicher
Gleichheit und Ungleichheit, zwischen Identifizierbarkeit und radikaler Nicht-Identi-
fizierbarkeit. Im Gebrauch des Ausdrucks ‚Mensch‘ sei es unvermeidlich, jedes Mal aufs
Neue an die jeweilige referentielle Bedeutung zu glauben. Doch genau deswegen müsse
der Mensch sich in seinem Charakter als unfest-gestelltes sowie nicht-festgestelltes
Wesen verfehlen. Es sei für ihn unumgänglich, dass er sich selbst fixiert, fest-stellt. Nur
durch die Metapher kann er sich als Mensch figurieren, aber dadurch muss er sich
zugleich verfehlen; nur durch die Metapher ist er für sich Mensch, doch damit verfehlt
er zugleich sein Mensch-sein. Die Metapher nehme sich als Begriff, mithin wörtlich, und
deshalb sei sie blind – und die These vom Menschen als Metapher steht für die an-
thropologische Tragik dieser Einsicht: Er selbst, der Mensch, ist blind, auch sich selbst
gegenüber; er kann sich nicht sehen, muss sich notwendigerweise verfehlen, und will es
letztlich sogar.

Metapher und Erkenntnis stehen demnach in einem problematischen Zusam-
menhang, der sich in der Frage nach der Erkenntnis des Menschen unheilvoll zuspitzt.
Indem de Man genau diesen Zusammenhang in den Mittelpunkt seines Rousseau-Ka-
pitels zum Diskurs über die Ungleichheit stellt, rührt er an die eigentlich philosophische,
ja freiheitsphilosophische Erkenntnis von Rousseaus zweitem Diskurs. Diese Erkennt-
nis ist in der philosophischen Forschung bisher unbeachtet geblieben – begonnen mit
der Tatsache, dass de Man selbst in Allegorien des Lesens eine strikt freiheitsphiloso-
phische Lektüre des zweiten Diskurses vorlegt.² Denn: Dass es keine feststellbare Natur
des Menschen gäbe und der Mensch darum, wie es bei Nietzsche heißt, „der grosse
Experimentator mit sich“, „der ewig-Zukünftige“ sei (ZGdM, Dritte Abhandlung, Nr. 13),
dies ist de Man zufolge der Freiheit des Menschen geschuldet.

Epistemologisch hat dies weitreichende Konsequenzen, die de Mans Rousseau-
Deutung ein gestochen scharfes Profil verleihen. So hatte Michael Theunissen bereits
1982 darauf hingewiesen, dass der Begriff der Selbstverwirklichung in Deutschland erst
nach Kant schrittweise als „ein Mit-Sich-Experimentieren“ verstanden wurde, „als ein
eigentlich zielloser Weg“; aber dass sich schon bei Rousseau die Position eines Nietz-
scheanischen Nicht-Wissens über die eigene anthropologische Bestimmung finde
(Theunissen 1982, 2, 51). Und schließlich konnte Heinrich Meier (1984) in seinem
Kommentar zu Rousseaus Diskurs über die Ungleichheit wie kein zweiter darlegen, dass
Rousseaus Werk die schier ungeheuerliche Variabilität der menschlichen Anthropo-
logie im Wechselspiel von Freiheit, Natur und Zufall zum Gegenstand hat. Meier zufolge
geht es Rousseau in seinem radikal-anthropologischen Werk jedoch letzten Endes
primär um die theoretische Einsicht in eine menschliche Natur, die allem kulturellen
Zugriff vorausgeht und dem Freiheitshandeln des Menschen entzogen ist (Meier 1984,

2 Eine wichtige Ausnahme bildet Gerhard Poppenbergs Studie ins Freie. Probleme figurativer Sprache
nach Rousseau und de Man (Poppenberg 2012, 304–305, 309, 313). Zu den Problemen der de Man-
Lektüre Poppenbergs komme ich später.

224 Martin Welsch



XXII–XXIII, LVI–LVII, LIX ff.; Meier 2011, 129). Diese Rousseauistische Deutung kann als
Standard-Position der Rousseau-Forschung angesehen werden.³

Dass Rousseaus zweiter Diskurs von der epistemologischen Unmöglichkeit solch
einer Rückkehr handelt, davon wollen die Rousseau-Lektüren Paul de Mans überzeu-
gen. Ja es ist der zentrale Punkt, den de Man gegen Derridas Rousseau-Interpretation
geltend macht, welche letzterer 1967 mit seiner Grammatologie vorlegte. Derrida hatte
dort Rousseau dekonstruiert, oder genauer: den in Rousseaus Texten vor allem als
nostalgische Ursprungssehnsucht artikulierten Rousseauismus Rousseaus. De Man
identifiziert dagegen die Rousseauistischen Muster als Textstrategien, die Rousseau mit
philosophischer Absicht ins Werk gesetzt habe. Rousseau war kein Rousseauist, im
Gegenteil, so de Man. Deshalb sei nicht Rousseau zu dekonstruieren, sondern die eta-
blierte Tradition der Rousseauinterpretation (de Man 1993, 223, Poppenberg 2012, 282–
293). Entsprechend handle der Rückgang zum Naturzustand im Diskurs über die Un-
gleichheit nicht einfach von der Einsicht in eine unveränderliche, ursprüngliche Natur
des Menschen, sondern vielmehr von der Unmöglichkeit dieser Einsicht. De Mans
Rousseau-Interpretation ist konsequent antirousseauistisch.⁴ Dass es nun aber keine
feststellbare Natur des Menschen gibt und der Mensch darum, um wieder mit Nietzsche
zu sprechen, „der grosse Experimentator mit sich“, „der ewig-Zukünftige“ ist (ZGdM,
Dritte Abhandlung, Nr. 13), dies liege eben an und in seiner Freiheit. Und genau diese
menschliche Freiheit sei es, die das Rousseauistische Projekt der theoretischen Er-
kenntnis einer ursprünglichen und unverstellten Natur, die dem Zugriff menschlicher
Freiheit entzogen ist, unmöglich mache.

De Man entfaltet im ersten Kapitel des Rousseau-Teils seiner Allegorien des Lesens
jedoch nur die Grundzüge dieser antirousseauistischen Deutung im Rahmen einer
pointierten Lektüre des ersten der zwei Teile des zweiten Diskurses, dem Teil also, der
vom Naturzustand handelt (1). Diese Deutung bleibt jedoch insofern nur eine Andeu-
tung, da de Man lediglich die Frage aufwirft, welche Konsequenzen besagte Freiheit für
den zweiten, historischen Teil des Diskurses habe, diese Frage aber bei der Lektüre

3 Vgl. zu dieser Position weiterhin exemplarisch: Rohbeck und Steinbrügge (2015, 10 ff.) sowie Iacono
(2015, 76–77, 79).
4 Derart antirousseauistische Rousseau-Lektüren finden sich in der Literatur vergleichsweise selten,
doch es gibt sie. So knüpft der Romanist Paul Geyer mit seiner großangelegten Studie Die Entdeckung
des modernen Subjekts kritisch an die Rousseau-Deutung de Mans an und führt sie weiter (Geyer 2007,
200–258). Zwar deutet Geyer Rousseaus Anthropologie von 1755 im Unterschied zu de Man nicht als
negative (Anti‐)Anthropologie, rekonstruiert sie aber antirousseauistisch, als „dialektische Anthropo-
logie“ (Geyer 2007, 161–165). Zudem kommt der Soziologe Hauke Brunkhorst in seinem Buch Solida-
rität unter Fremden zu einem vergleichbaren Ergebnis (Brunkhorst 1997, 13–14). Es gäbe, so der Emile,
keinen „Endpunkt, bis zu dem der Mensch gelangen […] und über den hinaus er kommen kann. Wir
wissen nicht, was unsere Natur uns zu sein erlaubt.“ Und mit Blick hierauf bemerkt Brunkhorst
treffend, dass Ralph Waldo Emerson das „Credo des amerikanischen Pragmatismus“ gut siebzig Jahre
später ganz im Sinn dieses Emile-Zitats formuliert habe: „The only sin is limitation.“ In die Richtung
dieser antirousseauistischen Lektüre bewegt sich wiederum die Interpretation von Blaise Bachofen
(Bachofen 2015, 122 –124, 107).

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 225



dieses zweiten Teils trotz deklarierter Absicht fallen lässt zugunsten einer Art sprach-
philosophischem Determinismus, dem wiederum seine eigene dekonstruktive Text-
Philosophie entspricht. Dadurch wird der zuvor rekonstruierte Freiheitsgesichtspunkt
unterdrückt und verneint, und der freiheitsphilosophische Erkenntnisgang im An-
schluss an die These vom Menschen als Metapher wird blockiert (2).⁵ Allerdings lässt
sich die in Aussicht gestellte Deutung nachträglich entwickeln, wenn man den Frei-
heitsgesichtspunkt des ersten Diskurs-Teils rehabilitiert und von ihm aus de Mans
Lektüre des zweiten Diskurs-Teils in einer kritischen Gegenlektüre dahingehend kor-
rigiert, dass sie dem freiheitsphilosophischen Ausgangspunkt schlussendlich doch noch
gerecht wird. Auf diese Weise zeichnen sich die Grundrisse einer neuen, strikt frei-
heitsphilosophischen Interpretation des zweiten Diskurses ab (3). Diese zum Vorschein
zu bringen, ist das Ziel vorliegender Studie. Erreichen möchte ich es durch eine genaue
Lektüre und Gegenlektüre des einschlägigen Kapitels in der soeben skizzierten
Schrittfolge (1–3).

Die Gegenlektüre besteht dabei freilich darin, de Mans Rousseau-Lektüre gegen den
Wortsinn wörtlich zu nehmen. Die These vom Menschen als Metapher lässt sich im
Rahmen der Rousseau-Lektüre de Mans erst in ihrem freiheitsphilosophischen Sinn
entfalten, wenn man sich de Mans Forderung widersetzt, seine eigene Lektüre des
zweiten Diskurses ‚nur‘ metaphorisch zu lesen – eine Forderung, durch die de Man
seine Leserschaft in die Verlegenheit bringt, hinter die metaphorologische Einsicht des
Textes zurückzufallen, sie zu unterbieten. Im Rahmen seiner Rhetorik der Täuschung
ist das indes Teil des Programms. Täuschungsmanöver sollte man jederzeit erwarten,
wenn man Paul de Man liest.

1 Zu Paul de Mans Lektüre des Diskurs über die
Ungleichheit

De Mans Lektüre des zweiten Diskurses im ersten Kapitel der Allegorien des Lesens ist
von beachtlicher Komplexität. Dies ist nicht zuletzt dem Umstand geschuldet, dass de
Man eben seinen eigenen sprachphilosophischen Ansatz mit seiner Rousseau-Lektüre
fortschreibt. So trägt das Kapitel nicht ohne Grund den Titel: „Metapher (Diskurs über
die Ungleichheit)“. De Man geht es in seiner Lektüre um die Entfaltung einer Meta-
phorologie, und der komplexe Text-Aufbau des Kapitels ist zugeschnitten auf die
Komplexität dieses Gegenstands: der Metapher. Bevor de Man jedoch zum für das Ka-
pitel zentralen Thema kommt, nähert er sich dem Gegenstand in einer einleitenden
Diskussion der Forschungsliteratur, welche der eigentlichen Lektüre des Diskurses

5 Diese Eigenheit und Problematik des ersten Rousseau-Kapitels der Allegorien des Lesens bleibt in der
einschlägigen Lektüre Poppenbergs (2012) unbeachtet. Poppenberg geht davon aus, dass de Man nicht
lediglich den Ansatz einer freiheitsphilosophischen Alternativlektüre vorgelegt hat, sondern diese
Lektüre bereits selbst.

226 Martin Welsch



vorangestellt ist. Die Literaturbesprechung überspringe ich an dieser Stelle, um direkt
in die Rousseau-Lektüre de Mans einsteigen zu können.

2 Zur Lektüre des ersten Diskurs-Teils
Seine Lektüre des zweiten Diskurses setzt de Man mit einem ausführlichen Hinweis ein,
welche radikalen Folgen der Freiheitsbegriff im ersten Teil des Diskurses für die An-
thropologie habe, für die Wissenschaft vom Menschen (de Man 2012, 17–21). Den
Freiheitsbegriff Rousseaus deutet er dabei mit Blick auf die einschlägige Stelle (Rous-
seau 1755, 98 ff.), anders wie später Heinrich Meier (Rousseau 1755, 99, Anm. 123 von
Heinrich Meier), nicht als biologische Eigenschaft des natürlichen Menschen und
folglich auch nicht als Naturvermögen. Die Freiheit sei vielmehr von Beginn an das
Vermögen, alles Naturgegebene zu überschreiten. „Von Anfang an zeigt sich die Freiheit
als ein Akt des Willens („der Wille spricht [noch], wenn die Natur schweigt“), der seine
Kräfte an dem allgegenwärtigen Hindernis einer Begrenzung misst, die er zu über-
schreiten sucht“. Dieser „Wille zur Überschreitung“, also die Freiheit, mache für
Rousseau die eigentliche Definition des Geistes aus, „the very definition of the Spirit“
(de Man 2012, 18; 1979, 139–140).⁶

Ebendieser Freiheitsbegriff verunmögliche indes von Anfang an eine anthropolo-
gische Bestimmung des Menschen. Denn alle tierisch-natürlichen Eigenschaften des
Menschen würden durch die Freiheit, als Vermögen der Überschreitung alles Natur-
gegebenen, zwangsläufig „in offene Strukturen“ transformiert werden: so die natürli-
chen Bedürfnisse zu unerfüllbaren Leidenschaften, die Wahrnehmung zur Einbil-
dungskraft, etc. „Alle diese offenen Strukturen berauben den Menschen auf immer
einer zentralen Identität“, heißt es, die Überschreitung habe keine Grenzen.⁷ Hierfür

6 Die Freiheit Rousseaus interpretiert de Man letztlich als Freiheit erstursprünglicher Kausalität im
Kantischen Sinn, insofern sie durch eigene Kausalität in das Naturgeschehen eingreife und damit
zugleich die Naturbedingtheit überschreite. Doch interessanterweise identifiziert Rousseau dieses
Freiheitsvermögen mit dem Vermögen der Wahlfreiheit (Rousseau 1755, 98–99), worauf de Man zu-
recht hinweist: „the power to choose is precisely the power to transgress whatever in nature would
entail the end of human power“ (de Man 1979, 139–140). Rousseau entzieht sich damit der (antivol-
untaristischen) Tradition der Unterscheidung von Wahlfreiheit einerseits und Freiheit erstursprüng-
licher Kausalität andererseits, vgl. zu dieser Tradition den zweiten Teil von Hannah Arendts The Life of
The Mind (Arendt 1978, 57–63): „The liberum arbitrium is neither spontaneous nor autonomous“.
7 Ins Werk gesetzt ist dieser Gedanke auch in Kants Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte –
einer Schrift, die als Remake des zweiten Diskurses konzipiert ist – sowie in Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, Zweiter und Dritter Satz: Der Mensch müsse alles, was er über
seine mechanische Anordnung hinaus sei, gleich einer Spinne, „gänzlich aus sich selbst herausbrin-
ge[n]“; die Vernunft kenne „keine Grenzen ihrer Entwürfe“ (Kant 1900, 15–31, 107– 123). Siehe hierzu
meinen Aufsatz Anthropologische Selbstbestimmung bei Kant, Rousseau und Nietzsche (Welsch 2021b,
183–196).

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 227



stehe bei Rousseau schließlich die Perfektibilität als das „direkte Korrelat der so be-
griffenen Freiheit“ (de Man 2012, 19).

Versteht man also mit de Man den Rückgang auf den Naturzustand als Rekurs auf
den begrifflichen Anfang der Freiheit,⁸ so kommt man – entgegen Heinrich Meier und
der Rousseauistischen Standard-Lektüre – zur Einsicht in die Unmöglichkeit aller
theoretischen Erkenntnis einer ursprünglichen und unverstellten Natur, die dem Zugriff
der Freiheit entzogen ist und darum quasi neutral erkannt oder ‚geschaut‘ werden
kann. Eine anthropologische Natursubstanz gibt es aus dieser strikt freiheitsphiloso-
phischen Perspektive nämlich gerade nicht. Entsprechend versteht de Man das „me-
thodologische Paradoxon“ im Vorwort des zweiten Diskurses (Rousseau 1755, 98–99,
44–45), dass gerade der Versuch, den Menschen zu erkennen, diese Erkenntnis un-
möglich mache (de Man 2012, 20–21): Die Einsicht in die (Freiheits‐)Natur des Men-
schen sei zugleich eine Einsicht in die „Unmöglichkeit, auf dem Wege aufgeklärter
Vernunft zu einer Anthropologie zu gelangen“. Aber noch mehr, aus Sicht dieser frei-
heitsphilosophisch aufgeklärten Vernunft werde vielmehr„jede Form von Einengung in
den verbindlichen Rahmen einer anthropologischen Selbstdefinition als eine Restrik-
tion empfunden, über die der Mensch als ein Wesen ohne natürliche Spezifität hin-
ausgelangen“ müsse (de Man 2012, 18).

Die deklarierte Frage des ersten Rousseau-Kapitels der Allegorien des Lesens ist
jedoch, wie eingangs bereits vorweggenommen, folgende (de Man 2012, 21): Wie findet
diese ungeheure Einsicht in die Freiheitsnatur des Menschen im ersten Diskurs-Teil
seinen Niederschlag im zweiten Teil, wo die Menschengeschichte vom Anfang des
Naturzustands bis zur Gegenwart der damaligen bürgerlichen Gesellschaft erzählt
wird?

Den Schlüssel zur Beantwortung der Frage sieht de Man im Abschnitt über den
Ursprung der Sprache (Rousseau 1755, 117–135) und der dort vorgelegten „Theorie über
die Struktur der Sprache“. Zum einen (de Man 2012, 23, 42–43) werde hier das Modell
präsentiert, nach dem auch der zweite Diskurs-Teil begrifflich organisiert sei, zum
anderen (de Man 2012, 22) kopple Rousseau in diesem Abschnitt „Sprache an den Begriff
der Perfektibilität, der seinerseits von den Urkategorien der Freiheit und des Willens
abgeleitet ist“, – „was noch wichtiger“ sei.

Bezeichnend für de Mans Interpretation ist freilich, dass sie dem Modell der
Sprache – entgegen diesem „noch wichtiger“ – letztlich doch das größere Gewicht zu-
misst und dabei im gleichen Zug den Freiheitsgesichtspunkt aus dem Blick verliert. Ja
dieser Gesichtspunkt wird mit einer deterministischen Deutung des Sprachmodells
gewissermaßen sogar verneint: Das „Sprachmodell“ sei eines, „das unabhängig von der
Natur und unabhängig vom Subjekt existiert“ und die Freiheitspraxis der Menschen
nicht lediglich (in Kantischer Manier) vor-strukturiere, sondern in gewisser Weise auch

8 Auch in diesem Punkt stimmt de Mans Rousseau-Lektüre mit der Kantischen überein, ja Kant
zufolge stellt Rousseaus vom Naturzustand aus erzählte „Geschichte der ersten Entwicklung der
Freiheit“ sogar den Anfang des Weges dar, „den Philosophie [überhaupt] nach Begriffen nimmt“, siehe
die einleitenden Absätze von Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte (Welsch 2021b, 188–191).

228 Martin Welsch



determiniere (de Man 2012, 44, 46).⁹ Will man Rousseau jedoch freiheitsphilosophisch
interpretieren, so ist an dieser Stelle eben eine Korrektur-Lektüre notwendig, die sich
konsequent den Freiheitsgesichtspunkt zum Leitfaden macht – und auf die de Man
immerhin selbst hindeutet. Doch zuerst zu de Mans Lektüre des zweiten Diskurs-Teils.

3 Zur Lektüre des zweiten Diskurs-Teils
Den Abschnitt über den Ursprung der Sprache liest de Man unter Berücksichtigung des
Rousseauschen Paralleltextes, des Versuch über den Ursprung der Sprachen (kurz: Es-
say).¹⁰ Von großer Bedeutung sei hier„ein „Beispiel“ in Form einer Erzählparabel, einer
kurzen Allegorie“, welche die Geschichte der Entstehung des Namens Mensch erzähle
(Essay, 171–172, de Man 2012, 32). Denn diese Geschichte bringe das Sprachmodell des
zweiten Diskurses narrativ zur Darstellung, verweise zudem aber auch auf die Ge-
schichte der Vergesellschaftung im zweiten Diskurs-Teil, und damit wiederum auf die
dort erzählte Menschengeschichte insgesamt (de Man 2012, 42 f.). In diesem Kontext
entfaltet de Man die These vom Menschen als Metapher.

Besagte Geschichte ist kurz. Sie erzählt zuerst (im Konjunktiv) von der ersten Be-
gegnung eines wilden Menschen mit Seinesgleichen (Essay, 171 f.): Ein solcher, solitär
lebender Mensch wäre angesichts einer derartigen Begegnung zunächst erschrocken
gewesen, hätte Furcht empfunden, und diese Furcht wiederum hätte ihn den Anderen
„größer und stärker als sich selbst sehen lassen“. Darum hätte er ihm „den Namen
Riesen gegeben“. Doch nach „etlichen Erfahrungen“ würde er„erkannt haben“, dass der
Andere und die Anderen ihn nicht an Kraft und Leibesgröße überragten und sie nicht
„mit der Vorstellung übereinstimmten, die er zuvor mit dem Wort Riese verknüpft
hatte“. Folglich würde er alsdann einen anderen Namen ersonnen haben, der allen
gemein ist, wie den „Namen Mensch“, und „den des Riesen bei dem falschen Gegenstand
belassen [haben], der sich ihm während seiner Täuschung eingeprägt hatte“.

Auch im zweiten Diskurs erzählt Rousseau eine Variation dieser Geschichte
(Rousseau 1755, 178–179): Die ersten Begegnungen seien (angeblich) zuerst Erfahrungen
der Ungleichheit in Größe und Stärke gewesen und hätten zu entsprechenden Vor-
sichtsmaßnahmen geführt. Dann sei es jedoch vermehrt zu Wahrnehmungen von
Übereinstimmungen gekommen, welche die Menschen wiederum bewegt hätten, an-
zunehmen, dass ihre „Art zu denken und zu fühlen“ mit derjenigen ihrer Mitmenschen
„gänzlich übereinstimmte“. Diese Präsumtion allumfassender Gleichheit sei das Fun-
dament der Gesellschaft.

9 Siehe hierzu Fohrmann (1993, 86–87). Vgl. indes Menke (1993, 287), wo das Moment der „Freiheit“
und „Autonomie“ im Denken de Mans hervorgehoben wird, sowie Poppenbergs oben bereits ange-
sprochene Rousseau-Lektüre (2012).
10 De Man vertritt dabei die These, die Positionen beider Schriften seien vereinbar, obwohl sie sich
offensichtlich widersprechen (de Man 2012, 30–32, 39).

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 229



Letztere Variante der Geschichte wird von Rousseau jedoch recht deutlich mit ei-
nem ironischen Unterton vorgetragen. Dieser Ton regt dazu an, die Auflösung der Be-
drohungssituation jener ersten Begegnung in völliger Harmonie, mithin den Schritt in
die Rousseauistische Idylle, nicht fraglos zu übergehen. Das ist die Spur, welcher de Man
in seiner Diskurs-Lektüre folgt und die ihn dazu bewegt, die beiden Stufen und Si-
tuationen der Geschichte genauer zu betrachten. Er tut das wie folgt: Zuerst einmal
expliziert de Man die erste Begegnung als zwischenmenschliche Grundsituation: „ob
man einem Mitmenschen trauen kann, ist und bleibt für jeden, der nicht gerade Pa-
ranoiker oder Narr ist, eine offene Frage“ (de Man 2012, 36.). Insofern sei der„Verdacht“
berechtigt, „dass das Geschöpf, dem man da begegnet, zwar nicht wie ein Löwe oder ein
Bär aussieht, sich aber, entgegen seinem äußeren Erscheinungsbild, sehr wohl wie ein
solcher verhalten könnte“; „[d]as in beruhigende Weise vertraute und ähnliche Äußere
könnte eine Falle sein“ (de Man 2012, 34). Die offensichtliche Gleichheit werde dann
jedoch durch die, vonseiten der Furcht motivierten, im Grunde aber lediglich diese
Furcht bezeichnenden Benennung des Anderen als Riese verneint. Das Wort „Riese“
setze hier nicht wie im alltäglichen Sprachgebrauch das Wort „Mensch“ voraus, son-
dern bedeute vielmehr „no-man“ (de Man 2012, 39–40). Der Andere wird aus dieser
Begriffs-Perspektive heraus als fundamental ungleich angesehen. Somit erfolge der
Versuch, die an sich unkontrollierbare Offenheit der Situation einseitig zu schließen,
weil das als „Gewissheit“ ausgegeben wird, „was in Wahrheit nur eine Möglichkeit ist“ –
nämlich dass der Andere sich wie ein Ungeheuer verhält. Doch die erste Benennung
werde als Produkt der Furcht und folglich als Täuschung erkannt, wobei die Benennung
als solche, so de Man, zwar„objektiv falsch [sei] (tatsächlich ist der andere Mensch gar
nicht größer), aber aus subjektiver Sicht […] ehrlich (dem Subjekt, das sich fürchtet,
erscheint er größer)“. „Die Aussage mag im Irrtum sein, aber sie ist in keiner Weise eine
Lüge, vielmehr verleihe sie der inneren Erfahrung in konkreter Weise „Ausdruck„“ (de
Man 2012, 35).

Trotz der Einsicht in die Irrtümlichkeit der ersten Benennung – der Andere ist kein
Mensch („no-man“) – werde derselbe Fehler jedoch mit der zweiten Benennung – der
Andere ist ein Mensch – wiederholt (de Man 2012, 39–42). Der einzige Unterschied ist,
dass durch die Alternativ-Benennung versucht werde, die Problem-Situation in die
entgegengesetzte Richtung aufzulösen. Anstelle der gänzlichen Nicht-Übereinstimmung
– die fundamentalste Ungleichheit als Ausdruck der Furcht – tritt nun die Behauptung
der gänzlichen Übereinstimmung, und zwar in der Deklaration einer allumfassenden
Gleichheit der Menschen. In den Worten de Mans: Die „in der Schwebe befindliche
potenzielle Wahrheit der ursprünglichen Furcht [wird] durch die Illusion der Gleich-
heit gebändigt“ – und mit dieser einseitigen Bändigung der Situation werde die
„Grundlage der bürgerlichen Gesellschaft“ gelegt (de Man 2012, 42). Nach der Einsicht in
den Täuschungszusammenhang der ersten Benennung sei die Wiederholung desselben
Fehlers in der Erfindung des Wortes „Mensch“ nun jedoch „nicht mehr unschuldig“.
Man habe Anlass, anzunehmen, dass es sich um „eine Lüge“ handelt, „die einen Irrtum
überlagert“, also dass der Akt ein intentionaler und der Irrtum ein bewusster ist (de
Man 2012, 41–42).

230 Martin Welsch



De Man deutet die kleine Geschichte aber vorrangig als narrative Entfaltung eines
Sprachmodells – und darum heißt das erste Rousseau-Kapitel der Allegorien des Lesens
schließlich „Metapher (Diskurs über die Ungleichheit)“. Deshalb ein genauerer Blick auf
die sprachlichen Bewegungen der kleinen Geschichte: Zuerst einmal lässt sich der
Verlauf der Geschichte in einer ersten Lektüre so deuten, dass die erste Namensgebung
– der Andere ist ein Riese – die Bildung einer Metapher ist. Der Andere ist (eigentlich)
nicht an Größe und Stärke überlegen, aber aus dem Affekt (der Angst) heraus wird das
innere Gefühl auf die äußere Person projiziert (Poppenberg 2012, 315–319). Die Person
wird (uneigentlicherweise) Riese genannt, womit diese Übertragung eine Metapher im
wörtlichen Sinn ist. Doch die Metapher sei „ein Irrtum, weil sie an ihre eigene refe-
renzielle Bedeutung glaubt oder zu glauben vorgibt“: „Die Metapher ist blind“ (de Man
2012, 35–37). So hält in Rousseaus Geschichte der Mensch seinen Mitmenschen tat-
sächlich zuerst für einen Riesen. Oberflächlich genommen wird die fehlerhafte Be-
nennung aber durch die zweite Namensgebung – der Andere ist ein Mensch – korri-
giert, da der andere Mensch nun nicht mehr Riese genannt wird, sondern der Mensch
fortan ein Mensch ist. An die Stelle der Metapher tritt der Begriff, der den Menschen als
das bezeichnet, was er tatsächlich ist, nämlich als einen Menschen. Die uneigentlich-
metaphorische Bedeutung wird durch eine eigentlich-wörtliche ersetzt, tout est bien.

Doch de Mans Rousseau-Lektüre bleibt bei dieser ersten, oberflächlichen Lektüre
nicht stehen. Sie deckt wie gesagt auf (de Man 2012, 39–42), dass die zweite Namens-
gebung strukturgleich wie die erste verläuft, nur eben in eine andere Richtung, insofern
die Vorstellung totaler Ungleichheit durch die Vorstellung totaler Gleichheit ersetzt
wird. Somit sind beide gleichermaßen „uneigentlich“. Das heißt: Auch der Begriff
Mensch ist eine Metapher. Und diese (Begriffs‐)Metapher sei ihrerseits blind und im
Irrtum, da auch sie „an ihre eigene referenzielle Bedeutung glaubt oder zu glauben
vorgibt“ (de Man 2012, 36). Nur handele es sich aufgrund des Korrektur-Charakters der
zweiten Benennung nicht mehr bloß um einen Irrtum, da durch sie ja derselbe Irrtum
schlicht wiederholt werde, den sie zu korrigieren vorgibt. Das erweckt besagten Ver-
dacht, dass es sich um eine vorsätzliche Täuschung handelt, um eine Lüge.

Nun scheine das aber nur so (de Man 2012, 42). Denn die zwei Etappen der Ge-
schichte seien nicht (wörtlich) als Geschichtsereignis und folglich als Zeitfolge zu
deuten. Man habe es mit einer (metaphorischen) Bestimmung zweier (atemporal-lo-
gischer) Momente eines Sprachmodells zu tun: „Der Erzählmodus der Passage ist selbst
eine Metapher, die uns nicht den Fehler begehen lassen sollte, aus einer synchronen
Sprachstruktur ein diachrones Geschichtsereignis zu machen“ (de Man 2012, 38, 41).¹¹
Dieses Sprachmodell indes, das de Man hier bei Rousseau sieht, ist kein anderes als
dasjenige, das de Man selbst vertritt und für das er bekannt ist. Dem Modell zufolge
kennzeichne sich die Sprache, und zugleich das sprachlich verfasste Denken ingesamt,
durch zwei Bewegungen, die „gleichermaßen zwingend“, aber „sich einander gegen-

11 Das Zitat bezieht sich wohlgemerkt nicht auf die Allegorie im Essay, sondern auf die Digression
zum Ursprung der Sprachen im Diskurs.

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 231



seitig ausschließend“ sind (de Man 1988, 105, sowie Menke 1993, 280 ff.). Doch genau
diese Bewegungen entsprechen präzise den zwei Schritten von Rousseaus Geschichte
im Essay: Die erste ist die Bewegung der Metaphernbildung, welche die uneigentliche
Rede etabliert; doch mit ihr gehe immer zugleich und zeitgleich eine Gegenbewegung
einher, in der die Uneigentlichkeit der Rede unter Verweis auf eine angeblich eigent-
liche Bedeutung eine Korrektur erfahre – nur dass dabei dieselbe Bewegung wiederholt
werde. Die Metapher sei eben „ein Irrtum, weil sie an ihre eigene referenzielle Be-
deutung glaubt oder zu glauben vorgibt“: „Die Metapher ist blind“. Beide Stufen fallen
so gesehen ineinander zusammen, was auch ganz im Sinn de Mans ist, der die erste
Bewegung weder als ursprünglich-, noch als uranfänglich-erste gedeutet wissen will.¹²

Zur Bekanntheit gebracht hat de Man dieses Sprachmodell als Modell von Lektüre
und Gegenlektüre.¹³ Als solches steht es freilich im größeren philosophischen Kontext
einer Art Text-Philosophie. De Man deutet die These von der sprachlichen Verfasstheit
unseres Denkens und folglich unseres sprachlich-geistigen Selbst- und Weltzugriffs
nämlich – ähnlich wie Derrida – als sprachlich-textuelle Verfasstheit. Unser Denken sei
wie ein Text verfasst, ja es sei sozusagen selbst Text; und insofern wir zu uns und zu der
Welt nur auf diese Weise Zugang haben könnten, seien die Welt und wir selbst für uns
ebendies: Text.¹⁴ Vor diesem Hintergrund schließlich deutet de Man die zwei elemen-
taren Grundbewegungen unseres Sprachgebrauchs als Lektüre und Gegenlektüre. Doch
weil sich besagte Bewegungen de Man zufolge unausweichlich abspielen, führe es uns
permanent in die Irre: Die Einsicht in den Irrtum reproduziert immerfort denselben
Irrtum in Variation; die Kette kann nicht durchbrochen werden; die Bewegung ist
unaufhaltsam. Wir sind Gefangene unserer Sprache.¹⁵

Im Zeichen dieses Fatalismus steht nun aber auch Rousseaus Diskurs über die
Ungleichheit und die dort im zweiten Teil ins Werk gesetzte Geschichte der bürgerlichen
Gesellschaft, folgt man de Man: Sofern sie auf der Begriffssprache gründe, seien sie und

12 De Man führt hiermit das Projekt der romantischen Sprachphilosophie fort, von der sich auch
Nietzsche hat inspirieren lassen. Diese versteht die gesamte Begriffs-Sprache als ‚Wörterbuch ver-
blasster Metaphern‘ und hat zum Ziel, die Implikationen dieser Einsicht zu entfalten. Hierauf ver-
weisen Fohrmann (2015, 82,) und Poppenberg (2012, 276 ff., 280, 282 ff., 308, 321 –326).
13 Die Gegenlektüre wird dabei als ‚dekonstruktiv‘ bezeichnet, weil sie als Korrektur der ersten
Lektüre immer sowohl destruktiv als auch konstruktiv ist (de Man 2012, 8–9).
14 De Man geht es durchweg um unseren (sprachlich-textuellen) Zugriff auf die Dinge und die Ei-
genlogik dieses Zugriffs, also darum, was die Dinge für uns und durch uns sind. Entsprechend heißt
„Ideologie“ für de Man – und in dieser Hinsicht ist er ein überzeugter Kantianer – die „Verwechslung
von Sprache mit natürlicher Realität, von Bezugnahme auf ein Phänomen mit diesem“ (de Man 1987,
92; Poppenberg 2012, 299). Vor diesem Hintergrund ist auch de Mans immer wiederkehrende Polemik
gegen Positionen der Literaturwissenschaft zu verstehen, die vorrangig die Frage nach der extra-
textuellen und außersprachlichen Referenz literarischer Texte stellen, wie beispielsweise die Frage
nach der historischen oder autobiographischen Bedeutsamkeit und Wirksamkeit eines Werkes (vgl.
exemplarisch de Man (1988, 31), und hierzu Fohrmann (1993, 80 ff., 84 ff.)).
15 Auch in dieser Hinsicht ist de Mans philosophisches Projekt als Fortführung von Nietzsches
Sprachphilosophie aufzufassen. In der Nietzsche-Forschung ist diese Position als „tragische“ Nietzsche-
Interpretation bekannt und wird etwa von Josef Simon vertreten (Stegmeier 2010, 3–7).

232 Martin Welsch



ihre Institutionen „auf dem Flugsand des Irrtums erbaut“ (de Man 2012, 47, Rousseau
1755, 58–61). Auch und insbesondere die menschliche Freiheits- und Kulturpraxis sei
demnach auf besagte Weise vorstrukturiert, aber dadurch auch in gewisser Weise
vorherbestimmt (de Man 2012, 46).

Rousseau selbst ermögliche die Einsicht in diesen Zusammenhang nun allerdings
durch eine spezielle Text-Rhetorik, und auf sie will de Man in seiner Auseinanderset-
zung mit Derridas Grammatologie (1967) als Erster hinweisen.¹⁶ Das Besondere an
dieser Rhetorik sei, dass sie jene zwei Bewegungen der Sprache nicht wie jeder andere
beliebige Text unwillkürlich zum Ausdruck bringe und ihr darum blind erliege – was
Derrida Rousseau anlastet. Rousseau setze diese Struktur vielmehr bewusst so ins
Werk, dass sie auch erkannt werden könne. Das Stichwort lautet „Rhetorik der Blind-
heit“: Die Rousseau-Texte sind so strukturiert, dass der Leser zuerst der Blindheit des
konventionellen Denkens und Sprechens erliegt. Das passiert etwa, wenn er zur
oberflächlichen und wörtlichen Lektüre der kleinen Geschichte oder auch des ge-
samten zweiten Diskurses angeregt wird. Das konventionelle und gewohnte Denken
erfährt zuerst Bestätigung. Aber der Leser kann dieses Denken infolge einer genaueren
(Gegen‐)Lektüre dieser ersten, konventionellen Lektüre in seiner erheblich komplexe-
ren Problemstruktur erkennen – und somit qua Text-Lektüre sowohl den Irrtum als
auch die Korrektur dieses Irrtums selbst und selbsttätig erfahren. Der Ironie entbehrt
es allerdings nicht, dass auch diese erkenntnisorientierte Text-Rhetorik nach exakt
demselben Modell von Lektüre und Gegenlektüre strukturiert ist, welches durch diese
Text-Rhetorik in seiner erratischen Logik erkannt werden soll. Doch auch das gehört zu
besagter „Rhetorik der Blindheit“.

4 Die freiheitsphilosophische Korrektur-Lektüre
Nun ist de Man selbst ein Textstratege ersten Ranges. Davon zeugt wohl auch das hier in
Rede stehende Kapitel „Metapher (Diskurs über die Ungleichheit)“. Sehr leicht könnte
man den Vorwurf erheben, es sei inkonsistent: De Man setzt seine Rousseau-Deutung
mit Ausführungen zum Freiheitsbegriff des ersten Diskurs-Teils an, die diesen Begriff
überaus ernst nehmen und als Freiheit der Überwindung von Naturhindernissen
deuten; dann wirft er die Frage auf, wie dieser durch und durch radikale Frei-
heitsbegriff im zweiten Diskurs-Teil zum Ausschlag kommt; berücksichtigt diesen Be-
griff zuerst auch, indem er die Sprache bei Rousseau auf die menschliche Freiheit
zurückgeführt sieht, und in diesem Zusammenhang entfaltet er die These vom Men-
schen als Metapher; doch die freiheitsphilosophischen Reflexionen werden zugunsten
der Entfaltung des eben dargelegten Sprachmodells abgebrochen, welches wie gesagt

16 Hierzu muss indes der frühere Aufsatz Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauin-
terpretation aus dem Jahr 1971 zu dem in Rede stehenden Kapitel der Allegorien des Lesens von 1979
hinzugezogen werden. Auf eine genauere Besprechung verzichte ich allerdings an dieser Stelle.

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 233



auf eine Art Determinismus hinausläuft. Den Bogen zum anfänglichen Freiheitsbegriff
bekommt de Man so jedenfalls nicht geschlagen, im Gegenteil.

Doch die Inkonsistenzen sind ein wenig zu offensichtlich. Es ist ja nicht nur so, dass
de Man die Frage nach der Verbindung der zwei Diskurs-Teile stellt und dann wieder
fallen lässt, als habe er sie in scheinbar betriebsblinder Fixierung auf sein eigenes
sprachphilosophisches Projekt schlicht vergessen. Vielmehr provoziert de Man mit
dieser Nachlässigkeit, dieselbe Frage für seinen Text aufzuwerfen, die er für den
Rousseau-Text gestellt, aber nicht beantwortet hat: In welchem Verhältnis stehen die
zwei Teile des Textes zueinander? Doch damit nicht genug. Hinzu kommt, dass die zwei
Teile des de Man-Textes denselben Widerspruch zur Darstellung bringen, der auch in
Rousseaus Diskurs ins Werk gesetzt ist. Schließlich beginnt der Diskurs über die Un-
gleichheit ebenfalls mit der Freiheit des Menschen und endet mit seiner Unfreiheit: der
Mensch ist frei geboren, doch überall liegt er in Ketten. So gesehen lässt sich das Kapitel
„Metapher (Diskurs über die Ungleichheit)“ – ähnlich wie Kants Mutmaßlicher Anfang
der Menschengeschichte – als eigenwillige Miniaturversion des zweiten Diskurses be-
trachten.

Doch wie ist diese Text-Rhetorik philosophisch zu deuten? Das ist eine sehr inter-
essante Frage, deren Beantwortung bereits allein wegen der vielen Tücken des de Man-
Textes eine größer angelegte Studie verlangen würde. Eins steht jedoch fest: De Mans
Rhetorik deutet ausdrücklich in die Richtung einer strikt freiheitsphilosophischen
Lektüre des zweiten Diskurs-Teils. Diese Lektüre möchte ich nun entfalten, gewisser-
maßen in Form einer freiheitsphilosophischen Korrektur-Lektüre des de Man-Textes.¹⁷
Dazu werde ich die kleine Geschichte des Essay, wie de Man sie liest, auf die einfüh-
renden Ausführungen zur anthropologischen Tragweite des Rousseauschen Freiheits-
begriffs zurückbeziehen. In diese Richtung weist de Man selbst, wenn er gegen Ende
seines Textes, freilich nur kurz, wieder auf die „Spezifizität des Menschen“ zurück-
kommt und den „Verdacht“ äußert, sie „habe ihre Wurzeln womöglich in einer [be-
wussten] Sprachtäuschung“ (de Man 2012, 44)¹⁸. Die anfängliche, negativ-anthropolo-
gische Einsicht war immerhin, dass der Mensch aufgrund seiner Freiheit ein Wesen
ohne natürliche Spezifizität sei und stattdessen eine unkontrollierbare und uneinheg-
bare anthropologische Offenheit seine ‚Natur‘ charakterisiere.

Das Thema ‚Offenheit‘ ist es nun aber, das sich in der eben präsentierten Geschichte
der zwei Namensgebungen einschließlich der These vom Menschen als Metapher als
das Problem erkennbar macht, mit dem der Mensch offenbar überhaupt nicht klar-
kommt und das er deswegen einhegen möchte, aber leider nicht kann. So bleibt es
zuerst einmal – auch und insbesondere aufgrund der menschlichen Freiheit – eine

17 Vergleichbare Lektüren habe ich vorgelegt in meinen Studien zu Kant, zum einen in Anfangsgründe
der Volkssouveränität (Welsch 2021), zum anderen in Kant über den Selbstbetrug des Bösen (Welsch
2019). Siehe zur Frage nach der philosophischen Erkenntnisleistung des Lektüre-Verfahrens Scheitern
und Verstehen? Zum „Forgotten Kind of Writing“-Ansatz der Erforschung philosophischer Rhetorik
(Welsch 2022).
18 Vgl. auch den Beginn des zweiten Rousseau-Kapitels der Allegorien des Lesens: „Selbst (Pygmalion)“.

234 Martin Welsch



offene Frage, ob man einem Mitmenschen trauen kann, auch wenn versucht wird, die
Offenheit der Situation mit den Namen und den Metaphern Riese oder Mensch – als
Vorstellungen gänzlicher Übereinstimmung oder Nicht-Übereinstimmung mit einem
selbst – in die eine oder andere Richtung – Unsicherheit oder Sicherheit, Misstrauen
oder Vertrauen – zu schließen. Aber noch wichtiger: Durch die pauschale Annahme
allumfassender Gleichheit in der zweiten Namensgebung – der Andere ist ein Mensch –
soll zum einen das Problem des Fremden im Anderen eingehegt werden, zum anderen
wird mit der Unterstellung einer gänzlichen Übereinstimmung mit dem Anderen aber
auch das Fremde in einem selbst geleugnet. Wirft man an dieser Stelle einen Blick auf
den ersten Diskurs-Teil zurück, so wird klar, dass die zweite Namensgebung eine ganz
besondere Schutzfunktion zum Zweck hat. In Abrede gestellt wird durch sie nämlich
genau die Grund-Einsicht des ersten Diskurs-Teils, mit der de Man seine Rousseau-
Deutung einsetzte, ironischerweise aber nicht mehr zu ihr zurückfand. Dies ist die
Einsicht in die Unmöglichkeit, zu einer anthropologischen Selbsterkenntnis zu kom-
men, weil die eigene Freiheit, qua unumgänglicher anthropologischer Selbstbestim-
mung (vgl. Welsch 2021b), jede Feststellung des Menschen immerfort überschreite und
somit obsolet mache. Was also mit der Namensgebung in der kleinen Allegorie ver-
drängt wird, ist die durch die Freiheit bedingte Grund-Offenheit des menschlichen
Daseins als Freiheitswesen. Geleugnet wird mit dem als Metapher zu verstehenden
Namen Mensch somit nichts weniger als die eigene Existenz als Mensch überhaupt,
versteht man darunter ein derart unbeschränktes und nicht feststellbares Freiheits-
wesen. Anders ausgedrückt: Durch den Gebrauch der Metapher des Menschen leugnet
der Mensch sein vom Freiheitsgesichtspunkt so und nur so zu verstehendes Mensch-
sein.

Eine solche Geschichte nun freiheitsphilosophisch zu reflektieren, heißt im Rous-
seauschen Sinn, die Frage nach der Verantwortung zu stellen – also genau diejenige
Frage, welche de Man zwar wortwörtlich aufwirft, dann aber zugunsten einer einseitig-
metaphorischen Lektüre der kleinen Geschichte fallen lässt. Um diese Frage geht es
immerhin erklärtermaßen im zweiten Diskurs. Darauf weist Rousseau im Lettre a ̀
Voltaire ausdrücklich hin: Wie die Menschen ihr Unglück selbst aus Freiheit verursa-
chen und darum auch eigenverantwortlich verhindern können, das will der zweite
Diskurs aufzeigen.¹⁹ Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet ist die Geschichte der
Kulturentwicklung im zweiten Diskurs eine Freiheitsgeschichte im strengsten Sinn.
Was sie jedoch in besonderer Weise kennzeichnet, ist, dass sie eine Geschichte der
Freiheitsverneinung aus Freiheit ist. Es die Geschichte der sich selbst überlassenen
Menschen, die zwar freigeboren sind, aber deswegen überall in Ketten liegen, weil sie
im Verlauf des kulturellen Fortschritts ihre Freiheit aus Freiheit konsequent verneint
haben.

19 Rousseau: „car je montrois aux hommes comment ils faisoient leurs malheurs eux-mem̂es, et par
conséquent comment ils les pouvoient éviter“ (Rousseau 1756, 1061).

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 235



Präzise diese Geschichte im Großen reflektiert nun die Geschichte der zweifachen
Selbstbenennung des Menschen im Kleinen, die Geschichte vom Menschen als Meta-
pher, interpretiert man sie in Anknüpfung an den Wortlaut de Mans, doch in Abs-
traktion von ihren sprachphilosophischen Implikationen und stattdessen strikt vom
Gesichtspunkt der Freiheit aus – wohlwissend, wie verkürzend diese Eingrenzung der
Perspektive ist. Erkennbar wird so, dass es sich bei der zweiten Selbstbenennung, wie
de Man auch expressis verbis hervorhebt, um eine vorsätzliche Täuschung handelt: um
eine Selbstlüge aus Freiheit, die letztlich dazu dient, sich über die Ungeheuerlichkeit
ebendieser Freiheit hinwegzutäuschen – auch wenn diese Lüge für das menschliche
Zusammenleben eine lebensnotwendige Lüge (im Sinne Nietzsches)²⁰ sein mag. Ohne
sie gäbe es keine Gesellschaft, so de Man (de Man 2012, 42).

Infolge dieser wörtlichen Lektüre eröffnet sich schlussendlich auch die Möglich-
keit, die philosophische Rhetorik des zweiten Diskurses strikt freiheitsphilosophisch zu
deuten. Immerhin bleibt de Mans Interpretation, ähnlich wie die Deutung Heinrich
Meiers (Meier 1988, insb. XXI–XXIII), ebenfalls nicht bei der Lektüre der äußeren,
exoterischen Darstellungsebene stehen, derzufolge der Diskurs über die Ungleichheit
augenscheinlich ein Diskurs gegen die Ungleichheit ist. Auch de Man zeigt, dass der
Rousseau-Text die Leserschaft zu einer kritischen Gegenlektüre der exoterischen Dar-
stellungsebene anregt, in deren Vollzug sich das bürgerliche Denken mitsamt der für
die bürgerliche Gesellschaft konstitutiven Gleichheitsvorstellung von Grund auf in
Frage stellen lässt. Strikt vom Freiheitsgesichtspunkt aus gelesen liegt dieser Grund
jedoch nirgendwo anders als in jener Freiheit des ersten Diskurs-Teils selbst, und die
Befragung ist eine nach den Freiheitsvoraussetzungen des auf der exoterischen Dar-
stellungsebene entfalteten bürgerlich-egalitären Denkens. Wie sich das Selbstver-
ständnis der bürgerlichen Gesellschaft zu dieser Freiheit des ersten Diskurs-Teils ver-
hält, das ist die Frage: Bejaht sie diese Freiheit tatsächlich, oder verneint sie sie nicht
vielmehr?

Insofern die nun so gedeutete Text-Rhetorik zum Freiheitsbegriff des zweiten
Diskurses zurückführt, realisiert sich durch sie das Projekt des Diskurs über die Un-
gleichheit im wörtlichsten Sinn von discours, nämlich als gedankliche Bewegung des
Sich-Hin-und-Her-Bewegens: Zum einen läuft das Denken des Menschen über sich und
Seinesgleichen angesichts seiner anthropologischen Unfeststellbarkeit notgedrungen
auf ein Hin-und-Her-Changieren zwischen Vertrautheit und Fremdheit hinaus, zwi-
schen Gleichheit und Ungleichheit. Zum anderen realisiert sich der Diskurs-Gedanke
aber auch in der kritischen Lektüre vom Freiheitsgesichtspunkt aus als selbstreflexive
Bewegung, da der Rückbezug der Menschengeschichte im zweiten Diskurs-Teil auf den
Freiheitsbegriff des ersten Teils vor allem eine Reflexion der Freiheit auf ihren eigenen
Stand- und Gesichtspunkt ist.

20 „Ohne die Irrtümer z.B. des Gleich- und Dauerhaft-Machens (im Sinne etwa der Setzung ‚identi-
scher Fälle‘) und des abkürzenden Ver-Einfachens hoch komplexer Verhältnisse könnten wir uns, wie
Nietzsche betont, gar nicht im Dasein halten. Wir würden im indiskreten Fluss der Dinge diffundieren“
(Abel 2010, 31–32).

236 Martin Welsch



Discours steht dabei zugleich für die Bewegung der Metapher selbst, der Metapher
und des Begriffsdenkens in einem. Die Bewegung, die de Man im Zuge der Mensch als
Metapher-Passage zur Darstellung brachte, erweist sich in der freiheitsphilosophischen
Lektüre somit letztlich als beides: Einerseits ist sie die Bewegung der freiheitsvernei-
nenden Selbsttäuschung, als Verneinung und ständige Unterdrückung der Einsicht in
die unfest-gestellte und nicht-festgestellte Freiheitsnatur des Menschen – und dies
spiegelt sich in de Mans eigener text-rhetorischen Unterdrückung dieses Stand- und
Gesichtspunktes im Verlauf seiner Diskurs-Lektüre. Doch andererseits ist diese Bewe-
gung, erfolgt sie im Bewusstsein der Freiheit, eben auch jene diskursive Bewegung der
freiheitsphilosophischen und auf Freiheitsbejahung ausgerichteten Selbsterkenntnis
des Menschen. Die Bewegung der Metapher ist die Erkenntnisbewegung von Rousseaus
zweitem Diskurs insgesamt.²¹

Literatur
Abel, Günter. 2010. „Zeichen der Wahrheit – Wahrheit der Zeichen“. In Nietzsche-Studien 39, 17–38.
Arendt, Hannah. 1978. The Life of the Mind. Secker & Warburg.
Bachofen, Blaise. 2015. „Der erste Naturzustand als wahrer Naturzustand. Die Tragweite einer

anthropologischen Untersuchung. Zweiter Diskurs, erster Teil“. In Jean-Jacques Rousseau. Die beiden
Diskurse zur Zivilisationskritik. Klassiker Auslegen, Bd. 53, hrsg. Johannes Rohbeck und Lieselotte
Steinbrügge, 103–126. De Gruyter.

Brunkhorst, Hauke. 1997. Solidarität unter Fremden. Fischer.
Derrida, Jacques. 1967. De la grammatologie. Les Editions de Minuit.
Fohrmann, Jürgen. 1993. „Misreadings revisited. Eine Kritik des Konzepts von Paul de Man“. In Lektüren zu

Paul de Man, hrsg. Karl Heinz Bohrer, 79–97. Suhrkamp.
Geyer, Paul. 2007. Die Entdeckung des modernen Subjekts. Anthropologie von Descartes bis Rousseau.

Königshausen & Neumann.
Iacono, Alfonso M. 2015. „Politische Utopie und hypothetischer Ursprung. Staatstheoretische und

methodologische Voraussetzungen. Zweiter Diskurs: Widmung, Vorwort, Einleitung (Exordium)“. In
Jean-Jacques Rousseau. Die beiden Diskurse zur Zivilisationskritik. Klassiker Auslegen, Bd. 53, hrsg.
Johannes Rohbeck und Lieselotte Steinbrügge, 63–82. De Gruyter.

Kant, Immanuel. 1900–1966. „Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht“. In Kants
gesammelte Schriften, Bd. 8, S. 15–31. Reimer.

Kant, Immanuel. 1900–1966. „Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte“. In: Gesammelte Schriften,
Bd. 8, hrsg. von der königlich preußischen Akademie der Wissenschaften und der
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 107–123.

de Man, Paul. 2012. Allegorien des Lesens II. Die Rousseau-Aufsätze. Matthes & Seitz.
de Man, Paul. 1993. „Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation“. In Die

Ideologie des Ästhetischen, 185–230. Suhrkamp.
de Man, Paul. 1988. Allegorien des Lesens. Suhrkamp.
de Man, Paul. 1987. „Der Widerstand gegen die Theorie“. In Romantik. Literatur und Philosophie, hrsg. Karl

Heinz Bohrer, 80–106. Suhrkamp.

21 Entstanden ist der vorliegende Text im Rahmen eines Postdoc-Stipendiums der Fritz Thyssen
Stiftung.

Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans 237



de Man, Paul. 1979. Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust. Yale
University Press.

Meier, Heinrich. 2011. Über das Glück des philosophischen Lebens. Reflexionen zu Rousseaus Rêveries. C.H.
Beck.

Meier, Heinrich. 2008 [1984]. „Rousseaus Diskurs über die Ungleichheit – Ein einführender Essay über die
Rhetorik und die Intention des Werkes“. In Diskurs über die Ungleichheit. Discours sur l’inégalité,
Rousseau, Jean-Jacques Rousseau, XXI–LXXVII. Schöningh.

Menke, Christoph. 1993. „„Unglückliches Bewußtsein“. Literatur und Kritik bei Paul de Man“. In Die
Ideologie des Ästhetischen, Paul de Man, 265–299. Suhrkamp.

Nietzsche, Friedrich. 1988 (zit.: JGB). „Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft“.
In Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe, Bd. 5, 10–243. dtv.

Nietzsche, Friedrich. 1988. „Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift“. In Friedrich Nietzsche: Kritische
Studienausgabe, Bd. 5, 245–412. dtv. [= ZGdM]

Poppenberg, Gerhard. 2012. „ins Freie. Probleme figurativer Sprache nach Rousseau und de Man“. In:
Allegorien des Lesens II, Paul de Man, 271–346. Matthes & Seitz.

Rohbeck, Johannes und Lieselotte Steinbrügge. 2015. „Einleitung“. In Jean-Jacques Rousseau. Die beiden
Diskurse zur Zivilisationskritik. Klassiker Auslegen, , Bd. 53, 1–26. De Gruyter.

Rousseau, Jean-Jacques. 2008 [1755]. Diskurs über die Ungleichheit. Discours sur l’inégalité. Kritische Ausgabe
des integralen Textes. Schöningh.

Rousseau, Jean-Jacques 1981 [Essay]. Versuch über den Ursprung der Sprachen in dem von der Melodie und
der musikalischen Nachahmung die Rede ist, in: ders., Sozialphilosophische und Politische Schriften,
165–226. Winkler.

Rousseau, Jean-Jacques 1969 [1756]. Lettre de J. J. Rousseau à M. de Voltaire. Le 18 Août 1756, in: ders.,
Œuvres complètes IV. Émile. Éducation – Morale – Botanique, 1057–1075. Bibliothèque de la Pléiade.

Stegmaier, Werner. 2010. „Josef Simons Nietzsche-Interpretation. Fünf Grundzüge zur Orientierung“. In
Nietzsche-Studien 39, 2– 11.

Theunissen, Michael 1982. Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kritik des gegenwärtigen Bewusstseins.
De Gruyter.

Welsch, Martin. 2019. „Kant über den Selbstbetrug des Bösen“. In Kant-Studien 2019, 1, 49–73.
Welsch, Martin. 2021a. Anfangsgründe der Volkssouveränität. Immanuel Kants ‚Staatsrecht‘ in der ›Metaphysik

der Sitten‹. Klostermann.
Welsch, Martin. 2021b. „Anthropologische Selbstbestimmung bei Kant, Rousseau und Nietzsche. Eine

ideengeschichtliche Konstellation im Licht der Debatte um den Trans- und Posthumanismus“. In
Anthropologie in der klassischen deutschen Philosophie, hrsg. Asmuth, Christoph/Helling, Simon
(Hrsg.):183–196. Königshausen & Neumann.

Welsch, Martin. 2022. „Scheitern und Verstehen? Zum „Forgotten Kind of Writing“-Ansatz der Erforschung
philosophischer Rhetorik“. In Zeitschrift für Kulturphilosophie, 2, 149–162.

Welsch, Martin. 2023. „Zur freiheitsphilosophischen Rousseau-Lektüre Paul de Mans. Darstellung, Kritik
und Korrektur“. In Studia philosophica. Schweizerische Zeitschrift für Philosophie, 1, 206–220.

238 Martin Welsch



Lisa Schmidt-Herzog
Ver-stehen
Zur Negativität der Metapher zwischen
Philosophie und psychiatrischer Diagnostik

Abstract: Understanding. On the Negativity of Metaphor Between Philosophy and
Psychiatric Diagnostics. The question of the epistemological status of metaphors ad-
dresses problems, which are more generally linked to the relation of linguistic ex-
pressions to reality. If we focus less on a classical truth postulate, but rather on the
meaning-constituting function of language, we can work out the potential that lies in
thinking of metaphor both as a positively determinablemeans of communication and as
a negatively indeterminate expressive act. In the following, the productive power of this
dialectic will be shown. This will be done by contrasting research on the understanding
of metaphor in people diagnosedwith schizophreniawith Jacques Lacans’ thesis that all
speech is built on psychotic-metonymic structures. In the following, I argue against
views that conceive schizophrenic language disorders solely as an absence of under-
standing, and argue for a creative moment of non-understanding (in the sense of un-
derstanding differently). This is not, however, to make a relativistic argument that
epistemic value should either be attributed to no speech at all or to every speech. Ra-
ther, the point is to highlight the normative moment of a linguistic positivism that
analogizes the understanding of metaphors to the understanding of concepts and seeks
to prove this conviction in empirical experiments.

Diese epistemologische Ambivalenz der Metapher, die die Bewegung des Begriffs stets hervorruft,
verzögert, verfolgt, hat vielleicht ihr bevorzugtes Feld in denWissenschaften vom Leben, an denen
man eine unaufhörliche Kritik teleologischen Urteilens anbringen muss.“

—Jacques Derrida

Einleitung
In der philosophischen Tradition führt die Metapher ein ambivalentes Dasein. In einer
abwertenden Denkbewegung gilt sie als Gegensatz zu begrifflicher Rede, sie wird ent-
weder zum sprachlichen Ornament bzw. zur Verkleidung, die einen Mangel und damit
ein Zuwenig an erkenntnisfähiger Bedeutung beinhalte. Oder aber die Metapher wird
gerade umgekehrt als Exzess, d.h., als ein Zuviel von Bedeutungsmöglichkeiten inter-
pretiert (Gehring 2019, 34–37). Beide Richtungen betonen ihre verminderte Wahr-
heitsfähigkeit und behaupten entweder die Harmlosigkeit ihrer diffusen, unzutref-
fenden Rede oder die Gefahr, die von ihrer pointiert persuasiven Kraft ausgehe. In
beiden Lesarten würde Wirklichkeit durch originär metaphorische Sprache verzerrt

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-012



und ein angemessenes Verstehen der Welt bliebe notwendig aus.¹ In dieser Perspektive
wird der Metapher nur dann eine erkenntnisstiftende und wirklichkeitskonstitutive
Funktion zugebilligt, wenn sie sich umstandslos in einen Begriff rückübersetzen lässt
und als solcher auch verstanden werden kann. So aufgefasst nimmt die Metapher ein
bloßes Stellvertretertum für den Begriff ein und scheint durch die Beugung unter
dessen Ordnung sämtlicher Eigenwertigkeit beraubt. In einer aufwertenden Tendenz
hingegen wird betont, wie die Metapher durch die Evokation von etwas Bildlichem
gerade das zur Darstellung bringen könne, was in Begriffen nicht sagbar ist, da sie
ohnehin vielmehr im Modus des Zeigens als des Sagens operiere. Metaphorisches
Sprechen habe somit einen Ausdrucksmodus für das Unsagbare anzubieten, der dieses
zwar nie vollkommen bezeichnen könne, aber gerade in seiner Entzogenheit auf-
scheinen lasse und somit dessen Unerschöpflichkeit anerkenne.²

Die alte Konkurrenz zwischen Philosophie und Rhetorik führt offenbar zu einer
verwirrenden Ausgangslage mit Blick auf die Frage, welcher Modus von Wirklich-
keitsbezug eingenommen wird, wenn wir metaphorische Sprache artikulieren und
verstehen. Dies betrifft aber nicht nur Debatten innerhalb der Philosophie selbst,
sondern weitet sich aus auf solche Wissenschaften, die dem Verstehen von Metaphern
empirisch nachgehen. Im Folgenden werden Schlaglichter auf einige Fälle psychiatri-
scher und neurowissenschaftlicher Experimentalforschung geworfen, in denen nicht
nur eine Wiederholung dieser alten Debatte aufscheint, sondern ebenso jene ambiva-
lente Stellung des Bildlichen, die zu einer Abwertung wie zu einer (vermeintlichen)
Aufwertung der Metapher führt. Die angeführten Beispiele psychiatrischer Untersu-
chungen werden in einiger Ausführlichkeit besprochen, um zu zeigen, wie ein zu-
grundeliegendes positivistisches Sprachverständnis einerseits Metaphern nur dort
aufwertet, wo sie wie Begriffe aufgefasst werden, und andererseits nur derjenigen
Sprache ein legitimes Verhältnis zur Wirklichkeit attestiert, die sich in verständlicher
Kommunikation erschöpft. Wenn sämtliches abweichendes Sprechen und Verstehen in
diesem Modell als eine wie auch immer geartete Verminderung erscheint, die bloß
notdürftige Funktionen erfüllt, so lässt sich mit Lacan zwar auf eine allgemeine Not-
dürftigkeit aller Sprache verweisen. Da er daraus allerdings schließt, dass nur eine sehr
kleine Gruppe poetischer Ausdrücke genuin Bedeutung produziere, verliert seine ne-
gativistische Perspektive auf die Metapher an Zugkraft, wenn es um die Frage nach
ihrem Verhältnis zur Konstitution vonWelt geht. Hier soll sie jedoch produktiv gemacht

1 So verläuft eine metaphernfeindliche Argumentationslinie, die das Bildliche zum Gegenspieler von
Wahrheit hypostasiert, von Platons Rhetorikkritik (Platon 1990 [ca. 390 v.Chr.]) über Lockes Forderung
nach einer gesäuberten, d.h., rein begrifflichen, Wissenschaftssprache (John Locke 1988 [1690]) bis hin
zur Epistemologie Gaston Bachelards (Bachelard 1987 [1938]) oder den sprachanalytischen Ausfüh-
rungen von Donald Davidson (Davidson 1978).
2 Berühmt ist Nietzsches Aphorismus geworden, dass alle Sprache metaphorisch sei (Friedrich
Nietzsche 1980 [1873], der auch bei Hannah Arendt wiederaufscheint (Arendt 1971). Hans Blumenberg
hingegen wendet sein Verständnis von der Metapher dahingehend, dass sie qua ihrer Unbegrifflichkeit
in der Lage sei, auf all jenes Nichtbegriffliche zu verweisen, das die Welt ist (Blumenberg 1971).

240 Lisa Schmidt-Herzog



werden, um Argumente gegen einen experimentalpsychologischen Sprachpositivismus
vorzulegen und im Anschluss den Ausblick auf eine Vermittlung zu wagen.

1 Zur Geschichte des „Konkretismus“ im
psychiatrischen Denken

In klassischen Handbüchern wie in zeitgenössischen psychiatrischen Studien herrscht
Konsens darüber, dass Menschen mit der Diagnose Schizophrenie Metaphern nicht
verstünden, dass ihr Verständnis vermindert sei oder dass es zumindest eine Tendenz
in Richtung dieser formalen Denk- und Sprachstörung gebe, weil eine eingeschränkte
Fähigkeit zu abstraktem Denken vorliege. Dieses Phänomen wird als „Konkretismus“
bezeichnet. Anstatt eine Metapher bildlich aufzufassen, bliebe das Verständnis schi-
zophrener Menschen auf der Stufe der wörtlichen Bedeutung stehen und könne jene
Übertragungsleistung nicht vollbringen, die aus einem unsinnigen Satz erst ein sinn-
volles Sprechen mache (Gaebel und Wölwer 2012, 36). Allerdings sticht ins Auge, dass
eine Vielzahl der psychiatrischen Beispiele für Konkretismus nicht allein die Sprache in
den Blick rücken, sondern gerade auch den Körper miteinbeziehen. Wird ein Patient,
der permanent auf dem Flur tänzelt, gefragt, was er dort tue, lautet die sogenannte
konkretistische Antwort: „Ich muß auf dem Laufenden bleiben“ (Holm-Hadulla 1982,
524). „Die Beispiele zeigen uns körpersprachlich handelnde Darstellungen metaphori-
scher Redeweisen“ (ebd.), wobei eine Verwechslung von Körper und Sprache gerade
mit einer Verwechslung von Konkretem und Abstraktem übereinkommen soll.

Wenn in dieser Vorstellung eine Aufteilung des Denkens in ein konkretes und ein
abstraktes Vermögen vorgenommen wird, dann meint Ersteres immer einen irgendwie
direkteren Weltzugang, in dem das Denken eher dinglich als begrifflich verfahre.
Zweiteres bezeichnet demgegenüber die Fähigkeit, einen solchen als „primären“ Zu-
stand angenommenen Denkweg zu überschreiten. Während diese Gegenüberstellung
häufig als selbstverständlich gilt, wenn psychiatrische Untersuchungen vorgenommen
werden, verkürzt sie das Problem, worum es sich bei Abstraktion und Konkretion
überhaupt genau handeln soll. Dass dies auch eine philosophisch und gesellschafts-
politisch folgenreiche Frage ist, illustriert eine Passage aus Hannah Arendts Überle-
gungen, in der sie auf die Behauptung eines französischen Sinologen rekurriert: „Das
Chinesische Denken„ (Granet 1934) verfahre in Bildern statt in Worten, es werde nie
„abstrakt“, sondern bleibe stets dem „Konkreten“ verhaftet (Arendt 1971, 134). Denn
während ihr diese Anekdote bloß als Einleitung in ein grundlegendes Nachdenken über
den Zusammenhang von Sprache, Bildlichkeit und Denken dient, wird die Zuweisung
des Abstrakten und Konkreten zu spezifischen Kulturen gerade dann problematisch,
wenn man* bedenkt, wie eng „abstraktes“ Denken in der abendländischen Tradition
mit Denkfähigkeit überhaupt assoziiert ist, und dass die Psychiatrie das konkrete
Denken dem Bereich des Pathologischen zuschlägt.

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 241



Doch was genau meint die Rede vom Abstrakten und vom Konkreten in der
psychiatrischen Theorie? Das Konzept des Konkretismus geht auf verschiedene
psychiatrische Vorarbeiten zurück, in denen diese Ambivalenz gegenüber der Rolle des
Bildlichen im Rahmen der verschiedenen Verstandesleistungen zum Ausdruck kommt.
Eugen Bleuler konzipierte die Schizophrenie als Assoziationsstörung, die eine Ver-
minderung der Fähigkeit zum logisch-abstrakten Denken mit sich bringe. Gemeinsam
mit Carl Gustav Jung stellte er Versuche an, bei denen Patient*innen dazu aufgefordert
wurden, die Bedeutung von Sprichworten widerzugeben.³ Bleuler argumentierte, dass
in der Schizophrenie die logischen Verbindungen zwischen verschiedenen Vorstel-
lungsinhalten abrissen, weshalb diese nun bloß noch affektiv miteinander zusam-
menhingen. Das Resultat sei ein „autistisches Wunschdenken“, in dem die Welt nicht
mehr so wahrgenommen werden könne, wie sie wirklich sei, sondern wie man* diese
imaginiert. Im Zuge dessen würden logische Begriffe durch Symbole und komplexe
Kausalzusammenhänge durch einfache Erklärungsmodelle ersetzt.

So erfinde das „autistisch-undiziplinierte Denken“ z.B. das Symbol einer Sonne mit
Flügeln in Reaktion auf das Bedürfnis nach einer Erklärung für ihre scheinbaren
Kreisbewegung (Bleuler 1927). Dabei fallen die Prämissen ins Auge, die dieses Beispiel
voraussetzt. Wenn es als anthropologische Konstante gilt, dass die Menschen nach
Erklärungen für die Welt suchen, so ist für Bleuler unumstößlich, dass es sich allein bei
einer naturwissenschaftlichen Erklärung um ein wirklichkeitskonformes Modell han-
deln kann. Die Fähigkeit zur Abstraktion wird hier nicht nur als ein logisches Denken
konzipiert, das in sich kohärent ist, sondern das darüber hinaus mit den Naturgesetzen
übereinstimmt.⁴ Demgegenüber wird der Konkretismus dem Bereich des Affektiven
zugeschlagen und die hieraus resultierende Rede verzerre eine wirklichkeitsgemäße
Auffassung vom Sein der Dinge. Abstraktion und Konkretionwerden in zwei diametrale
Bedeutungsfelder eingeordnet, wobei das Abstrakte mit Logik, wissenschaftlichem
Wirklichkeitsverständnis und Gesundheit assoziiert ist, das Konkrete hingegen mit
Affektivität, Unwirklichkeit und Pathologie. Dieses Denken, dessen Weltbezug hier
nicht nur als naiv gilt, sondern auch als pathologisch, lasse sich laut Bleuler aber nicht

3 Da das Denken selbst ein unsichtbarer Prozess ist, wird die Schizophrenie anhand von Sprachstö-
rungen diagnostiziert, von denen Bleuler auf gelockerte Assoziation und mangelndes Abstraktions-
vermögen schloss (Bleuler 1911).
4 In der Analyse Theodor W. Adornos ist die Erzählung von der Genese moderner Vernunft aufs
Engste verschwistert mit der Entstehung neuzeitlicher Naturwissenschaft. Gerade seit Immanuel Kant
habe sich die Vorstellung erhärtet, dass Vernunft und Naturgesetz ihrem Wesen nach gleichförmig
seien und dass Subjektivität und Objektivität im Erkenntnisprozess übereinkämen. Was hier im
Vordergrund steht, ist immer die Gesetzmäßigkeit von Erkenntnis, nie jedoch deren Kreativität
(Adorno 1966). Gerade vor dem Hintergrund, dass die Psychologie der Jahrhundertwende sich zu
legitimieren suchte, indem sie sich als harte Wissenschaft profilierte, lässt sich hieran jene von Adorno
kritisierte Erzählung einer wissenschaftlich gewordenen Vernunft aufzeigen.

242 Lisa Schmidt-Herzog



nur für Schizophrene attestieren, sondern ebenso für Dichter*innen und jene rassifi-
zierten Menschen, die er „primitiv“ zu nennen pflegte.⁵

Andere Argumentationslinien leiten sich von Ernst Kretschmer und Kurt Goldstein
ab, wobei Ersterer eine evolutionistische „Entwicklungsgeschichte der Seele“ entwirft,
in der Bild und Sprache unterschiedlichen onto- und phylogenetischen Stufen der
Menschheit zugeordnet werden (Kretschmer 1939). Laut Kretschmer erschaffe sich
sowohl das mythisch-magisch-„primitive“ wie auch das pathologisch regredierte Den-
ken neue Vorstellungsinhalte durch „Bildagglutination“, was auch bedeute, dass Worte
dabei gebraucht würden wie Bilder und als identisch mit den Gegenständen gälten.
Während jegliche Regression also den pathologischen Abstieg „der Abbildungsvorgänge
zu einer weniger entwickelten Stufe, d.h. vom Abstrakten zum Konkreten, vom logisch
aufgebauten Satz zu asyntaktischen Bildserien, vom Begriff zur Bildagglutination“ (Gess
2013, 133) führe, verlaufe der gesunde Zivilisationsprozess geradewegs andersherum. So
entspricht dem bei Kretschmer entworfenen Stufenmodell der Kulturen ein Stufen-
modell der Wahrnehmungs- und Ausdrucksleistungen, in dem eine semantische Kop-
pelung von bildlich/primitiv/konkret und sprachlich/zivilisiert/abstrakt aufscheint.
Konsequent zu Ende gedacht würde solch ein psycho-teleologischer Geschichtsentwurf
auf die Erfüllung des alten philosophischen Traums hinauslaufen, dass mit voller
geistiger Entwicklung der Menschheit eine rein begriffliche Sprache einhergehe, die
sich jeglichem Unbegrifflichen – und damit auch aller Metaphern – entledigt habe, um
die Welt restlos in wahrheitsfähiger Sprache aufgehen zu lassen.

Der Neurologe Kurt Goldstein (Cousin und einflussreicher Gesprächspartner von
Ernst Cassirer) hatte ursprünglich Kriegsverwundete mit Hirnschäden untersucht, um
die Veränderungen ihres Denkens und Sprechens auf organische Ursachen zurückzu-
führen und so vom Vorwurf der Simulation zu befreien. Dabei unterschied er zwischen
einer pathologisch-konkreten und einer gesund-abstrakten Haltung (Goldstein und
Scheerer 1941). Während das Bildlich-Konkrete bei Bleuler und Kretschmer als be-
wusstseinsmäßige Vorstufe der Sprache dargestellt wurde, d.h. als ein eigentümliches
Stehenbleiben des Denkvermögens auf dem Weg hin zu seiner vollen Entwicklung,
definierte Goldstein die konkrete Haltung als ganzmateriell begründete Unmöglichkeit,
zu solch einem Entwicklungsstand zurückzukehren. Erst in seinen späten, im US-
amerikanischen Exil publizierten, Arbeiten knüpft er eine Verbindung zur Schizo-
phrenie-Forschung, doch gerade dort wurde seine Definition gesunden Abstraktions-
vermögens umfassend rezipiert. Während die konkrete Haltung an die sinnliche Welt
gebunden bleibe, gelte für „the abstract attitude, [that] we transgress the immediately
given specific aspect or sense impression; we abstract from particular properties. We
detach ourselves from the given impression, and the individual thing represents to us
an accidental sample or representative of a category“ (Goldstein 1944, 18–19). Wenn das

5 All diesen Gruppen wie auch Menschen mit der Diagnose Schizophrenie attestierte Bleuler damit
einen regressiv degenerierten Zustand, eine kontra-evolutionäre Bewegung hin zu einem früheren
Menschheitsstadium, das moderne Zivilisationen eigentlich überwunden hätten (Heinz 2002).

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 243



Konkrete auf diese Weise mit einem sinnlich Gegebenen assoziiert wird, meint Gold-
stein damit allerdings keine schlichte und untrügliche Wahrnehmung, deren primor-
diale Evidenz unmittelbar auf das Sein der Dinge schließen lasse. Vielmehr gilt dieses
Gegebene hier immer zuallererst als potenzieller Zufall. Es wird als ein Besonderes
gewertet, das erst noch zu beweisen hat, inwiefern es überhaupt irgendetwas über
jenes Allgemeine, das die Welt ist, aussagen könne. Abstraktion hingegen erscheint hier
als Verstandesleistung im Sinne einer Synthesis roher Sinnesdaten, die nur dann ge-
lingen kann, wenn Abstand von diesem zufälligen, sinnlich Gegebenen genommen
wird, um hin zu den unsinnlichen – und das meint bei Bleuler, Kretschmer und
Goldstein: abstrakten – Kategorien des Denkens zu gelangen.Gerade die Fragen danach,
was überhaupt als „Gegebenes“ gilt, und welche Verstandesleistungen als Distanzie-
rung von diesem gelesenwerden, undwelche hingegen als Distanzlosigkeit, spielen eine
Rolle, bei der Übersetzung der Theorie in empirische Testverfahren.

2 Abstraktion und Konkretion im
psychologisch-psychiatrischen Experiment

Bereits Bleuler und Jung hatten Sprichworttests verwendet, um ihre These vom Ab-
reißen der logischen Assoziationsketten zu untermauern. Sie ordneten sich damit in
eine Tradition von experimenteller Psychologie ein, doch erst im Laufe der folgenden
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts wurden Tests zur spezifischen Erforschung des kon-
kretistischen Verstehens in der Schizophrenie entwickelt, die flächendeckend zur An-
wendung kamen und so auch international zu einer Vergleichbarkeit führten, die man*
mit Jürgen Link als „Verdatung und Verdurchschnittlichung“ (Link 1997) bezeichnen
kann. Schließlichwurde ein richtungsweisender Proverb Test entwickelt (Gorham 1956),
der aus einem freien und einem multiple choice-Format bestand, und in Anlehnung an
Goldstein den Prozess des Verstehens bildhafter Sprache messbar machen sollte. Im
multiple choice-Verfahren wurden 36 Sprichwörter und verschiedene Bedeutungs-
möglichkeiten angegeben, darunter korrekte (abstrakte) und falsche (konkrete) Ant-
worten, aus denen Proband*innen auszuwählen hatten. So konnte man* ankreuzen, ob
„The sun shines upon all alike“ bedeutet: „All are created equal. (Ab answer)“ oder„The
sun shines on everybody. (Co answer)“. Aus der Summe der Antworten wurde
schließlich ein Score gebildet, der eine eher abstrakte oder eher konkrete Tendenz
zeigen sollte. Anhand der folgenden Überlegungen lässt sich fragen, was hier überhaupt
gemessen wird, vor allem mit Blick auf die Tatsache, dass sich in der Geschichte der
Psychiatrie fortwährend ändert, welche Faktoren als Einflussgrößen aufs Experiment
gezählt werden.

Voraussetzung für die Vergleichbarkeit ist die Homogenität der verglichenen Ein-
heiten (Link 1997, 320) – in diesem Falle Menschen. Um dies zu garantieren, greift
Gorham auf die Messung des IQ durch den damals angewendetenWord Knowledge Test
zurück, um nur solche „Schizophrene“ und „Normale“ zu vergleichen, die gleich in-

244 Lisa Schmidt-Herzog



telligent sind. Damit nicht mangelnde Intelligenz für die konkretistischen, „falschen“
Antworten verantwortlich gemacht werden kann, sondern tatsächlich allein das ex-
perimentell isolierte Phänomen des schizophrenen Konkretismus aufscheinen kann,
müsse der IQ als alternative Begründung für ein schlechtes Abschneiden beim Test
ausgeschlossen werden. Epistemologisch ist dies allerdings insofern prekär, als sich die
Frage stellt, ob nicht auch andere Eigenschaften des Individuums ausgeschlossen
werden müssten, die zur Erklärung herangezogen werden könnten. Doch genauso
problematisch wäre der Versuch, alle anderen möglichen Erklärungen zu verhüten, da
so wenigstens implizit eine Vorstellung davon vorläge, dass es eine begrenzte Anzahl
solcher Eigenschaften gäbe. Ludwik Fleck weist daraufhin, dass es (gerade im Kontext
des Experiments) „überhaupt sinnlos [ist] von allen Eigenschaften eines Gebildes zu
sprechen, da die Zahl der Eigenschaften beliebig groß gemacht werden kann und die
Zahl der möglichen Eigenschaftsbestimmungen von den Denkgewohnheiten eines Ge-
bietes abhängt, also schon richtungsangebende Voraussetzungen enthält“ (Fleck 2015,
120). Bei dem Proverb Test zeigt sich dies daran, dass hier zwar Intelligenz als Ein-
flussfaktor angeführt wird, der für einen legitimen Vergleich zweier Individuen nicht
verschieden sein darf, doch in der Studie erscheint es völlig unproblematisch, gesunde
Proband*innen der Air Force mit hospitalisierten Kriegsveteranen zu vergleichen,
deren kognitive Störungen aus heutiger Sicht weder losgelöst von ihren Kriegstraumata
noch von den psychiatrischen Verwahrungsbedingungen der 50er Jahre betrachtet
werden können (Goffman 1961).

Um der Blindheit gegenüber konkurrierenden Einflussfaktoren entgegenzusteu-
ern, werden Testverfahren immer mehr verfeinert. In einer zeitgenössischen Studie
von Bambini et al. wird eine Reihe von Ausschlusskriterien angegeben, die nicht vor-
liegen dürfen, wenn metaphorisches Verstehen erforscht werden soll (darunter Dro-
gensucht, ko-morbide Erkrankungen im Bereich der Persönlichkeitsstörungen, neu-
rologische Schäden und perinatale Traumata, Bambini et al. 2002). Eine
drogenabhängige Person im Delir wäre also gerade nicht in die Studie aufgenommen
worden, weil die Auswirkungen der Substanz auf die Denkstörung nicht von den
Auswirkungen der Schizophrenie geschieden werden könnten. Auffällig ist die Rolle,
die der IQ hier spielt. Mangelnde Intelligenz erscheint hier nämlich gerade kein Kri-
terium zu sein, das eine alternative Erklärung für schlechtes Abschneiden anbieten
würde und somit ausgeschlossen gehörte, um eine „homogene“, d.h., vergleichbare
Population herzustellen, bzw. um auf diejenigen „anderen“ kognitiven Prozesse zu
schließen, die man* eigentlich untersuchen will. Vielmehr wird die Intelligenz gera-
dewegs mit diesen Prozessen identifiziert und so erweist sich ein „objektiver“ Faktor,
der Homogenität zwischen Gruppen herstellen soll, als historisch kontingent und ve-
ränderlich.

Auch wenn diese Studie also offensichtlich „more fine grained“ vorgeht – einfach,
weil sie mehr Ausschlusskriterien formuliert (was nötig ist, um nicht Äpfel mit Birnen
bzw. gut situiere Mittelklässler*innen mit traumatisierten Kriegsveteranen zu ver-
gleichen) –, zeigt sich hier ein grundsätzliches Problem in der Herstellung von Ver-
gleichbarkeit anhand einer fixen Anzahl von Merkmalen: dass in diesem Modell

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 245



nämlich impliziert wird, psychische Vorgänge wie auch ganze Menschen ließen sich in
eine endliche Anzahl von Eigenschaften aufgliedern⁶ und dass eine Versuchspopula-
tion, die in diesen Eigenschaften übereinstimmt, nicht nur aus vergleichbaren, sondern
aus gleichen Individuen bestünde. Doch „Vergleichbarkeit bezieht sich auf ‚Merkmale‘
(traits) von Gegenständen; je weniger Merkmale (im Extremfall eines), um so homo-
gener, aber gleichzeitig um so ‚schmaler‘, erscheint das Feld. Je mehr Merkmale, um so
prekärer ist die Homogenität des Feldes“ (Link 1997, 320–321). Gerade wenn man*
bedenkt, dass Fleck schonmit Blick auf ein Bakterium von einer beliebig großen Anzahl
von Eigenschaften spricht, muss man* mit Link also feststellen, dass der Mensch eines
der prekärsten Forschungsobjekte überhaupt ist. Doch inwiefern ist diese humanisti-
sche Binsenweisheit relevant, um das Verhältnis von Testverfahren und seiner Aus-
sagekraft über den vermeintlichen Mangel an abstraktem Denken zu kritisieren?Wenn
der Test nicht nur voraussetzt, welche Antwortmöglichkeiten als konkretistisch oder
abstrakt zu werten sind, sondern auch, welche Gruppen von Menschen vergleichbar-
homogen sind, dann fällt jede allzu individuelle Aneignung von Sprache aus dem Be-
reich des Messbaren. Persönliche Idiosynkrasie gerät in die Nähe des pathologischen
Verdachtsfalls und kann nicht mehr auf ihre etwaige Funktion hin befragt werden, eine
Lebenswelt zu konstituieren, die vielleicht nicht mit einer Welt der Naturgesetze
übereinstimmt, dafür unter Umständen aber lebbar ist.

Der Bezug auf Goldstein verstrickt sich in Aporien, wenn metaphorisches Verste-
hen als Fähigkeit gewertet wird, 1) ein Besonderes als zugehörig zu einem Allgemeinen
zu erkennen, und 2) sich vom unmittelbar sinnlich Gegebenen zu distanzieren. Beides
sind klassische Definitionen eines begrifflichen Denkens, sodass suggeriert wird, an-
gemessenes Verstehen von Metaphern sei nichts anderes als das Verstehen dahinter-
liegender Begriffe, die die Dinge eindeutig identifizieren und unter Merkmalseinheiten
rubrizieren. Es wird behauptet, dass schizophrene Proband*innen die metaphorische
Bedeutung eines Ausdrucks nicht erkennen könnten, weil sie ihnwie einen Aussagesatz
mit propositionalem Gehalt verstünden. Hierdurch würden unsinnige Sätze mit un-
möglichem Wahrheitsgehalt produziert, weil es sich beim Wörtlichnehmen von Me-
taphern stets um eine falsche Identifizierung handelte. Das Problematische hieran zeigt
ein anderes Beispiel auf, das in der Studie herangezogen wird: Eine schizophrene
Person soll die Bedeutung des Satzes „The lawyer is a shark“ angeben. Eine konven-
tionell akzeptierte Antwort wäre, dass die betreffende Anwält*in brutalste Methoden
verwendet, um vor Gericht erfolgreich zu sein, doch die Person sagt schlicht: „He swims
very fast.“ Auch hier schließen die Autor*innen: „This tendency is known as concre-
tism, defined as a difficulty in abstract thinking, i. e. thinking beyond the immediate,

6 Diese Verwirrung scheint daraus hervorzugehen, dass seit Wilhelm Wundt und Emil Kraepelin
davon ausgegangen wird, dass sich sämtliche psychische Vorgänge in klar abgrenzbare, ursächlich
miteinander verbundene Elementarfunktionen zergliedern ließen. Da sich große Teile der hier an-
gesprochenen Forschungstradition auf Goldstein beziehen, erscheint es einigermaßen ironisch, dass
gerade er sich einem solch atomistischen Modell widersetzte und stets auf die Ganzheitlichkeit des
Organismus verwies (Roelcke 1999, 192).

246 Lisa Schmidt-Herzog



specific stimulus situation“ (Bambini et al. 2020, 1). Allerdings wird hier sowohl die
Behauptung vom unsinnigen Satz durch falsche Identifizierung problematischwie auch
die Behauptung, dass sich schizophrene Menschen nicht vom unmittelbar Gegebenen
lösen könnten. Denn auch die Person, die an schnell schwimmende Anwält*innen
denkt, erbringt gewissermaßen eine Transferleistung und überträgt Bedeutungen von
einem Gegenstand auf einen anderen. Sie denkt nicht, dass es sich bei Anwält*in und
Hai um etwas Identisches handelte, sondern sie überträgt eine bestimmte Eigenschaft
des Hais. Dass Menschen im Anwält*innenberuf durchaus Höchstleistungen im
Schwimmen erbringen können, erscheint dabei weder unsinnig noch unmöglich. Doch
ist diese Antwort nicht diejenige, die im Kontext des Tests erwartet wird und gilt
dementsprechend als irrelevant.

3 (Neo‐)Pragmatische Perspektiven: Sprache als
gelingende oder gescheiterte Kommunikation

Wenn Abstraktionsvermögen als Fähigkeit zum Sprechen nach Maßstäben der Rele-
vanz interpretiert wird, dann erinnert dies merklich an neopragmatische Kognitions-
und Kommunikationstheorien. Tatsächlich wird in einer Vielzahl aktueller psychiatri-
scher und psychologischer Studien explizit gemacht, dass man* sich hier auf die Kon-
zepte der Relevanztheorie bezieht, wie sie 1986 von Dan Sperber und Deidre Wilson
geprägt wurde. (Sperber undWilson 1986). Die Autor*innen entlehnen ihren Begriff der
Relevanz den vier Konversationsmaximen von Paul Grice für den sich gelingende
Kommunikation durch diejenige Rede auszeichnet, die aus wahren, klaren, informa-
tiven und eben relevanten Aussagen besteht (Grice 1975, 41–58). Bei Sperber undWilson
wird die Relevanz zum übergeordneten Prinzip, das auch dann immer den Vorrang
habe, wenn es mit einer der anderen Maximen in Konflikt gerate. Sie knüpfen dies eng
an die bereits von Grice geteilte Überzeugung, dass ein sinnvolles Sprachverstehen
genau dann vorliege, wenn Hörer*innen die Intentionen der Sprecher*innen erkennen,
da es so für sie möglich würde „to construct a mental interpretation of this utterance,
and hence of the original thought“ (Sperber undWilson 1986, 230). So herrscht hier eine
innere Spannung zwischen einem pragmatistischen Ansatz, in dem Sprache als ein
soziales Aushandeln begriffen wird, und einer Auffassung von Sprache als etwas, das
einer solchen Sozialität gerade vorausgeht.

Diese Vorstellung eines ursprünglichen Gedankens, der unabhängig vom sprach-
lichen Ausdruck bestehe und bloß noch sein angemessenes sprachmaterielles Korrelat
finden müsse, hat jedoch Folgen für die Metapher, da somit implizit infrage gestellt ist,
inwiefern es sich bei ihr überhaupt noch um sinnvolle Rede handelt. Für Grice kann sie
sich nur dann als solche beweisen, wenn eine metaphorische Aussage auf einen ein-
deutigen propositionalen Gehalt rückführbar ist. Hörer*innen leiteten die Bedeutung
nach einem Ausschlussverfahren ab, sodass zuerst eine Vorstellung des wörtlichen
Inhalts dominant sei, die aber zugunsten einer sinnvolleren Interpretation verdrängt

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 247



werde, wenn die wörtliche Lesart unschlüssig ist (Grice 1991 [1975], 34). Übertragen auf
den Konkretismus würde dies also bedeuten, dass diese notwendige Verdrängung hier
gerade nicht stattfindet, und dass Menschen mit Schizophrenie gewissermaßen hängen
blieben an den primären, wörtlichen Vorstellungsgehalten. Doch wie verhält sich dies
mit Blick auf die getestete Metapher „The lawyer is a shark“? Müsste eine gänzlich
wörtliche Interpretation dieser Aussage nicht eine Vorstellung erzeugen, in der keine
Verschiedenheit mehr zwischen Anwält*in und Hai bestünde, sondern nur noch eine
unmögliche Wesensidentität? Selbst wenn sich nachweisen ließe, dass diese Interpre-
tation im Verstehensprozess tatsächlich irgendwie primär wäre, so zeigt sich in der
Antwort der schizophrenen Testperson, dass sie den Satz doch offensichtlich anders
versteht und gerade nicht darauf beharrt, dass es sich bei Anwält*in und Hai um zwei
Repräsentanten derselben Kategorie handelte.

Sperber und Wilson kritisieren an Grice’ Inferenzmodell, dass es keine schlüssige
Erklärung für den Gebrauch von Metaphern an die Hand gibt, da Metaphern in dieser
Perspektive überflüssig erscheinen. Denn wenn die metaphorische Bedeutung immer
in einer propositional begrifflichen aufgelöst wird, gibt es keinen Grund, warum
Sprecher*innen sich überhaupt die Umstände machen sollten, eine Aussage zu tätigen,
die erst völlig verworfen werden muss, um sinnvoll zu werden (Sperber und Wilson
1986, 240). Doch letztlich muss diese Kritik auch an Sperber und Wilson gerichtet
werden, da die hier aufgeworfene Problematik vor allem mit der Vorstellung eines
„original thought“ zusammenhängt, der mittels Sprache in die Welt transportiert
würde und dem Transportweg irgendwie vorgängig bzw. dessen „eigentliches“ Substrat
sei. Paradigmatisch hatte schon Ivor Armstrong Richards behauptet, dass eine Meta-
pher immer aus einem (eigentlichen) Thema und einem (uneigentlichen) Vehikel be-
stehe (Richards 1936), wobei Letzteres immer implizit der Abwertung ausgesetzt ist.
Denn wenn das Vehikel wie gewünscht transportiert, dann wäre die Bedeutung der
Metapher nie etwas anderes als die Entschlüsselung eines vermeintlich Ursprünglich-
en, das gänzlich im Begriff aufgeht. In der Metapher hingegen etwas zu finden, das
nicht mit etwas derart Ursprünglichem korrespondiert, sondern auf Anderes oder
Neues stößt, kann in dieser Perspektive offenbar nicht als Verstehen gelten. Da dieses
aber gerade als Bezugsgröße gesetzt ist, scheint ein solches Anderes als Abwesenheit
von Verstehen gedeutet und somit in einen Bereich der Negativität verschoben zu
werden. Wenn also Definitionen der Metapher zugrunde gelegt werden, die sie auf
ihren zu entschlüsselnden, „eigentlichen“, propositionalen Gehalt reduzieren, dann
scheint hier ein Sprachpositivismus auf, in dem Metaphorisches nur dann (und nur
scheinbar) aufgewertet wird, wenn es im Begrifflichen aufgeht und wenn Sprache sich
vollständig in Kommunikation erschöpft.⁷

7 Sebastian Tränkle arbeitet systematisch aus, was in Adorno implizit angelegt ist, dass sich dessen
Sprachkritik nämlich gleichermaßen gegen mystifizierende „Sprachontologie“ (ein Begriff, den Adorno
selbst verwendet) und verdinglichenden „Sprachpositivismus“ richtet. Letzterer „erhebt die rei-
bungslose Kommunikation und den gelingenden Austausch (von Information usw.) zum entschei-

248 Lisa Schmidt-Herzog



Allerdings gehen Sperber und Wilson selbst nicht von einer radikalen Dichotomie
zwischen wörtlicher und metaphorischer Bedeutung aus, sondern vielmehr von einem
„loose use continuum“, in dem sich alle Sprache bewege. Daher entsteht die reduk-
tionistische Schärfe erst in der Übersetzung der Theorie ins empirische Experiment.
Denn wenn das Verständnis von metaphorischer Sprache getestet werden soll, dann
muss die Bedeutung der einzelnen Antworten (sowohl im multiple choice-Verfahren
wie auch im freien Format) eindeutig festgelegt werden auf entweder wörtlich oder
metaphorisch. Es ist diese vorgängige Festlegung, die es Bambini et al. erlaubt, einen
substanziellen Unterschied zwischen konkreten und abstrakten Antworten zu ziehen.
Während die schnell schwimmende Anwält*in als wörtlich-konkretistische Auffassung
der Metapher gilt (A), wird als Beispiel für ein gelungenes, abstraktes Verständnis das
Item „Sally is a chameleon“ gegeben, das von einer Testperson in dem Sinne gedeutet
wird, dass „she quickly adopts to new situations“ (B) (Bambini et al. 2020, 2). Wenn
zutrifft, dass es sich bei beiden Interpretationen durchaus um Transferleistungen
handelt, dann unterscheiden sie sich nicht so sehr dadurch, dass Antwort A am un-
mittelbar sinnlich Gegebenen haften bliebe, welches von B gänzlich überschritten
würde, sondern vor allem darin, dass Antwort A sehr abseitig erscheint, während B
einer gewöhnlichen Sprachkonvention folgt. „Somit weicht die metaphorische Ver-
wendung eines Ausdrucks nicht vom konkreten, sondern vom ‚dominanten‘, typischen
Sprachgebrauch ab, unabhängig davon, ob dieser Sprachgebrauch der wörtliche oder
bereits ein übertragener Gebrauch ist“ (Heinz 1996, 18).

An dieser Stelle verkompliziert sich die Frage danach, worum es sich bei abs-
traktem und konkretem Verstandesvermögen überhaupt handelt, da in die Bewertung
dessen, was als formale Denkstörung gewertet wird und was nicht, offenkundig Kom-
ponenten eingehen, die sich an den Normen einer Sprachgemeinschaft bemessen. Zwar
reflektieren Bambini et al. darauf, dass die Konstitution von Bedeutung offenbar nicht
bloß rein formalen Strukturen folgt. Doch obwohl das Verstehen von bildhafter Sprache
somit nicht mehr als rein logisch-abstrakte, sondern auch als eine soziale Leistung
erscheint, die immer in einem spezifischen, materiellen und historischen Kontext
stattfindet, lautet die Schlussfolgerung der Studie, dass die konkretistisch „irrelevante“
Antwort auf ein fehlendes Abstraktionsvermögen schließen lasse, mit der Begründung,
dass Sprechen und Verstehen in einer sozial konstituierten Sprachgemeinschaft sogar
zusätzlichen Abstraktionsaufwand erfordere. Wird eine eindeutige Zuordnung von
Antwortmöglichkeiten als entweder abstrakt oder konkretistisch vorgenommen, re-
sultiert dies in einem streng dualistischen Begriff davon, was überhaupt unter „Ver-
stehen“ fällt. Dem widerspricht nicht, dass man* in den vorliegenden Fallbeispielen
Scores erstellt und von einem abstrakt-konkretistischen Kontinuum spricht. Denn ge-
rade die Vorstellung eines Kontinuums reduziert das Verstehen hier auf ein quantita-
tives Mehr oder Weniger, und verhindert somit ein qualitatives Verständnis, aus dem

denden Kriterium des Gebrauchs und der Beurteilung aller Sprachformen“ (Tränkle 2019, 179). Man
siehe hierzu ergänzend Tränkle (2023).

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 249



heraus zu fragenwäre:Waswird verstanden,wenn etwas verstandenwird – so abwegig
und merkwürdig es auch erscheinen mag?

4 Jacques Lacan: Metapher als neurotisches
Provisorium

In sprachpositivistischer Auffassung werden konkretistische Phänomene schlicht als
Fehler oder Abweichungenvon einer Kommunikation gewertet, die ohne derlei Störung
reibungslos gelingen müsste. Sie sind damit in den Bereich einer spezifischen Negati-
vität verschoben, in der das Negierte nicht beanspruchen kann, von einer eigenen
Qualität zu sein, da nur dem gewöhnlichen Verstehen eine bedeutungskonstituierende
Funktion zugesprochen wird, während das pathologisch verdächtige Verstehen nur
verzerrte Wirklichkeiten produziere. Damit teilt der Konkretismus das Schicksal von
Metaphern, die sich nicht im Begrifflichen auflösen lassen und somit als Unsinn gelten
(jedenfalls in jenen Theorien, die die Metapher als zu überwindende Zwischenlösung
auf dem Weg zum Begriff auffassen). Doch wenn Metaphern mit verschlüsselten Be-
griffen gleichgesetzt werden, verunmöglicht dies, Neues und Anderes in Sprache zu
erschaffen und zu verstehen, weil die Abweichung stets in die Nähe des Bedeutungs-
mangels verschoben wird.

Mit Jacques Lacan lässt sich diese Nähe produktiv wenden, selbst wenn auch bei
ihm die Produktivkraft psychotischen Sprechens in Zweifel gezogen wird. Er betont
bereits in seinen frühen Versuchen, von klassischer Subjektphilosophie abzukehren,
dass die Metapher ein negatives Moment beinhalte und in engstem Zusammenhangmit
der Erfahrung eines Mangels stehe. Allerdings reiht er sich nicht in jenen kommuni-
kationstheoretischen Paradigmenwechsel ein, der von einigen Strömungen innerhalb
des linguistic turn ausgerufen wurde. So versteht er die Negativität der Metapher auch
nicht als Störung einer an sich gelingenden Kommunikation, sondern setzt sie vielmehr
als grundlegende Prämisse aller Sprache voraus, weil deren Gegenstand immer schon
entzogen sei. Die allgegenwärtige Mangelerfahrung der sprechenden Menschen liege
daher in ihrer Unfähigkeit, die Welt oder auch nur sich selbst erschöpfend zu be-
zeichnen, insofern „Bezeichnen“ die Stiftung von Identität zwischen Signifikat und
Signifikant meint. Dass nun aber trotzdem gesprochen wird, stellt für Lacan kein Ab-
gleiten in ein Bedeutungsvakuum dar, in dem alles Sprechen sinnlos, weil immer schon
unverständlich wäre. Vielmehr markiert diese negative Erfahrung der Entzogenheit
gerade eine Urstiftung von sinnhafter Signifikation. Denn ein Ding zu signifizieren, ist
etwas anderes als es zu identifizieren; es zu benennen, geht nicht mit dem absoluten
Erkenntnisanspruch einher, aussagen zu können, was es ist. Vor diesem Hintergrund
interpretiert Lacan Metapher und Metonymie als zwei Weisen, aus demMangel heraus
eine Welt zu konstituieren.

Dem folgt auch seine Auffassung vom Wesen des Verstehens, welches weder der
linguistische Normalfall noch überhaupt möglich sei und so kann er kokettierend ver-

250 Lisa Schmidt-Herzog



künden: „[E]s ist das Prinzip der Analyse, dass niemand irgendetwas von dem, was
geschieht, versteht“ (Lacan 2015 [1970], 20). Allerdings gilt dies nach Lacan nicht nur für
die Analyse, sondern für Sprache überhaupt. Weder Analysand*innen und Analyti-
ker*innen verstehen noch gewöhnliche Sprecher*innen und Hörer*innen. Nicht nur
wird hier das sprechende Subjekt von seiner phantasmatischen Allmacht enteignet,
intentional über die eigene Bedeutungsproduktion verfügen zu können, sondern es
findet auch ein Abschied von der ontologisierenden Vorstellung statt, dass es einen
reinen „original thought“ gäbe, der bruchlos kommunizierbar sei.

In diesem Licht dient Sprache nicht nur der Bedeutung, sondern sie sperrt sich
auch gegen diese. Dem entspricht auch Lacans Kritik an der Auffassung, dass Signifi-
kanten nichts weiter seien als materielle Vehikel oder Transportmittel. Man* müsse
sich „von der Illusion befreien, dass das Signifikante der Funktion entspreche, das Si-
gnifizierte vorzustellen, oder besser: dass das Signifikante seine Existenz im Namen
irgendeiner Bedeutung zu verantworten habe“ (Lacan 1996, 181). So kann er gegen
Ferdinand de Saussure einwenden, dass nicht das Signifikat dem Signifikanten vor-
ausgeht, sondern geradewegs andersherum: der Signifikant ist auf sprachmaterieller
Eben das primäre und er hält Einzug in die Bedeutung eines retroaktiv konstituierten
Signifikats. Das Signifikat „gleite“ (ebd. 186) unter dem Signifikanten, der nie absolut
bezeichnen könne und immer einen Rest hinterlasse. Wenn niemand versteht (in dem
Sinne, dass niemand diesen Rest aufzuheben vermag), dann ist dies der Ausgangspunkt,
von dem aus Metapher und Metonymie als zwei unterschiedliche Weisen eines Spre-
chens konzipiert werden, das aus diesem Nicht-Verstehen hervorgeht, wobei „die
Metonymie am Anfang [steht], und sie ist es, die die Metapher möglich macht“
(ebd. 269).

Doch inwiefern steht die Metonymie am Anfang? Wenn in allem Sprechen eine
Flucht des Sinns angelegt ist, dann ist laut Lacan prinzipiell jeder Signifikant in der
Lage, jeden anderen zu ersetzen, sodass sich daraus eine unendliche Kette entspinnen
kann, die durch „das Begehren nach etwas anderem“ (nichts anderes ist Signifikation)
angetrieben wird (ebd. 204). Metonymisches Sprechen wäre demnach eines, das nie zu
einem Ende käme und sich nie auf eine Bedeutung fixieren ließe, da sie immer schon
im Begriff wäre, durch eine folgende substituiert zu werden. Die Frage, ob Spre-
cher*innen dieser sprachimmanent angelegten Möglichkeit folgen und sich tatsächlich
in endlosen Signifikantenketten verlieren, oder sie sich damit zufriedengeben können,
dass ihre Sprache eine permanente Notlösung ist, markiert für ihn den grundlegenden
Unterschied zwischen einem psychotischem und einem neurotischen Verhältnis zur
Sprache. Ersteres bestehe gerade dann, wenn die metonymische Potenzialität des un-
endlichen Gleitens tatsächlich ausagiert wird, d.h. wenn Sprecher*innen unaufhörlich
neue Signifikanten aneinanderreihen, um etwas zu bezeichnen, was nie bezeichnet
werden kann.

Anders verhält es sich mit der Substitutionsform der Metapher, bei der die ein-
ander ersetzenden Signifikanten nicht an einer Annäherung an ein entzogenes Signi-
fikat arbeiten (insofern der Begriff der Annäherung meint, dass sich der Abstand oder
Rest zwischen ihnen je verringern könnte). Diemetaphorische Substitution ist demnach

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 251



kein gradueller Prozess, sondern ein radikaler Sprung in ein anderes Bedeutungsre-
gister, wobei der zugrunde liegende Abstand nicht geschlossen, sondern geradewegs
ausgestellt wird. Lacan führt in diesem Zusammenhang ein Beispiel aus dem Gedicht
„Booz endormi“ („Der schlafende Boas“, 1859) von Victor Hugo an, in dem es heißt:
„Seine Garbe war nicht hasserfüllt noch geizig“ (Lacan 1997 [1981], 258).

Dies entspricht der alttestamentarischen Darstellung, in der die Figur Boas als
gütiger, wohlhabender Mann erscheint, der die Witwe Rut trotz seines hohen Alters bei
sich aufnimmt, heiratet und einen Sohnmit ihr zeugt. Lacan lässt keinen Zweifel daran,
dass in der genannten Passage nicht von einer Korngarbe die Rede ist, sondern von der
Person Boas, und dennoch lässt sich die Metapher für ihn nicht einfach darin auflösen,
dass sie Boas auf eine Art bezeichnen würde, die sich präziser in begrifflicher Rede
ausdrücken ließe. Boas und Garbe sind zwei verschiedene Einheiten und dennoch
scheinen sie eigentümlich miteinander verbunden, wobei das Poetische nicht einfach
darin liegt, Boas als Mann ohne Hass und Geiz zu bezeichnen, sondern anzuzeigen, dass
er in diesen Eigenschaften merkwürdig mit einem nichtmenschlichen Objekt über-
einstimmen soll. Gerade die Un-Möglichkeit einer solchen Übereinstimmung bleibt dem
Satz haften und stellt somit überhaupt erst die Möglichkeit für die Metapher her.

Bemerkenswert ist nun, dass Lacan hier nicht nur zwei anthropologisch grund-
verschiedene Verhältnisse zur Sprache zu zeichnen versucht, sondern dass er diese
darüber hinaus klar an die beiden Subjektivitätspole von Neurose und Psychose bindet.
So wie die Metonymie der psychotischen Rede zugeordnet ist, so soll die Metapher die
Rede von Neurotiker*innen charakterisieren. Selbst wenn das ewige Gleiten des Si-
gnifikats auch für sie gilt, da es für Sprache überhaupt gilt, und selbst wenn dies ihr
Leiden erzeuge, so sei die neurotische Rede doch gekennzeichnet von einer Akzeptanz
dieses notwendigen Scheiterns eines Repräsentationsmodells, von dem man* sich
verspricht, es könne sich irgendwann selbst aufheben. Neurotiker*innen sprächen in
dem Bewusstsein, immer nur ein Provisorium zu formulieren, ein Ungefähres, Sym-
bolisches, das so wenig mit dem Realen zusammenfallen kann wie Signifikant mit Si-
gnifikat oder Wort mit Welt. Erst dieses Unmöglichkeitsverhältnis stellt für Lacan die
Bedingung der Möglichkeit metaphorischen Sprechens dar: „Was die Struktur der si-
gnifikanten Kette aufdeckt, ist meine Möglichkeit, […] mich ihrer bedienen zu können,
um alles andere als das zu bezeichnen, was sie sagt. Diese Funktion des Sprechens
verdient viel eher hervorgehoben zu werden als die Funktion der Verkleidung von
(meistenfalls undefinierbaren) Gedanken des Subjekts“ (Lacan 1996, 188). Möglich-
keitsdenken und -sprechen findet laut Lacan erst in diesem Allen Anderen statt, das sich
zwar über lexikalisch-semantische Bedeutungsebenen erhebt, dabei aber keinem
Transzendentalismus anheimfällt, sondern Gefallen an dem ausgestellten Abstand
findet. Eine schöpferische oder poetische Metapher würde dann nicht darin bestehen,
einen unmöglichen Akt doch noch möglich gemacht zu haben. Vielmehr wäre sie
Ausdruck eines geglückten Durcharbeitens eines unmöglichen Akts, der tatsächlich
aber unmöglich bleibt.

Der Ausgangspunkt allen Sprechens ist für Lacan nicht nur metonymisch verfasst,
sondern psychotisch, und das neurotisch-metaphorische Sprechen stellt die perma-

252 Lisa Schmidt-Herzog



nente Abwehrbewegung gegen diese strukturell vorausgehende Flucht des Sinns dar.
Dabei fällt die Dichotomisierung von Neurose und Psychose ins Auge, die sich in seiner
Dichotomisierung von Metonymie und Metapher spiegelt. Während Lacan den Dichter
Hugo als Gewährsmann für die „echte“, schöpferische Metapher heranzieht, führt er
die „Denkwürdigkeiten eines Nervenkranken“ von Daniel Paul Schreber ins Feld, um
dessen Worttiraden als eigentliche Metonymien auszuweisen, die zwar dem Anschein
einer poetischen Übertragungmachten, in Wirklichkeit aber eine ganz andere Funktion
erfüllten. Wörter wie „Nichtdenkungsgedanken“ oder „Seelenmord“ seien hier kein
symbolisch gemeintes Provisorium, das dem Unbeschreiblichen (den Halluzinations-
erfahrungen) einen zwar unzureichenden, aber immerhin doch irgendwie funktio-
nierenden Ausdruck verleihen würde (Lacan 1997 [1981], 67). Vielmehr seien sie für
Schreber Verdoppelungen dieser Erfahrungen selbst, ein in Sprache gesickertes Reales,
das vermeintlich keines Symbolischen mehr bedarf.

Doch wenn hier nicht nur die Frage nach der Metapher und ihrer Auf- oder Ab-
wertung im Hinblick auf ihren Erkenntnisstatus gestellt wird, sondern auch danach, ob
psychotischem Denken und Sprechen in den beleuchteten Theorien ein irgendwie ei-
gener, produktiver Status zukommt, der nicht nur als Negation von und Mangel an
Bedeutung definiert wird, dann zeigt sich auch bei Lacan eine eigentümliche Ambi-
valenz. Zwar erhebt er die Metapher zu derjenigen Ausdruckform, die um die Ambi-
guität ihres Verhältnisses zur Welt weiß und gerade in diesem Bewusstsein eine solche
konstituieren kann, doch steht für ihn ebenso fest, dass es dieses Bewusstsein und
damit auch echte Metaphern in der Psychose nicht gibt. Es wird behauptet, dass Psy-
chotiker*innen gar kein metaphorisches Verhältnis zur Sprache hätten, und dass sie
grundsätzlich von der Möglichkeit des Unmöglichen überzeugt seien, den Abstand
zwischen Signifikant und Signifikat aufzuheben. Wenn das metonymische Gleiten über
die Signifikantenkette als graduelle Annäherung ans Signifikat missverstanden wird,
dann wäre alles Sprechen eine vergebliche Arbeit daran, es selbst zur Erscheinung zu
bringen und Wort und Welt zusammenfallen zu lassen bzw. miteinander zu ver-
wechseln. Was Hans Blumenberg einen naiven „Metaphernrealismus“ nennt (Blu-
menberg 1971), entspricht in Lacans Theorie einem psychotischen Weltbezug, der alles
Sprechen als Identifizieren auffasst statt als Signifizieren. Doch diese Behauptung un-
terstellt den Psychotiker*innen nicht nur eine positivistische Gläubigkeit an das Re-
präsentationsmedium Sprache, die in eigentümlicher Weise mit klassischen Konkre-
tismus-Theorien korrespondiert. Darüber hinaus wird eine scharfe Trennlinie
zwischen Neurose und Psychose bzw. Metapher und Metonymie markiert, wobei nur
Erstere eine sprachproduktive, kreative Leistung zu sein scheint. Zwar lässt sich mit
Lacan kritisieren, dass ein wissenschaftlicher Sprachpositivismus, der jede Antwort-
möglichkeit in die Sparten „richtig“ oder „falsch“ einordnet, selbst eine linguistische
Starrheit errichtet, die den Patient*innen als schizophrene Symptomatik angerechnet
wird. Doch im Zuge seiner Apotheose der Metapher als einzig ursprünglich schöpfe-
rische Rede verblasst die kreative Funktion von solchen Ausdrücken, denen jede poe-
tische Anmutung abgeht. In diesem Zusammenhang ist bemerkenswert, wie Lacan
Victor Hugo (einen Dichter) und Schreber (einer der berühmtesten schreibenden Psy-

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 253



chotiker*innen) in seine Argumentation einbaut. Dennwährend er im Fall des Dichters
den Fokus auf die Frage legt, was die Metapher tut, interessiert ihn an Schreber, dass
dieser seine Scheinmetaphern nicht so meine, obwohl sich doch gerade Lacans eigene
Dezentrierung des Subjekts dagegen wehrt, in Sprache nur das zu sehen, was Spre-
cher*innen meinen, intendieren oder verstehen. Gerade in einer Fokusverschiebung
auf solche Effekte von Sprache, die sich jedem Meinen entziehen, müsste aber eine
Chance gesehen werden, auf eine grundlegend kreative und weltkonstituierende
Funktion aller Sprache abzuheben, auch abseits von poetischen Schöpfungen.

Conclusio – Vom Verstehen zum Ver-Stehen
Wenn hier darauf abgehoben wurde, auch im Hinblick auf solche Phänomene, die als
Konkretismus gelten, eine kreative Funktion der Sprache zu behaupten, dann ist damit
weder gemeint, dass in ihnen zwangsläufig eine besondere Originalität liege noch soll
das Leiden von Menschen in psychotischen Zuständen in Abrede gestellt werden.
Vielmehr geht es darum, zu adressieren, was es nach sich zieht, wenn Erkenntnis
ausschließlich mit Wahrheit assoziiert und dabei vergessen wird, dass auch nicht-
propositionale Sprache ein Verhältnis zur Wirklichkeit unterhält, das nicht rein defi-
zitär gedacht werden kann. Schwimmende Anwält*innen und tänzelnde Patient*innen,
die „auf dem Laufenden bleiben“, müssen nicht als Vertreter*innen eines irgendwie
„besseren“ Weltzugangs romantisiert werden. Doch eine allzu strikte Trennung von
Verstehen und Nicht-Verstehen unterschlägt, dass sowohl die Praxis des wissen-
schaftlichen Experiments wie auch das individuelle Denk- und Sprachvermögen ein
Gewordenes ist und dass ein körpersprachlicher Tanz weltbildende Funktionen über-
nehmen kann, fernab von irgendeinem Wahrheitsgehalt. Dies gilt wiederum nicht al-
lein für Sprecher*innen mit der Diagnose Schizophrenie. Denn wenn Verstehen und
Nicht-Verstehen als starr dichotome Pole eines quantifizierbaren Kontinuums ange-
siedelt werden, dann kann in einer solchen Perspektive auch sämtliches Anders- und
Neu-Verstehen immer nur eine Verminderung von einem normativ gesetzten Ideal
bedeuten.⁸ Der Akzent, der hier auf ein negatives Moment gelegt wurde, das jeglichem
Sprechen und Verstehen innewohnt, will also nicht im Sinne einer Hegelschen be-
stimmten Negation argumentieren, da so schlicht behauptet würde, dass im schizo-
phrenen Sprachverständnis ein ebenso absoluter – wenn auch gänzlich anderer –
Bezug auf die Welt läge. Vielmehr wird so eine Kritik an wissenschaftlichen Auffas-
sungen möglich, die das Verhältnis von Sprache und Welt für dergestalt positivierbar
halten, dass in der Darstellung kein Rest von Undarstellbarkeit übrigbliebe, und die im
Testen von „richtigem“ oder „falschem“ Metaphernverständnis ihre vermeintlichen

8 Vor diesem Hintergrund sei daran erinnert, dass Bleuler gerade diejenigen Menschengruppen in die
gemeinsame Kategorie verringerten Denkvermögens einordnet, die auch im Hinblick auf ihren ge-
sellschaftspolitischen Status abseits einer weißen, bürgerlichen, männlichen Norm liegen.

254 Lisa Schmidt-Herzog



Beweise dafür finden, dass es nur wahrheitsgemäßes Verstehen gibt oder Falschheit.
Wenn hier der Fokus auf eine „produktive Negativität“ (Angehrn und Küchenhoff 2014)
gelegt wurde, die sich gegen derartige Überzeugungen anführen lässt, dann kann ge-
rade anhand der Metapher auf eine Eigentümlichkeit des Verstehens verwiesen wer-
den, die bereits in der Etymologie des Präfixes ver angelegt ist. Wenn dieses „vor allem
[…] ein Irreleiten, Fehlgehen (verführen, verwechseln, sich verzählen) [kennzeichnet]
und damit auch zum Ausdruck der Negation (verbieten, versagen) [wird]“ (DWDS, 2023),
dann geht jedes Verstehen notwendigerweise immer auch fehl und Erkenntnis ist im-
mer nur zum Preis einer zeitgleich stattfindenden Verkennung zu haben. Damit tritt ein
kreatives Moment des Ver-stehens hervor, das zwar offen bleiben muss für erkennt-
niskritische Analyse (die auch nach dem Verhältnis zu propositionaler Sprache fragt),
dessen Existenz und Funktion hierdurch aber nie einfach weganalysiert werden kön-
nen.

Literatur
Adorno, Theodor W. 1966. Negative Dialektik. Suhrkamp.
Angehrn, Emil und Joachim Küchenhoff. 2014. Die Arbeit des Negativen. Negativität als

philosophisch-psychoanalytisches Problem. Velbrück Wissenschaft.
Arendt, Hannah. 1971. The Life of the Mind. The Harvest Book.
Bachelard, Gaston. 1987 [1938]. Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der

objektiven Erkenntnis. Suhrkamp.
Bambini Valentina et al. 2020. „A leopard cannot change its spots: A novel pragmatic account of

concretism in schizophrenia“. Neuropsychologia Volume 139, Nr. 2. https://doi.org/10.1016/j.
neuropsychologia.2020.107332 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Bleuler, Ernst. 1927. Das autistisch-undisziplinierte Denken in der Medizin und seine Überwindung. 4. Auflage.
Springer.

Bleuler E. 1911. Dementia praecox oder die Gruppe der Schizophrenien. Springer.
Blumenberg, Hans. 1971. „Beobachtungen an Metaphern“. Archiv für Begriffsgeschichte 15, 161–214.
Davidson, Donald. 1978. „What Metaphors Mean“. Critical Inquiry Vol. 5, No. 1, Special Issue on Metaphor,

31–47.
DWDS. 2023. Der deutsche Wortschatz von 1600 bis heute. 1999. „ver-“ bereitgestellt durch das Digitale

Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/ver- (abgerufen am 31. März 2023).
Fleck, Ludwik. 1980 [1935]. Enstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung in die

Lehre von Denkstil und Denkkollektiv. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Gaebel, Wolfgang und Wölwer, Wolfgang. 2010. „Schizophrenie“. Gesundheitsberichterstattung des Bundes,

Heft 50. https://www.rki.de/DE/Content/Gesundheitsmonitoring/Gesundheitsberichterstattung/
GBEDownloadsT/Schizophrenie.pdf?__blob=publicationFile (abgerufen am 31. März 2023).

Gehring, Petra. 2019. Über die Körperkraft von Sprache. Studien zum Sprechakt. Campus Verlag.
Gess, Nicola. 2013. Primitives Denken Wilde, Kinder und Wahnsinnige in der literarischen Moderne (Müller,

Musil, Benn, Benjamin). Wilhelm Fink.
Goffman, Erving. 1961. Asylums: Essays on the Condition of the Social Situation of Mental Patients and Other

Inmates. Anchor Books.
Goldstein, Kurt. 1944. „Methodological approach to the study of schizophrenic thought disorder“. In

Language and Thought in Schizophrenia, hrsg. Jacob S. Kasanin, 17–40. Norton.

Zur Negativität des Ver-stehens: Metapher und Schizophrenie 255

https://doi.org/10.1016/j.neuropsychologia.2020.107332
https://doi.org/10.1016/j.neuropsychologia.2020.107332
https://www.dwds.de/wb/ver-
https://www.rki.de/DE/Content/Gesundheitsmonitoring/Gesundheitsberichterstattung/GBEDownloadsT/Schizophrenie.pdf?__blob=publicationFile
https://www.rki.de/DE/Content/Gesundheitsmonitoring/Gesundheitsberichterstattung/GBEDownloadsT/Schizophrenie.pdf?__blob=publicationFile


Goldstein, Kurt und Scheerer, Martin. 1941. „Abstract and Concrete Behavior: An Experimental Study with
Special Tests“. Psychological Monographs Vol. 53, Nr. 2/239.

Gorham, Donald R. 1956. „Use of the Proverbs Test for Differentiating Schizophrenics from Normals“.
Journal of Consulting Psychology Vol. 20, Nr. 6.

Granet, Marcel. 1934. Le Pensée Chinois. Albin Michel.
Grice, Paul. 1975. „Logic and Conversation“. In Syntax and Semantics 3: Speech Acts, hrsg. Peter Cole und

Jerry J. Morgan, 41–58. Academic Press.
Grice, Paul. 1991. Studies in the Way of Words. Harvard University Press.
Heinz, Andreas et al. 1996. „Autismus und Konkretismus. Widersprüchliche Konzepte schizophrener

Denkstörungen?“ Fundamenta psychiatrica 1996 Vol.10: 15/54–24/61.
Heinz, Andreas. 2002. Anthropologische und evolutionäre Modelle in der Schizophrenieforschung. VWB Verlag.
Holm-Hadulla R. 1982. „Der Konkretismus.“ Nervenarzt Vol. 53: 524–30.
Kretschmer, Ernst. 1939. Medizinische Psychologie. 9. Auflage. Thieme.
Lacan, Jacques. 1996 [1957]. „Das Drängen des Buchstabens im Unbewußten oder die Vernunft seit

Freud.“ In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp. Wiss. Buchgesellschaft.
Lacan, Jacques. 1997 [1981] Das Seminar von Jacques Lacan Buch III (1955–1956). Die Psychosen. Quadriga.
Lacan, Jacques. 2015 [1970]: „Über Struktur als Einmischen einer Andersheit als Voraussetzung eines

Subjekts (Vortrag mit Diskussion)“. In Struktur. Andersheit. Subjektkonstitution, hrsg. Dominik Finkelde.
August Verlag.

Link, Jürgen. 1997. Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird. Westdeutscher Verlag.
Locke, John. 1988 [1690]. Versuch über den menschlichen Verstand, Bd. 2, III. u. IV. Carl Winckler. Meiner.
Nietzsche, Friedrich. 1980 [1873]. „Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne“. In Sämtliche

Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (KSA), hrsg. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. dtv,
De Gruyter.

Platon. 1990 [ca. 390 v.Chr.]. Gorgias. In Platon: Werke in 8 Bänden, hrsg. Gunther Eigler, Bd. 2, 269–503.
Meiner.

Richards, Ivor Armstrong. 1996 [1936]. „Die Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp.
Wiss. Buchgesellschaft.

Roelcke, Volker. 1999. „Quantifizierung, Klassifikation, Epidemiologie. Normierungsversuche des
Psychischen bei Emil Kraepelin.“ In Normalität und Abweichung. Studien zur Theorie und Geschichte der
Normalisierungsgesellschaft, hrsg. Werner Sohn. Westdeutscher Verlag

Sperber, Dan und Deirde Wilson. 1986. Relevance: Communication and Cognition. Blackwell.
Tränkle, Sebastian. 2019. Nichtidentität und Unbegrifflichkeit. Philosophische Sprachkritik nach Adorno und

Blumenberg. Dissertation, Freie Universität Berlin.
Tränkle, Sebastian. 2023. „Gegen Sprachontologie und Sprachpositivismus: Über Adornos materialistische

Sprachkritik (anlässlich von Max Becks Essay „Jargon, Bullshit, sinnlos “)“. Deutsche Zeitschrift für
Philosophie 71.4, 490–509.

256 Lisa Schmidt-Herzog



Rüdiger Zill
(K)ein Mensch ist eine Insel
Metaphorographische Erkundungsfahrten

Abstract: (No) Man Is an Island. Metaphorographic Explorations. The text under-
stands itself as a metaphorography and combines a theory of metaphor with the con-
sideration of its history. Using the example of the metaphor „No man is an island,“ the
approach is illustrated by tracing the semantic development of this metaphor from John
Donne via science (geology, biology) to philosophical interpretations (Deleuze, Schmitt)
and showing the reciprocal influence of science and philosophy. The explanations aim
at a more comprehensive theory of metaphor that overcomes the boundaries between
different disciplines and emphasises the dynamics within the genesis of metaphorical
meaning.

1 Was ist Metaphorographie?
Die Forderung, wer über eine Sache nachdenken wolle, habe erst einmal die dazu
verwendeten Begriffe sauber zu definieren, hat schon Immanuel Kant verworfen. Solch
eine Definition könne, wenn überhaupt, dann allenfalls am Ende der Untersuchung
stehen. Besser sei es, vom Explizieren eines Gegenstands auszugehen, wobei es gerade
bei empirischen Begriffen nie klar sei, ob man nicht jeweils zu viel oder zu wenig dabei
beschrieben habe (Kant 1787, 755–756). Das hat später dazu geführt, hierin überhaupt
das Geschäft der Philosophie zu sehen: Sie solle sich darum bemühen, den unbewusst
verwendeten Gehalt der Worte zu Bewusstsein zu bringen. Als Fach versteht sie sich
danach als eine Untersuchung zur Klärung der Begriffe. Wie verhält man sich unter
solchen Voraussetzungen aber zur Metapher, die lange Zeit eher als Störung des Dis-
kurses verstanden wurde? Bestenfalls gestand man ihr für den Fall, dass die Sachlage
geklärt ist, eine ornamentale Funktion zu und betrachtete sie als eine sprachliche
Wendung, die dem Sinn einer Aussage nichts hinzuzufügen habe, sieht man ab von
einer gewissen stilistischen Raffinesse, die sich einer vorausgesetzten Gleichheit von
Gesagtem und Gemeintem bediene, um die Darstellung etwas aufzulockern. Aber ge-
rade bei denjenigen, die sich besonders um begriffliche Strenge bemühten, kam sie in
den Verruf eines anti-aufklärerischen Instruments, das der Verunklärung von Bedeu-
tungen Vorschub leistet.

Das wurde problematisch, als sich in der Sprachwissenschaft und in der Philoso-
phie mehr und mehr die Überzeugung einbürgerte, dass die Metapher neben anderen
rhetorischen Figuren eine zentrale Funktion für unsere Welterfassung habe, dass sie
nämlich der Motor bei der Generierung neuer Bedeutungen sein könne und damit eine
erkenntnisstiftende Funktion habe. Mit Giambattista Vico und vor allem seit Friedrich
Nietzsche wird die kognitive Innovation, die Metaphern leisten, zunehmend theoretisch

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-013



anerkannt.¹ Das gilt für die Vertreter einer hermeneutischen Grundorientierung – in
der deutschen Variante etwa von Hans Blumenberg oder der französischen von Paul
Ricœur (Ricœur 1983, 1986) –, aber selbst für einige Theoretiker der analytischen Phi-
losophie – bahnbrechend war hier im Anschluss an Ivor Armstrong Richards der Er-
finder der Interaktionstheorie Max Black (Black 1983 [1954]). Damit hat sich in relativ
kurzer Zeit die über Jahrhunderte hinweg währende Geringschätzung rhetorischer
Figuren in ihr Gegenteil verkehrt.

Um ihre Sache zur Sprache zu bringen, bedient sich die Metapherntheorie selbst
immer auch metaphorischer Wendungen, nicht zuletzt in der konventionellen Be-
zeichnung der Metapher als Sprachbild. Für diejenigen, die die kognitive Funktion der
Metapher anerkennen, darf ihr Gebrauch auch im Prozess ihrer Bestimmung natürlich
kein Problem sein, dennoch – oder gerade deshalb – ist hier eine besondere Sensibilität
gefordert, die dann gelegentlich auch zur Selbstkritik führen kann. Ein prominentes
Beispiel solch einer Revision ist Hans Blumenberg, der in seinen Paradigmen zu einer
Metaphorologie (1998 [1960]) vor allem Figuren des Untergrunds bemüht hat.² Ausge-
sprochen einflussreich war in dieser Hinsicht ein Zitat aus dem ersten Abschnitt der
metaphorologischen Programmschrift, nach dem das Verhältnis der Metaphern- zur
Begriffsgeschichte eines der Dienstbarkeit sei:

Die Metaphorologie sucht an die Substruktur des Denkens heranzukommen, an den Untergrund,
die Nährlösung der systematischen Kristallisationen, aber sie will auch faßbar machen, mit wel-
chem ›Mut‹ sich der Geist in seinen Bildern selbst voraus ist und wie sich im Mut zur Vermutung
seine Geschichte entwirft. (Blumenberg 1998, 13)

Vor allem Formulierungen wie die einer„Substruktur des Denkens“ sind es vermutlich,
die Blumenberg dazu veranlasst haben, sich im Laufe der 1970er Jahre von dieser Be-
gründungsfigur zu distanzieren und seine Metaphorologie zu einer umfassenderen,
aber auch weniger prononcierten Theorie der Unbegrifflichkeit umzubauen (Blumen-
berg 1979, 75–93). Dazu gehört ebenso die bisher kaum beachtete Tatsache, dass seine
eigentliche Innovation, die Theorie der absoluten Metapher, wieder ein Stück weit
zurücktritt und dafür schon in den „Beobachtungen an Metaphern“ von 1971 der me-
taphernkritische Aspekt der Blumenberg’schen Rhetorik stärker in den Blick kommt,
zum Beispiel in dem Abschnitt über die Figur des Eisbergs, die dann in einem Nach-
lasswerk zu einem zentralen Gegenstand einer eigenen Untersuchung wird (Blumen-
berg 1971, 2009, 2012). Nicht zuletzt die Korrespondenz dieser Substruktur-Konstruktion
mit der zu jener Zeit kulturwissenschaftlich prominent werdenden Freud’schen Psy-
choanalyse macht sie für die Rezeption verführerisch, bringt aber den Rezipierten
selbst dazu, sich wieder von ihr zu distanzieren (Zill 2013).

1 Vgl. die nach wie vor nützliche Sammlung Theorie der Metapher von Anselm Haverkamp (1983).
2 Ich resümiere im Folgenden kurz, was ich ausführlicher in Zill (2024) dargestellt und begründet
habe.

258 Rüdiger Zill



Was methodisch an die Stelle der verworfenen Theorie tritt, sind nur wenige eher
vage Bemerkungen und ein bis zum Ende uneingelöst bleibendes Versprechen, Theo-
retisches explizit als Ergebnis mehrerer historischer Detailanalysen zu formulieren
(Zill 2019). Was bleibt, sind die konkreten Metapherngeschichten, die Blumenberg wie
kein anderer rekonstruiert hat. Zukünftige metaphorographische Untersuchungen
können sich an den Ergebnissen dieser paradigmatischen Arbeiten orientieren, nicht
zuletzt an den Schwierigkeiten, die sich dort zeigen. Sie sollten darüber hinaus aber
wieder die Verbindung zur Metapherntheorie suchen. Denn genauso wie sich Blu-
menbergs Überzeugung, dass die Theorien den Dingen abgeschaut werden müssen, als
fruchtbar erwiesen hat, bleibt es unbestritten, dass man dabei nur sieht, was man
schon irgendwie weiß oder vermutet, dass man sich an – bewussten oder inhärenten –
theoretischen Erwartungshaltungen abarbeiten muss.

In dieser Hinsicht verspricht ein anderer Brückenschlag weitere Wege zu eröffnen:
der zu anderen philosophischen Traditionen. Die weiteren Überlegungen plädieren
aber nicht nur einmal mehr dafür, ganz allgemein die Gräben zwischen verschiedenen
philosophischen Ansätzen zu überwinden – was umso einfacher ist, als sich bei nä-
herer Betrachtung viele dieser Ansätze durch ein kulturgeschichtliches Vorverständnis
geprägt erweisen –, sondern im Besonderen auch die zwischen einer generellen Theorie
der Metapher und der Geschichte konkreter Tropen.

2 Die Insel und das Individuum: eine
Metaphorographie

Wenn es bei dieser Überwindung konkret um die Metaphoriken philosophischer
Kernprobleme und gleichzeitig um die der Metapherntheorie selbst geht, kann die
Explikation des Theoretischen nur am Beispiel eines konkreten Falls geschehen. Wel-
ches Bildfeld könnte hier pars pro toto untersucht werden? Müssen es – wie Blumen-
berg es dann doch gelegentlich genannt hat – „Daseinsmetaphern“ (Blumenberg 1979)
sein, und wenn ja, welche?

Auch hier gilt, dass sich solch eine Wahl vorab schlecht begründen lässt; dass man
die richtige getroffen hat, erweist sich am Erfolg, etwas sehen zu lassen. Für die hier
ausgewählte Figur, die des Menschen als Insel, mag sprechen, dass sie, obwohl kul-
turhistorisch prominent, auf ihre philosophische Relevanz hin bisher wenig untersucht
worden ist.³ Ihr hohes metaphorisches Potential zeigt sich auch in der Beliebtheit, die
sie für„längere Gedankenspiele“ (um einen Ausdruck Arno Schmidts zu entwenden) in
der Literatur hat, so etwa in der durch Ernest Hemingways Roman For Whom the Bell
Tolls (1940) populär gewordenen Formel „No man is an island, / Entire of itself“. He-
mingway hat sie in John Donnes Devotions on Emergent Occasions gefunden (Donne
1624, Med. 17) und seinem Roman als Motto vorangestellt.

3 Unter den wenigen Ausnahmen vgl. Billig (2010) und Meynen (2020).

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 259



Der Reiz dieser Metapher – und damit ein zusätzlicher Grund, sie als Probeexempel
zu benutzen – liegt zudem darin, dass Donnes Behauptung, niemand sei eine Insel,
gerade auch in der modernen Metapherntheorie eine gewisse Prominenz erlangt hat,
denn sie stellt dort – zumindest scheinbar – eine gewisse Herausforderung für jene
Ansätze dar, die in der Metapher eine gesellschaftlich tolerierte Falschaussage sehen.
Wer der Analogie als konstitutivem Prinzip von Sinn misstraut, benötigt ein anderes
Bestimmungsmerkmal für diese rhetorische Figur. Und so heißt es denn bei einem
einflussreichen Vertreter der sprachanalytischen Philosophie, die Metapher sei ein
„kalkulierter Kategorienfehler“ (Goodman 1976, 73; Ryle 1949, 16–18). Man bezeichnet
ein Subjekt mit einem Prädikat, das streng genommen unpassend, falsch, unmöglich ist:
Der Mensch ist eine Insel, der Mensch ist ein Berg, der Mensch ist ein Regenschirm auf
einem Operationstisch – die Reihe ließe sich endlos fortsetzen. Auch wenn der Mensch
in der Tat nichts von alledem buchstäblich ist, müssen wir uns anstrengen, für einen
derartigen Satz, dem wir doch oft genug in durchaus sinnvollen Gesprächen begegnen,
eine nachvollziehbare Bedeutung zu finden. In solchen Fällen erklärenwir ihn zu einer
Metapher. Lassen wir dahingestellt, wie wir diesen Kategorienfehler dann bereinigen,
wie ein konstruktives, sinnvolles Verständnis ohne Analogie zustande kommen mag,
ein Problem haben wir schon allein mit der neuen Definition, und das zeigt sich an
Donnes prominenter Gedichtzeile. Denn in der negativen Form „Kein Mensch ist eine
Insel“ ist an dieser Behauptung gar nichts auszusetzen; sie ist buchstäblich, wenn auch
vielleicht auf erschreckend triviale Weise wahr, also keineswegs ein Kategorienfehler:
Dürfen wir sie dann auch nicht als Metapher lesen? Dass der erste Anschein trügt, zeigt
sich sehr schnell, wenn man sich nach dem Sinn einer solchen lapidaren Feststellung
fragt, das heißt, wennman den Kontext der Aussage mitberücksichtigt. Isoliert – wie es
etwa in philosophischen Beispielsätzen der Fall zu sein pflegt – mag sie ihre Meta-
phorizität verbergen. Wenn man nach der Motivation der Aussage fragt, wird deutlich,
dass Donne etwas anderes als das Trivial-Richtige meint, negiert er doch den Mensch-
Insel-Bezug nicht abstrakt, sondern im Sinne einer bestimmten Negation. Indem er mit
seiner Behauptung nicht eine Zahl beliebiger Eigenschaften ausschließt (die der Insel),
der eine ebenso beliebig lange Reihe weiterer folgen könnte (… kein Berg, kein Tal, kein
Regenschirm auf einem Operationstisch), sondern ganz gezielt die Charakteristika der
Insel, impliziert er auch, dass das Gegenteil durchaus der Fall sei. Er benutzt hier also
selbstverständlich eine Metapher, auch wenn das zunächst nicht sichtbar wird. Man
kann das als verborgene oder als negative Metapher bezeichnen. Aufschlussreich ist die
Fortentwicklung der Metapher in Donnes Gedicht. Dort heißt es:

Every man is a piece of the continent,
A part of the main.
If a clod be washed away by the sea,
Europe is the less.

Hier wird die Negation des menschlichen Inselcharakters durch die Formulierung, er
sei ein Stück des Kontinents, überboten und damit die Negation in eine positive Be-

260 Rüdiger Zill



hauptung verwandelt; und nun begegnet uns auch wieder der Kategorienfehler: „Jeder
Mensch ist eine Insel.“ Aber das ist nicht notwendig. Entscheidend ist: Man kann eine
Aussage auch dann als metaphorisch lesen, wenn sie buchstäblich wahr ist. Eine Me-
tapher ist nicht an der sprachlichen Erscheinung identifizierbar; potentiell metapho-
risch ist alles, was sich metaphorisch lesen lässt. Das wirft uns aber auf die Frage zu-
rück, wie man denn metaphorisch liest.

Was in dieser Diskussion nicht angesprochen, gleichwohl implizit vorausgesetzt
wird, ist, dass es, wo von Metaphern die Rede ist, um Prädikationen geht, nicht um
einzelne Begriffe. Metaphern bestehen – anders als oft insinuiert wird – nicht aus ei-
nem Wort, sondern aus einem Satz; sie sind Aussagen, das Zusammentreffen von zwei
Begriffen, die bei ihrer Kollision semantische Energien austauschen. Metaphern sind
kein Subsumtions- oder Identifikationsverhältnis, sondern eines, das der Logik des „als“
gehorcht, wobei dieses „als“ durchaus als ein wechselseitiges zu verstehen ist.

Für Max Black, der in der Philosophie als Erster auf diese zentrale Eigenschaft der
Metapher hingewiesen hat, galt dabei als ausgemacht, dass sich nicht zwei klar und
deutlich definierte, vielleicht sogar wissenschaftlich wohl validierte Konzepte begeg-
nen, sondern sogenannte kulturelle Implikationssysteme. Anders gesagt: Wenn der
„Mensch“ und die „Insel“ metaphorisch miteinander konferieren, tauschen sie nicht
klar definierte Begriffsbestimmungen, sondern vor allem eine große Zahl von über
Jahrhunderte hinweg angehäuften Gemeinplätzen und Assoziationsclustern aus (Black
1954, Black 1962, 22–47, 259; Black 1983), das, was uns Märchen und Mythen, Schule und
Studium, Funk und Fernsehen im Laufe unseres Lebens erzählt haben. Auch die Fas-
zinationsgeschichte der Insel setzt sich aus all dem zusammen, durchaus eine Art
kulturell Unbewusstes.

Nun kann man einwenden, dass solch ein traditionell verankertes Alltagsbe-
wusstsein zweifellos eine wichtige Quelle sei, aber wohl nicht die einzige. Paul Ricœur
hat zum Beispiel darauf bestanden, dass die Implikationssysteme explizit mitkonstru-
iert sein können (was Black allerdings auch schon in Betracht gezogen hat), dass ihre
Rolle zum Beispiel auch von literarischen Texten übernommen werden könne (Ricœur
1983, 365), und in gewisser Hinsicht ist das bei Donne schon der Fall. Entscheidend ist
also auch in dieser Hinsicht der Kontext eines Metapherngebrauchs. So überzeugend
Blacks Abwehr definitorischer Engführungen bei der Sinnentfaltung der Metaphern-
pole ist, so bleibt ihre Ersetzung durch unbewusst abgerufene, kulturell doch wieder
mehr oder weniger festgefahrene Implikationssysteme, wie Ricœur zu Recht moniert
hat, halbherzig. Fraglich ist allerdings, warum nur die Literatur zur Öffnung des As-
soziationsraums beitrage sollte.

Was für die Literatur gilt, muss man auch anderen explizit konstruierten Kontex-
ten zugestehen, nicht zuletzt wissenschaftlichen, nimmt man sie als lediglich eine In-
stanz in einem Gefüge verschiedener und sich vielfältig überlappender Sprachge-
meinschaften, selbst innerhalb eines übergreifenden kulturellen Kontexts. Für eine
Theorie philosophischer Metaphern bedeutet dies schließlich, dass ihre potentiellen
Verflechtungen sowohl mit der Alltagssprache als auch mit anderen kulturellen und
wissenschaftlichen Bereichen Beachtung finden muss. Dabei ist die Durchlässigkeit der

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 261



Bezugssysteme nicht nur unidirektional; sie erlaubt auch Passagen in die andere
Richtung: von philosophischen Metaphern zu solchen anderer kultureller Semantiken.

Spätestens hier stellt sich die Frage, wann überhaupt eine Metapher eine explizit
philosophische ist – sicher nicht nur dann, wenn im Rahmen ein klar philosophischer
Begriff steht – „transzententale Apperzeption“, „prästabilierte Harmonie“. Eher dann,
wenn sie im Kontext eines philosophischen Texts erscheint. Aber selbst das scheint
noch zu formalistisch. Philosophisch sind Metaphern immer dann, wenn mit hoher
Wahrscheinlichkeit der Anklang philosophischer Argumentationen in ihre Konstituti-
on mit eingeflossen ist, also wenn solche Referenzen denkbar, vorstellbar, naheliegend
und plausibel erscheinen. So wie man keine formalen Gesichtspunkte angeben kann,
wann überhaupt eine Metapher vorliegt, so ist auch das Philosophische einer Metapher
nur durch ihren kontextuellen Gebrauch zu bestimmen. Das scheint die Reflexion nun
auf unsicheres Terrain zu führen, weil man schließlich nicht wissen kann, was sich, wer
immer die Metapher geprägt oder gebraucht hat, alles dabei denkt. Aber genau das ist
die berühmte Offenheit der Metapher, jeder neue Rezipient und sogar Wiederver-
wendermag sie anders aufgeladen haben. Erst in einer kontextuellen Entfaltungmögen
sich klarere Spuren entdecken lassen.

3 Atom und Individuum in der frühen Neuzeit
John Donnes berühmte Gedichtzeile ist dafür ein gutes Beispiel. Denn obwohl sie for-
mal in den Bereich der Literatur fällt und inhaltlich vielleicht als religiöse Argumen-
tation gedacht ist, lässt sich das – gerade auch in dieser Zeit – nicht von philosophisch-
anthropologischen Grundannahmen trennen. Denn ganz offensichtlich geht es Donne
um eine prinzipielle Aussage über die allgemeine Konstitution des Menschen, vielleicht
sogar zu dem, was ihn zum „Individuum“ macht, vor allem, welche Sozialität mit die-
sem Individuum verbunden ist. Es ist ein Plädoyer gegen die analytische Isolierung des
einzelnen Menschen; offensichtlich hat Donne mit seiner konkreten Negation einen
spezifischen Gegner im Blick – und für diesen gibt es in der frühneuzeitlichen Philo-
sophie einen naheliegenden Kandidaten.

Donne spielt hier keineswegs mit einem zufälligen poetischen Einfall; er wendet
sich vielmehr gegen eine zu seiner Zeit entstehende philosophische Theorierichtung,
das mechanistische Weltbild, dessen früher Vertreter Donnes Landsmann und Zeitge-
nosse Thomas Hobbes war (Hobbes 1642, 1655), ein Autor, der zum ersten Mal konse-
quent versuchte, die antike und mittelalterliche Vorstellung einer organisch-hierar-
chischen Welt zu überwinden und durch ein mechanistisches Weltbild zu ersetzen
(Freudenthal 1982). Dazu zerlegt er das Vorgegebene in seine kleinsten Teile, analysiert
die so gefundenen Atome und setzt aus deren Wirkmechanismen die Gesamtmaschi-
nerie wieder zusammen. So sind denn auch die Individuen wie Atome mit festen Ei-
genschaften, vor allem bestimmten emotionalen Triebkräften und einem unterstüt-
zenden rationalen Vermögen, ausgestattet. Die Frage, die sich die Sozialphilosophie der
Zeit, allen voran Thomas Hobbes, stellt, ist, was geschieht, wenn man diese Individuen

262 Rüdiger Zill



wieder aufeinandertreffen lässt. Welche Art der Gesellschaft entsteht dann? Deshalb ist
zunächst die Frage zentral, wie jene atomaren Individuen (genau genommen natürlich
eine Tautologie) beschaffen sind, wie sich der Mensch im Naturzustand verhält.

Dazu kann man ein Gedankenexperiment entwerfen, was zum einen die Natur-
rechtstheorien von Hobbes bis Rousseau auf eine recht direkte Weise tun, dann aber
einige Zeit später ein sehr prominenter Roman plastisch in vielen Details entwickelt
hat, indem er einenMenschen als Schiffbrüchigen auf eine „einsame“ Insel versetzt und
zu imaginieren versucht, wie der Gestrandete sich in dieser Situation verhalten würde.
Die Analogie von Mensch und Atom ist aber keine metaphorische, sondern als reale zu
verstehen. Metaphorisch wird der Gedankengang im Bild der Insel. Defoes literarisches
Gedankenexperiment will zunächst zeigen, was geschieht, wenn man das Uhrwerk der
menschlichen Gesellschaft auseinandernimmt und nur die Mechanik der Zahnräder im
Einzelnen analysiert. Ein zweiter Schritt in diesem Soziallabor besteht darin, dem so
gewonnenen Menschen wieder einen anderen, einen Freitag zur Seite zu stellen, um
daraus die Interaktion der Atome in Gemeinschaft zu testen.

4 Etymologie und Wortgeschichte
Auch wenn Metaphern keine Wörter sind und wir sie immer als das Zusammenspiel
von Subjekt und Prädikat, Fokus und Rahmen, von dem Sinnsuchenden und dem
Sinngebenden analysieren müssen, kommen wir nicht ohne eine vorausgehende Be-
trachtung der Begriffe, die interagieren, aus: keine Metapherngeschichte ohne eine
zumindest begleitende Begriffsgeschichte ihrer Pole. Das sind in unserer Ausgangsfigur
„der Mensch“ und „die Insel“. Allein schon die Begriffsgeschichte beider Topoi ist
vielfältig, umso mehr muss es die Entwicklung ihrer gegenseitigen Aufladung sein.
Diese vielfältige Aufladung kann hier nur an wenigen exemplarischen Punkten nach-
gegangen werden. Die Geschichte der philosophischen Anthropologie und damit der
„Bestimmung des Menschen“ ist lang. Einfacher ist es mit der Wort- und Begriffsge-
schichte des fokalen Ausdrucks „Insel“. Das Wort „Insel“ leitet sich ursprünglich aus
dem lateinischen „insula“ her, was selbst vielleicht, aber nicht sicher eine Kurzformvon
„terra in salo / Land im Meer“ ist (Wiktionary 2024). Vom Lateinischen wandert das
Wort mit dem einfachen Volk von Süden kommend früh über die Alpen und verliert
dabei in einem der Täler auch für einige Zeit den Nasallaut, so dass es im Alt-, aber auch
noch im Mittelhochdeutschen „îsila“ heißt. Später kommt das verlorene „n“ jedoch
durch den Einfluss der lateinischen Schriftsprache zurück und wird wieder zu insule,
insele oder ab dem 18. Jahrhundert dann einfach zu insel. Als semantischer Rivale tritt
der Insel früh das Einlant oder Eiland an die Seite. Die Wortgeschichte hat bei allen
Umwegen und Serpentinen doch einen recht einfachen Verlauf.

Ungewöhnlich ist, dass es zu dieser Wortentwicklung eine Paralleletymologie gibt,
die, bevor sie im Deutschen ankommt, einen Umweg über das Italienische und das
Französische nimmt: Aus dem lateinischen insulawird auf diesem Nebenweg zunächst
das italienische isola, mit dem begleitenden Verb isolare: „zur Insel machen“. In dieser

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 263



Variante wandert die Begrifflichkeit als isolation ins Französische, um von dort eben-
falls im 18. Jahrhundert ihren Weg als Isolation ins Deutsche zu finden, genau ge-
nommen eine Metaphorisierung, die bald schon abstirbt und sich zu einfacher Be-
grifflichkeit verfestigt. Der neue Begriff hat seine Erfolgsgeschichte zunächst in der
Elektrizitätslehre, zu Beginn des 19. Jahrhunderts aber auch in der Biologie, etwa bei
Lamarck, dann natürlich bei Charles Darwin und Alfred Russel Wallace, nicht ohne
selbst schon metaphorische Umbildungen zu erfahren.⁴ So weit zur Wortgeschichte:
Aus einem Ursprung entwickeln sich zwei parallele Begriffsgeschichten, die im Wei-
teren getrennt, aber aufeinander verwiesen sind.

5 Konversation: „Inseln“ im Brockhaus
Was aber meint man, wenn man von „Insel“ spricht? Was schwingt jeweils dabei an
Assoziationen mit? Will man nicht das breite Feld der Literatur einer Zeit durchsuchen,
so bietet sich eine Institution an, in der sich diese Bedeutung exemplarisch verdichtet:
das Konversationslexikon. In ihm kannman auch die aufschlussreiche Entwicklung des
Begriffs ein Stück weit nachverfolgen. Im 19. Jahrhundert wollen Konversationslexika
aber nicht nur die Bedeutung der in ihren Stichworten entfalteten Gegenstände re-
präsentieren, sondern darüber hinaus auch verfeinern. Die beiden Lexika, die für den
deutschen Sprachgebrauch in erster Linie in Frage kommen und durch die dichte Folge
ihrer – jeweils überarbeiteten – Auflagen eine einzigartige Materialbasis bilden, sind
das Konversations-Lexikon des Brockhaus-Verlages und die von Joseph Meyer be-
gründete und dann vom Bibliographischen Institut herausgegebene Enzyklopädie.
Beide unterscheiden sich dabei nicht sehr, der Brockhaus ist aber der um einige Jahr-
zehnte ältere und daher hier aussagekräftiger.

Der erste Eintrag zum Stichwort „Inseln“ findet sich im Brockhaus allerdings nicht
sofort. In der ersten Auflage von 1809 fehlt das Lemma; es erscheint erst in der zweiten
Auflage von 1815. Aber auch dort regieren noch die Prinzipien der Kürze und Prägnanz;
die Redaktion beschränkt sich auf zwei schlichte Sätze, die im Grunde nur den allge-
meinen Sprachgebrauch dokumentieren, und verfährt damit nicht anders als einfache
Wörterbücher: Der erste gibt eine kurze Bestimmung des Begriffs „Insel“, der zweite
von „Halbinsel“: „I n s e l (Eiland), bedeutet ein allenthalben von Wasser umgebenes
Land; H a l b i n s e l , ein Land, welches nur theilweise von Wasser umflossen ist.“
(Brockhaus 1815, V:63)

Danach ist der Satz, dass eine Insel ein allenthalben von Wasser umgebenes Land
sei, fortan gesetzt; er bildet in allen folgenden Auflagen den Auftakt des Artikels, auch
wenn er sich als nicht ganz unproblematisch erweisen wird. Und so bleibt es bis zur

4 Vgl. den Eintrag „Isolation“ im Lexikon Interdisziplinäre Begriffsgeschichte des Leibniz-Zentrums für
Literatur- und Kulturforschung.

264 Rüdiger Zill



7. Auflage 1827.⁵ In der 8. Auflage von 1834 wird die Terminologie noch etwas erweitert,
nun kommen noch die Begriffe Werder,Werth, Inselgruppe, Archipel hinzu, aber auch
jetzt begnügt sich der Eintrag in erster Linie mit reinen Begriffsbestimmungen, die über
das bestehende Alltagsbewusstsein nicht hinausgehen und genau genommen ein
Lemma in einem Konversationslexikon kaum rechtfertigen würden. Immerhin finden
sich auch einige erste karge Beispiele und wenige Angaben zum territorialen Ausmaß
der Inselwelt. Borneo und Grönland sind danach „in Hinsicht des Flächeninhalts die
größten Inseln der Erde; ihnen zunächst stehen Neu=Guinea, Madagaskar, Sumatra und
Großbritannien. Der gesammte Flächeninhalt aller bekannten Inseln der Erde wird zu
100.000 M² angenommen“ (Brockhaus 1834, V:554). Allerdings geht dieser Aufzählung
schon eine Einschränkung voraus, denn der Satz beginnt mit den Worten „Wenn man
Neuholland, wie das in neuern Zeiten oft zu geschehen pflegt, als ein Festland an-
nimmt“. Damit deutet sich ein definitorisches Problem der bisherigen kargen Bestim-
mung an, denn im Grunde ist jede Landmasse letztlich von Wasser umgeben, die Frage
ist nur, wann die begrenzende Küste so unübersichtlich wird, dass das fragliche Ter-
ritorium nicht mehr als Insel wahrgenommen wird. Warum sind Australien oder
Amerika keine Inseln, Europa und Asien keine Halbinseln?

6 Wann ist die Insel eine Insel, oder: Die
Verwissenschaftlichung der besseren Gesellschaft

Dieses Problem ist bereits zur Jahrhundertwende Johann Christoph Adelung in seinem
Grammatisch-kritischen Wörterbuch der deutschen Mundart aufgefallen. Dort wird die
Insel als „ein mit Wasser umflossenes, folglich einzeln und abgesondert liegendes festes
Land“ bestimmt und angemerkt, dass dies genau genommen auch auf Erdteile zutreffe,
aber früher nicht bekannt gewesen sei. Heute sei der Sprachgebrauch nun einmal so
eingefahren (Adelung 1796, 1385–1386). Adelung dokumentiert ausdrücklich das All-
tagsverständnis, das kontingente Ergebnis seiner historischen Genese, auch wenn es
nicht ganz trennscharf ist, und hat erklärtermaßen keinen Ehrgeiz es zu verbessern.
Das ändert sich im 19. Jahrhundert, nicht nur mit der anspruchsvolleren Intention der
Konversationslexika, sondern auch dadurch, dass die wissenschaftliche Untersuchung
von Inseln voranschreitet. Das Alltagsbewusstsein und die Wissenschaft geraten an-
satzweise in Konflikt. Das führt nun etwa ab der Mitte des Jahrhunderts zu einer ersten
deutlichen Zäsur in den folgenden Auflagen des Brockhaus. 30 Jahre nach der kon-
versationslexikalischen Geburt des Stichworts beginnt es, ein etwas reicheres Leben zu
entwickeln. Denn nun, in der 9. Auflage von 1845 und der 10. von 1853, kommen zwei
längere inhaltliche Ergänzungen hinzu, die ihm insgesamt eine neue Qualität verleihen.

Die erste greift dabei explizit das in der 8. Auflage nur angedeutete Neuholland-
Problem auf. Inzwischen scheint die Notwendigkeit, zwischen einer Insel und einem

5 Etwas in dieser Art findet sich selbst heute noch bei Wikipedia, vgl. Anon. (Wikipedia, 2024).

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 265



Kontinent terminologisch klar zu unterscheiden, dringlicher geworden zu sein, und
zwar nicht nur mit quantitativen, d.h. reine Größenbestimmungen, sondern auch mit
qualitativen. Auch wenn es weiterhin um terminologische Fragen geht, reicht es nicht
mehr, sich auf den historisch gewachsenen, damit auch kontingenten Sprachgebrauch
zu berufen, weshalb nun auch wissenschaftlich gewonnene empirische Bestimmungen
herangezogen werden; so wird etwa mit einer „Totalität physischer Bestimmungen“,
also charakteristischen Merkmalen („Gebirgsganzes, oro- und hydrographische, kli-
matologische, Vegetations- und zoologische und ethnographische Verhältnisse“) argu-
mentiert (Brockhaus 1853, VIII:264).

Diese Präzisierungen bleiben allerdings vage, der Passus ist stilistisch etwas un-
glücklich zwischen die Definitionen der Begriffe Insel und Werder eingeschoben.
Dennoch hält die Redaktion an dieser Passage bis zur nächsten größeren Innovati-
onswelle in der 14. Auflage von 1894 fest.⁶ Die 9. Auflage schließt mit einem Satz, der die
größten Inseln aufzählt – Borneo, Grönland, Neuguinea, Madagaskar, Sumatra und
Großbritannien – und die inselreichsten Gegenden der Erde erwähnt („Polynesien, d.i.
Vielinselland“).

Wichtiger ist die zweite Ergänzung, die in der 9. Auflage vorgenommen wird; sie
betrifft die „Entstehung der Inseln“ und deren wissenschaftliche Erklärung. Damit
enthält die 9. Auflage die meisten Themen, die auch im weiteren immer wieder ihre
lexikalische Stelle haben, beieinander: Begriffsbestimmung, Ausdifferenzierung des
Begriffs, Entstehung der Inseln, Beispiele und Rangordnung der größten Inseln, Ver-
breitung auf dem Globus. Allerdings erhalten sie im Folgenden ein sehr unterschied-
liches Gewicht.

Drei Fünftel des Druckraums nimmt ab 1845 die Frage der unterschiedlichen Ge-
nese von Inseln ein. Dieser Aspekt wird in der 10. Auflage von 1853 nur leichtmodifiziert
und dann bis zur 13. im Jahr 1884 fortgeschrieben. Auch hier findet sich die nächste
qualitative Veränderung erst wieder in der 14. Auflage vom Ende des Jahrhunderts, nun
sogar als Erweiterung. In diesen beiden, 40 Jahre auseinanderliegenden Veränderun-
gen – der der 9. und der der 14. Auflage – öffnen sich kurze Blicke auf die Wissen-
schaftsgeschichte des 19. Jahrhunderts. Es ist daher erhellend, den Beginn dieser lexi-
kalischen Evolution in der Auflage von 1845 ausführlicher zu betrachten:

Was die Entstehung der Inseln betrifft, so unterscheidet die neuere Geologie zwei ihrem Charakter
nach wesentlich verschiedene Arten derselben. Die einen, welche langgestreckt und schmal er-
scheinen und an den gegenüberliegenden Enden meist in Spitzen auslaufen, müssen sowol ver-
möge ihrer geognostischen Beschaffenheit als wegen der Vertheilung ihrer Gebirge und des auf-
fallenden Parallelismus ihrer Richtungen unter einander als abgerissene Theile des festen Landes,
als Stücke ehemaliger Continente, betrachtet werden. Die andere Art von Inseln aber, welche sich
in ihrem Haupttypus mehr der runden als der elliptischen Gestalt nähert, begreift rein selbst-
ständige Bildungen und in sich abgeschlossene Individuen unter sich, die ihre Entstehung ent-
weder vulkanischen Wirkungen und Einflüßen verdanken, oder der unermüdeten Thätigkeit der

6 Erst dort wird dieser Einschub weitestgehend wieder zurückgenommen und auf einen Satz redu-
ziert, der sich lediglich auf die klimatischen Unterschiede bezieht.

266 Rüdiger Zill



in der Tiefe des Meers hausenden Korallenthiere, wie die große Anzahl der jährlich noch in der
Südsee und im Indischen Meere entstehenden Koralleninseln. Die Gestalt beider ist wesentlich
voneinander verschieden. Im ersten Falle nämlich ragen diese Inseln hoch aus dem Meere hervor
und haben eine mehr oder minder vollkommene Kegelgestalt, im zweiten bilden sie niedrige,
ebene Flächen, welche in ihrer Mitte stets niedriger bleiben als die sie umgebende, an den Ufern
aufgeworfene Korallenmauer. (Brockhaus 1845, VII:453)

In der 14. Auflage wird genau diese Unterscheidung zweier völlig voneinander ver-
schiedenen Inseltypen noch ausführlicher behandelt und um neue Unterscheidungs-
merkmale ergänzt; nun werden auch die „anthropo-, tier- und pflanzengeographischen
Beziehungen“ in den Blick genommen:

Auf der einen Seite befördern sie [die Inseln] durch ihre leichte Zugänglichkeit den Handel, geben
Rastpunkte ab für den Seefahrer oder bilden, wenn sie als Kette zwischen zwei Kontinenten liegen,
gewissermaßen Landbrücken, über welche sich Pflanzen, Tiere und Menschen der beiden Fest-
länder vermischen können; sie üben also eine vermittelndeWirkung aus. Auf der anderen Seite ist
ihre Wirkung aber auch eine absondernde oder wenigstens konservierende, besonders wenn sie
weit vom Festlande entfernt sind. Solche I[nseln] (z.B. Neuseeland) haben oft eine Flora und
Fauna, die ihnen ganz eigentümlich ist. Die meisten I[nseln] liegen im Becken des großen Oceans.
(Brockhaus 1894, IX:631–632)

Bemerkenswert ist, dass hier schon – wenn auch vielleicht etwas unsystematisch – der
kulturelle Doppelcharakter von Inseln herausgestellt wird, denn sie haben einerseits
verbindenden, d.h. vermittelnden Charakter, andererseits aber auch absondernden,
also isolierenden. Das hängt teilweise mit ihrer Lage zusammen, schon etwas weiter
oben in dem Artikel der 14. Auflage wird ein konkretes Beispiel genannt: „Manche
I[nseln] verbinden zwei Festlande miteinander, wie die Sunda=Inseln, die Antillen, die
Alëuten“ (Brockhaus 1894, IX: 631–632). Dieser kulturelle Vorzug mancher Inseln ver-
weist zurück auf ihren geologischen Ursprung, also auf den naturgeschichtlichen As-
pekt.

7 Zur Geographie der Inseln: Leopold von Buch und
Friedrich Hoffmann

Dass die Frage nach der Entstehung von Inseln im Brockhaus erstmals 1845 auftaucht,
ist wohl kein Zufall, denn das Konversationslexikon popularisiert hier eine Unter-
scheidung, die erst kurz zuvor in der Geologie eingeführt worden ist: die Unterschei-
dung zwischen kontinentalen und ozeanischen Inseln. Sie geht auf den brandenbur-
gischen Gründer der Deutschen Geologischen Gesellschaft Leopold von Buch zurück,
dem der Brockhaus dafür auch seine Reverenz erweist, vermittelt wird sie den Re-
dakteuren aber von einem anderen Autor, von Friedrich Hoffmann, dem 1836 im Alter
von erst 38 Jahren verstorbenen außerordentlichen Professor in Berlin, dessen Vorle-
sungen dort allerdings so erfolgreich waren, dass sie postum publiziert worden sind. In
seiner Physikalischen Geographie von 1837 findet sich auch ein ausführliches Kapitel

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 267



über Inseln, in dem er die Forschungen seinesMentors Leopold von Buch systematisiert
und popularisiert.

Schon Hoffmann beginnt den Abschnitt „Von den Inseln“ übrigens mit einer phä-
nomenologischen Betrachtung: Auf den ersten Blick scheint in Gestalt und Verteilung
von Inseln auf der Erde keine feste Gesetzmäßigkeit erkennbar. Bei näherer Betrach-
tung und seitdem man „genauer mit der Beschaffenheit und insbesondere mit der in-
nern Bildung dieser isolirten Länder bekannt worden ist, hat man auch in ihnen tief in
der Natur begründete Eigenthümlichkeiten (Kontraste) aufgefunden“ (Hoffmann 1837,
104). Leopold von Buch habe als erster die Inseln vergleichend betrachtet und dabei
zunächst in der Form ihrer Umrisse bemerkenswerte Verschiedenheiten entdeckt. Die
einen seien von „langgestreckter schmaler Gestalt, die einander gegenüberliegenden
Enden meist in Spitzen auslaufend, die andern dagegen nähern sich in ihrem Haupt-
Typus mehr der kreisrunden oder elliptischen Form“. Die rein äußerliche Gestalt
verweise dabei aber auf die Gründe ihrer Genese. Die langgestreckten Inseln liegen
gewöhnlich in einer Reihe hintereinander und nahe am Ufer eines Kontinents, die
runden aber weitab und frei im Ozean. Die einen nennt Hoffmann mit von Buch
Kontinentalinseln, die anderen pelagische oder Meeres-Inseln. Diese Meeres-Inseln kann
man nun selbst wieder in zwei Gruppen teilen, die hohen und die niedern Inseln.
Während die hohen Inseln, die der Zahl nach wie der Größe vorherrschen, „sämmtlich
vulkanischen Ursprunges“ (Hoffmann 1837, 111) sind und auch Erhebungsinseln ge-
nannt werden können, sind die niedern pelagischen Inseln, die weit weniger zahlrei-
chen, alles „soweit bekannt ist ein Werk des Baues der Korallenthiere“ (Hoffmann 1837,
125). Hier findet sich das, was sieben Jahre später im Konversationslexikon zu lesen sein
wird, und zwar – daran kann man sehen, dass er die eigentliche Quelle des Brockhaus
ist – bis in die Wortwahl hinein.

Die Beschreibung, wie jene Koralleninseln entstanden sind, liest sich ein bisschen
wie eine Schöpfungsgeschichte. Die meist kreisförmigen oder ovalen Gebilde „erheben
sie sich durch allmähliches Wachsthum der Thiere bis an die Oberfläche der Wasser-
masse. Sobald die Korallenthiere nahe die Oberfläche erreicht haben, wenn sie bei
tiefen Ebben bereits trocken gelegt zu werden anfangen, so hören sie weiter zu bauen
auf“. Die restliche Arbeit erledigt zunächst das anbrandende Meer, das die neu ent-
standene Landmasse umformt, mit anderem Material weiter auftürmt und verfestigt.
„Das Ganze endlich verkittet sich, unter dem Einflusse der betreffend heißen Sonne, zu
einer zusammenhängendenMasse, und so erheben sich dann an einzelnen Stellen über
dem Riff niedrige feststehende Inselstücke, wie sie der Zufall zusammenführte“. Nun
werden Baumstämme angespült und Pflanzensamen aller Art, die zu keimen beginnen.
Kleine Tiere, wie Eidechsen und Insekten folgen schwimmend, Seevögel nisten am
Strand. Die Passage endet mit einem Zitat aus Adalbert von Chamissos Reisebemer-
kungen, das nicht nur einen Begriff der Bibel bemüht, sondern auch ihre genetische
Konstruktion nachahmt: „Und ganz spät, nachdem die Schöpfung längst geschehen,
findet sich auch der Mensch ein; schlägt seine Hütte auf der fruchtbaren Erde auf,
welche durch Verwesung der Baumblätter entstanden, und nennt sich Herr und Be-
sitzer dieser Welt“ (Hoffmann 1837, 126).

268 Rüdiger Zill



Die Art und Weise, in der Hoffmann die vulkanischen Inseln beschreibt, lässt
aufmerken – insbesondere seine Begriffswahl:

Sie sind isoliert aus dem Meeresgrunde hervorgestiegen, und wenn sie auch in der Art ihrer
Verteilung, welche aus den allgemeinen Wirkungen der vulkanischen Kräfte hervorgehn, un-
terthan seyn mögen, mit einander nach gewissen Gruppierungen im Zusammenhange stehn, so ist
doch jede für sich ein in sich vollendetes Ganzes, hervorgegangen aus dem in ihrem Innern be-
findlichen Mittelpunkte der Wirkung, ein in sich abgeschlossenes selbstständiges Individuum.
(Hoffmann 1837, 115)

Schon ein paar Seiten zuvor findet sich eine ähnliche Passage. Dort heißt es von den
runden Inseln insgesamt, sie seien „unabhängige selbstständige Individuen, in sich
abgeschlossen“ (Hoffmann 1837, 110).

Natürlich ist der Begriff des Individuums – anders als es uns heute vorkommen
mag – nicht allein Menschen vorbehalten, ursprünglich ist er nur die lateinische
Übersetzung des griechischen átomos, das Ungeteilte, aber schon zu Anfang des
19. Jahrhunderts ist es doch durch Fichte und die Romantik stark psychologisch auf-
geladen, mit Ideen eines Selbstbewusstseins behaftet. Und wie wir gesehen haben: So
nüchtern und sachlich Hoffmanns Stil auch sonst ist, manchmal klingt er dann dochwie
in einem Bildungsroman. Der Mensch ist eine Insel, die Insel ein Mensch.

8 Die Rolle ozeanischer Inseln für die
Evolutionsbiologie

In der 10. Auflage von 1853 gibt es eine kleine Auffälligkeit, denn dort steht am Ende der
Passage über die Entstehung der Inseln: „Vgl. Darwin, ›Coral reefs‹ (Lond. 1842); Der-
selbe, ›Naturwissenschaftliche Reisen‹ (deutsch von Dieffenbach, 2 Thle., Braunschw.
1844).“ (Brockhaus 1853, VIII:264) Als Quellen werden damit plötzlich zwei englische
Texte angegeben, beide deutlich nach Buch und Hoffmann erschienen. Dieser Litera-
turhinweis ist aber schon in der 11. Auflage von 1866 wieder verschwunden und bleibt
es auch.

Damit ist jedenfalls ein Name eingeführt, der auf eine weitere Anreicherung des
Insel-Begriffs verweist, denn bald findet sich die Unterscheidung von Kontinental- und
Meeres- oder ozeanischen Inseln auch in die Biologie, genauer in die Evolutionstheorie.
Alfred Russel Wallaces schreibt 1880 in seinem Klassiker der Biogeographie Island Life
ein längeres Kapitel über „The classification of islands“, in dem er die inzwischen
wohlbekannten Unterscheidungen reproduziert:

Islands have had two distinct modes of origin: they have either been separated from continents of
which they are but detached fragments, or they have originated in the ocean and have never
formed part of the continent or any largemass of land.This difference of origin is fundamental, and
leads to a most important difference in their animal inhabitants; and we may therefore first dis-
tinguish the two classes—oceanic and continental island. (Wallace 1880, 231–232)

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 269



Dann aber macht Wallace eine Originalitätsunterstellung, indem er nämlich den Ur-
heber jener Klassifikation benennt oder zumindest den, der dafür gehalten wird.

Mr. Darwin appears to have been the first writer who called attention to the number and im-
portance, both from a geological and a biological point of view, of oceanic islands. He showed that
with very few exceptions all the remoter islands of the greater oceans were of volcanic or coralline
formation, and that none of them contained indigenous mammalia or amphibia. He also showed
the connection between these two phenomena, and maintained that none of the islands so cha-
racterized had ever formed part of the continent. This was quite opposed to the opinions of the
scientific men of the day, who almost all held the idea of continental extensions, and of oceanic
islands being their fragments, and it was long before Mr. Darwin’s view obtained general accept-
ance. (Wallace 1880, 231–232)

Einmal ein Held, immer ein Held: Obwohl gerade Wallace es besser gewusst haben
könnte,⁷ erscheint bei ihm der in anderer Sache erfolgreiche Begriffs- und Theorie-
produzent auch als Urheber dieser Kategorie.

Wofür Darwin allerdings vor allem steht, ist die Überschreitung jener Schwelle von
der Geologie zur Biologie. Die Existenz endemischer Arten, wie er sie auf den Galapagos
oder Wallace im malayischen Archipel beobachten konnten, war ein entscheidender
Faktor für die Entstehung der Evolutionstheorie.⁸ Und das wird auch vom Konversa-
tionslexikon vermerkt. Sein Artikel „Insel“ rekonstruiert eine Ideenwanderung, die von
einer Disziplin zur anderen springt und führt sie damit auch in das allgemeine Be-
wusstsein zumindest der „höheren Stände“ ein. Der Brockhaus wird zu einer aufklä-
rerischen Instanz, die die Allgemeinbildung wissenschaftlich aufladenwill und so nicht
nur das Bedeutungspotential der Begriffe erweitert, sondern im gleichen Zusammen-
hang auch die metaphorischen Möglichkeiten der Figur.

9 Zur Mythologie der einsamen Insel: Gilles Deleuze
und Carl Schmitt

Lässt sich bei diesem Bemühen um eine Rationalisierung des Diskurses einerseits zu-
mindest eine philosophische Unterströmung identifizieren, so kommt es andererseits
auch zu einem Rückfluss semantischer Implikationen von den Wissenschaften in die
Philosophie, mit einiger Verspätung zwar und ohne dass sich eindeutig sagen ließe, ob
das Konversationslexikon hier eine Vermittlerrolle gespielt oder sich die konkrete
Übertragung direkt aus der wissenschaftlichen Fachliteratur gespeist hat. Dabei kommt

7 Über die Rivalität zwischen Darwin und Wallace bei der Entwicklung der Evolutionstheorie vgl.
Glaubrecht (2013).
8 Aber nicht nur für ihre Entstehung. Matthias Glaubrecht schreibt zum Beispiel: „Das Inselreich
Galápagos ist mithin eine Arche Noah der Tiere. Und es ist mittlerweile auch ein Paradies und Mekka
der Evolutionsforscher, für die Insel-Lebensräume ideale Freiland-Laboratorien sind, in denen sich
wie unter einem Brennglas die Natur beobachten lässt“ (Glaubrecht 2002, 141).

270 Rüdiger Zill



es beim Wechsel des theoretischen Habitats zu bemerkenswerten Verschiebungen.
Anfang der 1950er Jahre schreibt der damals noch wenig bekannte französische Phi-
losoph Gilles Deleuze für eine Sondernummer der Zeitschrift Nouveau Fémina, die
einsamen Inseln gewidmet sein sollte, einen kurzen Essay „Causes et raisons des îles
désertes“ (Deleuze 2003 [1953]). Deleuze ist Ende zwanzig und wohl selbst am Experi-
mentieren, dessen ungeachtet findet der Text auch später noch die Billigung des kri-
tischen, aber nachlassbewussten Philosophen, der eine Wiederveröffentlichung er-
laubt, anders als bei seinen Texten, die vor 1953 entstanden sind. Der Autor beginnt sein
Essay sehr selbstbewusst mit einem eher pauschalen Verweis auf eine ihm eigentlich
fremde Disziplin: „Die Geographen sagen, es gebe zwei Arten von Inseln“, um dann
etwas herablassend fortzufahren: Das sei eine wertvolle Auskunft für die Imagination,
„da sie darin die Bestätigung dessen findet, was sie von anderer Seite schon wußte. Es
ist nicht der einzige Fall, in dem dieWissenschaft die Mythologiematerieller macht und
umgekehrt die Mythologie die Wissenschaft mit mehr Leben erfüllt.“ (Deleuze 2003, 10)
Beide Sphären – Wissenschaft und Mythologie – profitieren also gegenseitig vonein-
ander, auch wenn die Mythologie der souveränere Part zu sein scheint. Deleuze reka-
pituliert im weiteren die Unterscheidungen von kontinentalen und ozeanischen, von
vulkanischen und Korallen-Inseln, um dann mutig zu verallgemeinern, dass die beiden
Hauptarten von Inseln „von einem tiefen Gegensatz zwischen demOzean und der Erde“
zeugen. Aus einer relativ nüchternen wissenschaftlichen Unterscheidung wird der
Existenzkampf zweier mythischer Kräfte:

Gestehen wir ein, daß im allgemeinen die Elemente einander verabscheuen, daß ihnen vorein-
ander graut. Nichts, was beruhigend wäre. So daß eine einsame Insel uns philosophisch normal
vorkommen muß. Der Mensch kann nur dann gut und in Sicherheit leben, wenn er den Kampf
zwischen Erde und Wasser für beendet (zumindest für beherrscht) hält. Diese beiden Elemente
nennt er gern Vater und Mutter, wobei er die Verteilung der Geschlechter der Laune seiner
Träumerei überläßt. (Deleuze 2003, 10)

Verwundert zeigt Deleuze sich darüber, „daß England bevölkert ist, der Mensch kann
nur dann auf einer Insel leben, wenn er vergißt, was sie repräsentiert“ (Deleuze 2003,
10).

Damit klingt eine Beunruhigung an, die auch von anderen geteilt wird, etwa schon
rund zehn Jahre früher von Carl Schmitt in Land und Meer. Allerdings spielt in dieser
Popularisierung einiger Motive seines früheren Buches Der Nomos der Erde Großbri-
tannien eine positivere Rolle als bei Deleuze. „England“, schreibt Schmitt, sei nicht nur
geographisch eine Insel, es wurde in einem neuen, bisher unbekannten Sinn zu einer
Insel – und zwar erst in dem Moment, zu dem es sich nicht mehr als abgesprengtes
Stück des Festlands betrachtet hat, sondern als Teil des Meeres, dass es „zu einem
Schiff“ geworden ist, „oder noch deutlicher zu einem Fisch“ (Schmitt 2011, 92). Damit
gehe ein umgreifender Wandel des Weltbilds einher, der eine Ersetzung terrestrischer
durch maritime Metaphorik einschließe. Die Insel selbst sei nur noch Metropole und
Stützpunkt eines „auf der rein maritimen Existenz errichteten Weltreichs“ (Schmitt
2011, 92). Ein bisschen hat man den Eindruck, als sei hier eine kontinentale Insel

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 271



ozeanisiert worden. Und einmal in Fahrt, ist das Bild nicht mehr zu halten: Die Insel
„kann, wie ein Schiff oder wie ein Fisch, an einen anderen Teil der Welt schwimmen,
denn sie ist nur noch der transportable Mittelpunkt eines über alle Kontinente zu-
sammenhanglos verstreuten Weltreiches“ und als solcher „entwurzelt und entlandet“
(Schmitt 2011, 92). Donnes Befürchtung scheint sich bei dem Juristen des 20. Jahrhun-
derts erfüllt zu haben, wenn auch mit umgekehrten Vorzeichen: „If a clod be washed
away by the Sea, Europe is the less.“

Zurück zu Deleuze. Der Titel der deutschen Übersetzung verschärft eine Tendenz,
die im Original zwar angelegt, aber weniger deutlich ist: die der Anthropomorphisie-
rung. Wo das Französische (analog dem Englischen) von einer île déserte, also einer
verlassenen, einer öden, leeren, um nicht zu sagen menschenleeren Insel spricht, heißt
es im Deutschen oft „eine einsame Insel“. „Leer“ bezeichnet einen bloßen Ort, auch von
„verlassen“ kann man aus der Perspektive des Weggegangenen, mit der emotionalen
Färbung eines Beobachters, sprechen.Wenn eine Insel aber einsam ist, dann scheint sie
selbst einen Gefühlshaushalt zu haben. Natürlich kannman sagen, die einsame Insel sei
am Ende deshalb einsam, weil man als Mensch, als Individuum dort einsam ist. Und
doch lässt sich der Eindruck nicht vermeiden, dies sei vor allem so, weil solch eine
einsame Insel ihrerseits einsam, d.h. weitab von allen anderen im Meer liegt. Wir
projizieren in einem synekdochischen Akt unsere eigene emotionale Verfassung auf
den Ort ihres Geschehens. Die geographische Formation wird zu einem Individuum.
Dass wir damit bei Deleuze nicht so ganz falsch liegen, zeigt eine Passage, in der das
Leben von Inseln und das von Menschen enggeführt werden: Denn der Mensch, der auf
eine Insel zieht, wiederhole die Bewegung, durch die diese Insel entstanden sei. Man
trenne sich, sei allein und verloren – oder aber man träumt, „daß man wieder bei Null
beginnt, daß man neuerschafft, daß man von vorne anfängt“ (Deleuze 2003, 11).
„Neuerschaffung“ ist hier das Stichwort. Deleuze geht es um eine Theorie der Kreati-
vität.

Die Menschen, die auf die Insel kommen, besetzen sie real und bevölkern sie; doch in Wahrheit
würden sie, wenn sie getrennt genug, schöpferisch genug wären, der Insel lediglich ein dynami-
sches Bild ihrer selbst geben, ein Bewußtsein der Bewegung, die sie hervorgebracht hat, so daß
durch den Menschen die Insel sich endlich ihrer selbst als einsam und menschenleer bewußt
würde. Die Insel wäre lediglich der Traum des Menschen und der Mensch das reine Bewußtsein
der Insel. (Deleuze 2003, 12)

Das aber konnte nur in der Mythologie, der Arbeit am Unbewussten gelingen. Seitdem
die Völker diese Themen nicht mehr verstünden, haben sie begonnen ihre Mythen neu
zu interpretieren: durch ihre Literatur, die zu einem Wettstreit der Gegenbedeutungen
wird, letztlich einem Bankrott der Mythologie. Besonders schlimm zeige sich das an
Defoes Robinson Crusoe, an dem Deleuze kein gutes Haar lässt: Ein langweiligerer
Roman sei nicht vorstellbar: „traurig mit anzusehen, daß Kinder ihn noch immer lesen“
(Deleuze 2003, 11). Er repräsentiere die Weltanschauung von kapitalistischen Eigentü-
mern, zudem noch puritanisch moralisierenden. „An die Stelle der mythischen Neu-

272 Rüdiger Zill



erschaffung der Welt dank der einsamen Insel ist die Wiederherstellung des bürgerli-
chen Alltags auf der Basis eines Kapitals getreten“ (Deleuze 2003, 12).

Der früh-kapitalistische Grundzug des Möchtegern-Unternehmers Crusoe, der im
Schiffbruch die Überreste der Zivilisation aus dem untergehenden Wrack retten kann,
ist nicht ganz von der Hand zu weisen. Volkmar Billig hat Robinsons Insel als „Probe-
bühne des selbstbewussten Individuums“ (Billig 2021, 5:00) bezeichnet. Probebühne
oder wie es an anderer Stelle bei Billig heißt: „Experimentieranordnung“ (Billig 2021).
Denn man kann den Robinson auch als Gedankenexperiment lesen, mit dem die
Reichweite der von der frühneuzeitlichen Philosophie inspirierten Vorstellungen aus-
getestet werden soll.

Deleuze’ früher Aufsatz wäre sicher in Vergessenheit geraten, hätte der Autor sich
nicht zu einem einflussreichen Philosophen des späten 20. Jahrhunderts entwickelt.
Durch seine spätere Prominenz erhält auch die frühe Reflexion auf die einsame Insel
ihre Bedeutung, etwa bei Peter Sloterdijk, der sie im dritten Band seines Sphären-
Projekts aufnimmt (Sloterdijk 2004, 310–311). Von ihrer späten Karriere in der Philo-
sophie aus wechselt die Metaphorik aber erneut das Feld: Sie wird nun auch zum Topos
in der Kunst. Renée Green (2009) etwa zitiert Deleuze’ Text in ihrem Film Endless
Dreams and Water Between. Damit gewinnt eine imaginäre Figur ein Eigenleben, die im
Ursprungsland ihrer Wanderung, der Geographie, längst ihre zentrale Bedeutung
verloren hat. Nicht vom Mythos zum Logos führte dieser Weg, sondern vom Logos zum
Mythos.

Was einst den Charakter neuster Wissenschaft trug, erscheint nun als exotisch und
dient damit zumindest der Poetisierung, denn auch die Kontexte sind ihrerseits noch
einmal in neue Kontexte eingebettet. In einer nachgerade dialektischen Bewegung
schlagen die aufklärerisch gemeinten Bemühungen in mythische zurück. Man muss
nicht so weit gehen, hier einen neuen Fall der für unvermeidlich empfundenen Dia-
lektik der Aufklärung zu sehen. Die Wendungen des Insel-Begriffs und seine meta-
phorischen Interaktionen zeigen immerhin, dass auch Metapherngeschichtsschrei-
bungen für ihre interkulturellen und interdisziplinären Verwerfungen sensibel bleiben
müssen, aufmerksam für solche Ideenwanderungen, die sich nicht der Disziplin von
Disziplinen unterwerfen und keiner Logik, sondern oft genug in einer pragmatisch
motivierten Zickzackbewegung ihre Bedeutung im intellektuellen Seitensprung und im
imaginativen Widerspruch gewinnen. Was als Bemühung begann, das Alltagsbe-
wusstsein wissenschaftlich zu erweitern, wird so nicht nur durch eine Remythisierung
abgelöst, sondern in gewisser Hinsicht durch sie selbst ausgelöst.

Literatur
Adelung, Johann Christoph. 1796 Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart, Bd. 2 (F–

L). Johann Gottlob Immanuel Breitkopf.
Billig, Volkmar. 2010. Inseln. Geschichte einer Faszination. Matthes und Seitz.

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 273



Billig, Volkmar. 2021. „Inseleinsamkeit. Semantische Spiegeleffekte des modernen Subjekts. Vortrag am
Einstein Forum, Potsdam, 21. 1 .2021. Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=jMTWZwHp03Y

Black, Max. 1983 [1954]. „Die Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 55–79.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Blumenberg, Hans. 1998 [1960]. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1971. „Beobachtungen an Metaphern“, in: Archiv für Begriffsgeschichte 15/1971,

161–214. Felix Meiner.
Blumenberg, Hans. 1979. Schiffbruch mit Zuschauer. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2009. Quellen. Deutsche Schillergesellschaft.
Blumenberg, Hans. 2012. Quellen, Ströme, Eisberge. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2019. Die nackte Wahrheit. Suhrkamp.
Brockhaus: Conversations-Lexicon oder encyclopädisches Handwörterbuch für gebildete Stände, Leipzig,

Altenburg, 18152; Bd. V.
Brockhaus, 18348, Bd. V.
Brockhaus, 18459, Bd. VII.
Brockhaus, 185310, Bd. VIII.
Brockhaus, 189415, Bd. X.
Buch, Leopold von. 1825. Physicalische Beschreibung der Canarischen Inseln. Königliche Akademie der

Wissenschaften.
Deleuze, Gilles. 2003. „Ursachen und Gründe der einsamen Inseln“, Die einsame Insel. Texte und Gespräche

von 1953 bis 1974, hrsg. David Lapoujade, 10–17. Suhrkamp.
Donne, John. 1624. Devotions on Emergent Occasions. London.
Freudenthal, Gideon: Atom und Individuum im Zeitalter Newtons. Zur Genese der mechanistischen Natur- und

Sozialphilosophie. Suhrkamp.
Glaubrecht, Matthias. 2002. Die ganze Welt ist eine Insel. In ders., Beobachtungen eines Evolutionsbiologen.

S. Hirzel.
Glaubrecht, Matthias. 2013. Am Ende des Archipels. Alfred Russel Wallace. Galiani.
Goodman, Nelson. 1976. Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols., Hackett.
Goodman, Nelson. 1995. Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm (Hrsg.). „1983“. In Theorie der Metapher. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Hemingway, Ernest. 1940. For Whom the Bell Tolls. Charles Scribner’s Sons.
Hobbes, Thomas. 1655. Elementorum Philosophiae Sectio Prima De Corpore. Andrea Crook.
Hobbes, Thomas. 1642a. Elementorum Philosophiae Sectio Secunda De Homine.
Hobbes, Thomas. 1642b. Elementorum Philosophiae Sectio Tertia De Cive.
Hoffmann, Friedrich. 1837. Hinterlassene Werke, 1. Bd.: Physikalische Geographie.Nicolaische Buchhandlung.
Ibn Tufail, Abu Bakr. 2009. Der Philosoph als Autodidakt. Ein philosophischer Inselroman., hrsg. und

übersetzt von Patric O. Schaerer. Meiner.
Begriffsgeschichte. 2024. „Isolation“, Lexikon Interdisziplinäre Begriffsgeschichte, Leibniz-Zentrums für

Literatur- und Kulturforschung. https://begriffsgeschichte.de/doku.php/begriffe/isolation (abgerufen
am 9. Januar 2024).

Kant, Immanuel. 1787. Kritik der reinen Vernunft, 2. Auflage. Hartknoch.
Meynen, Gloria. 2020. Inseln und Meere. Zur Geschichte und Geografie fluider Grenzen. Matthes und Seitz.
Ricœur, Paul. 1983 [1972]. „Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik“. In Theorie der

Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 356–377. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Ricœur, Paul. 1986. Die lebendige Metapher. Wilhelm Fink.
Ryle, Gilbert. 1949. The Concept of Mind. Hutchinson’s University Library.
Schmitt, Carl. 2011 [1942]. Land und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung. Klett-Cotta.
Schmitt, Carl. 1981 [1950]. Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europeaum. Duncker und

Humblot.
Sloterdijk, Peter. 2004. Sphären III – Schäume. Suhrkamp.

274 Rüdiger Zill

https://www.youtube.com/watch?v=jMTWZwHp03Y
https://begriffsgeschichte.de/doku.php/begriffe/isolation


Wallace, Alfred Russel. 1881. Island Life or The Phenomena and Causes of Insular Faunas and Floras including
a revision and attempted solution of the problem of Geological Climates. Macmillan & Co.

Wikipedia. 2024. „Insel“. https://de.wikipedia.org/wiki/Insel (abgerufen am 09. Januar 2024).
Wiktionary. 2024. Insula. https://en.wiktionary.org/wiki/insula (abgerufen am 26. Juni 2025).
Zill, Rüdiger. 2002. „Substrukturen des Denkens: Grenzen und Perspektiven einer Metapherngeschichte

nach Hans Blumenberg“. In Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, hrsg. Hans
Erich Bödeker, 209–258. Wallstein.

Zill, Rüdiger. 2011. „Metaphern als Migranten. Zur Kulturgeschichte rhetorischer Formen“. In
Metapherngeschichten. Perspektiven einer Theorie der Unbegrifflichkeit, hrsg. Matthias Kroß und
Rüdiger Zill, 105–140. Parerga.

Zill, Rüdiger. 2013. „Zwischen Affinität und Kritik. Hans Blumenberg liest Sigmund Freud“. In Hans
Blumenberg beobachtet. Wissenschaft, Technik und Philosophie, hrsg. Cornelius Borck, 126–148. Alber.

Zill, Rüdiger. 2016. „Gründe und Un(ter)gründe. Zur Metaphorik des Bodens und der Bodenlosigkeit“. In
Ungründe. Potenziale prekärer Fundierung, hrsg. Markus Rautzenberg und Juliane Schiffers, 17–43.
Wilhelm Fink.

Zill, Rüdiger. 2019. „Nachwort des Herausgebers“. In: Hans Blumenberg: Die nackte Wahrheit, 185–196.
Suhrkamp.

Zill, Rüdiger. 2020. „Brückenschläge. Zum Programm einer Metaphorographie als Kulturgeschichte“. In
Metaphernforschung in interdisziplinären und interdiskursiven Perspektiven, hrsg. Roman Mikuláš,
187–196. Brill.

Zill, Rüdiger. 2024. „Einblicke in die Substruktur des Denkens? Philosophiegeschichte und
Metaphorographie“ In Herausforderungen der Philosophiegeschichtsschreibung. Theorien – Methoden –
Beispiele, hrsg. Carsten Dutt, Gerald Hartung und Melanie Sehgal, 135–150. Schwabe.

(K)ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten 275

https://de.wikipedia.org/wiki/Insel
https://en.wiktionary.org/wiki/insula




IV Kultur, Gesellschaft und Erkenntnis





Sebastian Tränkle
Tyrannische Kanalisierung oder lebendige
Orientierung?
Metaphorologie als Ideologiekritik

Abstract: Tyrannical Canalization or Vital Orientation? Metaphorology as Critique of
Ideology. This essay asks for Hans Blumenberg’s understanding of the epistemological
functions of metaphors. Introducing his critique of a rigorous concept of truth he
ascribes to a contemporary critique of ideology, the essay demonstrates how he de-
velops his understanding in contradistinction: Blumenberg locates the value of meta-
phors in the pragmatic „vital orientation“ they provide for thinking and speaking.
However, such „vital orientation“ might turn into a „tyrannical canalization“ of thin-
king and speaking if metaphors function as predetermined patterns or images.Thereby,
a surprising affinity to the critique of ideology becomes apparent. In comparison,
Blumenberg is shown to be unable to distinguish coherently between the ambivalent
performances of metaphors. In contrast, the essay proposes such a distinction. It be-
comes feasible, if one reformulates the metaphorological insights from the perspective
of a materialist critique of ideology following Karl Marx and Theodor W. Adorno.

Einleitung
In der philosophischen Tradition wurden Metaphern häufig als bloßer Redeschmuck
angesehen. Von dieser Einschätzung ist es nicht weit zu dem Urteil, es handele sich
letztlich um rhetorischen Ballast, den man im philosophischen Sprechen und Schreiben
besser abzuwerfen trachte. Eine Funktion für Erkenntnis kommt Metaphern, wie jeg-
licher Rhetorik, demnach nur im negativen Sinne zu: Als Formen, die das auf Wahrheit
und rationale Erkenntnis geeichte Denken auf Abwege zu führen drohen. Für Imma-
nuel Kant etwa gilt Rhetorik als manipulative Kunst, „durch den schönen Schein zu
hintergehen“ (Kant 1974, B 216), als „illegitime Anwendung poetischer Mittel zu theo-
retischen oder praktischen Zwecken“ (Tränkle 2022a, 366). Diese Position ist exempla-
risch für eine „Pathologie der Rhetorik“ (Blumenberg 2008a, 428), die sich in vielen
Philosophien der neuzeitlichen Aufklärung findet, von René Descartes, über Thomas
Hobbes bis John Locke. Eine Tendenz zur Abwertung ‚rhetorischer‘ oder ‚figürlicher‘
Sprachformen setzt sich noch in modernen Sprachphilosophien fort. Das gilt etwa für
einflussreiche Ansätze wie die Kommunikationstheorie von Jürgen Habermas oder die
postanalytische Sprachtheorie Robert Brandoms (Seel 2016, 290– 293).

Notiz: Dieser Beitrag ist eine für den vorliegenden Band überarbeite Version von: Tränkle 2020. Die
meisten Überlegungen sowie einzelne Formulierungen gehen zurück auf: Tränkle 2022a.

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-014



Freilich lässt sich insbesondere seit den Anfängen modernen (Sprach‐)Denkens
auch eine Gegentendenz beobachten. Hans Blumenberg spricht von einer „Rehabili-
tierung der Rhetorik“ (Blumenberg 2010, 90), die er mit Friedrich Nietzsche einsetzen
sieht (Nietzsche 1995, 425) und die im 20. Jahrhundert zahlreiche Anwälte findet. Zu
ihnen zählt nicht zuletzt Blumenberg selbst. Insbesondere wer nach der Erkenntnis-
leistung von Metaphern fragt, wird schnell auf die Metaphorologie stoßen, ein von
Blumenberg entwickeltes Verfahren, das den vielschichtigen Funktionen von Meta-
phern in der Geistes- und Philosophiegeschichte nachspürt. Wie der Neologismus schon
anzeigt, geht es ihm nicht zuletzt darum, die eigensinnige Logik von Metaphern zu
erschließen. Allerdings verfährt die Metaphorologie hier anders als Metapherntheo-
rien, die mit einer logischen Analyse der metaphorischen Übertragung in einem Satz
anheben, um dann ausgehend davon die spezifischen Erkenntnisleistungen zu erfassen
(Black 1983). Blumenberg setzt stattdessen mit einer historisch weit ausgreifenden
Kartographierung der verschiedenen Verwendungsweisen bestimmter Metaphern an.
Im Zuge der materialen Detailarbeit macht er sodann verschiedene Typen von Meta-
phern aus. Im Zentrum des Interesses stehen dabei solche Metaphern, an denen
deutlich wird, dass auch das philosophische Denken und Sprechen nicht auf sie zu
verzichten vermag, weil sei eine genuine Erkenntnisleistung erbringen.

Allerdings kann die Rede von einer Erkenntnisleistung nur eingeschränkt für
dieses Metaphernverständnis geltend gemacht werden. Denn Blumenberg fragt nicht
etwa nach dem gegenständlichen Wahrheitsgehalt metaphorischer Sätze. Eine episte-
mologische Funktion erfüllen Metaphern nicht durch ihren Sachbezug, sondern durch
ihre pragmatische, oder regulative, Funktion: Sie vermögen „lebendige Orientierung“
(Blumenberg 1998, 91) zu geben. Die metaphorisch evozierten Vorstellungen leiten
dergestalt unser Denken und Sprechen an. Für Blumenberg ist das aber insofern kein
Manko, als wir auf solche Orientierungsleistungen grundsätzlich angewiesen sind, um
uns die Welt zu erschließen. Meistens, so meint der anthropologische Skeptiker, sind sie
sogar alles, was uns übrigbleibt. Das heißt, Metaphern orientieren uns dort, wo Er-
kenntnis im strengen Sinne nicht möglich ist. Sie helfen nicht nur die Welt zu er-
schließen, sie geben dem Denken, Sprechen und letztlich selbst dem Handeln auch
normative Orientierung.

Zum einen betont Blumenberg also die Unverzichtbarkeit der spezifischen Orien-
tierungsleistungen von Metaphern. Begründet sich daraus ihre philosophische Reha-
bilitierung, so kann diese, zum anderen, aber nicht unterschiedslos verfahren. Denn
mit der prinzipiellen Unverzichtbarkeit ist über Wohl und Wehe der jeweiligen kon-
kreten, von bestimmten Metaphern in ihrem jeweiligen Kontext erbrachten Leistungen
noch nichts gesagt. Gerade an den normativen Implikationen des Metapherngebrauchs
tritt auch eine Gefahr zu Tage. Blumenberg spricht darum nicht nur von „lebendiger
Orientierung“, sondern auch von „tyrannischer Kanalisierung“ (Blumenberg 2008b, 121;
1998, 91– 92) des Denkens und Sprechens durch Metaphern. Zwar gewinnt damit jene
philosophische Warnung vor den irreführenden Wirkungen wieder an Plausibilität.
Allerdings: Weder pauschalisiert Blumenberg sie im Stile seiner namhaften Vorgänger,
noch problematisiert er sie im Sinne einer bewussten Manipulation durch den „schö-

280 Sebastian Tränkle



nen Schein“. Der metaphorologischen Arbeit zeigen sich vielmehr Fälle, in denen die
„im Metaphorischen wurzelnde Sichtlenkung“ (Blumenberg 1998, 99) ein starres Muster
etabliert, das Evidenz suggeriert und Reflexion inhibiert. Tyrannische Kanalisierung
heißt demnach: Wir sehen nur noch ein Bild, aber nichts mehr durch das Bild hindurch,
das letztlich den Zugang zur Realität verschließt, anstatt sie aufzuschließen. Damit
werden mitunter Spielräume für handlungsrelevante Entscheidungen verengt.

Die epistemologische Funktion, die Blumenberg Metaphern zuspricht, ist also
ambivalent: die von ihm über den Zeitraum mehrerer Jahrzehnte meist in Form ma-
terialreicher Studien beschriebenen Leistungen oszillieren zwischen lebendiger Ori-
entierung und tyrannischer Kanalisierung. Das wirft die Frage auf, wie sich die posi-
tiven respektive negativen Funktionen von Metaphern systematisieren und wie sie sich
voneinander unterscheiden lassen. Eine solche Unterscheidung vollzieht die konkrete
metaphorologische Arbeit zwar im Einzelnen immer wieder; doch wird diese sprach-
und erkenntniskritische Implikation der Metaphorologie nirgends ausbuchstabiert
oder gar systematisiert.¹

Im Folgenden soll eben das unternommen werden. Dazu wird das spannungsge-
ladene Verhältnis der Metaphorologie zu einem anderen, wesentlich sprach- und er-
kenntniskritischen, Verfahren beleuchtet: zu einer gesellschaftstheoretisch informier-
ten Ideologiekritik, wie sie im Anschluss an Karl Marx vor allem die Denker der
Kritischen Theorie praktiziert haben (Tränkle 2016; 2022a, 481– 633). Im ersten Teil wird
die Funktion der lebendigen Orientierung anhand von Blumenbergs ostentativer Ab-
grenzung von zeitgenössischer Ideologiekritik bestimmt: Ihr attestiert er einen stren-
gen Wahrheitsanspruch, mit dem sie der Aufklärungstradition verhaftet bleibe, und
verteidigt daran scheiternde metaphorische Orientierungsleistungen, indem er auf
deren humanisierende Wirkungen verweist. Der zweite Teil fördert dagegen eine
überraschende Nähe zur Ideologiekritik zutage: Sie zeigt sich dort, wo die Metapho-
rologie verdeckte metaphorische Voraussetzungen des Denkens, Sprechens und Han-
delns freilegt und dabei Fälle einer tyrannischen Kanalisierung durch eingeschliffene
Denk- und Sprachmuster beschreibt. Zugleich werden an den Deutungen dieser Be-
funde die Grenzen von Blumenbergs Verfahren offenbar: Sie werden von dessen zu-
nächst geistesgeschichtlichem, dann kulturanthropologischen Deutungsrahmen gezo-
gen. Weil er über keinen Begriff gesellschaftlicher Praxis verfügt, lässt sich in diesem
Rahmen weder die ideologische Funktion jener Kanalisierung angemessen verstehen
noch eine stringente Unterscheidung zwischen der Orientierungs- und der Kanalisie-
rungsfunktion treffen. Um beides einzulösen, geht der dritte Teil darum über die Me-
taphorologie hinaus und umreißt eine metaphernkritisch verfahrende, materialistische
Ideologiekritik. Indem sie die implizite Unterscheidung orientierender und kanalisie-

1 Darüber hinaus verändert sich das Projekt im Lauf der Zeit und wird später als „Theorie der
Unbegrifflichkeit“ auch begrifflich neu gefasst. Vgl. Blumenberg (2008d ; 2010). Hier wird von Werk-
genese und Entstehungskontext zugunsten eines Versuchs der Systematisierung weitgehend abgese-
hen. Für eine ausführliche Variante dieses Versuchs, die beides berücksichtigt, vgl. Tränkle (2022a,
225 –480) (Zweiter Teil).

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 281



render Metaphern in ein explizites Urteil über realitätsgerechte respektive falsche
Artikulationsformen gesellschaftlicher Realität überführt, erfüllt sie das metaphoro-
logische Desiderat.

1 Lebendige Orientierung oder: Metaphorologische
Kritik der Ideologiekritik

Vorbehalte gegen zeitgenössische Unternehmen der Ideologiekritik, die zumeist mar-
xistischer Provenienz waren, ziehen sich durch Blumenbergs Werk. Sie sind grund-
sätzlicher Art. Bereits ein früher Text über Pascal verteidigt das „Recht des Scheins“
(Blumenberg 1947) und formuliert damit eine Gegenposition zum Anspruch, den
Schleier zu zerreißen und die Wahrheit über die Wirklichkeit sichtbar zu machen.
Diese Position wird Blumenberg mehrfach neu formulieren, nie aber aufgeben. Beseelt
ist sie von einem skeptischen Impuls: einem von den Krisenerfahrungen des 20. Jahr-
hunderts inspirierten Zweifel an der Haltbarkeit metaphysischer Wahrheitsansprüche
und moralischer Gewissheiten. Diese epistemologische und ethische Haltung wird in
der Legitimität der Neuzeit (Blumenberg 1996) geschichtsphilosophisch, das heißt unter
Verweis auf das ‚postmetaphysische‘ Wissenschafts- und Wahrheitsverständnis der
Neuzeit gerechtfertigt. Später wird sie gar auf ein anthropologisches Fundament ge-
setzt, insbesondere in der Arbeit am Mythos (Blumenberg 1984). Gegen Aufklärungs-
Ansprüche beharrt Blumenberg auf der „Lebensdienlichkeit“ (Blumenberg 2006, 473)
von Phänomenen des Scheins. Darunter zählen neben dem Mythos die symbolischen
Ersatzhandlungen der Rhetorik (Blumenberg 2008a). Sie alle gelten primär als huma-
nisierende Formen des distanzierenden Umgangs mit einer bedrohlichen, dem Men-
schen auf den Leib rückenden Wirklichkeit. Anstatt sich befreiende oder beglückende
Wirkungen von der theoretischen Einsicht in deren Wesen zu erhoffen, wird ihre
praktische Bewältigung zum Maßstab humaner Funktion erklärt. Bedürfnisse nach
Glück, Sinn und Sicherheit ließen sich jedenfalls von der Präsentation der „nackten
Wahrheit“ nicht befriedigen, denn sie sei „nicht das, womit das Leben leben kann“
(Blumenberg 1984, 125). Blumenbergs Vorwurf an die Ideologiekritik lautet folglich: Sie
bleibe einem Verständnis von Aufklärung und Erkenntnis verhaftet, das die Humani-
sierungsfunktion des Scheins kategorisch ignoriere. Indem sie Phänomene des Scheins
unterschiedslos als aufzulösende begreife, arbeite sie ihr sogar entgegen. Solcher „Ri-
gorismus der Wahrheit“ (Blumenberg 2015a) entfalte eine Zertrümmerungswut, der
inhumane Konsequenzen eigneten.

Blumenbergs Kritik an rigoristischen Wahrheitsansprüchen ist insofern noch
grundsätzlicher angelegt, als er diese für theoretisch ungedeckt hält. Er sucht das zu
erhärten, indem er die selbst metaphorischen Voraussetzungen der tradierten Oppo-
sition von Schein und Wahrheit freilegt. Seine metaphorologischen Untersuchungen
zeigen, inwiefern dieses Verständnis von Wahrheit bis auf uralte Vorstellungen zu-
rückgeht, wobei der Lichtmetapher besondere Bedeutung zukommt (Blumenberg

282 Sebastian Tränkle



2008c). Locus classicus der Konfiguration von Licht und Wahrheit ist Platons Höhlen-
gleichnis im 7. Buch seines Dialogs über den Staat (Platon 1991, 514a–517a). Darin wird
die menschliche Erfahrungswelt durch das Modell einer Höhle, ihrem Außen und ei-
nem Höhlengang dargestellt, der den Innen- mit dem Außenraum verbindet. Der
lichtarme Innenraum der Höhle erscheint als der gewöhnliche Ort der Menschen.
Gefesselt an ihren Standort sehen sie nur Schattenspiele, die von Machinatoren erzeugt
werden. Deren künstliches Bilderwerk halten die Gefesselten für die Wirklichkeit, für
das Wahre und Seiende selbst. Tatsächlich aber leben sie in einer Sphäre des künstli-
chen Lichts, des Scheins und der Illusionen. Anders stellt sich der Außenraum der Höhle
dar: Hier herrscht das natürliche Licht, dessen Strahlen von der Sonne des Guten
ausgehen und den Außenraum mit Wahrheit erfüllen. Den Höhlenausgang vermag nur
zu erreichen, wer seine Fesseln abwirft, den Mechanismus des Schattenspiels durch-
schaut und dem Weg von Bildung und Erkenntnis folgt.

Während in der erkenntnistheoretischen Tradition die Voraussetzungen dieses
Modells implizit fortwirkten, fragt die Metaphorologie: Was geschieht hier? Und ihre
Antwort lautet: Die Welt wird metaphorisch als eine Höhle verstanden. Das heißt, die
Ausdrücke ‚Welt‘ und ‚Höhle‘ stehen in einem Verhältnis der gegenseitigen Übertra-
gung. Mit beiden Ausdrücken sind jeweils Felder von Vorstellungen und Assoziationen
verknüpft. Wir versuchen über die Verfassung der Welt etwas in Erfahrung zu bringen,
indem wir auf unsere Vorstellungen von ihr, Qualitäten, Eigenschaften oder Strukturen
übertragen, die wir an Vorstellungen von einer Höhle gewonnen haben. Kurzum: Wir
machen die Höhle zu einem Modell, nach dem wir die Welt verstehen. Solche meta-
phorischen Orientierungsmodelle stehen laut Blumenberg im Hintergrund unserer
Begriffe von der Welt, der Wahrheit und der Wirklichkeit.

Die metaphorologische Deutung unterläuft ein rigoroses Wahrheitsverständnis,
indem sie zu erhärten sucht, dass es auf die Orientierung an „absoluten Metaphern“
(Blumenberg 1998, 10) angewiesen ist. „Absolut“ sind Metaphern wie das Licht der
Wahrheit insofern, als das, was sie über die Wahrheit ausdrücken, nicht ohne Bedeu-
tungsverlust übersetzbar ist in Sätze vom Typus einer Definition. Solche Metaphern
vermögen nicht eindeutig und unwiderruflich zu sagen, was die Wahrheit ist. Das heißt
auch: Sie geben keine verifizierbare Erkenntnis an die Hand. Insofern ist das von ihnen
getragene Wahrheitsverständnis letztlich theoretisch ungedeckt. Für Blumenberg dis-
qualifiziert das solche Metaphorik aber nicht, er hält sie im Gegenteil für legitim, weil
durchaus produktiv und letztlich sogar unverzichtbar. Indem sie etwas über die Qua-
lität und Struktur von solchen Sachverhalten zeige, die wie ‚die Welt‘ oder ‚die Wahr-
heit‘ gar nicht im strengen Sinne bestimmbar seien, ermöglichten sie praktische Ori-
entierung im Umgang mit ihnen. Mit Bezug auf das Höhlenmodell heißt das: Es weist
dem Menschen eine Stellung in der Welt zu, die primär von seinem Streben nach
Wahrheit bestimmt ist. Philosophisch ausgedrückt: Unabhängig von der Frage nach
ihrer Wahrheit konstituieren und strukturieren Metaphern das menschliche Welt- und

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 283



Selbstverhältnis. Darin liegt die produktive, welterschließende oder, in den Worten
Blumenbergs, „lebendige“ Kraft der Orientierungsfunktion.²

Es ließe sich nun einwenden, die restlos aufgeklärte, moderne Philosophie bedürfe
solcherlei Mythen längst nicht mehr. Aber dieser selbstgewissen Behauptung tritt Blu-
menberg energisch entgegen. Mit Blick auf das Höhlenmodell kann er belegen, wie
Elemente der Platonischen Grundvorstellung über die Jahrhunderte hinweg immer
wieder aufgegriffen und umgeformt werden. Ihr Nachwirken reicht weit in die Mo-
derne hinein. Besonders faszinierend ist, dass es auch dort nachweisbar ist, wo von
einer Höhle gar nicht die Rede ist. Vor allem die vom Platonischen Höhlenausgang
vorgezeichnete Vorstellung vom Licht der Wahrheit hält Blumenberg für immer noch
wirksam.

Das zeigt sich an der Semantik der Aufklärung, deren Anspruch sich auch in der
Metapher von der „nackten Wahrheit“ artikuliere (Blumenberg 1998, 71; 2019). Solche
Vorstellungen implizieren ein methodisches Verhalten, wie am Gestus der unbedingten
Enthüllung deutlich wird. Ihn verfolgt Blumenberg etwa mit Blick auf Sigmund Freuds
Psychoanalyse; er moniert ihn an Hannah Arendts Deutung von Adolf Eichmann als
befehlswilligem ‚Hanswurst‘; und er attestiert ihn dem ideologiekritischen „Mißtrauen
gegen Verblendungszusammenhänge“ (Blumenberg 1997, 11). Zum einen hält Blumen-
berg den epistemologischen Anspruch für nicht einlösbar und vom nachkantischen
Vorgehen der Wissenschaft entkräftet: Verstehe man unsere Gegenwart durch Platons
Modell, befänden wir uns noch immer auf dem Stand „von Troglodyten, die genug
Wirklichkeit am Unwirklichen ihrer Erscheinungen, ihrer Hypothesen, ihrer ‚Paradig-
men‘ haben“ (Blumenberg 1989, 793 – 794). Zum anderen muss sich jede Enthüllungs-
bestrebung die ethisch motivierte Frage gefallen lassen, „ob die Wahrheit den Preis der
Brände wert ist, die sie entzünden kann“ (Blumenberg 1984, 351). Der Preis manifestiere
sich im Falle von Freuds therapeutischer Arbeit am letztendlichen Vorrang seines Er-
kenntnisinteresses vor dem Patientenwohl. Freuds kulturtheoretischer Deutung der
biblischen Moses-Figur wirft Blumenberg vor, den verfolgten Juden eine mythische
Identifikationsfigur genommen zu haben; und Arendts Entzauberung von Eichmann
zeiht er des Unverständnisses für die Notwendigkeit, die einer dämonisierten Figur für
den negativen Gründungsmythos des jungen Staates Israels zukomme (Blumenberg
2015a). Theodor W. Adorno schließlich ereilt mehrfach ein Vorwurf, der an Georg Lu-
kács’ polemische Behauptung erinnert, jener habe sich im moralischen Luxus des
„Grand Hotel Abgrund“ (Lukács 1971, 16) eingerichtet: Weil Adorno zu viel an Aufklä-
rung verlange, sich Rettung allein von der absoluten Negation des Verblendungszu-
sammenhangs verspreche, habe seine Kritik zu wenig praktische Konsequenzen. Er
interessiere sich nicht für konkrete Lebensprobleme, nehme gar eine Haltung des
„Quietismus und Attentismus“ ein (Blumenberg 2015b, 275).

2 Das auch von Paul Ricœur (2004) mit der Rede von der „lebendigen Metapher“ aufgegriffene Schema
von ‚lebendigen‘ und ‚toten‘, d. h. zu festen Mustern erstarrten, Metaphern geht auf Nietzsches (1999,
881) Essay über Wahrheit und Lüge zurück, der als metaphorologischer Urtext gelten kann.

284 Sebastian Tränkle



2 Tyrannische Kanalisierung oder: Metaphorologie
als Ideologiekritik

Im Lichte des Entfalteten ist es kaum überraschend, dass sich Blumenberg gegenüber
Ideologiekritik stets um polemische Abgrenzung bemüht. Eine Kostprobe: In einem aus
dem Nachlass als Quellen, Ströme, Eisberge edierten Buchprojekt über Wassermeta-
phern behauptet er, Ideologiekritik sei mittlerweile zum „Nationalsport“ (Blumenberg
2012, 210) aufgestiegen. Überall sieht Blumenberg, der wohl noch die publizistische
Konjunktur von Marxismen in den 1970er Jahren vor Augen hat, eine „Rhetorik des
Mißtrauens“ (Blumenberg 2012, 207) am Werk. Es ist der ideologiekritische Gestus „der
Entlarvung, der Hinterfragung, der Kritik verdeckter oder uneingestandener Voraus-
setzungen“ (Blumenberg 2012, 210), von dem er sich immer wieder ostentativ distan-
ziert.

Nicht nur verschwimmen in Blumenbergs Bild ‚der Ideologiekritik‘ die Differenzen
unterschiedlicher, kaum aufeinander reduzierbarer Ansätze marxistischer Provenienz.
Überdies werden unter Verweis auf den gemeinsamen Gestus auch die Unterschiede in
Motivation und Vorgehen zu Theorien wie der Freuds und Arendts nivelliert.
Schließlich entbehrt es nicht der Ironie, dass Blumenberg selbst immer wieder eine
Form von Kritik praktiziert hat, die es nicht minder auf verdeckte oder uneingestan-
dene Voraussetzungen des Denkens, Sprechens und Handelns abgesehen hat. Das ist in
allen Werkkontexten evident: So entdeckt seine große Legitimität der Neuzeit die un-
reflektierten begrifflichen, metaphorischen und narrativen Voraussetzungen des nor-
mativ aufgeladenen Gebrauchs, den moderne Geschichtsphilosophien vom Begriff der
Säkularisierung machen. In der Arbeit am Mythos dominieren zwar menschheitsge-
schichtliche Überlegungen zu den unverzichtbaren Funktionen des Mythos. Spätestens
seit der Erschließung von zu diesem Projekt gehörigen Materialien aus dem Nachlass
zeigt sich diese Arbeit aber auch als kritische Auseinandersetzung mit der Funktion, die
mythische Versatzstücke für politische Legitimitätsbildung in der Moderne erfüllen
(Blumenberg 2014). Im Rahmen seiner metaphorologischen Schriften arbeitet Blu-
menberg schließlich nicht allein die hintergründige Wirkungskraft bestimmter tra-
dierter Vorstellungen heraus, wie es am Aufweis des Höhlenmodells als impliziter
Leitvorstellung deutlich wurde. Darüber hinaus entwickelt die Metaphorologie Ansätze
zur Systematisierung solcher metaphorischer Orientierungsfunktion.

Mit dem Begriff der „Hintergrundmetaphorik“ (Blumenberg 1998, 91) bietet Blu-
menberg eine Konzeption auf, die erlaubt, einzelne in einem Text oder einer Rede
auftretende Metaphern als Indizes zu deuten: Sie verweisen auf ein dem jeweiligen
Gebrauch zu Grunde liegendes metaphorisches Assoziationssystem. Um ein berühmtes
Beispiel von Immanuel Kant aufzugreifen: Die metaphorische Darstellung eines auto-
ritär regierten Staates als Handmühle indiziert eine mechanische, die Darstellung eines
verfassungsmäßig regierten Staates als Organismus eine organische Hintergrundme-
taphorik (Kant 1974, B 257). Solche ebenso geschichtlich variierenden wie transhisto-
risch wirksamen Metaphernkomplexe bilden laut Blumenberg die „Substruktur“ oder

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 285



die „Sinnhorizonte“ (Blumenberg 1998, 13) auch des begrifflichen Denkens: Dessen
grundsätzliche Ausrichtung ist regelrecht daran „abgelesen“ (Blumenberg 1998, 91), was
auch dort gilt, wo sich in Aussagenzusammenhängen gar keine Metaphorik manifes-
tiert. Um Leitvorstellungen kann es sich bei solchen impliziten Vorentscheidungen auch
in normativem Sinne handeln. An der epistemologischen Konfiguration von künstli-
chem/natürlichem Licht im Höhlenmodell tritt ihre normative Kraft ebenso deutlich
hervor wie an Kants ethisch indiziertem Gebrauch der Differenz mechanisch/orga-
nisch. Dabei macht die Metaphorologie die eingangs umrissene Ambivalenz solcher
Wirkungskraft sichtbar. Nicht zuletzt indem er zwischen der lebendigen Orientierung
und der tyrannischen Kanalisierung durch Metaphern unterscheidet, praktiziert Blu-
menberg eine Art von „philosophischer Metaphernkritik“ (Blumenberg 2012, 167).

Die kritische Stoßrichtung eines Verfahrens, das Hintergrundmetaphoriken freilegt
und ihre kanalisierende Wirkung problematisiert, lässt sich an der Analyse einer Me-
tapher weiter verdeutlichen, die Blumenberg exemplarisch für die Rhetorik des Miss-
trauens untersucht. Die im Nachlassband zu den Wassermetaphern zuletzt analysierte
Metapher des Eisbergs eignet sich zur Illustration der ideologiekritischen Implikatio-
nen des Verfahrens besonders gut. Denn das Vorgehen unterscheidet sich in zweierlei
Hinsicht von den zu Lebzeiten publizierten metaphorologischen Analysen. Diese his-
torisch weit ausgreifenden Studien über die Höhlenausgänge oder die Vorstellung von
der Welt als Buch und ihrer Erkenntnis als seiner Lektüre (Blumenberg 1986), rekon-
struieren je eine Metapherngeschichte. Anders als in diesen umfassenden Studien,
deren Narrative je nur punktuell auf die Gegenwart zulaufen, wendet sich Blumenberg
mit dem Eisberg einem metaphorischen Phänomen der Gegenwart zu, also der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts. Während besagte Studien fast ausschließlich Zeugnisse der
Geistes- und Philosophiegeschichte interpretieren, gilt das Augenmerk hier scheinbar
trivialen Funden aus Zeitungen und Zeitschriften. Im Marbacher Archiv offenbaren
Zettelkästen, die neben Karteikarten zu Begriffen oder Metaphern thematisch ein-
schlägige Zeitungsausschnitte enthalten, einen regen Sammeleifer. Gerade in den klei-
nen Formen, seinen Glossen und Aphorismen, von denen viele erst peu à peu aus dem
Nachlass veröffentlicht werden, zeigt sich Blumenberg häufig als Kommentator des
Zeitgeistes.

Doch kommt auch diese Untersuchung eines modernen Metapherngebrauchs nicht
ohne Abriss seiner Vorgeschichte aus. Neu an der Metapher sei nicht das Misstrauen,
das sie artikuliere, sondern dass sie ihm eine vormals nicht bekannte metaphorische
„Gewandung“ (Blumenberg 2012, 207) verpasst habe: die des Eisbergs mit seinem
Missverhältnis von kleiner sichtbarer Spitze und großem verborgenem Rest. Das
Misstrauen gegenüber dem Sichtbaren führt Blumenberg auf die Anfänge der neu-
zeitlichen Wissenschaft und deren Infragestellung bisher geltender Selbstverständ-
lichkeiten zurück. Das seit der Antike wirkende „Sichtbarkeitspostulat“ sei von der
Einsicht in die Kluft zerstört worden, die zwischen der „Reichweite des menschlichen
Wahrnehmungsvermögens“ und „der Ausdehnung der Welt“ besteht (Blumenberg 2012,
205). Bedingt sei die Erweiterung des Erfahrungsraums sowohl in die Weiten des
Weltalls als auch in die mikrologischen Sphären von den methodologischen und

286 Sebastian Tränkle



technologischen Errungenschaften der Neuzeit, man denke an Fernrohr und Mikro-
skop. Fortan war den Augen allein nicht mehr zu trauen. Diese Entwicklungen fasst
Blumenberg als Konsequenz jener Wissenschaftsrevolution, um die viele seiner wis-
senschaftsgeschichtlichen Arbeiten kreisen: der kopernikanischen Wende. Mit ihr, so
seine geschichtsphilosophische Deutung, habe eine als göttliche Schöpfung gedachte
Natur ihre Maßstabsfunktion für das menschliche Welt- und Selbstverständnis not-
wendig eingebüßt. Die Natur, so sollte man meinen, kann uns forthin nichts mehr über
den Sinn oder die Gestaltung des menschlichen Lebens sagen. Als „schwerwiegend“
qualifiziert Blumenberg daher seinen Befund, dass „die Natur noch immer als Leitfa-
den für das Selbstverständnis des Menschen“ (Blumenberg 2012, 207) fungiere – und
zwar in Gestalt historisch variierender Metaphern. Das wirft mindestens zwei Fragen
auf: Warum ist es auch jüngst noch ein Naturbild, in dem sich das Misstrauen in
sichtbare Phänomene artikuliert? Und: Warum ausgerechnet der Eisberg?

Blumenberg antwortet auf die zweite Frage mit der Formulierung einer Bedingung:
Damit sie attraktiv wird, muss Bedarf für eine Metapher vorhanden sein. Einen solchen
gibt es offensichtlich für das Bild des Eisbergs erst, wenn sich der Verdacht verallge-
meinert hat: Er richtet sich in der Moderne nicht allein auf den unsichtbaren Teil der
Natur, sondern auch „auf hinterhältige Verhältnisse im Bewußtsein, in der Gesellschaft,
in der Wissenschaft“ (Blumenberg 2012, 237). Bei Nietzsche fände sich erstmals die
Annahme ausbuchstabiert, unser Bewusstsein sei nur die Oberfläche, unter der sich
eine quantitativ überwiegende Tiefendimension eröffne (Blumenberg 2012, 214), ohne
dass er allerdings die Eisberg-Metapher dafür evoziert. Die letztendlichen Gründe für
deren späte Konjunktur lässt Blumenberg offen. Sie mag erst von der Titanic-Kata-
strophe ermöglicht worden sein, mit der die subkutanen Gefahren des Eisbergs, die
selbst die avanciertesten Errungenschaften des technischen Zeitalters bedrohen, ins
öffentliche Bewusstsein gehoben wurden. Dass der Aspekt einer versteckten Gefahr für
den modernen Gebrauch entscheidend ist, belegt das von Blumenberg herangezogene
Material. Durchweg steht die Metapher für die Annahme ungeahnter Ausmaße aktu-
eller Probleme ein. Die Auswahl der zitierten Varianten erinnert an den Zuschnitt der
diskursanalytischen Arbeiten Michel Foucaults: Sie stammen aus der Psychologie, der
Kriminalistik und der Politik.

Einsatzpunkt ist ein Experten-Hearing zur Reform des Sexualstrafrechts im Deut-
schen Bundestag von 1970, auf dem der Psychotherapeut Rudolf Affemann der Meta-
pher zum ersten Mal einen prominenten Auftritt verschafft habe (Blumenberg 2012,
207– 208). Der Eisberg bebildert hier das Missverhältnis von bewussten und unbe-
wussten Anteilen des menschlichen Selbst und den Fehlschluss, nur das Sichtbare, das
Bewusste, für das Entscheidende oder Ganze zu halten. Ausgehend von diesem Fund
verfolgt Blumenberg weiter, wie die Metapher in Wissenschaft und Öffentlichkeit im-
mer wieder zur Illustration der Freud’schen Grundannahme gebraucht, oder auch:
missbraucht wird. Denn dem Erfinder der Psychoanalyse selbst wird ihr Gebrauch
zwar unterstellt, wie auf einem typisch reißerischen Coverbild des Nachrichtenmaga-
zins Der Spiegel von 1959, der mit dem Titel aufwartet: „Die Seele ist ein Eisberg: Sig-
mund Freud“ (Blumenberg 2012, 208). Doch ist die Metapher, anders als bei seinen

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 287



stilistisch minder begabten Epigonen, in Freuds Schriften, wie Blumenberg meint:
kaum zufällig, nicht nachweisbar.

Des Weiteren tritt die Metapher in „Gebieten der Kriminalität“ verstärkt auf;
Blumenberg nennt: „Schmuggel, Waffenhandel, Spionage, Umgang mit Steuergeld,
Konkurse, Terrorismus.“ (Blumenberg 2012, 215) Anhand von Zeitungsberichten über
Fahndungserfolge und Gerichtsprozesse zeigt Blumenberg, wie der Eisberg hier der
Suggestion von Bedrohungen durch Verbrechen dient, deren Ausmaße in der Öffent-
lichkeit noch längst nicht angemessen wahrgenommen würden. Die Eisberg-Metapher
wird insbesondere in solchen Fällen genutzt, in denen kaum stichhaltige Belege für die
alarmistischen Annahmen vorliegen. Schließlich weist Blumenberg die „hochgradig“
politische Disposition der Metapher auf (Blumenberg 2012, 219). Dazu zitiert er unter
anderem aus den Memoiren Henry Kissingers, dem der Eisberg geradehin zur Lieb-
lingsmetapher für die Fehleinschätzungen anderer politischer Akteure geworden ist.

Diese auf die Funktionalität der Metapher fokussierte Analyse arbeitet Momente
heraus, die alle metaphorischen Eisberge aufweisen. Sie alle evozieren das titanisch-
fatale Missverhältnis, um Vermutungen über die hinterhältige oder doppelbödige
Verfasstheit der Wirklichkeit zu artikulieren. Blumenberg pointiert: „Der Eisberg ist das
Monument dieses Mißtrauens“ (Blumenberg 2012, 211). Und egal ob es im psychologi-
schen, kriminalistischen oder politischen Kontext aufgerufen wird, stets gibt das Bild
diesen Vermutungen Plausibilität, verschafft ihnen Evidenz. Woraus genau die Meta-
pher ihre rhetorische (Überzeugungs‐)Kraft zieht, erhellt sich ebenfalls an den unter-
schiedlichen Verwendungen. Sie machen sich etwa immer wieder zu Nutze, dass die
Metapher eine Quantifizierung des Verhältnisses von sichtbaren und unsichtbaren
Teilen erlaubt, in den von Blumenberg zitierten Quellen wahlweise das von 1/7 zu 6/7
oder 1/9 zu 8/9. Solche Quantifizierung suggeriert eine Tatsachenbindung und Wis-
senschaftlichkeit, deren Absenz der Gebrauch der Metapher doch gerade kompensie-
ren soll. Getragen werden solche Mechanismen pseudowissenschaftlicher Evidenz-
produktion von einer entscheidenden Annahme. Ihre Effizienz liege in dem Faktum
begründet, „dass die Natur selbst ein solches Exempel von Disproportion von Vorder-
grund und Hinterhalt“ kenne (Blumenberg 2012, 207). Weil es sich bei der Disproportion
um nicht weniger als eine naturgesetzliche Erscheinung handelt, gelte es als nur fol-
gerichtig, eine entsprechende Gesetzlichkeit auch für die „psychische, soziale und po-
litische Wirklichkeit“ (Blumenberg 2012, 211) des Menschen zu unterstellen. Der Com-
mon Sense meint: Wie die Natur so ist die Wirklichkeit insgesamt nicht so, wie sie uns
erscheint.

Dieser Befund führt zu Blumenbergs anfänglicher Beobachtung zurück, der Natur
komme nach wie vor eine normative Orientierungsfunktion für das Selbst- und Welt-
verständnis zu. Nun lässt sich die erste, bisher noch offene Frage beantworten: Wie
kann, trotz des diagnostizierten neuzeitlichen Autoritätsverlusts der Natur, gerade ein
Naturphänomen solche Evidenz vermitteln? Folgt man Blumenbergs Deutung, so liegt
im technisch-naturwissenschaftlichen Zeitalter die rhetorische Kraft in der Suggestion
von Naturgesetzlichkeit – und zwar auch dort, wo sie gar nicht uneingeschränkt
herrscht. Dass die Übertragung natürlicher auf soziale Sachverhalte als folgerichtig

288 Sebastian Tränkle



erscheint, ist keineswegs voraussetzungslos. Es erschließt sich erst, wenn man den
Gebrauch der Eisberg-Metapher und anderer Naturbilder zur Darstellung sozialer
Sachverhalte als Ausdrucksformen einer historisch spezifischen Denkform deutet. Sie
nimmt systematisch dort „feststehende, weil ganz natürliche Verhältnisse“ an, „wo sie
gar nicht bestehen“ (Blumenberg 2012, 214 – 215). Man kann diese moderne Denkform
als Naturalisierung des Sozialen fassen, denn letztlich vollzieht sie eine unreflektierte
Übertragung von Naturgesetzen auf gesellschaftliche Verhältnisse.

Blumenberg beschreibt einzelne Phänomene dieser neuzeitlichen Denkform tref-
fend; und seine Deutung pseudo-naturwissenschaftlicher Evidenzproduktion ließe sich
durchaus als eine ideologiekritische Leistung verstehen. Denn sie macht nachvoll-
ziehbar, wie die metaphorische Orientierung in die Kanalisierung unserer Wahrneh-
mung der gesellschaftlichen Realität durch ein simplifizierendes Bild oder Muster
umkippt. Allerdings wird ein solches Verständnis vom theoretischen Bezugsrahmen
dieser Deutung begrenzt. Das liegt an Blumenbergs Verständnis von Geschichte ei-
nerseits und von Praxis andererseits. Geschichte, das zeigt der kurze Abriss zur Genese
der Misstrauens-Rhetorik, erscheint primär als Geistes- und Wissenschaftsgeschichte,
worunter auch Technikgeschichte subsumiert wird; nach deren Bedingtheit durch die
Geschichte gesellschaftlicher Verhältnisse wird nicht gefragt. Wenn seine späteren
Schriften stattdessen einen praktischen, oder, wie ihr Autor gerne sagt, ‚lebensweltli-
chen‘, Erfahrungshintergrund von Metaphern und anderen Sprachformen themati-
sieren, so bleibt das auf anthropologischem Niveau. Sie interessieren sich vor allem für
Fragen der menschheitsgeschichtlichen Genese. In den Höhlenausgängenwird etwa die
Höhlenmetaphorik bis auf die frühgeschichtlichen Erfahrungen von Höhlenbewohnern
zurückgeführt (Blumenberg 1989, 25). Durchweg werden symbolische Formen und
Praktiken als Anstrengungen zur Distanzierung von einer bedrohlichen Wirklichkeit
interpretiert. Für die Deutung aktueller gesellschaftlicher Phänomene reichen jedoch
weder die spekulativen Ausflüge in die Urgeschichte noch die Identifikation allge-
meinmenschlicher Grundfunktionen zu. Mit der deskriptiven Erfassung von Naturali-
sierungseffekten zeigt die Metaphorologie ihr ideologiekritisches Potential; mit ihrer
geistesgeschichtlichen und kulturanthropologischen Deutung werden die Grenzen ei-
ner ideologiekritischen Lektüre erreicht.

3 Mit der Metaphorologie über die Metaphorologie
hinaus

Gefasst unter dem Titel der ‚Verdinglichung‘ ist die Naturalisierung des Sozialen ein
Grundthema von Ideologiekritik. Zu deren Kerngeschäft zählt seit jeher die Kritik der
Verdinglichung, wie sie ausgehend von Marx’ Kritik der politischen Ökonomie, über
Lukács’ (1970) Geschichte und Klassenbewusstsein ins Repertoire einer Kritischen
Theorie der Gesellschaft eingegangen ist. Die Verdinglichungskritik bietet Ansätze zum
Verständnis der historischen Konjunktur und der sozialen Systematik von Naturali-

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 289



sierungsphänomenen – das gilt auch für einschlägige Metaphern. Die Grundthese sol-
cher Kritik lautet: Die Naturalisierung des Sozialen, wie sie in Sprach- und Denkformen
alltäglicher, wissenschaftlicher und politischer Provenienz zu beobachten ist, geht auf
die historische Verfasstheit der gesellschaftlichen Verhältnisse selbst zurück. In der
modernen kapitalistischen Gesellschaft hat sie darum systematischen Charakter.

Als Verdinglichung lässt sich die Denkform der Naturalisierung zunächst insofern
fassen, als sie historisch gewordene soziale Verhältnisse so versteht, als ob sie dingliche,
in den Worten Blumenbergs: feststehende, oder eben: ganz natürliche Verhältnisse
seien. Ein Beispiel gibt folgende gängige Annahme: Eigenschaften und Verhaltenswei-
sen der heute lebenden Menschen lägen in der Natur des Menschen. So wird etwa das
universelle Konkurrenzstreben auf eine instinkthafte Disposition zurückgeführt und
dadurch legitimiert oder als alternativlos hingestellt – anstatt es als Imperativ einer
historischen Formation von Gesellschaft zu begreifen, deren Produktionsweise auf die
Akkumulation von Kapitel abzielt und die Einzelnen dazu zwingt, miteinander zu
konkurrieren. Eine ähnliche Denkbewegung vollzieht die Anthropologie Arnold Geh-
lens, wenn sie die in den gesellschaftlichen Institutionen verkörperte „Herrschafts- und
Führungsgesetzlichkeit“ mit dem naturalistischen Argument rechtfertigt, der Mensch
als „Zuchtwesen“ (Gehlen 1986, 61) bedürfe angesichts seiner mangelhaften biologischen
Ausstattung ihrer Autorität; was übrigens auch Blumenberg als „fatale Rückkehr“
(Blumenberg 2008a, 415) zum Hobbes’schen Modell des Gesellschaftsvertrags versteht.

Die Logik der Verdinglichung lässt sich mit den Begriffen der Entzeitlichung und
der Dekontextualisierung fassen. Was geschichtlich geworden ist und durch seine In-
tegration in den Funktionszusammenhang einer spezifischen Gesellschaft seine Be-
stimmung erfährt, erscheint als geschichtslos und kontextunabhängig – ergo als ein
Stück Natur. In dieser Hinsicht ist die Denkform der Naturalisierung falsch. Entschei-
dend ist nun aber, dass die Denkform der Naturalisierung in der modernen Gesellschaft
nicht nur falsch sondern auch notwendig ist. Falsch ist die Form der Bezugnahme auf
die Wirklichkeit insofern, als sie historisch-soziale als natürliche Sachverhalte miss-
versteht. Notwendig ist die falsche Bezugnahme, weil ihre Form aus der Verfasstheit der
Wirklichkeit selbst hervorgeht.

Folgt man Marx, so vollzieht sich die soziale Konstitution der Wirklichkeit unter
kapitalistischen Produktionsverhältnissen als ein heteronomer und den beteiligten
Akteurinnen undurchsichtiger Prozess (Marx 1972, 85– 98). Das bedingt, dass sie sich
falsche Vorstellungen davon machen, die zugleich in gewisser Hinsicht realitätsgerecht
sind. Als verdinglicht erscheinen den Menschen ihre Beziehungen zueinander sowie zu
ihrer Welt nämlich insofern notwendig, als sie tatsächlich dingliche Form annehmen.
Unter der Vorherrschaft der kapitalistischen Produktionsweise nimmt tendenziell alles
die Form von Waren an; das gilt auch für die sozialen Beziehungen, die nun primär
waren- und geldförmig vermittelt sind. Als natürlich erscheint diese Einrichtung der
Welt den Menschen insofern notwendig, als die gesellschaftlichen Verhältnisse realiter
naturwüchsige Form annehmen. Statt von bewusster gemeinsam ausgehandelter poli-
tischer Gestaltung sind sie von anarchischen ökonomischen Einzelinteressen bestimmt,
deren Durchsetzung der blinden Gewalt von Naturkräften gleicht. Verdinglichung und

290 Sebastian Tränkle



Naturalisierung sind also gegenständlich realisiert; und doch sind sie scheinhafte,
nämlich nur „gesellschaftliche Natureigenschaften“ (Marx 1972, 86). Was als invariant
gegebene, erste Natur erscheint, ist in Wahrheit eine menschlich hergestellte und
darum auch veränderbare, eine zweite Natur.³

Für ein solches „objektiv notwendiges und zugleich falsches Bewusstsein“ (Adorno
2003a, 465) von der gesellschaftlichen Wirklichkeit aber steht nach Adorno der Begriff
der Ideologie. Dieser Ideologiebegriff ist nicht durch willkürliche Manipulation, Täu-
schung und Instrumentalisierung bestimmt. Vielmehr hebt er die gesellschaftliche
Formbestimmtheit und den Wirklichkeitsgehalt von Ideologemen hervor. Damit zeigt
sich, dass Blumenbergs Polemik gegen Ideologiekritik zumindest in diesem Fall am
Gegenstand vorbei geht: Entscheidend ist nicht die von inflationärem Misstrauen ge-
tragene Annahme, alles Sichtbare sei bloßer Trug, womöglich sogar Betrug durch
dunkle Mächte.⁴ Mit Marx und Engels lassen sich Ideologien als „Sprachen des wirk-
lichen Lebens“ (Marx und Engels 1958, 26) verstehen. Das heißt, sie sind ebenso Arti-
kulationsformen gesellschaftlicher Realität, wie sie selbst teilhaben an gesellschaftli-
cher Praxis und diese mitkonstituieren. Aufgabe der Kritik ist die Deutung dieser
Ausdrucksformen, die zu einem Urteil darüber verhilft, inwiefern sie falsch und in-
wiefern sie realitätsgerecht sind.

Die von Blumenberg untersuchte Metapher des Eisbergs lässt sich im hier entwi-
ckelten Sinne als ideologische Artikulations- und Praxisform deuten. Zunächst drückt
sich darin eine naturalistische Hintergrundmetaphorik aus. Deren systematische
Funktion als Leitfaden des Verstehens verweist wiederum auf die moderne Denkform
der Naturalisierung des Sozialen. Insofern sie soziale Verhältnisse als natürliche dar-
stellt und mit dieser Darstellung Evidenz evoziert, ist sie scheinhaft, falsch. Insofern
sich jedoch in der Suggestion unsichtbarer Gefahren eine Ahnung vom realiter ebenso
naturhaften wie unmittelbar undurchsichtigen Charakter der gesellschaftlichen
Wirklichkeit ausdrückt, weist die Metapher mittelbar ein Moment von Einsicht auf. Da

3 Das hier evozierte Bild einer invariant gegebenen oder dinglich strukturieren ersten Natur ist
seinerseits als Resultat jenes gesellschaftlichen Verdinglichungsprozesses zu deuten, der das Natürli-
che zum Objekt und Material von Naturbeherrschung, Arbeit und Verwertung degradiert.
4 Nach wie vor kommt es zu entsprechenden Gleichsetzungen. Mit Bezug auf die von Paul Ricœur
geprägte Formel von der „Hermeneutik des Verdachts“ hat Philipp Felsch (2021) jüngst einen Zu-
sammenhang zwischen gegenwärtigem Verschwörungsdenken und einer „verschwörungstheoreti-
schen Seite der Kritischen Theorie“ hergestellt. So habe die Ideologiekritik vor allem Herbert Marcuses
in den 1960er und 70er Jahren als Stichwortgeber für „Versuche, gesellschaftliche oder politische
Phänomene dem Wirken ‚irgendwelcher mächtigen Individuen oder Gruppen‘ zuzuschreiben“ fun-
giert (Felsch zitiert hier Karl Poppers Definition von Verschwörungsdenken). Auch wenn Felsch der
Kritischen Theorie eine gesellschaftstheoretische Rationalisierung „des Verdachts“ zugesteht, führt
dieser Vergleich in die Irre. Nicht nur hat die Logik des Verdachts in Gestalt einer Zuschreibung
gesellschaftlicher Übel an verborgene Mächte nichts mit dem Vorgehen materialistischer Ideologie-
kritik zu tun, die an der – auf gesellschaftliche Strukturzusammenhänge zielenden – Marx’schen
Kritik der politischen Ökonomie geschult ist. Überdies ignoriert Felsch, dass sich die Kritische Theorie
wie kaum eine andere Denkformation des 20. Jahrhunderts in empirischen Studien und erkenntnis-
kritischen Reflexionen mit Verschwörungsdenken auseinandergesetzt hat (Tränkle 2022b).

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 291



er freilich durch eine notwendig falsche Form hindurch artikuliert wird, weist erst eine
ideologiekritische Analyse solchen Wahrheitsgehalt auf. Indem sie sowohl die schein-
hafte Naturalisierung als auch die reale Naturhaftigkeit von Gesellschaft herausar-
beitet, bietet sie eine überzeugende Antwort auf die offene Frage nach der besonderen
Evidenzkraft von Naturbildern in der Moderne.

Wie genau sie scheinhafte Evidenz produziert, tritt hervor, wenn die Metapher
selbst auf ihre praktischen – oder mit einem gängigen Ausdruck: performativen –
Funktionen hin befragt wird. Wird die Metapher des Eisbergs gebraucht, um pseudo-
wissenschaftliche Vermutungen über die soziale Wirklichkeit anzustellen, so webt sie
selbst an deren Naturalisierung mit. Indem sie ominöse unsichtbare Gefahren sugge-
riert, arbeitet sie nicht der Aufhellung, sondern der Mystifikation der gesellschaftlichen
Verhältnisse zu. Eine kritische Deutung des realiter Undurchsichtigen hätte gerade
dessen rationale Analyse zur Grundlage. So fungiert die Metapher des Eisbergs im
vermittelten Zusammenhang gesellschaftlicher Denk- und Praxisformen: Dass soziale
Sachverhalte naturwissenschaftlich behandelt werden, ist bedingt von einem auf An-
wendbarkeit geeichten Wissensverständnis; ein solches wiederum ist bedingt vom
ökonomischen Imperativ der Verwertbarkeit.

Damit zeichnen sich die methodologischen Konsequenzen einer ideologiekriti-
schen Erweiterung der Metaphorologie ab. Metaphern können nicht länger rein me-
taphorologisch gedeutet werden. Der historisch-soziale Ausdrucksgehalt und die
praktische Funktion eines bestimmten Gebrauchs von Metaphern werden jedoch nicht
durch äußerliche Zuordnung einzelner Sprachformen zu gesellschaftlichen Sachver-
halten sichtbar. Es geht nicht um simple Ableitung, die etwa im Sinne eines vulgär-
marxistischen Basis-Überbau-Schemas verfährt und behauptet, sprachliche Phänome-
ne seien von ökonomischen Gesetzen determiniert. Vielmehr bedarf es einem
Verfahren der Deutung, das immanent – auf metaphorischem Niveau – ansetzt und aus
der immanenten Beschreibung heraus in die transzendente – das heißt gesellschafts-
theoretische – Deutung übergeht. Als ein immanentes Verfahren vermag die Meta-
phorologie zu beschreiben, wie die Metapher des Eisbergs funktioniert, durch welche
Mechanismen sie Evidenz produziert und unser Denken und Sprechen kanalisiert.
Zwar weiß auch Blumenberg solche Metaphern dabei als historisch gewordene und
gesellschaftlich etablierte Sprachformen zu verstehen, und damit als mehr denn sub-
jektive Mittel der Täuschung oder Manipulation. Vollauf verständlich und letztlich als
solche beurteilbar werden die ideologischen Mechanismen aber erst, wenn man sie auf
die objektive, das heißt historisch etablierte und mit gesellschaftlichem Geltungsan-
spruch auftretende Denkform zurückbezieht, in der sie fungieren; und wenn man diese
Denkform schließlich auf ihren Stellenwert im gesellschaftlichen Funktionszusam-
menhang hin befragt. Das ist mit Blumenberg nicht zu machen.

Weil sich der gesellschaftliche Funktionszusammenhang durch die Naturalisierung
verhärtet und absolut setzt, spricht Adorno von einem „objektiven Verblendungszu-
sammenhang“ (Adorno 2003b, 398). Blumenberg reagiert auf diese Gegenstandsbe-
stimmung der Ideologiekritik, der er wohl in der Negativen Dialektik begegnet, aller-
gisch und missversteht sie als Ausdruck für ein rigoroses Aufklärungsverständnis im

292 Sebastian Tränkle



oben diskutierten Sinne. Konsultiert man allerdings das Werk, das diesen Terminus
einführt, die gemeinsam mit Max Horkheimer abgefasste Dialektik der Aufklärung
(Adorno und Horkheimer 2003, 59), so stellt sich das anders dar. Auch diese von Blu-
menberg in auffälliger Weise ignorierte Schrift formuliert Kritik an einer einseitigen
Aufklärung, die in vielen Aspekten der seinen nahekommt: Wenn die Autoren der
Aufklärung den prix du progrès vorrechnen, dann ähnelt das jener ethischen Frage
nach dem Preis der Wahrheit; wenn sie mit der mythischen Befangenheit des Be-
wusstseins seine unterschiedslose Entzauberung problematisieren, so kennen auch sie
bewahrungswürdige Potentiale des Mythos sowie ein Recht des Scheins.⁵ Das erweist
nicht zuletzt der Gebrauch von Metaphern wie der des Verblendungszusammenhangs,
die Ideologiekritik als unverzichtbar gelten, um den gesellschaftlichen Funktionszu-
sammenhang aufzuschließen. In solcher metaphorischen Kritik wird die von Blu-
menberg beschriebene Erschließungs- und Orientierungsleistung von Metaphern in
Regie genommen und aufgehoben.⁶

Wenn Adorno und Horkheimer schließlich, anders als Blumenberg, mit Emphase
an den Begriffen der Aufklärung und der Wahrheit festhalten, so nicht, ohne sie zu
transformieren: Statt für rein theoretische – oder gar dogmatische – stehen sie für
selbst praktische, das heißt gesellschaftlich zu realisierende Programmatiken. Anders
als es Blumenbergs Invektiven gegen den „Nationalsport“ Ideologiekritik unterstellen,
geht es ihr nicht um die Erkenntnis der nackten Wahrheit um ihrer selbst willen. Die
Frage nach der Wahrheit ist auch für eine Kritische Theorie nur dann sinnvoll, wenn sie
als Frage nach menschlichen Lebens- und Glücksmöglichkeiten gestellt wird; oder ge-
nauer: nach dem, was solche Möglichkeiten verstellt oder zerstört. Wenn Ideologie-
kritik ein angemessenes Verständnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit anstrebt, so
steht dahinter also der praktische Impuls zu ihrer Veränderung. Er ist dem Blumen-
berg’schen Ansinnen, die Welt und das Leben auf menschliche Weise einzurichten, gar
nicht so fremd. Der Unterschied liegt nicht zuletzt im ausgeprägten Sinn der Ideolo-
giekritik für das, was solche Einrichtung systematisch verhindert: Die Verblendung
liegt im Schein der Alternativlosigkeit dessen, was ist.

Literatur
Adorno, Theodor W. 2003a. „Beitrag zur Ideologienlehre“. In Gesammelte Schriften, Bd. 8, hrsg. Rolf

Tiedemann, 457–477. Suhrkamp.
Adorno, Theodor W. 2003b. Negative Dialektik. In Gesammelte Schriften, Bd. 6, hrsg. Rolf Tiedemann.

Suhrkamp.
Adorno, Theodor W. und Max Horkheimer. 2003. Dialektik der Aufklärung. In: Adorno Gesammelte Schriften,

Bd. 3, hrsg. Rolf Tiedemann. Suhrkamp.

5 Besonders nachdrücklich verteidigt Adorno das Recht des ästhetischen Scheins in der Kunst, den er
vom ideologischen Schein unterscheidet (Tränkle 2021).
6 Zum Verfahren der metaphorischen Kritik vgl. das 9. Kapitel in: Tränkle (2022a, 620– 633).

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 293



Black, Max. 1983. „Die Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 55–79.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Blumenberg, Hans. 1947. „Das Recht des Scheins in den menschlichen Ordnungen bei Pascal“. In
Philosophisches Jahrbuch der Görres-Gesellschaft 57, 413–430.

Blumenberg, Hans. 1984. Arbeit am Mythos. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1986. Die Lesbarkeit der Welt. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1989. Höhlenausgänge. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1996. Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte Ausgabe. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1997. Ein mögliches Selbstverständnis. Aus dem Nachlaß. Reclam.
Blumenberg, Hans. 1998. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2006. Beschreibung des Menschen. Hrsg. Manfred Sommer. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2008a. „Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik“. In Ästhetische

und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 406–431. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2008b. „Sprachsituation und immanente Poetik“. In Ästhetische und metaphorologische

Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 120–135.
Blumenberg, Hans. 2008c. „Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophischen

Begriffsbildung“. In Ästhetische und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 139–171.
Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2008d. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Ästhetische und
metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 193–209. Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2010. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2012. Quellen, Ströme, Eisberge. Hrsg. Ulrich von Bülow und Dorit Krusche. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2014. Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos. Hrsg. Angus Nicholls und Felix

Heidenreich. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2015a. Rigorismus der Wahrheit. „Moses der Ägypter“ und weitere Texte zu Freud und

Arendt. Hrsg. Ahlrich Meyer. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2015b. „Dogmatische und rationale Analyse von Motivationen des technischen

Fortschritts“. In Schriften zur Technik, hrsg. Alexander Schmitz und Bernd Stiegler, 258–276.
Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2019. Die nackte Wahrheit. Hrsg. Rüdiger Zill. Suhrkamp.
Felsch, Philipp. 2021. „Das Komplott war die Geschichte selbst“. Frankfurter Allgemeine Zeitung. 16. Januar

2021. https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/kritische-theorie-und-die-
verschwoerungstheorien-heute-17148130.html (abgerufen am 15. März 2023).

Gehlen, Arnold. 1986. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Wiesbaden: Aula.
Kant, Immanuel. 1974. Kritik der Urteilskraft. Hrsg. Wilhelm Weischedel. Suhrkamp.
Lukács, Georg. 1970. Geschichte und Klassenbewußtsein. Studien über marxistische Dialektik. Luchterhand.
Lukács, Georg. 1971. Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Formen der

großen Epik. Luchterhand.
Marx, Karl. 1972. Das Kapital, Bd. 1. In Marx-Engels-Werke, Bd. 23. Dietz.
Marx, Karl u. Engels, Friedrich. 1958. Die deutsche Ideologie. Marx-Engels-Werke, Bd. 3. Dietz.
Nietzsche, Friedrich. 1995. „Darstellung der antiken Rhetorik“. In Friedrich Nietzsche: Kritische

Gesamtausgabe, Abt. II, Bd. 4, 414–502. De Gruyter.
Nietzsche, Friedrich. 1999. „Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne“. In Friedrich Nietzsche:

Kritische Studienausgabe, Bd. 1, 873–890. dtv.
Platon. 1991. Der Staat. Übersetzt von Rudolf Rufener. dtv.
Ricœur, Paul. 2004. Die lebendige Metapher. Übersetzt von Rainer Rochlitz. Fink.
Seel, Martin. 2016. „Das Potential der Sprache. Adorno – Habermas – Brandom“. In Sprache und kritische

Theorie, hrsg. Philip Hogh und Stefan Deines, 275–295. Campus.

294 Sebastian Tränkle

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/kritische-theorie-und-die-verschwoerungstheorien-heute-17148130.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/kritische-theorie-und-die-verschwoerungstheorien-heute-17148130.html


Tränkle, Sebastian. 2016. „Ideologiekritik und Metaphorologie. Elemente einer philosophischen
Sprachkritik bei Adorno und Blumenberg“. In Sprache und kritische Theorie, hrsg. Philip Hogh und
Stefan Deines, 101–132. Campus.

Tränkle, Sebastian. 2020. „Monumente des Misstrauens. Eine ideologiekritische Lektüre der
Metaphorologie“. In: weiter denken. Journal für Philosophie 1, 11– 17.

Tränkle, Sebastian. 2021. „Schein und Ausdruck“. In T.W. Adorno: Ästhetische Theorie. Klassiker Auslegen,
Bd. 74, hrsg. Anne Eusterschulte und Sebastian Tränkle, 105–121. De Gruyter.

Tränkle, Sebastian. 2022a. Nichtidentität und Unbegrifflichkeit. Philosophische Sprachkritik nach Adorno und
Blumenberg. Klostermann.

Tränkle, Sebastian. 2022b. „Wucherungen der Rationalität. Wie kann man Verschwörungstheorien
verstehen?“ Frankfurter Allgemeine Zeitung, Beilage Geisteswissenschaften. 12. Januar 2022. https://
www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/verschwoerungstheorien-wer-denkt-sich-das-alles-bloss-
aus-17725585.html (abgerufen am 15. März 2023).

Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik 295

https://www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/verschwoerungstheorien-wer-denkt-sich-das-alles-bloss-aus-17725585.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/verschwoerungstheorien-wer-denkt-sich-das-alles-bloss-aus-17725585.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/geist-soziales/verschwoerungstheorien-wer-denkt-sich-das-alles-bloss-aus-17725585.html




Florian Arnold
Anmerkungen zu einer Politik der Metapher
Theopoesie, Diktatur, Stiftung

Abstract: Notes on a Policy of Metaphors. Theopoetry, Dictatorship, Foundation.This
essay deals with the inner core of poetry as a disruptive endeavour from a critical
perspective. Does a metaphorical use of language follow its own policy? And vice versa,
does overbearance in politics relate to a special kind of poetical expression? Going back
to the rhapsode’s call for inspiration in the Ilias, this paper investigates the extraor-
dinary interrelationship between poets and their divine muses as a paradigm for dic-
tatorship in its literal meaning: „dictare“ and „dichten“ not only share the same ety-
mology, their interrelation is at the root of crucial questions concerning a policy of
metaphors. Metaphors are inspiring, endowing, even theopoetical, but at the same time
always in danger to break the rules they depend on – no less than ourselves.

Eingängiges
Gibt es überhaupt eine Politik der Metapher? – Es mag auf den ersten Blick befremdlich
wirken, eine Trope der klassischen Rhetorik für eine Praxis einzuspannen, die grob
gesprochen auf die Kompromisse und Konflikte von Lebensentwürfen und -formen im
gesamtgesellschaftlichen Kontext abzielt. Und doch scheint mit dem Schlagwort der
Rhetorik zugleich eine Tradition aufgerufen, der es von alters her um die Einwirkung
auf die öffentliche Meinung im öffentlichen Vortrag in Sachen der Öffentlichkeit geht.
Dass dabei die Metaphorik der Sprache einen wesentlichen Beitrag zur Überzeu-
gungsarbeit leistet, stellt niemand in Abrede. Aber rechtfertigt das schon die Rede von
einer „Politik der Metapher“?

Nähern wir uns der Frage, indem wir dem Redner den Dichter an die Seite stellen,
wie seinerzeit Tacitus in seinem Dialogus de oratoribus. In diesem fiktiven Gespräch
unter Männern der römischen Oberschicht des 1. Jahrhunderts n.Chr. ist nicht allein
der Verfall althergebrachter eloquentia Thema und damit eine Kulturkritik der ver-
änderten politischen Zustände formuliert, sondern zudem eine Darstellung von Ide-
altypen vorgenommen, die die unterschiedlichen Wirkungsweisen des Wortes wie-
dergibt: Zum einen der erfolgreiche Orator, Anwalt seiner oder einer ihm angetragenen
Sache, dessen Redegewalt mitunter über Leben und Tod entscheidet, und zum anderen
der Poet (in diesem Fall der Hausherr Maternus), der sich von den politisch-juridischen
Foren zurückgezogen hat, um im Stillen an Werken zu feilen, die erst auf dem Umweg
über Bühnen und Lesungen in die öffentliche Debatte eintreten. Beiden Typen, daran
lässt Tacitus kein Zweifel, geht es um persönlichen Ruhm, beiden geht es durchaus um
Einfluss, jedoch im ersten Fall um einen direkten, aktuellen vor Gericht oder im Senat,

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-015



im zweiten Fall hingegen um einen eher indirekten einer virtuellen Zuhörer- und Le-
serschaft über die Jahrhunderte hinweg.

Was man aus dieser Gegenüberstellung für unsere Frage ersehen kann, ist zu-
nächst eine unterschiedliche Kunstfertigkeit im Umgang mit der Macht des Wortes,
einer Macht, die nicht zuletzt daher rührt, dass sie sich in ein bewusstes, professionelles
Verhältnis zu ihrer Sprachlichkeit setzt und die Sprache als Instrument der eigenen
Zwecke zu nutzen versteht. Doch das nicht allein: Zugleich ist beiden Sprachpraktiken
eine gesteigerte Sensibilität für die ‚Selbstzweckhaftigkeit‘ des sprachlichen Ausdrucks
eigen, für all das, was das ‚Rhetorische‘ nicht nur als dekorative Kaschierung nackter
Interessen erscheinen lässt, sondern was an Wahrheit und Güte erst durch die
Schönheit des gewählten Worts entfaltet zu werden vermag. Sowohl dem Orator als
auch dem Poeten nach taciteischem Vorbild kommen beide Dimensionen zu, obgleich
mit unterschiedlicher Akzentuierung. Beide wirken auf ihre je eigene Weise auf die
Politik der Zeiten ein, indem sie einem je eigenen Ethos Ausdruck verleihen, indem sie
es allererst artikulieren und ihm eine allgemein wie persönlich ansprechende Gestalt
verleihen.

Nähert man sich der Frage also von dieser Seite her, wird erst nachvollziehbar, wie
eine Rede nicht nur überzeugen, sondern tatsächlich überreden kann und warum
beides bestenfalls zugleich geschieht: Die rhetorische Darbietung bleibt der politischen
Sache nicht äußerlich, sondern hat die abstrakte Frage nach einer Vermittlung von
politischen ‚Inhalten‘ durch ihre ‚Form‘ je schon auf mehr oder weniger gelungene
Weise beantwortet – zumal jene Frage, wie man anderen anderes, als sie gewohnt sind,
beibringt. Eine zumeist erfolgreiche Strategie besteht darin, den Sachverhalt zugleich
anders als gewöhnlich darzustellen, die Sache also in ein anderes Verhältnis zu setzen
und auf diese Weise die genuin metaphorische Macht der Sprache auszuspielen. Mag
das auch ein eher unscheinbarer Grundzug eines jeden sachhaltigen Sprachaktes sein,
so scheint doch der Metapherngebrauch dort, wo er die Sachverhältnisse unerwartet
erweitert, manches oder manche Aspekte desselben überhaupt erst sichtbar, erkennbar
und damit auch verhandelbar zu machen. Wollte man demnach eine Antwort auf die
Frage nach einer Politik der Metapher finden, wäre sie vorerst in der Richtung zu su-
chen, wo und wie der gewöhnliche Sprachbrauch seinerseits vom metaphorischen
Sprachgebrauch transformiert wird, um ihn einiges anders und eigens anderes sagen
zu lassen, oder mit einem etymologisch naheliegenden Wort: wo und wie Metaphorik
als unvermutete ‚Sinnübersetzung‘, gar Sinnstiftung funktioniert – und das will sagen:
insbesondere in der und als Dichtung.

Damit sprechen wir auf Umwegen eine Auseinandersetzung an, die bereits seit
längerem Gegenstand der Metaphernforschung ist und spätestens seit Roman Jacob-
sens Gegenüberstellung von Metapher und Metonymie als Paradigma und Syntagma,
als den Prinzipien von Substitution und Kontiguität, letztlich von Poetischem und
Prosaischen, eine heuristische Systematik gewonnen hat. Eine interessante Zuspitzung
hat sie dabei in den Überlegungen Jacques Sojchers zur generalisierten Metapher von
1969 erfahren:

298 Florian Arnold



Wenn es stimmt, daß die Poesie ein sich öffnender Raum in der Sprache [langage] ist, daß durch sie
die Wörter neu gesprochen werden und der Sinn neue Bedeutungen gewinnt, hat das seinen Grund
darin, daß zwischen der normalen Sprache und dem neugewonnenen Sprechen [parole] eine
Sinnverlagerung [déplacement de sens] stattfindet, die Metapher. So gesehen ist die Metapher nicht
mehr bloß eine Stilfigur unter anderen, sondern die Figur, der Tropus der Tropen. Die Poesie […]
bedient sich besonderer Figuren, die alle diesen Wandel der Substitution einer Bedeutung [si-
gnifié] durch eine andere, die auf jene verschiedene Weise denselben Wechsel herbeiführen. Ob
die Beziehung der beiden Bedeutungen nun auf Analogie beruht (Metapher strictu sensu), auf
Inklusion (Synekdoche) oder auf Kontiguität (Metonymie), es handelt sich doch immer um ein und
dasselbe Mittel, das immer das gleiche poetische Ziel verfolgt. (Sojcher 1996, 216)

Diese Zuspitzung auf die Metapher als „Tropus der Tropen“ ist nicht ohne Kritik ge-
blieben (Genette 1996). Dennoch bleibt sie brauchbar für unser eigenes Anliegen, nach
der Politik der Metapher (in diesem weitesten Sinne von Metaphorik) zu fragen. Im
Folgenden gilt also (mit allen damit einhergehenden Einschränkungen), was auch So-
jcher schon seinen vorangegangenen Ausführungen anschließt: „Für Funktion und
Wirksamkeit einer jeder dieser Figuren mag sich mit Recht der Stilforscher interes-
sieren, der Philosoph dagegen muß nach der allgemeinen Bedeutung der Figur fragen
und nach der metaphorischen Reichweite der Abweichung [écart]“ (Sojcher 1996, 216).¹

Wie der Titel unserer Überlegungen schon andeutet, soll hier die spezifische
‚Verfassung‘ metaphorischer Poetizität in den Blick genommen werden, die sich nolens
volens am treffendsten als diktatorisch beschreiben lässt. Sie lässt sich von einem
dichterischen Selbstverständnis her erschließen, das auf die Anfänge der abendländi-
schen Literatur zurückdatiert (auf Homers Ilias) und bis zuletzt ein politisches Eigen-
gewicht für sich meinte beanspruchen zu können und zwar qua göttlicher Inspiration.
Paradigmatisch für eine solche Theopoesie im Endstadium ist der Dichterkult und
Dichterstaat Stefan Georges. Aber auch schon bei Tacitus weiß Maternus seinen
Rückzug in die Dichtung mit dem Hinweis zu rechtfertigen, sich dort in besserer, ja
bester, göttlicher Gesellschaft wiederzufinden.² Was als Rückzug erscheint, hat in an-
deren Zeiten eine Agenda, die nicht selten auf eine revolutionäre Veränderung der
politischen Verhältnisse setzt, wie die surrealistische eines André Breton in seinem

1 Auch hier ließe sich wiederum kritisch nachfragen, ob es sich um bloße Stilforschung handelt, die
sich zudem strikt von philosophischen Fragen unterscheiden lässt. Doch wir gerieten damit in eine
allzu weitläufige Auseinandersetzung.
2 „Wälder aber, Haine und die Abgeschiedenheit […] bereiten mir so großes Vergnügen, daß ich es zu
den besonderen Genüssen der Poesie zähle, daß ‚die Dichtungen‘ nicht im Lärm der Welt, nicht,
während der Prozessierende vor der Tür sitzt, und nicht unter der Trauer und dem Gejammer der
Angeklagten entstehen, sondern die Seele sich an reine und lautere Orte begibt und sich heiliger
Stätten erfreut. Dies ist der Anfang der kunstvollen Rede [eloquentiae], dies ist ihr tiefster Sinn
[penetralia] […]. […] Und daher erfreute sich niemand eines größeren Ruhmes und einer höheren
Ehre, anfangs bei den Göttern, deren Aussprüche sie verkündet und an deren Gastmählern sie teil-
genommen haben soll, dann bei jenen den Göttern entsprossenen und heiligen Königen, in deren
Gesellschaft es keinen Advokaten gab, wie wir vernahmen, sondern Orpheus und Linus und, will man
noch weiter zurückblicken, Apoll selbst“ (Tacitus 1967, 25).

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 299



Glauben an die Metapher als poetisches Mittel der Bewusstseinserweiterung. Aber auch
die erste Hochphase des wissenschaftlichen Metapherndiskurses Ende der 1960er und
Anfang der 1970er Jahre mag von den politischen Umständen nicht unbeeindruckt
gewesen sein. Jüngst ist auch der interessante Versuch unternommen worden, ausge-
hend von Hans Blumenbergs grundlegenden Arbeiten eine „politische Metaphorologie“
zu profilieren (Heidenreich 2020). Wir werden darauf im Einzelnen nicht eingehen
können und doch dürften diese bloßen Hinweise bereits belegen, dass Anmerkungen zu
einer Politik der Metapher, wenngleich bescheidene, bescheidenere, heute wieder an
der Zeit zu sein scheinen.

1 Theopoesie
Doch beginnen wir mit den Anfängen, indem wir uns die ersten Verse von Homers Ilias
in Erinnerung rufen, jenen Musenanruf, der davon singt, gesungen zu werden, der
bereits gebend darum bittet, zu empfangen: „Göttin, singe mir nun des Peleussohnes
Achilleus / Unheilbringenden Zorn“ (Homer 2007, 3). Was uns hierbei vor allem be-
schäftigen wird, ist eine buchstäbliche Interpellation, die Anrufung und Anhörung des
Anderen, aber auch Selbstanstoß und Selbstunterbrechung in einem ist. Wie soll man
nun diesen menschlichen Gegengesang vor dem göttlichen Sang verstehen? – Man kann
hierin gewissermaßen die innere Paradoxie der Theopoesie erkennen: die eigentliche
Apostrophe, die Ansprache, der Anspruch, der etwa Herodot behaupten ließ, Homer
und Hesiod hätten den Griechen ihre Götter geschenkt (Herodot 1963, II, 247). Vor die-
sem literarischen Hintergrund ist Theopoesie zugleich Theogonie und das Werden der
Götter aus ihrer Erdichtung am ehesten als eine Art Diktat zu fassen. Die Frage dabei
wäre nur: Wer „diktiert“ hier eigentlich wem?

dictare, dem lateinischen Sprachgebrauch folgend, ist ein Intensivum von dicere –
ein wiederholtes Sagen, ein bekräftigendes Sagen, ein Befehlen und ‚Diktieren‘, aber
auch ein Verfassen und Anfertigen im Sinne eines Diktats. Demgegenüber betont die
dictio (als Substantivierung von dicere) die Mündlichkeit der Rede, des Spruchs, aber
auch des Vortrags und der Vortragsweise. Beides bezieht sich aufeinander im Modus
einer Rede und Gegenrede, eines Sangs und Gegensangs.

Doch zu klären bleibt damit weiterhin, wer wem diktiert. Verschaffen wir der
Fragestellung weiter Kontur, indem wir uns vergegenwärtigen, was unter einer derar-
tigen Theopoesie im Verhältnis zu einer Theophanie zu verstehen wäre. Peter Sloterdijk
hat diesen Begriff der Theopoesie, wenn auch nicht eingeführt, so doch prominent
aufgenommen als kommentarischer Untertitel zu seinem Werk Den Himmel zum
Sprechen bringen. Nun soll es hier nicht darum gehen, die Hauptthese des Buches in
ihrer Breite zu diskutieren, wonach die historischen Religionen als Versatzstücke einer
theatralischen Anthropotechnik (als illusorische Selbstauslegungsstützen in Aussicht
auf Teilhabe an einem Schon-nicht-mehr-Ganzen) zu verstehen wären. Stattdessen
bedienen wir uns zur weiteren Klärung unserer Frage eines thesenhaft skizzierten
Stufenmodells von Theopoesien mit Blick auf die archaische Dichtung, ihre philoso-

300 Florian Arnold



phische Kritik und ihrer beider Überstieg in der Negativen Theologie. Da es sich, wie so
oft bei Sloterdijk, lediglich in einer pointenreichen Nebenbemerkung findet, sei sie in
Gänze zitiert:

Nichts spricht dagegen, die philosophische Theologie als Dichtung zweiter Stufe zu definieren.
Ihren ersten Musenhof fand sie unter den Ideenfreunden am Rand von Athen um die Wende vom
5. zum 4. Jahrhundert. Daß es sich um logisierte, paraphrasierbare und diskutable Poesie in Prosa
handelt, ändert an ihrem Poesiecharakter wenig. Auch nach ihrem Übergang in abstrakte Be-
grifflichkeiten verläßt die Theopoesie den Bereich des Erfundenen, Ausgedachten, Übersteigerten
zu keiner Zeit. Sie bleibt der Einbildungskraft tributpflichtig bis in die unscheinbarste Silbe. Als
Dichtung, die von letzten Gründen herkommt, pulsiert sie zwischen dem Punkt und dem kugel-
förmigen All; das Schaffen des Philosophengotts gleicht einer Rechenaufgabe in sphärischer
Geometrie. Der Form nach überboten werden kann sie nur durch die Negative Theologie – die läßt
nicht auf sich warten, da sie in Platons Hinweisen auf das unsagbare Über-Seiende angelegt war. Sie
entfaltet sich vom mittleren Platonismus an über Plotin, Proklos und Pseudo-Dionysius Areopagita
bis zu den Denkern des hohen Mittelalters, die man gelegentlich unter dem plakativen Ausdruck
‚Mystiker‘ zusammenfaßt. Als Rede vom Gott ohne Eigenschaften bildet diese Negative Theologie
eine dritte Theopoesie. Ihre Liebhaber behaupten, dem Rang nach sei sie die erste, weil sie dem
Unaussprechlichen besser gerecht werde als jede noch so hoch greifende positive Rede – ob dies
nun zutrifft oder nicht. In der Negativen Theologie ist Gott von Chören aus Negationen umringt. Sie
entrücken ihn, als Un-Objekt schlechthin, dem Zugriff affirmativer Aussagen, selbst wenn sie ihm
die äußerste Eminenz zusprächen. (Sloterdijk 2020, 63–64)

Die drei genannten Erscheinungen, Poesie, Philosophie, Mystik, und ihre wechselsei-
tigen, nicht spannungsfreien Bezüge, sind keine Unbekannten, wie nicht nur die von
Sloterdijk zurecht angeführten Autoren, sondern ganze Forschungszweige belegen (vgl.
repräsentativ Beierwaltes, von Balthasar und Haas 1974). Auf neue Weise erhellend
kann jedoch ihre Perspektivierung als drei aufeinanderfolgende Stufen einer Theo-
poesie gelten. Was man von philosophischer Warte aus im Grunde immer als ‚Tauto-
logie‘ des Geistes, als logische Selbstentfaltung des Nous – aufsteigend aus den Ab-
gründen des Mythos, sich übersteigend in die Ungründe der Henosis – zu erkennen
meint, zeigt sich hier, quasi von der Seite betrachtet als ‚Entbildung‘ und ‚Überbildung‘
einer nichts weniger als götterbildenden Phantasie, einer wortwörtlichen Einbil-
dungskraft.³ Diese Einbildungskraft – so ließe sich dieser Bildungsroman des Geistes
von seinem postidealistischen Ende her lesen – kommt allein darin zur Vernunft, dass
sie auch diese noch überflügelt, indem sie auch in dieser eine weitere Einbildung und
damit nur sich selbst in verklärter Gestalt gewärtigt. Sie ergründet Luftspiegelungen
ihres eigenen Schwebezustandes, selbst dort noch, wo sie sich kopfüber in die ver-
kehrten Tiefen transzendenter Himmel stürzt. Was sich ändert, ist im Grunde eine
Abfolge von Abgründen und Ungründen, was sich gleichbleibt aber, stiftet ihre
Schwebe, ihr pulsierendes Gleiten zwischen Null-Punkt und All-Kugel.

3 Vgl. hierzu und zum Folgenden ausführlichere Erörterungen andernorts, die sich dem platonischen
Erbe des Bildungsbegriffs und seiner spekulativen Umbildung durch die Einbildungskraft in der
deutschsprachigen Philosophie widmen (Arnold 2016).

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 301



Mit dieser Umstellung von Vernunft auf Einbildungskraft geht so gewissermaßen
die von Was- auf Wie-Fragen einher: Nicht mehr primär, was Gott ist, sondern wie er/
sie/es zu dem wird, was er/sie/es für uns ist, obliegt gewissermaßen ‚unserer‘ Phantasie
‒ einer transsubjektiven Einbildungskraft, die im Grunde nicht allein unser Vermögen
ist. Entsprechend kehrt Sloterdijks Twist vom Theo-Logos zur Theo-Poiesis insbeson-
dere die Sprech- und Schreibweisen hervor, durch die sich redselige, besungene Götter
oder ein schweigender, beschriebener Un-Gott bekunden.⁴ Geht es uns dabei vor allem
um die Logik oder Poesie des Theophanen, werden wir hier erneut auf die Frage nach
dem Wer-diktiert-wem gestoßen: Theopoesie (nicht weniger als Theologie) ist ein Be-
kunden, aber auch Erkunden, bei dem konsequenterweise undeutlich, undeutbar wird,
ob die Götter dichten oder gedichtet werden, ob die Götter sich ihre Sterblichen oder die
Sterblichen sich ihre Götter erdichten: Ist es etwa die Muse, die aus dem Nichts und in
das Gehör des Dichters sprechend die Verse zugleich in den Griffel oder die Feder
diktiert? Oder ist es umgekehrt zunächst der Dichter, dessen anhebende Rede erst
Aufmerksamkeit und Gehör der Muse zu gewinnen vermag, ihr befehlend, ihm zu
diktieren? Ist die Anrufung der Muse Auftakt, Ursprung oder schon Wiederholung,
Replik in der Interpellation? Wer unterscheidet hier, wer unterscheidet sich hier von
wem und wer entscheidet zuletzt noch über diesen Unterschied zwischen Göttlichen
und Sterblichen?

Man muss nicht erst Hölderlins Verse aus der zweiten Fassung von Mnemosyne
zitieren: „Denn nicht vermögen / Die Himmlischen alles. Nämlich es reichen / Die
Sterblichen eh an den Abgrund. Also wendet es sich, das Echo, / Mit diesen“ (Hölderlin
1951, 195) – um sich ein Bild von der Vertracktheit der Verhältnisse zu machen. Auch
schon Heraklits Diktum – oder Diktat? – vom polemos als Vater aller Dinge, als buch-
stäbliche Auseinandersetzung um das Mensch- oder Gottsein,⁵ spitzt es schon auf den
entscheidenden Punkt zu. Die Theopoesie ist Theogonie, indem sie dort Unterschiede
schafft, wo im Grunde noch alles chaotisch, ungestalt ist: in jener Un-Ent-Schiedenheit,
die dann auf der dritten, ‚mystischen‘ Stufe der Theopoesie, diesmal als Ungrund auf-
gefasst, einen weiteren Unterschied zu den Gründen und Abgründen etabliert, durch
die sie sich und sie in der Schwebe hält. Was die Theopoesie auf diese paradoxe Weise
jedoch begründet, ist eine Genealogie, eine Pfadabhängigkeit in den kontingenten
Verläufen ihrer Ausgestaltungen. Wer also wem diktiert, ergibt sich erst aus der Aus-
einandersetzung, entscheidet sich allererst im Nachhinein – und genau das ist Grund
(oder was auch immer) des paradoxalen Diktatcharakters der Dichtung, ihrer Majestät
und Souveränität im Sinne von Heraklits basileus.

4 Die damit verbundene Frage nach der literalen Überlieferung (zudem in ihrer poetischen oder
philosophischen Ausdrucksweise) verlangt freilich eine umfassendere Thematisierung, die hier jedoch
nur angedeutet werden kann. Sie ist Gegenstand der Habilitation des Verfassers.
5 „Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge König. Die einen erweist er als Götter, die andern als
Menschen, ‒ die einen läßt er Sklaven werden, die anderen Freie.“ – „Πόλεμος πάντων μὲν πατήρ ἐστί,
πάντων δὲ βασιλεύς, καὶ τοὺς μὲν θεοὺς ἔδειξε τοὺς δὲ ἀνθρώπους, τοὺς μὲν δούλους ἐποίησε τοὺς δὲ
ἐλευθέρους“ (Heraklit 1965, 18/19).

302 Florian Arnold



Gehen wir von hieraus noch einen Schritt weiter, um der erwähnten Schwebe einer
thronenden Un-Ent-Schiedenheit näher zu kommen. Folgt man zunächst dem theo-
poetischen Stufenbau Sloterdijks gleichsam bis zum Absprungspunkt ins Unaus-
sprechliche, Unergründliche, Unscheinbare, dann ist es gleichsam das überhelle Licht
einer Blendung, Überblendung und Verblendung, an dem erst ex negativo – gleichsam
an den in den Rücken fallenden Schatten – jener Umschlag sichtbar wird, der die Ex-
treme verbindet. Die ‚Mystik‘ hat Figuren wie den einigenden „Seelengrund“ von
Mensch und Gottheit gekannt, aber auch schon die neuplatonische henosis schildert die
Versenkung in die himmlischen Höhen – oder um es logischer, weniger poetisch aus-
zudrücken: das paradoxe Eins-Werden mit der Null vor allen Negationen. Das kann und
soll hier nicht erneut ausbuchstabiert oder durchgerechnet werden; es liegt jenseits
jeder Grenze. Stattdessen interessiert hier die theopoetische ‚Auseinandersetzung‘ um
diese Grenze, ihre Setzung und Überschreitung – oder mit anderen Worten: die dies-
seitige Verfassung dieses Diktats der Dichtung.

2 Diktatur und Stiftung
Von hieraus mag es nicht nur auf den ersten Blick entschieden wie ein Sprung er-
scheinen, Carl Schmitts Schrift Die Diktatur von 1921 ins Spiel zu bringen. Als auf-
schlussreich für den hiesigen Kontext erweist sich dabei die Bestimmung der „kon-
kreten Ausnahme“ (Schmitt 2006, XVIII) zur bestehenden, regulären Verfassung, die
Schmitt im Rückgriff auf das altrömische Rechtsinstitut der Diktatur nach zwei Formen
differenziert: als kommissarische und als souveräne Diktatur. Über Letztere schreibt er
an einer Stelle:

Die souveräne Diktatur sieht nun in der ganzen bestehenden Ordnung den Zustand, den sie durch
ihre Aktion beseitigen will. Sie suspendiert nicht eine bestehende Verfassung kraft eines in dieser
begründeten, also verfassungsmäßigen Rechts, sondern sucht einen Zustand zu schaffen, um eine
Verfassung zu ermöglichen, die sie als wahre Verfassung ansieht. Sie beruft sich also nicht auf eine
bestehende, sondern auf eine herbeizuführende Verfassung. (Schmitt 2006, 134)

Die kommissarische Diktatur dagegen ist gerade von der bestehenden Verfassung mit
dem paradoxen Auftrag betraut, diese zu erhalten, indem sie diese (in Zeiten eines
ausgerufenen Notstands) zugleich temporär „suspendiert“.

Was diese Unterscheidung von Ausnahmen mit unserem theopoetischen Stufen-
modell zu tun hat, ergibt sich aus einer gewissen theopoetischen Politik, die polis, po-
lemos und politeia verbindet. Schematisch stellt sich das Ganze wie folgt dar: Die erste
Stufe einer griechischen Epik, Lyrik und Dramatik von Homer über Pindar bis So-
phokles lässt sich insofern mit der kommissarischen Diktatur vergleichen, als die
imaginäre Vergemeinschaftung gemäß ihrer mythischen Zirkularität allein zeitweise
theopoetisch suspendiert wird, selbst wo sie sich – etwa im Schicksal der Antigone nach
Hegels Interpretation – zum katastrophalen Konflikt zweier Sittenordnungen steigert.
Die Dichtung imaginiert den Ausnahmezustand kommissarisch, um in einer Wieder-

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 303



herstellung der überkommenen Ordnung einzumünden, jener mythischen Ordnung,
die auch die Götter noch der Ananke unterwirft.

Das hängt dahingehend nun „mir der philosophischen Theologie als Dichtung
zweiter Stufe“ zusammen, als diese – im Nachhinein – zumeist auf eine Konsolidierung
des Mythos im Logos und eo ipso auf eine Gründung der Regel gegen ihre Außer-
kraftsetzung durch die Einbildungskraft hinwirkt. Was sich durchsetzt, ist die Vernunft,
bzw. die Vernunft ist diese Durchsetzung als Beisetzung des imaginären Konflikts in der
dialektischen Prosa – nicht mehr in der ekstatischen Poesie – sogenannter Wirklichkeit.
Inwiefern philosophisch-logische Theopoesie sich staatstragend gebärden kann, lässt
sich wohl kaum deutlicher als an Platon ausweisen. Das bezeugen nicht nur die inhä-
rent theopoetischen Überbietungsgesten einer ‚heiligen Nüchternheit‘ der Philosophie
gegenüber der poetisch-rhapsodischen Manie im Ion und Phaidros, sondern vor allem
eine idealisierende Nachdichtung der spartanischen Verfassung in der Politeia (einmal
davon abgesehen, dass auch die Kasuistik der Nomoi nicht ohne Mythen auskommen
will). Vor allem aber ist es die wissentliche Appropriation des Mythischen durch ge-
nuine Kunstmythen, die eine poetische Ratifizierung philosophischer Legitimität ins
Werk setzen. Mit anderen Worten bestimmt hier – der Logik des logos folgend – die
Regel die Ausnahme und zwar als eine konstituierte Ausnahme, konstituiert durch die
Faktizität des Sollens (wie es später Kant ausformulieren wird) gegen die Eventualität
des Könnens.

Erst auf der dritten Stufe theopoetischer Mystik tut sich dagegen der imaginäre
Spielraum einer souveränen Diktatur auf, die von den mythischen Abgründen durch
die philosophischen Gründe hindurch bis zu den Ungründen negativer Theo-Logifi-
zierung reicht. Zyklische Ausnahme und allgemein-geltende Regularität verdichten und
vernichten sich erst in einer ereignishaften Ewigkeit zu jener „herbeizuführenden“,
adventistischen Verfassung, die man mit Schmitt eine souveräne Diktatur und zwar ex
nihilo nennen kann. Was dieses Nichts selbst ist, tut hier, wie gesagt, nichts zur Sache.
Vielmehr geht es um diese von ihm ausgehende – manche würden sagen „emanie-
rende“ – Kraft der Suspension, die selbst noch die Auffassung der Ausnahme als bloße
Ausnahme der Regel suspendiert und die Schmitt, politisch folgenreich für sein eigenes
Denken im Dienst des Nationalsozialismus, mit dem Begriff der Souveränität assoziiert.
Nach dem obigen Passus fährt er fort:

Man sollte glauben, ein solches Unternehmen entzöge sich jeder rechtlichen Betrachtung. Denn der
Staat kann rechtlich nur in seiner Verfassung begriffen werden, und die totale Negation der be-
stehenden Verfassung müßte eigentlich auf jede rechtliche Begründung verzichten, weil die her-
beizuführende Verfassung nach der eigenen Praemisse noch nicht besteht. Demnach würde es sich
um eine bloße Machtfrage handeln. Das ist aber dann nicht der Fall, wenn eine Gewalt ange-
nommen wir, die, ohne selbst verfassungsmäßig konstituiert zu sein, trotzdem mit jeder beste-
henden Verfassung in einem solchen Zusammenhang steht, daß sie als die begründende Gewalt
erscheint, auch wenn sie selbst niemals von ihr erfaßt wird, so daß sie infolgedessen auch nicht
dadurch negiert werden kann, daß die bestehende Verfassung sie etwa negiert. Das ist der Sinn des
pouvoir constituant. (Schmitt 2006, 134)

304 Florian Arnold



Souverän ist also schon hier, wer über den Ausnahmezustand entscheidet, und ‚ent-
scheidend‘ ist dabei nicht nur, wann und wie lange die Regel suspendiert wird, sondern
auch, ob der Ausnahmezustand zur neuen Regel wird oder neue Regeln (und „konkrete
Ausnahmen“) aus sich entlässt. Was bleibet aber, um den Bogen zur Theopoesie zu
schlagen, stiften die Dichter, der poeta vates. Das Bleibende aber zeigt sich hier (wie
auch bei Hölderlin schon) als eine Stiftung der Schwebe zwischen Gewesenem und
Künftigem, als das doppeldeutige Einst des im Grunde schon Bestehenden wie noch
Ausstehenden. Oder in einer Wendung Derridas: „Das Kommen dieser Zukunft hat eine
Herkunft – das Ereignis dieser Verheißung.“ (Derrida 2014, 84) – Das Stiften also be-
schreibt dabei jene Souveränität ex nihilo, die selbst noch über die Diktatur als Ver-
fassung des Ausnahmezustandes entscheidet – jene „pouvoir constituant“ also, die noch
außerhalb der Logik von Regel und Ausnahme steht, gleichsam über ihr schwebt und
doch deren wechselseitige Bestimmung ermöglicht, ja überhaupt über deren Unter-
schied entscheidet. Ob negative oder politische Theologie, es kommt letztlich auf das
Selbe Nichts hinaus, das als Ur- oder Ungrundmedium der Auseinandersetzung
(polemos) sein theopolitisches-theopoetisches Spiel zu jeder Zeit wie auf jeder Ebene
neu eröffnen kann. Man mag das dann ein „Ereignis“ nennen oder in gewissen Aus-
flüssen seiner Nullmedien auch ein „Event“. –

Unser Umweg über die Diktatur jedenfalls sollte deutlich gemacht haben: Spätes-
tens auf der dritten Stufe einer Negativen Theologie spricht sich etwas aus und zwar
nicht, indem es nach dem Grundsatz omnis determinatio est negatio privativ umrissen,
auch nicht, indem es sich im Sinne einer transzendierenden Negation selbstüberbie-
tend anpreisen würde, sondern umgekehrt stiftet sich hier jeder Entzug nur durch
seinen Bezug auf das schon Gewesene und noch Künftige: Auch das mühsam einstu-
dierte Schweigen der Mysten, umringt von „Chören aus Negationen“, erfüllt und ent-
leert sich allein durch die sich wiederholende Rede. Es ist nur eine andere Art nicht
Nichts zu sagen und dennoch nicht nichts zu sagen. Umgekehrt sind gerade die schal-
lenden Verneinungen im Wechselsang des Weder-Noch nichts anderes als der affir-
mative Widerhall, das unendliche Echo eines unüberhörbaren Anspruchs, sich zu
verantworten – gleichsam ein Echolot der Selbstverortung des Einen oder Anderen.

Sagen wir es einmal so: Die „pouvoir constituant“ ist die Souveränität einer frei-
schwebenden Einbildungskraft auf der Suche nach einem Eben- und Gegenbild. Diese
Suche aber verläuft als Gestaltfindung in genealogischen, theo(a)gonischen Wieder-
holungen – als eine self-fulfilling prophecy. Zum vollendeten Paradox und Paradigma
(vielleicht auch zur schlussendlichen Parodie) der Dichtung wurde diese Ereignis-An-
eignung (oder dieses Eventmanagement) in Stefan Georges Maximin-Kult. Im pro-
grammatischen Gedicht Einverleibung (= Kommunion) aus dem Siebenten Ring spricht
das lyrische Ich zu seinem Du, ohne dass im Grunde ausdeutbar würde, wer hier wem
verheißt, wer hier wem diktiert:

Nun wird wahr was du verhiessest
Dass gelangt zur macht des Thrones
Andren bund du mit mir schliessest –

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 305



Ich geschöpf nun eignen sohnes.
[…]
Dass aus schein und dunklem schaume
Dass aus freudenruf und zähre
Unzertrennbar sich gebäre
Bild aus dir und mir im traume.
(George 2003, 567)

Auf unsere theopoetische Eingangsfrage zurückkommend: Wer diktiert und wer ge-
horcht (ein anderes Intensivum), lässt sich am Ende darum nicht eindeutig sagen, weil
es sich nicht eindeutig erschweigen lässt. Im innersten Bezirk der Dichtung angekom-
men, im penetralemit Tacitusʼ Maternus zu reden (siehe Anm. 2), verlieren sich auch die
Schattenbahnen der via negationis in einem nicht einmal mehr nichtssagenden Nichts;
ego und alter ego alternieren beliebig (nicht „arbiträr“), also je nach Perspektive, die
„man“ aus der view from nowhere sich aneignet, um in einer oder der anderen view
from now here Gestalt zu finden. So spricht sich im Grunde schon im Diktat vom Typus
der homerischen Eröffnungsverse jenes unergründliche Einvernehmen zwischen
Göttern und Dichtern aus, das als Ursprung zwar bereits verloren sein mag, sich nicht
mehr einholen lässt, aber sich wiederholen lässt bis zur absoluten Bejahung einer
willing suspension of disbelief. Diese Suspension, diese Schwebe wird in ihrer absol-
vierten Negativität so zur innigsten Positivität im Sinne einer Intensität diesseits jeder
Unterscheidung, dass sich alles sagen lässt, als ob Nichts gesagt wäre. Was davon jedoch
wirklich bleiben wird, indem es sich dichterisch stiftet, sind allemal metaphorische, ei-
gentlich uneigentliche Mehrdeutigkeiten des Sagens, die dieses unfassliche Schweigen
beredt umkreisen, einkreisen, gleichsam bannen. Allerdings sind es eben darum mit-
nichten beliebige Mehrdeutigkeiten, sondern selbst faszinierende wie faszinierte, dem
Diktat der Intensität unterworfene Mehrdeutigkeiten (statt bloßer Vieldeutigkeiten),
oder mit einem anderen Wort: enthusiastische, inspirierte Erdichtungen. So könnte
man beinahe daran glauben wollen, dass in diesem Sinne (oder Geiste) „dichten“ nicht
zufällig etymologisch von dictare kommt.⁶

Halten wir uns hingegen nur an die Komposition von Georges Gedichtband, dessen
innersten Ring (als dem vierten von sieben) der Maximin-Zyklus bildet (der Name
„Maximin“ ist nebenbei bemerkt eine bewusste coincidentia oppositorum), schließt sich
hier ein weiterer Ring an – quasi seitlich – und zwar der Platons und seines Denkbildes

6 Vgl. Schmitt, der im Rückgriff auf Rousseaus Gesellschaftsvertrag feststellt, „daß es eine Autorität
ganz anderer Art sein muß, auf welche sich der Legislator beruft, nämlich eine göttliche Mission. Er
diktiert also sein Gesetz auf Grund einer Inspiration. […] Der Inhalt der Tätigkeit des Legislators ist
Recht, aber ohne rechtliche Macht, machtloses Recht; die Diktatur ist Allmacht ohne Gesetz, rechtlose
Macht. […] Sobald sich eine Verbindung einstellt, die es ermöglicht, dem Legislator die Macht des
Diktators zu geben […], ist aus der kommissarischen die souveräne Diktatur geworden. Diese Ver-
bindung wird bewirkt durch eine Vorstellung, die inhaltlich die Konsequenz des Contrat social ist, die
er [Rousseau; Anm. FA] aber noch nicht als eine besondere Gewalt nennt, den pouvoir constituant“
(Schmitt 2006, 126).

306 Florian Arnold



der Enthusiasmierung als einer Kettenreaktion von magnetisierten bzw. sich magne-
tisierenden Gliedern (Platon 1977, I, 18–23 [535a–536d]). Dass Platon bei allen Vorbe-
halten dem Phänomen des dichterischen Enthusiasmus nun nicht mit dem philoso-
phischen Logos beikommt, sondern angesichts dieser ‚mystischen‘ Unfassbarkeit selbst
in den theopoetischen Mythos wechselt, führt uns geradewegs auf die Frage nach der
Metapher zurück, nach ihrer Stiftungsmacht („pouvoir constituant“) als Politik.
Schließen wir den Kreis.

3 Politik der Metapher: diktatorischer Genialismus
[D]er Mensch hat zu sich selbst kein unmittelbares, kein rein „innerliches“ Verhältnis. Sein
Selbstverständnis hat die Struktur der „Selbstäußerlichkeit“. Kant hat als erster der inneren Er-
fahrung jeden Vorrang vor der äußeren abgesprochen; wir sind uns selbst Erscheinung, sekundäre
Synthesis einer primären Mannigfaltigkeit, nicht umgekehrt. Der Substantialismus der Identität ist
zerstört; Identität muß realisiert werden, wird zu einer Art Leistung […]. […] Der Mensch begreift
sich nur über das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern schon seine Kon-
stitution ist potentiell metaphorisch. […] Selbstüberredung liegt aller Rhetorik im Außenverhältnis
zugrunde; sie ergreift nicht nur die sehr allgemeinen praktisch effizienten Sätze […], sondern das
Selbstverständnis aus der Selbstäußerlichkeit. Die kühnste Metapher, die die größte Spannung zu
umfassen sucht, hat daher vielleicht am meisten für die Selbstkonzeption des Menschen geleistet:
indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hinwegzudenken versuchte, begann er
unaufhaltsam den schwierigsten rhetorischen Akt, nämlich den, sich mit diesem Gott zu verglei-
chen. (Blumenberg 2001, 431)

Dieser Passus mit dem Blumenbergs dichter Aufsatz „Anthropologischen Annäherun-
gen an die Aktualität der Rhetorik“ von 1971 endet, erlaubt es, die Frage nach der
Metapher als Politik nochmals als eine rhetorische zu stellen: Ist aller theopoetischer
Enthusiasmus nicht im Grunde ein allzu anthropomorpher Selbstüberredungsversuch,
eine rhetorische Auto-Poiesis, eine metaphorische Anthropoesie? – Erinnern wir uns
nochmals der herakliteischen Auseinandersetzung als polemos zwischen Göttern und
Sterblichen oder Sloterdijks theopoetischen Dreistufenmodells als Eskalationsgesche-
hen in dem energischen Versuch, den „Himmel zum Sprechen zu bringen“, erinnern
wir uns endlich der diktatorischen Entscheidung, jener unbegründeten Schwebe der
Un-Ent-Schiedenheit das dichterische Wort als Nicht-Schweigen-Können, als Nicht-
nicht-sprechen-können entgegen- bzw. hintenanzusetzen, dann erweist sich die willing
suspension of disbelief (etwa des Maximin-Kults) zugleich als Abfall vom Unglauben an
die Möglichkeit einer self-full-filling-prophecy der eigenen „pouvoir constituant“, der
eigenen Stiftungsmacht in der Übertragung, oder deutlicher: als die kühnste Metaphorik
selbst jener identitätslosen, doch einbildungskräftigen Erscheinung „Mensch“ unter
allen anderen der Erscheinungswelt.

Diese konstitutive Metaphorik des Menschen meint dann auch hier nicht mehr die
bloße Arbitrarität einer Übertragung, die ihres Standpunktes in der Welt sicher sein
könnte, sondern eine notwendige, genötigte wie Not wendende Synthese von dem einen
mit dem anderen zum eigenen anderen. Mit Blumenberg kann man hierin eine Dia-

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 307



lektik der „Präfiguration“ (Blumenberg 2014) am Werk sehen, durch die die eigene
Übertragungsleistung retroaktiv als Erfüllung einer vorausgehenden Verheißung, als
Antitypus eines Typus ausgedeutet und legitimiert wird: Was mir unverhofft, vielleicht
auch unverdient zufällt, wird schon von jemand anderem so gewollt gewesen sein.
Genau hier geht die menschliche Teleologie lebensweltlicher Handlungsabläufe in die
Theologie einer prädestinierten Heilsplanung von kosmischem Ausmaß über. Im
Grunde, so müsste man sich überreden, wird es also die Göttin selbst sein, die den Zorn
des Achill singt, insofern dem Dichter sein Gesang im außerordentlichen Maße glückt.
Es ist diese ‚selbstlose‘ Perspektive auf das eigene Können bzw. das nur in der Tat Ge-
konnte, das darum zu begeistern und andere wie sich selbst zu enthusiasmieren ver-
mag, weil sogar die eigene Willenskraft überboten scheint: als ob man vom eigenen
Können überwältigt worden wäre – ohne genau sagen zu können, wie einem mitge-
spielt wird, während die eigenen Absichten scheinbar als höhere Verheißungen in
Erfüllung gehen.

Bestände die konstitutive Übertragungsleistung menschlicher Metaphorik also in
der Zuversicht, sich in der Not selbst noch überraschen zu können, ja sich zu überra-
schen nicht zuletzt damit, sich selbst wie aus dem Nichts Zuversicht zusprechen zu
können – gerade gegen die abgründigste Not einer offenbar prekären Existenz? Spä-
testens an diesem Punkt behauptet sich die existenzielle Bedeutung und Deutung der
Rhetorik, nämlich dort, wo logisch gegründete Überzeugungen nicht mehr zu haben
sind, sondern wo allein ungegründete, gleichsam schwebende Überredungen die Kluft
zu Gott und der Welt wie nicht weniger auch zu uns selbst noch zu überbrücken ver-
mögen. Derart über dem Abgrund schwebend erweisen sich die goldenen Brücken der
Rhetorik vor allem als metaphorische, wie schon Blumenberg wusste. Dabei lässt dieser
metaphorische Selbst- und Weltentwurf den „Menschen“ jedoch nicht nurmehr in den
Vergleich mit dem Ganz-Anderen „Gottes“ treten. Wie wir gesehen haben, betreibt er
vielmehr eine Angleichung an das Göttliche soweit wie möglich und gemäß dem Ver-
mögen einer Einbildungskraft, durch die sich allererst der Unterschied (zwischen
Sterblichen und Göttern) entscheidet – oder in theopoetischen Ungründen der ‚Mystik‘
eben schon nicht mehr entscheiden kann oder muss. Allein, muss man das glauben?
Muss man es überhaupt noch glauben können ab einem gewissen Punkt? Oder reicht
dort schon die bloße Behauptung aus zur Selbstbehauptung? Fake it till you make it –
up?

Dass Blumenberg in diesem Kontext Kant das Verdienst zuspricht, die metapho-
rische Ent-Fremdung des Menschen zu sich selbst deutlich gemacht zu haben, kommt
nicht von ungefähr. Schon die „symbolische Hypotypose“ qua „indirekte Darstellung“
fasst metaphorische Maßgaben als regulatives Prinzip der Urteilskraft, indem sie ge-
wissermaßen die wörtliche Grundierung philosophischer Begriff (etwa des „Grundes“)
bilden.⁷ Doch erst die Kritik Kants durch seine romantischen und idealistischen

7 „Alle Hypotypose (Darstellung, subiectio sub adspectum) als Versinnlichung ist zwiefach: entweder
schematisch, da einem Begriffe, den der Verstand faßt, die correspondierende Anschauung a priori

308 Florian Arnold



Nachfolger (ausgehend von einer zugleich spekulativen Einbildungskraft) erweitert die
Perspektive dieses bloßen Fluchtpunkts im subjektiven Erscheinungsbild zum Konsti-
tutionsgesetz der Wirklichkeit selbst diesseits von Phainomena und Noumena und er-
öffnet damit erst den luftigen Experimentalraum selbstentworfener Modernität. Kants
Zeitgenossenschaft mit der französischen Revolution (aber auch mit der industriellen
Revolution in Großbritannien) bezeugt somit einen kategorialen Wandel, den Schmitt
gerade in Vorformen eines Übergangs von einer kommissarischen zu einer souveränen
Diktatur zu erkennen meinte (Schmitt 2006, 127– 149). Und daran wird wiederum
deutlich, zu welcher Zeit und unter welchen konzeptuellen Bedingungen die Stufen-
folge der Theopoesie ihrerseits ein neues Niveau zu erreichen vermochte, das Hoch-
plateau sozusagen einer nicht mehr nur mythischen, sondern gleichermaßen philoso-
phischen wie mystischen Dichtung und zwar als Urstiftung einer Avantgarde mit
Geschichtsauftrag (die „pontifikale Linie“ nach Brecht, beginnend mit Hölderlin).

Dass die Metapher als rhetorische Trope alsbald in den Rang eines „Tropus der
Tropen“ (siehe oben Sojcher 1996, 216) aufsteigen konnte, hängt letztlich mit jener
philosophisch-politischen Revolution aufs Innigste zusammen, sollte diese doch auch
vor dem herkömmlichen Sprachverständnis nicht halt machen und mittels des bis
heute anhaltenden Metapherndiskurses ein revolutionäres Sprachpathos und Sprach-
ethos inaugurieren: den diktatorischen Genialismus.⁸ Als rhetorische Trope wird sie so
selbst zur Hauptfigur eines umfassenden Figurierungs- oder Präfigurierungsgesche-
hens menschlicher Selbstbehauptung, deren Vermögen, deren Können und Macht, sich
eben – um nicht vergeblich davon zu schweigen – als Einbildungskraft bezeichnen
lässt.⁹ So ist es die kühne Metapher außerordentlicher Dichtung,¹⁰ die paradigmatisch

gegeben wird, oder symbolisch, da einem Begriffe, den nur die Vernunft denken, aber dem keine
sinnliche Anschauung angemessen sein kann, eine solche untergelegt wird, mit welcher das Verfahren
der Urteilskraft demjenigen, was sie im Schematisieren beobachtet, bloß analogisch, d.i. mit ihm bloß
der Regel dieses Verfahrens, nicht der Anschauung selbst, mithin bloß der Form der Reflexion, nicht
dem Inhalt nach, übereinkommt“ (Kant 1974, 295). – „Unsere Sprache ist voll von dergleichen indi-
rekten Darstellungen, nach einer Analogie, wodurch der Ausdruck nicht das eigentliche Schema für
den Begriff, sondern bloß ein Symbol für die Reflexion enthält. So sind die Wörter Grund (Stütze,
Basis), abhängen (von oben gehalten werden) […] und unzählige andere nicht schematische, sondern
symbolische Hypotyposen, und Ausdrücke für Begriffe nicht vermittels einer direkten Anschauung,
sondern nur nach einer Analogie derselben, d.i. der Übertragung der Reflexion über einen Gegenstand
der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine Anschauung direkt korre-
spondieren kann“ (Kant 1974, 296).
8 So lässt sich auch Kants Genie-Definition noch als fernes Echo auf die homerische Interpellation
vernehmen, wenngleich nun naturgemäß verzerrt: „Genie ist das Talent (Naturgabe), welches der
Kunst die Regel gibt. Da das Talent, als angeborenes produktives Vermögen des Künstlers, selbst zur
Natur gehört, so könnte man sich auch so ausdrücken: Genie ist die angeborene Gemütsanlage (in-
genium), durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt“ (Kant 1974, 241–242).
9 Vgl. Paul Ricœurs Abschlussüberlegungen: „Wenn es stimmt, daß das Gedicht eine Welt schafft,
dann bedarf es dazu einer Sprache, die seine schöpferische Kraft in spezifischen Kontexten bewahrt
und zum Ausdruck bringt. Verbindet man die Poiesis des Gedichts und die Metapher als neuentste-
hende Bedeutung miteinander, so werden beide zur gleichen Zeit verständlich: die Dichtung und die

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 309



wird für einen Paradigmenwechsel ereignishaften Sprechens (parole) in Ab- und
Auseinandersetzung mit den etablierten Syntagmen und ihrer Syntax als Sprachsystem
(langue).¹¹ Gleichsam souverän ‚diktiert‘ sie dem herkömmlichen Sprachgebrauch
seine nicht vor(her)gesehenen Möglichkeiten aus dem Ungrund dichterischer Inspira-
tion und scheint so nicht allein ein Übersetzen ins Unbekannte zu ermöglichen, son-
dern zugleich selbst zur kühnsten Metapher für die sinnstiftenden Übertragungsleis-
tungen des modernen Menschen, für seine Metaphorik der Selbstbehauptung zu
werden. „Metapher“ als Metapher für die Metaphorik des „Menschen“ als Übergangs-
wesen – mise en abyme?

Abgang
Kommen wir mit diesen bodenlosen Rekursionen, Schleifen, Ketten oder Ringen eines
theopoetischen Diktats nochmals auf die Metapher als Politik zu sprechen, schließt sich
zumindest der Kreis zur anfänglichen Gegenüberstellung von Poet und Orator bei Ta-

Metapher. […] Sprachschöpfungen wären sinnlos, wenn sie nicht der allgemeinen Absicht dienten,
neue Welten aus der Dichtung entstehen zu lassen. […] Jetzt sind wir so weit, die Einbildungskraft
nicht mehr als die Fähigkeit anzusehen, ‚Bilder‘ aus unserer sinnlichen Erfahrung zu gewinnen,
sondern als Vermögen, unser Selbstverständnis durch neue Welten formen zu lassen. Diese Kraft
würde nicht durch auftauchende Bilder, sondern durch neu entstehende Bedeutungen in unserer
Sprache vermittelt.“ (Ricœur 1996, 374–375)
10 Vgl. Harald Weinrich, der für die neue Metaphorik moderner Dichtung mit Gewissheit feststellen
zu können meint, „daß unsere Metapher gar nicht, wie die alte Metaphorik wahrhaben wollte, reale
oder vorgedachte Gemeinsamkeiten abbilden, sondern daß sie ihre Analogien erst stiften, ihre Kor-
respondenzen erst schaffen und somit demiurgische Werkzeuge sind“ (Weinrich 1996, 331).
11 Vgl. Ricœur: „Rede (erscheint) stets als Ereignis [évenement]; sie ist das Gegenteil von Sprache als
‚langue‘, Code oder System; als Ereignis ist sie etwas Vorübergehendes: sie taucht auf und ver-
schwindet wieder. Aber gleichzeitig – und hier liegt das Paradoxe – kann sie immer wieder als dieselbe
identifiziert werden. Und dieses Selbe nennen wir im weiten Sinne ihre Bedeutung [signification/
meaning]. Stellen wir also fest, daß Rede stets als Ereignis realisiert wird, daß sie aber stets als
Bedeutung verstanden wird“ (Ricœur 1996, 358). – „[D]iese Verschiebung [déplacement] der Bedeutung
[durch die Metapher; Anm. FA] resultiert hauptsächlich aus einer Kollision wörtlicher Bedeutungen,
die einen wörtlichen Gebrauch des betreffenden Wortes ausschließt und Anhaltspunkte für eine neue
Bedeutung liefert, die in den Kontext des Satzes hineinpaßt und in diesem Kontext einen Sinn ergibt.
[…] Diese kontextuelle Wirkung [contextual action] schafft eine Wortbedeutung, die ein Ereignis ist, da
sie nur in diesem Kontext existiert; sie kann jedoch als dieselbe identifiziert werden, wenn sie wie-
derholt wird. Insofern kann man die Innovation einer ‚neuentstehenden Bedeutung‘ (Beardsley) als
Sprachschöpfung ansehen. Wird diese nun von einem einflußreichen Teil der Sprachgemeinschaft
übernommen, dann kann sie sogar zu einer Standardbedeutung werden und in der Polysemie der
lexikalischen Einheiten eingereiht werden und so einen Beitrag zur Geschichte der Sprache als langue,
Code oder System leisten. Aber in diesem letzten Stadium ist die Metapher nicht länger eine lebende,
sondern eine tote Metapher. Nur echte Metaphern sind gleichzeitig ‚Ereignis‘ und ‚Bedeutung‘“ (Ricœur
1996, 361–362). Was hier als „echte“ Metapher charakterisiert wird, klärt sich im weiteren Verlauf als
die Einbildungskraft dichterischer Metaphern (vgl. Anm. 9).

310 Florian Arnold



citus. War in dem Streitgespräch zunächst auch nur die Tendenz zu deren Divergenz
bemerkbar, so lässt sich diese Auseinandersetzung jetzt gewissermaßen als Präfigu-
ration zweier Extreme im politischen Wirkungsspektrum des Worts lesen. Spätestens
unter modernen Diskursbedingungen ist der Dialog scheinbar in einen unversöhnli-
chen Zwist zwischen Theopoiesis und advokatischer Praxis geraten, zwischen der
Verheißung einer sich zukünftig erfüllenden Herkunft und der Versicherung gegen-
wärtig geltender Regularien, oder – anders gewendet – zwischen dem paradigmati-
schen Umbruch von Metaphern und der syntagmatischen Konstanz von Metonymien.

Gerade heute wieder gewahren wir auf der einen Seite die Ausnahmeerscheinung
(selbst‐)ermächtigter Diktatoren und auf der anderen das geregelte Tagen und Vertagen
von demokratischen Parlamentsdebatten oder Gerichtsprozessen. Nun müssen auch in
Debatten mitunter ‚harte‘ Entscheidungen getroffen werden und umgekehrt sieht sich
auch der revolutionärste Autokrat noch dazu genötigt, die ‚Ordnung wiederherzustel-
len‘ – was das in beiden Fällen auch immer heißen mag. Was es jedoch heißen kann,
der „Metapher“ als Metapher für die Metaphorik menschlicher Selbstbehauptung po-
litisch zu viel Spielraum zu lassen, dürfte sich nicht nur in Fragen einer „Diktatur der
Kunst“ leicht zu einer kulturrevolutionären Agenda unter dem Diktat des Unbewussten
mit diktatorischem Gebaren auswachsen, wie es schon André Breton vorgelebt hat oder
Jonathan Meese heute nachlebt. Vielmehr wirft es – wo das Metaphorische mit Em-
phase politisiert wird, seitdem die Phantasie angeblich an die Macht soll (Gilcher-Holtey
1995) – generell Fragen auf nach charismatischen Legitimationsmodellen, Präfigurati-
onsnarrativen, alternativen Wahrheiten oder überhaupt neoimperialen Träumen einer
politischen Romantik von rechts wie links.

Metaphorik als Politik muss nicht schon per se falsch und schlecht sein, aber das
macht sie mitnichten schon wahr und gut. Hilft es, die Metapher gegen die Metonymie
auszuspielen, etwa der Form: Poesie der Konversion versus Rhetorik des divertisse-
ment? Oder sind beide nur bloße Versionen einer ewigen Meta-Politik des stilleinigen
Wortes? – Wer weiß das schon, vor allem: von wem? – Metaphern können zu früh
sterben, Metonymien zu lange leben. Doch liegt hierin vielleicht nicht noch eine Syn-
ekdoche verborgen – als schweigendes Mitverstehen im Unergründlichen?

„So aber, da niemand zur gleichen Zeit großen Ruhm und große Ruhe erlangen kann, genieße ein
jeder den Vorzug seines Zeitalters, ohne ein anderes herabzusetzen!“ Maternus hatte ausgeredet.
Darauf sagte Messalla: „Es gab manches, dem ich widersprechen möchte, manches, worüber ich
noch mehr gesagt wünschte, wenn der Tag nicht bereits zu Ende gegangen wäre.“ – „Später wird
dies nach deinem Wunsch geschehen“, erwiderte Maternus, „und wenn dir in meinen Worten
etwas unverständlich erschienen ist, werden wir uns darüber von neuem unterhalten.“ Zugleich
erhob er sich, umarmte Aper und scherzte: „Ich werde dich bei den Dichtern [poetis] beschuldigen,
Messalla aber bei den Altertumsfreunden [antiquariis].“ – „Und ich euch bei den Rhetoren [rhe-
toribus] und Schulrednern [scholasticis].“

Cum adrisissent, dicessimus. (Tacitus 1967, 78–81)

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 311



Literatur
Arnold, Florian. 2016. Nach der Unendlichkeit. Metaphysik, Bildung und eine Kritik der Einbildungskraft.

heiDok.
Beierwaltes, Werner, Hans Urs von Balthasar und Alois M. Haas. 1974. Grundfragen der Mystik. Johannes

Verlag.
Blumenberg, Hans. 2001. „Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik“. In Ästhetische

und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 406–431. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2014. Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos, hrsg. Angus Nicholls und Felix

Heidenreich. Suhrkamp.
Derrida, Jacques. 2014. Wie nicht sprechen. Verneinungen. Übersetzt von Hans-Dieter Gondek. Passagen.
Genette, Gérard. 1996 [1970]. „Die restringierte Rhetorik“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm

Haverkamp, 229–252. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
George, Stefan. 2003. Die Gedichte. Tage und Taten. Klett-Cotta.
Gilcher-Holtey, Ingrid. 1995. „Die Phantasie an die Macht“. Mai 68 in Frankreich. Suhrkamp.
Heidenreich, Felix. 2020. Politische Metaphorologie. Hans Blumenberg heute. J.B. Metzler.
Heraklit. 1965. Fragmente. Gr./dt., hrsg. Bruno Snell. Heimeran.
Herodot. 1963. Historien. 2 Bände. Gr./dt, hrsg. Josef Feix. Heimeran
Hölderlin, Friedrich. 1951. „Mnemosyne. Zweite Fassung“. In Große Stuttgarter Ausgabe, Bd. 2.1, hrsg.

Friedrich Beißner. Kohlhammer.
Homer. 2007. Ilias. Übersetz von Roland Hampe. Reclam.
Kant, Immanuel. 1974. Kritik der Urteilskraft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp.
Platon. 1977. Werke in acht Bänden. Gr./dt., hrsg. Gunther Eigler. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Ricœur, Paul. 1996 [1972]. „Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik“. In Theorien der

Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 356–375. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Schmitt, Carl. 2006. Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveränitätsgedanken bis zum

proletarischen Klassenkampf. Duncker & Humblot.
Sloterdijk, Peter. 2020. Den Himmel zum Sprechen bringen. Über Theopoesie. Suhrkamp.
Sojcher, Jacques. 1996 [1969]. „Die generalisierte Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm

Haverkamp, 216–228. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Tacitus. 1967. Dialogus de oratoribus/Das Gespräch über die Redner. Lat./dt., hrsg. Hans Volkmar.

Heimeran.
Weinrich, Harald. 1996 [1963]. „Semantik der kühnen Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm

Haverkamp, 316–339. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

312 Florian Arnold



Domenico Schneider
Metaphorik in der digital-datafizierten
Lebenswelt

Abstract: Metaphors in the Digital-datafied Lifeworld. The following article looks at
metaphors with regard to the digital-datafied lifeworld. Three aspects are examined in
more detail. Firstly, metaphors are considered in the context of programming and the
understanding of digital thinking. This will be done in more detail with reference to the
metaphor theory of Lakoff and Johnson. Secondly, the classical problem of translation
(reference and meaning) of metaphorical expressions is reflected on the basis of digital
technology. This is introduced by a consideration of the discussion between Max Black
and Donald Davidson, which already shows that an understanding of metaphors is only
possible through an interaction with or use of metaphors. Typical current digital tech-
nology processes are then explained with regard to their applicability to metaphors.The
thesis is put forward that a large part of human understanding of metaphors cannot be
adequately represented using current methods due to their over-complexity. Only
metaphors with a clear source-target dichotomy can be represented with today’s da-
tabase systems and statistical tools. Finally, the area of everyday ways of speaking in
digitally-datafied net culture is examined. On the one hand, this shows that the con-
temporary metaphorical ways of speaking are determined by the digital technology
itself. On the other hand, thinking and understanding by means of statistics and pro-
bability is becoming increasingly prevalent. One of the main concerns of the article is to
illustrate a technical background metaphor using the digital-technical practice of our
society today.

Einleitung
Betrachtet man unser vorwissenschaftliches Verhältnis zur digital-datafizierten Welt in
Form von gewöhnlichen Praxen und hingenommenen Selbstverständlichkeiten, so
begegnen wir in der Weise, wie diese Welt sich uns offenbart, neuen Arten der meta-
phorischen Auseinandersetzung mit derselben. Wie wir uns ein Bild von dieser Le-
benswelt machen und welche sprachlichen Sinnentfaltungen wir innerhalb der, aber
ebenso über diese Lebenswelt hinaus entdecken, wird wesentlich durch neue Er-
scheinungen einer digital-datafizierten Metaphorik bestimmt. Diese reicht von kogni-
tiven Fertigkeiten, die uns im Umgang mit digital-datafizierten Medien abverlangt
werden, über alltägliche und fachspezifische Sprechweisen bis hin zum originären
Problem der Übersetzbarkeit von metaphorischen Ausdrücken selbst. Diesen drei Fa-
cetten soll im Folgenden mit Hilfe von unterschiedlichen Ansätzen nachgegangen
werden, um zunächst ein Problembewusstsein für das Denken, Handeln und Sprechen

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-016



in einer digital-datafizierten Lebenswelt zu schaffen und die Verbindung zum Problem
der Metapher zu verdeutlichen.

In Hans Blumenbergs Paradigmen zu einer Metaphorologie (Blumenberg 2019) wird
die Organische und mechanische Hintergrundmetaphorik in einem eigenständigen Ab-
schnitt ausgearbeitet (Blumenberg 2019, 91–110). Blumenberg kontrastiert hier aus ei-
ner philosophiegeschichtlichen und phänomenologisch-hermeneutischen Perspektive
die Metapher der Maschine und im Speziellen der Welt als Uhrwerk mit den organi-
schen Metaphern des Lebendigen. In Anlehnung an Hussels Krisisschrift (1976), die eine
Grundlegung der Lebenswelt im Ausgang von Sinnverschiebungen aufgrund von Ma-
thematisierungspraxen der Wissenschaften darlegt (Husserl 1976, 18–68), schreibt
Blumenberg:

Nun unsere Metaphern [gemeint sind die Metaphern der Maschine, die Buch-Metapher]; sie stehen
beide im „Krisis“-Band der Werke Husserls […]. Die erste [die Maschinen-Metapher] mißt sich ganz
an der Auffassung Husserls an, daß in der Mathematisierung der Naturwissenschaften durch
Galilei sich ein Auseinanderfallen von theoretischem Vollzug und anschauendem Sinnbezug des
Forschers vollzogen habe, der als Methodisierung den Prozeß der ›Technisierung‹ – als Übertra-
gung formalisierter Operationen auf Automaten – strukturell schon vorwegnimmt. (Blumenberg
2019, 109)

Diese strukturelle Vorwegnahme von automatisierten Prozessen im Hinblick auf das
Digitale möchte ich mindestens durch zwei Ereignisse ergänzen, die bestimmend für
ein allgemeines und breites Verständnis unserer digital-datafizierten Lebenswelt sind.
Zum einen stellt Leibniz (1703) in seinem Artikel Explication de l’Arithmétique Binaire
einen geschlossenen Ansatz der Dualrechnung mit zwei Schriftzeichen „0“ und „1“
vollständig vor. Auch wenn Leibniz das Dezimalsystem sogar für automatisierte
Rechnung geeigneter hielt oder zumindest auf Basis seiner technischen Umsetzbarkeit
angedacht hatte, ist mit dem Dualsystem die theoretische Voraussetzung für die spä-
tere, digitale Technologie gegeben. Eine Geschichte des binären Denkens wurde durch
Hans J. Zacher im Ausgang des leibnizschen Ansatzes zur Verfügung gestellt (1973) und
zeigt bereits bei Leibniz eine gewisse Prophezeiung ihrer allgemeinen Anwendbarkeit.
Zum anderen muss für eine Betrachtung der Metaphorik des Digitalen an die grund-
sätzlichen Ansätze von Algorithmen bzw. des Algorithmuskonzepts im Ausgang von Abu
Dschaʿfar Muhammad ibn Musa al-Chwārizmī, bzw. kurz al-Chwārizmī, erinnert wer-
den. Eine Schritt-für-Schritt-Anweisung, die (1.) endlich beschreibbar ist, (2.) ausführbar
sein muss, (3.) die zu jedem Zeitpunkt nur endlich viel Speicherplatz und schließlich (4.)
nur endlich viele Schritte benötigt, stellt die Grundlage von allem digitalen Denken und
Automatisieren dar. Diese Anforderungen bestimmen das Denken, Verstehen und
Technisieren der digital-datafizierten Netzkultur und die damit zusammenhängenden
Komplexe aller Metaphorisierung. Neben den beiden theoretischen Ausgangspunkten –
Leibniz und al-Chwārizmī – hat sich die faktische Umsetzung von Berechenbarkeit
immer im Wechselspiel einer digital-technischen und ingenieurwissenschaftlichen
Arbeit vollzogen (Turing-Maschine, Konrad Zuse (Z3, Z4), Charles Babbage (Analytical
Engine), John William Mauchl (ENIAC), usw.). Dies führt über die Entwicklung des

314 Domenico Schneider



Personal Computer (PC) zu den heutigen Erscheinungen einer digital-datafizierten
Netzkultur und bestimmt somit mehr oder weniger bewusst die Grundtypen einer
Metaphorik des Digitalen.

An dieser grundsätzlichen Idee einer Metaphorik im Wechselspiel von technisierter
Praxis und Verstehen von Welt soll im Rahmen von Überlegungen zu einer digital-da-
tafizierten Lebenswelt angeknüpft werden. Ferner soll eben die vermeintlich her-
kömmliche Lebenswelt durch das Konzept der digital-datafizierten Infosphäre (Floridi
2015, 45–85) ergänzt werden, wobei hier deutlich betont werden muss, dass der Mensch
nicht einer digital-datafizierten Lebenswelt in einer propositionalen Weise und einer
beständig neu zu entdeckenden digitalen und datafizierten Technik gegenüberstünde,
sondern dass die digital-datafizierte Technik sich längst als Teil der Lebenswelt bewährt
hat. Husserl bestimmt die Lebenswelt in der Krisisschrift als das vorwissenschaftliche,
natürliche und selbstverständlich gewordene Leben, in dem wir uns seit jeher vorfin-
den. Spätestens seit einem fortschreitenden Anschluss der Menschen an die sogenannte
Infosphäre (Floridi 2015) stellt sie einen unhinterfragten, beständigen, selbstverständ-
lichen Hintergrund dar, der sich nur dann meldet, wenn sie gerade im Zuge von
Fehlfunktionen ihre Selbstverständlichkeit verliert. Der technische Umstand, der somit
zur Selbstverständlichkeit geworden ist, bringt in den genannten Bereichen eigene
Metaphoriken mit sich, denen im Weiteren nachgegangen werden soll.

1 Bemerkungen zur Lebenswelt und
digital-datafizierten Umgebungen

Wie bereits erwähnt stehen wir einerseits der digital-datafizierten Lebenswelt nicht
mehr vollständig gegenüber, als könnten wir uns ihr entziehen, auch wenn es sicherlich
immer noch abgelegene und trotzdem von Menschen besiedelte Gegenden gibt, in de-
nen sich weder eine digitale Netzkultur entwickelt hat noch digital-datafizierte tech-
nische Geräte vorherrschen.¹ Andererseits macht sich ein Trend in Teilen der Gesell-
schaft bemerkbar, sich den digital-datafizierten und technischen Umgebungen zu
entziehen. Man spricht provokativ von einer ‚digitalen Auszeit‘, die der Einstellung
manch anderer entgegensteht, die sich nackt fühlen, wenn ihnen die technische Netz-
kultur abhandenkommt. Bereits in den 1990er Jahren hat die Philosophin Simone Dietz
(1993) die Frage aufgeworfen, wie Lebenswelt – im Wesentlichen im Anschluss an
Edmund Husserl – mit Technik zusammen gedacht werden kann. Mit Rücksicht auf die
Problematik einer unnötigen Dichotomie von Technisierung und Lebensweltbestim-
mung schreibt sie:

1 Siehe hierzu die immer noch größtenteils herkömmlichen Landwirtschaftspraxen mit Pflug und
Gespann oder gar den bloßen Händen und Handwerkzeugen in einigen Regionen Afrikas, Asiens und
Lateinamerikas.

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 315



Die Lebenswelt – das ist der Ort des Ursprünglichen, unmittelbaren Vertrauten, der unbezweifelte
Grund unserer Erfahrung, das Unverfügbare. Ein überholter Begriff also, Ausdruck spießigen Si-
cherheitsstrebens und naiver Sehnsucht nach dem Unverbräuchlichen, ein Begriff den die Um-
wälzungen des technischen Zeitalters längst entwertet haben? Oder der utopische Ort eines an-
deren Lebens, jenseits instrumenteller Beherrschung und künstlicher Machbarkeit, dessen
Kategorien des Glücks von uns entwickelt werden müßte? Ob rückwärts oder vorwärts – in beide
Richtungen scheint die Lebenswelt eine konkrete historische Lebensform zu bezeichnen, die vom
Zeitalter des Technischen abgegrenzt wird. Eine eher systematische als historische Bedeutung
gewinnen die Begriffe hingegen, wenn Lebenswelt und Technik als zwar gegensätzliche, aber
gleichermaßen gegenwärtige Formen des Weltverhältnisses bzw. der Rationalität aufgefaßt wer-
den, die eher in einem Ergänzungs- als in einem Konkurrenzbezug stehen. (Dietz 1993, 315–316)

Dietz geht einen geschickten Kompromiss ein, indem sie auf einen Ergänzungsbezug
ausweicht, um das Verhältnis der Technisierung und der Lebenswelt zu bestimmen.
Neben einigen Bemerkungen zum Status der Macht durch Technik im Ausgang der
Trinität Ökonomie,Verwaltung und Technisierung der Lebenswelt deutet Dietz auf diese
beiden Bezüge hin: Technisierung der Lebenswelt einerseits und Verlebensweltlichung
der Technik andererseits. Es muss dabei gesehen werden, dass es aber einen klaren
Unterschied zwischen Denkgewohnheiten und Lebenspraxen einer vortechnisierten
Lebenswelt und der aktuellen Lebenswelt gibt, die sich vor allem durch das Vorherr-
schen instrumenteller Vernunft kennzeichnet. Das Denken in kalkulierenden Zweck-
Mittel-Relationen setzt sich in allen Bereichen der Lebenswelt durch. Dies gilt noch
radikaler und mit spezifischen Veränderungen für eine digital-datafizierte Lebenswelt,
in der das Internet der Dinge nochmals einen eigenartigen Hintergrund der Techni-
sierung etabliert. Floridis Technologie der 3. Ordnung, in der sich Technik nur auf
Technik bezieht und der Mensch als Auslöser oder genauer als Handhaber dieser
Technik fungiert, fällt hier gerade weg (Floridi 2015, 46–47). An dieser Stelle muss
weiter und technikphilosophisch gedacht werden. Wenn jetzt im Weiteren auf eine
Metaphorik der digital-technisierten Lebenswelt geachtet werden soll, müssen diese
Gedanken als basale Kenntnis vorausgesetzt werden.

2 Digitales Verstehen am Beispiel der Kognition des
Programmierens

Spätestens seit Sybille Krämers (1988, 2008) Überlegungen zur Theorie des Operativen
zeigt sich eine Ebene des instrumentellen Verstehens des Menschen, bei der selbst-
verständliche Darstellungs- und Erklärungsweisen auf algorithmenbasiertes Verstehen
zurückgreifen. Das gedankenlose und nicht-reflexive Symbolmanipulieren stellt die
technisch-theoretische Bedingung für digital-datafizierte Kommunikation und rech-
nergestützte Verwertung von Stromsignalen dar. Gefasst wird dieser Umstand durch
den Begriff der Digitalität, der sich nicht nur auf den rechnergestützten Bereich be-
zieht, sondern überhaupt ein kulturelles Verständnis des Symbolischen meint. Bereits
beim bloßen schriftlichen Addieren wird das Prinzip der Digitalität deutlich: Es bedarf

316 Domenico Schneider



lediglich eines Wissens um die Addition der Zahlen von 0 bis 9 und der Symbolve-
ränderung mittels des Übertrages, um nahezu gedankenlos die Addition größerer
Zahlen zu vollziehen. Digitalität im Sinne eines algorithmenbasierten Umformens greift
eine Weise des Verstehens auf, welche sich als selbstverständlich gewordener Hinter-
grund im europäischen Denken spätestens seit der Aufklärung etabliert hat, und es
ließen sich sicherlich noch andere Beispiele als das schriftliche Addieren ergänzen: der
Euklidische Algorithmus (300 v.Chr.), iterative und rekursive Einsetzungsverfahren
(Newton-Verfahren (1671), Heron-Verfahren (1750 v.Chr. bzw. bei Heron 100 n.Chr.)
usw.), der Gauß’sche Algorithmus, aber auch andere modernere Verfahren wie die
Finite-Element-Methode für nicht-lineare Probleme oder Suchalgorithmen der digitalen
Netzkultur. Viele dieser Beispiele werden im Bereich der Numerik, einem speziellen
Gebiet der Mathematik, zusammengefasst, worin die Möglichkeiten des rechnerge-
stützten, algorithmisierten Berechnens von wissenschaftlichen Modellen und be-
stimmten Typen von Zahlen erforscht wird. Die mathematischen Probleme, die eine
Schritt-für-Schritt-Lösung im Sinne der Digitalität besitzen, weisen offensichtlich eine
viel längere Historie auf, die weit bis in das Altertum zur Berechnung mathematischer
Probleme zurückreichen. Suchalgorithmen hingegen stellen Beispiele dar, welche ex-
plizit die Informatik und somit die digitale Netzkultur als solche betreffen und aus ihr
erwachsen sind: Die gesamten Grundlagen zur theoretischen Informatik der Zeichen-
ketten, regulärer Ausdrücke, String-Matching-Algorithmen (bspw. Knuth-Morris-Pratt-
Algorithmus) usw. sind aus dem Umgang mit nicht notwendigerweise mathematischen
Ausdrücken erst durch die digital-technischen Medien, also im Speziellen durch den
Computer selbst entstanden. Sie stellen in vielerlei Hinsicht die Basis dar, überhaupt mit
Zeichenketten operativ umzugehen oder andere Medien (bspw. visuelle und auditive
Medien) zu erzeugen bzw. selbst wieder zu transformieren, wobei letztere – visuelle
und auditive Medien – für den Computer wiederum in verarbeitbare Zeichenketten
verwandelt worden sind.

Neben den hier nicht weiter ausgeführten Bereichen der Kodierung und Endko-
dierung von visuellen bzw. auditiven Signalen und der Bearbeitung von Zeichenketten
überhaupt stehen alle Programmierer und Programmiererinnen einer anderen Hürde
innerhalb ihrer jeweiligen Profession gegenüber: Das computergestützte Umsetzen als
Praxis, die man unter den Begriff des Programmierens (engl. coden) fasst (Schmidt
2008). Das Programmieren selbst umfasst unterschiedliche Weisen des Programmie-
rens, was oftmals von der verwendeten Programmiersprache und dem dazugehörigen
Anwendungsbereich abhängt. So beschäftigt man sich im Webdesign mit ganz anderen
Fragestellungen anhand von HTML, php, JavaScript, jQuery und css als in der Pro-
grammierung von Industrierobotern mit Hilfe von CAD-Verfahren oder direkten Ro-
boterprogrammiersprachen wie beispielsweise URScript und Arduino. Das Program-
mieren, welches völlig unabhängig von diesen spezielleren Differenzierungen im
Bereich der Softwareentwicklung als die Tätigkeit des Erstellens von Computerpro-
grammen gefasst wird, erlebt in den neueren Kognitionswissenschaften und im Bereich
der Kleinstkindpädagogik eine verstärkte Erforschung. Die Leitfrage besteht in den
Grundvoraussetzungen und Verbesserungen der kognitiven Voraussetzungen für Pro-

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 317



grammierfähigkeit. An dieser Stelle kommt auf verschiedene Weise eine Metaphoro-
logie zum Zuge, wobei ich auf zwei Perspektiven näher eingehen möchte: eine vor-
dergründige und eine eher kognitive Perspektive. Vordergründig werden mittels einfa-
cher syntaktischer Begriffe und teilweise schlichter Namen für die
Programmieranweisungen Metaphern gesetzt, die richtungsweisend für ein Verständ-
nis mit einem nicht anwesenden Sinn sind:
– void
– return
– import static
– out.println()
– …

Auch wenn diese Namen für die Syntax – hier aus der Programmiersprache Java –
völlig ungeordnet daherkommen², weisen sie durch ihre metaphorische bzw. ur-
sprüngliche Wortbedeutung darauf hin, was diese Zeilen machen werden: import im-
portiert bzw. ruft etwas auf, was nicht zur Örtlichkeit des Programmierabschnittes
gehört und wird unter programminternen Umständen zur Verfügung gestellt. Mit dem
Hinweis auf programminterne Umstände soll an dieser Stelle der Analyse der digital-
datafizierten Metaphorik schon darauf hingewiesen werden, dass eine ganze Reihe von
Befehlen einem programminternen und damit sensitiven Aufruf folgen, d.h. es hängt
im Detail davon ab, welcher Befehl in welcher Code-Umgebung steht. Dies gilt sicherlich
nicht für alle Befehle, da einige ziemlich eindeutig sind, bspw. lässt der if-else-Befehl
nicht viel Spielraum, wohingegen andere Befehle wie import sich nicht nur auf ver-
schiedene Objekte beziehen können, sondern zudem auch unterschiedliche, nicht zu
erwartende, zusätzliche Aufgaben erfüllen können. Darüber hinaus müssen die Na-
men, die in der Syntax einer Programmiersprache stehen, nicht notwendigerweise das
machen, was sie mit ihrer ersten vermeintlichen Interpretation assoziieren. Vielmehr
lebt das Programmieren in erster Linie vom Ausprobieren kleiner, verständlicher Bei-
spiele. Die Komplexität der Programme und das Wissen um die richtigen Befehle sind
Prozesse des Lernens durch Handeln und Ausprobieren. Nur in wenigen Fällen glückt
einem Programmierer im Rahmen der Softwareentwicklung – hier verstanden als der
Prozess von der ersten Aufgabenstellung bis hin zum fertigen Produkt – im ersten
Anlauf ein fertiges Programm: Das sogenannte Debuggen bzw. Fehlerfinden bringt ei-
nen großen Zeitaufwand beim Programmieren mit sich.

Die kognitive Perspektive auf eine Metaphorik des Programmierens möchte ich mit
der folgenden Frage einleiten: Was passiert kognitiv, wenn sich Programmierer in
diesen kleinen Schritten des beständigen Korrigierens, Neuansetzens und Debuggens
einer Programmieraufgabe widmen? Im Wesentlichen lässt sich dies mit der Imagi-

2 Die Befehle sind insofern in dieser Liste ungeordnet, als sie nicht in der Reihenfolge auftreten und
erklärt werden, wie man sie in einschlägigen Einführungsbüchern für die Programmiersprache Java
finden würde. Nichtsdestoweniger lassen sie durch eine herkömmliche Semantik erkennen, was mit
dem Befehlen angewiesen werden kann.

318 Domenico Schneider



nations- und Metapherntheorie des Psycholinguisten George Lakoff und des Philoso-
phen Mark Johnson beantworten. In ihrem teils psycholinguistischen, teils sprach- und
verkörperungsphilosophischen Ansatz sind sie bemüht, den Zusammenhang von kör-
perlicher Bewegtheit und sprachlichem sowie kognitivem Verstehen herauszustellen,
um damit ein eigenes Metaphernkonzept auf Basis des körperlichen Verstehens zu
entwickeln. Prominent wird dieser Ansatz in Lakoffs und Núñez’ (2000) Buch Where
Mathematics Comes From – How the Embodied Mind Brings Mathematics into Being neu
verhandelt und auf das Verstehen von mathematischen Sachverhalten wie beispiels-
weise Beschränktheit, Grenzwertbildung, Abbildung usw. angewendet. Um diesen in der
Mathematik vermeintlich klar definierten Begriffen einen Sinn abzugewinnen, müssen
eine Beschränkung, eine Schritt-für-Schritt-Anweisung im Sinne des Immer-Weiterge-
hens und so etwas wie das Ab-Bilden leiblich bereits verstanden worden sein. Beide
Autoren (Johnson 2013; Lakoff und Johnson 2008) nennen diese basalen, wiederkeh-
renden räumlichen Strukturen image schemas – im Rückgang auf John Michael Krois
(2011, 211–213) im Weiteren Bildschemata – und bedienen sich in abgewandelter Form
bei der kantischen Schematismuslehre. Die folgenden Bildschemata sollen als Beispiele
dienen: Behälterschema, Hindernis- oder Blockadeschema, Pfadschema, Balancesche-
ma, Kraftschema u.a. All diese Schemata spielen gerade im Prozess des Debuggens eine
zentrale Rolle, ohne dass hierbei ein Psychologismus nahegelegt werden soll. Sobald
der Programmcode beispielsweise unerwartet Dinge hervorruft oder im Extremfall gar
nichts produziert, stellen sich dem Programmierer bzw. der Programmiererin die
folgenden Fragen:

An welcher Stelle im Programm tritt der Fehler auf? (Behälterschema)
Was genau hat die gewünschte Ausgabe verhindert? (Hindernisschema)
Wie wurden die Daten, der Befehl, die Anweisungen manipuliert und umgeformt? (Pfadschema)

Anhand dieser einfachen Überlegungen wird deutlich, dass die meisten zugrundelie-
genden Konzepte bei der Fehlersuche mit basalen Bildschemata wie dem Behälter-
schema, Hindernisschema und Abbildungsschema übereinstimmen. Dabei ist offen-
sichtlich, dass die Ausgaben ganz unterschiedlicher Art sein können: Einem Web-
Programmierer begegnen eher zweidimensionale Flächen, wohingegen ein Program-
mierer von Industrierobotern die Trajektorien bewegbarer Roboterarme betrachten
muss, um sich ein Bild von den möglichen Fehlern machen zu können. Ein Datenanalyst
setzt sich mit den Datensätzen und den dazugehörigen, meist mathematischen Abrufen
auseinander und ein Elektroingenieur geht mit signaltechnischen Mitteln und den
dazugehörigen Programmen um. Je nachdem, welche Programmiersprache verwendet
wird, können eigene Befehle in den Code eingegeben werden, um zu überprüfen, was
geschieht. Folgende Liste zeigt für einige Programmiersprachen, wie dieses Aufsuchen
von Örtlichkeiten und Ausgabewerten abgefragt wird:

JavaScript Webdesign console.log()
Python Multiparadigmensprache print(), logging.info(),

logging.debug(), u. a.

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 319



Java Objektorientierte Sprache Log.v(), Log.d(), Log.i(),
Log.w(), Log.e(),
System.out.println()

Diese Aufrufe werden benutzt, wenn es gilt, Programmabläufe zu prüfen und man in
einem vermeintlich räumlichen Sinne in den Ablauf hineinschauen möchte. Faktisch
geschieht dies nicht, da der Programmierer bzw. die Programmiererin an die Tastatur
gebunden bleibt und lediglich durch Eingabe solcher suchender Befehle versucht, die
Ausgaben zu prüfen. Es zeigt sich an diesem Umstand des vermeintlich räumlichen
Suchens im Programmiercode, dass die räumlichen Verständnisweisen beim Pro-
grammieren grundlegend sind.

Völlig abgesehen von der oben dargestellten kognitiven Verstehensweise bei der
Fehlersuche innerhalb eines Programmiercodes wird ein ähnlicher Ansatz in der Di-
daktik des Programmierens angewendet (Linn 1985, Hahn et al. 2012, Folie 2018, Fe-
dorenko et al. 2019). Nach dem Ansatz von Lakoff und Johnson muss zunächst leibliches
Verstehen für kognitive und imaginative Vorgänge erprobt werden, damit das Pro-
grammieren gelingt. Mittels haptischer Spielgeräte und einfacher Tafeln sollen in einer
spielerischen Weise die Stapelverarbeitung im Sinne einer sequenziellen Arbeitsweise
vermittelt werden (Hahn et al. 2012, 138–139). Die zugrundeliegenden Schemata des
Blockierens und des Weges werden hier letztlich bedient. Ferner werden idiomatische
Redewendungen des Programmierens Teile und Herrsche durch simple Beispiele für
Kinder plastisch gemacht: Zerlege das Problem in beherrschbare Teilprobleme und
arbeite diese nacheinander ab.

Die Beispiele, die hier im Hinblick auf die Praxis des Programmierens erwähnt
wurden, sind selektiv und ließen sich ohne weiteres durch andere ergänzen. Zunächst
sollen sie lediglich darauf hindeuten, dass zum einen das Programmieren selbst
durchzogen ist von räumlichen Verständnisweisen. Diese Verständnisweisen finden
nicht nur beim Programmieren statt, bspw. beim Erstellen eines Programms oder einer
Fehlersuche im Programm. Sie begegnen uns auch im Alltag, wenn die digital-datafi-
zierte Welt nicht funktioniert, wie sie in unserer Vorstellung zu funktionieren hat.
Disfunktionalität im Umgang mit den Medien ruft die originären Metaphern des Blo-
ckierens, des Behälterschemas und des Pfadschemas in uns auf. Selbst als nicht technik-
affiner Mensch geht man zumeist bei Fehlfunktionen, etwa des Monitors oder eines
externen Eingabegerätes, systematisch entlang der Verbindung vor: Man prüft das
Gerät selbst, die Verbindung und den Rechner anhand der Untersuchung von Software
und Hardware. Ferner werden in der schulischen Ausbildung wie beim Programmieren
Möglichkeiten geboten, sich den Heimcomputer selbst einzurichten. Sei es der Stand-
computer oder das schlichte Vernetzen von Smartphones – man vermittelt den
Menschen vermehrt bereits im Kindesalter, wie die digital-technisierten Endgeräte
miteinander kommunizieren. Die Investitionen in diesen zwei Bereichen – Program-
mierfähigkeit und digital-technisiertes Hardwarewissen – werden immens erhöht, um
eine breitere Gesellschaftsschicht auf das Lösen von digital-technisierten Problemen
bereits im Kindesalter vorzubereiten. Damit geht eine spezifische Hintergrundmeta-

320 Domenico Schneider



phorik des medialen, digital-datafizierten Geschehens in einen sprachlich-lebenswelt-
lichen Allgemeinzusammenhang über, der uns vor allem in unserer Erkenntnisfähig-
keit neu bestimmt. Die alltäglichen Probleme werden nicht ausschließlich an den
einzelnen Werkzeugen erkannt, sondern gerade in ihrer Hardware-Software-Verwo-
benheit erhalten die Medien eine neue Aufmerksamkeit, die vor allem durch eine neue
metaphorische Sprechweise über diese Verwobenheit gegeben ist. Dieser Zusammen-
hang wird im letzten Abschnitt nochmals aufgegriffen.

Im nun folgenden Abschnitt soll auf eine Problematik eingegangen werden, die sich
auf einer anderen Ebene ansiedelt als der bisher besprochenen, kognitiven Ebene einer
Metaphorik des Digital-Datafizierten: Seit jeher gibt es die Problematik der Bedeutung
und Übersetzung von metaphorischen Ausdrücken. Diese Ebene stellt ein schweres
Problem (engl. hard problem) dar. Denn neben der schöpferischen Fähigkeit des
Menschen, beständig neue Metaphern zu bilden, funktioniert die rechnergestützte
Verarbeitung von Sprache in erster Linie nur mit einer klar denotativen Sprache, die in
irgendeiner Weise neben einer eindeutigen Syntax auch eine eindeutige Beziehung der
Wörter zu einem nichtsprachlichen oder sprachinternen Bereich voraussetzt, d.h., es
muss eine eindeutige Referenz der sprachlichen Zeichenketten geben, sofern diese
computergestützt weiterverarbeitet werden sollen. Diese Eigenschaft wird gerade von
Metaphern gestört, da sie nach der Auffassung der meisten Denker und Denkerinnen
eben nicht jene repräsentationale, eineindeutige Eigenschaft erfüllt. Metaphern deuten
etwas an, was ihrer wörtlichen Bedeutung zunächst nicht zu entnehmen ist.

3 Das Problem der Übersetzbarkeit
Das Problem der Übersetzbarkeit zeigt sich in vielen Bereichen der Sprache. Drei Be-
reiche seien hier genannt und grob umrissen: Zum Ersten besteht das Übersetzungs-
problem zwischen unterschiedlichen Sprachen, was bspw. in Quines Buch Wort und
Gegenstand (1986) oder auch bei dem französischen Strukturalisten de Saussaure in
Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft (2001) prominent angegangen wurde.
Dieser Bereich hat eine ganze Reihe von Debatten und eigene linguistische Programme
nach sich gezogen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann. Zum Zweiten
lässt sich der Bereich der Kommunikation des Menschen im Vergleich zu anderen or-
ganismischen, animalischen und vegetativen Systemen nennen. Unterschiedliche Mo-
delle lassen sich in der Forschung finden, die von der Kommunikation von Mikroor-
ganismen, über unterschiedliche Kommunikationsweisen der Insekten und der
Kommunikation der Säugetiere bis hin zu Pflanzen reichen. Ein letzter Bereich betrifft
die Übersetzbarkeit bei computergestützten Systemen, worin es vor allem darum geht,
wie Sprachsysteme menschliche Sprache erkennen und im Hinblick auf ihre Bedeutung
verstehen können. Bei den drei genannten Bereichen lässt sich im Hintergrund der
Debatten und Forschungsergebnisse die grundsätzliche Frage ausmachen: Was ist
Sprache, und kann Sprache lediglich durch menschliche Sprache bestimmt werden?
Darüber hinaus schließt sich daran die Frage an, wie die Übersetzbarkeit überhaupt mit

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 321



den unterschiedlichen Auffassungen der hier genannten Forschungsbereiche umgeht.
Dabei scheint eine eigene Metaphorik die einzelnen Bereiche über das Problem der
Übersetzbarkeit lediglich lose zu verbinden, denn – um hier mit einem oben ange-
sprochenen Beispiel zu arbeiten – das menschliche Sprachverstehen als Paradigma für
die Kommunikation von Insekten zu gebrauchen, scheint eine eigene metaphorische
Übertragungsproblematik mit sich zu bringen. Im Folgenden wird das Problem der
Übersetzung bzw. der Übersetzbarkeit auf die menschliche Sprache im Vergleich zur
computergestützten Spracherkennung eingeschränkt. Mit dieser Einschränkung wer-
den im Hinblick auf das metaphorische Sprechen und Verstehen selbst wieder spezi-
fische Einschränkungen vorgenommen. Denn zunächst erkennt künstliche Intelligenz
nach heutigem Stand der Technik lediglich geschriebene – im Wesentlichen getippte
Zeichenketten – und bedingt auditive Sprache, bspw. Alexa, Siri oder auditive
Sprachassistenz bei telefonischen Abfragen.³ Aber selbst wenn man die nicht-desi-
gnativen Elemente der lebendigen Sprachen, bspw. Aspekte der Gestik und der Mimik,
mit all ihren Facetten der Bedeutungen und Assoziationen in Mikroereignissen weg-
nähme und sich auf die geschriebene Sprache oder im Anschluss an Saussure auf die
langue (Saussure 2001) restringierte, bleibt immer noch eine Vielzahl von Ambiguitäten,
Vagheiten und semantischen Offenheiten übrig, die im Wesentlichen durch die Meta-
pher bedingt sind.Um diese Ambiguitäten und semantischen Offenheiten im Lichte eines
technisch-künstlichen Verstehens – eigentlich technisch-künstlichen Weiterverarbei-
tens – von Metaphern soll es im Weiteren gehen. Als Ausgang soll dabei eine Diskussion
zwischen Donald Davidson und Max Black zur Metapher aufgegriffen werden, um sich
daraufhin dem computergestützten Verstehen von Metaphern und der damit verbun-
denen Problematik des Übersetzens zu nähern.

In seinem Text Was Metaphern bedeuten verneint Davidson die Möglichkeit, Me-
taphern in einem Handbuch zu sammeln:

Jegliche Verständigung durch die lebendige Sprache setzt das Wechselspiel schöpferischer Kon-
struktion und schöpferischer Deutung voraus. Was die Metapher dem Gewöhnlichen hinzufügt, ist
eine Leistung, die keine semantischen Mittel verwendet, die über diejenigen hinausgehen, auf die
das Gewöhnliche angewiesen ist. Es gibt keine Vorschrift für das Bilden von Metaphern; es gibt
kein Handbuch zur Bestimmung dessen, was eine Metapher„bedeutet“ oder„besagt“; es gibt keine
Metaphernprobe, die nicht Geschmack verlangt. (Davidson 1998, 49)

Auch wenn Davidsons Antwort im Hinblick auf Metaphern kontrovers diskutiert
werden kann, muss man mit Davidson in ihrer schöpferischen Fähigkeit und Eigenart
die Unmöglichkeit einer lexikalischen Indizierung anerkennen. Hiervon abgesehen
richtet sich Davidsons Position zur Metapher vor allem gegen Max Blacks Behauptung,

3 Meiner Kenntnis nach können Sprachassistenten nur unter der Bedingung, dass sie von einem
einzelnen und bekannten Menschen angesprochen werden, adäquat antworten bzw. die gewünschten
Befehle ausführen. In einem Szenario wie bspw. der überkomplexen Sprechaktsituation eines Par-
tygesprächs fällt es den Sprachassistenten schwer die relevanten Informationen herauszufiltern bzw.
die richtige Stimme zu erkennen, was dem Menschen im Allgemeinen keine Schwierigkeit bereitet.

322 Domenico Schneider



dass es eine weitere Bedeutung der Metaphern jenseits der wörtlichen gäbe: „Der
Hauptfehler, mit dem ich ins Gericht gehen werde, ist die Vorstellung, eine Metapher
habe zusätzlich zu ihrem buchstäblichen Sinn, eine weitere Bedeutung. Diese Vor-
stellung ist vielen gemeinsam [genannt wird u.a. Max Black]“ (Davidson 1998, 50). Nach
Davidson sagen Metaphern schlichtweg, was sie buchstäblich bedeuten. Diese Position
scheint bei einigen Varianten angedacht zu werden, die Black in seinen Text Die Me-
tapher analysiert. Black dokumentiert im besagtem Text einige Möglichkeiten, bspw.
die Substitutionstheorie und die Vergleichstheorie, entlang derer man versuchen kann,
eine Semantik der Metaphern zu entwickeln, die eine Art der Übersetzbarkeit garan-
tieren könnte: Nimmt man die Substitutionstheorie, müsste man neben der vermeint-
lich figurativen Sprache der Metapher selbst die beabsichtigte Bedeutung m, die
Funktion f und eine Umkehrfunktion f -1 zum Wiederentschlüsseln angeben. Bei Ana-
logien wäre dies dann durch Listen gegeben, die die Analogien in ihren endlich vielen
Möglichkeiten angäben. Nach dem obigen Einwand Davidsons wäre all dies nicht ge-
geben, da die Metapher sich aufgrund ihres singulären Status einer Übersetzung ent-
ziehe, auch wenn Davidson als Quineschüler einem System von Referenz, Bezug und
Bedeutung ebenso bei Metaphern zustimmt. Denn Davidson selbst vertritt gegenüber
anderen Vertretern wie eben Black, aber auch Owen Barfield, die These, dass die Me-
tapher keiner Sonderbetrachtung im Hinblick auf die semantische Übertragung bedarf.
Sie besitzt – und hiermit wendet er sich explizit gegen Black – keinen „speziellen ko-
gnitiven Gehalt“ (Davidson 1998, 69–70).

Die viel besprochene Diskussion zwischen beiden braucht an dieser Stelle nicht
fortgeführt zu werden. Es fällt auf, dass für eine computergestützte Bearbeitung von
Metaphern eine andere Position beider Metapherntheoretiker recht nah an ein Kern-
problem des Umgangs mit Metaphern heranführt: Der Gebrauch von bzw. die Inter-
aktion mit Metaphern liefert die Schlüsselfunktion zum Verständnis der Eigenart der
Metapher. Black selbst entwickelt in seinem ursprünglichen Text Die Metapher – und er
spezifiziert diese Position später auch (Black 1996b) – eine Interaktionstheorie der
Metapher, d.h. Metaphern sollten weniger über eine Substitutions- oder Vergleichs-
theorie verstanden werden, sondern mehr über eine Interaktion auf einer Ebene der
Sprechenden. Auch wenn Davidson selbst diese Position nicht völlig teilt, stimmt er
dieser im Hinblick auf die Erscheinungsweise der Metapher zu:

Keine Theorie der metaphorischen Bedeutung oder der metaphorischen Wahrheit kann die
Funktionsweise der Metapher erklären helfen. Die Metapher bewegt sich auf den gleichen be-
kanntermaßen sprachlichen Gleisen wie die allerschlichtesten Sätze; […] Was die Metapher aus-
zeichnet, ist nicht Bedeutung, sondern Gebrauch – in dieser Hinsicht verhält sie sich wie das
Behaupten, Anspielen, Lügen, Versprechen oder Bemängeln. (Davidson 1998, 68)

In diesem Gebrauch zeigt die Metapher lediglich etwas an, „gewöhnlich etwas eklatant
Falsches oder etwas absurd Wahres“ (Davidson 1998, 68). Damit wird die Eigenart der
Metapher im weiten Sinne auf den Gebrauch und im engeren Sinne auf die Interaktion
zwischen den Sprechern und Sprecherinnen verlegt. Doch wenn die Metapher in die
Interaktion zwischen Sprechern und Sprecherinnen verlegt wird, dann müssen

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 323



sprechakttheoretische Überlegungen zusätzlich berücksichtigt werden. Ted Cohen hat
diesbezüglich im Rückgang auf John Austins Sprechakttheorie wichtige analytische
Beobachtungen formuliert, die sich im Spannungsverhältnis zwischen der Lokution
(Handlung des „Etwas Sagen“), der Illokution (Vollzug einer konventionellen Sprech-
handlung) bzw. der Perlokution (Akt der Erzielung einer Wirkung) und dem Sinn des
geäußerten Dings (Referenz), der Bedeutung und der Kraft der Wortketten halten
(Cohen 1998, 37–48). Details müssen hier ausgespart werden, aber im Wesentlichen
erschwert diese sprechakttheoretische Komplexität einen eindeutigen algorithmisier-
ten Umgang mit Metaphern: „Es würde keinen konsistenten Algorithmus zur Erzeugung
von Metaphern geben, und also auch kein mechanisches Verfahren, um sie, wenn sie
auftreten, als solche zu identifizieren“ (Cohen 1998, 29). Es liegt nach Cohen im Wesen
der Metapher selbst, dass „die Fähigkeit zur Bildung und zum Verständnis von Meta-
phern nicht im Beherrschen angebbarer Regeln besteht“ (Cohen 1998, 31). Darüber
hinaus überschreitet die Metapher mutmaßliche Grenzen der Sprache selbst und ent-
zieht sich einer Algorithmisierung und damit einer digital-technisierten Sprachverar-
beitung, sofern letzteres ausschließlich auf Basis einer Schritt-für-Schritt-Anweisung,
also eines Algorithmus, bewerkstelligt werden soll.

Von diesen sprechakttheoretischen Anmerkungen abgesehen, spiegelt die Diskus-
sion zwischen Davidson und Black ein Spannungsverhältnis wider: Auf der einen Seite
der Glaube an und die Hoffnung auf eine Möglichkeit der Übersetzung bei hinlänglicher
Theoretisierung der Metaphern, und auf der anderen Seite die Absage an die Annahme,
dass man den Metaphern nur als Singularitäten begegnen kann. Beide analytischen
Denker stimmen sicherlich hinsichtlich des besonderen Status der Metapher überein,
und sie treffen sich in der Auffassung, dass es mehr bedarf als eines bloßen lexikali-
schen Verständnisses, um Metaphern zu verstehen. Metaphern bleiben in vielerlei
Hinsicht kontextsensitiv, wobei gerade hier der nichtsprachliche Umstand angespro-
chen werden muss: Eine „Parade machen“ hat beispielsweise im Zusammenhang einer
Festlichkeitsplanung eine ganz andere Bedeutung als beim Ausüben oder Erlernen des
Fechtsports. Gerade dieser Kontext fehlt aber zumeist beim gegenwärtigen Stand in der
digital-technischen Sprachverarbeitung. Metaphern stellen in ihrer Gesamtheit und
ihrer Vollumfänglichkeit ein schweres rechnerisches Problem dar und weisen damit
auf eine faktische Grenzlinie zwischen dem menschlichen Verstehen und der digital-
datafizierten Weiterverarbeitung von Sprache hin.

Abgesehen von dem Spannungsverhältnis, das zwischen Black und Davidson be-
steht, lässt sich bei James H. Martins Projekt ein rechnergestütztes Modell von Meta-
phern finden (Martin 1988, 1990, 2015). Martin geht bei diesem Versuch auf sogenannte
natürliche sprachliche Systeme zurück. Der Rahmen, in dem Martin diese Arbeiten
anlegt, besteht in einem lernfähigen computergestützten System, welches Metaphern
interpretiert, denotiert und ferner akquiriert, also sogar erwirbt. Das ursprüngliche auf
UNIX laufende System MIDAS (Metaphor Interpretation, Denotation, and Acquisition
System) ging von einem wissensbasierten Ansatz aus, der in Datenbanken integriert
sein muss (Martin 1991, 21). Darüber hinaus wird ein repräsentationales Verständnis

324 Domenico Schneider



der Sprache angelegt, welches auf einer klassischen Quellen-Ziel-Dichotomie der Me-
tapher selbst basiert:

The metaphors that are a conventional part of the language are represented directly as associations
between source and target concepts. The normal interpretation of metaphoric language proceeds
through the application of this metaphoric knowledge. The approach also shows that new meta-
phors can be learned by incrementally extending these known metaphors. (Martin 1991, 21)

Wie die obige Diskussion bei Black, Davidson und Cohen zu dieser Art des Meta-
phernverständnisses bereits gezeigt hat, scheint mir der innovative und nichtdeter-
ministische Aspekt der Metapher mit derartig algorithmenbasierten Techniken nicht
vollständig erfassbar. Damit lässt sich natürlich nur eine grobe Abschätzung angeben,
welcher Typ Metapher durch computergestützte Assistenzsysteme behandelbar ist.
Hierzu gehören diejenigen, die sich in Form von Quelle-Ziel-Konzepten hinlänglich
aufdröseln und ferner in Form von graphenbasierten bzw. hierarchischen Daten-
bankmodellen pressen lassen. Mit dieser Einschränkung scheint es naheliegend, dass
zumindest im Hinblick auf das, was Rüdiger Weingarten „konventionelle Metapher“
(englisch: conventional metaphor) nennt, eine semantische Interpretation möglich ist.
Auf den ersten Blick korrespondiert dies nur bedingt mit dem oben skizzierten Ansatz,
dass beispielsweise räumliche Metaphern bzw. auf einer allgemeineren kognitiven
Ebene Bildschemata basale Verständnisstrukturen bei einem leiblich agierenden
Menschen etablieren. Obgleich Martin sich explizit auf Lakoff und Johnson bezieht,
scheint er diese grundlegende Erkenntnis eines leiblichen Fundamentes für Sprach-
verständnis zu übersehen. Ferner können kulturell-historisch erwachsene Metaphern,
sofern sie sich noch im Entstehen befinden und nicht zur Datenbank gehören, nur be-
dingt von einem derartigen System hinlänglich erfasst werden.

Um diese Problematik zumindest in Ansätzen näher zu beleuchten, muss man sich
die eigentlichen digital-technisierten Mechanismen näher anschauen. Weingarten
macht dies im Rückgang auf Martins Dissertation an einer simplen Anweisung deutlich,
die als eine Übersetzung einer Abfrage im MIDAS-System herangezogen wird:

How can I get into LISP?

get into wird dabei als conventional metaphor angesehen. Die Interpretation der Anfrage geschieht
in einem zweistufigen Prozeß:

a.) Syntaktischen Parsen und vorläufige semantische Interpretation. Diese Analyse ist von dem
Lexikon und der Grammatik des Parsers determiniert.

b.) Überprüfung, ob die Interpretation in den UNIX-Kontext paßt und ggf. Ersetzen der vorläufigen
Repräsentation durch eine in dem Kontext angemessene Interpretation auf der Basis einer con-
ventional metaphor, die das Lexikon kennt. (Weingarten, 287)

Die Abfrage führt dann entsprechend zu invoke LISP bzw. enter LISP.Weitere Beispiele
für diese Schritt-für-Schritt-Anweisung lassen sich aus Martins Dissertation entnehmen
(Martin 1990, 1–21; Martin 1988, 189–207). Neben der typografischen Erkennung der

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 325



Zeichenkette bzw. der auditiven Signalerkennung (bspw. Amazons Alexa oder Apples
Siri) finden derartige Schritte auf Basis unterschiedlicher semantischer Algorithmen
statt, wie sie durch Martin und Daniel Jurafsky (2024) zusammengetragen worden sind:
Neben Natural Language Processing (NLP), die regelbasierte und statistische Ansätze
(bspw. N-Gramm-Modelle) beinhalten (Jurafsky und Martin 2024, 4–31, 32–53, 56–75),
werden Deep Learning Ansätze in Form von Wort- und Satzeinbettungen verwendet
(Jurafsky und Martin 2024, 101–129, 132–181) und schließlich semantische Analysen
herangezogen, um bspw. Kontextanalysen der Textumgebung zu berücksichtigen (Ju-
rafsky und Martin 2024, 101–129). Oft werden diese Methoden in hybriden Imple-
mentierungen nachgeschaltet, um robuste Ergebnisse zu erhalten. Das zentrale Mo-
ment bleibt jedoch das Parsen, d.h. das sequenzielle Signieren von Zeichenketten, denn
letztlich muss auf einer tiefer liegenden, rechnergestützten Ebene eine Zeichenkette in
Bits und Bytes vorliegen, um überhaupt für den Rechner bearbeitbar zu sein. Darüber
hinaus scheint mir bei allen Ansätzen sowohl das Vorliegen oder das Erzeugen von
einer brauchbaren Datenbankstruktur als auch ein meist statistisch orientierter Zugriff
auf jene Datenbank unabdingbar. Beispielsweise antizipiert Martins MIDAS-System
auch die Möglichkeit des Lernens von neuen Paraphrasen für zunächst nicht eindeu-
tige, eben metaphorische Sätze, die vom Anwender an das Assistenzsystem gegeben
werden, um das datenbasierte Lexikon nach und nach zu erweitern. Aber es bleibt bei
einer Datenbankerweiterung. Hier können sich beim heutigen Stand der Technik die
Assistenzsysteme auch an den Anwender entsprechend individuell anpassen, was
letztlich bei Autovervollständigung in gewisser Hinsicht schon geschieht. Gerade
neuere sprachbasierte Assistenzsysteme wie ChatGPT können als ein fortgeschrittenes
Beispiel genannt werden. Bei all den hier nur angerissenen Details zur rechnerge-
stützten Bearbeitung von Metaphern steht natürlich die Frage im Raum, ob dies noch
etwas mit Metaphern zu tun hat. Weingarten stellt sich in seinem TextMetaphern in der
Fachkommunikation und Modellbildung explizit die Frage, wie ein derartiges MIDAS-
System nach Martin zu bewerten ist. Mit dem Zugeständnis, dass es sich um eine ge-
schickte Programmierung handelt, schreibt Weingarten:

Die an dieser Stelle interessante Frage lautet nun, was das MIDAS-System mit Metaphern zu tun
hat. Meine Antwort darauf lautet ohne Einschränkung überhaupt nichts. Es geht hier um struk-
turell semantische Phänomene wie Polysemie und Homonymie sowie um die maschinelle Lexi-
konerweiterung. Wie gesagt: Diese Probleme werden geschickt behandelt. Für den unmittelbaren
Kontext von UNIX-Benutzung mag es sinnvoll sein, zwischen to kill a computer process und ter-
minate a computer process keinen Unterschied zu sehen. Die Eigenart von Metaphern wird hier-
durch jedoch vollständig eliminiert. (Weingarten 1993, 289)

Weingarten erteilt damit einer vollständigen Implementierung der metaphorischen
Tiefe von sprachlichen Ausdrücken eine Absage, wenn die rechnergestützte Überset-
zung auf bloßes lexikalisches Verstehen und endlichen Baumstrukturen in Form von
Graphen basiert.

Selbst beim heutigen fortgeschrittenen Stand der Sprachassistenz muss man sich
meines Erachtens im Hinblick auf spezifische Eigenarten der Metapher Weingartens

326 Domenico Schneider



Position anschließen. Sprachliche Metaphorik kann die ihr zugrundeliegende kognitive
Seite in Form von situiert erlebten Sprachakten, die eine geteilte Aufmerksamkeit der
Situation verlangen, nicht einfach in ein diskursives Sprachensemble gießen und hof-
fen, dass metaphorisches Verstehen lediglich durch Datenbankabgleich und Morphis-
men bzw. statistische Zuordnungen von selbst entsteht. Es ist demzufolge nicht nur der
Überkomplexität der sprachlichen Variabilität geschuldet, sondern vieles hängt zudem
vom Spracherleben ab, was den Sprachassistenzsystemen bei dem heutigen Stand
abgeht. Denn diese erleben nicht, sondern gleichen lediglich ab. Sie übersetzen einzig in
die diskursiv-statistische und datenbankgestützte bzw. lexikalische Medialität der Me-
tapher, was zu einem Verlust der präsentativen, menschlich-kulturellen und innovati-
ven Stimmigkeit der Metapher führt. Diese Stimmigkeit der Metapher erscheint mir nur
mittels überkomplexer Strukturen in der Sprachentstehung und -verwendung erklär-
bar zu sein, die sich nicht in endliche Datenbanken und Statistiken einzwängen lässt.

4 Die digital-datafizierten Metaphern im Alltag
In diesem letzten Abschnitt möchte ich mich wieder der menschlichen Seite zuwenden,
indem auf die Metaphorik geblickt wird, die sich im alltäglichen Sprachgebrauch ent-
wickelt hat. Jegliche technische Entwicklung bringt auf lange Sicht eine Veränderung
geteilter Praxen und Kommunikationsweisen mit sich, die wiederum auf unser kor-
relatives Selbstverständnis von Mensch und Welt einwirken. Dies betrifft die gesamte
Spanne von relativ banalen Vollzügen im Alltag, um besorgende und fürsorgliche
Aufgaben zu erledigen, bis hin zu theoretisierenden und modellierenden Überlegun-
gen, die einen reflektierenden Verstandes- oder Beurteilungsakt von uns verlangen.
Zum einen treten die Mittel bzw. das Mediale vermehrt in den Vordergrund des me-
taphorisierenden Verstehens. Mit Horkheimer (1967, 1991) gesprochen, setzt sich in
allen Zusammenhängen eine neue Weise der instrumentellen Vernunft durch, die in
allem eine Berechenbarkeit und eine Zweck-Mittel-Relation setzt, um zumindest eine
potentielle Bewältigung mit gerade technischen Mitteln anzuvisieren und teilweise
auch zu erreichen. Zum anderen hat sowohl (a) im alltäglichen Tracking-Verhalten
(Nachverfolgung) der digital-datafizierten Netzkultur (bspw. die Sport- und Gesund-
heitserfassung durch Trackingassistenten), (b) wie oben gezeigt, in der digital-techni-
sierten Spracherfassung und -assistenz, sowie (c) in der wissenschaftlichen Arbeit das
Denken und Verstehen in Statistik und Wahrscheinlichkeiten mehr an Bedeutung ge-
wonnen. Letzteres hat einerseits Auswirkungen darauf, wie wir die digital-technischen
Medien konzipieren und gestalten. Andererseits – und dies scheint für eine Metaph-
erntheorie der digital-datafizierten Lebenswelt virulent zu sein – verstehen wir uns
selbst und die ästhetischen und wissenschaftlichen Objekte immer mehr in der Weise
einer probabilistischen Zugänglichkeit, die mehr oder weniger bewusst ist. Je weniger
dies bewusst wird, umso mehr ließe sich von einer probabilistisch versteckten Meta-
phorik im Hinblick auf die Referenzobjekte unserer gesamten Weltlichkeit sprechen.
Ian Hacking (2010) hat diesen Umstand wissenschaftshistorisch in seinem Buch The

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 327



Taming of Chance näher bzgl. der Sozial- und Naturwissenschaften beleuchtet. Es kann
hier lediglich angedeutet werden, welchen immensen Einfluss das Denken, Verstehen
und Sprechen mittels expliziter und versteckter Statistik bzw. Wahrscheinlichkeit auf
unser alltägliches Selbstverständnis bzw. auf unsere wissenschaftliche Praxis hat. All
dies wird durch die digitalen Medien erfahrungsmäßig, z.B. mittels Trackingsysteme
zur Selbstoptimierung, verstärkt. Die instrumentelle Vernunft und die statistisch-pro-
babilistisch gestützten digital-technischen Medien bilden somit einen ersten Bereich
der neueren Metaphorik.

Einen weiteren Bereich umfasst den Computer bzw. die Digitaltechnik selbst – hier
als vorfindbare Technologie gedacht –, die ebenfalls einen eigenen Typus von Meta-
phern hervorbringt. In den weitestentwickelten Formen führt diese Vorstellung in der
Philosophie und den Neurowissenschaften (Human Brain Project) zu einer Computer-
Metapher des Geistes, wobei der Geist damit auf seine pure Funktionalität von neuro-
naler Aktivität reduziert wird. Am prominentesten bedient sich Daniel Dennett (1991)
der Computermetapher, womit die neuronale Aktivität des Gehirns mit einer funktional
operierenden Maschine analogisiert wird, um mit diesem Verständnis das sogenannte
Bindungsproblem (englisch: Binding Problem) zu bewältigen. Gemeint ist die neuronale
Grundlage sensorischer Integration, um damit eine einheitliche Wahrnehmung zu
konstruieren. Dennett schreibt:

Here is the hypothesis I will defend: Human consciousness is itself a huge complex of memes (or
more exactly, meme-effects in brains) that can best be understood as the operation of a „von
Neumannesque“ virtual machine implemented in the parallel architecture of a brain that was not
designed for any such activities. The powers of this virtual machine vastly enhance the underlying
powers of the organic hardware on which it runs, but at the same time many of its most curious
features, and especially its limitations, can be explained as the byproducts of the kludges that make
possible this curious but effective reuse of an existing organ for novel purpose. (Dennett 1991, 210)

Es ist auffällig, dass Dennett gerade der Vorstellung einer von-Neumann-Architektur
anhängt, die eine Trennung von Speicherwerk, Rechenwerk und Steuerwerk via Bus-
syteme veranschlagt. Damit war es in der Entwicklung der Computer überhaupt mög-
lich, eine Trennung von Hardware und Software vorzunehmen, um eine Turing-Ma-
schine auch ohne beständiges Verändern der Hardware zu erstellen. Dies trifft auf das
Gehirn nur bedingt zu, da eine Hardware-Software-Unterscheidung bei biologisch
neuronalen Strukturen keinen Sinn ergibt. Dennett ließ sich von der Möglichkeit leiten,
dass mit der von-Neumann-Architektur die Computerprogrammbefehle und die Spei-
cherung von Daten auf demselben Medium stattfinden konnten. Ob dies nun auf das
Gehirn zutrifft, scheint beim gegenwärtigen Standpunkt der Forschung noch unklar zu
sein und die Diskussion muss anderen überlassen bleiben. Mir scheint schlichtweg die
Leichtfertigkeit, mit der Dennett sich der Computer-Gehirnmetapher bedient, ein Bei-
spiel zu sein, wohin sich ein Teil der gegenwärtigen Vorstellung in der Philosophie des
Geistes hinbewegt, gleichwohl es an Kritikern an dieser Sicht nicht mangelt (Choudhury
und Slaby 2012; Helm 1997). Insgesamt ist hiermit die Spitze einer gesellschaftlichen
Auffassung erreicht, auf die ich im Weiteren kurz eingehe.

328 Domenico Schneider



Dass solche metaphorischen Vorstellungsbilder Spuren zunächst für den Geist oder
die Seele hinterlassen, hatte Gehlen bereits in Die Seele im technischen Zeitalter er-
kannt, wo er sich auf die sozialpsychologischen Probleme in der Gesellschaft bezieht.
Hierbei spannt Gehlen den weiten Bogen entlang der Evolution der Menschheit auf.
Beginnend vom Jäger- und Sammlerdasein über die handwerkliche Technisierung bis
zur industriellen Revolution stehen die Menschen einer Umformung des Geistes ge-
genüber, die einen Einfluss auf das Selbstverständnis des Menschen und nach Gehlen
ferner auf die Seele hat. Gehlen schreibt:

Bemerkt man, wie sehr weitgehend das primitive Denken von den Gesetzen der ‹übernatürlichen
Technik› besetzt war, so wird niemand erwarten, daß das Seelenleben des Menschen von dem
Übergang zur Industriekultur unergriffen geblieben ist. Wir haben es mit einer Umwälzung zu tun,
die man an Tiefgang nur mit der ‹neolithtischen Revolution› vergleichen kann – mit jener pähis-
torischen Epoche, da die Menschheit das Jägerdasein verließ und mit dem Ackerbau und Viehzucht
die Seßhaftigkeit wählte und mit ihr in der Folge die dichtbevölkerte Großsiedlung, die Reich-
tumsdifferenzierung, die Herrschaft, die Arbeitsteilung und nicht zuletzt die selbst seßhaft wer-
denden Götter mit ihren Tempeln und Kulten. Ähnlich durchgreifend wird die Verwandlung der
Welt durch die Industriekultur sein, wenn die Menschheit eine stählerne und drahtlose Hülle um
den Erdball spinnt – wir stehen erst am Anfang dieses Vorganges und in seinen ersten beiden
Jahrhunderten. (Gehlen 1972, 23–24)

Diese Veränderung unseres Selbstverständnisses auf Basis einer Technikentwicklung
wird neben der Technikpraxis, d.h. dem Umgang und dem Gebrauch von Technik, über
die Sprache und damit durch unsere Imaginationsfähigkeit strukturiert. Als Prozess
verstanden wird sie – die Veränderung unseres Selbstverständnisses – daher konti-
nuierlich durch die Technik bestimmt. Dies gilt umso mehr, sobald die Kommunikation
selbst über digital-technische Funktechnik bewerkstelligt wird, wobei hier gerade die
Metaphorik in Form einer Potenz höherer Ordnung vorliegt. Denn wenn die Kommu-
nikation selbst thematisch wird, greifen die technischen Gerätschaften auf verschie-
dene Weise in die vertraute Lebenswelt ein. Zum einen zeigt sich auf einer allgemei-
neren Ebene eine Art Technoimagination (Flusser 1996, 209–222), wie sie von Vilém
Flusser (1996) beschrieben wurde. Flusser macht darauf aufmerksam, dass wir uns,
unsere Praktiken und unsere Beziehungen zu unseren Mitmenschen verstärkt über die
medial vermittelten Techniken imaginieren: Eine Festlichkeit, bspw. eine Hochzeit, die
Einschulung der Kinder, usw. wird weniger über das Ereignis gedacht, sondern viel-
mehr über die erhofften und dann später auch erzeugten Fotografien. Dies gilt umso
mehr bei wissenschaftlichen Instrumentarien, die einen umfangreichen Teil der wis-
senschaftlichen Praxis und wissenschaftlichen Objekt- bzw. Gegenstandbestimmung
einnehmen. Zum anderen zeigt sich das technikbedingte Selbstverständnis schlichtweg
an unterschiedlichen Beispielen der metaphorischen Sprechweise: Jemanden an der
Strippe haben war eine völlig geläufige Beschreibung dafür, dass man mit jemandem
telefonierte. Die digital-technischen Geräte werden oftmals dabei verwendet, neue
metaphorische Ausdrücke zu gestalten, wie man bspw. bei dem Ausspruch etwas auf
dem Schirm haben erkennen kann: Man verdeutlicht seinem Gesprächspartner, dass
man sich an zu erledigende Dinge erinnert oder erinnern wird. Unser Geist und die

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 329



metaphorische Selbstbeschreibung wird spätestens seit der digitalen Netzkultur be-
stimmt durch die Strukturen, die diese digitale Netzkultur mit sich bringt:
– sozial vernetzt sein, Netz, Vernetzung (Friedrich, 2015)
– Informationen teilen, sharing
– die eigenen Aufgaben auf dem Schirm (screen) haben
– digitale Gesellschaft
– Plattform im doppelten Sinne: Internetseite und als Sammelbegriff für Gemein-

schaft
– digital native (digitaler Eingeborener) bzw. born digital (digital geboren)
– mein Akku ist leer: ausgebrannt sein (burnout)
– Inforg (Floridi 2015, 129–132)

Die Liste ließe sich ohne weiteres erweitern, da beispielsweise verbale Konstruktionen
hier nicht aufgenommen sind. Ein TikTok machen, WhatsAppen oder googeln stellen
derartige metaphorische, aber auch metonymische Kurzerläuterungen dar, die sich an
spezifische mediale Dienstleister eines sozialen Netzwerks orientieren und somit zu-
meist die Namen von Softwareherstellern für eine Tätigkeit der digital-technischen
Netzkultur selbst ansprechen. Der eingangs aufgestellte Bezug zu einer Mechanisierung
des Geistes in der Aufklärung anhand von Blumenbergs Überlegung zur Uhrwerkme-
tapher wird in der zeitgenössischen Auffassung von Weltverhältnissen nochmals ge-
ändert und radikalisiert. Der Mensch identifiziert sich nicht mehr mit einer mecha-
nischen Maschine, es werden vielmehr metaphorische Analogisierungen zur
Digitaltechnik gewählt und präferiert. Insbesondere wird bewusstseinsmäßig eine
Gleichsetzung mit Information angestrebt, was sich in den Praxen niederschlägt. Was
sagt dies nun im Anschluss an Blumenberg über größere geordnete metaphorische
Sammelbegriffe wie den des Menschen aus? Diese zeigen offensichtlich, dass zwar ei-
nerseits eine Kontingenz im Hinblick auf die jeweilige Besetzung besteht, dass aber
andererseits Notwendigkeiten in der Lebenswelt zu finden sind. Die Metaphern krie-
chen gleichsam aus diesem Mutterboden des Vorwissenschaftlichen heraus und geben
durch die gängigen Weisen wieMetonymie, Polysemie, Substitution und Vergleich einen
lebensweltlichkulturellen Index, der selbst die zur Lebenswelt gehörende parole, d.h.
die individuelle Realisierung der Sprache in konkreten Sprechsituationen, im hohen
Maße bestimmt.

Zusammenfassung und Ausblick
Es wurden in diesem Artikel drei Facetten der Metaphorik einer digital-datafizierten
Lebenswelt angesprochen. Erstens zeigt die Auseinandersetzung mit der ingenieur-
wissenschaftlichen Herstellungsseite der Netzkultur anhand der Praxis des Program-
mierens unterschiedliche Bereiche der Metaphorik, welche sich zumindest partiell
mittels des psycholinguistischen Verkörperungsansatzes nach Lakoff und Johnson
konzeptualisieren lassen. Dies spiegelt sich zum einem in der Syntax der Program-

330 Domenico Schneider



miersprachen wider, zum anderen lässt sich das Sprechen über das Programmieren
bzw. das Verstehen des Programmierens mittels bildschematischer Strukturen erklä-
ren. Zweitens findet man im Rahmen der gesamten digital-technischen Semantik ein
explizites Bestreben, die Metapher in die digital-datafizierte Netzkultur zu integrieren.
Dieses Bestreben wurde mittels einer klassischen Diskussion der Metapherntheorie
zwischen Max Black und Donald Davidson eingeleitet, um zu zeigen, dass die klassische
analytische Metapherntheorie bereits in ihren Anfängen die Interaktion und den Ge-
brauch der Metapher als ein eigentümliches Spezifikum der Metapher selbst heraus-
stellt. Mit den heute bekannten Technologien kann lediglich ein datenbankgestütztes
Verständnis der Metapher etabliert werden, womit die überkomplexen Eigenschaften
des Metaphernverstehens nicht erreicht werden. Der dynamische Charakter jeder
Metaphernentwicklung wird nur behelfsmäßig mit diesen Technologien aufgefangen.
Schließlich wurde im letzten Abschnitt die Veränderung des Sprechens in und mittels
einer digital-technischen Netzkultur besprochen, um ferner den Bogen zu Blumenbergs
Hinweis auf die zugrundeliegende technische Hintergründigkeit für unser Selbstver-
ständnis und unsere Sprechweisen zu schlagen. Dabei zeigen sich strukturelle Son-
derheiten, die vor allem die Technologieentwicklung auf Basis von digital-datafizierter
Kommunikationstechnik selbst betreffen. Ferner muss auf die generellen Tendenzen
einer Wahrscheinlichkeits- und Statistikmetaphorik hingewiesen werden, die sich
mehr in unserem Denken, Verstehen und schließlich ebenso in der Technologieent-
wicklung wiederfinden lassen.

Literatur
Blumenberg, Hans. 2019. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Suhrkamp.
Black, Max. 1996a (1954). „Die Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 55–79.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Black, Max. 1996b (1977). „Mehr über die Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp,

379–413. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Choudhury, Suparna und Jan Slaby. 2012. Critical Neuroscience: A Handbook of the Social and Cultural

Contexts of Neuroscience. Wiley-VCH.
Davidson, Donald. 1998 (1978). „Was Metaphern bedeuten“. In Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm

Haverkamp, 49–75. Suhrkamp.
Dennett, Daniel. 1991. Consciousness Explained. Back Bay Books.
de Saussure, Ferdinand. 2001. Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. De Gruyter.
Dittrich, Yvonne. 1993. „Informatik und Instrumentelle Vernunft“. In Informatik und Philosophie, hrsg.

Heiner Hastedt et al., 315–324. BI-Wissenschafts-Verlag.
Fedorenko, Evelina, et al. 2019. „The language of programming: a cognitive perspective“. Trends in

cognitive sciences 23.7. 525–528.
Floridi, Luciano. 2015. Die 4. Revolution – Wie die Infosphäre unser Leben verändert. Suhrkamp.
Flusser, Vilém. 1996. Kommunikologie. Bollmann Verlag.
Folie, Amanda. 2018. Kognitive Strategien von Novizen im Programmierunterricht. https://irf.fhnw.ch/entities/

publication/1e543b76-240c-4c9f-a560-b080145be3b5 (abgerufen am 11. Oktober 2024).
Friedrich, Alexander. 2015. Metaphorologie der Vernetzung. Zur Theorie kultureller Leitmetaphern. Wilhelm

Fink Verlag.

Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt 331

https://irf.fhnw.ch/entities/publication/1e543b76-240c-4c9f-a560-b080145be3b5
https://irf.fhnw.ch/entities/publication/1e543b76-240c-4c9f-a560-b080145be3b5


Gehlen, Arnold. 1972. Die Seele im technischen Zeitalter: sozialpsychologische Probleme in der industriellen
Gesellschaft. Rowohlt.

Hahn, Claudia, et al. 2012. „Programmieren im Vorschulalter mit Hilfe von Tangicons“. In Workshopband
Mensch & Computer, hrsg. Harald Reiterer und Oliver Deussen, 135–140. Oldenbourg Verlag.

Helm, Gerhard. 1997. „Die Computermetapher: Versuch einer Autopsie“, in Vol. 3 Philosophy of Mind,
Practical Philosophy, Miscellanea, hrsg. Georg Meggle, 50–58. De Gruyter.

Horkheimer, Max. 1991 (1967): „Zur Kritik der instrumentellen Vernunft“. In Gesammelte Schriften, Bd. 6,
19–186. Suhrkamp.

Husserl, Edmund. 1976. Husserliana Gesammelte Werke Band VI Die Krisis der europäischen Wissenschaften
und die transzendentale Phänomenologie, hrsg. Walter Biemel. Martinus Nijhoff.

Johnson, Mark. 2013. The Body in the Mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason.
University of Chicago press.

Jurafsky, Daniel und James H. Martin. 2024. Speech and Language Processing. An Introduction to Natural
Language Processing, Computational Linguistics, and Speech Recognition with Language Models. https://
www.academia.edu/download/26250409/j00-4006.pdf (abgerufen am 11. Oktober 2024).

Karger, Kilian. „Die Computermetapher – Wie Künstliche Intelligenz das menschliche Selbstverständnis
herausfordert“. In Menschsein in einer technisierten Welt: Interdisziplinäre Perspektiven auf den
Menschen im Zeichen der digitalen Transformation, hrsg. Eva-Maria Endres et al., 41–52. Springer
Fachmedien Wiesbaden.

Krämer, Sybille. 2008. Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität. Suhrkamp.
Krämer, Sybille. 1988. Symbolische Maschinen. Die Idee der Formalisierung in geschichtlichem Abriß.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Krois, John Michael. 2011. „Tastbilder – Zur Verkörperungstheorie ikonischer Formen“. In Bildkörper und

Körperschema: Schriften zur Verkörperungstheorie ikonischer Formen, hrsg. Horst Bredekamp und
Marion Lauschke. Akademie Verlag Actus et Imago.

Lakoff, George und Núñez, Rafael. 2000. Where Mathematics Comes From: How the Embodied Mind Brings
Mathematics into Being. Basic Books.

Lakoff, George und Mark Johnson. 2008. Metaphors we live by. University of Chicago press.
Leibniz, Gottfried-Wilhelm. 1703. „Explication de l’arithmétique binaire“. In Memoires de l’Académie Royale

des Sciences, 3, 85–93.
Linn, Marcia C. 1985. „The cognitive consequences of programming instruction in classrooms.“

Educational Researcher 14.5 (1985): 14–29.
Martin, James H. 1988. A Computational Model of Metaphor Interpretation.
Martin, James H. 1990. A Computational Model of Metaphor Interpretation. Boston: Academic Press, Inc.
Martin, James H. 2006. „A corpus-based analysis of context effects on metaphor comprehension“. Trends

in Linguistics Studies and Monographs, 171, 208–228. De Gryuter.
Quine, Willard Van Orman. 1980. Wort und Gegenstand. Übersetzt von Joachim Schulte und Dieter

Birnbacher. Reclam Verlag.
Schmidt, Robert. 2008. „Praktiken des Programmierens/Practices of Programming: Zur Morphologie von

Wissensarbeit in der Software-Entwicklung/Towards a Morphology of KnowledgeWork in Software
Development“. Zeitschrift für Soziologie 37.4, 282–300. De Gruyter.

Weingarten, Rüdiger. 1993. „Metaphern in der Fachkommunikation und Modellbildung der Informatik“.
In Informatik und Philosophie, hrsg. Heiner Hastedt et al., 315–324. BI-Wissenschafts-Verlag.

Zacher, Hans J. 1973. Die Hauptschriften zur Dyadik von G. W. Leibniz Ein Beitrag zur Geschichte des binären
Zahlensystems. Vittorio Klostermann.

332 Domenico Schneider

https://www.academia.edu/download/26250409/j00-4006.pdf
https://www.academia.edu/download/26250409/j00-4006.pdf


Henrique Schneider
Märkte und Plattformen
Metaphern in der ökonomischen Theorie

Abstract: Markets and Platforms. Metaphors in Economic Theory.This paper answers
the following questions: Are there metaphors in economic theory? The answer is clearly
yes. Are these metaphors detrimental to the self-image of economics with respect to its
scientific nature? The answer is no. The first question is answered by explaining the
market and the platform as metaphors. The second question is answered by asking
about the consequences of working with metaphors for economics (as a science). These
are consistently science-enhancing. Metaphors do not compete with the empirically
testable approach of economics. Instead, they support the further development of
theories and models, grant them a better reflection of reality, and make them more
understandable for people in economics and outside. Even if metaphors were a prima
facie problem in economics, all things considered, the metaphor „is not a bug, it’s a
feature.“

Einleitung
In diesem Beitrag geht es um den Markt und die Plattform als Metaphern in der öko-
nomischen Theorie. Es lohnt sich deshalb, bei diesen Begriffen anzufangen und zu
fragen, was die Ökonomik darunter versteht.

Was ist der Markt? In der Mikroökonomie ist der Markt ein Modell. Was das genau
bedeutet und wie dieses Modell zustande kam, wird im Abschnitt 2 erläutert. Kenn-
zeichen des Marktes sind das Vorhandensein von Angebot oder einer Angebotskurve
und von Nachfrage oder einer Nachfragekurve. Diese schneiden sich in einem Punkt. Ist
dieser Schnittpunkt von Angebotskurve und Nachfragekurve erreicht, ist ein Markt im
Gleichgewicht; seine Resultate sind eine Gleichgewichtsmenge und ein Gleichge-
wichtspreis (Levy 1987, 111–123).

Dieses Verständnis des Markts als Gleichgewichtsmodell ist anders als andere
Verwendungen des Ausdrucks „Markt“. Darunter kann auch ein System des (freien)
Austauschs zwischen Angebot und Nachfrage verstanden werden. Wobei mit Angebot
und Nachfrage nicht etwa Kurven gemeint sind, sondern Gruppen von Akteuren. Ein
anderes systemisches Verständnis vonMarkt basiert auf der Preisbildung als Ordnungs-
und Informationsprinzip (für beide Verständnisse siehe Lachmann 2003, 22–32).
Schließlich gibt es auch Ökonomen, welche sich den Markt als Marktplatz vorstellen.
Zwar sind diese Bilder des Marktes ähnlich oder verwandt, doch sie sind unter-
schiedlich – namentlich fallen deren Überzeugungen davon, was einen Markt we-
sentlich ausmacht, jeweils anders aus.

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-017



Was ist eine Plattform? In der Alltagssprache ist sie ein Vermittlungsdienst. Eine
Gruppe von Anbietern wird mit einer Gruppe von Nachfragern über die Plattform
verbunden. Typische Beispiele sind Taxi-Apps und Gratiszeitungen. Bei der Taxi-App
werden die Fahrer den Personen, die gefahren werden wollen, vermittelt. Die Gratis-
zeitung verbindet die Werbeschalter mit den Lesern.

In der Sprache der Volks- und Betriebswirtschaftslehre ist ‚Plattform‘ ein recht
neuer Begriff. Seine genaue Definition ist noch nicht abgeschlossen. Aktuell läuft noch
die fachliche Debatte, wie zwischen Plattformen, Netzwerken und mehrseitigen
Märkten zu unterscheiden ist. Wenn im Englischen der Ausdruck „platform economics“
verwendet wird, dann bezeichnet er Gesetzmäßigkeiten, welche die ökonomische
Theorie im Zusammenhang mit ganz bestimmten Geschäftsmodellen erkennt und
testet. Dabei nehmen sogenannte Netzwerkeffekte einen prioritären Stellenwert in der
volkswirtschaftlichen Analyse der Plattformökonomik ein. Aus einer eher betriebs-
wirtschaftlichen Perspektive wirft der Ausdruck die Frage nach dem notwendigen oder
adäquaten Ordnungsrahmen auf, um solche Geschäftsmodelle erfolgreich zu machen
(Schneider 2022, 2–12).

Für viele andere Sprechende sind solche Bezeichnungen eher unklar. Sie assozi-
ieren mit der Plattform eher einen künstlich hergestellten, erhöhten Boden, auf dem
etwa eine Sendung deponiert werden oder ein Theaterstück gespielt werden kann.
Politische Akteure verwenden das Wort, um einen programmatischen Rahmen zu
bezeichnen. Und in der Technik wird oft über Plattformen im Zusammenhang mit
Hardware und Software gesprochen. Diese verschiedenen Verwendungen des Begriffs
der Plattform teilen eine ähnliche Grundintuition. Am weitesten von dieser Intuition
entfernt ist wohl der Gebrauch der Metapher „Plattform“, wie er in der Ökonomik
vorkommt.

Markt und Plattform – beide haben einen festen Platz in den Theorien und Mo-
dellen der Ökonomik. Beide scheinen aber auch Metaphern zu sein. Sie greifen auf ein
sprachliches Bild zurück. Die Theorie oder das Modell dazu wird in Wechselwirkung
mit diesem sprachlichen Bild entwickelt. Diese Wechselwirkung kann dazu führen,
dass das sprachliche Bild die Theorie inhaltlich prägt. Das heißt, das Bild ist nicht eine
Form der Kommunikation der Theorie, sondern das Bild bestimmt (mit), wie die
Theorie aufgebaut ist, was sie erklärt und wie sie angewendet wird. Diese Wechsel-
wirkung könnte aber auch zur Folge haben, dass die ökonomische Theorie die nicht-
ökonomische Verwendung des Bildes prägt.

Das mag wenig überraschend klingen. Personen, die sich mit der ökonomischen
Theorie beschäftigen, haben selten den Eindruck, sich mit Metaphern auseinanderzu-
setzen. Das übliche Selbstverständnis geht vielmehr von einer positiven, empirisch
testbaren Wissenschaft aus (siehe beispielsweise das Kapitel „Methoden der Volks-
wirtschaftslehre“, Piekenbrock und Hennig 2013, 21–28). Personen, welche dieses Bild
ihrer Wissenschaft haben, werden sich vermutlich dagegen wehren, dass Metaphern
eine große Rolle in der Ökonomik einnehmen. Doch stellt sich auf der anderen Seite die
Frage, ob die Erkenntnis, dass Metaphern die Wirtschaftswissenschaft prägen, über-
haupt eine Auswirkung auf ihre Methodik, Theorien oder Modelle hat.

334 Henrique Schneider



Dieser Beitrag geht beiden eben skizzierten Fragen nach. In Abschnitt 1 wird un-
tersucht, inwiefern Markt und Plattformen Metaphern sind und wie aus diesen ver-
meintlichen Bildern Theorien entstehen. In Abschnitt 2 erfolgt die Beschäftigung mit
der Frage, was es für die ökonomische Theorie bedeuten könnte, mit Metaphern zu
arbeiten. Der letzte Abschnitt zieht ein Fazit.

Zur sprachlichen Vereinfachung werden hier„Ökonomik“, „ökonomische Theorie“,
„Wirtschaftswissenschaften“ und „Volkswirtschaftslehre“ als in etwa gleichbedeutend
behandelt. Ebenso werden die Begriffe „Theorie“ und „Modelle“ synonym eingesetzt.

1 Sind „Markt“ und „Plattform“ Metaphern?
Es ist schwer festzustellen, wann der Begriff „Markt“ Eingang in die ökonomische
Theorie fand. Ein früher Gebrauch wird dem französischen Ökonomen Antoine-Au-
gustin Cournot (1801–1877) zugeschrieben. Gemäß ihm versteht man in der Ökonomik
„unter dem Markt nicht einen bestimmten Marktplatz, auf dem Dinge gekauft und
verkauft werden, sondern die Gesamtheit einer Region, in der Käufer und Verkäufer so
frei miteinander verkehren, dass sich die Preise für dieselben Güter leicht und schnell
angleichen (Robinson 2022; übersetzt durch Henrique Schneider).“ Die echte Proveni-
enz dieser Textstelle in Cournots Werk ist jedoch schwer zu finden. In dieser Form soll
sie von Alfred Marshall (1842–1924; Marshall 1890, 324) zitiert worden sein.

Unabhängig des Urhebers wird schon in dieser Kurzdefinition deutlich, dass es
einen Unterschied zwischen der ökonomischen Vorstellung des Marktes und seinem
Normalbegriff gibt. Die obige Definition negiert den Begriff der Alltagssprache, indem
sie ausdrücklich sagt, es handle sich nicht um einen ganz konkreten Markt oder um
einen spezifischen Marktplatz. Sie sagt dann weiter, dass der ökonomische Begriff des
Marktes eine Abstraktion ist. In dieser Abstraktion finden alle Kaufenden und Ver-
kaufenden schnell zueinander, passen sich einander an und adjustieren insbesondere
frei und rasch ihre Preise. Freilich teilt dieser ökonomische Begriff des Marktes viele
Gemeinsamkeiten mit dem der Alltagssprache. Die zentralen Elemente sind da: Kauf,
Verkauf, Gegenseitigkeit und Preise. Und dennoch werden viele Elemente des Markt-
platzes im Modell des Markts nicht berücksichtigt. Dazu gehören die für einen
Marktplatz typischen Institutionen, etwa die Regeln über den Zugang, die Bezahlung,
die Qualitätskontrolle unter anderem. Dafür hat der Markt als ökonomische Abstrak-
tion Eigenschaften, die in Marktplätzen nicht immer gegeben sind, etwa die freie In-
terkation von Angebot und Nachfrage und die rasche Angleichung einiger oder sogar
aller Preise.

Ist Markt im Sinne Marshalls überhaupt eine Metapher? Die Frage kann bejaht
werden. In seiner Theorieentwicklung übernimmt er den Ausdruck aus seinem prak-
tizierten Bedeutungszusammenhang und überträgt ihn in einen anderen, wo der
Ausdruck verwendet wird, um eine Theorie zu erklären und zu kommunizieren. Im
Übrigen ist gerade das Werk Marshalls voller Metaphern; er ist sich darüber bewusst,
wie folgendes Beispiel es weiter belegt: „Kernstück des Markts nach Marshall ist das

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 335



Verhältnis seiner Komponenten zueinander. In deren Beschreibung wird er nochmals
metaphorisch. Seine graphische Abbildung der Nachfrage- und Angebotskurve nannte
er das Bild einer Schere. Jede Kurve ist ein Scherteil oder eine Klinge wegen ihrer
entgegengesetzten Steigung. Das Gleichgewicht des Marktes, also dort, wo sich die
Kurven überschneiden, ist die Scherschraube, welche die Schere zusammenhält (Raf-
faelli 2007, 136; übersetzt durch Henrique Schneider).“

Wie funktioniert die Übertragung des Bildes des Marktes aus seinem praktizierten
Bedeutungszusammenhang in die ökonomische Theorie? Man kann sich vorstellen,
dass eine beobachtende Person an einem Marktstand steht und passiv das Geschehen
an jenem Stand aufzeichnet: Eine individuell handelnde, anbietende Person tauscht
sichmit einer individuell handelnden nachfragenden Person aus. Sind sie sich über den
Preis einig, entsteht ein Austausch einer Menge gegen den vereinbarten Preis. Keine der
involvierten Personen und auch die Einzeltransaktion haben einen Einfluss auf den
Markt, der so vollständig atomistisch ist. Implizit in diesem Bild ist, dass der Preis alle
notwendigen Informationen erhält, denn beide Akteure werden wohl wissen, was sich
sonst im Markt tut. Ebenso implizit ist die Überlegung, dass der Markt zwei Parameter
hat, den Preis und die Menge, die ausgetauscht wird. Aus dieser einfachen Konzeption
der einzelnen Transaktionen im Markt wird ein Modell mit Angebot, Nachfragen und
Gleichgewichten gewonnen. Dieses Modell übernimmt die impliziten Annahmen und
legt fest, dass alle Informationen im Preis enthalten sind und damit allen zugänglich
gemacht werden. Es setzt auch fest, dass der atomistische Austausch der Normalfall ist.

Auf der Grundlage dieses Bildes des Marktes als Transaktionen an einem Markt-
stand wird das Marktmodell entwickelt. Daraus kann die ökonomische Theorie ablei-
ten, warum der so konzipierte Markt wohlfahrtsmaximierend ist, nämlich weil er so-
genannte „Renten“ hervorbringt. Die Rente ist der preisliche Unterschied zwischen der
Zahlungsbereitschaft der Person, die am Markt teilnimmt, und dem Gleichgewichts-
preis. Wenn in einem Biermarkt der Preis eines Glases bei 3 Euro liegt, dann hat die
Person, die bereit gewesen wäre, 4 Euro zu bezahlen eine Rente von 1 Euro. Sie bezahlt
nämlich 3 Euro für das Glas, was unter ihrer Zahlungsbereitschaft ist. Diese preisliche
Besserstellung dank des Gleichgewichts ist ein Wohlfahrtseffekt. Die gleiche Überle-
gung führt zu einemWohlfahrtseffekt für die Person, die bereit wäre, das Bier zu 2 Euro
anzubieten, es jedoch zu 3 Euro Gleichgewichtspreis verkaufen kann (Pigou 1910).

Diese Rentenberechnung ist dem „echten“ Marktplatz fremd. Auch wenn Leute
dort durch den Austausch bessergestellt werden, ist umstritten, ob sie wirklich eine
mentale Buchhaltung dieser Besserstellungen führen. Ziemlich unwahrscheinlich ist,
dass man diese Buchhaltung, wenn es sie gäbe, über alle Personen zusammenzählen
könnte (Rothbard 1962). Aber auch in der ursprünglichen Abstraktion des Bildes in
ihrer Übersetzung im ökonomischen Marktmodell des Schnittpunkts von Angebot und
Nachfrage sind Renten noch nicht vorhanden. Und trotzdem ist es die Metapher des
Marktes, welche die Berechnung der Renten und damit auch die Theorie der Wohlfahrt
ermöglicht. Ohne das Verständnis des atomistischen Austauschs zwischen Angebots-
und Nachfragekurve gibt es keine Unterschiede zwischen Zahlungsbereitschaft und
Gleichgewichtspreis. Und ohne das Verständnis der allgemeinen nachfragenden und

336 Henrique Schneider



anbietenden Personen als Funktionen von Preis-Mengen-Kombinationen ist auch die
Berechnung der gesamtwirtschaftlichen Wohlfahrt nicht möglich. Die Metapher des
Marktes hat es möglich gemacht, Wohlfahrtstheorien zu entwickeln.

An diesem kurzen Abriss wird deutlich, dass der ökonomische Markt eine Meta-
pher ist. Sie überträgt gewisse Eigenschaften des Marktplatzes oder von Einzeltrans-
aktionen an einem Marktstand in eine Abstraktion, welche ökonomische Gesetzmä-
ßigkeiten erklären und abbilden soll. Dann entwickelt die Metapher ein Eigenleben in
der ökonomischen Theorie. Mit ihr wird das Modell des Markts weiterentwickelt und
mit neuen Erkenntnissen oder Instrumenten angereichert. Was in dieser kurzen Skizze
nicht vorkommt, ist, dass dieser von der Ökonomik geprägte Begriff des Marktes die
anderen sprachlichen Verwendungen des Bildes beeinflusst. Heute denken viele, wenn
sie an Markt denken, an den Einzelaustausch. Selbst bei den in der Einleitung aufge-
zählten Sprachwendungen bliebt das Element der freien Preisbildung im Bild des
Marktes konstant.

Dabei schließt die Metapher des Marktes wesentliche Eigenschaften des prakti-
zierten Marktes aus. Ein Marktplatz ist nämlich viel mehr als ein Marktstand. Er ist
organisiert. Er wird von Regeln beispielsweise zum Zugang, zur Preisbildung, zur Be-
zahlung oder auch zur Durchsetzung der Regeln selbst – insgesamt nennt man dies
Governance – geprägt. Zwischen den anbietenden Personen besteht reger Informati-
onsfluss unabhängig von Preisen und Mengen. Die nachfragenden Personen lassen sich
ebenso von verschiedenen anderen Parametern beeinflussen. Preise sind oft nicht das
Ergebnis einer direkten oder einzelnen Transaktion, sondern im Voraus durch die
Anbietenden festgelegt (zumindest in Bandbreiten) und der Wettbewerb erfolgt oft
über andere, nicht preisliche Qualitäten (Ferguson 2018). Daraus lässt sich folgern, dass
einige Entwicklungen der Theorien des Marktes sich entscheidend von der Realität auf
Marktplätzen entfernen, weil sie von der Metapher aus entwickelt wurden.

Interessanterweise sind diese Eigenschaften des Marktplatzes, die keinen Eingang
in die ökonomische Theorie der Märkte gefunden haben, Marker von dem, was zeit-
genössisch Plattformen genannt wird. Märkte oder Marktplätze sind von einer Person
oder Gruppe von Personen gesteuerte oder ermöglichte Netzwerke. Ein Netzwerk be-
zeichnet wiederum das wechselseitige Interaktionsgeflecht verschiedener, zueinander
in Beziehung stehender Personen. Die plattformsteuernde Person oder Gruppe nennt
man einen „Sponsor“. Dieser ist für den Kern der Governance zuständig. Ist die Go-
vernance so aufgestellt, dass sie zunehmenden Nutzen mit zunehmender Interaktion
im Netzwerk bietet, generiert sie Netzwerk-Effekte (Schneider 2022, 6). Auf den
Marktplätzen des Mittelalters waren oft die Bürgerschaften selbst Sponsor. In ver-
schiedenen Märkten im mittleren Osten übernahmen die Kaufmannsgilden diese
Funktion. In zeitgenössischen elektronischen Marktplätzen gibt es meist ein Unter-
nehmen, zum Beispiel Apple, das ein technisches Betriebssystem (in der Fachsprache
Ökosystem genannt) aufbaut, d.h., die Programme der Plattform entwickelt und vorgibt
(Ferguson 2018).

Dabei ist das Wort ‚Plattform‘ selbst eine Metapher. Gemäß verschiedener Wör-
terbücher ist sie eigentlich eine Fläche, auf der man etwas deponieren kann oder

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 337



mittels derer eine besondere Visibilität erreicht wird. Man kann etwa auf der Plattform
gesehen werden oder die Plattform als Aussichtspunkt nutzen. Ob die Plattform als
Fläche an einem Turm angebracht ist, als Laderampe verwendet wird oder als Bühne
für die Aufführungen von Theaterstücken dient – in der Regel wird sie künstlich er-
stellt. Eine Person oder Gruppe sorgt also dafür, dass es Plattformen gibt. Genau darin
zeigt sich, dass die ökonomische Verwendung des Plattform-Begriffs noch sehr nah an
seiner nicht-ökonomischen Konzeption ist: Eine Plattform wurde gemacht, damit auf
ihrer Basis etwas geschieht, im ökonomischen Fall ein Austausch, im Theater-Fall eine
Darbietung. Dass der Sponsor der Plattform das auf ihr laufende Geschehen beeinflusst
oder organisiert, ist in beiden Sprachfügungen enthalten.

Aber auch hier gibt es Unterschiede. Das ökonomische Verständnis der Plattform
sucht nach Netzwerkeffekten, also nach Nutzenvergrößerung durch Intensivierung der
Interaktionen auf der Plattform. Zwar kann man argumentieren, dass diese Nutzen-
vergrößerung durch Intensivierung auch auf der Aufsichtsplattform oder auf der Lo-
gistikrampe passieren kann. Doch es ist nicht das gleiche Verständnis von Nutzen und
seiner Vergrößerung. Ebenso ist für die ökonomische Sicht der Nutzen des Sponsors der
Plattform selbst integral. Er wird durch die Nutzenden der Plattform bezahlt, meist auf
der Grundlage der Anzahl der über die Plattform stattgefundenen, also durch die
Plattform organisierten, Transaktionen.

In den Marktorten des Mittelalters, zum Beispiel, führten die Ortsbürgerschaften
eine genaue Kontrolle der anbietenden Personen und selektierten, wer seinen Stand an
welchem Ort aufbauen durfte. Auch die nachfragenden Personen wurden zumindest
mengenmäßig gesteuert. Der Wettbewerb verschiedener Orte um den „besten“ oder
„größten“ oder „diversesten“ Markt war auch eine Auseinandersetzung um die Schaf-
fung von Netzwerkeffekten. Die Sponsoren der Märkte verlangten nicht nur die Ein-
haltung gewisser Regeln, sondern auch Abgaben auf den Umsatz und Absatz und oft
auch auf den Konsum (Casson und Lee 2011).

Der Charakter der Metapher kommt bei der Plattform deutlicher zum Tragen als
beim Markt. Das geht einerseits auf die neue Verwendung des Begriffs in der ökono-
mischen Theorie zurück. Plattformen sind erst in den letzten 15 Jahren in den Main-
stream dieser Wissenschaft eingezogen. Der Markt ist hingegen seit 130 Jahren in den
maßgebenden Lehrbüchern enthalten. Andererseits kann der metaphorische Charak-
ter hier besser zum Tragen kommen, weil die ökonomische Theorie der Plattformen
noch entwickelt wird und die Volkswirtschaftslehre deshalb verstärkt in der meta-
phorischen Sprache verbleibt – weil sich bisher keine besseren, technischeren Alter-
nativen etabliert haben.

Dieser Abschnitt hat versucht darzulegen, inweifern sowohl Markt als auch Platt-
form in ihrer ökonomischen VerwendungMetaphern sind. Der Charakter als solches ist
zwar unterschiedlich präsent, doch in beiden Fällen geht es um Bilder, die aus einem
Bedeutungszusammenhang in einen anderen übertragen werden. Oftmals erfahren
diese Bilder eine deutliche Nuancierung ihrer eigentlichen Bedeutung. Und die öko-
nomische Theorie braucht diese Bilder erstens, um ihre eigene Modellierung zu ver-
deutlichen; zweitens um sie voranzutreiben; und drittens, um sie zu kommunizieren.

338 Henrique Schneider



Dennoch sollen Wechselwirkungen zwischen der Sprache der Volkswirtschaftslehre
und der Sprache des Alltags nicht ausgeschlossen werden. Die Erkenntnis, dass die
Ökonomik Metaphern einsetzt, ist eigentlich trivial. Die wichtigere Frage ist, ob sie eine
Bedeutung für die Wirtschaftswissenschaft hat und falls ja, welche.

2 Was bedeuten Metaphern für die ökonomische
Theorie?

Um die am Schluss des Abschnitts 1 gestellte Frage zu beantworten, legt dieser Abschnitt
zunächst eine zeitweilige Debatte in der ökonomischen Theorie neu aus. Dafür geht er
auf verschiedene Ansätze ein, um theorieleitende Metaphern zu erklären.

2.1 Metaphern der Ökonomik

In den Wirtschaftswissenschaften wird, wenn überhaupt, die Auseinandersetzung mit
Metaphern zurückhaltend geführt. Deirdre McCloskey publizierte 1983 den Aufsatz
„The Rhetoric of Economics“ in welchem sie sich zur Verwendung von Metaphern in
der ökonomischen Theorie äußerte. Sie tut es dezidiert, etwa wenn sie ihren Abschnitt
IV „Economics is Heavily Metaphorical“ nennt und dort mit „Models are metaphors“
ansetzt (McCloskey 1983, 502). Sie erklärt auch, dass Metaphern in den Wirtschafts-
wissenschaften keine sprachlichen Ornamente sind, sondern Teil der ökonomischen
Theorie. Gemäß ihren Überlegungen erzählen Metaphern Geschichten, die man an-
sonsten nicht verstehen und auch nicht einsetzen würde. Metaphern machen die
Ökonomik erst operativ, weil sie die analoge Anwendung vonModellen ermöglichen, da
sie die Modelle in Bilder übersetzen. Sie geht so weit, auch den mathematischen Mo-
dellen der Volkswirtschaftslehre Metaphorik zuzuschreiben (McCloskey 1983, 504–
509). Sie ist aber zuversichtlich, denn sie denkt, dass gerade diese literarische Qualität
der ökonomischen Theorie eine bessere Wissenschaftlichkeit und auch einen einge-
henderen Diskurs erlaubt.

Die Frage nach der Bedeutung der Metapher in der ökonomischen Theorie wurde
dann vertieft in den Beiträgen eines Sammelbands aus dem Jahr 1988 diskutiert. Er
trägt den Titel „The Consequences of Economic Rhetoric“ und wurde unter anderem
von McCloskey und Robert Solow herausgegeben. Gegen McCloskey führte Solow eine
pragmatische Argumentation an, in der er der Frage nachging, welche Bedeutung die
Feststellung hat, die Ökonomik sei von Metaphern geprägt. „Schau, Mutter, da ist eine
Metapher“ – die einfache Kenntlichmachung dieser Wendungen sei noch keine Er-
kenntnis (Solow 1988, 34). Die Erkenntnis ist vielmehr, dass die Metapher in der
Volkswirtschaftslehre oder in der Mathematik anders funktioniert als jene in der Li-
teratur. Metaphern haben emotive und kognitive Elemente. In der ökonomischen
Theorie werden sie wegen ihrer kognitiven Effizienz verwendet. Sie machen also

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 339



Sachverhalte verständlich. Anders als McCloskey sie liest, geht es den ökonomischen
Metaphern nicht um rhetorische Überzeugungsarbeit oder um die Bewegung der Ge-
fühle des Menschen, sondern um die Operationalisierung von Ideen, welche ohne
Metaphern als Systeme von Konzepten schwer zu handhaben wären (Solow 1988,
35–36) – gemäß Solow ausdrücklich ohne emotive Komponente.

Philip Mirowski greift dies auf und findet in den Werken Paul Samuelsons (1915–
2009) Bezüge zur Physik. Ihm zufolge hat die synthetische Volkswirtschaftslehre, wie sie
Samuelson vertritt, sich bewusst an die Physik angelehnt und so versucht, höhere
Glaubwürdigkeit zu erlangen. Damit greift er indirekt Solows Argument der erklären-
den Metapher an. Nach Mirowski ist die Annährung der Volkswirtschaftslehre an die
Physik ein Versuch wissenschaftlicher Persuasion, oder, in der Sprache McCloskeys,
Rhetorik (Mirowski 1989, 187–189).

Maurice Lagueux kontert und bezeichnet dies als irrelevant. Denn nach ihm ist
nicht alles, was nicht eindeutig wörtlich zu verstehen ist, eine Metapher. Selbstver-
ständlich sind die Sprachfügungen undModelle der ökonomischen Theorie abstrahiert,
aber daraus folgt nicht, dass sie metaphorisch sind. Was die ökonomische Theorie
macht, ist, Analogien einzusetzen, aber Analogien haben einen Platz in der Logik und
sind methodologisch viel einfacher zu handhaben als Metaphern. Zuletzt, wenn es
wirklich Metaphern gibt, sind sie Stand heute tote Metaphern, das heißt, sind funk-
tionieren nicht mehr als solche (Lagueux 1999, 6).

Diese Diskussion verlor später wieder an Intensität. Trotzdem bleibt ihre Frage
interessant: Welche Rollen spielen Metaphern in der ökonomischen Theorie? Über-
spitzt kann man auch fragen, warum Ökonomen, also Personen, die ökonomische
Theorie betrieben, Schwierigkeiten haben, Metaphern in der Theorie zu akzeptieren
oder es insgesamt in Abrede stellen, dass es Metaphern in der ökonomischen Theorie
überhaupt gibt.

Ein älteres Problem und vermutlich auch der Grund, weswegen der Kampf um die
Metapher geführt wird, ist der funktionelle Ansatz der ökonomischen Theorie. Dieser
ist der eigentliche Mainstream der empirisch orientierten Ökonomik und wurde am
deutlichsten vonMilton Friedman (1912–2006) im Aufsatz „TheMethodology of Positive
Economics“ aus dem Jahr 1953 vertreten. Gemäß diesem Ansatz werden Modelle an der
Testung der auf ihren Grundlagen formulierten Hypothesen gemessen und nicht am
Realitätsbezug ihrer Annahmen. Damit hängt auch die Praxis zusammen, dass in der
ökonomischen Theorie die meisten neuen Modelle in Auseinandersetzung mit beste-
henden Modellen entwickelt werden und nicht etwa mit Veränderungen auf der Welt.
Das Argument, die Ökonomik sei grundsätzlich metaphorisch zu lesen, ist eine Antwort
auf die Frage, warum ihre Annahmen wenig Bezug zur Realität haben und warum sich
Modelle nicht in Auseinandersetzung mit der Welt entwickeln. Das vermag aber nicht
zu überzeugen. Erstens ist nicht jede Abstraktion eine Metapher. Zweitens sind theo-
retische Modelle, ob Metapher oder nicht, selbst Teil der Welt. Drittens ist generell ein
direkter Zugang zu sozialwissenschaftlichen Gegebenheiten schwer zu organisieren;
vermutlich sind die Fakten der Sozialwissenschaft jene Zusammenhänge, die man mit
Modellen behauptet. Damit sind die Modelle immer nahe genug an der Wirklichkeit.

340 Henrique Schneider



Doch schon die Überlegung selbst, die Distanz der ökonomischen Theorie zu ihren
Annahmen auf eine Arbeit mit Bildern oder am Bild zurückzuführen, ist fraglich. Ge-
rade im funktionalistischen Ansatz gilt, dass die Annahmen unrealistisch sein können.
Der Bezug zur Wirklichkeit wird mit der Testung der Hypothesen hergestellt. Der An-
satz braucht keine Metaphern, um einen Wirklichkeitsbezug zu haben. Er könnte die
Metapher brauchen, um die eigenen Modelle zu entwickeln, wie weiter unten noch
abzuwägen sein wird.

Doch auch die Argumente gegen die Metapher-Rhetorik-Theorie sind nicht über-
zeugend. Die Verteidigungslinie, viele Metaphern, die den ökonomischen Modellen
zugrunde liegen, seien tot, ist aus mehreren Gründen ungenügend. Einerseits gibt sie
die Metaphorik zu und scheint auch zu akzeptieren, dass sie in irgendeinem Sinne
problematisch für die Ökonomik ist. Weil das jedoch in der Vergangenheit liege, sei das
Problem nicht mehr relevant. Warum das so sein sollte, ist nicht klar. Andererseits gibt
genau diese Verteidigungslinie den funktionalistischen Ansatz auf. Wäre die Erklä-
rungskraft der Ökonomik nur von der Testung ihrer Hypothesen abhängig, dann wäre
es völlig unerheblich, wie die Hypothesen formuliert werden, ob auf Grundlage von
Metaphern oder von anderen Inputs. Auch die andere Verteidigungslinie, die ökono-
mische Theorie benütze Analogien statt Metaphern, ist wenig glücklich. Beide
Sprachfiguren haben einen Platz in der Logik der Sprache und es ist keineswegs so, dass
die eine oder die andere an sich präziser wären. Dieses Argument würde nur besagen,
dass die Vorwürfe an die Volkswirtschaftslehre, unpräzis zu sein, selbst unpräzis sind;
die ökonomische Theorie würde aber unpräzis bleiben, weil sie sich doch an Sprach-
figuren bedient. Warum die Wirtschaftswissenschaft unpräzis wäre, wenn sie von
sprachlichen Bildern geleitet wäre, lässt diese Argumentationslinie und generell die
Zurückhaltung gegenüber Metaphern offen.

Die eklektische Argumentation von Solow scheint wiederum besser geeignet, um
mit der Rolle der Metapher in der ökonomischen Theorie umzugehen. Einerseits ver-
neint sie den Einsatz von Metaphern nicht grundsätzlich. Andererseits besagt sie, dass
der spezifische Einsatz der Metapher in der Ökonomik zu überprüfen ist. In der Deu-
tung Arrows dient die Metapher der Mobilisierung von kognitiven Ressourcen. Das
bedeutet, sie bewegt Gedanken innerhalb und außerhalb der Kreise, die Ökonomik
treiben. Sie macht Theorien und Modelle verständlicher, was einerseits ihre Anwen-
dung und andererseits ihre Weiterentwicklung begünstigt. Was die Argumentation von
Solow aber nicht diskutiert, ist, wie die Metapher dies alles macht und wie sich das auf
die ökonomische Theorie auswirkt, oder besser, wie sie mit dem funktionalistischen
Ansatz verbunden werden kann. Um das zu untersuchen, ist es fruchtbar, sich von der
Diskussion über den Einsatz von Metaphern in anderen Wissenschaften leiten zu las-
sen.

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 341



2.2 Metaphern und Wissenschaft

George Lakoff und Mark Johnson (1980) verstehen Metaphern als eine Querschnitts-
funktion, welche Denken, Sprechen und Handeln gleichermaßen betreffen. Entspre-
chend ist es nicht möglich, zwischen der einzelnen Metapher und einer wörtlichen
Bedeutung zu unterscheiden. Metapher, für sie, ist ein allgemeines „Mapping“ über
begriffliche Bereiche hinweg. Sie durchdringt nicht nur Poesie und Literatur, sondern
auch die Sprache allgemein, also auch jene der Wissenschaft. Gemäß ihnen ist es nicht
möglich und auch nicht zielführend, zwischen einer originären, bildfreien Wissen-
schaftssprache und einer oder vielen anderen bildgeladenen Sprachen zu unterschei-
den. Metaphern sind Teil der Sprache und des Denkens, weil sie Realität und Abs-
traktion verbinden. Sie können den Erfahrungs- und Verstehens-Horizont der
Menschen sowohl zusammenfassen als auch auf andere, neue Zusammenhänge und
Horizonte übertragen. Damit leistenMetaphern einen großen Beitrag im Verstehen und
Erklären, auch wissenschaftlicher Zusammenhänge. Metaphern sind aber keine ein-
eindeutigen Definitionen, Theorien oder Erklärungen. Doch das müssen sie auch nicht
sein, denn sie sind sprachliche Phänomene und als solche behalten sie die Ambiguität,
die in jeder natürlichen Sprache vorkommt. Das macht sie aber nicht minder leis-
tungsfähig, sondern eben leistungsfähig unter den Nebenbedingungen der natürlichen
Sprache.

Richard Boyd (1993) beschreibt eine bestimmte Klasse von Metaphern innerhalb
der Wissenschaft, nämlich die theoriekonstitutiven Metaphern. Diese spielen, so Boyd,
eine wichtige Rolle bei der Formulierung und Entwicklung von Theorien, weil sie Er-
klärungsansprüche ausdrücken, die zumindest vorläufig auf keine andere bekannte
(wörtliche) Weise konzipiert werden können. Damit werden theoriekonstitutive Me-
taphern Teil des wissenschaftlichen Denkens und der Begriffsentwicklung. Sie haben
programmatischen Charakter oder laden zu weiterer Forschung ein. In seinem Sinne
erfüllen diese Metaphern eine zwiefache Funktion. Einerseits sind sie eine Heuristik,
um sich Sachverhalten anzunähern, die man noch nicht anders beschreiben kann.
Andererseits können sie Bedeutungen festhalten, auch“ dann, wenn diese nicht ins-
gesamt bekannt sind. Das nennt er „nondefinitional reference fixing“:

The rationale for ostensive introduction of general terms is to permit reference to kinds whose
essential propertiesmay not yet be known – and thus to accommodate linguistic categories to as yet
only partially understood features of the world. It is thus typically impossible that the differences
between the essential properties of such co-occurring kinds should be marked, either in actual
reference fixing or in idealized models of dubbing, by entirely accurate and complete descriptions
of their respective essential properties (Boyd 1993, 493).

Auchwenn dieser Ansatz anders als jener Lakoffs und Johnsons (1980) ist, widerspricht
er diesem nicht. Erstens wird auch hier die Metapher als eine Eigenschaft der natür-
lichen Sprache verstanden; diese Eigenschaft gehört zur Sprache insgesamt, also auch
zur Wissenschaftssprache. Zweitens behält die Metapher ihre Bedeutung. Es mag sein,
dass sie in der Entdeckungsphase einer Theorie eine andere Funktion für diese Phase

342 Henrique Schneider



wahrnimmt als im Fortgang der Theorieentwicklung. Doch die Metapher bleibt in der
Theorie enthalten und bedeutungsvoll für diese. Die Metapher erfüllt also noch die
„Mapping„-Funktion, auch wenn sie selbst durch die inner-theoretischen Entwicklun-
gen herausgefordert wird. Boyd (1993) geht also eher von einer Wechselwirkung zwi-
schen der Metapher und der Theorieentwicklung, also von einer gegenseitigen Beein-
flussung, aus. Dennoch bleibt die Metapher die sprachliche Formulierung dessen, was
die Theorie vermitteln will.

Die Reflexion auf die Rolle der Metaphern in den Wissenschaften allgemein, in-
klusive den Sozialwissenschaften, ist ein vielfältiges und animiertes Diskussionsfeld.
Zeitgenössisch findet sich eine gewisse Konvergenz der Auffassungen dazu in der Un-
terscheidung zwischen zwei Funktionen der Metaphern in denWissenschaften. Einmal
gibt es die heuristisch-theoriekonstitutive und einmal die didaktisch-erklärende
Funktion (siehe, beispielsweise, das von Matthias Junge herausgegebene Werk „Meta-
phern in Wissenskulturen“, Junge 2009).

Theoriekonstitutiv sind Metaphern, welche die zentralen Begriffe und Theorien
eines Faches begründen. Der Grund, warum Metaphern dieser Art in der Wissenschaft
so zahlreich sind, liegt in ihrer heuristischen Funktion; sie wirken als Werkzeuge beim
Aufspüren neuer Erkenntnisse. Die zweite Funktion vonwissenschaftlichen Metaphern
ist, das Fachwissen in Bilder zu übersetzen, um sie für andere Personen, die in der
Wissenschaft tätig sind, oder auch andere Personen allgemein, zugänglich zu machen.
Damit kann die Wissenschaft ihre Überlegungen und Ergebnisse einerseits plausibili-
sieren und andererseits öffnen für Rückmeldungen und Fragen von anderen Kreisen
(Caviola 2018). Die Metapher in der Wissenschaft markiert die sprachliche Umgebung
eines theoretischen Zusammenhangs. Sie ist ein intelligentes Mapping von Gedanken
und Zusammenhängen und kann sowohl diese selbst weiter vorantreiben als auch eine
gewisse Kohäsion in ihrem Selbstverständnis verankern. Trotz aller dieser Leistungen
von Metaphern in der Wissenschaft bergen auch sie Probleme:

Ein Indikator dafür dürfte die ziemlich prekäre Rolle, die die Metapher in derartigen Kontexten
einnimmt, darstellen: sie generiert nicht zuletzt durch ihre systematische Unschärfe Plausibilität
und Anschlussfähigkeit in denkbar diversen Kontexten und schafft so für einen Erklärungsansatz
Zustimmung und Unterstützung, ohne überhaupt etwas erklären zu müssen. Die theoretische
Wirksamkeit metaphorischen Denkens ist aufgrund seiner subkutanen sozialen Dimension enorm
und sie ist historisch immer wieder unterschätzt worden, da das Interesse an Anschlüssen und
Kopplungen und damit am Zugewinn von Definitionsmacht über neue wissenschaftliche Terrains
nahezu ungebrochen zu sein scheint (Leschke 2018, 9).

Zunächst zur im Zitat enthaltenen Kritik an der zu bereitwilligen Akzeptanz und der
Verwendung von Metaphern im wissenschaftlichen Diskurs: Die Frage ist, inwiefern
dieser Kritik ein szientistisches Wissenschaftsbild zugrunde liegt. Szientismus kann
bedeuten, man erhebt den Anspruch an die Wissenschaft, genaue, objektive Erkennt-
nisse hervorzubringen. Es kann aber auch einen Anspruch an die Wissen-
schaftssprache bedeuten, möglichst genau und objektiv zu sein. In beiden Hinsichten
müsste der Szientismus die Kriterien für die Genauigkeit und Objektivität festlegen.

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 343



Doch schon in dieser Festlegung spielt die natürliche Sprache eine Rolle. Zudem ist die
Festlegung selbst ein normativer Akt, der mindestens Friktionen mit Genauigkeit und
Objektivität generiert.

Und dann zum berechtigten Anliegen von Leschke (2018): Es bleibt die grund-
sätzliche Problemanzeige, dass Metaphern, als Teil der natürlichen Sprache, nicht nur
der gleichen Ambiguität wie diese unterliegen, sondern erheblich vom Erfahrungsho-
rizont der Sprechenden geprägt sind. Oft bleiben genau diese Ausprägungen der Me-
tapher den Personen, welche sie einsetzen, unbewusst. Das gilt auch für jene, die sie
wissenschaftlich einsetzen, sowohl heuristisch wie auch erklärend. Und obschon die
Ambiguität und die teilweise Abhängigkeit der Sprechenden natürlich zu jeder Sprache
gehören, stellen beide mindestens einen Erklärungsbedarf für die Verwendung von
Metaphern in der Wissenschaft fest. Die Unschärfe des Bilds und die Kontexte, aus
denen das Bild gewonnen wurde, müssten transparent gemacht werden. Das gilt auch
für die Verwendung der Metapher in der ökonomischen Theorie.

2.3 Was bedeutet es, mit Metaphern zu modellieren?

In Abschnitt 1 wurde plausibilisiert, dass die Verwendung der Begriffe des Marktes und
der Plattform in der Volkswirtschaftslehre metaphorisch sei. Nun gilt es, herauszu-
finden, welche Konsequenz diese Feststellung hat. Dabei verbindet dieser Abschnitt die
Diskussionen um Metaphern in der ökonomischen Theorie und den Erkenntnissen
ihrer Verwendung in anderen Wissenschaften.

Der Markt ist eine alte Metapher; vielleicht so alt, dass ihr metaphorische Gehalt
gar nicht mehr bewusst ist. Doch während es schwer ist, die Technik des Modells mit
seinen Funktionen, dem Schnittpunkt aus Angebots- und Nachfragekurve, dem
Gleichgewicht und seinen wohlfahrtsfördernden Resultaten zu erklären, schafft der
Name „Markt“ eine mehr oder weniger direkte und mehr oder weniger präzise Iden-
tifikation dieser Theorie der Ökonomik. Die Metapher erfüllt so ihre erklärende-di-
daktische Funktion, indem sie eine Idee dessen umschreibt, was zu einemMarkt gehört.
Dies tut sie nicht nur gegenüber einem weiten, außer-ökonomischem Publikum, son-
dern auch gegenüber Personen, die in der Volkswirtschaftslehre selbst aktiv sind. Unter
‚Markt‘ können sich alle etwa das Gleiche vorstellen. Selbst der Hinweis auf die modell-
technische Simplifizierung des Marktes gegenüber seiner metaphorischen Bedeutung
erfüllt eine Funktion. Der Untersuchung zwischen den Abweichungen des technischen
Modells von der Bedeutung der Metapher wohnt eine Heuristik inne, die dazu anregt,
das Modell weiterzuentwickeln. In seiner Erstaufstellung als Kurvenschnittpunkt und
Gleichgewicht vermittelt die ökonomische Metapher ein statisches Bild. Dabei fällt
sofort auf, dass reale Märkte nie ruhen, sondern dynamische Gebilde sind. Entspre-
chend gilt, auch im Modell zu überlegen, wie sich das Gleichgewicht verändert, wenn
sich die Angebots- und Nachfragefunktionen verändern. Der gleiche Bezug zur Realität,
welche mit der Metapher gemacht wird, legt nahe, dass Märkte nicht immer funktio-
nieren. Also liegt auch für das Modell die Frage nahe, was bei Gleichgewichtsstörungen

344 Henrique Schneider



passiert und wie der Markt eventuell von selbst dieses Gleichgewicht wieder herstellen
kann. Letztlich kann der Bezug zur Wirklichkeit das Modell mit Hilfe der Metapher
erweitern, um Möglichkeiten von Märkten ohne oder mit mehreren Gleichgewichten
fassbar zu machen. Schließlich kann die gleiche Wechselwirkung zwischen Metaphern
in der Ökonomik und Lebensbereichen Untersuchungen zu den Institutionen, die den
Markt ermöglichen, prägen, oder auch aus dieser Wechselwirkung allererst erwachsen.

Diese Fragen stellen sich, gerade weil das ursprüngliche Modell in einer Metapher
eingebettet ist, deren Bedeutung es nicht vollständig abbilden kann. Die Metapher ist
größer als das erste, einfache Wirkungsmodell. Sie stellt Fragen an die Ökonomik,
welche die Wissenschaft beantwortet, indem sie das Modell im Sinne der Metapher
weiterentwickelt. Die Metapher funktioniert also als Heuristik, um das Modell zu er-
weitern und seine Erklärungskraft zu entdecken. Diese Funktion kann die Metapher
nur erfüllen, weil das Modell in ihr eingebettet ist. Erst mit dieser Einbettung fällt die
Unvollständigkeit des Bezuges des Modells zum Bild auf.

Trotz der vermeintlichen Verkürzungen des Inhalts des Modells im Verhältnis zum
Bild der Metapher kann das Modell seine wissenschaftliche Funktion jederzeit erfüllen.
Selbst in seiner krudesten Form kann es Modellaussagen zu Sachverhalten treffen.
Diese Hypothesen können empirisch getestet werden. Mit jedem Verfeinerungsschritt,
der auf die vorherige Heuristik folgt, kann es weitere solcher testbaren Aussagen
treffen. Trotz seiner Weiterentwicklung aufgrund der Heuristik können die jeweils
bereits umgesetzten Aspekte des Modells weiterhin empirisch überprüfbare Aussagen
treffen. Der oben beschriebene funktionalistische Ansatz kann also ohne Probleme mit
den Metaphern operieren und kann auch auf die Theorieentwicklungen, die in Aus-
einandersetzung mit der Metaphorik erfolgt, appliziert werden. Gerade an diesem
Beispiel könnte man von einer Synergie im Sinne von gemeinsamer, gegenseitiger
Förderung zwischen Metapher und Funktionalismus sprechen.

Doch nicht nur ökonomische Modelle sind unscharf, sondern die Metapher selbst
ist es. Diese Unschärfe des Bilds selbst wird an der Abgrenzung zwischen Markt und
Plattform deutlich. Unter Einbezug aller institutioneller Merkmale sind Märkte Son-
derformen von Plattformen. Sie sind künstlich geschaffen, abhängig von Institutionen
und Organisationen zur Durchsetzung des institutionellen Arrangements und letztlich
nie ganz entpersonalisiert oder atomistisch. Trotzdem scheinen diese Ausprägungen
der Märkte kaum ins Gewicht zu fallen, wenn es um das Bild eines Marktes, also um die
Metapher geht. Genauso fallen diese Ausprägungen nicht ins Gewicht, wenn die öko-
nomische Theorie geleitet von der Markt-Metapher das Gleichgewichtsmarktmodell
entwickelt und anreichert. Diese sprachliche Unschärfe geht so weit, dass eine Mehr-
heit der Sprechenden die technische Bezeichnung für Plattformen als „mehrseitige
Märkte“ ablehnt und stattdessen andere Metaphern wie Netzwerk oder Plattform
verwenden.

Der ursprüngliche Name des ökonomischen Phänomens, zwei- oder mehrseitige
Märkte, wurde nach und nach durch den Begriff der Plattform ersetzt. Zwar gibt es
immer noch Personen, welche den ursprünglichen Namen gebrauchen. Doch erstens
befinden sie sich in der Minderheit; zweitens ist das ein deutlich innerökonomischer

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 345



Diskurs; und drittens nimmt diese Gruppe selbst innerhalb der Wirtschaftswissen-
schaften ab (Evans und Schmalensee 2018). Es gibt Vorteile, wenn man zwei- oder
mehrseitige Märkte als Plattform bezeichnet. Denn damit kann man auf den Meta-
pherngebrauch aus einem anderen Bereich aufbauen, nämlich aus der Informatik. Die
Plattform gemäß der IT referenziert die Vorstellung, dass es ein Programm oder eine
Hardware gibt, auf derer Grundlage andere Programme (Anwendungen) laufen. Bei der
Plattformökonomik wäre das vom Sponsor der Plattform zur Verfügung gestellte Pro-
gramm, zum Beispiel Facebook, diese Grundlage. Einige Nutzer wenden diese Grund-
lage an, zum Beispiel um eigene Inhalte zu entwickeln und sich zu verbinden. Dabei
folgen diese Aktivitäten der Logik des marktlichen Austauschs: Eine Menge (von In-
formationen) wird zu einem Preis (Daten) ausgetauscht. Andere Nutzer verwenden die
Plattform wiederum als Grundlage, um Informationen zu gewinnen und sie einzuset-
zen. Auch hier kommt die Marktlogik zum Zug: Eine Menge (von Informationen) wird
zu einem Preis (Zahlung an die Plattform) ausgetauscht (Schneider 2022).

Auf den ersten Blick mag das Verhältnis beider Metaphern in der ökonomischen
Theorie Fragen aufwerfen. Warum wird mit den zwei voneinander unabhängigen
Bildern insinuiert, dass Märkte und Plattformen jeweils eigene Typen des wirtschaft-
lichen Austausches sind und wenig miteinander zu tun haben? Warum werden beim
Markt die Plattform-Eigenschaften ausgeblendet, auchwenn sie im ursprünglichen Bild
zumindest präsent waren? Warumwird bei der Plattform verschwiegen, dass es darum
geht, Markttransaktionen über sie abzuwickeln?

Diese Fragen werden von der Handhabung beider Bilder aber nicht verneint.
Ähnlich wie beim oben beschriebenen Fall des Markts sind die Fragen Teil der
sprachlichen Handhabung der jeweiligen Metaphern. Sie stellen sich nur, weil diese
Metaphern so verwendet werden und das Bild sowie die damit einhergehenden Mo-
delle werden in der fortwährenden Beantwortung dieser Fragen weiterentwickelt und
präzisiert. Auch hier funktioniert die Metapher, unter anderem wegen ihrer sprachli-
chen Unschärfe, als Heuristik, um die Theorie zu verbessern. Dass die Ökonomik hier
zwei unterschiedliche Metaphern wählt, hat auch mit dem generellen Eindruck der
Sprechenden zu tun, dass sich Märkte und Plattformen als Phänotypen unterscheiden.
Sie tun es hinsichtlich der Aktivitäten, den wohlfahrtsökonomischen Wirkungen, der
involvierten Personen und entsprechend auch ihrer sprachlichen Einbettung. Die
Überzeugung, dass es sich bei Märkten und Plattformen um zwei unterschiedliche
Dinge handelt, findet man in der Volkswirtschaftslehre in zahlreichen Artikeln, die
dieses thematisieren, und auch im populären Diskurs, etwa in der Pressebericht-
erstattung. Die zwei unterschiedlichenMetaphern erfüllen also zusätzlich die Funktion,
zwei Dinge, die als unterschiedlich wahrgenommen werden, als unterschiedlich zu
„mappen“ und diese Unterschiedlichkeit sprachlich auf den Punkt zu bringen.

Mit den Beispielen Markt und Metapher wurde gezeigt, welche Rollen Metaphern
in der Ökonomik spielen können. Einmal können sie als „Mapping“ der Wissenschaft
und ihres Verhältnisses zu anderen Umwelten übernehmen, indem sie Anliegen der
Sprechgemeinschaften sprachlich umsetzen und dadurch für Orientierung sorgen.
Dann geben sie wichtige Impulse für die Weiterentwicklung von Theorien und Mo-

346 Henrique Schneider



dellen. Diese Impulse kommen aus der Einbettung derWissenschaft in der Sprache und
der Unschärfe des Bilds selbst. Damit werden Fragen aufgeworfen, deren Beantwor-
tung das Forschungsprogramm mitprägt. Zuletzt helfen Metaphern den Sprechenden
dabei, zu verstehen, worauf Modelle hinauswollen. Damit eignen sie sich auch als
Kommunikationsmittel sowohl innerhalb der Sprachgemeinschaft der Ökonomik als
auch gegenüber außer-ökonomischen Zielgruppen. Metaphern stellen also einen be-
reichernden Teil der ökonomischen Methode dar und stehen in einem Verhältnis der
Komplementarität zum funktionalistischen Ansatz. Sie können sowohl als Heuristik als
auch als Kommunikationsmittel den Umgang mit den Hypothesen und ihrer Testung
erleichtern und präzisieren.

Fazit: „It’s not a Bug, it’s a Feature“
Dieser Beitrag beantwortet Fragen: Gibt es Metaphern in der ökonomischen Theorie?
Die Antwort lautet deutlich: ja. Sind diese Metaphern abträglich für das Selbstbild der
Wirtschaftswissenschaften bezüglich ihrer Wissenschaftlichkeit? Die Antwortet lautet:
nein. Die erste Frage wird mit der Erklärung des Markts und der Plattform als Meta-
phern beantwortet und die Erkenntnis daraus ist, in einem gewissen Sinne, trivial.

Die zweite Frage wird beantwortet, indem gefragt wird, welche Konsequenzen es
für die Ökonomik hat, mit Metaphern zu arbeiten. Diese sind durchwegs wissen-
schaftsfördernd. Metaphern konkurrieren nicht mit dem empirisch-testbaren Ansatz
der Wirtschaftswissenschaften; sie ergänzen ihn. Sie unterstützen die Weiterentwick-
lung von Theorien und Modellen, gewähren ihnen eine bessere Spiegelung mit der
Realität und machen sie verständlicher sowohl für Personen in den Wirtschaftswis-
senschaften als auch außerhalb. Letztlich sind Metaphern ein wissenschaftliches und
allgemeines „Mapping“ der Ökonomik. Selbst wenn Metaphern in der Ökonomik auf
dem ersten Blick ein Problem wären, gilt für sie: „it’s not a bug, it’s a feature.“

Literatur
Boyd, Richard. 1993. „Metaphor and Theory Change: What is ‘Metaphor’ a metaphor for?“ In Metaphor

and Thought, hrsg. Andrew Ortoni, 481–532. Cambridge University Press.
Casson, Mark und John Lee. 2011. „The Origin and Development of Markets: A Business History

Perspective“. Business History Review 85, no. 1: 9–37.
Caviola, Hugo. 2018. „Vertiefung: Metaphern als Brücke zwischen Alltags- und Fachwissen.“ https://

sprachkompass.ch/theorie/metaphern-als-bruecken#:~:text=Metaphern%20haben%20in%20der%
20Wissenschaft,wie%20Netz%2C%20Speicher%20und%20Virus (abgerufen am 31. März 2023).

Evans, David S und Richard Schmalensee. 2016. Matchmakers. The New Economics of Multisided Platforms.
Harvard Business Review Press.

Ferguson, Niall. 2018. The Square and the Tower: Networks and Power, from the Freemasons to Facebook.
Penguin.

Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie 347

https://sprachkompass.ch/theorie/metaphern-als-bruecken#:~:text=Metaphern%20haben%20in%20der%20Wissenschaft,wie%20Netz%252C%20Speicher%20und%20Virus
https://sprachkompass.ch/theorie/metaphern-als-bruecken#:~:text=Metaphern%20haben%20in%20der%20Wissenschaft,wie%20Netz%252C%20Speicher%20und%20Virus
https://sprachkompass.ch/theorie/metaphern-als-bruecken#:~:text=Metaphern%20haben%20in%20der%20Wissenschaft,wie%20Netz%252C%20Speicher%20und%20Virus


Friedman, Milton. 1953. „The Methodology of Positive Economics“. In Essays In Positive Economics hrsg.
Milton Friedman, 3– 16. University of Chicago Press.

Junge, Matthias (Hrsg.). 2020. Metaphern in Wissenskulturen. VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Klamer, Arjo, Donald (Deirdre) McCloskey, und Robert Solow (Hrsg.). 1988. The Consequences of Economic

Rhetoric. Cambridge University Press.
Lachmann, Werner. 2003. Volkswirtschaftslehre 1. Springer.
Lagueux, Maurice. 1999. „Do metaphors affect economic theory?“ Economics & Philosophy 15, no. 1: 1–22.
Lakoff, George, und Mark Johnson. 2008. Metaphors We Live By. University of Chicago Press.
Leschke, Rainer. 2018. „Netze und andere Verfänglichkeiten“. In Netzwerk als neues Paradigma?

Interdisziplinäre Zugänge zu Netzwerktheorien, hrsg. Florian Kiefer und Jens Holze, 9–37. Springer.
Levy, Maurice. 1987. Volkswirtschaftlich denken. Vom alltäglichen Nutzen der Wirtschaftswissenschaft.

Birkhäuser.
Marshall, Alfred. 1890. Principles of Economics. Macmillan.
McCloskey, Donald (Deirdre). 1983. „The Rhetoric of Economics“. Journal of Economic Literature 21, no. 2:

481–517.
Mirowski, Philip. 1989. „How not to do things with metaphors: Paul Samuelson and the science of

neoclassical economics“. Studies in History and Philosophy of Science 20, no. 2: 175–191.
Piekenbrock, Dirk und Alexander Hennig. 2013. Einführung in die Volkswirtschaftslehre und Mikroökonomie.

Springer Gabler.
Pigou, Arthur Cecil. 1910. „Producers’ and Consumers’ Surplus“. The Economic Journal 20, no. 79: 358–370.
Raffaelli, Tiziano. 2007. „Marshall’s Metaphors on Method“. Journal of the History of Economic Thought 29,

no. 2: 135–151.
Robinson, J. Violet. 2022. „Market“. In Encyclopedia Britannica. https://www.britannica.com/topic/market

(abgerufen am 15. August 2022).
Rothbard, Murray N. 1962. Man, Economy, and State. D. van Nostrand.
Schneider, Henrique. 2022. Plattformökonomik. Springer Gabler.
Solow, Robert. 1988. „Comments from Inside Economics“. In The Consequences of Economic Rhetoric hrsg.

Arjo Klamer, Donald (Deirdre) McCloskey und Robert Solow, 31–38. Cambridge University Press.

348 Henrique Schneider

https://www.britannica.com/topic/market


Autorenregister

Abel, Günter 74, 97, 109, 236
Adelung, Johann Christoph 183, 265
Adorno, Theodor W. 6, 147, 242, 248, 279, 284,

291–293
Affemann, Rudolf 287
Agamben, Giorgio 147
Alston, William 110
Angehrn, Emil 255
Arendt, Hannah 227, 240 f., 284 f.
Aristoteles 3, 11–19, 22, 28 f., 33, 57, 68 f., 80 f.,

107, 140–143, 145–148, 155, 158, 160, 163,
186, 213

Arnold, Florian 6, 301
Augustinus 23, 157
Austin, John Langshaw 142, 144, 146, 324
Avenarius, Richard 199, 213

Bachelard, Gaston 240
Bacon, Francis 162
Balthasar, Hans Urs von 301
Bambini, Valentina 245, 247, 249
Baumgarten, Alexander Gottlieb 155, 166 f., 169,

187, 189
Beierwaltes, Werner 81, 83, 301
Berkeley, George 68
Billig, Volkmar 259, 273
Black, Max 3, 11, 21, 26, 145, 198, 258, 261, 280,

313, 322–325, 331
Bleuler, Eugen 242–244, 254
Bloom, Harold 142
Blumenberg, Hans 1–6, 11, 22–24, 36, 51–56,

59–61, 63–65, 67–73, 75–79, 81–83,
85–92, 94 f., 98 f., 103 f., 106–109, 121 f., 126 f.,
130–136, 139–143, 145–148, 153–159, 162–
164, 168, 170, 174–176, 184, 192, 197, 199, 202,
214–217, 240, 253, 258 f., 279–293, 300,
307 f., 314, 330 f.

Bornscheuer, Lothar 91
Boyle, Robert 166
Brandom, Robert 279
Bremer, Dieter 77–81
Breton, André 19, 299, 311
Brockes, Barthold Heinrich 184 f.
Burke, Kenneth 144, 146

Calvino, Italo 97 f.
Carnap, Rudolf 210

Cassin, Barbara 140
Cassirer, Ernst 4, 17, 103–118, 207, 243
Cusanus, Nicolaus 82

Dalferth, Ingolf 110
Darwin, Charles 205, 212 f., 264, 269 f.
Davidson, Donald 34–37, 85, 240, 313, 322–325,

331
Debatin, Bernard 92
Deleuze, Gilles 17, 257, 270–273
Dennett, Daniel 328
Derrida, Jacques 3, 11, 17 f., 25–30, 32–34, 36,

54, 64, 82 f., 88, 94, 140, 142, 148, 198, 225,
232 f., 239, 305

Descartes, René 60, 70, 144, 153, 159, 167, 174,
179, 217, 279

Diderot, Denis 190, 216
Dilthey, Wilhelm 55

Eichmann, Adolf 284
Eliot, Thomas Stearns 3, 11, 35, 37, 148
Empson, William 144
Engels, Friedrich 291
Eucken, Rudolf 56 f., 65

Fleck, Ludwik 245 f.
Floridi, Luciano 315 f., 330
Flusser, Vilém 329
Fontane, Theodor 76
Fontenelle, de Bernard 178–180, 186
Foucault, Michel 144, 287
Fox Keller, Evelyn 145
Frege, Gottlob 51, 56 f., 59–65
Freud, Sigmund 34, 81, 143, 147, 258, 284 f., 287 f.
Friedrich, Alexander 330
Fuhrmann, Manfred 80

Gabriel, Gottfried 3 f., 51, 53, 59, 61, 198
Galilei, Galileo 153, 158–160, 162 f., 165–167, 169,

176 f., 314
Gasché, Rodolphe 142
Geach, Peter T. 61
Gehlen, Arnold 290, 329
Gehring, Petra 239
Genette, Gérard 299
George, Stefan 299, 305 f.
Gess, Nicola 243

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-018



Gilcher-Holtey, Ingrid 311
Glaubrecht, Matthias 270
Goffman, Erving 245
Goldstein, Kurt 243 f., 246
Goodman, Nelson 67, 93, 96–99, 260
Gorham, Donald R. 244
Gottsched, Johann Christoph 179, 181, 183–186
Grice, Paul 247 f.

Haas, Alois M. 301
Habermas, Jürgen 52, 88, 279
Haefliger, Jürg 91 f.
Haverkamp, Anselm 3 f., 11, 51, 53–55, 64, 90,

107, 139, 141 f., 146 f., 197, 215, 258
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 16, 27 f., 43, 88,

254, 303
Heidegger, Martin 17, 27, 32, 36, 55, 82 f., 85–89,

94, 140–142, 144, 147, 199
Heidenreich, Felix 300
Heinz, Andreas 243, 249
Helm, Gerhard 328
Heraklit 80 f., 302, 307
Herder, Johann Gottfried 16, 74, 111
Hesiod 79–81, 300
Hobbes, Thomas 262 f., 279, 290
Hoffmann, Friedrich 267–269
Hölderlin, Friedrich 82 f., 88, 190, 302, 305, 309
Homer 299 f., 303, 306, 309
Horkheimer, Max 293, 327
Hugo, Victor 252 f.
Humboldt, Alexander von 16, 74
Husserl, Edmund 4 f., 86, 116, 121– 130, 133–135,

198 f., 202, 213–217, 314 f.

Jakobson, Roman 13, 34, 143
Johnson, Mark 91, 178, 192, 313, 319 f., 325, 330
Jonas, Hans 89
Jung, Carl Gustav 242, 244
Jüngel Eberhard 72, 84
Jurafsky, Daniel 326

Kant, Immanuel 1, 4, 12, 16 f., 24, 27, 31, 57, 59,
61, 68, 71–74, 93, 95, 106–108, 117, 126–128,
131 f., 147, 153–155, 157, 162–170, 175, 177,
179 f., 182–186, 188–190, 224, 227, 228, 232,
234, 242, 257, 279, 284–286, 304, 307–309,
319

Kierkegaard, Sören 29 f., 44
Kirchhoff, Gustav 207, 211, 213, 216 f.
Kissinger, Henry 288

Kopernikus, Nikolaus 77, 154–157, 162–167,
169 f., 173 f., 176–178, 182 f.

Krämer, Sybille 316
Kretschmer, Ernst 243 f.
Krois, John Michael 319
Küchenhoff, Joachim 255
Kuhn, Adalbert 111
Kuhn, Thomas S. 58

Lacan, Jacques 5, 32, 34, 239 f., 250–254
Lakoff, George 91, 178, 192, 313, 319 f., 325, 330,

342
Lambert, Johann Heinrich 63, 175, 180, 182–184,

186
Latour, Bruno 145, 206
Lautréamont 11, 19 f., 46
Leibniz, Gottfried Wilhelm 60, 107, 109, 176 f.,

183, 186, 264, 314
Lenk, Hans 74
Lezama Lima, José 11, 38–41, 44–46
Lichtenberg, Georg C. 69, 200
Link, Jürgen 244, 246
Lipps, Hans 147 f.,
Lipps, Theodor 199
Locke, John 30, 240, 279
Lothringen, Christine von 158
Lotze, Hermann 108 f., 118
Lukács, Georg 284, 289
Luther, Wilhelm 81, 85

Mach, Ernst 5, 197–217
Man, Paul de 3, 5, 17, 30–32, 36, 51, 59, 64, 71 f.,

143 f., 147, 192, 223–237
Marquard, Odo 92
Martin, James 324–326
Marx, Karl 6, 148, 279, 281, 285, 289–292
Mauthner, Fritz 54, 59
Meese, Jonathan 311
Meynen, Gloria 259
Müller, Friedrich Max 111

Newton, Isaac 153, 159–161, 166–169, 174, 177–
179, 317

Nietzsche, Friedrich 5, 11 f., 16 f., 30–33, 54, 59,
74 f., 79, 81, 95, 109, 142, 147 f., 156, 223–225,
227, 232, 236, 240, 257, 280, 284, 287

Öhlschläger, Günther 91

Parmenides 78 f.

350 Autorenregister



Paul, Jean 5, 13, 74, 143, 173, 175, 190 f.
Pielenz, Michael 91 f.
Planck, Max 154, 159, 161 f.
Platon 15, 26, 38, 40, 58, 68 f., 72, 79, 81 f., 87, 95,

147 f., 159, 161–164, 204, 216, 240, 283 f., 301,
303 f., 306 f.

Plotin 83, 301
Plümacher, Martina 109
Poincaré, Henri 116
Popper, Karl 291

Quine, Willard Van Orman 321, 323

Rentsch, Thomas 61
Rheinberger, Hans-Jörg 145, 203
Richards, Ivor Armstrong 3, 11, 19–21, 26, 142,

248, 258
Ricœur, Paul 82, 143, 258, 261, 284, 291, 309 f.
Ritter, Joachim 3, 51–54, 76 f.
Roelcke, Volker 246
Rothacker, Erich 93, 158
Rousseau, Jean Jacques 5, 17, 32, 223–237, 263,

306

Sallis, John 73
Saussure, Ferdinand de 143, 145 f., 251, 322
Scheerer, Martin 243
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 111
Schmitt, Carl 257, 270–272, 303 f., 306, 309
Schmitz-Moormann, Karl 81
Schreber, Daniel Paul 253 f.
Sehgal, Melanie 145
Sloterdijk, Peter 273, 300–303, 307
Snell, Bruno 69, 80 f.

Sojcher, Jacques 298 f., 309
Sommer, Manfred 80, 199, 202 f., 214
Sperber, Dan 247–249
Staten, Henry 148
Stengers, Isabelle 145
Stevin, Simon 206
Stoellger, Philipp 3 f., 6, 67, 103 f., 107–115, 133
Ströker, Elisabeth 123, 133

Tacitus 297, 299, 306, 311
Teichmüller, Gustav 56
Toulmin, Stephen E. 91
Tränkle, Sebastian 6, 248 f., 279, 281, 291, 293
Trendelenburg, Friedrich Adolf 56
Tugendhat, Ernst 124, 127, 134

Vansteenberghe, Edmond 82
Vico, Giambattista 16, 70, 74, 144, 257

Wallace, Alfred Russel 264, 269 f.
Weder, Hans 84
Weingarten, Rüdiger 325 f.
Weinrich, Harald 3, 11, 21, 25, 310
Wetz, Franz J. 73
White, Hayden 144
Whitehead, Alfred North 145, 148
Wilson, Deidre 247–249
Wittgenstein, Ludwig 32, 37, 54–56, 60–65, 94,

114
Wolff, Christian 155, 166 f., 169, 176
Wundt, Wilhelm 198, 246

Zacher, Hans 314
Zill, Rüdiger 6, 257–259

Autorenregister 351





Sachregister

Abstraktionsvermögen 242 f., 247, 249
Ähnlichkeit 3, 11–15, 17–20, 27 f., 31, 35, 105,

125, 161, 166, 188, 198, 205 f.
Algorithmus 314, 317, 324
allotria 18 f., 29, 140, 145 f., 148
Analogieschluss 159, 161, 164, 177
Anschauung 4, 23 f., 31, 46, 69, 71 f., 74–77, 93,

105, 112, 116 f., 121–132, 134 f., 154–156, 204,
215, 308 f.

– fundierte Anschauung 125–128, 130, 137
– kategoriale Anschauung 4, 121 f., 125–131,

133–136
– schlichte Anschauung 123 f., 126 f., 135, 136 f.
Anthropologie 2, 4, 55, 64, 69, 93, 121 f., 136, 156,

175, 187 f., 217, 224 f., 227 f., 234–236, 242,
252, 262 f., 280, 282, 289 f.

Ästhetik 2, 5, 11 f., 16 f., 22, 27, 31, 35, 53, 64, 73,
89 f., 139, 175, 185–192, 216, 293, 327

Atom 155, 159–161, 168, 202, 246, 262 f., 269
Auferstehung 24, 37 f., 45 f., 110
Aufklärung 1, 5, 26, 36, 67, 72, 81 f., 95, 162, 173–

175, 177– 179, 183–188, 190–192, 216, 257,
273, 279, 281 f., 284, 292 f., 317, 330

Ausdruck 1, 5, 26, 54 f., 57, 60–62, 64, 69, 72, 76,
79, 83, 87 f., 91, 97, 106, 108–113, 115–117,
125 f., 128, 130 f., 154, 200, 202–204, 206–
208, 211–212, 223 f., 230, 233, 240, 242 f.,
246 f., 249, 252 f., 255, 259, 263, 283, 289, 292,
298, 301 f. 307, 313, 316, 317, 321, 326, 329,
333–335

Ausdruckswahrnehmung 106, 108–110, 113, 115

Begriff 1, 4–6, 11 f., 16 f., 22–28, 30–32, 52–60,
62–64, 69–77, 80, 85–87, 89, 91–93, 103–
118, 122 f., 126, 130–134, 153–157, 159 f., 162,
167 f., 174–176, 182–184, 186, 189, 191, 197–
200, 202–204, 206–218, 224, 228, 230–233,
237, 239–243, 246–252, 257, 261–266, 268–
270, 273, 281, 283, 285 f., 290 f., 293, 300, 304,
308 f., 316–319, 330, 333–335, 337 f., 342–
345

– formale Begriffe 62
– kategoriale Begriffe 60, 62, 64
Begriffsgeschichte 3, 51–54, 56–59, 64 f., 73,

75–77, 86, 89, 93 f., 197, 214 f., 217, 258, 263 f.
Beschreibung 42, 71, 82, 97, 122, 131, 159, 197–

200, 203, 207–217, 268, 292, 329 f.

Bild 11 f., 19 f., 24, 38–40, 44–46, 54, 61, 63, 65,
71, 74 f., 77, 80 f., 111, 113, 117, 124, 129, 131,
134–136, 155, 159, 168, 173–175, 179, 182,
188 f., 191, 202, 217, 240–244, 249, 258, 263,
272, 281, 283, 285, 287–289, 291, 302, 306,
308, 310, 313, 319, 334–339, 341–347

Bildschema 319, 325, 331
Buch der Natur 77, 153 f., 157– 160, 162, 164,

169 f.

Computer 315, 317, 320–326, 328

Datenbank 324–327, 331
Definition 54, 57 f., 60, 76, 86, 106, 140, 147, 154,

200, 211, 227 f., 243, 246, 248, 257, 260, 266,
283, 291, 309, 334 f., 342

Dekonstruktion 2, 5, 32, 36, 54, 59, 64, 175, 179,
188

Denkstörung 245, 249
Deutung 4, 11– 13, 17, 22, 27 f., 32, 34, 36 f., 55,

64, 108, 157–163, 224–226, 228, 233, 235 f.,
281, 283 f., 287–289, 291 f., 308, 322, 341

Differenz 17, 20, 23, 42, 53 f., 68, 78, 86, 93, 95,
111, 114, 213, 266, 285 f., 303, 317

Digitalität 6, 316 f.
Dunkel 26, 45, 67, 72 f., 78–82, 85, 88, 95

Einbildungskraft 30, 73, 92, 117, 177, 185, 187, 189,
227, 301 f., 304f., 307–310

Einsamkeit 263, 270–273
Empfindung 17, 31, 114, 198 f., 202 f., 208–214
Entelechie 16, 28, 33, 38, 43, 46
Epochenmetapher 173, 175
Ereignis 25, 43, 88, 183, 231, 304f., 310, 314, 322,

329
Erkenntnis 1–6, 16– 18, 20, 22–24, 26, 28,

30–33, 36–38, 52, 56–59, 63–64, 70, 73, 86,
104 f., 107, 113 f., 116 f., 122 f., 126, 127–131,
133, 137, 153–158, 162–170, 173–178, 182–
184, 187–189, 197–205, 207 f., 210, 212–214,
224–226, 228, 233–235, 237, 239 f., 242, 250,
253–255, 357, 279–283, 286, 291, 293, 321,
325, 334, 339, 343 f., 347

Evidenz 88, 94, 198 f., 202–204, 209–211, 213,
215 f., 244, 281, 288 f., 291 f.

Evolution 212 f., 243, 266, 269 f., 329
Experimentalpsychologie 247

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111613086-019



Figur 2 f., 5 f., 11–14, 16–24, 26 f., 29–38, 41–44,
46, 55, 83, 86, 92 f., 115, 122, 135, 137, 139 f.,
142–148, 158, 192, 206, 208, 223 f., 252, 257–
260, 263, 270, 273, 279, 283 f., 286, 299, 303,
308 f., 311, 323

Freiheit 104, 223–230, 233–237
Funktion 4–6, 13, 43, 58, 60–63, 69, 73, 78, 86,

90 f., 93, 103 f., 106–108, 111 f., 114– 118, 122 f.,
127 f., 130–133, 135, 154, 157, 160, 164, 168–
170, 175, 184, 186, 188, 191 f., 215, 235, 240,
246, 250–255, 257 f., 279–282, 284 f., 287 f.,
291 f., 299, 323, 328, 337, 340–345

Heterogenes 18–20, 22–26, 28 f., 32, 36, 46, 115,
132, 188

Hypertelie 38, 44–46

Identifikation 5, 208 f., 224, 246 f., 250, 253, 261,
284, 289, 310

Ideologiekritik 2, 6, 279, 281 f., 284–286, 289,
291–293

Implikationssystem 261
Individuum 105, 107, 114 f., 148, 133, 161, 204, 212,

243, 245 f., 259, 266, 262 f., 269, 272 f., 291
Information 37, 248, 322, 330, 336 f., 346
Insel 6, 257, 259–261, 263–273
Inspiration 80, 147, 273, 297, 299, 306, 310
Interaktionstheorie 258, 323

Katachrese 29, 34, 59, 69, 142
Kategorienfehler 260 f.
Kausalität 38–40, 109, 161, 183, 188, 227
– metaphorische Kausalität 39 f.
kinesis 141 f., 146 f.
Kommunikationstheorie 247, 279
Konfiguration 17, 20, 41 f., 46, 283, 286
Konkretismus 241 f., 245, 248, 250, 253 f.
Kontingenz 175, 184 f., 187– 191, 330
Konversationslexikon 264 f., 267 f., 270
Kopernikanische Wende 77, 154–157, 162–167,

169 f., 173 f., 176–178, 182–184, 287
Kopernikanismus 174, 177, 183
Kosmologie 73, 154–156, 165–168, 170, 173–179,

183–190, 192
Kreativität 5, 37, 242, 253–255, 272
Kulturgeschichte 6, 68, 91, 109, 259

Lebenswelt 1, 3 f., 6, 55, 64, 73, 78, 80, 88–90,
94 f., 98 f., 122, 133–136, 198 f., 173, 202, 213,
215 f., 246, 289, 308, 313–316, 321, 329 f.

– digital-datafizierte Lebenswelt 313–316, 327,
330

– digitale Lebenswelt 2
Licht 24–26, 29, 45 f., 58 f., 67, 69 f., 72 f., 75,

77–85, 87 f., 95, 107 f., 117, 133, 154, 160, 162 f.,
210, 251, 282–286, 303, 322

Lichtmetaphorik 3, 67, 71 f., 77 f., 81 f., 85–88, 95
Logik 6, 15 f., 28, 46, 57, 59–61, 63 f., 74 f., 84, 89,

91, 106, 112 f., 118, 135, 167, 169, 178, 187, 198,
208, 232 f., 242, 261, 273, 280, 290 f., 302,
304f., 340 f., 346

Logizität 4, 53, 121, 129

Mechanismus 114, 146, 155, 158–161, 169, 182 f.,
283

Mensch 1–6, 12–15, 19, 22 f., 25, 27, 29 f., 32 f.,
36–38, 42 f., 54, 64, 69, 71 f., 74 f. 78, 85, 88 f.,
93 f., 96 f., 110, 121, 132, 136, 155 f., 158 f., 170,
176 f., 179, 185, 187– 189, 191, 202–204, 206,
215, 223–231, 234–237, 241–244, 246–248,
250, 254, 257, 259–263, 267–269, 271 f.,
282 f., 287–290, 302 f., 307–310, 315 f., 320–
322, 325, 327, 329 f., 340, 342

metakinetic 141, 142, 144–147
Metapher 1–6, 11– 14, 17–37, 39, 46, 51–56,

59 f., 63–65, 67–78, 80–98, 103–115, 117 f.,
121 f., 131– 133, 139–148, 153–157, 159–164,
167–169, 173–179, 183–192, 197 f., 200, 203,
206–217, 223 f., 226, 229, 231–237, 239–241,
243, 246–255, 257–263, 279–293, 297–300,
307, 309–311, 314, 318–328, 330 f., 333–347

– absolute Metapher 1, 3–5, 23–25, 37, 51,
53–55, 59–61, 63–65, 67–72, 75, 80, 84,
88–90, 92–95, 106 f., 121 f., 131– 137, 153–
157, 164, 168–170, 258, 283

– surrealistische Metapher 19 f.
Metapherngeschichte 6, 52 f., 56 f., 59, 75, 215 f.,

259, 263, 273, 286
Metaphernkritik 6, 68, 83, 94, 281, 286
metaphorá 140, 143
Metaphorik 1, 3, 21, 23 f., 54, 59–61, 63 f., 68–70,

72, 76, 78, 83–85, 87, 90, 94 f., 132, 134, 146,
154 f., 163 f., 167, 169, 187, 189, 191, 259, 271,
273, 283–286, 297–299, 307 f., 310 f., 313–
316, 318, 321 f., 327–330, 339, 341, 345

Metaphorographie 6, 257, 259
Metaphorologie 1–3, 5 f., 24, 51–56, 59, 63–65,

67, 73, 75 f., 85, 87–91, 93–95, 131, 154, 156 f.,
159, 162, 170, 174, 191 f., 197–200, 214–218,

354 Sachregister



226, 258, 279–281, 283, 285 f., 289, 292, 300,
314, 318

Metaphysik 4, 16, 18, 24 f., 36 f., 67 f., 71, 73–74,
81–85, 87 f., 92–94, 107, 133, 142, 153–155,
162–170, 176 f., 187, 201, 282

Mimesis 12, 14, 29, 143
Mitteilung 35, 205, 208–214
Modell 2, 60 f., 67, 69, 76, 78, 81, 91 f., 108–110,

155 f., 173, 183, 188, 212 f., 215 f., 228, 231–
233, 240, 242, 245 f., 283 f., 290, 317, 321, 324,
326, 333–337, 339–341, 344–347

Möglichkeit 2 f., 28, 30, 37 f., 44, 61, 96, 123, 125,
128, 130 f., 134, 163, 168, 170, 176 f., 179, 183,
185, 189 f., 192, 198, 202, 209, 211, 217, 230,
236, 251–253, 270, 293, 307, 310, 317, 320,
322–324, 326, 328

Mystik 81, 88, 159, 203, 301, 303 f., 308
Mythos 67, 70, 76, 103, 106, 108, 110–113, 118,

139, 273, 282, 285, 293, 301, 304, 307

Naturalisierung 289–292
Netzkultur 314 f., 317, 327, 330 f.
Newtonianismus 174, 177
Nichts 13, 31, 78 f., 81, 130, 185, 191, 302, 304–

306, 308
Nichtwissen 20, 32

oikeion 18, 143, 145–148
Ökonomie des Denkens 200–202
Organismus 77, 113, 155, 160, 246, 285

Performanz 5, 97, 175
Perichorese 22 f., 36, 77
Phänomenologie 2, 4, 55, 68, 89 f., 94, 99, 121–

123, 127 f., 133, 141, 187, 199, 202, 213–218
– genetische Phänomenologie 133–136
Phantasie 29 f., 40, 124 f., 143, 177 f., 301 f., 311
Philosophie 1–4, 16– 18, 25–28, 31 f., 36, 38,

51–61, 67–71, 76–78, 80 f., 83 f., 88, 92–94,
103 f., 106–108, 110, 118, 142–144, 148, 153–
156, 158, 174, 192, 202–206, 213 f., 217, 226,
228, 232, 239 f., 257 f., 260–262, 270, 273, 279,
284, 301, 304, 328

Physik 2, 4 f., 16, 106, 153 f., 159–163, 166–170,
197–202, 205 f., 210 f., 213 f., 217

Prädikation 21, 25, 28 f., 86, 129, 261
Pragmatismus 225
Prägnanz 106–110, 115– 118, 264
Programmieren 316–318, 320, 330 f.

Referenz 12 f., 17, 24 f., 53, 186, 231 f., 262, 321,
323 f.

Reihe 4, 103 f., 106 f., 108–110, 114 f., 117 f.
Relation 13–23, 25–29, 32–34, 36 f., 44, 74, 78,

107, 175 f.
Remetaphorisierung 67, 82, 85, 94 f.
Rhetorik 2, 11– 13, 21, 26, 64, 68 f., 80, 94, 187–

190, 233 f., 236, 240, 279 f., 282, 285 f., 289,
297, 307 f., 311, 340 f.

Sachverhalt 13, 15, 61 f., 78, 87, 89, 115 f., 127, 129,
206, 216, 283, 288–290, 292, 298, 319, 340,
342, 345

Satz 27–29, 35, 39 f., 61 f., 97, 126, 201, 241, 243,
246–248, 261, 264, 280, 283, 323, 326

– poetischer Satz 39 f.
– spekulativer Satz 27 f., 44
Schein 23, 36 f., 68, 73, 187, 279, 281 f., 293
Schizophrenie 5, 241–245, 248, 254
Schrift 23, 41 f., 68, 208 f., 212
Selbstbestimmung 227, 235
Selbstverständlichkeit/das Selbstverständliche

46, 121 f., 126, 286, 313, 315
Signifikation 250 f.
Sinn 1, 11–13, 18, 22, 24 f., 27–30, 35, 37, 39, 55,

60 f., 70, 87, 104f., 107–109, 111–114, 122 f.,
156, 158, 179, 257, 260, 287, 299, 319, 323 f.,
341 f., 345, 347

Sinnlichkeit/das Sinnliche 12, 22, 25–27, 83 f.,
107– 109, 112, 114, 117 f., 123, 128, 157, 163 f.,
168, 189

Sprache 1 f., 4, 11– 13, 16 f., 21–26, 28–38,
62–64, 72, 74, 82, 84, 93, 97, 103–106, 108,
110–114, 158 f., 178, 191 f., 208–210, 212–214,
228 f., 231–233, 239–241, 243 f., 246–255,
297–299, 309 f., 321–325, 329 f., 334 f., 338–
344, 347

Sprachpositivismus 241, 248, 253
Substanz 14, 16 f., 23, 31, 38, 59, 87, 118, 168, 245
Substitutionstheorie 323
Symbol 4, 72, 74, 93, 96, 106, 113, 132 f., 139, 143,

153–157, 242
Symbolbegriff 106 f., 153, 155

Theologie 2, 16, 37, 73 f., 83–85, 168, 173, 175,
301 f., 304f., 308

Theophanie 300
translatio 142–144

Übersetzbarkeit 321–326

Sachregister 355



Unbegrifflichkeit 22–24, 60 f., 63 f., 73, 76 f., 86,
89, 107 f., 113, 198, 240

Unmöglichkeit/das Unmögliche 3, 38, 44, 67,
225, 228, 235, 252 f.

Urteil 19, 23, 28, 57, 70, 73, 126–129, 177, 187, 282

Verblendungszusammenhang 284, 292 f.
Vergleich 19 f. 33, 95, 198 f., 203, 205–214, 217,

244 f. 305 f., 321 f., 330
Vergleichstheorie 323

Wahrnehmung 11 f., 15–17, 33, 80, 105–110, 112–
117, 123–127, 129 f., 158, 199, 244, 328

Welt 2, 12, 24–27, 31, 34 f., 42 f., 46, 57, 59, 73,
75, 77, 79, 84–87, 89 f., 92–98, 104f., 109, 111,
113 f., 121, 132–137, 153–157, 159, 163 f., 167–
170, 173, 176–178, 182–184, 186–191, 202,
232, 240, 242–244, 250, 252 f., 280, 283, 309,
313–315, 327, 329, 340

Weltbild 12, 61, 78, 155, 158, 161, 166, 262
– mechanistisches Weltbild 262
– mythisches Weltbild 108, 110
Wissenschaftsgeschichte 90, 174, 210, 212 f., 266,

289
Wissenspoetologie 173–195

Zufall 16, 44 f., 191, 204 f., 224, 244, 267 f.

356 Sachregister


	Inhalt
	Sonja Feger, Domenico Schneider und Martin Welsch
	Einleitung
	I Epistemologische Rahmung
	Gerhard Poppenberg
	Die offene Metapher
	1
	2
	3
	4
	5
	6
	Literatur

	Gottfried Gabriel
	Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ Zur systematischen Bedeutung von Begriffsgeschichte und Metaphorologie
	Einleitung
	1 Begriffsgeschichte und Metaphorologie
	2 Begriffsgeschichte als Geschichte begrifflicher Unterscheidungen
	3 ‚Gesättigt‘ und ‚ungesättigt‘. Eine kategoriale Unterscheidung als absolute Metapher
	4 Metaphorologie und Theorie der Unbegrifflichkeit
	Literatur

	Philipp Stoellger
	Licht und Dunkel Die Metapher im theoretischen Text
	Einleitung
	1 Die Metaphernkritik und deren Krisis
	2 Blumenbergs ‚absolute Metapher‘
	2.1 Die These von der ‚absoluten Metapher‘
	2.2 Nietzsche
	2.3 Begriffsgeschichte als Horizont
	2.4 Lichtmetaphorik
	2.5 Übergang zur Metaphysik und Remetaphorisierung
	2.6 Die Anfänge mit Heidegger
	2.7 Die Verselbständigung der Metaphorologie zur Lebenswelthermeneutik
	Lebenswelt als Horizont der Metapher
	Kognitive Funktion der Metaphern

	2.8 Ausblick auf den Kontext: Die kognitiven Metaphorologien

	3 Systematische Rückfrage
	3.1 Die absolute Metapher als Grundfrage an die Philosophie
	3.2 Fazit: metaphorologische Thesen und Konsequenzen

	4 Ein Beispiel zur Metapher im theoretischen Text: Goodmans Welterzeugung
	Literatur

	Tobias Endres
	Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff
	Einleitung
	1 Prägnanzbildung, Ausdruckswahrnehmung und das Problem der Reihe
	2 Formvarianz und Metapher
	3 Formvarianz als Invarianz
	Zusammenfassung
	Literatur

	Sonja Feger
	Absolut anschauliche Metaphern Zum Verhältnis von Anschauung und Logizität bei Husserl und Blumenberg
	Einleitendes
	1 Anschauung in Husserls Phänomenologie
	2 Schlichte Anschauung
	3 Fundierte Anschauung
	4 Verfügbarmachen des Unverfügbaren
	5 ‚Welt‘ als absolute Metapher
	6 ‚Anschauliche Prozeduren‘: Die Genetisierung der Erkenntnis
	Abschließendes
	Literatur

	Anselm Haverkamp
	Epistemology, Discontinuity, Latency Hans Blumenberg’s move towards a deconstructive theory of history
	Literature

	II Metapher und Weltverhältnisse
	Brigitte Falkenburg
	Über die Lesbarkeit der Welt – Metaphern der Naturerkenntnis
	Einleitung
	1 Blumenbergs „absolute Metaphern“ als Symbole für die Grenzen begrifflicher Erkenntnis
	2 Das „Buch der Natur“
	3 Kants Umdeutung der kopernikanischen Revolution
	4 Der epistemische Ertrag von Kants Metaphorik
	Versuch eines Fazits
	Literatur

	Reto Rössler
	Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung. Kosmologie, Metaphernzirkulation und Wissenspoetologie im 18. Jahrhundert
	Einleitung
	1 Das ‚Weltgebäude‘ als ‚conceptual metaphor‘ der Kosmologie im 18. Jahrhundert
	1.1 Begriff und Konzept
	1.2 „…noch nicht copernikanisch genug gedacht“. Bewegliche Bühne und externer Zuschauer

	2 Arbeit am Weltgebäude. Die Gebäude-Metapher und ihre Praktiken
	2.1 Kompilieren und Serialisieren (Tableau / Handbuch)
	2.2 Imaginieren und Stabilisieren
	2.3 Zirkulieren

	3 Um 1800: Kosmische Zusammenbrüche, Dekonstruktion der ‚Gebäude‘-Metapher, Rhetoriken der Kontingenz
	Fazit
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis

	Rudiger Campe
	Metapher und Beschreibung Ernst Machs Prinzip der Vergleichung in der Physik, mit einem Ausblick auf Blumenbergs Metaphorologie
	1
	2
	3
	4
	Literatur

	III Mensch und Metapher
	Martin Welsch
	Der Mensch als Metapher Zur Rousseau-Lektüre Paul de Mans
	Einleitung
	1 Zu Paul de Mans Lektüre des Diskurs über die Ungleichheit
	2 Zur Lektüre des ersten Diskurs-Teils
	3 Zur Lektüre des zweiten Diskurs-Teils
	4 Die freiheitsphilosophische Korrektur-Lektüre
	Literatur

	Lisa Schmidt-Herzog
	Ver-stehen Zur Negativität der Metapher zwischen Philosophie und psychiatrischer Diagnostik
	Einleitung
	1 Zur Geschichte des „Konkretismus“ im psychiatrischen Denken
	2 Abstraktion und Konkretion im psychologisch-psychiatrischen Experiment
	3 (Neo‑)‌Pragmatische Perspektiven: Sprache als gelingende oder gescheiterte Kommunikation
	4 Jacques Lacan: Metapher als neurotisches Provisorium
	Conclusio – Vom Verstehen zum Ver-Stehen
	Literatur

	Rüdiger Zill
	(K)‌ein Mensch ist eine Insel Metaphorographische Erkundungsfahrten
	1 Was ist Metaphorographie?
	2 Die Insel und das Individuum: eine Metaphorographie
	3 Atom und Individuum in der frühen Neuzeit
	4 Etymologie und Wortgeschichte
	5 Konversation: „Inseln“ im Brockhaus
	6 Wann ist die Insel eine Insel, oder: Die Verwissenschaftlichung der besseren Gesellschaft
	7 Zur Geographie der Inseln: Leopold von Buch und Friedrich Hoffmann
	8 Die Rolle ozeanischer Inseln für die Evolutionsbiologie
	9 Zur Mythologie der einsamen Insel: Gilles Deleuze und Carl Schmitt
	Literatur

	IV Kultur, Gesellschaft und Erkenntnis
	Sebastian Tränkle
	Tyrannische Kanalisierung oder lebendige Orientierung? Metaphorologie als Ideologiekritik
	Einleitung
	1 Lebendige Orientierung oder: Metaphorologische Kritik der Ideologiekritik
	2 Tyrannische Kanalisierung oder: Metaphorologie als Ideologiekritik
	3 Mit der Metaphorologie über die Metaphorologie hinaus
	Literatur

	Florian Arnold
	Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung
	Eingängiges
	1 Theopoesie
	2 Diktatur und Stiftung
	3 Politik der Metapher: diktatorischer Genialismus
	Abgang
	Literatur

	Domenico Schneider
	Metaphorik in der digital-datafizierten Lebenswelt
	Einleitung
	1 Bemerkungen zur Lebenswelt und digital-datafizierten Umgebungen
	2 Digitales Verstehen am Beispiel der Kognition des Programmierens
	3 Das Problem der Übersetzbarkeit
	4 Die digital-datafizierten Metaphern im Alltag
	Zusammenfassung und Ausblick
	Literatur

	Henrique Schneider
	Märkte und Plattformen Metaphern in der ökonomischen Theorie
	Einleitung
	1 Sind „Markt“ und „Plattform“ Metaphern?
	2 Was bedeuten Metaphern für die ökonomische Theorie?
	2.1 Metaphern der Ökonomik
	2.2 Metaphern und Wissenschaft
	2.3 Was bedeutet es, mit Metaphern zu modellieren?

	Fazit: „It’s not a Bug, it’s a Feature“
	Literatur

	Autorenregister
	Sachregister

