Florian Arnold
Anmerkungen zu einer Politik der Metapher
Theopoesie, Diktatur, Stiftung

Abstract: Notes on a Policy of Metaphors. Theopoetry, Dictatorship, Foundation. This
essay deals with the inner core of poetry as a disruptive endeavour from a critical
perspective. Does a metaphorical use of language follow its own policy? And vice versa,
does overbearance in politics relate to a special kind of poetical expression? Going back
to the rhapsode’s call for inspiration in the Ilias, this paper investigates the extraor-
dinary interrelationship between poets and their divine muses as a paradigm for dic-
tatorship in its literal meaning: ,dictare“ and ,dichten“ not only share the same ety-
mology, their interrelation is at the root of crucial questions concerning a policy of
metaphors. Metaphors are inspiring, endowing, even theopoetical, but at the same time
always in danger to break the rules they depend on — no less than ourselves.

Eingangiges

Gibt es iberhaupt eine Politik der Metapher? — Es mag auf den ersten Blick befremdlich
wirken, eine Trope der klassischen Rhetorik fiir eine Praxis einzuspannen, die grob
gesprochen auf die Kompromisse und Konflikte von Lebensentwiirfen und -formen im
gesamtgesellschaftlichen Kontext abzielt. Und doch scheint mit dem Schlagwort der
Rhetorik zugleich eine Tradition aufgerufen, der es von alters her um die Einwirkung
auf die 6ffentliche Meinung im 6ffentlichen Vortrag in Sachen der Offentlichkeit geht.
Dass dabei die Metaphorik der Sprache einen wesentlichen Beitrag zur Uberzeu-
gungsarbeit leistet, stellt niemand in Abrede. Aber rechtfertigt das schon die Rede von
einer ,Politik der Metapher?

Nahern wir uns der Frage, indem wir dem Redner den Dichter an die Seite stellen,
wie seinerzeit Tacitus in seinem Dialogus de oratoribus. In diesem fiktiven Gesprach
unter Mannern der romischen Oberschicht des 1. Jahrhunderts n.Chr. ist nicht allein
der Verfall althergebrachter eloquentia Thema und damit eine Kulturkritik der ver-
dnderten politischen Zustdnde formuliert, sondern zudem eine Darstellung von Ide-
altypen vorgenommen, die die unterschiedlichen Wirkungsweisen des Wortes wie-
dergibt: Zum einen der erfolgreiche Orator, Anwalt seiner oder einer ihm angetragenen
Sache, dessen Redegewalt mitunter tiber Leben und Tod entscheidet, und zum anderen
der Poet (in diesem Fall der Hausherr Maternus), der sich von den politisch-juridischen
Foren zuriickgezogen hat, um im Stillen an Werken zu feilen, die erst auf dem Umweg
iber Biihnen und Lesungen in die 6ffentliche Debatte eintreten. Beiden Typen, daran
lasst Tacitus kein Zweifel, geht es um persénlichen Ruhm, beiden geht es durchaus um
Einfluss, jedoch im ersten Fall um einen direkten, aktuellen vor Gericht oder im Senat,

3 Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111613086-015



298 —— Florian Arnold

im zweiten Fall hingegen um einen eher indirekten einer virtuellen Zuhérer- und Le-
serschaft iiber die Jahrhunderte hinweg.

Was man aus dieser Gegentiberstellung fiir unsere Frage ersehen kann, ist zu-
néchst eine unterschiedliche Kunstfertigkeit im Umgang mit der Macht des Wortes,
einer Macht, die nicht zuletzt daher riihrt, dass sie sich in ein bewusstes, professionelles
Verhdltnis zu ihrer Sprachlichkeit setzt und die Sprache als Instrument der eigenen
Zwecke zu nutzen versteht. Doch das nicht allein: Zugleich ist beiden Sprachpraktiken
eine gesteigerte Sensibilitdt fir die ,Selbstzweckhaftigkeit‘ des sprachlichen Ausdrucks
eigen, fur all das, was das ,Rhetorische‘ nicht nur als dekorative Kaschierung nackter
Interessen erscheinen ldsst, sondern was an Wahrheit und Giite erst durch die
Schénheit des gewéhlten Worts entfaltet zu werden vermag. Sowohl dem Orator als
auch dem Poeten nach taciteischem Vorbild kommen beide Dimensionen zu, obgleich
mit unterschiedlicher Akzentuierung. Beide wirken auf ihre je eigene Weise auf die
Politik der Zeiten ein, indem sie einem je eigenen Ethos Ausdruck verleihen, indem sie
es allererst artikulieren und ihm eine allgemein wie personlich ansprechende Gestalt
verleihen.

Néhert man sich der Frage also von dieser Seite her, wird erst nachvollziehbar, wie
eine Rede nicht nur uberzeugen, sondern tatsdchlich tiberreden kann und warum
beides bestenfalls zugleich geschieht: Die rhetorische Darbietung bleibt der politischen
Sache nicht duflerlich, sondern hat die abstrakte Frage nach einer Vermittlung von
politischen ,Inhalten‘ durch ihre ,Form‘ je schon auf mehr oder weniger gelungene
Weise beantwortet — zumal jene Frage, wie man anderen anderes, als sie gewohnt sind,
beibringt. Eine zumeist erfolgreiche Strategie besteht darin, den Sachverhalt zugleich
anders als gewohnlich darzustellen, die Sache also in ein anderes Verhaltnis zu setzen
und auf diese Weise die genuin metaphorische Macht der Sprache auszuspielen. Mag
das auch ein eher unscheinbarer Grundzug eines jeden sachhaltigen Sprachaktes sein,
so scheint doch der Metapherngebrauch dort, wo er die Sachverhéltnisse unerwartet
erweitert, manches oder manche Aspekte desselben iberhaupt erst sichtbar, erkennbar
und damit auch verhandelbar zu machen. Wollte man demnach eine Antwort auf die
Frage nach einer Politik der Metapher finden, wére sie vorerst in der Richtung zu su-
chen, wo und wie der gewohnliche Sprachbrauch seinerseits vom metaphorischen
Sprachgebrauch transformiert wird, um ihn einiges anders und eigens anderes sagen
zu lassen, oder mit einem etymologisch naheliegenden Wort: wo und wie Metaphorik
als unvermutete ,Sinniibersetzung’, gar Sinnstiftung funktioniert — und das will sagen:
insbesondere in der und als Dichtung.

Damit sprechen wir auf Umwegen eine Auseinandersetzung an, die bereits seit
langerem Gegenstand der Metaphernforschung ist und spétestens seit Roman Jacob-
sens Gegenuberstellung von Metapher und Metonymie als Paradigma und Syntagma,
als den Prinzipien von Substitution und Kontiguitét, letztlich von Poetischem und
Prosaischen, eine heuristische Systematik gewonnen hat. Eine interessante Zuspitzung
hat sie dabei in den Uberlegungen Jacques Sojchers zur generalisierten Metapher von
1969 erfahren:



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 299

Wenn es stimmt, dafs die Poesie ein sich 6ffnender Raum in der Sprache [langage] ist, dafs durch sie
die Worter neu gesprochen werden und der Sinn neue Bedeutungen gewinnt, hat das seinen Grund
darin, daf8 zwischen der normalen Sprache und dem neugewonnenen Sprechen [parole] eine
Sinnverlagerung [déplacement de sens] stattfindet, die Metapher. So gesehen ist die Metapher nicht
mehr blof eine Stilfigur unter anderen, sondern die Figur, der Tropus der Tropen. Die Poesie [...]
bedient sich besonderer Figuren, die alle diesen Wandel der Substitution einer Bedeutung [si-
gnifié] durch eine andere, die auf jene verschiedene Weise denselben Wechsel herbeifiihren. Ob
die Beziehung der beiden Bedeutungen nun auf Analogie beruht (Metapher strictu sensu), auf
Inklusion (Synekdoche) oder auf Kontiguitdt (Metonymie), es handelt sich doch immer um ein und
dasselbe Mittel, das immer das gleiche poetische Ziel verfolgt. (Sojcher1996, 216)

Diese Zuspitzung auf die Metapher als ,Tropus der Tropen® ist nicht ohne Kritik ge-
blieben (Genette 1996). Dennoch bleibt sie brauchbar fiir unser eigenes Anliegen, nach
der Politik der Metapher (in diesem weitesten Sinne von Metaphorik) zu fragen. Im
Folgenden gilt also (mit allen damit einhergehenden Einschrankungen), was auch So-
jcher schon seinen vorangegangenen Ausfithrungen anschliefit: ,Fiir Funktion und
Wirksamkeit einer jeder dieser Figuren mag sich mit Recht der Stilforscher interes-
sieren, der Philosoph dagegen muf nach der allgemeinen Bedeutung der Figur fragen
und nach der metaphorischen Reichweite der Abweichung [écart]“ (Sojcher 1996, 216)."

Wie der Titel unserer Uberlegungen schon andeutet, soll hier die spezifische
,Verfassung‘ metaphorischer Poetizitdt in den Blick genommen werden, die sich nolens
volens am treffendsten als diktatorisch beschreiben lasst. Sie ldsst sich von einem
dichterischen Selbstverstandnis her erschliefSen, das auf die Anfiange der abendlandi-
schen Literatur zurtckdatiert (auf Homers Ilias) und bis zuletzt ein politisches Eigen-
gewicht fiir sich meinte beanspruchen zu kénnen und zwar qua géttlicher Inspiration.
Paradigmatisch fiir eine solche Theopoesie im Endstadium ist der Dichterkult und
Dichterstaat Stefan Georges. Aber auch schon bei Tacitus weiff Maternus seinen
Riickzug in die Dichtung mit dem Hinweis zu rechtfertigen, sich dort in besserer, ja
bester, gottlicher Gesellschaft wiederzufinden.” Was als Riickzug erscheint, hat in an-
deren Zeiten eine Agenda, die nicht selten auf eine revolutiondre Verdnderung der
politischen Verhdltnisse setzt, wie die surrealistische eines André Breton in seinem

1 Auch hier liefSe sich wiederum kritisch nachfragen, ob es sich um blofie Stilforschung handelt, die
sich zudem strikt von philosophischen Fragen unterscheiden lésst. Doch wir gerieten damit in eine
allzu weitldufige Auseinandersetzung.

2 ,Waélder aber, Haine und die Abgeschiedenheit [...] bereiten mir so grofes Vergntigen, daf ich es zu
den besonderen Geniissen der Poesie zdhle, dafl ,die Dichtungen‘ nicht im Ladrm der Welt, nicht,
waéhrend der Prozessierende vor der Tiur sitzt, und nicht unter der Trauer und dem Gejammer der
Angeklagten entstehen, sondern die Seele sich an reine und lautere Orte begibt und sich heiliger
Statten erfreut. Dies ist der Anfang der kunstvollen Rede [eloquentiae], dies ist ihr tiefster Sinn
[penetralia] [...]. [...] Und daher erfreute sich niemand eines gréfferen Ruhmes und einer héheren
Ehre, anfangs bei den Gottern, deren Ausspriiche sie verkiindet und an deren Gastméahlern sie teil-
genommen haben soll, dann bei jenen den Gottern entsprossenen und heiligen Konigen, in deren
Gesellschaft es keinen Advokaten gab, wie wir vernahmen, sondern Orpheus und Linus und, will man
noch weiter zurtickblicken, Apoll selbst“ (Tacitus 1967, 25).



300 —— Florian Arnold

Glauben an die Metapher als poetisches Mittel der Bewusstseinserweiterung. Aber auch
die erste Hochphase des wissenschaftlichen Metapherndiskurses Ende der 1960er und
Anfang der 1970er Jahre mag von den politischen Umstdnden nicht unbeeindruckt
gewesen sein. Jungst ist auch der interessante Versuch unternommen worden, ausge-
hend von Hans Blumenbergs grundlegenden Arbeiten eine ,politische Metaphorologie®
zu profilieren (Heidenreich 2020). Wir werden darauf im Einzelnen nicht eingehen
konnen und doch diirften diese blofSen Hinweise bereits belegen, dass Anmerkungen zu
einer Politik der Metapher, wenngleich bescheidene, bescheidenere, heute wieder an
der Zeit zu sein scheinen.

1 Theopoesie

Doch beginnen wir mit den Anfingen, indem wir uns die ersten Verse von Homers Ilias
in Erinnerung rufen, jenen Musenanruf, der davon singt, gesungen zu werden, der
bereits gebend darum bittet, zu empfangen: ,Gottin, singe mir nun des Peleussohnes
Achilleus / Unheilbringenden Zorn“ (Homer 2007, 3). Was uns hierbei vor allem be-
schéftigen wird, ist eine buchstébliche Interpellation, die Anrufung und Anhérung des
Anderen, aber auch Selbstanstofl und Selbstunterbrechung in einem ist. Wie soll man
nun diesen menschlichen Gegengesang vor dem goéttlichen Sang verstehen? — Man kann
hierin gewissermafien die innere Paradoxie der Theopoesie erkennen: die eigentliche
Apostrophe, die Ansprache, der Anspruch, der etwa Herodot behaupten liefs, Homer
und Hesiod hétten den Griechen ihre Gotter geschenkt (Herodot 1963, II, 247). Vor die-
sem literarischen Hintergrund ist Theopoesie zugleich Theogonie und das Werden der
Gotter aus ihrer Erdichtung am ehesten als eine Art Diktat zu fassen. Die Frage dabei
waére nur: Wer ,diktiert” hier eigentlich wem?

dictare, dem lateinischen Sprachgebrauch folgend, ist ein Intensivum von dicere —
ein wiederholtes Sagen, ein bekréftigendes Sagen, ein Befehlen und ,Diktieren, aber
auch ein Verfassen und Anfertigen im Sinne eines Diktats. Demgegentiber betont die
dictio (als Substantivierung von dicere) die Miindlichkeit der Rede, des Spruchs, aber
auch des Vortrags und der Vortragsweise. Beides bezieht sich aufeinander im Modus
einer Rede und Gegenrede, eines Sangs und Gegensangs.

Doch zu kldren bleibt damit weiterhin, wer wem diktiert. Verschaffen wir der
Fragestellung weiter Kontur, indem wir uns vergegenwartigen, was unter einer derar-
tigen Theopoesie im Verhaltnis zu einer Theophanie zu verstehen wére. Peter Sloterdijk
hat diesen Begriff der Theopoesie, wenn auch nicht eingefiihrt, so doch prominent
aufgenommen als kommentarischer Untertitel zu seinem Werk Den Himmel zum
Sprechen bringen. Nun soll es hier nicht darum gehen, die Hauptthese des Buches in
ihrer Breite zu diskutieren, wonach die historischen Religionen als Versatzstiicke einer
theatralischen Anthropotechnik (als illusorische Selbstauslegungsstiitzen in Aussicht
auf Teilhabe an einem Schon-nicht-mehr-Ganzen) zu verstehen wéren. Stattdessen
bedienen wir uns zur weiteren Klarung unserer Frage eines thesenhaft skizzierten
Stufenmodells von Theopoesien mit Blick auf die archaische Dichtung, ihre philoso-



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 301

phische Kritik und ihrer beider Uberstieg in der Negativen Theologie. Da es sich, wie so
oft bei Sloterdijk, lediglich in einer pointenreichen Nebenbemerkung findet, sei sie in
Génze zitiert:

Nichts spricht dagegen, die philosophische Theologie als Dichtung zweiter Stufe zu definieren.
Thren ersten Musenhof fand sie unter den Ideenfreunden am Rand von Athen um die Wende vom
5.zum 4. Jahrhundert. Daf$ es sich um logisierte, paraphrasierbare und diskutable Poesie in Prosa
handelt, &ndert an ihrem Poesiecharakter wenig. Auch nach ihrem Ubergang in abstrakte Be-
grifflichkeiten verlaRt die Theopoesie den Bereich des Erfundenen, Ausgedachten, Ubersteigerten
zu keiner Zeit. Sie bleibt der Einbildungskraft tributpflichtig bis in die unscheinbarste Silbe. Als
Dichtung, die von letzten Griinden herkommt, pulsiert sie zwischen dem Punkt und dem kugel-
formigen All; das Schaffen des Philosophengotts gleicht einer Rechenaufgabe in sphérischer
Geometrie. Der Form nach tiberboten werden kann sie nur durch die Negative Theologie — die 1aft
nicht auf sich warten, da sie in Platons Hinweisen auf das unsagbare Uber-Seiende angelegt war. Sie
entfaltet sich vom mittleren Platonismus an iiber Plotin, Proklos und Pseudo-Dionysius Areopagita
bis zu den Denkern des hohen Mittelalters, die man gelegentlich unter dem plakativen Ausdruck
,Mystiker‘ zusammenfafit. Als Rede vom Gott ohne Eigenschaften bildet diese Negative Theologie
eine dritte Theopoesie. Ihre Liebhaber behaupten, dem Rang nach sei sie die erste, weil sie dem
Unaussprechlichen besser gerecht werde als jede noch so hoch greifende positive Rede — ob dies
nun zutrifft oder nicht. In der Negativen Theologie ist Gott von Chéren aus Negationen umringt. Sie
entriicken ihn, als Un-Objekt schlechthin, dem Zugriff affirmativer Aussagen, selbst wenn sie ihm
die dufierste Eminenz zusprachen. (Sloterdijk 2020, 63—64)

Die drei genannten Erscheinungen, Poesie, Philosophie, Mystik, und ihre wechselsei-
tigen, nicht spannungsfreien Beziige, sind keine Unbekannten, wie nicht nur die von
Sloterdijk zurecht angefiihrten Autoren, sondern ganze Forschungszweige belegen (vgl.
reprasentativ Beierwaltes, von Balthasar und Haas 1974). Auf neue Weise erhellend
kann jedoch ihre Perspektivierung als drei aufeinanderfolgende Stufen einer Theo-
poesie gelten. Was man von philosophischer Warte aus im Grunde immer als ,Tauto-
logie‘ des Geistes, als logische Selbstentfaltung des Nous — aufsteigend aus den Ab-
grinden des Mythos, sich iibersteigend in die Ungriinde der Henosis — zu erkennen
meint, zeigt sich hier, quasi von der Seite betrachtet als ,Entbildung‘ und ,Uberbildung
einer nichts weniger als gotterbildenden Phantasie, einer wortwortlichen Einbil-
dungskraft.® Diese Einbildungskraft — so lieRe sich dieser Bildungsroman des Geistes
von seinem postidealistischen Ende her lesen — kommt allein darin zur Vernunft, dass
sie auch diese noch tiberfliigelt, indem sie auch in dieser eine weitere Einbildung und
damit nur sich selbst in verklarter Gestalt gewértigt. Sie ergriindet Luftspiegelungen
ihres eigenen Schwebezustandes, selbst dort noch, wo sie sich kopfiiber in die ver-
kehrten Tiefen transzendenter Himmel stiirzt. Was sich andert, ist im Grunde eine
Abfolge von Abgrinden und Ungriinden, was sich gleichbleibt aber, stiftet ihre
Schwebe, ihr pulsierendes Gleiten zwischen Null-Punkt und All-Kugel.

3 Vgl. hierzu und zum Folgenden ausfiihrlichere Erdrterungen andernorts, die sich dem platonischen
Erbe des Bildungsbegriffs und seiner spekulativen Umbildung durch die Einbildungskraft in der
deutschsprachigen Philosophie widmen (Arnold 2016).



302 —— Florian Arnold

Mit dieser Umstellung von Vernunft auf Einbildungskraft geht so gewissermafien
die von Was- auf Wie-Fragen einher: Nicht mehr primdr, was Gott ist, sondern wie er/
sie/es zu dem wird, was er/sie/es fiir uns ist, obliegt gewissermafen ,unserer‘ Phantasie
— einer transsubjektiven Einbildungskraft, die im Grunde nicht allein unser Vermogen
ist. Entsprechend kehrt Sloterdijks Twist vom Theo-Logos zur Theo-Poiesis insbeson-
dere die Sprech- und Schreibweisen hervor, durch die sich redselige, besungene Gotter
oder ein schweigender, beschriebener Un-Gott bekunden.* Geht es uns dabei vor allem
um die Logik oder Poesie des Theophanen, werden wir hier erneut auf die Frage nach
dem Wer-diktiert-wem gestofien: Theopoesie (nicht weniger als Theologie) ist ein Be-
kunden, aber auch Erkunden, bei dem konsequenterweise undeutlich, undeutbar wird,
ob die Gotter dichten oder gedichtet werden, ob die Gotter sich ihre Sterblichen oder die
Sterblichen sich ihre Gotter erdichten: Ist es etwa die Muse, die aus dem Nichts und in
das Gehor des Dichters sprechend die Verse zugleich in den Griffel oder die Feder
diktiert? Oder ist es umgekehrt zundchst der Dichter, dessen anhebende Rede erst
Aufmerksamkeit und Gehoér der Muse zu gewinnen vermag, ihr befehlend, ihm zu
diktieren? Ist die Anrufung der Muse Auftakt, Ursprung oder schon Wiederholung,
Replik in der Interpellation? Wer unterscheidet hier, wer unterscheidet sich hier von
wem und wer entscheidet zuletzt noch tiber diesen Unterschied zwischen Gottlichen
und Sterblichen?

Man muss nicht erst Holderlins Verse aus der zweiten Fassung von Mnemosyne
zitieren: ,Denn nicht vermégen / Die Himmlischen alles. Namlich es reichen / Die
Sterblichen eh an den Abgrund. Also wendet es sich, das Echo, / Mit diesen (H6lderlin
1951, 195) — um sich ein Bild von der Vertracktheit der Verhéltnisse zu machen. Auch
schon Heraklits Diktum — oder Diktat? — vom polemos als Vater aller Dinge, als buch-
stébliche Auseinandersetzung um das Mensch- oder Gottsein,® spitzt es schon auf den
entscheidenden Punkt zu. Die Theopoesie ist Theogonie, indem sie dort Unterschiede
schafft, wo im Grunde noch alles chaotisch, ungestalt ist: in jener Un-Ent-Schiedenheit,
die dann auf der dritten, ,mystischen‘ Stufe der Theopoesie, diesmal als Ungrund auf-
gefasst, einen weiteren Unterschied zu den Griinden und Abgriinden etabliert, durch
die sie sich und sie in der Schwebe hélt. Was die Theopoesie auf diese paradoxe Weise
jedoch begriindet, ist eine Genealogie, eine Pfadabhéngigkeit in den kontingenten
Verlaufen ihrer Ausgestaltungen. Wer also wem diktiert, ergibt sich erst aus der Aus-
einandersetzung, entscheidet sich allererst im Nachhinein — und genau das ist Grund
(oder was auch immer) des paradoxalen Diktatcharakters der Dichtung, ihrer Majestét
und Souverdnitdt im Sinne von Heraklits basileus.

4 Die damit verbundene Frage nach der literalen Uberlieferung (zudem in ihrer poetischen oder
philosophischen Ausdrucksweise) verlangt freilich eine umfassendere Thematisierung, die hier jedoch
nur angedeutet werden kann. Sie ist Gegenstand der Habilitation des Verfassers.

5 ,Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge Kénig. Die einen erweist er als Gotter, die andern als
Menschen, - die einen laf3t er Sklaven werden, die anderen Freie.“ — ,II6Aepog mavtwv pév matnp €ot,
vty 8¢ Baorels, kal Tovg pév Beolg €8ei&e ToLG 8¢ avBpwToLg, TOLG PEv SoVA0LG €noinoe Tovg 8¢
éaevbépouc” (Heraklit 1965, 18/19).



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 303

Gehen wir von hieraus noch einen Schritt weiter, um der erwéahnten Schwebe einer
thronenden Un-Ent-Schiedenheit ndher zu kommen. Folgt man zundchst dem theo-
poetischen Stufenbau Sloterdijks gleichsam bis zum Absprungspunkt ins Unaus-
sprechliche, Unergriindliche, Unscheinbare, dann ist es gleichsam das tiberhelle Licht
einer Blendung, Uberblendung und Verblendung, an dem erst ex negativo — gleichsam
an den in den Riicken fallenden Schatten — jener Umschlag sichtbar wird, der die Ex-
treme verbindet. Die ,Mystik‘ hat Figuren wie den einigenden ,Seelengrund“ von
Mensch und Gottheit gekannt, aber auch schon die neuplatonische henosis schildert die
Versenkung in die himmlischen Héhen — oder um es logischer, weniger poetisch aus-
zudriicken: das paradoxe Eins-Werden mit der Null vor allen Negationen. Das kann und
soll hier nicht erneut ausbuchstabiert oder durchgerechnet werden; es liegt jenseits
jeder Grenze. Stattdessen interessiert hier die theopoetische ,Auseinandersetzung‘ um
diese Grenze, ihre Setzung und Uberschreitung — oder mit anderen Worten: die dies-
seitige Verfassung dieses Diktats der Dichtung.

2 Diktatur und Stiftung

Von hieraus mag es nicht nur auf den ersten Blick entschieden wie ein Sprung er-
scheinen, Carl Schmitts Schrift Die Diktatur von 1921 ins Spiel zu bringen. Als auf-
schlussreich fiir den hiesigen Kontext erweist sich dabei die Bestimmung der ,kon-
kreten Ausnahme*“ (Schmitt 2006, XVIII) zur bestehenden, reguldren Verfassung, die
Schmitt im Riickgriff auf das altromische Rechtsinstitut der Diktatur nach zwei Formen
differenziert: als kommissarische und als souverane Diktatur. Uber Letztere schreibt er
an einer Stelle:

Die souverdne Diktatur sieht nun in der ganzen bestehenden Ordnung den Zustand, den sie durch
ihre Aktion beseitigen will. Sie suspendiert nicht eine bestehende Verfassung kraft eines in dieser
begriindeten, also verfassungsmafiigen Rechts, sondern sucht einen Zustand zu schaffen, um eine
Verfassung zu erméglichen, die sie als wahre Verfassung ansieht. Sie beruft sich also nicht auf eine
bestehende, sondern auf eine herbeizufiihrende Verfassung. (Schmitt 2006, 134)

Die kommissarische Diktatur dagegen ist gerade von der bestehenden Verfassung mit
dem paradoxen Auftrag betraut, diese zu erhalten, indem sie diese (in Zeiten eines
ausgerufenen Notstands) zugleich temporér ,suspendiert®.

Was diese Unterscheidung von Ausnahmen mit unserem theopoetischen Stufen-
modell zu tun hat, ergibt sich aus einer gewissen theopoetischen Politik, die polis, po-
lemos und politeia verbindet. Schematisch stellt sich das Ganze wie folgt dar: Die erste
Stufe einer griechischen Epik, Lyrik und Dramatik von Homer tber Pindar bis So-
phokles ldsst sich insofern mit der kommissarischen Diktatur vergleichen, als die
imagindre Vergemeinschaftung gemaf ihrer mythischen Zirkularitét allein zeitweise
theopoetisch suspendiert wird, selbst wo sie sich — etwa im Schicksal der Antigone nach
Hegels Interpretation — zum katastrophalen Konflikt zweier Sittenordnungen steigert.
Die Dichtung imaginiert den Ausnahmezustand kommissarisch, um in einer Wieder-



304 —— Florian Arnold

herstellung der tiberkommenen Ordnung einzumiinden, jener mythischen Ordnung,
die auch die Gotter noch der Ananke unterwirft.

Das hingt dahingehend nun ,mir der philosophischen Theologie als Dichtung
zweiter Stufe“ zusammen, als diese — im Nachhinein — zumeist auf eine Konsolidierung
des Mythos im Logos und eo ipso auf eine Griindung der Regel gegen ihre Aufser-
kraftsetzung durch die Einbildungskraft hinwirkt. Was sich durchsetzt, ist die Vernunft,
bzw. die Vernunft ist diese Durchsetzung als Beisetzung des imaginédren Konflikts in der
dialektischen Prosa — nicht mehr in der ekstatischen Poesie — sogenannter Wirklichkeit.
Inwiefern philosophisch-logische Theopoesie sich staatstragend gebédrden kann, lasst
sich wohl kaum deutlicher als an Platon ausweisen. Das bezeugen nicht nur die inhé-
rent theopoetischen Uberbietungsgesten einer heiligen Niichternheit* der Philosophie
gegentiber der poetisch-rhapsodischen Manie im Ion und Phaidros, sondern vor allem
eine idealisierende Nachdichtung der spartanischen Verfassung in der Politeia (einmal
davon abgesehen, dass auch die Kasuistik der Nomoi nicht ohne Mythen auskommen
will). Vor allem aber ist es die wissentliche Appropriation des Mythischen durch ge-
nuine Kunstmythen, die eine poetische Ratifizierung philosophischer Legitimitdt ins
Werk setzen. Mit anderen Worten bestimmt hier — der Logik des logos folgend — die
Regel die Ausnahme und zwar als eine konstituierte Ausnahme, konstituiert durch die
Faktizitat des Sollens (wie es spater Kant ausformulieren wird) gegen die Eventualitét
des Konnens.

Erst auf der dritten Stufe theopoetischer Mystik tut sich dagegen der imaginére
Spielraum einer souverdnen Diktatur auf, die von den mythischen Abgriinden durch
die philosophischen Griinde hindurch bis zu den Ungriinden negativer Theo-Logifi-
zierung reicht. Zyklische Ausnahme und allgemein-geltende Regularitét verdichten und
vernichten sich erst in einer ereignishaften Ewigkeit zu jener ,herbeizufithrenden*,
adventistischen Verfassung, die man mit Schmitt eine souverdne Diktatur und zwar ex
nihilo nennen kann. Was dieses Nichts selbst ist, tut hier, wie gesagt, nichts zur Sache.
Vielmehr geht es um diese von ihm ausgehende — manche wiirden sagen ,emanie-
rende“ — Kraft der Suspension, die selbst noch die Auffassung der Ausnahme als blofse
Ausnahme der Regel suspendiert und die Schmitt, politisch folgenreich fiir sein eigenes
Denken im Dienst des Nationalsozialismus, mit dem Begriff der Souveranitat assoziiert.
Nach dem obigen Passus fahrt er fort:

Man sollte glauben, ein solches Unternehmen entzdge sich jeder rechtlichen Betrachtung. Denn der
Staat kann rechtlich nur in seiner Verfassung begriffen werden, und die totale Negation der be-
stehenden Verfassung mufite eigentlich auf jede rechtliche Begriindung verzichten, weil die her-
beizuftihrende Verfassung nach der eigenen Praemisse noch nicht besteht. Demnach wiirde es sich
um eine blofle Machtfrage handeln. Das ist aber dann nicht der Fall, wenn eine Gewalt ange-
nommen wir, die, ohne selbst verfassungsméafiig konstituiert zu sein, trotzdem mit jeder beste-
henden Verfassung in einem solchen Zusammenhang steht, dafs sie als die begriindende Gewalt
erscheint, auch wenn sie selbst niemals von ihr erfafit wird, so daf sie infolgedessen auch nicht
dadurch negiert werden kann, dafd die bestehende Verfassung sie etwa negiert. Das ist der Sinn des
pouvoir constituant. (Schmitt 2006, 134)



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 305

Souverdn ist also schon hier, wer tiber den Ausnahmezustand entscheidet, und ,ent-
scheidend‘ ist dabei nicht nur, wann und wie lange die Regel suspendiert wird, sondern
auch, ob der Ausnahmezustand zur neuen Regel wird oder neue Regeln (und , konkrete
Ausnahmen®) aus sich entldsst. Was bleibet aber, um den Bogen zur Theopoesie zu
schlagen, stiften die Dichter, der poeta vates. Das Bleibende aber zeigt sich hier (wie
auch bei Holderlin schon) als eine Stiftung der Schwebe zwischen Gewesenem und
Kiinftigem, als das doppeldeutige Einst des im Grunde schon Bestehenden wie noch
Ausstehenden. Oder in einer Wendung Derridas: ,Das Kommen dieser Zukunft hat eine
Herkunft — das Ereignis dieser Verheiffung.“ (Derrida 2014, 84) — Das Stiften also be-
schreibt dabei jene Souverdnitét ex nihilo, die selbst noch iiber die Diktatur als Ver-
fassung des Ausnahmezustandes entscheidet — jene ,pouvoir constituant“ also, die noch
auflerhalb der Logik von Regel und Ausnahme steht, gleichsam tiber ihr schwebt und
doch deren wechselseitige Bestimmung ermdglicht, ja tiberhaupt tiber deren Unter-
schied entscheidet. Ob negative oder politische Theologie, es kommt letztlich auf das
Selbe Nichts hinaus, das als Ur- oder Ungrundmedium der Auseinandersetzung
(polemos) sein theopolitisches-theopoetisches Spiel zu jeder Zeit wie auf jeder Ebene
neu erdffnen kann. Man mag das dann ein ,Ereignis“ nennen oder in gewissen Aus-
fliissen seiner Nullmedien auch ein ,Event®. —

Unser Umweg Uber die Diktatur jedenfalls sollte deutlich gemacht haben: Spates-
tens auf der dritten Stufe einer Negativen Theologie spricht sich etwas aus und zwar
nicht, indem es nach dem Grundsatz omnis determinatio est negatio privativ umrissen,
auch nicht, indem es sich im Sinne einer transzendierenden Negation selbstiiberbie-
tend anpreisen wiirde, sondern umgekehrt stiftet sich hier jeder Entzug nur durch
seinen Bezug auf das schon Gewesene und noch Kiinftige: Auch das mithsam einstu-
dierte Schweigen der Mysten, umringt von ,,Chéren aus Negationen®, erfiillt und ent-
leert sich allein durch die sich wiederholende Rede. Es ist nur eine andere Art nicht
Nichts zu sagen und dennoch nicht nichts zu sagen. Umgekehrt sind gerade die schal-
lenden Verneinungen im Wechselsang des Weder-Noch nichts anderes als der affir-
mative Widerhall, das unendliche Echo eines uniiberhérbaren Anspruchs, sich zu
verantworten — gleichsam ein Echolot der Selbstverortung des Einen oder Anderen.

Sagen wir es einmal so: Die ,pouvoir constituant“ ist die Souverénitat einer frei-
schwebenden Einbildungskraft auf der Suche nach einem Eben- und Gegenbild. Diese
Suche aber verlauft als Gestaltfindung in genealogischen, theo(a)gonischen Wieder-
holungen - als eine self-fulfilling prophecy. Zum vollendeten Paradox und Paradigma
(vielleicht auch zur schlussendlichen Parodie) der Dichtung wurde diese Ereignis-An-
eignung (oder dieses Eventmanagement) in Stefan Georges Maximin-Kult. Im pro-
grammatischen Gedicht Einverleibung (= Kommunion) aus dem Siebenten Ring spricht
das lyrische Ich zu seinem Du, ohne dass im Grunde ausdeutbar wiirde, wer hier wem
verheifst, wer hier wem diktiert:

Nun wird wahr was du verhiessest
Dass gelangt zur macht des Thrones
Andren bund du mit mir schliessest —



306 —— Florian Arnold

Ich geschopf nun eignen sohnes.

[...]

Dass aus schein und dunklem schaume
Dass aus freudenruf und zéhre
Unzertrennbar sich gebare

Bild aus dir und mir im traume.
(George 2003, 567)

Auf unsere theopoetische Eingangsfrage zurtickkommend: Wer diktiert und wer ge-
horcht (ein anderes Intensivum), 1asst sich am Ende darum nicht eindeutig sagen, weil
es sich nicht eindeutig erschweigen lasst. Im innersten Bezirk der Dichtung angekom-
men, im penetrale mit Tacitus’ Maternus zu reden (siehe Anm. 2), verlieren sich auch die
Schattenbahnen der via negationis in einem nicht einmal mehr nichtssagenden Nichts;
ego und alter ego alternieren beliebig (nicht ,arbitrér®), also je nach Perspektive, die
»~man“ aus der view from nowhere sich aneignet, um in einer oder der anderen view
from now here Gestalt zu finden. So spricht sich im Grunde schon im Diktat vom Typus
der homerischen Eroffnungsverse jenes unergriindliche Einvernehmen zwischen
Gottern und Dichtern aus, das als Ursprung zwar bereits verloren sein mag, sich nicht
mehr einholen lasst, aber sich wiederholen léasst bis zur absoluten Bejahung einer
willing suspension of disbelief. Diese Suspension, diese Schwebe wird in ihrer absol-
vierten Negativitit so zur innigsten Positivitdt im Sinne einer Intensitdt diesseits jeder
Unterscheidung, dass sich alles sagen lasst, als ob Nichts gesagt wire. Was davon jedoch
wirklich bleiben wird, indem es sich dichterisch stiftet, sind allemal metaphorische, ei-
gentlich uneigentliche Mehrdeutigkeiten des Sagens, die dieses unfassliche Schweigen
beredt umkreisen, einkreisen, gleichsam bannen. Allerdings sind es eben darum mit-
nichten beliebige Mehrdeutigkeiten, sondern selbst faszinierende wie faszinierte, dem
Diktat der Intensitdt unterworfene Mehrdeutigkeiten (statt bloSer Vieldeutigkeiten),
oder mit einem anderen Wort: enthusiastische, inspirierte Erdichtungen. So konnte
man beinahe daran glauben wollen, dass in diesem Sinne (oder Geiste) ,dichten® nicht
zufillig etymologisch von dictare kommt.®

Halten wir uns hingegen nur an die Komposition von Georges Gedichthand, dessen
innersten Ring (als dem vierten von sieben) der Maximin-Zyklus bildet (der Name
»~Maximin“ ist nebenbei bemerkt eine bewusste coincidentia oppositorum), schlief3t sich
hier ein weiterer Ring an — quasi seitlich — und zwar der Platons und seines Denkbildes

6 Vgl. Schmitt, der im Ruickgriff auf Rousseaus Gesellschaftsvertrag feststellt, ,daf} es eine Autoritat
ganz anderer Art sein mufi, auf welche sich der Legislator beruft, ndmlich eine gottliche Mission. Er
diktiert also sein Gesetz auf Grund einer Inspiration. [...] Der Inhalt der Tatigkeit des Legislators ist
Recht, aber ohne rechtliche Macht, machtloses Recht; die Diktatur ist Allmacht ohne Gesetz, rechtlose
Macht. [...] Sobald sich eine Verbindung einstellt, die es erméglicht, dem Legislator die Macht des
Diktators zu geben [...], ist aus der kommissarischen die souverdne Diktatur geworden. Diese Ver-
bindung wird bewirkt durch eine Vorstellung, die inhaltlich die Konsequenz des Contrat social ist, die
er [Rousseau; Anm. FA] aber noch nicht als eine besondere Gewalt nennt, den pouvoir constituant“
(Schmitt 2006, 126).



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 307

der Enthusiasmierung als einer Kettenreaktion von magnetisierten bzw. sich magne-
tisierenden Gliedern (Platon 1977, I, 18 —23 [535a-536d]). Dass Platon bei allen Vorbe-
halten dem Phénomen des dichterischen Enthusiasmus nun nicht mit dem philoso-
phischen Logos beikommt, sondern angesichts dieser ,mystischen Unfassharkeit selbst
in den theopoetischen Mythos wechselt, fiihrt uns geradewegs auf die Frage nach der
Metapher zuriick, nach ihrer Stiftungsmacht (,pouvoir constituant“) als Politik.
Schliefien wir den Kreis.

3 Politik der Metapher: diktatorischer Genialismus

[Dler Mensch hat zu sich selbst kein unmittelbares, kein rein ,innerliches“ Verhéltnis. Sein
Selbstverstandnis hat die Struktur der ,Selbstdufserlichkeit“. Kant hat als erster der inneren Er-
fahrung jeden Vorrang vor der dufieren abgesprochen; wir sind uns selbst Erscheinung, sekundére
Synthesis einer priméren Mannigfaltigkeit, nicht umgekehrt. Der Substantialismus der Identitat ist
zerstort; Identitdt mufl realisiert werden, wird zu einer Art Leistung [...]. [...] Der Mensch begreift
sich nur uber das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern schon seine Kon-
stitution ist potentiell metaphorisch. [...] Selbstiiberredung liegt aller Rhetorik im Auflenverhéltnis
zugrunde; sie ergreift nicht nur die sehr allgemeinen praktisch effizienten Satze [...], sondern das
Selbstverstdndnis aus der Selbstduflerlichkeit. Die kithnste Metapher, die die grofite Spannung zu
umfassen sucht, hat daher vielleicht am meisten fiir die Selbstkonzeption des Menschen geleistet:
indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hinwegzudenken versuchte, begann er
unaufhaltsam den schwierigsten rhetorischen Akt, ndmlich den, sich mit diesem Gott zu verglei-
chen. (Blumenberg 2001, 431)

Dieser Passus mit dem Blumenbergs dichter Aufsatz ,Anthropologischen Anndherun-
gen an die Aktualitat der Rhetorik“ von 1971 endet, erlaubt es, die Frage nach der
Metapher als Politik nochmals als eine rhetorische zu stellen: Ist aller theopoetischer
Enthusiasmus nicht im Grunde ein allzu anthropomorpher Selbstiiberredungsversuch,
eine rhetorische Auto-Poiesis, eine metaphorische Anthropoesie? — Erinnern wir uns
nochmals der herakliteischen Auseinandersetzung als polemos zwischen Gottern und
Sterblichen oder Sloterdijks theopoetischen Dreistufenmodells als Eskalationsgesche-
hen in dem energischen Versuch, den ,Himmel zum Sprechen zu bringen®, erinnern
wir uns endlich der diktatorischen Entscheidung, jener unbegriindeten Schwebe der
Un-Ent-Schiedenheit das dichterische Wort als Nicht-Schweigen-Kénnen, als Nicht-
nicht-sprechen-kénnen entgegen- bzw. hintenanzusetzen, dann erweist sich die willing
suspension of disbelief (etwa des Maximin-Kults) zugleich als Abfall vom Unglauben an
die Moglichkeit einer self-full-filling-prophecy der eigenen ,pouvoir constituant®, der
eigenen Stiftungsmacht in der Ubertragung, oder deutlicher: als die kiihnste Metaphorik
selbst jener identitatslosen, doch einbildungskraftigen Erscheinung ,Mensch“ unter
allen anderen der Erscheinungswelt.

Diese konstitutive Metaphorik des Menschen meint dann auch hier nicht mehr die
bloRe Arbitraritit einer Ubertragung, die ihres Standpunktes in der Welt sicher sein
konnte, sondern eine notwendige, gendtigte wie Not wendende Synthese von dem einen
mit dem anderen zum eigenen anderen. Mit Blumenberg kann man hierin eine Dia-



308 —— Florian Arnold

lektik der ,Prafiguration“ (Blumenberg 2014) am Werk sehen, durch die die eigene
Ubertragungsleistung retroaktiv als Erfiillung einer vorausgehenden VerheiRung, als
Antitypus eines Typus ausgedeutet und legitimiert wird: Was mir unverhofft, vielleicht
auch unverdient zuféllt, wird schon von jemand anderem so gewollt gewesen sein.
Genau hier geht die menschliche Teleologie lebensweltlicher Handlungsablaufe in die
Theologie einer pradestinierten Heilsplanung von kosmischem Ausmafl tber. Im
Grunde, so miisste man sich tiberreden, wird es also die Gottin selbst sein, die den Zorn
des Achill singt, insofern dem Dichter sein Gesang im aufSerordentlichen MafSe gliickt.
Es ist diese ,selbstlose‘ Perspektive auf das eigene Kénnen bzw. das nur in der Tat Ge-
konnte, das darum zu begeistern und andere wie sich selbst zu enthusiasmieren ver-
mag, weil sogar die eigene Willenskraft iiberboten scheint: als ob man vom eigenen
Konnen uberwaltigt worden wére — ohne genau sagen zu konnen, wie einem mitge-
spielt wird, wahrend die eigenen Absichten scheinbar als hohere Verheiffungen in
Erfiillung gehen.

Bestinde die konstitutive Ubertragungsleistung menschlicher Metaphorik also in
der Zuversicht, sich in der Not selbst noch tberraschen zu konnen, ja sich zu tberra-
schen nicht zuletzt damit, sich selbst wie aus dem Nichts Zuversicht zusprechen zu
konnen — gerade gegen die abgriindigste Not einer offenbar prekédren Existenz? Spa-
testens an diesem Punkt behauptet sich die existenzielle Bedeutung und Deutung der
Rhetorik, nidmlich dort, wo logisch gegriindete Uberzeugungen nicht mehr zu haben
sind, sondern wo allein ungegriindete, gleichsam schwebende Uberredungen die Kluft
zu Gott und der Welt wie nicht weniger auch zu uns selbst noch zu tiberbriicken ver-
mogen. Derart iiber dem Abgrund schwebend erweisen sich die goldenen Briicken der
Rhetorik vor allem als metaphorische, wie schon Blumenberg wusste. Dabei lasst dieser
metaphorische Selbst- und Weltentwurf den ,Menschen“ jedoch nicht nurmehr in den
Vergleich mit dem Ganz-Anderen ,Gottes treten. Wie wir gesehen haben, betreibt er
vielmehr eine Angleichung an das Goéttliche soweit wie mdglich und gemafd dem Ver-
mogen einer Einbildungskraft, durch die sich allererst der Unterschied (zwischen
Sterblichen und Gottern) entscheidet — oder in theopoetischen Ungriinden der ,Mystik
eben schon nicht mehr entscheiden kann oder muss. Allein, muss man das glauben?
Muss man es iberhaupt noch glauben kénnen ab einem gewissen Punkt? Oder reicht
dort schon die blofie Behauptung aus zur Selbsthehauptung? Fake it till you make it —
up?

Dass Blumenberg in diesem Kontext Kant das Verdienst zuspricht, die metapho-
rische Ent-Fremdung des Menschen zu sich selbst deutlich gemacht zu haben, kommt
nicht von ungefahr. Schon die ,symbolische Hypotypose“ qua ,indirekte Darstellung*
fasst metaphorische Mafigaben als regulatives Prinzip der Urteilskraft, indem sie ge-
wissermafien die wortliche Grundierung philosophischer Begriff (etwa des ,,Grundes®)
bilden.” Doch erst die Kritik Kants durch seine romantischen und idealistischen

7 ,Alle Hypotypose (Darstellung, subiectio sub adspectum) als Versinnlichung ist zwiefach: entweder
schematisch, da einem Begriffe, den der Verstand fafit, die correspondierende Anschauung a priori



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 309

Nachfolger (ausgehend von einer zugleich spekulativen Einbildungskraft) erweitert die
Perspektive dieses blofSen Fluchtpunkts im subjektiven Erscheinungsbild zum Konsti-
tutionsgesetz der Wirklichkeit selbst diesseits von Phainomena und Noumena und er-
offnet damit erst den luftigen Experimentalraum selbstentworfener Modernitét. Kants
Zeitgenossenschaft mit der franzésischen Revolution (aber auch mit der industriellen
Revolution in Grof(britannien) bezeugt somit einen kategorialen Wandel, den Schmitt
gerade in Vorformen eines Ubergangs von einer kommissarischen zu einer souverdnen
Diktatur zu erkennen meinte (Schmitt 2006, 127-149). Und daran wird wiederum
deutlich, zu welcher Zeit und unter welchen konzeptuellen Bedingungen die Stufen-
folge der Theopoesie ihrerseits ein neues Niveau zu erreichen vermochte, das Hoch-
plateau sozusagen einer nicht mehr nur mythischen, sondern gleichermafen philoso-
phischen wie mystischen Dichtung und zwar als Urstiftung einer Avantgarde mit
Geschichtsauftrag (die ,pontifikale Linie“ nach Brecht, beginnend mit Hélderlin).
Dass die Metapher als rhetorische Trope alshald in den Rang eines ,,Tropus der
Tropen“ (siehe oben Sojcher 1996, 216) aufsteigen konnte, hdngt letztlich mit jener
philosophisch-politischen Revolution aufs Innigste zusammen, sollte diese doch auch
vor dem herkdmmlichen Sprachverstdndnis nicht halt machen und mittels des bis
heute anhaltenden Metapherndiskurses ein revolutiondres Sprachpathos und Sprach-
ethos inaugurieren: den diktatorischen Genialismus.® Als rhetorische Trope wird sie so
selbst zur Hauptfigur eines umfassenden Figurierungs- oder Prafigurierungsgesche-
hens menschlicher Selbsthehauptung, deren Vermégen, deren Kénnen und Macht, sich
eben — um nicht vergeblich davon zu schweigen - als Einbildungskraft bezeichnen
lisst.” So ist es die kithne Metapher auerordentlicher Dichtung,'® die paradigmatisch

gegeben wird, oder symbolisch, da einem Begriffe, den nur die Vernunft denken, aber dem keine
sinnliche Anschauung angemessen sein kann, eine solche untergelegt wird, mit welcher das Verfahren
der Urteilskraft demjenigen, was sie im Schematisieren beobachtet, blof8 analogisch, d.i. mit ihm blofs
der Regel dieses Verfahrens, nicht der Anschauung selbst, mithin blof8 der Form der Reflexion, nicht
dem Inhalt nach, iibereinkommt“ (Kant 1974, 295). — ,Unsere Sprache ist voll von dergleichen indi-
rekten Darstellungen, nach einer Analogie, wodurch der Ausdruck nicht das eigentliche Schema fiir
den Begriff, sondern blof} ein Symbol fir die Reflexion enthélt. So sind die Woérter Grund (Stiitze,
Basis), abhdngen (von oben gehalten werden) [...] und unzédhlige andere nicht schematische, sondern
symbolische Hypotyposen, und Ausdriicke fiir Begriffe nicht vermittels einer direkten Anschauung,
sondern nur nach einer Analogie derselben, d.i. der Ubertragung der Reflexion iiber einen Gegenstand
der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine Anschauung direkt korre-
spondieren kann“ (Kant 1974, 296).

8 So lasst sich auch Kants Genie-Definition noch als fernes Echo auf die homerische Interpellation
vernehmen, wenngleich nun naturgemdf verzerrt: ,Genie ist das Talent (Naturgabe), welches der
Kunst die Regel gibt. Da das Talent, als angeborenes produktives Vermogen des Kiinstlers, selbst zur
Natur gehort, so kénnte man sich auch so ausdriicken: Genie ist die angeborene Gemiitsanlage (in-
genium), durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt“ (Kant 1974, 241-242).

9 Vgl. Paul Ricceurs Abschlussiiberlegungen: ,Wenn es stimmt, dafl das Gedicht eine Welt schafft,
dann bedarf es dazu einer Sprache, die seine schopferische Kraft in spezifischen Kontexten bewahrt
und zum Ausdruck bringt. Verbindet man die Poiesis des Gedichts und die Metapher als neuentste-
hende Bedeutung miteinander, so werden beide zur gleichen Zeit verstandlich: die Dichtung und die



310 —— Florian Arnold

wird fir einen Paradigmenwechsel ereignishaften Sprechens (parole) in Ab- und
Auseinandersetzung mit den etablierten Syntagmen und ihrer Syntax als Sprachsystem
(langue)."* Gleichsam souverin ,diktiert’ sie dem herkémmlichen Sprachgebrauch
seine nicht vor(her)gesehenen Méglichkeiten aus dem Ungrund dichterischer Inspira-
tion und scheint so nicht allein ein Ubersetzen ins Unbekannte zu ermdoglichen, son-
dern zugleich selbst zur kithnsten Metapher fiir die sinnstiftenden Ubertragungsleis-
tungen des modernen Menschen, fir seine Metaphorik der Selbstbehauptung zu
werden. ,Metapher* als Metapher fiir die Metaphorik des ,Menschen“ als Ubergangs-
wesen — mise en abyme?

Abgang

Kommen wir mit diesen bodenlosen Rekursionen, Schleifen, Ketten oder Ringen eines
theopoetischen Diktats nochmals auf die Metapher als Politik zu sprechen, schliefst sich
zumindest der Kreis zur anfanglichen Gegentiberstellung von Poet und Orator bei Ta-

Metapher. [...] Sprachschépfungen wéren sinnlos, wenn sie nicht der allgemeinen Absicht dienten,
neue Welten aus der Dichtung entstehen zu lassen. [...] Jetzt sind wir so weit, die Einbildungskraft
nicht mehr als die Fahigkeit anzusehen, ,Bilder‘ aus unserer sinnlichen Erfahrung zu gewinnen,
sondern als Vermdgen, unser Selbstverstandnis durch neue Welten formen zu lassen. Diese Kraft
wirde nicht durch auftauchende Bilder, sondern durch neu entstehende Bedeutungen in unserer
Sprache vermittelt.“ (Ricceur 1996, 374-375)

10 Vgl. Harald Weinrich, der fiir die neue Metaphorik moderner Dichtung mit Gewissheit feststellen
zu konnen meint, ,dafl unsere Metapher gar nicht, wie die alte Metaphorik wahrhaben wollte, reale
oder vorgedachte Gemeinsamkeiten abbilden, sondern dafs sie ihre Analogien erst stiften, ihre Kor-
respondenzen erst schaffen und somit demiurgische Werkzeuge sind“ (Weinrich 1996, 331).

11 Vgl Ricceur: ,Rede (erscheint) stets als Ereignis [évenement]; sie ist das Gegenteil von Sprache als
Jlangue‘, Code oder System; als Ereignis ist sie etwas Voriibergehendes: sie taucht auf und ver-
schwindet wieder. Aber gleichzeitig — und hier liegt das Paradoxe — kann sie immer wieder als dieselbe
identifiziert werden. Und dieses Selbe nennen wir im weiten Sinne ihre Bedeutung [signification/
meaning]. Stellen wir also fest, daf} Rede stets als Ereignis realisiert wird, daf8 sie aber stets als
Bedeutung verstanden wird“ (Ricceur 1996, 358). — ,[Dliese Verschiebung [déplacement] der Bedeutung
[durch die Metapher; Anm. FA] resultiert hauptséchlich aus einer Kollision wortlicher Bedeutungen,
die einen wortlichen Gebrauch des betreffenden Wortes ausschliefst und Anhaltspunkte fiir eine neue
Bedeutung liefert, die in den Kontext des Satzes hineinpafit und in diesem Kontext einen Sinn ergibt.
[...] Diese kontextuelle Wirkung [contextual action] schafft eine Wortbedeutung, die ein Ereignis ist, da
sie nur in diesem Kontext existiert; sie kann jedoch als dieselbe identifiziert werden, wenn sie wie-
derholt wird. Insofern kann man die Innovation einer ,neuentstehenden Bedeutung‘ (Beardsley) als
Sprachschopfung ansehen. Wird diese nun von einem einflufireichen Teil der Sprachgemeinschaft
ibernommen, dann kann sie sogar zu einer Standardbedeutung werden und in der Polysemie der
lexikalischen Einheiten eingereiht werden und so einen Beitrag zur Geschichte der Sprache als langue,
Code oder System leisten. Aber in diesem letzten Stadium ist die Metapher nicht langer eine lebende,
sondern eine tote Metapher. Nur echte Metaphern sind gleichzeitig ,Ereignis‘ und ,Bedeutung® (Ricceur
1996, 361-362). Was hier als ,echte“ Metapher charakterisiert wird, klart sich im weiteren Verlauf als
die Einbildungskraft dichterischer Metaphern (vgl. Anm. 9).



Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung == 311

citus. War in dem Streitgespréiach zunédchst auch nur die Tendenz zu deren Divergenz
bemerkbar, so lasst sich diese Auseinandersetzung jetzt gewissermafien als Prafigu-
ration zweier Extreme im politischen Wirkungsspektrum des Worts lesen. Spatestens
unter modernen Diskursbedingungen ist der Dialog scheinbar in einen unversohnli-
chen Zwist zwischen Theopoiesis und advokatischer Praxis geraten, zwischen der
VerheifSung einer sich zukiinftig erfiillenden Herkunft und der Versicherung gegen-
waértig geltender Regularien, oder — anders gewendet — zwischen dem paradigmati-
schen Umbruch von Metaphern und der syntagmatischen Konstanz von Metonymien.

Gerade heute wieder gewahren wir auf der einen Seite die Ausnahmeerscheinung
(selbst-)erméchtigter Diktatoren und auf der anderen das geregelte Tagen und Vertagen
von demokratischen Parlamentsdebatten oder Gerichtsprozessen. Nun miissen auch in
Debatten mitunter harte‘ Entscheidungen getroffen werden und umgekehrt sieht sich
auch der revolutionarste Autokrat noch dazu genétigt, die ,Ordnung wiederherzustel-
len — was das in beiden Féllen auch immer heiffen mag. Was es jedoch heifden kann,
der ,Metapher“ als Metapher fiir die Metaphorik menschlicher Selbstbehauptung po-
litisch zu viel Spielraum zu lassen, diirfte sich nicht nur in Fragen einer ,Diktatur der
Kunst“ leicht zu einer kulturrevolutiondren Agenda unter dem Diktat des Unbewussten
mit diktatorischem Gebaren auswachsen, wie es schon André Breton vorgelebt hat oder
Jonathan Meese heute nachlebt. Vielmehr wirft es — wo das Metaphorische mit Em-
phase politisiert wird, seitdem die Phantasie angeblich an die Macht soll (Gilcher-Holtey
1995) — generell Fragen auf nach charismatischen Legitimationsmodellen, Prafigurati-
onsnarrativen, alternativen Wahrheiten oder iitherhaupt neocimperialen Traumen einer
politischen Romantik von rechts wie links.

Metaphorik als Politik muss nicht schon per se falsch und schlecht sein, aber das
macht sie mitnichten schon wahr und gut. Hilft es, die Metapher gegen die Metonymie
auszuspielen, etwa der Form: Poesie der Konversion versus Rhetorik des divertisse-
ment? Oder sind beide nur blofle Versionen einer ewigen Meta-Politik des stilleinigen
Wortes? — Wer weif§ das schon, vor allem: von wem? — Metaphern kénnen zu frith
sterben, Metonymien zu lange leben. Doch liegt hierin vielleicht nicht noch eine Syn-
ekdoche verborgen — als schweigendes Mitverstehen im Unergriindlichen?

,S0 aber, da niemand zur gleichen Zeit groflen Ruhm und grofie Ruhe erlangen kann, geniefie ein
jeder den Vorzug seines Zeitalters, ohne ein anderes herabzusetzen!“ Maternus hatte ausgeredet.
Darauf sagte Messalla: ,Es gab manches, dem ich widersprechen méchte, manches, wortiber ich
noch mehr gesagt wiinschte, wenn der Tag nicht bereits zu Ende gegangen ware.“ — ,Spater wird
dies nach deinem Wunsch geschehen®, erwiderte Maternus, ,und wenn dir in meinen Worten
etwas unverstdndlich erschienen ist, werden wir uns dariiber von neuem unterhalten.“ Zugleich
erhob er sich, umarmte Aper und scherzte: ,Ich werde dich bei den Dichtern [poetis] beschuldigen,
Messalla aber bei den Altertumsfreunden [antiquariis].“ — ,Und ich euch bei den Rhetoren [rhe-
toribus] und Schulrednern [scholasticis].“

Cum adrisissent, dicessimus. (Tacitus 1967, 78 —81)



312 —— Florian Arnold

Literatur

Arnold, Florian. 2016. Nach der Unendlichkeit. Metaphysik, Bildung und eine Kritik der Einbildungskraft.
heiDok.

Beierwaltes, Werner, Hans Urs von Balthasar und Alois M. Haas. 1974. Grundfragen der Mystik. Johannes
Verlag.

Blumenberg, Hans. 2001. ,Anthropologische Anndherung an die Aktualitat der Rhetorik®, In Asthetische
und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 406 -431. Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2014. Prafiguration. Arbeit am politischen Mythos, hrsg. Angus Nicholls und Felix
Heidenreich. Suhrkamp.

Derrida, Jacques. 2014. Wie nicht sprechen. Verneinungen. Ubersetzt von Hans-Dieter Gondek. Passagen.

Genette, Gérard. 1996 [1970]. ,Die restringierte Rhetorik“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 229 - 252. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

George, Stefan. 2003. Die Gedichte. Tage und Taten. Klett-Cotta.

Gilcher-Holtey, Ingrid. 1995. ,Die Phantasie an die Macht®. Mai 68 in Frankreich. Suhrkamp.

Heidenreich, Felix. 2020. Politische Metaphorologie. Hans Blumenberg heute. ].B. Metzler.

Heraklit. 1965. Fragmente. Gr./dt., hrsg. Bruno Snell. Heimeran.

Herodot. 1963. Historien. 2 Bande. Gr./dt, hrsg. Josef Feix. Heimeran

Hélderlin, Friedrich. 1951. ,Mnemosyne. Zweite Fassung“. In GroRe Stuttgarter Ausgabe, Bd. 2.1, hrsg.
Friedrich BeiRner. Kohlhammer.

Homer. 2007. Tlias. Ubersetz von Roland Hampe. Reclam.

Kant, Immanuel. 1974. Kritik der Urteilskraft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp.

Platon. 1977. Werke in acht Banden. Gr./dt., hrsg. Gunther Eigler. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Ricoeur, Paul. 1996 [1972]. ,Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik“. In Theorien der
Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 356 - 375. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Schmitt, Carl. 2006. Die Diktatur. Von den Anféngen des modernen Souveranitdtsgedanken bis zum
proletarischen Klassenkampf. Duncker & Humblot.

Sloterdijk, Peter. 2020. Den Himmel zum Sprechen bringen. Uber Theopoesie. Suhrkamp.

Sojcher, Jacques. 1996 [1969]. ,Die generalisierte Metapher®. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 216 - 228. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Tacitus. 1967. Dialogus de oratoribus/Das Gesprach Uber die Redner. Lat./dt., hrsg. Hans Volkmar.
Heimeran.

Weinrich, Harald. 1996 [1963]. ,Semantik der kilhnen Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 316 -339. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



	Florian Arnold
	Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung
	Eingängiges
	1 Theopoesie
	2 Diktatur und Stiftung
	3 Politik der Metapher: diktatorischer Genialismus
	Abgang
	Literatur


