
Florian Arnold
Anmerkungen zu einer Politik der Metapher 
Theopoesie, Diktatur, Stiftung

Abstract: Notes on a Policy of Metaphors. Theopoetry, Dictatorship, Foundation. This 
essay deals with the inner core of poetry as a disruptive endeavour from a critical 
perspective. Does a metaphorical use of language follow its own policy? And vice versa, 
does overbearance in politics relate to a special kind of poetical expression? Going back 
to the rhapsode’s call for inspiration in the Ilias, this paper investigates the extraor
dinary interrelationship between poets and their divine muses as a paradigm for dic
tatorship in its literal meaning: „dictare“ and „dichten“ not only share the same ety
mology, their interrelation is at the root of crucial questions concerning a policy of 
metaphors. Metaphors are inspiring, endowing, even theopoetical, but at the same time 
always in danger to break the rules they depend on – no less than ourselves.

Eingängiges
Gibt es überhaupt eine Politik der Metapher? – Es mag auf den ersten Blick befremdlich 
wirken, eine Trope der klassischen Rhetorik für eine Praxis einzuspannen, die grob 
gesprochen auf die Kompromisse und Konflikte von Lebensentwürfen und -formen im 
gesamtgesellschaftlichen Kontext abzielt. Und doch scheint mit dem Schlagwort der 
Rhetorik zugleich eine Tradition aufgerufen, der es von alters her um die Einwirkung 
auf die öffentliche Meinung im öffentlichen Vortrag in Sachen der Öffentlichkeit geht. 
Dass dabei die Metaphorik der Sprache einen wesentlichen Beitrag zur Überzeu
gungsarbeit leistet, stellt niemand in Abrede. Aber rechtfertigt das schon die Rede von 
einer „Politik der Metapher“?

Nähern wir uns der Frage, indem wir dem Redner den Dichter an die Seite stellen, 
wie seinerzeit Tacitus in seinem Dialogus de oratoribus. In diesem fiktiven Gespräch 
unter Männern der römischen Oberschicht des 1. Jahrhunderts n.Chr. ist nicht allein 
der Verfall althergebrachter eloquentia Thema und damit eine Kulturkritik der ver
änderten politischen Zustände formuliert, sondern zudem eine Darstellung von Ide
altypen vorgenommen, die die unterschiedlichen Wirkungsweisen des Wortes wie
dergibt: Zum einen der erfolgreiche Orator, Anwalt seiner oder einer ihm angetragenen 
Sache, dessen Redegewalt mitunter über Leben und Tod entscheidet, und zum anderen 
der Poet (in diesem Fall der Hausherr Maternus), der sich von den politisch-juridischen 
Foren zurückgezogen hat, um im Stillen an Werken zu feilen, die erst auf dem Umweg 
über Bühnen und Lesungen in die öffentliche Debatte eintreten. Beiden Typen, daran 
lässt Tacitus kein Zweifel, geht es um persönlichen Ruhm, beiden geht es durchaus um 
Einfluss, jedoch im ersten Fall um einen direkten, aktuellen vor Gericht oder im Senat, 

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111613086-015 



im zweiten Fall hingegen um einen eher indirekten einer virtuellen Zuhörer- und Le
serschaft über die Jahrhunderte hinweg.

Was man aus dieser Gegenüberstellung für unsere Frage ersehen kann, ist zu
nächst eine unterschiedliche Kunstfertigkeit im Umgang mit der Macht des Wortes, 
einer Macht, die nicht zuletzt daher rührt, dass sie sich in ein bewusstes, professionelles 
Verhältnis zu ihrer Sprachlichkeit setzt und die Sprache als Instrument der eigenen 
Zwecke zu nutzen versteht. Doch das nicht allein: Zugleich ist beiden Sprachpraktiken 
eine gesteigerte Sensibilität für die ‚Selbstzweckhaftigkeit‘ des sprachlichen Ausdrucks 
eigen, für all das, was das ‚Rhetorische‘ nicht nur als dekorative Kaschierung nackter 
Interessen erscheinen lässt, sondern was an Wahrheit und Güte erst durch die 
Schönheit des gewählten Worts entfaltet zu werden vermag. Sowohl dem Orator als 
auch dem Poeten nach taciteischem Vorbild kommen beide Dimensionen zu, obgleich 
mit unterschiedlicher Akzentuierung. Beide wirken auf ihre je eigene Weise auf die 
Politik der Zeiten ein, indem sie einem je eigenen Ethos Ausdruck verleihen, indem sie 
es allererst artikulieren und ihm eine allgemein wie persönlich ansprechende Gestalt 
verleihen.

Nähert man sich der Frage also von dieser Seite her, wird erst nachvollziehbar, wie 
eine Rede nicht nur überzeugen, sondern tatsächlich überreden kann und warum 
beides bestenfalls zugleich geschieht: Die rhetorische Darbietung bleibt der politischen 
Sache nicht äußerlich, sondern hat die abstrakte Frage nach einer Vermittlung von 
politischen ‚Inhalten‘ durch ihre ‚Form‘ je schon auf mehr oder weniger gelungene 
Weise beantwortet – zumal jene Frage, wie man anderen anderes, als sie gewohnt sind, 
beibringt. Eine zumeist erfolgreiche Strategie besteht darin, den Sachverhalt zugleich 
anders als gewöhnlich darzustellen, die Sache also in ein anderes Verhältnis zu setzen 
und auf diese Weise die genuin metaphorische Macht der Sprache auszuspielen. Mag 
das auch ein eher unscheinbarer Grundzug eines jeden sachhaltigen Sprachaktes sein, 
so scheint doch der Metapherngebrauch dort, wo er die Sachverhältnisse unerwartet 
erweitert, manches oder manche Aspekte desselben überhaupt erst sichtbar, erkennbar 
und damit auch verhandelbar zu machen. Wollte man demnach eine Antwort auf die 
Frage nach einer Politik der Metapher finden, wäre sie vorerst in der Richtung zu su
chen, wo und wie der gewöhnliche Sprachbrauch seinerseits vom metaphorischen 
Sprachgebrauch transformiert wird, um ihn einiges anders und eigens anderes sagen 
zu lassen, oder mit einem etymologisch naheliegenden Wort: wo und wie Metaphorik 
als unvermutete ‚Sinnübersetzung‘, gar Sinnstiftung funktioniert – und das will sagen: 
insbesondere in der und als Dichtung.

Damit sprechen wir auf Umwegen eine Auseinandersetzung an, die bereits seit 
längerem Gegenstand der Metaphernforschung ist und spätestens seit Roman Jacob
sens Gegenüberstellung von Metapher und Metonymie als Paradigma und Syntagma, 
als den Prinzipien von Substitution und Kontiguität, letztlich von Poetischem und 
Prosaischen, eine heuristische Systematik gewonnen hat. Eine interessante Zuspitzung 
hat sie dabei in den Überlegungen Jacques Sojchers zur generalisierten Metapher von 
1969 erfahren:

298 Florian Arnold 



Wenn es stimmt, daß die Poesie ein sich öffnender Raum in der Sprache [langage] ist, daß durch sie 
die Wörter neu gesprochen werden und der Sinn neue Bedeutungen gewinnt, hat das seinen Grund 
darin, daß zwischen der normalen Sprache und dem neugewonnenen Sprechen [parole] eine 
Sinnverlagerung [déplacement de sens] stattfindet, die Metapher. So gesehen ist die Metapher nicht 
mehr bloß eine Stilfigur unter anderen, sondern die Figur, der Tropus der Tropen. Die Poesie […] 
bedient sich besonderer Figuren, die alle diesen Wandel der Substitution einer Bedeutung [si
gnifié] durch eine andere, die auf jene verschiedene Weise denselben Wechsel herbeiführen. Ob 
die Beziehung der beiden Bedeutungen nun auf Analogie beruht (Metapher strictu sensu), auf 
Inklusion (Synekdoche) oder auf Kontiguität (Metonymie), es handelt sich doch immer um ein und 
dasselbe Mittel, das immer das gleiche poetische Ziel verfolgt. (Sojcher 1996, 216)

Diese Zuspitzung auf die Metapher als „Tropus der Tropen“ ist nicht ohne Kritik ge
blieben (Genette 1996). Dennoch bleibt sie brauchbar für unser eigenes Anliegen, nach 
der Politik der Metapher (in diesem weitesten Sinne von Metaphorik) zu fragen. Im 
Folgenden gilt also (mit allen damit einhergehenden Einschränkungen), was auch So
jcher schon seinen vorangegangenen Ausführungen anschließt: „Für Funktion und 
Wirksamkeit einer jeder dieser Figuren mag sich mit Recht der Stilforscher interes
sieren, der Philosoph dagegen muß nach der allgemeinen Bedeutung der Figur fragen 
und nach der metaphorischen Reichweite der Abweichung [écart]“ (Sojcher 1996, 216).¹

Wie der Titel unserer Überlegungen schon andeutet, soll hier die spezifische 
‚Verfassung‘ metaphorischer Poetizität in den Blick genommen werden, die sich nolens 
volens am treffendsten als diktatorisch beschreiben lässt. Sie lässt sich von einem 
dichterischen Selbstverständnis her erschließen, das auf die Anfänge der abendländi
schen Literatur zurückdatiert (auf Homers Ilias) und bis zuletzt ein politisches Eigen
gewicht für sich meinte beanspruchen zu können und zwar qua göttlicher Inspiration. 
Paradigmatisch für eine solche Theopoesie im Endstadium ist der Dichterkult und 
Dichterstaat Stefan Georges. Aber auch schon bei Tacitus weiß Maternus seinen 
Rückzug in die Dichtung mit dem Hinweis zu rechtfertigen, sich dort in besserer, ja 
bester, göttlicher Gesellschaft wiederzufinden.² Was als Rückzug erscheint, hat in an
deren Zeiten eine Agenda, die nicht selten auf eine revolutionäre Veränderung der 
politischen Verhältnisse setzt, wie die surrealistische eines André Breton in seinem 

1 Auch hier ließe sich wiederum kritisch nachfragen, ob es sich um bloße Stilforschung handelt, die 
sich zudem strikt von philosophischen Fragen unterscheiden lässt. Doch wir gerieten damit in eine 
allzu weitläufige Auseinandersetzung.
2 „Wälder aber, Haine und die Abgeschiedenheit […] bereiten mir so großes Vergnügen, daß ich es zu 
den besonderen Genüssen der Poesie zähle, daß ‚die Dichtungen‘ nicht im Lärm der Welt, nicht, 
während der Prozessierende vor der Tür sitzt, und nicht unter der Trauer und dem Gejammer der 
Angeklagten entstehen, sondern die Seele sich an reine und lautere Orte begibt und sich heiliger 
Stätten erfreut. Dies ist der Anfang der kunstvollen Rede [eloquentiae], dies ist ihr tiefster Sinn 
[penetralia] […]. […] Und daher erfreute sich niemand eines größeren Ruhmes und einer höheren 
Ehre, anfangs bei den Göttern, deren Aussprüche sie verkündet und an deren Gastmählern sie teil
genommen haben soll, dann bei jenen den Göttern entsprossenen und heiligen Königen, in deren 
Gesellschaft es keinen Advokaten gab, wie wir vernahmen, sondern Orpheus und Linus und, will man 
noch weiter zurückblicken, Apoll selbst“ (Tacitus 1967, 25).

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 299



Glauben an die Metapher als poetisches Mittel der Bewusstseinserweiterung. Aber auch 
die erste Hochphase des wissenschaftlichen Metapherndiskurses Ende der 1960er und 
Anfang der 1970er Jahre mag von den politischen Umständen nicht unbeeindruckt 
gewesen sein. Jüngst ist auch der interessante Versuch unternommen worden, ausge
hend von Hans Blumenbergs grundlegenden Arbeiten eine „politische Metaphorologie“ 
zu profilieren (Heidenreich 2020). Wir werden darauf im Einzelnen nicht eingehen 
können und doch dürften diese bloßen Hinweise bereits belegen, dass Anmerkungen zu 
einer Politik der Metapher, wenngleich bescheidene, bescheidenere, heute wieder an 
der Zeit zu sein scheinen.

1 Theopoesie
Doch beginnen wir mit den Anfängen, indem wir uns die ersten Verse von Homers Ilias
in Erinnerung rufen, jenen Musenanruf, der davon singt, gesungen zu werden, der 
bereits gebend darum bittet, zu empfangen: „Göttin, singe mir nun des Peleussohnes 
Achilleus / Unheilbringenden Zorn“ (Homer 2007, 3). Was uns hierbei vor allem be
schäftigen wird, ist eine buchstäbliche Interpellation, die Anrufung und Anhörung des 
Anderen, aber auch Selbstanstoß und Selbstunterbrechung in einem ist. Wie soll man 
nun diesen menschlichen Gegengesang vor dem göttlichen Sang verstehen? – Man kann 
hierin gewissermaßen die innere Paradoxie der Theopoesie erkennen: die eigentliche 
Apostrophe, die Ansprache, der Anspruch, der etwa Herodot behaupten ließ, Homer 
und Hesiod hätten den Griechen ihre Götter geschenkt (Herodot 1963, II, 247). Vor die
sem literarischen Hintergrund ist Theopoesie zugleich Theogonie und das Werden der 
Götter aus ihrer Erdichtung am ehesten als eine Art Diktat zu fassen. Die Frage dabei 
wäre nur: Wer „diktiert“ hier eigentlich wem?

dictare, dem lateinischen Sprachgebrauch folgend, ist ein Intensivum von dicere – 
ein wiederholtes Sagen, ein bekräftigendes Sagen, ein Befehlen und ‚Diktieren‘, aber 
auch ein Verfassen und Anfertigen im Sinne eines Diktats. Demgegenüber betont die 
dictio (als Substantivierung von dicere) die Mündlichkeit der Rede, des Spruchs, aber 
auch des Vortrags und der Vortragsweise. Beides bezieht sich aufeinander im Modus 
einer Rede und Gegenrede, eines Sangs und Gegensangs.

Doch zu klären bleibt damit weiterhin, wer wem diktiert. Verschaffen wir der 
Fragestellung weiter Kontur, indem wir uns vergegenwärtigen, was unter einer derar
tigen Theopoesie im Verhältnis zu einer Theophanie zu verstehen wäre. Peter Sloterdijk 
hat diesen Begriff der Theopoesie, wenn auch nicht eingeführt, so doch prominent 
aufgenommen als kommentarischer Untertitel zu seinem Werk Den Himmel zum 
Sprechen bringen. Nun soll es hier nicht darum gehen, die Hauptthese des Buches in 
ihrer Breite zu diskutieren, wonach die historischen Religionen als Versatzstücke einer 
theatralischen Anthropotechnik (als illusorische Selbstauslegungsstützen in Aussicht 
auf Teilhabe an einem Schon-nicht-mehr-Ganzen) zu verstehen wären. Stattdessen 
bedienen wir uns zur weiteren Klärung unserer Frage eines thesenhaft skizzierten 
Stufenmodells von Theopoesien mit Blick auf die archaische Dichtung, ihre philoso

300 Florian Arnold 



phische Kritik und ihrer beider Überstieg in der Negativen Theologie. Da es sich, wie so 
oft bei Sloterdijk, lediglich in einer pointenreichen Nebenbemerkung findet, sei sie in 
Gänze zitiert:

Nichts spricht dagegen, die philosophische Theologie als Dichtung zweiter Stufe zu definieren. 
Ihren ersten Musenhof fand sie unter den Ideenfreunden am Rand von Athen um die Wende vom 
5. zum 4. Jahrhundert. Daß es sich um logisierte, paraphrasierbare und diskutable Poesie in Prosa 
handelt, ändert an ihrem Poesiecharakter wenig. Auch nach ihrem Übergang in abstrakte Be
grifflichkeiten verläßt die Theopoesie den Bereich des Erfundenen, Ausgedachten, Übersteigerten 
zu keiner Zeit. Sie bleibt der Einbildungskraft tributpflichtig bis in die unscheinbarste Silbe. Als 
Dichtung, die von letzten Gründen herkommt, pulsiert sie zwischen dem Punkt und dem kugel
förmigen All; das Schaffen des Philosophengotts gleicht einer Rechenaufgabe in sphärischer 
Geometrie. Der Form nach überboten werden kann sie nur durch die Negative Theologie – die läßt 
nicht auf sich warten, da sie in Platons Hinweisen auf das unsagbare Über-Seiende angelegt war. Sie 
entfaltet sich vom mittleren Platonismus an über Plotin, Proklos und Pseudo-Dionysius Areopagita 
bis zu den Denkern des hohen Mittelalters, die man gelegentlich unter dem plakativen Ausdruck 
‚Mystiker‘ zusammenfaßt. Als Rede vom Gott ohne Eigenschaften bildet diese Negative Theologie 
eine dritte Theopoesie. Ihre Liebhaber behaupten, dem Rang nach sei sie die erste, weil sie dem 
Unaussprechlichen besser gerecht werde als jede noch so hoch greifende positive Rede – ob dies 
nun zutrifft oder nicht. In der Negativen Theologie ist Gott von Chören aus Negationen umringt. Sie 
entrücken ihn, als Un-Objekt schlechthin, dem Zugriff affirmativer Aussagen, selbst wenn sie ihm 
die äußerste Eminenz zusprächen. (Sloterdijk 2020, 63 – 64)

Die drei genannten Erscheinungen, Poesie, Philosophie, Mystik, und ihre wechselsei
tigen, nicht spannungsfreien Bezüge, sind keine Unbekannten, wie nicht nur die von 
Sloterdijk zurecht angeführten Autoren, sondern ganze Forschungszweige belegen (vgl. 
repräsentativ Beierwaltes, von Balthasar und Haas 1974). Auf neue Weise erhellend 
kann jedoch ihre Perspektivierung als drei aufeinanderfolgende Stufen einer Theo
poesie gelten. Was man von philosophischer Warte aus im Grunde immer als ‚Tauto
logie‘ des Geistes, als logische Selbstentfaltung des Nous – aufsteigend aus den Ab
gründen des Mythos, sich übersteigend in die Ungründe der Henosis – zu erkennen 
meint, zeigt sich hier, quasi von der Seite betrachtet als ‚Entbildung‘ und ‚Überbildung‘ 
einer nichts weniger als götterbildenden Phantasie, einer wortwörtlichen Einbil
dungskraft.³ Diese Einbildungskraft – so ließe sich dieser Bildungsroman des Geistes 
von seinem postidealistischen Ende her lesen – kommt allein darin zur Vernunft, dass 
sie auch diese noch überflügelt, indem sie auch in dieser eine weitere Einbildung und 
damit nur sich selbst in verklärter Gestalt gewärtigt. Sie ergründet Luftspiegelungen 
ihres eigenen Schwebezustandes, selbst dort noch, wo sie sich kopfüber in die ver
kehrten Tiefen transzendenter Himmel stürzt. Was sich ändert, ist im Grunde eine 
Abfolge von Abgründen und Ungründen, was sich gleichbleibt aber, stiftet ihre 
Schwebe, ihr pulsierendes Gleiten zwischen Null-Punkt und All-Kugel.

3 Vgl. hierzu und zum Folgenden ausführlichere Erörterungen andernorts, die sich dem platonischen 
Erbe des Bildungsbegriffs und seiner spekulativen Umbildung durch die Einbildungskraft in der 
deutschsprachigen Philosophie widmen (Arnold 2016).

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 301



Mit dieser Umstellung von Vernunft auf Einbildungskraft geht so gewissermaßen 
die von Was- auf Wie-Fragen einher: Nicht mehr primär, was Gott ist, sondern wie er/ 
sie/es zu dem wird, was er/sie/es für uns ist, obliegt gewissermaßen ‚unserer‘ Phantasie 
‒ einer transsubjektiven Einbildungskraft, die im Grunde nicht allein unser Vermögen 
ist. Entsprechend kehrt Sloterdijks Twist vom Theo-Logos zur Theo-Poiesis insbeson
dere die Sprech- und Schreibweisen hervor, durch die sich redselige, besungene Götter 
oder ein schweigender, beschriebener Un-Gott bekunden.⁴ Geht es uns dabei vor allem 
um die Logik oder Poesie des Theophanen, werden wir hier erneut auf die Frage nach 
dem Wer-diktiert-wem gestoßen: Theopoesie (nicht weniger als Theologie) ist ein Be
kunden, aber auch Erkunden, bei dem konsequenterweise undeutlich, undeutbar wird, 
ob die Götter dichten oder gedichtet werden, ob die Götter sich ihre Sterblichen oder die 
Sterblichen sich ihre Götter erdichten: Ist es etwa die Muse, die aus dem Nichts und in 
das Gehör des Dichters sprechend die Verse zugleich in den Griffel oder die Feder 
diktiert? Oder ist es umgekehrt zunächst der Dichter, dessen anhebende Rede erst 
Aufmerksamkeit und Gehör der Muse zu gewinnen vermag, ihr befehlend, ihm zu 
diktieren? Ist die Anrufung der Muse Auftakt, Ursprung oder schon Wiederholung, 
Replik in der Interpellation? Wer unterscheidet hier, wer unterscheidet sich hier von 
wem und wer entscheidet zuletzt noch über diesen Unterschied zwischen Göttlichen 
und Sterblichen?

Man muss nicht erst Hölderlins Verse aus der zweiten Fassung von Mnemosyne
zitieren: „Denn nicht vermögen / Die Himmlischen alles. Nämlich es reichen / Die 
Sterblichen eh an den Abgrund. Also wendet es sich, das Echo, / Mit diesen“ (Hölderlin 
1951, 195) – um sich ein Bild von der Vertracktheit der Verhältnisse zu machen. Auch 
schon Heraklits Diktum – oder Diktat? – vom polemos als Vater aller Dinge, als buch
stäbliche Auseinandersetzung um das Mensch- oder Gottsein,⁵ spitzt es schon auf den 
entscheidenden Punkt zu. Die Theopoesie ist Theogonie, indem sie dort Unterschiede 
schafft, wo im Grunde noch alles chaotisch, ungestalt ist: in jener Un-Ent-Schiedenheit, 
die dann auf der dritten, ‚mystischen‘ Stufe der Theopoesie, diesmal als Ungrund auf
gefasst, einen weiteren Unterschied zu den Gründen und Abgründen etabliert, durch 
die sie sich und sie in der Schwebe hält. Was die Theopoesie auf diese paradoxe Weise 
jedoch begründet, ist eine Genealogie, eine Pfadabhängigkeit in den kontingenten 
Verläufen ihrer Ausgestaltungen. Wer also wem diktiert, ergibt sich erst aus der Aus
einandersetzung, entscheidet sich allererst im Nachhinein – und genau das ist Grund 
(oder was auch immer) des paradoxalen Diktatcharakters der Dichtung, ihrer Majestät 
und Souveränität im Sinne von Heraklits basileus.

4 Die damit verbundene Frage nach der literalen Überlieferung (zudem in ihrer poetischen oder 
philosophischen Ausdrucksweise) verlangt freilich eine umfassendere Thematisierung, die hier jedoch 
nur angedeutet werden kann. Sie ist Gegenstand der Habilitation des Verfassers.
5 „Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge König. Die einen erweist er als Götter, die andern als 
Menschen, ‒ die einen läßt er Sklaven werden, die anderen Freie.“ – „Πόλεμος πάντων μὲν πατήρ ἐστί, 
πάντων δὲ βασιλεύς, καὶ τοὺς μὲν θεοὺς ἔδειξε τοὺς δὲ ἀνθρώπους, τοὺς μὲν δούλους ἐποίησε τοὺς δὲ 
ἐλευθέρους“ (Heraklit 1965, 18/19).

302 Florian Arnold 



Gehen wir von hieraus noch einen Schritt weiter, um der erwähnten Schwebe einer 
thronenden Un-Ent-Schiedenheit näher zu kommen. Folgt man zunächst dem theo
poetischen Stufenbau Sloterdijks gleichsam bis zum Absprungspunkt ins Unaus
sprechliche, Unergründliche, Unscheinbare, dann ist es gleichsam das überhelle Licht 
einer Blendung, Überblendung und Verblendung, an dem erst ex negativo – gleichsam 
an den in den Rücken fallenden Schatten – jener Umschlag sichtbar wird, der die Ex
treme verbindet. Die ‚Mystik‘ hat Figuren wie den einigenden „Seelengrund“ von 
Mensch und Gottheit gekannt, aber auch schon die neuplatonische henosis schildert die 
Versenkung in die himmlischen Höhen – oder um es logischer, weniger poetisch aus
zudrücken: das paradoxe Eins-Werden mit der Null vor allen Negationen. Das kann und 
soll hier nicht erneut ausbuchstabiert oder durchgerechnet werden; es liegt jenseits 
jeder Grenze. Stattdessen interessiert hier die theopoetische ‚Auseinandersetzung‘ um 
diese Grenze, ihre Setzung und Überschreitung – oder mit anderen Worten: die dies
seitige Verfassung dieses Diktats der Dichtung.

2 Diktatur und Stiftung
Von hieraus mag es nicht nur auf den ersten Blick entschieden wie ein Sprung er
scheinen, Carl Schmitts Schrift Die Diktatur von 1921 ins Spiel zu bringen. Als auf
schlussreich für den hiesigen Kontext erweist sich dabei die Bestimmung der „kon
kreten Ausnahme“ (Schmitt 2006, XVIII) zur bestehenden, regulären Verfassung, die 
Schmitt im Rückgriff auf das altrömische Rechtsinstitut der Diktatur nach zwei Formen 
differenziert: als kommissarische und als souveräne Diktatur. Über Letztere schreibt er 
an einer Stelle:

Die souveräne Diktatur sieht nun in der ganzen bestehenden Ordnung den Zustand, den sie durch 
ihre Aktion beseitigen will. Sie suspendiert nicht eine bestehende Verfassung kraft eines in dieser 
begründeten, also verfassungsmäßigen Rechts, sondern sucht einen Zustand zu schaffen, um eine 
Verfassung zu ermöglichen, die sie als wahre Verfassung ansieht. Sie beruft sich also nicht auf eine 
bestehende, sondern auf eine herbeizuführende Verfassung. (Schmitt 2006, 134)

Die kommissarische Diktatur dagegen ist gerade von der bestehenden Verfassung mit 
dem paradoxen Auftrag betraut, diese zu erhalten, indem sie diese (in Zeiten eines 
ausgerufenen Notstands) zugleich temporär „suspendiert“.

Was diese Unterscheidung von Ausnahmen mit unserem theopoetischen Stufen
modell zu tun hat, ergibt sich aus einer gewissen theopoetischen Politik, die polis, po
lemos und politeia verbindet. Schematisch stellt sich das Ganze wie folgt dar: Die erste 
Stufe einer griechischen Epik, Lyrik und Dramatik von Homer über Pindar bis So
phokles lässt sich insofern mit der kommissarischen Diktatur vergleichen, als die 
imaginäre Vergemeinschaftung gemäß ihrer mythischen Zirkularität allein zeitweise 
theopoetisch suspendiert wird, selbst wo sie sich – etwa im Schicksal der Antigone nach 
Hegels Interpretation – zum katastrophalen Konflikt zweier Sittenordnungen steigert. 
Die Dichtung imaginiert den Ausnahmezustand kommissarisch, um in einer Wieder

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 303



herstellung der überkommenen Ordnung einzumünden, jener mythischen Ordnung, 
die auch die Götter noch der Ananke unterwirft.

Das hängt dahingehend nun „mir der philosophischen Theologie als Dichtung 
zweiter Stufe“ zusammen, als diese – im Nachhinein – zumeist auf eine Konsolidierung 
des Mythos im Logos und eo ipso auf eine Gründung der Regel gegen ihre Außer
kraftsetzung durch die Einbildungskraft hinwirkt. Was sich durchsetzt, ist die Vernunft, 
bzw. die Vernunft ist diese Durchsetzung als Beisetzung des imaginären Konflikts in der 
dialektischen Prosa – nicht mehr in der ekstatischen Poesie – sogenannter Wirklichkeit. 
Inwiefern philosophisch-logische Theopoesie sich staatstragend gebärden kann, lässt 
sich wohl kaum deutlicher als an Platon ausweisen. Das bezeugen nicht nur die inhä
rent theopoetischen Überbietungsgesten einer ‚heiligen Nüchternheit‘ der Philosophie 
gegenüber der poetisch-rhapsodischen Manie im Ion und Phaidros, sondern vor allem 
eine idealisierende Nachdichtung der spartanischen Verfassung in der Politeia (einmal 
davon abgesehen, dass auch die Kasuistik der Nomoi nicht ohne Mythen auskommen 
will). Vor allem aber ist es die wissentliche Appropriation des Mythischen durch ge
nuine Kunstmythen, die eine poetische Ratifizierung philosophischer Legitimität ins 
Werk setzen. Mit anderen Worten bestimmt hier – der Logik des logos folgend – die 
Regel die Ausnahme und zwar als eine konstituierte Ausnahme, konstituiert durch die 
Faktizität des Sollens (wie es später Kant ausformulieren wird) gegen die Eventualität 
des Könnens.

Erst auf der dritten Stufe theopoetischer Mystik tut sich dagegen der imaginäre 
Spielraum einer souveränen Diktatur auf, die von den mythischen Abgründen durch 
die philosophischen Gründe hindurch bis zu den Ungründen negativer Theo-Logifi
zierung reicht. Zyklische Ausnahme und allgemein-geltende Regularität verdichten und 
vernichten sich erst in einer ereignishaften Ewigkeit zu jener „herbeizuführenden“, 
adventistischen Verfassung, die man mit Schmitt eine souveräne Diktatur und zwar ex 
nihilo nennen kann. Was dieses Nichts selbst ist, tut hier, wie gesagt, nichts zur Sache. 
Vielmehr geht es um diese von ihm ausgehende – manche würden sagen „emanie
rende“ – Kraft der Suspension, die selbst noch die Auffassung der Ausnahme als bloße 
Ausnahme der Regel suspendiert und die Schmitt, politisch folgenreich für sein eigenes 
Denken im Dienst des Nationalsozialismus, mit dem Begriff der Souveränität assoziiert. 
Nach dem obigen Passus fährt er fort:

Man sollte glauben, ein solches Unternehmen entzöge sich jeder rechtlichen Betrachtung. Denn der 
Staat kann rechtlich nur in seiner Verfassung begriffen werden, und die totale Negation der be
stehenden Verfassung müßte eigentlich auf jede rechtliche Begründung verzichten, weil die her
beizuführende Verfassung nach der eigenen Praemisse noch nicht besteht. Demnach würde es sich 
um eine bloße Machtfrage handeln. Das ist aber dann nicht der Fall, wenn eine Gewalt ange
nommen wir, die, ohne selbst verfassungsmäßig konstituiert zu sein, trotzdem mit jeder beste
henden Verfassung in einem solchen Zusammenhang steht, daß sie als die begründende Gewalt 
erscheint, auch wenn sie selbst niemals von ihr erfaßt wird, so daß sie infolgedessen auch nicht 
dadurch negiert werden kann, daß die bestehende Verfassung sie etwa negiert. Das ist der Sinn des 
pouvoir constituant. (Schmitt 2006, 134)

304 Florian Arnold 



Souverän ist also schon hier, wer über den Ausnahmezustand entscheidet, und ‚ent
scheidend‘ ist dabei nicht nur, wann und wie lange die Regel suspendiert wird, sondern 
auch, ob der Ausnahmezustand zur neuen Regel wird oder neue Regeln (und „konkrete 
Ausnahmen“) aus sich entlässt. Was bleibet aber, um den Bogen zur Theopoesie zu 
schlagen, stiften die Dichter, der poeta vates. Das Bleibende aber zeigt sich hier (wie 
auch bei Hölderlin schon) als eine Stiftung der Schwebe zwischen Gewesenem und 
Künftigem, als das doppeldeutige Einst des im Grunde schon Bestehenden wie noch 
Ausstehenden. Oder in einer Wendung Derridas: „Das Kommen dieser Zukunft hat eine 
Herkunft – das Ereignis dieser Verheißung.“ (Derrida 2014, 84) – Das Stiften also be
schreibt dabei jene Souveränität ex nihilo, die selbst noch über die Diktatur als Ver
fassung des Ausnahmezustandes entscheidet – jene „pouvoir constituant“ also, die noch 
außerhalb der Logik von Regel und Ausnahme steht, gleichsam über ihr schwebt und 
doch deren wechselseitige Bestimmung ermöglicht, ja überhaupt über deren Unter
schied entscheidet. Ob negative oder politische Theologie, es kommt letztlich auf das 
Selbe Nichts hinaus, das als Ur- oder Ungrundmedium der Auseinandersetzung 
(polemos) sein theopolitisches-theopoetisches Spiel zu jeder Zeit wie auf jeder Ebene 
neu eröffnen kann. Man mag das dann ein „Ereignis“ nennen oder in gewissen Aus
flüssen seiner Nullmedien auch ein „Event“. –

Unser Umweg über die Diktatur jedenfalls sollte deutlich gemacht haben: Spätes
tens auf der dritten Stufe einer Negativen Theologie spricht sich etwas aus und zwar 
nicht, indem es nach dem Grundsatz omnis determinatio est negatio privativ umrissen, 
auch nicht, indem es sich im Sinne einer transzendierenden Negation selbstüberbie
tend anpreisen würde, sondern umgekehrt stiftet sich hier jeder Entzug nur durch 
seinen Bezug auf das schon Gewesene und noch Künftige: Auch das mühsam einstu
dierte Schweigen der Mysten, umringt von „Chören aus Negationen“, erfüllt und ent
leert sich allein durch die sich wiederholende Rede. Es ist nur eine andere Art nicht 
Nichts zu sagen und dennoch nicht nichts zu sagen. Umgekehrt sind gerade die schal
lenden Verneinungen im Wechselsang des Weder-Noch nichts anderes als der affir
mative Widerhall, das unendliche Echo eines unüberhörbaren Anspruchs, sich zu 
verantworten – gleichsam ein Echolot der Selbstverortung des Einen oder Anderen.

Sagen wir es einmal so: Die „pouvoir constituant“ ist die Souveränität einer frei
schwebenden Einbildungskraft auf der Suche nach einem Eben- und Gegenbild. Diese 
Suche aber verläuft als Gestaltfindung in genealogischen, theo(a)gonischen Wieder
holungen – als eine self-fulfilling prophecy. Zum vollendeten Paradox und Paradigma 
(vielleicht auch zur schlussendlichen Parodie) der Dichtung wurde diese Ereignis-An
eignung (oder dieses Eventmanagement) in Stefan Georges Maximin-Kult. Im pro
grammatischen Gedicht Einverleibung (= Kommunion) aus dem Siebenten Ring spricht 
das lyrische Ich zu seinem Du, ohne dass im Grunde ausdeutbar würde, wer hier wem 
verheißt, wer hier wem diktiert:

Nun wird wahr was du verhiessest 
Dass gelangt zur macht des Thrones 
Andren bund du mit mir schliessest – 

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 305



Ich geschöpf nun eignen sohnes. 
[…] 
Dass aus schein und dunklem schaume 
Dass aus freudenruf und zähre 
Unzertrennbar sich gebäre 
Bild aus dir und mir im traume. 
(George 2003, 567)

Auf unsere theopoetische Eingangsfrage zurückkommend: Wer diktiert und wer ge
horcht (ein anderes Intensivum), lässt sich am Ende darum nicht eindeutig sagen, weil 
es sich nicht eindeutig erschweigen lässt. Im innersten Bezirk der Dichtung angekom
men, im penetrale mit Tacitusʼ Maternus zu reden (siehe Anm. 2), verlieren sich auch die 
Schattenbahnen der via negationis in einem nicht einmal mehr nichtssagenden Nichts; 
ego und alter ego alternieren beliebig (nicht „arbiträr“), also je nach Perspektive, die 
„man“ aus der view from nowhere sich aneignet, um in einer oder der anderen view 
from now here Gestalt zu finden. So spricht sich im Grunde schon im Diktat vom Typus 
der homerischen Eröffnungsverse jenes unergründliche Einvernehmen zwischen 
Göttern und Dichtern aus, das als Ursprung zwar bereits verloren sein mag, sich nicht 
mehr einholen lässt, aber sich wiederholen lässt bis zur absoluten Bejahung einer 
willing suspension of disbelief. Diese Suspension, diese Schwebe wird in ihrer absol
vierten Negativität so zur innigsten Positivität im Sinne einer Intensität diesseits jeder 
Unterscheidung, dass sich alles sagen lässt, als ob Nichts gesagt wäre. Was davon jedoch 
wirklich bleiben wird, indem es sich dichterisch stiftet, sind allemal metaphorische, ei
gentlich uneigentliche Mehrdeutigkeiten des Sagens, die dieses unfassliche Schweigen 
beredt umkreisen, einkreisen, gleichsam bannen. Allerdings sind es eben darum mit
nichten beliebige Mehrdeutigkeiten, sondern selbst faszinierende wie faszinierte, dem 
Diktat der Intensität unterworfene Mehrdeutigkeiten (statt bloßer Vieldeutigkeiten), 
oder mit einem anderen Wort: enthusiastische, inspirierte Erdichtungen. So könnte 
man beinahe daran glauben wollen, dass in diesem Sinne (oder Geiste) „dichten“ nicht 
zufällig etymologisch von dictare kommt.⁶

Halten wir uns hingegen nur an die Komposition von Georges Gedichtband, dessen 
innersten Ring (als dem vierten von sieben) der Maximin-Zyklus bildet (der Name 
„Maximin“ ist nebenbei bemerkt eine bewusste coincidentia oppositorum), schließt sich 
hier ein weiterer Ring an – quasi seitlich – und zwar der Platons und seines Denkbildes 

6 Vgl. Schmitt, der im Rückgriff auf Rousseaus Gesellschaftsvertrag feststellt, „daß es eine Autorität 
ganz anderer Art sein muß, auf welche sich der Legislator beruft, nämlich eine göttliche Mission. Er 
diktiert also sein Gesetz auf Grund einer Inspiration. […] Der Inhalt der Tätigkeit des Legislators ist 
Recht, aber ohne rechtliche Macht, machtloses Recht; die Diktatur ist Allmacht ohne Gesetz, rechtlose 
Macht. […] Sobald sich eine Verbindung einstellt, die es ermöglicht, dem Legislator die Macht des 
Diktators zu geben […], ist aus der kommissarischen die souveräne Diktatur geworden. Diese Ver
bindung wird bewirkt durch eine Vorstellung, die inhaltlich die Konsequenz des Contrat social ist, die 
er [Rousseau; Anm. FA] aber noch nicht als eine besondere Gewalt nennt, den pouvoir constituant“ 
(Schmitt 2006, 126).

306 Florian Arnold 



der Enthusiasmierung als einer Kettenreaktion von magnetisierten bzw. sich magne
tisierenden Gliedern (Platon 1977, I, 18 – 23 [535a–536d]). Dass Platon bei allen Vorbe
halten dem Phänomen des dichterischen Enthusiasmus nun nicht mit dem philoso
phischen Logos beikommt, sondern angesichts dieser ‚mystischen‘ Unfassbarkeit selbst 
in den theopoetischen Mythos wechselt, führt uns geradewegs auf die Frage nach der 
Metapher zurück, nach ihrer Stiftungsmacht („pouvoir constituant“) als Politik. 
Schließen wir den Kreis.

3 Politik der Metapher: diktatorischer Genialismus
[D]er Mensch hat zu sich selbst kein unmittelbares, kein rein „innerliches“ Verhältnis. Sein 
Selbstverständnis hat die Struktur der „Selbstäußerlichkeit“. Kant hat als erster der inneren Er
fahrung jeden Vorrang vor der äußeren abgesprochen; wir sind uns selbst Erscheinung, sekundäre 
Synthesis einer primären Mannigfaltigkeit, nicht umgekehrt. Der Substantialismus der Identität ist 
zerstört; Identität muß realisiert werden, wird zu einer Art Leistung […]. […] Der Mensch begreift 
sich nur über das, was er nicht ist, hinweg. Nicht erst seine Situation, sondern schon seine Kon
stitution ist potentiell metaphorisch. […] Selbstüberredung liegt aller Rhetorik im Außenverhältnis 
zugrunde; sie ergreift nicht nur die sehr allgemeinen praktisch effizienten Sätze […], sondern das 
Selbstverständnis aus der Selbstäußerlichkeit. Die kühnste Metapher, die die größte Spannung zu 
umfassen sucht, hat daher vielleicht am meisten für die Selbstkonzeption des Menschen geleistet: 
indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hinwegzudenken versuchte, begann er 
unaufhaltsam den schwierigsten rhetorischen Akt, nämlich den, sich mit diesem Gott zu verglei
chen. (Blumenberg 2001, 431)

Dieser Passus mit dem Blumenbergs dichter Aufsatz „Anthropologischen Annäherun
gen an die Aktualität der Rhetorik“ von 1971 endet, erlaubt es, die Frage nach der 
Metapher als Politik nochmals als eine rhetorische zu stellen: Ist aller theopoetischer 
Enthusiasmus nicht im Grunde ein allzu anthropomorpher Selbstüberredungsversuch, 
eine rhetorische Auto-Poiesis, eine metaphorische Anthropoesie? – Erinnern wir uns 
nochmals der herakliteischen Auseinandersetzung als polemos zwischen Göttern und 
Sterblichen oder Sloterdijks theopoetischen Dreistufenmodells als Eskalationsgesche
hen in dem energischen Versuch, den „Himmel zum Sprechen zu bringen“, erinnern 
wir uns endlich der diktatorischen Entscheidung, jener unbegründeten Schwebe der 
Un-Ent-Schiedenheit das dichterische Wort als Nicht-Schweigen-Können, als Nicht- 
nicht-sprechen-können entgegen- bzw. hintenanzusetzen, dann erweist sich die willing 
suspension of disbelief (etwa des Maximin-Kults) zugleich als Abfall vom Unglauben an 
die Möglichkeit einer self-full-filling-prophecy der eigenen „pouvoir constituant“, der 
eigenen Stiftungsmacht in der Übertragung, oder deutlicher: als die kühnste Metaphorik 
selbst jener identitätslosen, doch einbildungskräftigen Erscheinung „Mensch“ unter 
allen anderen der Erscheinungswelt.

Diese konstitutive Metaphorik des Menschen meint dann auch hier nicht mehr die 
bloße Arbitrarität einer Übertragung, die ihres Standpunktes in der Welt sicher sein 
könnte, sondern eine notwendige, genötigte wie Not wendende Synthese von dem einen 
mit dem anderen zum eigenen anderen. Mit Blumenberg kann man hierin eine Dia

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 307



lektik der „Präfiguration“ (Blumenberg 2014) am Werk sehen, durch die die eigene 
Übertragungsleistung retroaktiv als Erfüllung einer vorausgehenden Verheißung, als 
Antitypus eines Typus ausgedeutet und legitimiert wird: Was mir unverhofft, vielleicht 
auch unverdient zufällt, wird schon von jemand anderem so gewollt gewesen sein. 
Genau hier geht die menschliche Teleologie lebensweltlicher Handlungsabläufe in die 
Theologie einer prädestinierten Heilsplanung von kosmischem Ausmaß über. Im 
Grunde, so müsste man sich überreden, wird es also die Göttin selbst sein, die den Zorn 
des Achill singt, insofern dem Dichter sein Gesang im außerordentlichen Maße glückt. 
Es ist diese ‚selbstlose‘ Perspektive auf das eigene Können bzw. das nur in der Tat Ge
konnte, das darum zu begeistern und andere wie sich selbst zu enthusiasmieren ver
mag, weil sogar die eigene Willenskraft überboten scheint: als ob man vom eigenen 
Können überwältigt worden wäre – ohne genau sagen zu können, wie einem mitge
spielt wird, während die eigenen Absichten scheinbar als höhere Verheißungen in 
Erfüllung gehen.

Bestände die konstitutive Übertragungsleistung menschlicher Metaphorik also in 
der Zuversicht, sich in der Not selbst noch überraschen zu können, ja sich zu überra
schen nicht zuletzt damit, sich selbst wie aus dem Nichts Zuversicht zusprechen zu 
können – gerade gegen die abgründigste Not einer offenbar prekären Existenz? Spä
testens an diesem Punkt behauptet sich die existenzielle Bedeutung und Deutung der 
Rhetorik, nämlich dort, wo logisch gegründete Überzeugungen nicht mehr zu haben 
sind, sondern wo allein ungegründete, gleichsam schwebende Überredungen die Kluft 
zu Gott und der Welt wie nicht weniger auch zu uns selbst noch zu überbrücken ver
mögen. Derart über dem Abgrund schwebend erweisen sich die goldenen Brücken der 
Rhetorik vor allem als metaphorische, wie schon Blumenberg wusste. Dabei lässt dieser 
metaphorische Selbst- und Weltentwurf den „Menschen“ jedoch nicht nurmehr in den 
Vergleich mit dem Ganz-Anderen „Gottes“ treten. Wie wir gesehen haben, betreibt er 
vielmehr eine Angleichung an das Göttliche soweit wie möglich und gemäß dem Ver
mögen einer Einbildungskraft, durch die sich allererst der Unterschied (zwischen 
Sterblichen und Göttern) entscheidet – oder in theopoetischen Ungründen der ‚Mystik‘ 
eben schon nicht mehr entscheiden kann oder muss. Allein, muss man das glauben? 
Muss man es überhaupt noch glauben können ab einem gewissen Punkt? Oder reicht 
dort schon die bloße Behauptung aus zur Selbstbehauptung? Fake it till you make it – 
up?

Dass Blumenberg in diesem Kontext Kant das Verdienst zuspricht, die metapho
rische Ent-Fremdung des Menschen zu sich selbst deutlich gemacht zu haben, kommt 
nicht von ungefähr. Schon die „symbolische Hypotypose“ qua „indirekte Darstellung“ 
fasst metaphorische Maßgaben als regulatives Prinzip der Urteilskraft, indem sie ge
wissermaßen die wörtliche Grundierung philosophischer Begriff (etwa des „Grundes“) 
bilden.⁷ Doch erst die Kritik Kants durch seine romantischen und idealistischen 

7 „Alle Hypotypose (Darstellung, subiectio sub adspectum) als Versinnlichung ist zwiefach: entweder 
schematisch, da einem Begriffe, den der Verstand faßt, die correspondierende Anschauung a priori 

308 Florian Arnold 



Nachfolger (ausgehend von einer zugleich spekulativen Einbildungskraft) erweitert die 
Perspektive dieses bloßen Fluchtpunkts im subjektiven Erscheinungsbild zum Konsti
tutionsgesetz der Wirklichkeit selbst diesseits von Phainomena und Noumena und er
öffnet damit erst den luftigen Experimentalraum selbstentworfener Modernität. Kants 
Zeitgenossenschaft mit der französischen Revolution (aber auch mit der industriellen 
Revolution in Großbritannien) bezeugt somit einen kategorialen Wandel, den Schmitt 
gerade in Vorformen eines Übergangs von einer kommissarischen zu einer souveränen 
Diktatur zu erkennen meinte (Schmitt 2006, 127– 149). Und daran wird wiederum 
deutlich, zu welcher Zeit und unter welchen konzeptuellen Bedingungen die Stufen
folge der Theopoesie ihrerseits ein neues Niveau zu erreichen vermochte, das Hoch
plateau sozusagen einer nicht mehr nur mythischen, sondern gleichermaßen philoso
phischen wie mystischen Dichtung und zwar als Urstiftung einer Avantgarde mit 
Geschichtsauftrag (die „pontifikale Linie“ nach Brecht, beginnend mit Hölderlin).

Dass die Metapher als rhetorische Trope alsbald in den Rang eines „Tropus der 
Tropen“ (siehe oben Sojcher 1996, 216) aufsteigen konnte, hängt letztlich mit jener 
philosophisch-politischen Revolution aufs Innigste zusammen, sollte diese doch auch 
vor dem herkömmlichen Sprachverständnis nicht halt machen und mittels des bis 
heute anhaltenden Metapherndiskurses ein revolutionäres Sprachpathos und Sprach
ethos inaugurieren: den diktatorischen Genialismus.⁸ Als rhetorische Trope wird sie so 
selbst zur Hauptfigur eines umfassenden Figurierungs- oder Präfigurierungsgesche
hens menschlicher Selbstbehauptung, deren Vermögen, deren Können und Macht, sich 
eben – um nicht vergeblich davon zu schweigen – als Einbildungskraft bezeichnen 
lässt.⁹ So ist es die kühne Metapher außerordentlicher Dichtung,¹⁰ die paradigmatisch 

gegeben wird, oder symbolisch, da einem Begriffe, den nur die Vernunft denken, aber dem keine 
sinnliche Anschauung angemessen sein kann, eine solche untergelegt wird, mit welcher das Verfahren 
der Urteilskraft demjenigen, was sie im Schematisieren beobachtet, bloß analogisch, d.i. mit ihm bloß 
der Regel dieses Verfahrens, nicht der Anschauung selbst, mithin bloß der Form der Reflexion, nicht 
dem Inhalt nach, übereinkommt“ (Kant 1974, 295). – „Unsere Sprache ist voll von dergleichen indi-
rekten Darstellungen, nach einer Analogie, wodurch der Ausdruck nicht das eigentliche Schema für 
den Begriff, sondern bloß ein Symbol für die Reflexion enthält. So sind die Wörter Grund (Stütze, 
Basis), abhängen (von oben gehalten werden) […] und unzählige andere nicht schematische, sondern 
symbolische Hypotyposen, und Ausdrücke für Begriffe nicht vermittels einer direkten Anschauung, 
sondern nur nach einer Analogie derselben, d.i. der Übertragung der Reflexion über einen Gegenstand 
der Anschauung auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine Anschauung direkt korre-
spondieren kann“ (Kant 1974, 296).
8 So lässt sich auch Kants Genie-Definition noch als fernes Echo auf die homerische Interpellation 
vernehmen, wenngleich nun naturgemäß verzerrt: „Genie ist das Talent (Naturgabe), welches der 
Kunst die Regel gibt. Da das Talent, als angeborenes produktives Vermögen des Künstlers, selbst zur 
Natur gehört, so könnte man sich auch so ausdrücken: Genie ist die angeborene Gemütsanlage (in
genium), durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt“ (Kant 1974, 241 – 242).
9 Vgl. Paul Ricœurs Abschlussüberlegungen: „Wenn es stimmt, daß das Gedicht eine Welt schafft, 
dann bedarf es dazu einer Sprache, die seine schöpferische Kraft in spezifischen Kontexten bewahrt 
und zum Ausdruck bringt. Verbindet man die Poiesis des Gedichts und die Metapher als neuentste-
hende Bedeutung miteinander, so werden beide zur gleichen Zeit verständlich: die Dichtung und die 

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 309



wird für einen Paradigmenwechsel ereignishaften Sprechens (parole) in Ab- und 
Auseinandersetzung mit den etablierten Syntagmen und ihrer Syntax als Sprachsystem 
(langue).¹¹ Gleichsam souverän ‚diktiert‘ sie dem herkömmlichen Sprachgebrauch 
seine nicht vor(her)gesehenen Möglichkeiten aus dem Ungrund dichterischer Inspira
tion und scheint so nicht allein ein Übersetzen ins Unbekannte zu ermöglichen, son
dern zugleich selbst zur kühnsten Metapher für die sinnstiftenden Übertragungsleis
tungen des modernen Menschen, für seine Metaphorik der Selbstbehauptung zu 
werden. „Metapher“ als Metapher für die Metaphorik des „Menschen“ als Übergangs
wesen – mise en abyme?

Abgang
Kommen wir mit diesen bodenlosen Rekursionen, Schleifen, Ketten oder Ringen eines 
theopoetischen Diktats nochmals auf die Metapher als Politik zu sprechen, schließt sich 
zumindest der Kreis zur anfänglichen Gegenüberstellung von Poet und Orator bei Ta

Metapher. […] Sprachschöpfungen wären sinnlos, wenn sie nicht der allgemeinen Absicht dienten, 
neue Welten aus der Dichtung entstehen zu lassen. […] Jetzt sind wir so weit, die Einbildungskraft 
nicht mehr als die Fähigkeit anzusehen, ‚Bilder‘ aus unserer sinnlichen Erfahrung zu gewinnen, 
sondern als Vermögen, unser Selbstverständnis durch neue Welten formen zu lassen. Diese Kraft 
würde nicht durch auftauchende Bilder, sondern durch neu entstehende Bedeutungen in unserer 
Sprache vermittelt.“ (Ricœur 1996, 374 – 375)
10 Vgl. Harald Weinrich, der für die neue Metaphorik moderner Dichtung mit Gewissheit feststellen 
zu können meint, „daß unsere Metapher gar nicht, wie die alte Metaphorik wahrhaben wollte, reale 
oder vorgedachte Gemeinsamkeiten abbilden, sondern daß sie ihre Analogien erst stiften, ihre Kor
respondenzen erst schaffen und somit demiurgische Werkzeuge sind“ (Weinrich 1996, 331).
11 Vgl. Ricœur: „Rede (erscheint) stets als Ereignis [évenement]; sie ist das Gegenteil von Sprache als 
‚langue‘, Code oder System; als Ereignis ist sie etwas Vorübergehendes: sie taucht auf und ver
schwindet wieder. Aber gleichzeitig – und hier liegt das Paradoxe – kann sie immer wieder als dieselbe 
identifiziert werden. Und dieses Selbe nennen wir im weiten Sinne ihre Bedeutung [signification/
meaning]. Stellen wir also fest, daß Rede stets als Ereignis realisiert wird, daß sie aber stets als 
Bedeutung verstanden wird“ (Ricœur 1996, 358). – „[D]iese Verschiebung [déplacement] der Bedeutung 
[durch die Metapher; Anm. FA] resultiert hauptsächlich aus einer Kollision wörtlicher Bedeutungen, 
die einen wörtlichen Gebrauch des betreffenden Wortes ausschließt und Anhaltspunkte für eine neue 
Bedeutung liefert, die in den Kontext des Satzes hineinpaßt und in diesem Kontext einen Sinn ergibt. 
[…] Diese kontextuelle Wirkung [contextual action] schafft eine Wortbedeutung, die ein Ereignis ist, da 
sie nur in diesem Kontext existiert; sie kann jedoch als dieselbe identifiziert werden, wenn sie wie
derholt wird. Insofern kann man die Innovation einer ‚neuentstehenden Bedeutung‘ (Beardsley) als 
Sprachschöpfung ansehen. Wird diese nun von einem einflußreichen Teil der Sprachgemeinschaft 
übernommen, dann kann sie sogar zu einer Standardbedeutung werden und in der Polysemie der 
lexikalischen Einheiten eingereiht werden und so einen Beitrag zur Geschichte der Sprache als langue, 
Code oder System leisten. Aber in diesem letzten Stadium ist die Metapher nicht länger eine lebende, 
sondern eine tote Metapher. Nur echte Metaphern sind gleichzeitig ‚Ereignis‘ und ‚Bedeutung‘“ (Ricœur 
1996, 361 – 362). Was hier als „echte“ Metapher charakterisiert wird, klärt sich im weiteren Verlauf als 
die Einbildungskraft dichterischer Metaphern (vgl. Anm. 9).

310 Florian Arnold 



citus. War in dem Streitgespräch zunächst auch nur die Tendenz zu deren Divergenz 
bemerkbar, so lässt sich diese Auseinandersetzung jetzt gewissermaßen als Präfigu
ration zweier Extreme im politischen Wirkungsspektrum des Worts lesen. Spätestens 
unter modernen Diskursbedingungen ist der Dialog scheinbar in einen unversöhnli
chen Zwist zwischen Theopoiesis und advokatischer Praxis geraten, zwischen der 
Verheißung einer sich zukünftig erfüllenden Herkunft und der Versicherung gegen
wärtig geltender Regularien, oder – anders gewendet – zwischen dem paradigmati
schen Umbruch von Metaphern und der syntagmatischen Konstanz von Metonymien.

Gerade heute wieder gewahren wir auf der einen Seite die Ausnahmeerscheinung 
(selbst‐)ermächtigter Diktatoren und auf der anderen das geregelte Tagen und Vertagen 
von demokratischen Parlamentsdebatten oder Gerichtsprozessen. Nun müssen auch in 
Debatten mitunter ‚harte‘ Entscheidungen getroffen werden und umgekehrt sieht sich 
auch der revolutionärste Autokrat noch dazu genötigt, die ‚Ordnung wiederherzustel
len‘ – was das in beiden Fällen auch immer heißen mag. Was es jedoch heißen kann, 
der „Metapher“ als Metapher für die Metaphorik menschlicher Selbstbehauptung po
litisch zu viel Spielraum zu lassen, dürfte sich nicht nur in Fragen einer „Diktatur der 
Kunst“ leicht zu einer kulturrevolutionären Agenda unter dem Diktat des Unbewussten 
mit diktatorischem Gebaren auswachsen, wie es schon André Breton vorgelebt hat oder 
Jonathan Meese heute nachlebt. Vielmehr wirft es – wo das Metaphorische mit Em
phase politisiert wird, seitdem die Phantasie angeblich an die Macht soll (Gilcher-Holtey 
1995) – generell Fragen auf nach charismatischen Legitimationsmodellen, Präfigurati
onsnarrativen, alternativen Wahrheiten oder überhaupt neoimperialen Träumen einer 
politischen Romantik von rechts wie links.

Metaphorik als Politik muss nicht schon per se falsch und schlecht sein, aber das 
macht sie mitnichten schon wahr und gut. Hilft es, die Metapher gegen die Metonymie 
auszuspielen, etwa der Form: Poesie der Konversion versus Rhetorik des divertisse
ment? Oder sind beide nur bloße Versionen einer ewigen Meta-Politik des stilleinigen 
Wortes? – Wer weiß das schon, vor allem: von wem? – Metaphern können zu früh 
sterben, Metonymien zu lange leben. Doch liegt hierin vielleicht nicht noch eine Syn
ekdoche verborgen – als schweigendes Mitverstehen im Unergründlichen?

„So aber, da niemand zur gleichen Zeit großen Ruhm und große Ruhe erlangen kann, genieße ein 
jeder den Vorzug seines Zeitalters, ohne ein anderes herabzusetzen!“ Maternus hatte ausgeredet. 
Darauf sagte Messalla: „Es gab manches, dem ich widersprechen möchte, manches, worüber ich 
noch mehr gesagt wünschte, wenn der Tag nicht bereits zu Ende gegangen wäre.“ – „Später wird 
dies nach deinem Wunsch geschehen“, erwiderte Maternus, „und wenn dir in meinen Worten 
etwas unverständlich erschienen ist, werden wir uns darüber von neuem unterhalten.“ Zugleich 
erhob er sich, umarmte Aper und scherzte: „Ich werde dich bei den Dichtern [poetis] beschuldigen, 
Messalla aber bei den Altertumsfreunden [antiquariis].“ – „Und ich euch bei den Rhetoren [rhe
toribus] und Schulrednern [scholasticis].“

Cum adrisissent, dicessimus. (Tacitus 1967, 78 – 81)

Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung 311



Literatur
Arnold, Florian. 2016. Nach der Unendlichkeit. Metaphysik, Bildung und eine Kritik der Einbildungskraft. 

heiDok.
Beierwaltes, Werner, Hans Urs von Balthasar und Alois M. Haas. 1974. Grundfragen der Mystik. Johannes 

Verlag.
Blumenberg, Hans. 2001. „Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik“. In Ästhetische 

und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 406 – 431. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2014. Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos, hrsg. Angus Nicholls und Felix 

Heidenreich. Suhrkamp.
Derrida, Jacques. 2014. Wie nicht sprechen. Verneinungen. Übersetzt von Hans-Dieter Gondek. Passagen.
Genette, Gérard. 1996 [1970]. „Die restringierte Rhetorik“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm 

Haverkamp, 229 – 252. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
George, Stefan. 2003. Die Gedichte. Tage und Taten. Klett-Cotta.
Gilcher-Holtey, Ingrid. 1995. „Die Phantasie an die Macht“. Mai 68 in Frankreich. Suhrkamp.
Heidenreich, Felix. 2020. Politische Metaphorologie. Hans Blumenberg heute. J.B. Metzler.
Heraklit. 1965. Fragmente. Gr./dt., hrsg. Bruno Snell. Heimeran.
Herodot. 1963. Historien. 2 Bände. Gr./dt, hrsg. Josef Feix. Heimeran
Hölderlin, Friedrich. 1951. „Mnemosyne. Zweite Fassung“. In Große Stuttgarter Ausgabe, Bd. 2.1, hrsg. 

Friedrich Beißner. Kohlhammer.
Homer. 2007. Ilias. Übersetz von Roland Hampe. Reclam.
Kant, Immanuel. 1974. Kritik der Urteilskraft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp.
Platon. 1977. Werke in acht Bänden. Gr./dt., hrsg. Gunther Eigler. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Ricœur, Paul. 1996 [1972]. „Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik“. In Theorien der 

Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 356 – 375. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Schmitt, Carl. 2006. Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveränitätsgedanken bis zum 

proletarischen Klassenkampf. Duncker & Humblot.
Sloterdijk, Peter. 2020. Den Himmel zum Sprechen bringen. Über Theopoesie. Suhrkamp.
Sojcher, Jacques. 1996 [1969]. „Die generalisierte Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm 

Haverkamp, 216 – 228. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Tacitus. 1967. Dialogus de oratoribus/Das Gespräch über die Redner. Lat./dt., hrsg. Hans Volkmar. 

Heimeran.
Weinrich, Harald. 1996 [1963]. „Semantik der kühnen Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm 

Haverkamp, 316 – 339. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

312 Florian Arnold 


	Florian Arnold
	Anmerkungen zu einer Politik der Metapher Theopoesie, Diktatur, Stiftung
	Eingängiges
	1 Theopoesie
	2 Diktatur und Stiftung
	3 Politik der Metapher: diktatorischer Genialismus
	Abgang
	Literatur


