
Reto Rössler
Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der 
Aufklärung. 
Kosmologie, Metaphernzirkulation und 
Wissenspoetologie im 18. Jahrhundert

Abstract: ‘Weltgebäude’ as an Epochal Metaphor of the Enlightenment. Cosmology, 
Metaphor Circulation and the Poetics of Knowledge in the 18th Century. ‘Weltge
bäude’ is a metaphor of the Enlightenment whose circulation far beyond cosmology 
initiates the genesis of knowledge and aesthetic form processes. The historical case 
study on metaphorology in the 18th century methodologically proceeds from the as
sumption of a ‘poetics of knowledge’ – that science and poetry equally form knowledge 
– and, against this background, integrates a plural set of metaphor-theoretical ap
proaches to expand the notion of metaphor as more than a mere supplement to phi
losophical concepts in four ways: Firstly, the ‘Weltgebäude’ unfolds its heuristic power 
by motivating concrete textual and cognitive practices towards its imaginative disco
very; secondly, the metaphor circulates between separate disciplines of Enlightenment 
knowledge formation, thereby legitimising new forms and modes of writing as well as 
the interaction of science and art; thirdly, the incomprehensibility of metaphorical 
speech is revealed in the simultaneous decline of both cosmological model and the 
metaphor or rhetoric around 1800; and fourthly, in Jean Paul’s aesthetics, in the tran
sition to preliminary forms of a deconstructive theory of metaphor.

Einleitung
Wie lässt sich von einer Welt als Welt und Naturganzem sprechen, die aus dem Legi
timationsanspruch des Theologischen herausgefallen und noch nicht ‚Lebenswelt‘ ge
worden ist? Die Astronomie und Kosmologie der Aufklärung hat hierauf eine verblüf
fend einfache Antwort gefunden, die den Erkenntnisidealen der Epoche auf den ersten 
Blick zuwiderläuft: mit davor und danach ungekanntem intellektuellem Enthusiasmus 
bildet sie Hypothesen und entwirft Modelle, spekuliert, fiktionalisiert, ja fabuliert und 
stellt so die per se unanschauliche Ganzheit der Welt als Bild und Metapher eines 
nachkopernikanischen ‚Weltgebäudes‘ vor (Rössler 2020). Theoretisch innovativ ver
hielt sie sich damit allein noch nicht, bildeten doch Abstraktion, Modellierung und 
Metaphorisierung seit den antiken Anfängen der Naturphilosophie notwendige Ein
gangsbedingungen des kosmologischen Denkens überhaupt. Der Kosmos war und ist 
seit jeher nur als Bild zu haben (Böhme 2016, 78 – 80). Entsprechend erscheint κόσμος 
bereits in seinen frühesten Begriffsbelegen im 6. vorchristlichen Jahrhundert nicht als 
Natur-, sondern als Kulturbegriff. Bevor er von den ionischen Naturphilosophen me

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111613086-009 



taphorisch auf die Wohleingerichtetheit physischer Erscheinungen übertragen wurde, 
bezeichnete er im militärisch-politischen Bereich zunächst die ‚zweckvoll gegliederte 
Ordnung‘, sei es als „Ergebnis einer Anweisung“ oder als Einfügung des Einzelnen in ein 
planvolles Ganzes, etwa den Aufbau des Staates oder die Formation eines Heeres (Kranz 
1955, 8; Gatzemeier und Ebert 1976, 4:1167).

Das im wissens- bzw. problemgeschichtlichen Sinne ‚Neue‘ am Projekt der Auf
klärungskosmologie ist daher viel eher in den eingeschlagenen ‚Umwegen‘ und Ver
schiebungen des bildlichen Denkens zu sehen, die aus jenen methodologischen Er
kenntnisansprüchen resultierten, wie sie Hans Blumenberg in der Vorrede zu seinen 
Paradigmen einer Metaphorologie (1960) umrissen hat. Demnach findet sich in den 
cartesischen Regulae ad directionem ingenii und der Forderung, durch ‚klare‘ und 
‚deutliche‘ Begriffe in der Erkenntnis voranzuschreiten das Ideal einer Philosophie, die 
allzu gerne ohne (Welt‐)Metaphern auskommen würde (Blumenberg 2013, 11). Es bedarf 
keiner Erwähnung mehr, dass diesem philosophischen Traum seine Erfüllung verwehrt 
geblieben ist, womöglich jedoch, dass das philosophisch derart Zurückgedrängte gut 
zwei Generationen nach Descartes auf dem Feld der Kosmologie wiedergekehrt und 
hier nicht lediglich epistemische Potenziale, sondern überdies auch diskursiv vernet
zende Wirkmächtigkeit und Dynamik entfaltet hat.

Nachdem die Diskussion der kopernikanischen Hypothese über weite Strecken des 
17. Jahrhunderts die naturphilosophischen und theologischen Debatten bestimmte, 
setzte mit Beginn des 18. Jahrhunderts eine popularisierende Rezeption des Koperni
kanismus, ab den 1730er Jahren auch des Newtonianismus in der Popularphilosophie 
sowie der Literatur ein (Baasner 1987, 69, 83). Bezeichnenderweise hat die auf Descartes 
zurückgehende Vorstellung einer distinkten Trennbarkeit von Wissenschaft bzw. Phi
losophie auf der einen und Literatur auf der anderen Seite die Wissenschaftsge
schichtsschreibung mit dazu verleitet, die Leistung und den Beitrag des 18. Jahrhun
derts auf den Gebieten der Astronomie und Kosmologie im Wesentlichen in einer 
Popularisierung der bereits etablierten kopernikanischen und netwonschen Wissens
bestände zu sehen. Dass sich indes gerade auf dem schwankenden Boden literarischer 
und populärer Formate wie naturphilosophischen Kompendien, Lehrgedichten, lite
rarischen Dialogen bis hin zu längeren und kürzeren Prosatexten (Traum; Roman) zum 
Ende des 18. Jahrhunderts ein eigenständiges kosmologisches ‚Projekt‘ formiert hat, das 
gesicherte Erkenntnis als Ausgangspunkt für eigenständige poetisch-spekulative Er
weiterungsversuche heranzog, erhellt dagegen erst, wenn man die hier zugrundelie
gende kosmologische Hintergrundmetaphorik näher in Augenschein und vor allem 
wörtlich nimmt.

Wie seine diskurs- und wissensgeschichtliche Analyse zeigt, ist das ‚Weltgebäude‘ 
eine Metapher mit stark performativem Charakter. Als mehrfach hierarchisiertes Ge
bäude aus Welten und Weltsystemen repräsentiert und bezeugt es in der Physiko
theologie die Vollkommenheit des Schöpfers; weist zugleich jedoch auch dem aufge
klärten Weltbetrachter die Rolle zu, die verdeckten Architekturen und Räderwerke 
innerhalb der noch ungeordneten ‚Vielheit der Welten‘ (pluralité des mondes) schritt
weise freizulegen; es übersetzt den Erkenntnisoptimismus, Nicht-Wissen in Wissen zu 

174 Reto Rössler 



überführen, dabei alles in übersichtlichen, klar zu unterscheidenden Tafeln abzubilden 
in eine konkrete Praxis – im Weltgebäude gestaltet sich mithin das self-fashioning des 
aufgeklärten Zeitalters (Greenblatt 1980); es entfaltet affektmodulierende Kraft, indem 
es das Erkenntnissubjekt als äußeren ‚Zuschauer‘ imaginiert und aufkommende Ängste 
wie die der Größe und Geschwindigkeit, der räumlichen Leere, Unendlichkeit und 
Ewigkeit des Kosmos zumindest zeitweise rhetorisch stabilisiert; vor allem aber for
miert es sich aus der produktiven Wechselwirkung von Wissenschaft und Poesie, die 
entgegen der Vorstellung eines vermeintlich einseitigen rationalistischen Systemgeists 
diskursive Anschlussstellen für Gattungs- und Formpoetiken sowie Anthropologien der 
Spätaufklärung eröffnet, die nicht mehr auf konzeptuelle Restbestände der Theologie, 
Teleologie und des geschlossenen Kosmos rekurrieren. Als Epochenmetapher be
schreibt das ‚Weltgebäude‘ schließlich selbst eine Konjunkturbewegung, die von seiner 
verstreuten Formation der Frühaufklärung über die hypothetischen Erkundungen ei
nes nicht mehr nur tiefenräumlich, sondern nun auch tiefenzeitlich organisierten 
Kosmos bei Kant (1755) und Lambert (1761) bis hin zur konzeptuellen Auflösung der 
Gebäude-Metapher um 1800 reicht.

Beim ‚Weltgebäude‘ handelt es sich demnach um eine Erkenntnismetapher, die sich 
ihrerseits nicht in der Dichotomie von Begriff und Trope und damit nicht in ihrer 
bloßen Supplementfunktion zum manifesten Wissen erschöpft. Mit Blick auf ihre Be
weglichkeit und Performanz in Gelehrtenkultur und literarischem Feld der Aufklärung 
gibt ihre Analyse nicht lediglich Aufschlüsse über die „Substruktur des Denkens“ einer 
Epoche (Blumenberg 2013, 16), sondern ebenso und mehr noch über die Formation 
ihrer Diskurse selbst. Je nach Blickwinkel steht die Weltgebäude-Metapher sowohl im 
Kreuzungspunkt epistemischer und poetologischer Aushandlungen als auch bilden sich 
an ihr Wechselwirkungen zwischen Naturphilosophie, Kosmologie, (Gattungs‐)Poetik 
und Ästhetik aus. Sie kann so als Gegenstand und Fall einer ‚Poetologie des Wissens‘ 
aufgefasst werden, die – um die Reziprozität ihrer Interaktionen zu erfassen – „das 
Wissenssubstrat poetischer Gattungen und die poetische Durchdringung von Wis
sensformen aufeinander zu beziehen und beide damit im Milieu ihrer Geschichtlichkeit 
festzuhalten“ versucht (Vogl 2011, 67). Wie abschließend zu zeigen ist, erfasst die wis
senspoetologische Wechselwirkung und „Metaphernzirkulation“ (Johach 2011) an der 
Epochenschwelle ‚um 1800‘ schließlich auch die Metapherntheorie selbst: Im Trüm
merfeld eines in jeder Hinsicht unvollkommenen Kosmos erfüllt das Weltgebäude als 
Metapher in der Ästhetik Jean Pauls weder die Rolle eines Schleiers (wie in der Ba
rockrhetorik) noch (im Stil der Aufklärungsästhetik) die eines Abbilds der Wirklichkeit. 
In die ästhetische Moderne weisend und ganz im Sinne der Dekonstruktion deutet sie 
jederzeit bereits auf ihre rhetorische Verfertigung, die Kontingenz ihrer Form und 
Zeichenrelationen und damit auf den Prozess des Lesens hin.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 175



1 Das ‚Weltgebäude‘ als ‚conceptual metaphor‘ der 
Kosmologie im 18. Jahrhundert

1.1 Begriff und Konzept

Auch bezogen auf die architektonische Struktur des Kosmos, nicht nur die Stellung der 
Erde und des Menschen, existierte eine Welt vor und eine Welt nach Kopernikus. Seine 
besondere Beharrungskraft konnte der mittelalterliche Sphärenkosmos entgegen den 
Einwänden der Vertreter des neuen Weltbildes lange Zeit nicht zuletzt aufgrund seiner 
konzeptuellen Stabilität und Wohleingerichtetheit beziehen. Zu den Kennzeichen des 
neuen Kosmos, wie ihn der Sidereus nuncius 1610 erstmals erahnen und ihren Autor 
Galilei als Umstürzler und theoretischen „Täter“ erscheinen ließ (Blumenberg 1975, 
2:312), gehörten demgegenüber vor allem die Ungeordnetheit der ‚Vielheit der Welten‘ 
sowie die Unvollständigkeit bzw. Unsichtbarkeit der kosmischen Himmelserscheinun
gen. Der Begriff und die Metapher des ‚Weltgebäudes‘ greifen im frühen 18. Jahrhun
dert das Desiderat der fehlenden Ordnung am nachkopernikanischen Himmel auf, 
richten sich zugleich aber auch auf die Ausweitung sowie die ‚Vervollständigung‘ des 
Systems kosmischer Erkenntnis. Avanciert die Welt als Gebäude zum empirischen 
Ordnungsdispositiv der Kosmologie, so werden zeitgleich innerhalb der Leibniz-Wolf
fischen Schulphilosophie Versuche angestellt, den Welt-Begriff in Gestalt einer cos
mologia generalis auch als Teil der Metaphysik zu etablieren (Bermes 2004, 36 – 37). Der 
Schwellencharakter, der dem Begriff und der Metapher in dieser Phase zukommen, 
lässt sich etwa prägnant an Heinrich Köhlers deutschsprachiger Übersetzung von 
Leibniz’ Monadologie ablesen, in der Köhler sowohl die ‚möglichen Welten‘ (mondes), 
die Vielheit wirklicher kosmischer Welten (univers) als auch die Totalität der kosmi
schen Welt (tout l’univers) mit ‚Weltgebäude‘ übersetzt (Rössler 2020, 128 – 129). Es ist 
ebenfalls Christian Wolff, der in seinen Anfangsgründen der Astronomie die koperni
kanische Lehre nicht als Schlussstein, sondern vielmehr als Anfangspunkt eines weit 
umfassenderen kosmologischen Entdeckungshorizonts ausweist, dessen metaphysisch- 
spekulative Legitimation ihm wiederum der Leibniz’sche Möglichkeitsbegriff erteilt:

Die Menschen sehen die Erde mit allzugrossen Augen an, weil sie ihnen nahe ist: hingegen das 
prächtige Welt-Gebäude mit viel zu kleinen, weil der größte Theil desselben in unaussprechlicher 
Weite von ihnen entfernet. Daher bilden sie sich die Welt als ein Gebäude ein, daß in ihren Ge
dancken nur groß erscheinet, so lange sie es durch ihre Gebäude ausmessen und Gott ist ihnen ein 
grosser Herr. […] Allein auch die Astronomie allein kan [sic] euch überführen daß ihr ein Ver
mögen habet das, was möglich ist, zu gedencken und ihr durch dieses Vermögen die verborgensten 
Dinge in der Natur ergründen könnet. (Wolff 1750, 1123 f.)

Wie man auf die Welt, die irdische wie die kosmische blickt, ist für Wolff eine Frage des 
physischen Standpunkts (in der Welt), der Relationen, vor allem aber der intellektu
ellen Perspektive. Die Beschränktheit der bisherigen Welterkenntnis führt er darauf 

176 Reto Rössler 



zurück, dass die „Menschen“ bisher lediglich den Bau der irdischen Welt als Maßstab 
genommen, oder moderner und metapherntheoretisch gesprochen: diese als concep
tual frame herangezogen hätten. Der Wechsel des intellektuellen Rahmens auf 
nächsthöhere Systemebenen des Gebäudes erscheint möglich, weil sich der Aufbau der 
Welten (irdische Welt – kopernikanisches Sonnensystem – Weltgebäude) innerhalb des 
frames strukturhomolog verhält und auch irdischer und göttlicher Weltbetrachter nach 
ein und denselben Vernunftprinzipien urteilen. Lediglich der Wechsel des Rahmen
modells fordert den astronomischen Beobachter dazu auf, sich von den engen Grenzen 
der Empirie zu lösen und sich stattdessen seiner Einbildungskraft und seines Mög
lichkeitssinns zu bedienen.

Ob es zulässig sei, die sogenannten ‚unteren Erkenntnisvermögen‘ wie Witz, 
Scharfsinn, Phantasie, sowie literarische Formen und Fiktionen als Elemente in der 
wissenschaftlichen Erkenntnisfindung zuzulassen, bot innerhalb der kopernikani
schen Diskussion des 17. Jahrhunderts Anlass zu ausgedehnten methodologischen 
Kontroversen (Rössler 2016). Für eine möglichst scharfe Trennung zwischen kosmolo
gischer Spekulation und mathematisch-astronomischer Demonstration hatte sich etwa 
Isaac Newton ausgesprochen. Das vielzitierte Diktum ‚hypotheses non fingo‘ seiner 
Principia Mathematica kommt dabei einer doppelten Ausschlussformel, sowohl von 
Hypothesen als auch literarischer Fiktionen, gleich. Eine epistemische Aufwertung 
erfahren beide dagegen durch die Kopernikaner Kepler, Galilei und Leibniz und ent
sprechend durchlässig verlaufen in ihren kosmologischen Darstellungen die Grenzen 
zwischen faktualisierender und fiktionalisierender Rede (Aït-Touati 2011, 193).

Die Faszinationskraft, die die Erkundung des Weltgebäudes in der Aufklärung 
auslöst, liegt auch wesentlich darin begründet, dass dem Gebrauch der Gebäude-Me
tapher ein geradezu heiterer Eklektizismus unterliegt: Vom Weltgebäude zu sprechen, 
bedeutet einerseits, den Prinzipien des Newtonianismus (neben denen des Koperni
kanismus) kosmologisch zu folgen und diese versuchsweise auszuweiten, sie metho
dologisch jedoch wiederum zu unterlaufen, stattdessen rationalistisches Systemdenken 
mit den Darstellungsleistungen der unteren Erkenntnisvermögen zu verknüpfen und 
sich in alldem auf bloße Wahrscheinlichkeiten, Hypothesen und Analogieschlüsse zu 
stützen. Entsprechend markiert Immanuel Kant in seiner kosmologischen Frühschrift 
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755) gleichzeitig den Anschluss 
an und die Abgrenzung von Newton:

Newton, durch diesen Grund [den der Leere des Raumes; R.R.] bewogen, konnte keine materiali
sche Ursache verstatten, die durch ihre Erstreckung in dem Raume des Planetengebäudes die 
Gemeinschaft der Bewegungen unterhalten sollte. Er behauptete, die unmittelbare Hand Gottes 
habe diese Anordnung ohne die Anwendung der Kräfte der Natur ausgerichtet. (Kant 1755, 262)

Das newtonsche Planetengebäude ist Kant zufolge durch einen vierfachen Mangel und 
eine vierfache Statik gekennzeichnet: Es vermag erstens die Bewegungen der Him
melskörper nicht aus sich selbst heraus zu erklären; rekurriert dazu zweitens auf die 
metaphysische Annahme einer unsichtbar ordnenden Schöpferhand (wie sie Newton 

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 177



eigentlich aus der Kosmologie ausgeschlossen sehen wollte); daraus folgen wiederum 
für die Handlungsrollen von kosmischem Objekt und erkennendem Subjekt, dass 
drittens das Weltgebäude auf keiner seiner Systemebenen, weder des Sonnensystems 
noch seiner kosmischen Superstrukturen einer dynamischen Entwicklung oder Ver
änderung fähig ist, und dass viertens schließlich auch das Erkenntnissubjekt lediglich 
als ein die göttlichen Eingriffe nachvollziehender Beobachter, nicht aber als eigen
ständiger Entdecker oder gar als Konstrukteur kosmischer Welten agiert.

Mit der Erweiterung des theoretischen Rahmens schafft die Metapher des Welt
gebäudes demgegenüber neue Frei- und Handlungsräume, stattet gleichermaßen die 
kosmische Natur wie das Erkenntnissubjekt mit einer Handlungsmacht (agency) aus, 
die ihnen in keinem der Paradigmen innerhalb und seit der kopernikanischen Revo
lution zugefallen war. Um ihren performativen Charakter, den sie im epistemischen 
Kontext dabei erzeugt, zu erfassen, lässt sich an dieser Stelle auf das metapherntheo
retische Konzept der conceptual metaphor George Lakoffs und Mark Johnsons zu
rückgreifen. Für Lakoff und Johnson sind Metaphern „nicht nur Elemente der Sprache, 
sondern des Denkens, der Kognition – eines Denkens, das auf die Imagination nicht 
verzichten kann. […] Die Metapher erzeugt einen mentalen Raum zwischen Logik und 
Phantasie. […] Metaphern sind die Paradigmen unseres Selbstverständnisses“ (Lakoff 
und Johnson 2011, 8 – 9). In diesem Zwischenraum angesiedelt, strukturieren Meta
phern unsere Alltagssprache, indem sie als metaphorische Konzepte bzw. frames
Handlungsanweisungen, die Art und Weise, wie wir die Welt sehen bzw. in ihr agieren, 
vorgeben. So erweist sich etwa die geläufige Redewendung ‚Zeit ist Geld‘ nach Lakoff/ 
Johnson als conceptual metaphor, die sowohl die Sichtweise auf die Kategorie Zeit (z. B. 
als kostbares Gut, knappe Zeit, Zeitverlust bzw. -gewinn) als auch den Umgang mit ihr 
(mit der Zeit haushalten; Zeit sparen/investieren/verschenken etc.) steuert (Lakoff und 
Johnson 2011, 15 – 17). Die performative Rolle, die Lakoff/Johnsons Ansatz der Metapher 
zuerkennt, lässt sich ohne Weiteres auf die Weltgebäude-Metapher übertragen, wie die 
nachfolgenden Beispiele zeigen. Auch ‚die Welt als systematisches Gebäude aus Welten‘ 
erweist sich hier als conceptual metaphor, die Handlungsrollen auf der Subjekt- wie der 
Objektseite eröffnet und dabei epistemische Praktiken der Aufklärungskosmologie di
rigiert.

1.2 „…noch nicht copernikanisch genug gedacht“. Bewegliche 
Bühne und externer Zuschauer

Ein Jahr vor dem Erstdruck von Newtons Principia Mathematica (1687) war im 
Frankreich des ausgehenden 17. Jahrhunderts mit Bernard de Fontenelles Entretiens 
sur la pluralité des mondes ein populärer Dialog erschienen, der bis ins ausgehende 
18. Jahrhundert vielfach ins Deutsche übertragen und kommentiert worden war und 
der zur Entfaltung seines kosmologischen Gebäudeentwurfs ausgiebig auf den Ge
brauch visualisierender sowie narrativer Mittel zurückgriff. Während die dem Text 
vorangestellten, je nach Auflage variierenden Frontispize den Kosmos als prächtiges 

178 Reto Rössler 



Gebäude hierarchisch geordneter Weltsysteme vorstellten, lässt ihr Verfasser inner
halb desselben einen der beiden Dialogpartner, einen gelehrten Astronomen, die kos
mische Gebäudekonstruktion wie folgt erläutern:

Uberdas bilde ich mir allezeit ein, daß die Natur ein grosses Schauspiel ist, welches einer Opera 
nicht unähnlich siehet. An dem Orte, wo sie [die Naturphilosophen; R.R.] sitzen, sehen sie nicht die 
ganze Schau-Bühne, wie sie gemacht ist: Man hat die Verzierungen und Maschinen so gestellet, daß 
sie von ferne einen angenehmen Anblick verursachen sollen, und man verbirget vor ihren Augen 
die Räder und Gewichte, dadurch alle Bewegungen geschehen. (Fontenelle 1726, 17– 18)

Was auf den ersten Blick lediglich als Variation aus dem reichen Bildbestand der 
Tradition des theatrum mundi und kaum mehr denn als barocke Schmuckmetapher 
anmutet, etabliert für die kosmologische Diskussion der Aufklärung genauer besehen 
doch ein umso mächtigeres Wahrnehmungsdispositiv. Der rahmende Theatervorhang 
in einem der Frontispize zu Fontenelles Dialog verbirgt nicht nur das dahinterliegende 
Räderwerk des Gebäudes, das der Betrachter zu entdecken sich anschickt, sondern 
trennt diesen, im Theatersaal sitzend, zugleich auch von der kosmischen Repräsenta
tion räumlich ab, verlagert ihn damit in ein imaginäres Außen.

Für die zugewiesenen Handlungsrollen offenbart die Metapher nun verschiedene 
Möglichkeiten: Sie erlaubt (1) die tradierte und konservative, weil beide Seiten als 
passiv ausweisende Vorstellung (der Physikotheologie), der zufolge das Weltgebäude in 
seiner ‚Vollkommenheit‘ durch die unsichtbare Hand eines göttlichen Uhrmacher- 
Gottes eingerichtet worden bzw. in Gang gehalten wird. Kenntlich wird diese Disposi
tivvariante etwa im gereimten Motto zu Johann Christoph Gottscheds Ersten Gründen 
der gesammten Weltweisheit: „Hier starret Sinn und Witz, der Geist verliert sich gantz / 
In aller Welten Heer, Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz / O! Was ist hier der Mensch? Er 
wäre nichts zu nennen, / Könnt er am Wercke nicht des Meisters Größe kennen“ 
(Gottsched 1976 – 83, 5:IV). Das Motto kommentiert auch hier ein Frontispiz, das zahllose 
wild durcheinanderschießende Himmelskörper von ‚Nahem‘ zeigt und verweist somit 
darauf, dass sich „Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz“ des Gebäudes durch die Ein
nahme der rechten (nämlich distanzierten) Betrachtungsweise, wie sie Gottscheds 
Schrift etabliert, einstellen werden.

Daneben legt die Metapher aber auch (2) eine Eigendynamik der kosmischen Ob
jektseite nahe. Während Fontenelles Kosmologie noch an der cartesischen Wirbel
theorie orientiert war, bei der die planetarischen Himmelskörper durch die räder
werkartig gegeneinander rotierenden Tourbillons mitgeführt werden, so wird diese 
Vorstellung im 18. Jahrhundert ins newtonsche Paradigma einander anziehender und 
abstoßender Himmelskörper bzw. Teilgebäude überführt. In Kants Kosmologie der 
Jahrhundertmitte etwa bedarf es bereits keiner unsichtbaren Schöpferhand mehr. Al
lein aus der Rotationsbewegung von Attraktions- und Repulsionskraft heraus nimmt sie 
die Formation der Sonnensysteme zu Galaxien, Galaxiesystemen und schließlich zur 
kosmischen Gesamtstruktur des Weltgebäudes an: „Sollten nicht alle die Weltgebäude
gleichermaßen eine beziehende Verfassung und systematische Verbindung unter ein
ander angenommen haben, als die Himmelskörper unserer Sonnenwelt im kleinen, […] 

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 179



und dennoch unter einander als Glieder in einem noch größern zusammen hängen?“ 
(Kant 1900, 1:307). Und auch in Johann Heinrich Lamberts sechs Jahre später erschie
nenem dialogischem Roman Cosmologische Briefe über die Einrichtung des Weltbaues

Abbildung 1: Bernard le Bovier de Fontenelle: Entretiens sur la pluralité des mondes. Paris 1686, Fron
tispiz. – Bibliothèque nationale de France, département Réserve des livres rares, RES-R-2778; ark:/12148/ 
btv1b86207579 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

180 Reto Rössler 



Abbildung 2: Johann Christoph Gottsched: Erste Gründe der gesammten Weltweisheit. Leipzig 1762, Fron
tispiz. Bayerische Staatsbibliothek / Münchener Digitalisierungszentrum. http://mdz-nbn-resolving.de/ 
urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898 – 1 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 181



(1761) ist das irdische Sonnensystem, ihr vermeintlicher Fixstern in beständiger Fort
bewegung begriffen, dessen Mittelpunktstellung sich mithin immer nur als eine tem
poräre herausstellt:

Die Sonne mag immerhin im Mittelpuncte ihres Systems seyn, und die Planeten und Cometen um 
sich wandeln lassen. […] Daß sie aber im Mittelpunct des ganzen Weltgebäudes seye, das ist noch 
lange nicht ausgemacht; und wenn sie es auch einmal wäre, so würde sie bald wieder daraus 
weggerückt werden. (Lambert 1761, 134)

Es ist diese, den Tiefenraum erfassende Selbstorganisation des Weltgebäudes, die 
schließlich (3) auch dem Zuschauer eine aktive Rolle zuweist, wenn etwa einer der 
beiden Briefpartner in Lamberts kosmischen Roman erkennt: „Nun sehe ich einmal in 
allem Umfange ein, warum Sie, mein Herr, immer sagten, daß wir noch nicht genug 
Copernikanisch denken. Es wäre nicht genug, die Erde aus ihrer Ruhe zu stören, son
dern am ganzen Firmamente solle kein Körper in Ruhe bleiben“ (Lambert 1761, 134). 
Kopernikanischer als Kopernikus zu denken meint für Lambert, nicht nur über die 
Grenzen des Sonnensystems und der astronomischen Beobachtbarkeit hinaus nach 
höheren Systemebenen des Kosmos zu fragen, es bedeutet in methodischer Hinsicht vor 
allem, dass das Erkenntnissubjekt, wenn es, wie hier, die Rotations- und Formations
bewegungen der Sonnensysteme jenseits ihrer Sichtbarkeit imaginiert, selbst zum 
kosmischen Welterbauer wird.

Unter allen Theoretikern des Weltgebäudes im 18. Jahrhundert ist jedoch Kant 
derjenige gewesen, der den Schwerpunkt am weitesten weg von der bloßen contem
platio caeli und hin zur kosmischen Konstruktionsleistung des Subjekts verschoben hat. 
Und nicht zufällig kleidet sich auch hier die theoretische Forderung in eine rhetorisch 
versierte Sprachgebärde: „Gebet mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! das ist, 
gebet mir Materie, ich will euch zeigen, wie eine Welt daraus entstehen soll“ (Kant 1900, 
1:230). Jenes Weltgebäude, das der junge Kant imaginiert, ist allenfalls in einzelnen 
seiner Bauteile durch astronomische Empirie gedeckt. Die Stärke seiner Theorie des 
Himmels und zugleich die der Leistungsfähigkeit der Gebäudemetapher ist viel eher 
darin zu sehen, dass sie – wenngleich hypothetisch – ins Bild stellt, was die Fernrohre 
nicht sehen und Berechnungen dieser Zeit nicht ergeben konnten: dass das Weltge
bäude allein durch mechanische Prinzipien geleitet eine tiefenzeitliche Dimension 
besitzt, aus der heraus es seit „Millionen Jahren“ einen Entwicklungsgang durchläuft, in 
dem die Natur als ausgebildete Ordnung jederzeit „mit dem Chaos streite[t]“ (Kant 1900, 
1:315).

182 Reto Rössler 



2 Arbeit am Weltgebäude. Die Gebäude-Metapher 
und ihre Praktiken

2.1 Kompilieren und Serialisieren (Tableau / Handbuch)

Der Traditionsanschluss an Kopernikus und die Kopernikaner, der sich neben Lamberts 
Kosmologie auch in Gottscheds Gedächtnißrede auf […] Nicolaus Copernicus oder 
schließlich in Kants ‚kopernikanischer Wende‘ seiner ersten Kritik wiederfindet, nimmt 
in allen Fällen neben der Systematizität des ‚neuen‘ Gebäudes auch auf die anthropo
logischen und epistemologischen Implikationen des Kopernikanismus Bezug. Wie Ko
pernikus „den festen Punkt außer der Erde gefunden“ habe (Gottsched 1976, 103), so soll 
auch der Naturphilosoph (bzw. Dichter) der Aufklärung nicht nur einzelne Himmels
körper verrücken, sondern gleich das ganze Gebäude neu aufbauen. An die Stelle Ju
piters, der am Ende von Leibniz’ Theodizee (1710) in einem intelligiblen Ordnungsakt 
„vor Beginn der bestehenden Welt alle Welten durchgesehen und die beste von allen 
erwählt hat“ (Leibniz 1996, 261), rückt er nun an die Stelle eines intelligiblen Welten
bildners, dessen Gebäude weniger durch eigenständige astronomische Forschung als 
durch Akte der Beobachtung zweiter Ordnung, Kulturtechniken wie Sammeln, Kom
pilieren, Imaginieren und Stabilisieren am Schreibtisch entsteht.

Genau betrachtet handelt es sich beim Weltgebäude im 18. Jahrhundert um eine 
Metapher, die sich ihrerseits aus dem Bestand etablierter Welt-Metaphern wie jener der 
Kette, der Maschine oder des Uhrwerks zusammensetzt. Im Zuge der säkularisierten 
Neusemantisierung durch die Naturgeschichte der Frühaufklärung ließ sich etwa die 
Metapher der ‚Kette der Wesen‘ nahtlos in das bildliche Schema eines mechanischen 
Weltgebäudes einfügen (Lovejoy 1993, 251 – 273), in welchem nun „die irdischen Ma
schinen als Modell für den gesamten Kosmos dienen“ konnten (Remmele 2007, 227). 
Neben der Homogenisierung des Naturraums und der Möglichkeit, dessen Vorgänge 
immanent und naturkausal beschreiben zu können, ist die Leistung der Gebäude-Me
tapher hier vor allem in einer Prozessualisierung der Naturerkenntnis zu sehen, der
gestalt, dass erst die Vorstellung lückenloser Ereignisketten und Weltzusammenhänge 
Anlass zu der optimistischen Haltung bot (Strub 2011, 95– 105), die Theorie und Na
turlehre könne durch Beobachtung und die Klärung von Begriffen schrittweise zu ei
nem ‚vollständigen‘ Abbild der Welt gelangen. Ein Beleg für die strukturelle Homologie 
von Lehrgebäude und Weltgebäude findet sich hierzu beispielsweise in den grundle
genden Wörterbüchern und Lexika des 18. Jahrhunderts. Johann Christoph Adelungs 
Grammatisch-Kritisches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart definiert ‚System‘ et
wa als einen „Zusammenhang von Dingen einerley Art und Einrichtung, und die Ord
nung, nach welcher sie untereinander verbunden sind. Das Welt-System, Systema 
mundi, die mit einander zu einem Ganzen verbundenen großen Weltkörper, das 
Weltgebäude. […] Ingleichen ein Zusammenhang von Wahrheiten einerley Art und 
Einrichtung; das Lehrgebäude“ (Adelung 1774 – 86, 509 – 510). In ähnlicher Weise be

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 183



stimmt auch Johann Heinrich Zedlers Vollständiges Universal-Lexikon den Begriff in 
der Doppelbedeutung von „Systema Copernicanum oder copernicanisches Welt-Ge
bäude, [und] ingleichen systema verum, wahres Weltgebäude“ (Zedler 1732 – 54, 41:619 – 
620).

Die Faszination der Naturphilosophen und -dichter für die Einnahme eines über
geordneten Standpunktes, von dem aus sich die vermeintliche Unordnung der Welt als 
Ordnung herausstellt und ihr Optimismus, in der kosmischen Erkenntnis graduell und 
linear voranzuschreiten, findet seine buchmediale Entsprechung in der besonderen 
Rolle, die vermeintlich popularisierende kosmologische Schriften, darunter Handbü
cher und Kompendien, für die Entdeckung des Weltgebäudes spielen. Während sich in 
den literarischen Popularisierungen der Kosmologie der Schwerpunkt naturgemäß auf 
die Bereiche der Imagination und Spekulation verlagert, versuchen expositorische 
Texte wie Gottscheds Erste Gründe der gesammten Weltweisheit (1733) oder auch das für 
interessierte Laien geschriebene astronomische Handbuch Vollständige Astronomie
(1744) des Gottsched-Schülers Eberhard Christian Kindermann die große Welt des 
Weltgebäudes im Kleinen, in der textuellen Übersicht einzelner Tableaus, nachzubilden 
(zur Organisationsform des Tableaus vgl. Graczyk [2004, 11 – 15]). Indem sie, angefangen 
bei der Sonne, das bestehende Wissen über die einzelnen Himmelskörper kompilieren, 
sie Unregelmäßigkeiten und Kontingenzen dabei jeweils in ihre Tableauformen zu in
tegrieren verstehen und selbst die Leerräume von Kosmos und Theorie geschickt 
überspringen, gelingt in den Kompendien tatsächlich das de facto Unmögliche: die 
kosmische Welt als ‚vollständiges‘ Lehrgebäude darzustellen.

Erst die Kosmologen der Jahrhundertmitte, Kant und Lambert, brechen mit dieser 
tableauhaften Darstellungstradition, mit der wiederum auch eine Änderung der Fra
gerichtung sowie eine konzeptuelle Umbesetzung der Metapher einhergehen: an die 
Stelle der ‚Vollständigkeit‘ der kosmischen Ordnung treten nun die Fragen nach seiner 
Dynamik, seinem Werden und Vergehen. Mit tiefenzeitlichem Index versehen erscheint 
das Weltgebäude fortan als organischer Kosmos, der dem Chaos, der Kontingenz wie 
auch dem Nicht-Wissen gleichermaßen einen Platz einzuräumen hat (Rössler 2023).

2.2 Imaginieren und Stabilisieren

Die Welt des aufgeklärten Weltgebäudes sollte eine Welt der Fülle, Ordnung und Pracht 
sein. Daher sind es nun gerade ebenjene kosmischen Ordnungslücken und Kontin
genzen, die die Gebäude-Metapher anzeigt, in die die Poesie, mit Blumenberg ge
sprochen, ‚einzuspringen‘ vermag und dabei verschiedene Funktionen übernimmt 
(Blumenberg 2013, 14). In der Tradition der kopernikanischen Hypothesenbildner be
schränken sich bereits die Naturdichter der Frühaufklärung nicht darauf, in ihrer 
Dichtung lediglich als faktisch und wahr anerkanntes Wissen zu popularisieren. In der 
Naturlyrik des Hamburger Dichters und Physikotheologen Barthold Heinrich Brockes 
finden sich etwa eine Vielzahl von Gedichten, die den Akt des Sehens, des geschulten 
Blicks und des technisch verstärkten Sehens mittels Mikroskop und Fernrohr als Form 

184 Reto Rössler 



der Naturbewunderung und des Gottesdienstes rühmen (Richter 2002, 6 – 10), um daran 
anschließend jedoch eigene poetische Beobachtungen mit den Mitteln des Gedichts 
anzustellen. Vor diesem Hintergrund weisen Brockes’ kosmologische Gedichte eine 
markante Dreiteilung auf, durch die sich das imaginative Sehen in das physikotheolo
gische Entdeckungsdispositiv integriert: Nachdem das lyrische Ich in Gedichten wie 
Bewegung der Sternen oder Die himmlische Schrift zunächst mit unverstärktem, sodann 
mit verstärktem Blick jeweils an Grenzen der Sichtbarkeit stößt, ‚übernimmt‘ an 
ebendieser Schwelle das Auge der Einbildungskraft und erhebt sich von hier aus in den 
unendlichen Raum des Weltgebäudes (Hunfeld 2004, 38 – 50). Was es dort erblickt, ge
staltet sich ihm – darin typisch für die kosmologische Naturästhetik des 18. Jahrhun
derts – als ambivalenter Eindruck des Naturerhabenen. Inmitten des überaus Großen, 
in direkter Ansehung des überaus entfernt Liegenden, der simultanen Erfahrung von 
rasender Geschwindigkeit der Himmelsobjekte sowie der Schwere und Leere des kos
mischen Raums, ist es am Ende der Gedichte (ganz ähnlich in der Himmelslyrik 
Friedrich Gottlieb Klopstocks oder Albrecht von Hallers) die durch das Subjekt wie
dererinnerte Präsenz des Schöpfers, der die aus den Wahrnehmungseindrücken re
sultierenden Ängste abfedert und für die Stabilität und Wohlgeordnetheit des Welt
gebäudes einsteht.

Brockes’ kosmischer Lyrik fällt damit für die Präsenz und den Erfolg der Gebäude- 
Metapher die Rolle zu, (1) für den Gebrauch der eigenen Imagination zur kosmischen 
Erkundung zu werben, (2) die Erfahrung, was es heißt, sich als Mensch im Weltraum 
des Weltgebäudes zu bewegen subjektiv auszuloten und (3) die Ordnung des Weltge
bäudes durch die Nivellierung bzw. physikotheologische Umwendung kosmischer 
Ängste in Formen der Bewunderung die kosmische Ordnung rhetorisch zu stabilisie
ren.

Wie wurde die kosmologische Aufklärungslyrik aber wiederum vom zeitgenössi
schen Publikum rezipiert? Konnte sie mehr sein als bloß schöngeistige Naturdichtung? 
Dass dem so gewesen ist und sie tatsächlich auch mit argumentativem Gewicht und 
damit mit epistemischer Kraft belegt wurde, lässt sich an der Allgemeinen Naturge
schichte und Theorie des Himmels beobachten, in der Kant die Lehrdichter Pope, 
Addison, Brockes, Haller und Klopstock nicht etwa seine eigenen theoretischen Aus
führungen lediglich poetisch ausschmücken lässt, sondern sie als eigenständige Stim
men und Vertreter kosmologischer Positionen in die Darstellung einmontiert. In dieser 
setzt er mit Hallers Unvollkommener Ode über die Ewigkeit und Addisons Hymne Why 
all my mercies (in der Übersetzung von Johann Christoph Gottsched) zwei diametrale 
literarische Ansichten auf den Kosmos in ein dialogisches Verhältnis, um selber 
schließlich einen transzendentalen Standpunkt einzunehmen, der es erlaubt, zwischen 
beiden wiederum zu vermitteln (Kant 1900, 1:321 – 322). Sowohl der imaginäre Ausblick 
auf den Zerfall des Gebäudes, das in Hallers Versen „wie ein zweites Nichts begraben“ 
wird als auch die rhetorische Stabilisierung des Zusammenbruchs im Verweis auf die 
Systemimmanenz der Kontingenz sind kosmische Hypothesen, die ihrerseits in luftiger 
Höhe im Modus des poetischen Möglichkeitssinns vorgebracht werden.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 185



2.3 Zirkulieren

Der epochale Charakter der Weltgebäude-Metapher für das 18. Jahrhundert lässt sich 
schließlich vor allem in ihrer diskursiven Vernetzungsfunktion erkennen. Nicht nur 
innerhalb der Astronomie und Kosmologie dynamisiert das Weltgebäude in der Auf
klärung die Genese neuen Wissens, auch erscheint dabei die Metapher selbst in dy
namischer Bewegung begriffen. Wissenschaftliche Metaphern bleiben demnach selten 
auf eine singuläre Problemstellung limitiert, viel eher lassen sich häufig „Metaphern
zirkulationen“ in epistemischen Äußerungszusammenhängen beobachten, wie die 
Wissenschafts- und Wissenshistorikerin Eva Johach ausführt:

Auch nachdem wissenschaftliche Begriffe sich stabilisiert haben, besitzen sie gewissermaßen eine 
metaphorische ‚Hülle‘, die die Interaktion zwischen wissenschaftlichen Diskursen ermöglicht. 
Gerade in der Zirkulierbarkeit, so lautet die These, kommen die metaphorischen Anteile wissen
schaftlicher Begriffe zum Tragen. Auch wenn ‚harte Begriffsmünze‘ zu zirkulieren scheint, so 
verdankt sich ihre Leistungsfähigkeit sowohl für die Arbeit in Forschungskollektiven als auch für 
die breitere interdiskursive Zirkulation der Tatsache, dass die Münze zugleich als Metapher in 
Betracht kommt. (Johach 2011, 85)

Nicht der Begriff, sondern die Metapher zirkuliert also mit Johach gesprochen zwischen 
naturkundlichem und ästhetischem Diskurs der Aufklärung und initiiert dabei An
schlusskommunikationen, die jenseits ihres eigentlichen kosmologischen Referenzbe
reichs liegen. Während etwa einerseits kosmologische Abhandlungen literarische 
Formen in die eigene Darstellung entweder einbetten (wie im Falle Kants) oder selbst 
literarische Formen wie die des Dialogs (Fontenelle) oder Romans (Lambert) anneh
men, so lässt sich auch die umgekehrte Relation beobachten: dergestalt, dass die kos
mologische Metapher auch im poetologischen Diskurs der Aufklärung transformative 
Kraft zu entfalten vermag. Im sogenannten ‚Zürcher Literaturstreit‘ zwischen Johann 
Christoph Gottsched und den Schweizern Johann Jakob Bodmer und Johann Breitinger 
ist es etwa letzterer, der die Frage, welche Welt als Referenzgröße der ästhetischen 
Nachahmung anzunehmen ist, an die zeitgenössische kosmologische Debatte an
schließt:

Alleine da dieser Zusammenhang der würcklichen Dinge, den wir die gegenwärtige Welt nennen, 
nicht lediglich notwendig ist, und unendlich vielemahl könnte verändert werden, so müssen ausser 
derselben noch unzehlbar viele Welten möglich seyn, in welchen ein anderer Zusammenhang und 
Verknüpfung der Dinge, andere Gesetze der Natur und Bewegung, mehr oder weniger Vollkom
menheit in absonderlichen Stücken, ja gar Geschöpfe und Wesen von einer gantz neuen und be
sonderen Art Platz haben. (Breitinger 1995, 86)

Liest man die Argumentationen der beiden Streitparteien vor dem Hintergrund der 
Faszinationsgeschichte um das Weltgebäude, so wird klar, dass im Hintergrund nicht 
lediglich poetologische Divergenzen, die Frage, ob sich eher auf Aristoteles oder Leibniz 
zu berufen sei, sondern gleichermaßen die danach steht, welche poetologische Rele
vanz der kosmologischen Hypothese zuzumessen sei, dass es mit der einen, irdischen 

186 Reto Rössler 



Welt womöglich nicht sein Bewenden habe. Breitinger beruft sich in der angeführten 
Passage nicht etwa auf die ‚möglichen Welten‘ der Metaphysik und Logik, wie in der 
älteren Forschung angenommen (Preisendanz 1964, 75). Der Nerv seines Arguments ist 
vielmehr in der kosmologischen Annahme der Verwirklichung des Möglichen in der 
Vielheit der Welten des Weltgebäudes zu sehen, die darum die Vorwegnahme des 
Möglichen als lediglich noch nicht verifiziertes Wirkliches unter der Maßgabe des 
Wahrscheinlichen als legitime Nachahmungen ausweisen.

Was sich in der diskursiven Praxis der Aufklärung als enger Verflechtungszu
sammenhang von kosmologischer Imagination, poetologischer Reflexion und literari
scher Fiktion manifestiert, führt Alexander Gottlieb Baumgarten um die Mitte des 
18. Jahrhunderts konzeptuell in seiner Begründung der Ästhetik eng. Baumgarten be
stimmt diese nicht mehr als Theorie der freien Künste oder Kunst des schönen Den
kens, sondern als „Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“ (Baumgarten 2007, 11), und 
wie Breitinger legitimiert auch er die Fiktion durch ihre Einbettung in den kosmolo
gischen Rahmen des Weltgebäudes. Sowohl in der Sphäre des wissenschaftlichen wie 
des poetischen Erfindens kann sich die Einbildungskraft (facultas fingendi) entweder 
als „fictio historica“ gestalten, wenn sie sich auf die Gegebenheiten unserer Welt richtet 
oder aber als „fictio heterocosmica“, wenn sie ihren Grund in anderen Welten hat und 
der „Erfinder derselben im Erdichten derselben gleichsam eine neue Welt schafft“ 
(Baumgarten 2007, 489).

Die ‚heterokosmische‘ Ausweitung des Erfindungs- und Darstellungshorizonts und 
die Annäherung von Wissenschaft und Kunst in Baumgartens Aesthetica erfasst dar
über hinaus aber auch das Nachdenken über die Rolle der Metapher in Erkenntnis
prozessen selbst. Baumgartens Leistung für die Theorie der Metapher ist mit Stefan 
Willer in der „durchgreifenden Ästhetisierung der Rhetoriktradition“ zu sehen, „inso
fern es sich dabei um einen Transfer rhetorischen Wissens in die Wahrnehmung und 
Urteilsfindung handelt“ (Willer 2005, 106). Die Baumgarten’sche ‚Phänomenologie des 
Scheins‘ verfolgt entsprechend die doppelte Strategie, diesen einerseits als metapho
rische Einkleidung, als ästhetische simulatio bzw. dissimulatio transparent werden zu 
lassen und andererseits den künstlich erzeugten Schein metaphorischer Rede über die 
Kategorie der Wahrscheinlichkeit – was Baumgarten über die Metaphorik des lateini
schen verisimilitudo begründet – wiederum der Wahrheit anzunähern (Baumgarten 
2007, 463).

Am Kreuzungspunkt von (Gattungs‐)Poetik und Anthropologie steht die Metapher 
des Weltgebäudes schließlich auch in der ersten deutschsprachigen Romanpoetik, 
Friedrich von Blanckenburgs Versuch über den Roman (1774). Im Unterschied zu den 
Naturlyrikern der Frühaufklärung, die ihre Dichtung als poetische Erkundungen des 
kosmischen Tiefenraums und so als Beitrag zur Vervollständigung des Lehr- und 
Weltgebäudes ansahen, sieht Blanckenburg den Einsatzpunkt der Prosagattung Roman 
vielmehr in der sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts mehr und mehr abzeichnenden 
Unerfüllbarkeit ebendieses Vollständigkeitsanspruchs: Die Kontingenzen im Außen des 
Weltgebäudes machen demzufolge poetische Inneneinsichten in die Natur des Men
schen erforderlich: „so scheint in dem Roman das Seyn des Menschen, sein innerer 

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 187



Zustand das Hauptwerk zu seyn“¹ (Blanckenburg 1999, 186). Wenngleich aber der ‚ganze 
Mensch‘, den die literarische Anthropologie der Spätaufklärung mit den ihr eigenen 
Mitteln zu erforschen und zu (re‐)modellieren versucht (Košenina 2016, 9 – 16), für 
Blanckenburg einerseits aus der großen ‚Kette der Wesen‘ herausgefallen ist, lehnt sich 
seine Funktionsbestimmung dennoch an die Modellierung der Aufklärungskosmologie 
an:

Dichter heißen so gerne Schöpfer. […] Wenn wir eingeschränkten Geschöpfe unsre Kraft an
strengen, um das All, so viel wir vermögen, zu übersehen: so entdecken wir, daß eins mit allem und 
alles mit einem verbunden ist […]. Das Werk des Dichters muß eine kleine Welt ausmachen, die der 
großen so ähnlich ist, als sie es seyen kann. Nur müssen wir in dieser Nachahmung der großen Welt 
mehr sehen können, als wir in der großen Welt selbst, unserer Schwachheit wegen zu sehen 
vermögen. (Blanckenburg 1999, 194)

In der strukturellen Ähnlichkeit des Verfahrens, bei dem auch die poetisch geschaffe
nen Innenwelten die Komplexität der Natur des Menschen schrittweise hervortreten 
lassen, um schließlich ‚das Ganze‘ zu übersehen, bleibt Blanckenburgs Versuch über den 
Roman letztlich noch am Erkenntnisverfahren des Weltgebäudes orientiert. Die Vor
stellung, dass weniger zureichende als ‚unzureichende Gründe‘ die Triebfedern des 
modernen Seelenlebens bilden und gerade deren Auslotung den ästhetischen vom 
naturwissenschaftlichen Text abhebt, markiert wiederum einen Schritt, den mit Blick 
auf Schriftsteller wie Robert Musil erst die Romanpoetiken der Klassischen Moderne 
gegangen sind.

3 Um 1800: Kosmische Zusammenbrüche, 
Dekonstruktion der ‚Gebäude‘-Metapher, 
Rhetoriken der Kontingenz

Ebenso wie sich die Idee eines kosmologischen Weltgebäudes zu Beginn des 18. Jahr
hunderts als Wahrnehmungs- und Erkenntnisdispositiv aus theoretischen wie meta
physischen Vorannahmen sowie Praktiken heterogener disziplinärer Provenienz for
miert, lässt sich auch der Niedergang der Gebäudemetapher, der sein dramatisches 
‚Finale‘ um 1800 in einer Reihe rhetorischer Zertrümmerungen findet, kaum mono
kausal erklären. Von kosmologischer Seite aus betrachtet zeichnet sich bereits um die 
Mitte des 18. Jahrhunderts mit Kants Allgemeiner Naturgeschichte ab, dass die Welt als 
stabiles Gebäude weder der kosmischen Wirklichkeit entspricht noch sie sich als 
vollständiges Tableau und Lehrgebäude begreifen lässt. Nachdem die ersten sechs 
Hauptstücke seiner Schrift die Formation der kosmischen Gebäudearchitektur samt der 
ihrer Einzelerscheinungen (darunter Planeten, Monde, Kometen, Saturnring) darge

1 Hervorhebung im Original.

188 Reto Rössler 



stellt haben, führt das Siebente Hauptstück schließlich ihren bevorstehenden Einsturz 
in ausladendender Bildlichkeit vor Augen:

Es scheinet, daß dieses den Welten so wie allen Naturdingen verhängte Ende einem gewissen 
Gesetze unterworfen sei, dessen Erwägung der Theorie einen neuen Zug der Anständigkeit gibet. 
Nachdemselben hebt es bei denen Weltkörpern an, die sich dem Mittelpunkte des Welt-Alls am 
nächsten befinden, so wie die Erzeugung und Bildung neben diesem Centro zuerst angefangen: von 
da an breitet sich das Verderben und die Zerstörung nach und nach in die weiteren Entfernungen 
aus, um alle Welt, welche ihre Periode zurück geleget hat, durch einen allmählichen Verfall der 
Bewegungen zuletzt in einem einzigen Chaos zu begraben. (Kant 1900, 1:319)

Die „Anständigkeit“ der Theorie, von der Kant spricht, richtet sich hier gegen jenen 
Anthropozentrismus, der trotz der Verlagerung des kosmischen Beobachters an einen 
imaginären äußeren Standpunkt jenseits des Gebäudes bis dato subkutan im Diskurs 
mitgeführt worden war. Die aus den Prämissen der Wechselwirkung der beiden me
chanischen Grundkräfte heraus konsequente Annahme einer Balance, in der „die 
ausgebildete Welt sich zwischen den Ruinen der zerstörten“ befindet und die Natur 
„unablässig beschäftiget [ist], aus dem rohen Zeuge der zerstreuten Elemente Welten zu 
bilde[n]“ (Kant 1900, 1:319), zeigt für die Theorie, dass sich Kontingenz, Zerstörung und 
Ordnung in temporaler Dimension zusammendenken lassen, bedeutet jedoch zugleich, 
dass das Weltgebäude als Heimat des Menschen seinem Untergang anheimgestellt ist. 
Kants frühe, „am Leitfaden der Analogie“ aufgehängte Theorie des Himmels wurde in 
Folgejahrzehnten des 18. Jahrhunderts durch die astronomischen Beobachtungen 
mittels der ersten Riesenteleskope William Herschels sowie durch die systematische 
„Durchmusterung“ des Himmels mittels statistischer Verfahren auf eine fortlaufend 
breitere empirische Basis gestellt (Kant 1900, 1:235).

Neben der Auflösung des Weltgebäudes durch Dynamisierung und Empirisierung 
ist es jedoch auch die ‚kritische‘ Transzendentalphilosophie des späteren Kant, mit der 
dieser die Möglichkeit, reine Gedankendinge (Noumena) wie Seele, Welt, Gott, erkennen 
zu können, negiert. Paradoxerweise revidiert Kant mit der ersten und dritten Kritik
nicht nur seinen früheren kosmologischen Entwurf, sondern darüber hinaus auch die 
Methode seiner Hervorbringung, die die ‚unteren Vermögen‘ Witz und Einbildungs
kraft und mit diesen Rhetorik und Metapherngebrauch als legitime Erkenntnismittel 
herangezogen hatte. Konnte sich der junge Kant in seinem Brückenschlag von Wis
senschaft und Kunst, Metaphorik und begrifflicher Erkenntnis noch auf Baumgartens 
Ästhetik berufen, so reißt seine eigene Transzendentale Ästhetik ebendiese Brücke 
wieder ein, indem sie Sinnlichkeit und Begriffe möglichst scharf voneinander zu 
„isoliren“ sucht (Kant 1900, 3:51). Dazu analog unterscheidet Kant schließlich im § 53 
seiner Kritik der Urteilskraft scharf zwischen der Sphäre der Dichtkunst einerseits, in 
der „alles ehrlich und aufrichtig zu[geht]“, weil sie „ihre Beschäftigung selbst für bloßes 
Spiel erklärt“ und dem Gebrauch der Rhetorik in Wissenschaft und Politik andererseits, 

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 189



die als „Rednerkunst (ars oratoria) […] gar keiner Achtung würdig“ ist (Kant 1900, 
5:327).²

Die Poetiken der sogenannten ‚Kunstepoche‘ um 1800 wiederum reagieren unter
schiedlich auf die zunehmenden kosmischen Kontingenzeinbrüche sowie die Erfah
rung eines unwiderruflichen ontologischen Risses zwischen Subjekt und kosmischer 
Welt: entweder versuchen sie im Gestus einer neoptolemäischen Wende die Einheit der 
Naturerfahrung an den terrestrischen Standpunkt des Betrachters rückzubinden, wie 
in der Landschaftsästhetik Friedrich Hölderlins (Port 2005), oder aber sie erklären 
gerade die Unvollkommenheit und Lückenhaftigkeit der Welt selbst zu ihrem poeti
schen Einsatzpunkt. Einen Sonderfall innerhalb der letzten Gruppe, zu der u. a. die 
Weimarer Klassiker Schiller und Goethe wie auch die Frühromantiker Novalis und 
Friedrich Schlegel gerechnet werden können, bildet Jean Paul, dessen in seine umfas
senden Romane einmontierte kosmische Traumtexte (u. a. Traum über das All; Rede des 
toten Christus) nicht lediglich das Weltgebäude der Aufklärung zum Einsturz bringen, 
sondern die sich darüber hinaus auch als poetische Reflexion auf die rhetorische 
Formation ebendieses kosmologischen Äußerungszusammenhangs lesen lassen. Jean 
Pauls Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab, daß kein Gott sei (1796) gestaltet 
sich demnach als literarisches Gedankenexperiment hinsichtlich der Möglichkeit, eine 
stabile Ordnung der Welten ohne intelligiblen Schöpfer im Hintergrund vorstellen zu 
können. In einer kunstvollen, mehrfachen narrativen Schachtelung bestehend aus ex
positorischem Vorbericht, Rahmen-, sowie einer ersten und zweiten Binnenerzählung 
lässt er hierin den Ich-Erzähler im Traum auf einem Gottesacker erwachen und den 
apokalyptischen Moment des in sich zusammenstürzenden Weltgebäudes erleben. 
Nicht der Erzähler selbst jedoch, sondern der aus den Höhen des Weltgebäudes her
absteigende tote Christus ist es, der die Nichtexistenz Gottes („Er [Christus] antwortete: 
‚Es ist keiner‘“ [Paul 1996, 2:273]) mit dem „Abgrund“, der Leere und dem Zerfall des 
Gebäudes in kosmisches „Chaos“ engführt und damit den verborgenen, weil abge
spaltenen theistischen Rest des kosmologischen Aufklärungsmodells schonungslos 
aufdeckt. Neben der Idee eines intelligiblen Schöpfers im Hintergrund macht der 
Traum aber auch auf seine eigene, sowohl poetische als auch rhetorische Einkleidung 
sowie auf die Rolle von Poetik und Rhetorik für den Erfolg der Metapher des Weltge
bäudes im 18. Jahrhundert aufmerksam.

Waren in der Frühphase der Aufklärungskosmologie neben Lehrgedichten und 
Dialogen literarische Traumtexte wie Johannes Keplers Somnium (1634) oder auch 
Denis Diderots Le rêve de D’Alembert (1769) maßgeblich an ihrer Formation beteiligt, so 
fällt der Form des Traums wie auch der Rede Christi nun die Rolle zu, die kosmopoe
tische Konstruktion der Weltgebäude-Metapher gleichermaßen zu enthüllen wie zu 
dekonstruieren. Der literarische Traumtext vollzieht damit in hochgradig affektgela

2 Zu Kants Rhetorikkritik vgl. Uhlmann (2019, 242 – 247).

190 Reto Rössler 



dener Metaphorik die Zertrümmerung des Weltgebäudes,³ reflektiert zugleich aber 
auch die poetologischen Bedingungen seiner Unmöglichkeit. Fernab aller Ansprüche, 
eine vollkommene Welt zu repräsentieren, findet die Poesie hier ihre äußerste Dar
stellungsgrenze in der Kontingenz von Weltzusammenhängen wie auch in der die für 
die Moderne wegweisenden Erfahrung eines ontologisch gerissenen Bandes, das Sub
jekt und Welt von nun an voneinander trennt (Weber 2017).

Zur „Modernität“ der Jean Paul’schen Poetik gehört jedoch zugleich, dass sie die 
Unterscheidung zwischen einer ‚ersten‘ Welt der Immanenz und einer ‚zweiten Welt‘ 
der Transzendenz vornimmt (Paul 1996, 5:30), um der Metapher damit die Funktion 
zuzuweisen, temporäre Übergänge durch kontingente Zeichenrelationen herzustellen 
(Riedel 1999, 93; Hunfeld 2004, 170). Als metaphorische Verfahren des Übergangs un
terscheidet Jean Paul dazu in der Vorschule der Ästhetik (1804) zwei Formen des 
„bildlichen Witzes“, dessen „Doppelzweig“ entweder „den Körper beseelen oder den 
Geist verkörpern“⁴ könne (Paul 1996, 5:184):

Das tropische Beseelen und Beleiben fiel [in den kulturellen Anfängen der Bilderschrift; R. R.] noch 
in eins zusammen, weil noch Ich und Welt verschmolz. Daher ist jede Sprache in Rücksicht geis
tiger Beziehungen ein Wörterbuch erblasseter Metaphern. So wie sich der Mensch absondert von 
der Welt, die Unsichtbarkeit von der Sichtbarkeit: so muß sein Witz beseelen, obwohl noch nicht 
verkörpern; sein Ich leiht er dem All, sein Leben der Materie um ihn her. (Paul 1996, 184)

Gerade weil die Eigentlichkeit des Begriffs und die Uneigentlichkeit erblasster Meta
phorizität aber nicht voneinander zu trennen sind, sondern sie im Sprachgebrauch 
einander durchweben, vermögen es Poesie und Witz, die Metapher aus ihrer episte
mischen Komplementärfunktion, die ihr die Aufklärungsästhetik zugesprochen hatte, 
nun herauszulösen. Die rhetorischen Sprachspiele des Beseelens und des Verkörperns
sind dementsprechend nicht darauf hin angelegt, die Kontingenz des Weltzusammen
hangs still-, sondern im Sinne einer „negativen Metaphorologie“ vielmehr auszustellen 
(Pabst 2009, 62). Wenn der Erzähler in Jean Pauls Roman Hesperus (1795) den Auftritt 
der italienischen Prinzessin etwa als „Erscheinung eines Haarkometen“ bezeichnet, 
welche der Hofbedienstete „um eine ganze Stunde zu bald in seinen astronomischen 
Tabellen angesetzt hatte“ (Paul 1996, 631; Esselborn 1989, 205), so lässt die Metapher 
sowohl ihre ursprüngliche Übertragung (Haar = Kometenschweif; Haarstern) als auch 
ihre erneute Metaphorisierung erkennen, Verkörperung und Beseelung heben einan
der hier nicht etwa auf, sondern machen den Akt der Rhetorisierung als kontingentes 
Zeichenspiel vielmehr in doppelter Weise transparent.

3 So etwa die emphatische Rede Christi: „Starres, stummes Nichts! Kalte, ewige Notwendigkeit! 
Wahnsinniger Zufall! Kennt ihr das unter euch? Wann zerschlagt ihr das Gebäude unter euch? – 
Zufall, weißt du selber, wenn du mit Orkanen durch das Sternen-Schneegestöber schreitest und eine 
Sonne um die andere auswehest, und wenn der funkelnde Tau der Gestirne ausblinkt, indem du 
vorübergehest? – Wie ist jeder so allein in der weiten Leichengruft des All!“ (Paul 1996, 274)
4 Hervorhebung im Original.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 191



Fazit
Die Dynamik, die die Weltgebäude-Metapher im 18. Jahrhundert entfaltet, lässt jenseits 
ideen- und literaturgeschichtlicher Dichotomien, Kategoriebildungen und Epochenbe
griffe die enge Verflechtung von Philosophie, Dichtung und Ästhetik erkennen. In 
methodologischer und metapherntheoretischer Hinsicht kann eine angemessene Re
aktion auf eine solche Dynamik nicht darin bestehen, sich dem ephemeren Charakter 
der Gebäude-Metapher mittels konzeptueller Monismen (die die Interaktionen der 
Metapher verdecken und ihre Anschlusskommunikationen kaum hervortreten lassen) 
zu nähern. Hierin dem Denkstil der Aufklärungskosmologen durchaus entsprechend, 
zeigt sie viel eher das Erfordernis eines metaphorologischen Pluralismus, wenn nicht 
gar Eklektizismus an. Für den Aufstieg wie für den Niedergang, die Formation wie die 
Destruktion der Weltgebäude-Metapher hat die Analyse ergeben, dass metaphern
theoretische Zugänge unterschiedlicher disziplinärer Provenienz wie jene Lakoff/ 
Johnsons (Linguistik/Psychologie), Eva Johachs (Wissensgeschichte), Hans Blumenbergs 
(Philosophie), Paul De Mans oder Stefan Willers (Literaturwissenschaft) nicht etwa im 
Widerspruch zueinander stehen, sondern vielmehr unterschiedliche Funktionsberei
che metaphorischer Rede innerhalb des untersuchten Äußerungszusammenhangs 
freilegen.

Die poetischen wie expositorischen Zertrümmerungen des Weltgebäudes und die 
konzeptuellen Umbesetzungen der Metapher um 1800 deuten schließlich darauf hin, 
dass Ansätze wie die der beiden letztgenannten, die Theorie der Unbegrifflichkeit
(Blumenberg 2007) und Epistemologie der Metapher (De Man 1983), nicht allein in ihrer 
Betonung der „Unzulänglichkeit“ und der „Leistungsgrenzen“ begrifflicher wie meta
phorischer Sprache übereinkommen (Blumenberg 2007, 28), sondern sich Überlegun
gen ähnlicher Art auch bereits im Schwellenbereich von Wissenschafts- und Kunst
system am Beginn der ästhetischen Moderne präfiguriert finden. Was Paul de Man am 
Schluss seines Aufsatzes für den epistemischen Status der Literatur festhält, kann vice 
versa damit auch für die metaphorische Rede gelten: Die Metapher wäre demnach 
weder eine Sphäre ästhetischer Kompensation oder Suspension des philosophisch 
Unbegriffenen, sondern der „Ort, an dem gezeigt wird“, dass die Möglichkeit, Literatur 
und Philosophie scharf voneinander zu scheiden, sich als unhaltbar und „Täuschung“ 
erweist (De Man 1983, 487; Berg et al. 2018). Ein nächster Schritt, der sich für eine 
künftige disziplinübergreifende Metaphorologie und Metaphernforschung wünschen 
ließe, könnte folglich darin bestehen, beide Sphären tatsächlich auch als symmetrisches
Verhältnis jenseits hierarchisierender ‚Restbestände‘, als Integral eines Zusammen
hangs, in dem Poesie und Wissenschaften gleichermaßen Wissen bilden, zu denken und 
zu beschreiben.

192 Reto Rössler 



Literatur
Adelung, Johann Christoph. 1774 – 1786. Art. „System“. In Grammatisch-Kritisches Wörterbuch der 

hochdeutschen Mundart. 5 Bde., Bd. 4, 509 – 510. Breitkopf.
Aït-Touati, Frédérique. 2011. Fictions of the Cosmos. Science and Literature in the Seventeenth Century.

Übersetzt von Susan Emanuel. The University of Chicago Press.
Baasner, Rainer. 1987. Das Lob der Sternkunst. Astronomie in der deutschen Aufklärung. V&R.
Baumgarten, Alexander Gottlieb. 2007. Ästhetik. Lat.-Dt., hrsg. u. übersetzt von Dagmar Mirbach. 2 Bde. 

Meiner.
Berg, Gunhild, Martina King und Reto Rössler. 2018. Metaphorologien der Exploration und Dynamik 

1800/1900. Historische Wissenschaftsmetaphern und die Möglichkeiten ihrer Historiographie (= Archiv für 
Begriffsgeschichte; Bd. 59). Meiner.

Bermes, Christian. 2004. ‚Welt‘ als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen zum natürlichen Weltbegriff.
Meiner.

Blanckenburg, Friedrich von. 1999. „Versuch über den Roman“. In Romantheorie. Texte vom Barock bis zur 
Gegenwart, hrsg. Hartmut Steinecke und Fritz Wahrenburg, 179 – 194. Reclam.

Blumenberg, Hans. 1975. Die Genesis der kopernikanischen Welt. 3 Bde. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2013. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Kommentar von Anselm Haverkamp. 

Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit, hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Böhme, Hartmut. 2016. „Nur leerer Raum und Schatten“. Phantasien und Bilder über Weltraum und 

Vakuum, Planeten und Meteoriten.“ In Kosmos und Kontingenz. Eine Gegengeschichte, hrsg. Reto 
Rössler, Tim Sparenberg und Philipp Weber, 77 – 99. Wilhelm Fink.

Breitinger, Johann Jakob. 1995. „Critische Dichtkunst“. In Schriften zur Literatur, Johann Jakob Breitinger 
und Johann Jakob Bodmer, hrsg. Volker Meid, 83 – 204. Reclam.

De Man, Paul. 1983. „Epistemologie der Metapher“. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 
414 – 437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Esselborn, Hans. 1989. Das Universum der Bilder. Die Naturwissenschaft in den Schriften Jean Pauls.
Niemeyer.

Fontenelle, Bernhard von. 1726. Gespräche von mehr als einer Welt. Übers. Johann Christoph Gottsched. 
Breitkopf. https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb11275053 (abgerufen am 
03. Dezember 2024).

Gatzemeier, Matthias und Rolf Ebert. 1976. „Kosmos, Antike–Neuzeit“. In Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, Bd. 4, hrsg. Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel, 1167 – 1176. 
Schwabe.

Gottsched, Johann Christoph. 1976 – 83. Ausgewählte Werke. 12 Bde., hrsg. Phillip M. Mitchell. De Gruyter.
Graczyk, Annette. 2004. Das literarische Tableau zwischen Kunst und Wissenschaft. Wilhelm Fink.
Greenblatt, Stephen J. 1980. Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. The University of 

Chicago Press.
Hunfeld, Barbara. 2004. Der Blick ins All. Reflexionen des Kosmos der Zeichen bei Brockes, Jean Paul, Goethe 

und Stifter. Niemeyer.
Johach, Eva. 2011. „Metaphernzirkulation. Methodische Überlegungen zwischen Metaphorologie und 

Wissenschaftsgeschichte“. In Im übertragenen Sinne. Metapherngeschichten in der Philosophie und den 
Wissenschaften, hrsg. Matthias Kroß und Rüdiger Zill, 83 – 102. Parerga Verlag.

Kant, Immanuel. 1900 – 1966. Gesammelte Schriften. Akademie-Ausgabe, 29 Bde., hrsg. von der Königlich 
Preußischen Akademie der Wissenschaften. Berlin: De Gruyter. [= AA]

Kranz, Walther. 1955. „Kosmos“. Archiv für Begriffsgeschichte, 2: 7 – 266.
Košenina, Alexander. 2016. Literarische Anthropologie: Die Neuentdeckung des Menschen. 2. Aufl. De Gruyter.

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 193

https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb11275053


Lakoff, George und Johnson Mark. 2011. Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern.
Übers. Astrid Hildenbrand. Carl Auer.

Lambert, Johann Heinrich. 1761. Cosmologische Briefe über die Einrichtung des Weltbaues. Augsburg. https:// 
www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5 (abgerufen am 03. 12. 2024).

Lovejoy, Arthur. 1993. Die große Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Übersetzt Dieter Turck. 
Suhrkamp.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. Die Theodizee. Von der Güte Gottes, der Freiheit des Menschen und dem 
Ursprung des Übels. 2 Bde., hrsg. und übersetzt Herbert Herring. Suhrkamp.

Paul, Jean. 1996. Werke in zehn Bänden, hrsg. Norbert Miller. Zweitausendeins.
Port, Ulrich. 2002. „Der Ptolemäer. Über Hölderlins Landschaftskunst.“ Hölderlin-Jahrbuch 33: 35 – 78.
Preisendanz, Wolfgang. 1964. „Die Auseinandersetzung mit dem Nachahmungsprinzip in Deutschland 

und die besondere Rolle der Romane Wielands (Don Sylvio, Agathon).“ In Nachahmung und Illusion, 
hrsg. Hans Robert Jauß, 72 – 95. Wilhelm Fink.

Remmele, Bernd. 2007. „Maschine.“ In Wörterbuch der philosophischen Metaphern, hrsg. Ralf Konersmann, 
224 – 35. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Richter, Karl. 2002. „Teleskop und Mikroskop in Brockes’ Irdischem Vergnügen in Gott.“ In Prägnanter 
Moment. Studien zur deutschen Literatur der Aufklärung und Klassik. Festschrift für Hans Jürgen Schings, 
hrsg. Peter-André Alt, 3 – 17. Königshausen & Neumann.

Riedel, Wolfgang. 1999. „Die Macht der Metapher. Zur Modernität von Jean Pauls Ästhetik“. Jahrbuch der 
Jean-Paul-Gesellschaft, 34: 56 – 94.

Rössler, Reto. 2016. „Hypothese, Abweichung und Traum. Keplers Ellipsen.“ In Kosmos und Kontingenz. Eine 
Gegengeschichte, hrsg. Reto Rössler, Tim Sparenberg und Philipp Weber, 63 – 76. Wilhelm Fink.

Rössler, Reto. 2020. Weltgebäude. Poetologien kosmologischen Wissens der Aufklärung. Wallstein.
Rössler, Reto. 2023. „Einbruch der Zeit in die Darstellung. Wissenspoetik und deep time in der Allgemeinen 

Naturgeschichte und Theorie des Himmels, oder: die temporale Wende beim frühen Kant“. In Zeiten 
der Natur. Konzeptionen der Tiefenzeit in der literarischen Moderne (= LiLi: Studien zu 
Literaturwissenschaft und Linguistik; Bd. 5), hrsg. Johannes Pause und Tanja Prokić, 43 – 59. Springer 
Nature.

Pabst, Stephan. 2009. „Negative Metaphorologie. Jean Pauls ‚andere Welt‘“. In Sprache und Literatur 103: 
62 – 76.

Strub, Christian. 2011. Weltzusammenhänge. Kettenkonzepte in der europäischen Philosophie. Königshausen 
und Neumann.

Uhlmann, Gyburg. 2019. Rhetorik und Wahrheit. Ein prekäres Verhältnis von Sokrates bis Trump. Metzler.
Vogl, Joseph. 2011. „Poetologien des Wissens.“ In Einführung in die Kulturwissenschaft, Harun Maye und 

Leander Scholz, 49 – 73. UTB.
Weber, Philipp. 2017. Kosmos und Subjektivität in der Frühromantik. Wilhelm Fink.
Willer, Stefan. 2005. Art. „Metapher/metaphorisch“. In Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in 

sieben Bänden, hrsg. Karlheinz Barck u. a., 89 – 148. Metzler.
Wolff, Christian. 1750. „Anfangsgründe der Astronomie“ […]. In Anfangsgründe aller mathematischen 

Wissenschaften. 4 Bde. Regner.
Zedler, Johann Heinrich. 1732 – 54. Art. „System“. In Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller 

Wissenschaften und Künste. 68 Bde. J. H. Zedler.

194 Reto Rössler 

https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5
https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5


Abbildungsverzeichnis
Abb. 1: Bernard le Bovier de Fontenelle: Entretiens sur la pluralité des mondes. Paris 1686, Frontispiz. – 

Bibliothèque nationale de France, département Réserve des livres rares, RES-R-2778; 
ark:/12148/btv1b86207579 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Abb. 2: Johann Christoph Gottsched: Erste Gründe der gesammten Weltweisheit. Leipzig 1762, Frontispiz. 
Bayerische Staatsbibliothek / Münchener Digitalisierungszentrum. http://mdz-nbn-resolving.de/urn: 
nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung 195

http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1
http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1



	Reto Rössler
	Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung. Kosmologie, Metaphernzirkulation und Wissenspoetologie im 18. Jahrhundert
	Einleitung
	1 Das ‚Weltgebäude‘ als ‚conceptual metaphor‘ der Kosmologie im 18. Jahrhundert
	1.1 Begriff und Konzept
	1.2 „…noch nicht copernikanisch genug gedacht“. Bewegliche Bühne und externer Zuschauer

	2 Arbeit am Weltgebäude. Die Gebäude-Metapher und ihre Praktiken
	2.1 Kompilieren und Serialisieren (Tableau / Handbuch)
	2.2 Imaginieren und Stabilisieren
	2.3 Zirkulieren

	3 Um 1800: Kosmische Zusammenbrüche, Dekonstruktion der ‚Gebäude‘-Metapher, Rhetoriken der Kontingenz
	Fazit
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis


