Reto Rossler

Das ,Weltgebaude‘ als Epochenmetapher der
Aufklarung.

Kosmologie, Metaphernzirkulation und
Wissenspoetologie im 18. Jahrhundert

Abstract: ‘Weltgebdude’ as an Epochal Metaphor of the Enlightenment. Cosmology,
Metaphor Circulation and the Poetics of Knowledge in the 18th Century. ‘Weltge-
baude’ is a metaphor of the Enlightenment whose circulation far beyond cosmology
initiates the genesis of knowledge and aesthetic form processes. The historical case
study on metaphorology in the 18" century methodologically proceeds from the as-
sumption of a ‘poetics of knowledge’ — that science and poetry equally form knowledge
— and, against this background, integrates a plural set of metaphor-theoretical ap-
proaches to expand the notion of metaphor as more than a mere supplement to phi-
losophical concepts in four ways: Firstly, the ‘Weltgebdude’ unfolds its heuristic power
by motivating concrete textual and cognitive practices towards its imaginative disco-
very; secondly, the metaphor circulates between separate disciplines of Enlightenment
knowledge formation, thereby legitimising new forms and modes of writing as well as
the interaction of science and art; thirdly, the incomprehensibility of metaphorical
speech is revealed in the simultaneous decline of both cosmological model and the
metaphor or rhetoric around 1800; and fourthly, in Jean Paul’s aesthetics, in the tran-
sition to preliminary forms of a deconstructive theory of metaphor.

Einleitung

Wie lésst sich von einer Welt als Welt und Naturganzem sprechen, die aus dem Legi-
timationsanspruch des Theologischen herausgefallen und noch nicht ,Lebenswelt‘ ge-
worden ist? Die Astronomie und Kosmologie der Aufklarung hat hierauf eine verblif-
fend einfache Antwort gefunden, die den Erkenntnisidealen der Epoche auf den ersten
Blick zuwiderlauft: mit davor und danach ungekanntem intellektuellem Enthusiasmus
bildet sie Hypothesen und entwirft Modelle, spekuliert, fiktionalisiert, ja fabuliert und
stellt so die per se unanschauliche Ganzheit der Welt als Bild und Metapher eines
nachkopernikanischen ,Weltgebdudes‘ vor (Rossler 2020). Theoretisch innovativ ver-
hielt sie sich damit allein noch nicht, bildeten doch Abstraktion, Modellierung und
Metaphorisierung seit den antiken Anfdngen der Naturphilosophie notwendige Ein-
gangsbhedingungen des kosmologischen Denkens tiberhaupt. Der Kosmos war und ist
seit jeher nur als Bild zu haben (Béhme 2016, 78 —80). Entsprechend erscheint kdouog
bereits in seinen frithesten Begriffshelegen im 6. vorchristlichen Jahrhundert nicht als
Natur-, sondern als Kulturbegriff. Bevor er von den ionischen Naturphilosophen me-

3 Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https:/doi.org/10.1515/9783111613086-009



174 —— Reto Réssler

taphorisch auf die Wohleingerichtetheit physischer Erscheinungen tibertragen wurde,
bezeichnete er im militarisch-politischen Bereich zunéchst die ,zweckvoll gegliederte
Ordnung’, sei es als ,,Ergebnis einer Anweisung® oder als Einfiigung des Einzelnen in ein
planvolles Ganzes, etwa den Aufbau des Staates oder die Formation eines Heeres (Kranz
1955, 8; Gatzemeier und Ebert 1976, 4:1167).

Das im wissens- bzw. problemgeschichtlichen Sinne ,Neue‘ am Projekt der Auf-
klarungskosmologie ist daher viel eher in den eingeschlagenen ,Umwegen‘ und Ver-
schiebungen des bildlichen Denkens zu sehen, die aus jenen methodologischen Er-
kenntnisanspriichen resultierten, wie sie Hans Blumenberg in der Vorrede zu seinen
Paradigmen einer Metaphorologie (1960) umrissen hat. Demnach findet sich in den
cartesischen Regulae ad directionem ingenii und der Forderung, durch ,klare‘ und
,deutliche‘ Begriffe in der Erkenntnis voranzuschreiten das Ideal einer Philosophie, die
allzu gerne ohne (Welt-)Metaphern auskommen wiirde (Blumenberg 2013, 11). Es bedarf
keiner Erwdhnung mehr, dass diesem philosophischen Traum seine Erfiillung verwehrt
geblieben ist, woméglich jedoch, dass das philosophisch derart Zuriickgedrangte gut
zwei Generationen nach Descartes auf dem Feld der Kosmologie wiedergekehrt und
hier nicht lediglich epistemische Potenziale, sondern tberdies auch diskursiv vernet-
zende Wirkmaéchtigkeit und Dynamik entfaltet hat.

Nachdem die Diskussion der kopernikanischen Hypothese iiber weite Strecken des
17. Jahrhunderts die naturphilosophischen und theologischen Debatten bestimmte,
setzte mit Beginn des 18. Jahrhunderts eine popularisierende Rezeption des Koperni-
kanismus, ab den 1730er Jahren auch des Newtonianismus in der Popularphilosophie
sowie der Literatur ein (Baasner 1987, 69, 83). Bezeichnenderweise hat die auf Descartes
zurlickgehende Vorstellung einer distinkten Trennbarkeit von Wissenschaft bzw. Phi-
losophie auf der einen und Literatur auf der anderen Seite die Wissenschaftsge-
schichtsschreibung mit dazu verleitet, die Leistung und den Beitrag des 18. Jahrhun-
derts auf den Gebieten der Astronomie und Kosmologie im Wesentlichen in einer
Popularisierung der bereits etablierten kopernikanischen und netwonschen Wissens-
besténde zu sehen. Dass sich indes gerade auf dem schwankenden Boden literarischer
und populdrer Formate wie naturphilosophischen Kompendien, Lehrgedichten, lite-
rarischen Dialogen bis hin zu langeren und kiirzeren Prosatexten (Traum; Roman) zum
Ende des 18. Jahrhunderts ein eigenstdndiges kosmologisches ,Projekt‘ formiert hat, das
gesicherte Erkenntnis als Ausgangspunkt fiir eigenstandige poetisch-spekulative Er-
weiterungsversuche heranzog, erhellt dagegen erst, wenn man die hier zugrundelie-
gende kosmologische Hintergrundmetaphorik naher in Augenschein und vor allem
wortlich nimmt.

Wie seine diskurs- und wissensgeschichtliche Analyse zeigt, ist das ,Weltgebdude*
eine Metapher mit stark performativem Charakter. Als mehrfach hierarchisiertes Ge-
bdude aus Welten und Weltsystemen reprdsentiert und bezeugt es in der Physiko-
theologie die Vollkommenheit des Schopfers; weist zugleich jedoch auch dem aufge-
klarten Weltbetrachter die Rolle zu, die verdeckten Architekturen und Raderwerke
innerhalb der noch ungeordneten ,Vielheit der Welten‘ (pluralité des mondes) schritt-
weise freizulegen; es tibersetzt den Erkenntnisoptimismus, Nicht-Wissen in Wissen zu



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 175

uberfiihren, dabei alles in tibersichtlichen, klar zu unterscheidenden Tafeln abzubilden
in eine konkrete Praxis — im Weltgebdude gestaltet sich mithin das self-fashioning des
aufgeklarten Zeitalters (Greenblatt 1980); es entfaltet affektmodulierende Kraft, indem
es das Erkenntnissubjekt als dueren ,Zuschauer‘ imaginiert und aufkommende Angste
wie die der Grofle und Geschwindigkeit, der rdumlichen Leere, Unendlichkeit und
Ewigkeit des Kosmos zumindest zeitweise rhetorisch stabilisiert; vor allem aber for-
miert es sich aus der produktiven Wechselwirkung von Wissenschaft und Poesie, die
entgegen der Vorstellung eines vermeintlich einseitigen rationalistischen Systemgeists
diskursive Anschlussstellen fir Gattungs- und Formpoetiken sowie Anthropologien der
Spataufklarung erdffnet, die nicht mehr auf konzeptuelle Restbestinde der Theologie,
Teleologie und des geschlossenen Kosmos rekurrieren. Als Epochenmetapher be-
schreibt das ,Weltgebdude* schliefilich selbst eine Konjunkturbewegung, die von seiner
verstreuten Formation der Frihaufklarung iiber die hypothetischen Erkundungen ei-
nes nicht mehr nur tiefenrdumlich, sondern nun auch tiefenzeitlich organisierten
Kosmos bei Kant (1755) und Lambert (1761) bis hin zur konzeptuellen Auflosung der
Gebiude-Metapher um 1800 reicht.

Beim ,Weltgebaude‘ handelt es sich demnach um eine Erkenntnismetapher, die sich
ihrerseits nicht in der Dichotomie von Begriff und Trope und damit nicht in ihrer
bloflen Supplementfunktion zum manifesten Wissen erschopft. Mit Blick auf ihre Be-
weglichkeit und Performanz in Gelehrtenkultur und literarischem Feld der Aufklarung
gibt ihre Analyse nicht lediglich Aufschliisse tiber die ,,Substruktur des Denkens“ einer
Epoche (Blumenberg 2013, 16), sondern ebenso und mehr noch iber die Formation
ihrer Diskurse selbst. Je nach Blickwinkel steht die Weltgebdude-Metapher sowohl im
Kreuzungspunkt epistemischer und poetologischer Aushandlungen als auch bilden sich
an ihr Wechselwirkungen zwischen Naturphilosophie, Kosmologie, (Gattungs-)Poetik
und Asthetik aus. Sie kann so als Gegenstand und Fall einer ,Poetologie des Wissens*
aufgefasst werden, die — um die Reziprozitdt ihrer Interaktionen zu erfassen — ,das
Wissenssubstrat poetischer Gattungen und die poetische Durchdringung von Wis-
sensformen aufeinander zu beziehen und beide damit im Milieu ihrer Geschichtlichkeit
festzuhalten“ versucht (Vogl 2011, 67). Wie abschliefiend zu zeigen ist, erfasst die wis-
senspoetologische Wechselwirkung und ,Metaphernzirkulation“ (Johach 2011) an der
Epochenschwelle ,um 1800° schliefilich auch die Metapherntheorie selbst: Im Trim-
merfeld eines in jeder Hinsicht unvollkommenen Kosmos erfiillt das Weltgebdude als
Metapher in der Asthetik Jean Pauls weder die Rolle eines Schleiers (wie in der Ba-
rockrhetorik) noch (im Stil der Aufklarungsasthetik) die eines Abbilds der Wirklichkeit.
In die asthetische Moderne weisend und ganz im Sinne der Dekonstruktion deutet sie
jederzeit bereits auf ihre rhetorische Verfertigung, die Kontingenz ihrer Form und
Zeichenrelationen und damit auf den Prozess des Lesens hin.



176 —— Reto Réssler

1 Das ,Weltgebaude‘ als ,conceptual metaphor‘ der
Kosmologie im 18. Jahrhundert

1.1 Begriff und Konzept

Auch bezogen auf die architektonische Struktur des Kosmos, nicht nur die Stellung der
Erde und des Menschen, existierte eine Welt vor und eine Welt nach Kopernikus. Seine
besondere Beharrungskraft konnte der mittelalterliche Spharenkosmos entgegen den
Einwénden der Vertreter des neuen Welthildes lange Zeit nicht zuletzt aufgrund seiner
konzeptuellen Stabilitdit und Wohleingerichtetheit beziehen. Zu den Kennzeichen des
neuen Kosmos, wie ihn der Sidereus nuncius 1610 erstmals erahnen und ihren Autor
Galilei als Umstiirzler und theoretischen ,Tater” erscheinen liefs (Blumenberg 1975,
2:312), gehorten demgegentiber vor allem die Ungeordnetheit der ,Vielheit der Welten*
sowie die Unvollstandigkeit bzw. Unsichtbarkeit der kosmischen Himmelserscheinun-
gen. Der Begriff und die Metapher des ,Weltgebdudes‘ greifen im frithen 18. Jahrhun-
dert das Desiderat der fehlenden Ordnung am nachkopernikanischen Himmel auf,
richten sich zugleich aber auch auf die Ausweitung sowie die ,Vervollstindigung‘ des
Systems kosmischer Erkenntnis. Avanciert die Welt als Gebdude zum empirischen
Ordnungsdispositiv der Kosmologie, so werden zeitgleich innerhalb der Leibniz-Wolf-
fischen Schulphilosophie Versuche angestellt, den Welt-Begriff in Gestalt einer cos-
mologia generalis auch als Teil der Metaphysik zu etablieren (Bermes 2004, 36 —37). Der
Schwellencharakter, der dem Begriff und der Metapher in dieser Phase zukommen,
lisst sich etwa prdgnant an Heinrich Kohlers deutschsprachiger Ubersetzung von
Leibniz’ Monadologie ablesen, in der Kohler sowohl die ,mdglichen Welten‘ (mondes),
die Vielheit wirklicher kosmischer Welten (univers) als auch die Totalitat der kosmi-
schen Welt (tout lunivers) mit ,Weltgebdude‘ iibersetzt (Rossler 2020, 128 —129). Es ist
ebenfalls Christian Wolff, der in seinen Anfangsgriinden der Astronomie die koperni-
kanische Lehre nicht als Schlussstein, sondern vielmehr als Anfangspunkt eines weit
umfassenderen kosmologischen Entdeckungshorizonts ausweist, dessen metaphysisch-
spekulative Legitimation ihm wiederum der Leibniz’sche Méglichkeitsbegriff erteilt:

Die Menschen sehen die Erde mit allzugrossen Augen an, weil sie ihnen nahe ist: hingegen das
prachtige Welt-Gebdude mit viel zu kleinen, weil der grofte Theil desselben in unaussprechlicher
Weite von ihnen entfernet. Daher bilden sie sich die Welt als ein Gebdude ein, daf$ in ihren Ge-
dancken nur grof erscheinet, so lange sie es durch ihre Gebdude ausmessen und Gott ist ihnen ein
grosser Herr. [...] Allein auch die Astronomie allein kan [sic] euch iiberfithren daf} ihr ein Ver-
mogen habet das, was méglich ist, zu gedencken und ihr durch dieses Vermdogen die verborgensten
Dinge in der Natur ergriinden kénnet. (Wolff 1750, 1123£.)

Wie man auf die Welt, die irdische wie die kosmische blickt, ist fiir Wolff eine Frage des
physischen Standpunkts (in der Welt), der Relationen, vor allem aber der intellektu-
ellen Perspektive. Die Beschranktheit der bisherigen Welterkenntnis fiihrt er darauf



Das ,Weltgebéude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 177

zurtck, dass die ,Menschen“ bisher lediglich den Bau der irdischen Welt als Maf3stab
genommen, oder moderner und metapherntheoretisch gesprochen: diese als concep-
tual frame herangezogen hdtten. Der Wechsel des intellektuellen Rahmens auf
néchsthéhere Systemebenen des Gebdudes erscheint mdglich, weil sich der Aufbau der
Welten (irdische Welt — kopernikanisches Sonnensystem — Weltgebdude) innerhalb des
frames strukturhomolog verhélt und auch irdischer und géttlicher Weltbetrachter nach
ein und denselben Vernunftprinzipien urteilen. Lediglich der Wechsel des Rahmen-
modells fordert den astronomischen Beobachter dazu auf, sich von den engen Grenzen
der Empirie zu lgsen und sich stattdessen seiner Einbildungskraft und seines Mog-
lichkeitssinns zu bedienen.

Ob es zuldssig sei, die sogenannten ,unteren Erkenntnisvermogen‘ wie Witz,
Scharfsinn, Phantasie, sowie literarische Formen und Fiktionen als Elemente in der
wissenschaftlichen Erkenntnisfindung zuzulassen, bot innerhalb der kopernikani-
schen Diskussion des 17. Jahrhunderts Anlass zu ausgedehnten methodologischen
Kontroversen (Rgssler 2016). Fir eine méglichst scharfe Trennung zwischen kosmolo-
gischer Spekulation und mathematisch-astronomischer Demonstration hatte sich etwa
Isaac Newton ausgesprochen. Das vielzitierte Diktum ,hypotheses non fingo seiner
Principia Mathematica kommt dabei einer doppelten Ausschlussformel, sowohl von
Hypothesen als auch literarischer Fiktionen, gleich. Eine epistemische Aufwertung
erfahren beide dagegen durch die Kopernikaner Kepler, Galilei und Leibniz und ent-
sprechend durchléssig verlaufen in ihren kosmologischen Darstellungen die Grenzen
zwischen faktualisierender und fiktionalisierender Rede (Ait-Touati 2011, 193).

Die Faszinationskraft, die die Erkundung des Weltgebdudes in der Aufklarung
auslost, liegt auch wesentlich darin begriindet, dass dem Gebrauch der Gebdude-Me-
tapher ein geradezu heiterer Eklektizismus unterliegt: Vom Weltgebdude zu sprechen,
bedeutet einerseits, den Prinzipien des Newtonianismus (neben denen des Koperni-
kanismus) kosmologisch zu folgen und diese versuchsweise auszuweiten, sie metho-
dologisch jedoch wiederum zu unterlaufen, stattdessen rationalistisches Systemdenken
mit den Darstellungsleistungen der unteren Erkenntnisvermdgen zu verkniipfen und
sich in alldem auf blofle Wahrscheinlichkeiten, Hypothesen und Analogieschliisse zu
stutzen. Entsprechend markiert Immanuel Kant in seiner kosmologischen Frithschrift
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755) gleichzeitig den Anschluss
an und die Abgrenzung von Newton:

Newton, durch diesen Grund [den der Leere des Raumes; R.R.] bewogen, konnte keine materiali-
sche Ursache verstatten, die durch ihre Erstreckung in dem Raume des Planetengebaudes die
Gemeinschaft der Bewegungen unterhalten sollte. Er behauptete, die unmittelbare Hand Gottes
habe diese Anordnung ohne die Anwendung der Kréfte der Natur ausgerichtet. (Kant 1755, 262)

Das newtonsche Planetengebédude ist Kant zufolge durch einen vierfachen Mangel und
eine vierfache Statik gekennzeichnet: Es vermag erstens die Bewegungen der Him-
melskorper nicht aus sich selbst heraus zu erkldren; rekurriert dazu zweitens auf die
metaphysische Annahme einer unsichtbar ordnenden Schopferhand (wie sie Newton



178 —— Reto Réssler

eigentlich aus der Kosmologie ausgeschlossen sehen wollte); daraus folgen wiederum
fir die Handlungsrollen von kosmischem Objekt und erkennendem Subjekt, dass
drittens das Weltgebdude auf keiner seiner Systemebenen, weder des Sonnensystems
noch seiner kosmischen Superstrukturen einer dynamischen Entwicklung oder Ver-
dnderung fahig ist, und dass viertens schliefdlich auch das Erkenntnissubjekt lediglich
als ein die gottlichen Eingriffe nachvollziehender Beobachter, nicht aber als eigen-
stdndiger Entdecker oder gar als Konstrukteur kosmischer Welten agiert.

Mit der Erweiterung des theoretischen Rahmens schafft die Metapher des Welt-
gebdudes demgegeniiber neue Frei- und Handlungsrdume, stattet gleichermafien die
kosmische Natur wie das Erkenntnissubjekt mit einer Handlungsmacht (agency) aus,
die ihnen in keinem der Paradigmen innerhalb und seit der kopernikanischen Revo-
lution zugefallen war. Um ihren performativen Charakter, den sie im epistemischen
Kontext dabei erzeugt, zu erfassen, lasst sich an dieser Stelle auf das metapherntheo-
retische Konzept der conceptual metaphor George Lakoffs und Mark Johnsons zu-
riickgreifen. Fur Lakoff und Johnson sind Metaphern ,nicht nur Elemente der Sprache,
sondern des Denkens, der Kognition — eines Denkens, das auf die Imagination nicht
verzichten kann. [...] Die Metapher erzeugt einen mentalen Raum zwischen Logik und
Phantasie. [...] Metaphern sind die Paradigmen unseres Selbstverstandnisses“ (Lakoff
und Johnson 2011, 8-9). In diesem Zwischenraum angesiedelt, strukturieren Meta-
phern unsere Alltagssprache, indem sie als metaphorische Konzepte bzw. frames
Handlungsanweisungen, die Art und Weise, wie wir die Welt sehen bzw. in ihr agieren,
vorgeben. So erweist sich etwa die gelaufige Redewendung ,Zeit ist Geld‘ nach Lakoff/
Johnson als conceptual metaphor, die sowohl die Sichtweise auf die Kategorie Zeit (z.B.
als kostbares Gut, knappe Zeit, Zeitverlust bzw. -gewinn) als auch den Umgang mit ihr
(mit der Zeit haushalten; Zeit sparen/investieren/verschenken etc.) steuert (Lakoff und
Johnson 2011, 15—-17). Die performative Rolle, die Lakoff/Johnsons Ansatz der Metapher
zuerkennt, lasst sich ohne Weiteres auf die Weltgebdude-Metapher tibertragen, wie die
nachfolgenden Beispiele zeigen. Auch ,die Welt als systematisches Gebdude aus Welten*
erweist sich hier als conceptual metaphor, die Handlungsrollen auf der Subjekt- wie der
Objektseite eroffnet und dabei epistemische Praktiken der Aufklarungskosmologie di-
rigiert.

1.2 ,...noch nicht copernikanisch genug gedacht“. Bewegliche
Bithne und externer Zuschauer

Ein Jahr vor dem Erstdruck von Newtons Principia Mathematica (1687) war im
Frankreich des ausgehenden 17. Jahrhunderts mit Bernard de Fontenelles Entretiens
sur la pluralité des mondes ein populdrer Dialog erschienen, der bis ins ausgehende
18. Jahrhundert vielfach ins Deutsche tbertragen und kommentiert worden war und
der zur Entfaltung seines kosmologischen Gebdudeentwurfs ausgiebig auf den Ge-
brauch visualisierender sowie narrativer Mittel zuriickgriff. Wahrend die dem Text
vorangestellten, je nach Auflage variierenden Frontispize den Kosmos als prachtiges



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 179

Gebéude hierarchisch geordneter Weltsysteme vorstellten, lasst ihr Verfasser inner-
halb desselben einen der beiden Dialogpartner, einen gelehrten Astronomen, die kos-
mische Gebdudekonstruktion wie folgt erldutern:

Uberdas bilde ich mir allezeit ein, dafs die Natur ein grosses Schauspiel ist, welches einer Opera
nicht unéhnlich siehet. An dem Orte, wo sie [die Naturphilosophen; R.R.] sitzen, sehen sie nicht die
ganze Schau-Biihne, wie sie gemacht ist: Man hat die Verzierungen und Maschinen so gestellet, daf§
sie von ferne einen angenehmen Anblick verursachen sollen, und man verbirget vor ihren Augen
die Rdder und Gewichte, dadurch alle Bewegungen geschehen. (Fontenelle 1726, 17-18)

Was auf den ersten Blick lediglich als Variation aus dem reichen Bildbestand der
Tradition des theatrum mundi und kaum mehr denn als barocke Schmuckmetapher
anmutet, etabliert fiir die kosmologische Diskussion der Aufklarung genauer besehen
doch ein umso méchtigeres Wahrnehmungsdispositiv. Der rahmende Theatervorhang
in einem der Frontispize zu Fontenelles Dialog verbirgt nicht nur das dahinterliegende
Raderwerk des Gebdudes, das der Betrachter zu entdecken sich anschickt, sondern
trennt diesen, im Theatersaal sitzend, zugleich auch von der kosmischen Reprasenta-
tion raumlich ab, verlagert ihn damit in ein imagindres Aufden.

Fiir die zugewiesenen Handlungsrollen offenbart die Metapher nun verschiedene
Moglichkeiten: Sie erlaubt (1) die tradierte und konservative, weil beide Seiten als
passiv ausweisende Vorstellung (der Physikotheologie), der zufolge das Weltgebdude in
seiner ,Vollkommenheit* durch die unsichtbare Hand eines gottlichen Uhrmacher-
Gottes eingerichtet worden bzw. in Gang gehalten wird. Kenntlich wird diese Disposi-
tivvariante etwa im gereimten Motto zu Johann Christoph Gottscheds Ersten Griinden
der gesammten Weltweisheit: ,Hier starret Sinn und Witz, der Geist verliert sich gantz /
In aller Welten Heer, Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz / O! Was ist hier der Mensch? Er
ware nichts zu nennen, / Konnt er am Wercke nicht des Meisters Grofde kennen*
(Gottsched 1976 — 83, 5:1V). Das Motto kommentiert auch hier ein Frontispiz, das zahllose
wild durcheinanderschiefiende Himmelskorper von ,Nahem‘ zeigt und verweist somit
darauf, dass sich ,Pracht, Ordnung, Lauf und Glantz“ des Gebdudes durch die Ein-
nahme der rechten (ndmlich distanzierten) Betrachtungsweise, wie sie Gottscheds
Schrift etabliert, einstellen werden.

Daneben legt die Metapher aber auch (2) eine Eigendynamik der kosmischen Ob-
jektseite nahe. Wahrend Fontenelles Kosmologie noch an der cartesischen Wirbel-
theorie orientiert war, bei der die planetarischen Himmelskérper durch die rader-
werkartig gegeneinander rotierenden Tourbillons mitgefithrt werden, so wird diese
Vorstellung im 18. Jahrhundert ins newtonsche Paradigma einander anziehender und
abstoflender Himmelskorper bzw. Teilgebdude uberfithrt. In Kants Kosmologie der
Jahrhundertmitte etwa bedarf es bereits keiner unsichtbaren Schépferhand mehr. Al-
lein aus der Rotationshewegung von Attraktions- und Repulsionskraft heraus nimmt sie
die Formation der Sonnensysteme zu Galaxien, Galaxiesystemen und schliefSlich zur
kosmischen Gesamtstruktur des Weltgebdudes an: ,Sollten nicht alle die Weltgebdude
gleichermafien eine beziehende Verfassung und systematische Verbindung unter ein-
ander angenommen haben, als die Himmelskdrper unserer Sonnenwelt im kleinen, [...]



180 —— Reto Réssler

R P (WYL A

Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale de France

Abbildung 1: Bernard le Bovier de Fontenelle: Entretiens sur la pluralité des mondes. Paris 1686, Fron-
tispiz. - Bibliotheque nationale de France, département Réserve des livres rares, RES-R-2778; ark:/12148/
btv1b86207579 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

und dennoch unter einander als Glieder in einem noch gréffern zusammen hangen?“
(Kant 1900, 1:307). Und auch in Johann Heinrich Lamberts sechs Jahre spater erschie-
nenem dialogischem Roman Cosmologische Briefe tliber die Einrichtung des Weltbaues



Das ,Weltgebéude als Epochenmetapher der Aufklarung =— 181

Iza[e/w He 7399 T e
Z Qer%mz{2€rwmﬂw¥b ({,l W
ercKe Illn‘fé?;.o){gﬁfﬂa; :

Abbildung 2: Johann Christoph Gottsched: Erste Griinde der gesammten Weltweisheit. Leipzig 1762, Fron-
tispiz. Bayerische Staatsbibliothek / Miinchener Digitalisierungszentrum. http:/mdz-nbn-resolving.de/
urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898 -1 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).



182 —— Reto Rossler

(1761) ist das irdische Sonnensystem, ihr vermeintlicher Fixstern in bestdndiger Fort-
bewegung begriffen, dessen Mittelpunktstellung sich mithin immer nur als eine tem-
porére herausstellt:

Die Sonne mag immerhin im Mittelpuncte ihres Systems seyn, und die Planeten und Cometen um
sich wandeln lassen. [...] Dafs sie aber im Mittelpunct des ganzen Weltgebdudes seye, das ist noch
lange nicht ausgemacht; und wenn sie es auch einmal ware, so wiirde sie bald wieder daraus
weggertickt werden. (Lambert 1761, 134)

Es ist diese, den Tiefenraum erfassende Selbstorganisation des Weltgebdudes, die
schliefdlich (3) auch dem Zuschauer eine aktive Rolle zuweist, wenn etwa einer der
beiden Briefpartner in Lamberts kosmischen Roman erkennt: ,Nun sehe ich einmal in
allem Umfange ein, warum Sie, mein Herr, immer sagten, daf$ wir noch nicht genug
Copernikanisch denken. Es wére nicht genug, die Erde aus ihrer Ruhe zu stéren, son-
dern am ganzen Firmamente solle kein Kérper in Ruhe bleiben“ (Lambert 1761, 134).
Kopernikanischer als Kopernikus zu denken meint fiir Lambert, nicht nur iber die
Grenzen des Sonnensystems und der astronomischen Beobachtbarkeit hinaus nach
hoheren Systemebenen des Kosmos zu fragen, es bedeutet in methodischer Hinsicht vor
allem, dass das Erkenntnissubjekt, wenn es, wie hier, die Rotations- und Formations-
bewegungen der Sonnensysteme jenseits ihrer Sichtbarkeit imaginiert, selbst zum
kosmischen Welterbauer wird.

Unter allen Theoretikern des Weltgebdudes im 18. Jahrhundert ist jedoch Kant
derjenige gewesen, der den Schwerpunkt am weitesten weg von der bloflen contem-
platio caeli und hin zur kosmischen Konstruktionsleistung des Subjekts verschoben hat.
Und nicht zuféllig kleidet sich auch hier die theoretische Forderung in eine rhetorisch
versierte Sprachgebarde: ,,Gebet mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! das ist,
gebet mir Materie, ich will euch zeigen, wie eine Welt daraus entstehen soll“ (Kant 1900,
1:230). Jenes Weltgebdude, das der junge Kant imaginiert, ist allenfalls in einzelnen
seiner Bauteile durch astronomische Empirie gedeckt. Die Stidrke seiner Theorie des
Himmels und zugleich die der Leistungsfahigkeit der Gebaudemetapher ist viel eher
darin zu sehen, dass sie — wenngleich hypothetisch — ins Bild stellt, was die Fernrohre
nicht sehen und Berechnungen dieser Zeit nicht ergeben konnten: dass das Weltge-
baude allein durch mechanische Prinzipien geleitet eine tiefenzeitliche Dimension
besitzt, aus der heraus es seit ,Millionen Jahren“ einen Entwicklungsgang durchlauft, in
dem die Natur als ausgebildete Ordnung jederzeit ,,mit dem Chaos streite[t]“ (Kant 1900,
1:315).



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 183

2 Arbeit am Weltgebdude. Die Gebaude-Metapher
und ihre Praktiken

2.1 Kompilieren und Serialisieren (Tableau / Handbuch)

Der Traditionsanschluss an Kopernikus und die Kopernikaner, der sich neben Lamberts
Kosmologie auch in Gottscheds GeddchtnifSrede auf [...] Nicolaus Copernicus oder
schliefdlich in Kants ,kopernikanischer Wende‘ seiner ersten Kritik wiederfindet, nimmt
in allen Fallen neben der Systematizitat des ,neuen‘ Gebdudes auch auf die anthropo-
logischen und epistemologischen Implikationen des Kopernikanismus Bezug. Wie Ko-
pernikus ,den festen Punkt aufSer der Erde gefunden“ habe (Gottsched 1976, 103), so soll
auch der Naturphilosoph (bzw. Dichter) der Aufklarung nicht nur einzelne Himmels-
korper verriicken, sondern gleich das ganze Gebdude neu aufbauen. An die Stelle Ju-
piters, der am Ende von Leibniz’ Theodizee (1710) in einem intelligiblen Ordnungsakt
»vor Beginn der bestehenden Welt alle Welten durchgesehen und die beste von allen
erwahlt hat“ (Leibniz 1996, 261), riickt er nun an die Stelle eines intelligiblen Welten-
bildners, dessen Gebdude weniger durch eigenstédndige astronomische Forschung als
durch Akte der Beobachtung zweiter Ordnung, Kulturtechniken wie Sammeln, Kom-
pilieren, Imaginieren und Stabilisieren am Schreibtisch entsteht.

Genau betrachtet handelt es sich beim Weltgebdude im 18. Jahrhundert um eine
Metapher, die sich ihrerseits aus dem Bestand etablierter Welt-Metaphern wie jener der
Kette, der Maschine oder des Uhrwerks zusammensetzt. Im Zuge der sdkularisierten
Neusemantisierung durch die Naturgeschichte der Frihaufklarung lief8 sich etwa die
Metapher der ,Kette der Wesen‘ nahtlos in das bildliche Schema eines mechanischen
Weltgebdudes einfligen (Lovejoy 1993, 251-273), in welchem nun ,die irdischen Ma-
schinen als Modell fiir den gesamten Kosmos dienen“ konnten (Remmele 2007, 227).
Neben der Homogenisierung des Naturraums und der Moglichkeit, dessen Vorgange
immanent und naturkausal beschreiben zu konnen, ist die Leistung der Gebaude-Me-
tapher hier vor allem in einer Prozessualisierung der Naturerkenntnis zu sehen, der-
gestalt, dass erst die Vorstellung liickenloser Ereignisketten und Weltzusammenhéange
Anlass zu der optimistischen Haltung bot (Strub 2011, 95-105), die Theorie und Na-
turlehre konne durch Beobachtung und die Klarung von Begriffen schrittweise zu ei-
nem ,vollstandigen‘ Abbild der Welt gelangen. Ein Beleg fiir die strukturelle Homologie
von Lehrgebdude und Weltgebaude findet sich hierzu beispielsweise in den grundle-
genden Worterbiichern und Lexika des 18. Jahrhunderts. Johann Christoph Adelungs
Grammatisch-Kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart definiert ,System‘ et-
wa als einen ,Zusammenhang von Dingen einerley Art und Einrichtung, und die Ord-
nung, nach welcher sie untereinander verbunden sind. Das Welt-System, Systema
mundi, die mit einander zu einem Ganzen verbundenen grofien Weltkorper, das
Weltgebdude. [...] Ingleichen ein Zusammenhang von Wahrheiten einerley Art und
Einrichtung; das Lehrgebdude“ (Adelung 1774-86, 509-510). In &hnlicher Weise be-



184 —— Reto Réssler

stimmt auch Johann Heinrich Zedlers Vollstindiges Universal-Lexikon den Begriff in
der Doppelbedeutung von ,Systema Copernicanum oder copernicanisches Welt-Ge-
baude, [und] ingleichen systema verum, wahres Weltgebdude* (Zedler 173254, 41:619 -
620).

Die Faszination der Naturphilosophen und -dichter fiir die Einnahme eines iiber-
geordneten Standpunktes, von dem aus sich die vermeintliche Unordnung der Welt als
Ordnung herausstellt und ihr Optimismus, in der kosmischen Erkenntnis graduell und
linear voranzuschreiten, findet seine buchmediale Entsprechung in der besonderen
Rolle, die vermeintlich popularisierende kosmologische Schriften, darunter Handbt-
cher und Kompendien, fiir die Entdeckung des Weltgebdudes spielen. Wahrend sich in
den literarischen Popularisierungen der Kosmologie der Schwerpunkt naturgemafs auf
die Bereiche der Imagination und Spekulation verlagert, versuchen expositorische
Texte wie Gottscheds Erste Griinde der gesammten Weltweisheit (1733) oder auch das fiir
interessierte Laien geschriebene astronomische Handbuch Vollstindige Astronomie
(1744) des Gottsched-Schiilers Eberhard Christian Kindermann die grofle Welt des
Weltgebdudes im Kleinen, in der textuellen Ubersicht einzelner Tableaus, nachzubilden
(zur Organisationsform des Tableaus vgl. Graczyk [2004, 11-15]). Indem sie, angefangen
bei der Sonne, das bestehende Wissen tiber die einzelnen Himmelskérper kompilieren,
sie Unregelméafiigkeiten und Kontingenzen dabei jeweils in ihre Tableauformen zu in-
tegrieren verstehen und selbst die Leerrdume von Kosmos und Theorie geschickt
iberspringen, gelingt in den Kompendien tatsdchlich das de facto Unmégliche: die
kosmische Welt als ,vollstdndiges‘ Lehrgebdude darzustellen.

Erst die Kosmologen der Jahrhundertmitte, Kant und Lambert, brechen mit dieser
tableauhaften Darstellungstradition, mit der wiederum auch eine Anderung der Fra-
gerichtung sowie eine konzeptuelle Umbesetzung der Metapher einhergehen: an die
Stelle der,Vollstandigkeit der kosmischen Ordnung treten nun die Fragen nach seiner
Dynamik, seinem Werden und Vergehen. Mit tiefenzeitlichem Index versehen erscheint
das Weltgebdude fortan als organischer Kosmos, der dem Chaos, der Kontingenz wie
auch dem Nicht-Wissen gleichermafien einen Platz einzurdumen hat (Rossler 2023).

2.2 Imaginieren und Stabilisieren

Die Welt des aufgeklarten Weltgebdudes sollte eine Welt der Fiille, Ordnung und Pracht
sein. Daher sind es nun gerade ebenjene kosmischen Ordnungsliicken und Kontin-
genzen, die die Gebdude-Metapher anzeigt, in die die Poesie, mit Blumenberg ge-
sprochen, ,einzuspringen‘ vermag und dabei verschiedene Funktionen ibernimmt
(Blumenberg 2013, 14). In der Tradition der kopernikanischen Hypothesenbildner be-
schranken sich bereits die Naturdichter der Frithaufklarung nicht darauf, in ihrer
Dichtung lediglich als faktisch und wahr anerkanntes Wissen zu popularisieren. In der
Naturlyrik des Hamburger Dichters und Physikotheologen Barthold Heinrich Brockes
finden sich etwa eine Vielzahl von Gedichten, die den Akt des Sehens, des geschulten
Blicks und des technisch verstarkten Sehens mittels Mikroskop und Fernrohr als Form



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 185

der Naturbewunderung und des Gottesdienstes rithmen (Richter 2002, 6 —10), um daran
anschlieflend jedoch eigene poetische Beobachtungen mit den Mitteln des Gedichts
anzustellen. Vor diesem Hintergrund weisen Brockes’ kosmologische Gedichte eine
markante Dreiteilung auf, durch die sich das imaginative Sehen in das physikotheolo-
gische Entdeckungsdispositiv integriert: Nachdem das lyrische Ich in Gedichten wie
Bewegung der Sternen oder Die himmlische Schrift zunédchst mit unverstarktem, sodann
mit verstarktem Blick jeweils an Grenzen der Sichtbarkeit stoft, ,ibernimmt‘ an
ebendieser Schwelle das Auge der Einbildungskraft und erhebt sich von hier aus in den
unendlichen Raum des Weltgebdudes (Hunfeld 2004, 38 -50). Was es dort erblickt, ge-
staltet sich ihm — darin typisch fiir die kosmologische Naturésthetik des 18. Jahrhun-
derts — als ambivalenter Eindruck des Naturerhabenen. Inmitten des tiberaus GrofSen,
in direkter Ansehung des iiberaus entfernt Liegenden, der simultanen Erfahrung von
rasender Geschwindigkeit der Himmelsobjekte sowie der Schwere und Leere des kos-
mischen Raums, ist es am Ende der Gedichte (ganz dhnlich in der Himmelslyrik
Friedrich Gottlieb Klopstocks oder Albrecht von Hallers) die durch das Subjekt wie-
dererinnerte Prasenz des Schopfers, der die aus den Wahrnehmungseindriicken re-
sultierenden Angste abfedert und fiir die Stabilitdt und Wohlgeordnetheit des Welt-
gebaudes einsteht.

Brockes’ kosmischer Lyrik fallt damit fiir die Prasenz und den Erfolg der Gebdude-
Metapher die Rolle zu, (1) fiir den Gebrauch der eigenen Imagination zur kosmischen
Erkundung zu werben, (2) die Erfahrung, was es heift, sich als Mensch im Weltraum
des Weltgebdudes zu bewegen subjektiv auszuloten und (3) die Ordnung des Weltge-
béaudes durch die Nivellierung bzw. physikotheologische Umwendung kosmischer
Angste in Formen der Bewunderung die kosmische Ordnung rhetorisch zu stabilisie-
ren.

Wie wurde die kosmologische Aufklarungslyrik aber wiederum vom zeitgendossi-
schen Publikum rezipiert? Konnte sie mehr sein als blofs schongeistige Naturdichtung?
Dass dem so gewesen ist und sie tatsachlich auch mit argumentativem Gewicht und
damit mit epistemischer Kraft belegt wurde, lasst sich an der Allgemeinen Naturge-
schichte und Theorie des Himmels beobachten, in der Kant die Lehrdichter Pope,
Addison, Brockes, Haller und Klopstock nicht etwa seine eigenen theoretischen Aus-
flihrungen lediglich poetisch ausschmiicken lésst, sondern sie als eigenstandige Stim-
men und Vertreter kosmologischer Positionen in die Darstellung einmontiert. In dieser
setzt er mit Hallers Unvollkommener Ode tiber die Ewigkeit und Addisons Hymne Why
all my mercies (in der Ubersetzung von Johann Christoph Gottsched) zwei diametrale
literarische Ansichten auf den Kosmos in ein dialogisches Verhdltnis, um selber
schliefilich einen transzendentalen Standpunkt einzunehmen, der es erlaubt, zwischen
beiden wiederum zu vermitteln (Kant 1900, 1:321-322). Sowohl der imaginére Ausblick
auf den Zerfall des Gebdudes, das in Hallers Versen ,wie ein zweites Nichts begraben“
wird als auch die rhetorische Stabilisierung des Zusammenbruchs im Verweis auf die
Systemimmanenz der Kontingenz sind kosmische Hypothesen, die ihrerseits in luftiger
Hoéhe im Modus des poetischen Moglichkeitssinns vorgebracht werden.



186 —— Reto Rdssler

2.3 Zirkulieren

Der epochale Charakter der Weltgebdude-Metapher fiir das 18. Jahrhundert lasst sich
schliefilich vor allem in ihrer diskursiven Vernetzungsfunktion erkennen. Nicht nur
innerhalb der Astronomie und Kosmologie dynamisiert das Weltgebaude in der Auf-
kldrung die Genese neuen Wissens, auch erscheint dabei die Metapher selbst in dy-
namischer Bewegung begriffen. Wissenschaftliche Metaphern bleiben demnach selten
auf eine singuldre Problemstellung limitiert, viel eher lassen sich haufig ,Metaphern-
zirkulationen“ in epistemischen Auferungszusammenhingen beobachten, wie die
Wissenschafts- und Wissenshistorikerin Eva Johach ausfiihrt:

Auch nachdem wissenschaftliche Begriffe sich stabilisiert haben, besitzen sie gewissermafien eine
metaphorische ,Hiille‘, die die Interaktion zwischen wissenschaftlichen Diskursen ermdglicht.
Gerade in der Zirkulierbarkeit, so lautet die These, kommen die metaphorischen Anteile wissen-
schaftlicher Begriffe zum Tragen. Auch wenn harte Begriffsmiinze‘ zu zirkulieren scheint, so
verdankt sich ihre Leistungsfahigkeit sowohl fiir die Arbeit in Forschungskollektiven als auch fiir
die breitere interdiskursive Zirkulation der Tatsache, dass die Miinze zugleich als Metapher in
Betracht kommt. (Johach 2011, 85)

Nicht der Begriff, sondern die Metapher zirkuliert also mit Johach gesprochen zwischen
naturkundlichem und &sthetischem Diskurs der Aufklarung und initiiert dabei An-
schlusskommunikationen, die jenseits ihres eigentlichen kosmologischen Referenzbe-
reichs liegen. Wahrend etwa einerseits kosmologische Abhandlungen literarische
Formen in die eigene Darstellung entweder einbetten (wie im Falle Kants) oder selbst
literarische Formen wie die des Dialogs (Fontenelle) oder Romans (Lambert) anneh-
men, so lésst sich auch die umgekehrte Relation beobachten: dergestalt, dass die kos-
mologische Metapher auch im poetologischen Diskurs der Aufklarung transformative
Kraft zu entfalten vermag. Im sogenannten ,Ziircher Literaturstreit’ zwischen Johann
Christoph Gottsched und den Schweizern Johann Jakob Bodmer und Johann Breitinger
ist es etwa letzterer, der die Frage, welche Welt als Referenzgrofie der dsthetischen
Nachahmung anzunehmen ist, an die zeitgenossische kosmologische Debatte an-
schliefit:

Alleine da dieser Zusammenhang der wiircklichen Dinge, den wir die gegenwértige Welt nennen,
nicht lediglich notwendig ist, und unendlich vielemahl konnte verdndert werden, so miissen ausser
derselben noch unzehlbar viele Welten méglich seyn, in welchen ein anderer Zusammenhang und
Verkniipfung der Dinge, andere Gesetze der Natur und Bewegung, mehr oder weniger Vollkom-
menheit in absonderlichen Stiicken, ja gar Geschépfe und Wesen von einer gantz neuen und be-
sonderen Art Platz haben. (Breitinger 1995, 86)

Liest man die Argumentationen der beiden Streitparteien vor dem Hintergrund der
Faszinationsgeschichte um das Weltgebdude, so wird klar, dass im Hintergrund nicht
lediglich poetologische Divergenzen, die Frage, ob sich eher auf Aristoteles oder Leibniz
zu berufen sei, sondern gleichermafien die danach steht, welche poetologische Rele-
vanz der kosmologischen Hypothese zuzumessen sei, dass es mit der einen, irdischen



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 187

Welt womdglich nicht sein Bewenden habe. Breitinger beruft sich in der angefiithrten
Passage nicht etwa auf die ,moglichen Welten‘ der Metaphysik und Logik, wie in der
alteren Forschung angenommen (Preisendanz 1964, 75). Der Nerv seines Arguments ist
vielmehr in der kosmologischen Annahme der Verwirklichung des Moglichen in der
Vielheit der Welten des Weltgebdudes zu sehen, die darum die Vorwegnahme des
Moglichen als lediglich noch nicht verifiziertes Wirkliches unter der Mafigabe des
Wahrscheinlichen als legitime Nachahmungen ausweisen.

Was sich in der diskursiven Praxis der Aufkldrung als enger Verflechtungszu-
sammenhang von kosmologischer Imagination, poetologischer Reflexion und literari-
scher Fiktion manifestiert, fithrt Alexander Gottlieb Baumgarten um die Mitte des
18. Jahrhunderts konzeptuell in seiner Begriindung der Asthetik eng. Baumgarten be-
stimmt diese nicht mehr als Theorie der freien Kiinste oder Kunst des schonen Den-
kens, sondern als ,,Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“ (Baumgarten 2007, 11), und
wie Breitinger legitimiert auch er die Fiktion durch ihre Einbettung in den kosmolo-
gischen Rahmen des Weltgebdudes. Sowohl in der Sphére des wissenschaftlichen wie
des poetischen Erfindens kann sich die Einbildungskraft (facultas fingendi) entweder
als ,fictio historica“ gestalten, wenn sie sich auf die Gegebenheiten unserer Welt richtet
oder aber als ,fictio heterocosmica“, wenn sie ihren Grund in anderen Welten hat und
der ,Erfinder derselben im Erdichten derselben gleichsam eine neue Welt schafft”
(Baumgarten 2007, 489).

Die ,heterokosmische‘ Ausweitung des Erfindungs- und Darstellungshorizonts und
die Anndherung von Wissenschaft und Kunst in Baumgartens Aesthetica erfasst dar-
uber hinaus aber auch das Nachdenken tber die Rolle der Metapher in Erkenntnis-
prozessen selbst. Baumgartens Leistung fiir die Theorie der Metapher ist mit Stefan
Willer in der ,durchgreifenden Asthetisierung der Rhetoriktradition“ zu sehen, ,inso-
fern es sich dabei um einen Transfer rhetorischen Wissens in die Wahrnehmung und
Urteilsfindung handelt“ (Willer 2005, 106). Die Baumgarten’sche ,Phdnomenologie des
Scheins‘ verfolgt entsprechend die doppelte Strategie, diesen einerseits als metapho-
rische Einkleidung, als asthetische simulatio bzw. dissimulatio transparent werden zu
lassen und andererseits den kiinstlich erzeugten Schein metaphorischer Rede tiber die
Kategorie der Wahrscheinlichkeit — was Baumgarten tber die Metaphorik des lateini-
schen verisimilitudo begriindet — wiederum der Wahrheit anzundhern (Baumgarten
2007, 463).

Am Kreuzungspunkt von (Gattungs-)Poetik und Anthropologie steht die Metapher
des Weltgebdudes schliefilich auch in der ersten deutschsprachigen Romanpoetik,
Friedrich von Blanckenburgs Versuch tiber den Roman (1774). Im Unterschied zu den
Naturlyrikern der Friuhaufklarung, die ihre Dichtung als poetische Erkundungen des
kosmischen Tiefenraums und so als Beitrag zur Vervollstindigung des Lehr- und
Weltgebdudes ansahen, sieht Blanckenburg den Einsatzpunkt der Prosagattung Roman
vielmehr in der sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts mehr und mehr abzeichnenden
Unerfiillbarkeit ebendieses Vollstdndigkeitsanspruchs: Die Kontingenzen im Aufien des
Weltgebaudes machen demzufolge poetische Inneneinsichten in die Natur des Men-
schen erforderlich: ,so scheint in dem Roman das Seyn des Menschen, sein innerer



188 —— Reto Rdssler

Zustand das Hauptwerk zu seyn“* (Blanckenburg 1999, 186). Wenngleich aber der,ganze
Mensch’, den die literarische Anthropologie der Spataufklarung mit den ihr eigenen
Mitteln zu erforschen und zu (re-)modellieren versucht (KoSenina 2016, 9-16), fiir
Blanckenburg einerseits aus der grofsen ,Kette der Wesen‘ herausgefallen ist, lehnt sich
seine Funktionshestimmung dennoch an die Modellierung der Aufklarungskosmologie
an:

Dichter heiflen so gerne Schopfer. [...] Wenn wir eingeschrénkten Geschdpfe unsre Kraft an-
strengen, um das All, so viel wir vermogen, zu iibersehen: so entdecken wir, daf3 eins mit allem und
alles mit einem verbunden ist [...]. Das Werk des Dichters mufs eine kleine Welt ausmachen, die der
grofien so dhnlich ist, als sie es seyen kann. Nur miissen wir in dieser Nachahmung der grofsen Welt
mehr sehen kénnen, als wir in der groflen Welt selbst, unserer Schwachheit wegen zu sehen
vermogen. (Blanckenburg 1999, 194)

In der strukturellen Ahnlichkeit des Verfahrens, bei dem auch die poetisch geschaffe-
nen Innenwelten die Komplexitit der Natur des Menschen schrittweise hervortreten
lassen, um schliefslich ,das Ganze‘ zu iibersehen, bleibt Blanckenburgs Versuch iiber den
Roman letztlich noch am Erkenntnisverfahren des Weltgebdudes orientiert. Die Vor-
stellung, dass weniger zureichende als ,unzureichende Griinde‘ die Triebfedern des
modernen Seelenlebens bilden und gerade deren Auslotung den dsthetischen vom
naturwissenschaftlichen Text abhebt, markiert wiederum einen Schritt, den mit Blick
auf Schriftsteller wie Robert Musil erst die Romanpoetiken der Klassischen Moderne
gegangen sind.

3 Um 1800: Kosmische Zusammenbriiche,
Dekonstruktion der ,Gebaude‘-Metapher,
Rhetoriken der Kontingenz

Ebenso wie sich die Idee eines kosmologischen Weltgebdudes zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts als Wahrnehmungs- und Erkenntnisdispositiv aus theoretischen wie meta-
physischen Vorannahmen sowie Praktiken heterogener disziplindrer Provenienz for-
miert, lasst sich auch der Niedergang der Gebdudemetapher, der sein dramatisches
,JFinale‘ um 1800 in einer Reihe rhetorischer Zertriimmerungen findet, kaum mono-
kausal erklaren. Von kosmologischer Seite aus betrachtet zeichnet sich bereits um die
Mitte des 18. Jahrhunderts mit Kants Allgemeiner Naturgeschichte ab, dass die Welt als
stabiles Gebdude weder der kosmischen Wirklichkeit entspricht noch sie sich als
vollstdndiges Tableau und Lehrgebdude begreifen lasst. Nachdem die ersten sechs
Hauptstiicke seiner Schrift die Formation der kosmischen Gebaudearchitektur samt der
ihrer Einzelerscheinungen (darunter Planeten, Monde, Kometen, Saturnring) darge-

1 Hervorhebung im Original.



Das ,Weltgebdude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 189

stellt haben, flihrt das Siebente Hauptstiick schliefllich ihren bevorstehenden Einsturz
in ausladendender Bildlichkeit vor Augen:

Es scheinet, daf8 dieses den Welten so wie allen Naturdingen verhdngte Ende einem gewissen
Gesetze unterworfen sei, dessen Erwédgung der Theorie einen neuen Zug der Anstédndigkeit gibet.
Nachdemselben hebt es bei denen Weltkorpern an, die sich dem Mittelpunkte des Welt-Alls am
nachsten befinden, so wie die Erzeugung und Bildung neben diesem Centro zuerst angefangen: von
da an breitet sich das Verderben und die Zerstorung nach und nach in die weiteren Entfernungen
aus, um alle Welt, welche ihre Periode zurtick geleget hat, durch einen allméhlichen Verfall der
Bewegungen zuletzt in einem einzigen Chaos zu begraben. (Kant 1900, 1:319)

Die ,Anstandigkeit der Theorie, von der Kant spricht, richtet sich hier gegen jenen
Anthropozentrismus, der trotz der Verlagerung des kosmischen Beobachters an einen
imagindren dufleren Standpunkt jenseits des Gebdudes bis dato subkutan im Diskurs
mitgefiihrt worden war. Die aus den Pramissen der Wechselwirkung der beiden me-
chanischen Grundkréfte heraus konsequente Annahme einer Balance, in der ,die
ausgebildete Welt sich zwischen den Ruinen der zerstorten“ befindet und die Natur
sunablassig beschéftiget [ist], aus dem rohen Zeuge der zerstreuten Elemente Welten zu
bilde[n]“ (Kant 1900, 1:319), zeigt fiir die Theorie, dass sich Kontingenz, Zerstérung und
Ordnung in temporaler Dimension zusammendenken lassen, bedeutet jedoch zugleich,
dass das Weltgebdude als Heimat des Menschen seinem Untergang anheimgestellt ist.
Kants frithe, ,am Leitfaden der Analogie“ aufgehdngte Theorie des Himmels wurde in
Folgejahrzehnten des 18. Jahrhunderts durch die astronomischen Beobachtungen
mittels der ersten Riesenteleskope William Herschels sowie durch die systematische
L2Durchmusterung® des Himmels mittels statistischer Verfahren auf eine fortlaufend
breitere empirische Basis gestellt (Kant 1900, 1:235).

Neben der Auflosung des Weltgebdudes durch Dynamisierung und Empirisierung
ist es jedoch auch die ,kritische‘ Transzendentalphilosophie des spdteren Kant, mit der
dieser die Moglichkeit, reine Gedankendinge (Noumena) wie Seele, Welt, Gott, erkennen
zu konnen, negiert. Paradoxerweise revidiert Kant mit der ersten und dritten Kritik
nicht nur seinen fritheren kosmologischen Entwurf, sondern dartiber hinaus auch die
Methode seiner Hervorbringung, die die ,unteren Vermdgen® Witz und Einbildungs-
kraft und mit diesen Rhetorik und Metapherngebrauch als legitime Erkenntnismittel
herangezogen hatte. Konnte sich der junge Kant in seinem Briickenschlag von Wis-
senschaft und Kunst, Metaphorik und begrifflicher Erkenntnis noch auf Baumgartens
Asthetik berufen, so reifit seine eigene Transzendentale Asthetik ebendiese Briicke
wieder ein, indem sie Sinnlichkeit und Begriffe moglichst scharf voneinander zu
yisoliren“ sucht (Kant 1900, 3:51). Dazu analog unterscheidet Kant schliefdlich im § 53
seiner Kritik der Urteilskraft scharf zwischen der Sphare der Dichtkunst einerseits, in
der ,alles ehrlich und aufrichtig zu[geht], weil sie ,ihre Beschaftigung selbst fiir blofies
Spiel erklart“ und dem Gebrauch der Rhetorik in Wissenschaft und Politik andererseits,



190 —— Reto Réssler

die als ,Rednerkunst (ars oratoria) [...] gar keiner Achtung wiirdig“ ist (Kant 1900,
5:327).2

Die Poetiken der sogenannten ,Kunstepoche‘ um 1800 wiederum reagieren unter-
schiedlich auf die zunehmenden kosmischen Kontingenzeinbriiche sowie die Erfah-
rung eines unwiderruflichen ontologischen Risses zwischen Subjekt und kosmischer
Welt: entweder versuchen sie im Gestus einer neoptoleméischen Wende die Einheit der
Naturerfahrung an den terrestrischen Standpunkt des Betrachters riickzubinden, wie
in der Landschaftsdsthetik Friedrich Holderlins (Port 2005), oder aber sie erklidren
gerade die Unvollkommenheit und Liickenhaftigkeit der Welt selbst zu ihrem poeti-
schen Einsatzpunkt. Einen Sonderfall innerhalb der letzten Gruppe, zu der u.a. die
Weimarer Klassiker Schiller und Goethe wie auch die Frithromantiker Novalis und
Friedrich Schlegel gerechnet werden kénnen, bildet Jean Paul, dessen in seine umfas-
senden Romane einmontierte kosmische Traumtexte (u.a. Traum iiber das All; Rede des
toten Christus) nicht lediglich das Weltgebdude der Aufklarung zum Einsturz bringen,
sondern die sich dartiber hinaus auch als poetische Reflexion auf die rhetorische
Formation ebendieses kosmologischen Auferungszusammenhangs lesen lassen. Jean
Pauls Rede des toten Christus vom Weltgebdude herab, dafs kein Gott sei (1796) gestaltet
sich demnach als literarisches Gedankenexperiment hinsichtlich der Moglichkeit, eine
stabile Ordnung der Welten ohne intelligiblen Schopfer im Hintergrund vorstellen zu
konnen. In einer kunstvollen, mehrfachen narrativen Schachtelung bestehend aus ex-
positorischem Vorbericht, Rahmen-, sowie einer ersten und zweiten Binnenerzahlung
lasst er hierin den Ich-Erzdhler im Traum auf einem Gottesacker erwachen und den
apokalyptischen Moment des in sich zusammenstirzenden Weltgebdudes erleben.
Nicht der Erzahler selbst jedoch, sondern der aus den Hohen des Weltgebaudes her-
absteigende tote Christus ist es, der die Nichtexistenz Gottes (,Er [Christus] antwortete:
,ES ist keiner* [Paul 1996, 2:273]) mit dem ,Abgrund®, der Leere und dem Zerfall des
Gebéudes in kosmisches ,,Chaos“ engfiihrt und damit den verborgenen, weil abge-
spaltenen theistischen Rest des kosmologischen Aufklarungsmodells schonungslos
aufdeckt. Neben der Idee eines intelligiblen Schopfers im Hintergrund macht der
Traum aber auch auf seine eigene, sowohl poetische als auch rhetorische Einkleidung
sowie auf die Rolle von Poetik und Rhetorik fiir den Erfolg der Metapher des Weltge-
baudes im 18. Jahrhundert aufmerksam.

Waren in der Frihphase der Aufklarungskosmologie neben Lehrgedichten und
Dialogen literarische Traumtexte wie Johannes Keplers Somnium (1634) oder auch
Denis Diderots Le réve de D’Alembert (1769) mafigeblich an ihrer Formation beteiligt, so
fallt der Form des Traums wie auch der Rede Christi nun die Rolle zu, die kosmopoe-
tische Konstruktion der Weltgebdude-Metapher gleichermafien zu enthitillen wie zu
dekonstruieren. Der literarische Traumtext vollzieht damit in hochgradig affektgela-

2 Zu Kants Rhetorikkritik vgl. Uhlmann (2019, 242 -247).



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 191

dener Metaphorik die Zertrimmerung des Weltgebaudes,® reflektiert zugleich aber
auch die poetologischen Bedingungen seiner Unméglichkeit. Fernab aller Anspriiche,
eine vollkommene Welt zu reprasentieren, findet die Poesie hier ihre dufSerste Dar-
stellungsgrenze in der Kontingenz von Weltzusammenhangen wie auch in der die fir
die Moderne wegweisenden Erfahrung eines ontologisch gerissenen Bandes, das Sub-
jekt und Welt von nun an voneinander trennt (Weber 2017).

Zur ,Modernitat“ der Jean Paul’schen Poetik gehort jedoch zugleich, dass sie die
Unterscheidung zwischen einer ,ersten‘ Welt der Immanenz und einer ,zweiten Welt*
der Transzendenz vornimmt (Paul 1996, 5:30), um der Metapher damit die Funktion
zuzuweisen, temporire Uberginge durch kontingente Zeichenrelationen herzustellen
(Riedel 1999, 93; Hunfeld 2004, 170). Als metaphorische Verfahren des Ubergangs un-
terscheidet Jean Paul dazu in der Vorschule der Asthetik (1804) zwei Formen des
ybildlichen Witzes“, dessen ,Doppelzweig“ entweder ,den Korper beseelen oder den
Geist verk(')'rpern“‘* konne (Paul 1996, 5:184):

Das tropische Beseelen und Beleiben fiel [in den kulturellen Anfédngen der Bilderschrift; R. R.] noch
in eins zusammen, weil noch Ich und Welt verschmolz. Daher ist jede Sprache in Riicksicht geis-
tiger Beziehungen ein Worterbuch erblasseter Metaphern. So wie sich der Mensch absondert von
der Welt, die Unsichtbarkeit von der Sichtbarkeit: so muf sein Witz beseelen, obwohl noch nicht
verkorpern; sein Ich leiht er dem All, sein Leben der Materie um ihn her. (Paul 1996, 184)

Gerade weil die Eigentlichkeit des Begriffs und die Uneigentlichkeit erblasster Meta-
phorizitdt aber nicht voneinander zu trennen sind, sondern sie im Sprachgebrauch
einander durchweben, vermogen es Poesie und Witz, die Metapher aus ihrer episte-
mischen Komplementarfunktion, die ihr die Aufklarungsasthetik zugesprochen hatte,
nun herauszulésen. Die rhetorischen Sprachspiele des Beseelens und des Verkdrperns
sind dementsprechend nicht darauf hin angelegt, die Kontingenz des Weltzusammen-
hangs still-, sondern im Sinne einer ,negativen Metaphorologie“ vielmehr auszustellen
(Pabst 2009, 62). Wenn der Erzéhler in Jean Pauls Roman Hesperus (1795) den Auftritt
der italienischen Prinzessin etwa als ,Erscheinung eines Haarkometen“ bezeichnet,
welche der Hofbedienstete ,um eine ganze Stunde zu bald in seinen astronomischen
Tabellen angesetzt hatte (Paul 1996, 631; Esselborn 1989, 205), so lasst die Metapher
sowohl ihre urspriingliche Ubertragung (Haar = Kometenschweif; Haarstern) als auch
ihre erneute Metaphorisierung erkennen, Verkdrperung und Beseelung heben einan-
der hier nicht etwa auf, sondern machen den Akt der Rhetorisierung als kontingentes
Zeichenspiel vielmehr in doppelter Weise transparent.

3 So etwa die emphatische Rede Christi: ,Starres, stummes Nichts! Kalte, ewige Notwendigkeit!
Wahnsinniger Zufall! Kennt ihr das unter euch? Wann zerschlagt ihr das Gebdude unter euch? —
Zufall, weifSt du selber, wenn du mit Orkanen durch das Sternen-Schneegestober schreitest und eine
Sonne um die andere auswehest, und wenn der funkelnde Tau der Gestirne ausblinkt, indem du
voriibergehest? — Wie ist jeder so allein in der weiten Leichengruft des All!“ (Paul 1996, 274)

4 Hervorhebung im Original.



192 —— Reto Rossler

Fazit

Die Dynamik, die die Weltgebdude-Metapher im 18. Jahrhundert entfaltet, l4sst jenseits
ideen- und literaturgeschichtlicher Dichotomien, Kategoriebildungen und Epochenbe-
griffe die enge Verflechtung von Philosophie, Dichtung und Asthetik erkennen. In
methodologischer und metapherntheoretischer Hinsicht kann eine angemessene Re-
aktion auf eine solche Dynamik nicht darin bestehen, sich dem ephemeren Charakter
der Gebdude-Metapher mittels konzeptueller Monismen (die die Interaktionen der
Metapher verdecken und ihre Anschlusskommunikationen kaum hervortreten lassen)
zu ndhern. Hierin dem Denkstil der Aufklarungskosmologen durchaus entsprechend,
zeigt sie viel eher das Erfordernis eines metaphorologischen Pluralismus, wenn nicht
gar Eklektizismus an. Fiir den Aufstieg wie fiir den Niedergang, die Formation wie die
Destruktion der Weltgebdude-Metapher hat die Analyse ergeben, dass metaphern-
theoretische Zugénge unterschiedlicher disziplindrer Provenienz wie jene Lakoff/
Johnsons (Linguistik/Psychologie), Eva Johachs (Wissensgeschichte), Hans Blumenbergs
(Philosophie), Paul De Mans oder Stefan Willers (Literaturwissenschaft) nicht etwa im
Widerspruch zueinander stehen, sondern vielmehr unterschiedliche Funktionsberei-
che metaphorischer Rede innerhalb des untersuchten AuRerungszusammenhangs
freilegen.

Die poetischen wie expositorischen Zertriimmerungen des Weltgebdudes und die
konzeptuellen Umbesetzungen der Metapher um 1800 deuten schliefSlich darauf hin,
dass Ansidtze wie die der beiden letztgenannten, die Theorie der Unbegrifflichkeit
(Blumenberg 2007) und Epistemologie der Metapher (De Man 1983), nicht allein in ihrer
Betonung der ,,Unzuldnglichkeit” und der ,Leistungsgrenzen® begrifflicher wie meta-
phorischer Sprache tibereinkommen (Blumenberg 2007, 28), sondern sich Uberlegun-
gen ahnlicher Art auch bereits im Schwellenbereich von Wissenschafts- und Kunst-
system am Beginn der dsthetischen Moderne prafiguriert finden. Was Paul de Man am
Schluss seines Aufsatzes flir den epistemischen Status der Literatur festhélt, kann vice
versa damit auch fiir die metaphorische Rede gelten: Die Metapher wére demnach
weder eine Sphdre asthetischer Kompensation oder Suspension des philosophisch
Unbegriffenen, sondern der ,Ort, an dem gezeigt wird*, dass die Moglichkeit, Literatur
und Philosophie scharf voneinander zu scheiden, sich als unhaltbar und , Tauschung®
erweist (De Man 1983, 487; Berg et al. 2018). Ein néchster Schritt, der sich fiir eine
kiinftige disziplintibergreifende Metaphorologie und Metaphernforschung wiinschen
lief3e, konnte folglich darin bestehen, beide Sphéren tatsdchlich auch als symmetrisches
Verhéltnis jenseits hierarchisierender ,Restbestdnde’, als Integral eines Zusammen-
hangs, in dem Poesie und Wissenschaften gleichermajfSen Wissen bilden, zu denken und
zu beschreiben.



Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 193

Literatur

Adelung, Johann Christoph. 1774 -1786. Art. ,System®. In Grammatisch-Kritisches Wérterbuch der
hochdeutschen Mundart. 5 Bde., Bd. 4, 509 - 510. Breitkopf.

Ait-Touati, Frédérique. 2011. Fictions of the Cosmos. Science and Literature in the Seventeenth Century.
Ubersetzt von Susan Emanuel. The University of Chicago Press.

Baasner, Rainer. 1987. Das Lob der Sternkunst. Astronomie in der deutschen Aufkldrung. V&R.

Baumgarten, Alexander Gottlieb. 2007. Asthetik. Lat.-Dt., hrsg. u. iibersetzt von Dagmar Mirbach. 2 Bde.
Meiner.

Berg, Gunhild, Martina King und Reto Réssler. 2018. Metaphorologien der Exploration und Dynamik
1800/1900. Historische Wissenschaftsmetaphern und die Méglichkeiten ihrer Historiographie (= Archiv fir
Begriffsgeschichte; Bd. 59). Meiner.

Bermes, Christian. 2004. ,Welt‘ als Thema der Philosophie. Vom metaphysischen zum natiirlichen Weltbegriff.
Meiner.

Blanckenburg, Friedrich von. 1999. ,Versuch tGber den Roman®. In Romantheorie. Texte vom Barock bis zur
Gegenwart, hrsg. Hartmut Steinecke und Fritz Wahrenburg, 179 -194. Reclam.

Blumenberg, Hans. 1975. Die Genesis der kopernikanischen Welt. 3 Bde. Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2013. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Kommentar von Anselm Haverkamp.
Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit, hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.

B6éhme, Hartmut. 2016. ,Nur leerer Raum und Schatten“. Phantasien und Bilder Gber Weltraum und
Vakuum, Planeten und Meteoriten.“ In Kosmos und Kontingenz. Eine Gegengeschichte, hrsg. Reto
Rossler, Tim Sparenberg und Philipp Weber, 77 -99. Wilhelm Fink.

Breitinger, Johann Jakob. 1995. ,Critische Dichtkunst®. In Schriften zur Literatur, Johann Jakob Breitinger
und Johann Jakob Bodmer, hrsg. Volker Meid, 83 -204. Reclam.

De Man, Paul. 1983. ,Epistemologie der Metapher. In Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp,
414 - 437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Esselborn, Hans. 1989. Das Universum der Bilder. Die Naturwissenschaft in den Schriften Jean Pauls.
Niemeyer.

Fontenelle, Bernhard von. 1726. Gesprdche von mehr als einer Welt. Ubers. Johann Christoph Gottsched.
Breitkopf. https:/www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb11275053 (abgerufen am
03. Dezember 2024).

Gatzemeier, Matthias und Rolf Ebert. 1976. ,Kosmos, Antike-Neuzeit“. In Historisches Woérterbuch der
Philosophie, Bd. 4, hrsg. Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried Gabriel, 1167 -1176.
Schwabe.

Gottsched, Johann Christoph. 1976 - 83. Ausgewdihlte Werke. 12 Bde., hrsg. Phillip M. Mitchell. De Gruyter.

Graczyk, Annette. 2004. Das literarische Tableau zwischen Kunst und Wissenschaft. Wilhelm Fink.

Greenblatt, Stephen J. 1980. Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. The University of
Chicago Press.

Hunfeld, Barbara. 2004. Der Blick ins All. Reflexionen des Kosmos der Zeichen bei Brockes, Jean Paul, Goethe
und Stifter. Niemeyer.

Johach, Eva. 2011. ,Metaphernzirkulation. Methodische Uberlegungen zwischen Metaphorologie und
Wissenschaftsgeschichte“. In Im dbertragenen Sinne. Metapherngeschichten in der Philosophie und den
Wissenschaften, hrsg. Matthias KroR und Rudiger Zill, 83-102. Parerga Verlag.

Kant, Immanuel. 1900 -1966. Gesammelte Schriften. Akademie-Ausgabe, 29 Bde., hrsg. von der Koniglich
PreuBischen Akademie der Wissenschaften. Berlin: De Gruyter. [= AA]

Kranz, Walther. 1955. ,Kosmos*. Archiv fiir Begriffsgeschichte, 2: 7 - 266.

Kosenina, Alexander. 2016. Literarische Anthropologie: Die Neuentdeckung des Menschen. 2. Aufl. De Gruyter.


https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb11275053

194 —— Reto Réssler

Lakoff, George und Johnson Mark. 2011. Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern.
Ubers. Astrid Hildenbrand. Carl Auer.

Lambert, Johann Heinrich. 1761. Cosmologische Briefe (iber die Einrichtung des Weltbaues. Augsburg. https:/
www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5 (abgerufen am 03.12.2024).

Lovejoy, Arthur. 1993. Die grofie Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Ubersetzt Dieter Turck.
Suhrkamp.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. Die Theodizee. Von der Giite Gottes, der Freiheit des Menschen und dem
Ursprung des Ubels. 2 Bde., hrsg. und Gbersetzt Herbert Herring. Suhrkamp.

Paul, Jean. 1996. Werke in zehn Bdnden, hrsg. Norbert Miller. Zweitausendeins.

Port, Ulrich. 2002. ,,Der Ptolemaer. Uber Hélderlins Landschaftskunst.“ Hélderlin-jahrbuch 33: 35-78.

Preisendanz, Wolfgang. 1964. ,Die Auseinandersetzung mit dem Nachahmungsprinzip in Deutschland
und die besondere Rolle der Romane Wielands (Don Sylvio, Agathon).“ In Nachahmung und Illusion,
hrsg. Hans Robert Jaul3, 72 -95. Wilhelm Fink.

Remmele, Bernd. 2007. ,Maschine.“ In Wérterbuch der philosophischen Metaphern, hrsg. Ralf Konersmann,
224 -35. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Richter, Karl. 2002. ,Teleskop und Mikroskop in Brockes’ Irdischem Vergniigen in Gott.“ In Prdgnanter
Moment. Studien zur deutschen Literatur der Aufkldrung und Klassik. Festschrift fiir Hans Jirgen Schings,
hrsg. Peter-André Alt, 3-17. Kénigshausen & Neumann.

Riedel, Wolfgang. 1999. ,Die Macht der Metapher. Zur Modernitét von Jean Pauls Asthetik<. jahrbuch der
Jean-Paul-Gesellschaft, 34: 56 - 94.

Réssler, Reto. 2016. ,,Hypothese, Abweichung und Traum. Keplers Ellipsen.“ In Kosmos und Kontingenz. Eine
Gegengeschichte, hrsg. Reto Réssler, Tim Sparenberg und Philipp Weber, 63-76. Wilhelm Fink.

Réssler, Reto. 2020. Weltgebdude. Poetologien kosmologischen Wissens der Aufkldrung. Wallstein.

Rossler, Reto. 2023. ,Einbruch der Zeit in die Darstellung. Wissenspoetik und deep time in der Allgemeinen
Naturgeschichte und Theorie des Himmels, oder: die temporale Wende beim friihen Kant®. In Zeiten
der Natur. Konzeptionen der Tiefenzeit in der literarischen Moderne (= LiLi: Studien zu
Literaturwissenschaft und Linguistik; Bd. 5), hrsg. Johannes Pause und Tanja Proki¢, 43 -59. Springer
Nature.

Pabst, Stephan. 2009. ,Negative Metaphorologie. Jean Pauls ,andere Welt*“. In Sprache und Literatur 103:
62-76.

Strub, Christian. 2011. Weltzusammenhdnge. Kettenkonzepte in der europdischen Philosophie. Konigshausen
und Neumann.

Uhlmann, Gyburg. 2019. Rhetorik und Wahrheit. Ein prekdres Verhdiltnis von Sokrates bis Trump. Metzler.

Vogl, Joseph. 2011. ,Poetologien des Wissens.“ In Einfiihrung in die Kulturwissenschaft, Harun Maye und
Leander Scholz, 49 -73. UTB.

Weber, Philipp. 2017. Kosmos und Subjektivitét in der Friihromantik. Wilhelm Fink.

Willer, Stefan. 2005. Art. ,Metapher/metaphorisch*. In Asthetische Grundbegriffe. Historisches Wérterbuch in
sieben Bdnden, hrsg. Karlheinz Barck u.a., 89 -148. Metzler.

Wolff, Christian. 1750. ,Anfangsgriinde der Astronomie [...]. In Anfangsgriinde aller mathematischen
Wissenschaften. 4 Bde. Regner.

Zedler, Johann Heinrich. 1732 -54. Art. ,System®. In Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller
Wissenschaften und Kiinste. 68 Bde. ). H. Zedler.


https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5
https://www.digitale-sammlungen.de/view/bsb10134108?page=5

Das ,Weltgebaude* als Epochenmetapher der Aufklarung = 195

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Bernard le Bovier de Fontenelle: Entretiens sur la pluralité des mondes. Paris 1686, Frontispiz. -
Bibliothéque nationale de France, département Réserve des livres rares, RES-R-2778;
ark:/12148/btv1b86207579 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Abb. 2: Johann Christoph Gottsched: Erste Griinde der gesammten Weltweisheit. Leipzig 1762, Frontispiz.
Bayerische Staatsbibliothek / Miinchener Digitalisierungszentrum. http:/mdz-nbn-resolving.de/urn:
nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).


http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1
http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10045898-1




	Reto Rössler
	Das ‚Weltgebäude‘ als Epochenmetapher der Aufklärung. Kosmologie, Metaphernzirkulation und Wissenspoetologie im 18. Jahrhundert
	Einleitung
	1 Das ‚Weltgebäude‘ als ‚conceptual metaphor‘ der Kosmologie im 18. Jahrhundert
	1.1 Begriff und Konzept
	1.2 „…noch nicht copernikanisch genug gedacht“. Bewegliche Bühne und externer Zuschauer

	2 Arbeit am Weltgebäude. Die Gebäude-Metapher und ihre Praktiken
	2.1 Kompilieren und Serialisieren (Tableau / Handbuch)
	2.2 Imaginieren und Stabilisieren
	2.3 Zirkulieren

	3 Um 1800: Kosmische Zusammenbrüche, Dekonstruktion der ‚Gebäude‘-Metapher, Rhetoriken der Kontingenz
	Fazit
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis


