
Tobias Endres
Formvarianz durch Invarianz 
Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe 
und Gruppenbegriff

Abstract: Form Variance by Invariance. On the Connection between Metaphor, Series 
and the Concept of Group. The article deals with the role of metaphor in Ernst Cas
sirer’s thinking and, in particular with a research article by Philipp Stoellger, who in
terprets Cassirer’s understanding of metaphor as a model of form variance. In this 
context, metaphor occupies a place in the structure and construction of the sciences, 
from which Stoellger derives the criticism that Cassirer thinks of metaphor from the 
concept of series or function. This would result in systematic problems for the idea of 
cultural variance. In contrast to Stoellger’s view, the article argues that Cassirer’s un
derstanding of form variance is indeed modeled on mathematical concepts, namely on 
those of group and invariance, but does not entail a meta series as a series of cultural 
forms leading to an alleged telos of science.

Einleitung
Der Artikel zielt auf ein besseres Verständnis von Ernst Cassirers Begriff der Metapher. 
Dass die Metapher im Rahmen der Philosophie der symbolischen Formen, Cassirers 
Hauptwerk, eine Rolle spielt, ist in der Forschung nicht unbemerkt geblieben. Bereits 
im Jahre 1949 bemerkt Folke Leander in einem Beitrag zu einem Cassirer gewidmeten 
Band in der berühmten Buchreihe Library of Living Philosophers¹, dass Sprache und 
Mythos Cassirer zufolge in der Metapher eine gemeinsame Wurzel haben (Leander 
1949, 338). Und nur knapp ein halbes Jahr nach Cassirers Tod veröffentlicht Susanne K. 
Langer als Ergänzung zu An Essay on Man, Cassirers letzter zu Lebzeiten veröffent
lichten Schrift, die für die amerikanische Leserschaft als Einleitung in die Symbol
philosophie konzipiert wurde, ausgerechnet eine Übersetzung von Sprache und Mythos
aus dem Jahre 1925. Wie wir noch sehen werden, ist diese kleine Schrift, deren Ent
stehung zwischen die Veröffentlichung der ersten beiden Bände der Philosophie der 
symbolischen Formen fällt, die einzige, in der Cassirer die Funktion der Metapher 
systematisch in Anschlag bringt. Hinweise auf eine mögliche Zentralstellung der Me
tapher in Cassirers Denken gibt es also bereits seit den Anfängen seiner Rezeption. 
Darüber hinaus lässt sich auch in den zentralen Werken Hans Blumenbergs eine 
Weiterführung der cassirerschen Topoi Mythos und Metapher ohne Schwierigkeit 

1 Cassirer konnte, wie in dieser Reihe üblich, durch seinen unerwarteten Tod am 13. April 1945 nicht 
mehr auf die einzelnen Beiträge antworten.

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111613086-005 



konstatieren (Blumenberg 1960; 1979a; 2001). Dem soll en détail zwar nicht nachge
gangen werden, weil Blumenberg über Cassirers Problemhorizont einer transzenden
talen Grundlegung der Kultur weit hinaus möchte und er bekanntlich das Weiterleben 
mythischer Gehalte im Geistesleben stärker hervorhebt. Dem entgegen steht Cassirers 
unübersehbare Ausrichtung an den Wissenschaften, die bei Blumenberg freilich auch 
thematisch sind (Blumenberg 1966), dies jedoch unter dem Fokus ihrer Legitimität und 
nicht, wie bei Cassirer, unter den Blickpunkten von Freiheit (Matherne 2021, 190 – 217; 
Truwant 2022, 220 – 232), Selbstbefreiung (Cassirer 2006, 244) und Zivilisation (Cassirer 
2006, 31). Wir werden aber nochmal auf Blumenberg zu sprechen kommen.

Erkenntnisinteresse dieses Artikels ist ein allgemeines Verständnis der Metapher, 
das mit Cassirer von der mathematisch-naturwissenschaftlichen Begriffsbildung her 
gewonnen werden soll. Der Versuch, den Begriff der Metapher anhand von Cassirers 
Schriften und denkerischen Voraussetzungen aufzuhellen, ist in der Forschungslite
ratur bislang nur ein einziges Mal unternommen worden und zwar von Philipp Sto
ellger, der, ganz wie Blumenberg, „mit Cassirer über Cassirer hinaus“ (Stoellger 2000, 
118) will und eine vermeintliche Orientierung am Reihen- bzw. Funktionsbegriff bei 
Cassirers Konzeption der Metapher kritisiert. Im weiteren Verlauf wird eine enge 
Auseinandersetzung mit diesem Forschungsbeitrag angestrebt, um zu zeigen, dass der 
von Stoellger begonnene Forschungsfaden ein Desideratum ist, das zu erhellen sich 
nicht nur für die Cassirer-Forschung, sondern auch für die Epistemologie der Metapher 
lohnt. Entgegen Stoellgers Kritik an Cassirer wird dabei jedoch argumentiert, dass es 
durchaus attraktiv ist, die Metapher mit Cassirer vom ‚Ende der Wissenschaft‘ her zu 
denken.

Der Einstieg in das Thema soll nun mit einem für Cassirer eher ungewöhnlichen 
Zitat gefunden werden. Ungewöhnlich deshalb, weil Cassirer für die Hypothese ein
steht, dass uns außerhalb geistiger Aneignung weder eine objektive Welt noch ein er
lebendes Subjekt bekannt ist (Cassirer 2002b, 63). Diese These wird heute oftmals so 
gelesen, dass Cassirer, zumindest im Rahmen der von ihm so genannten Dingwahr
nehmung, letztlich so etwas wie einen Propositionalismus im Sinne John McDowells 
vertritt (Kreis 2015, 320 – 325; Matherne 2021, 40 – 42). Demnach sei die Welt begrifflich 
verfasst, weil unsere Zugänge zur ihr begrifflich strukturiert sind und die Welt eben 
nur als geistig angeeignete Welt objektiv sein kann (McDowell 2009, 144; Endres 2020, 
75 – 95). Eine andere Objektivität kennen wir zumindest nicht und es wäre vergebens, 
mit den Zeichen hinter die Zeichen zurück zu wollen (Cassirer 2002b, 46).² Nun schreibt 
Cassirer im dritten Kapitel des dritten Teils des dritten Bandes der Philosophie der 
symbolischen Formen, wo es um Sprache und Wissenschaft – Dingzeichen und Ord
nungszeichen geht, Folgendes: „Ein „Denken ohne Worte“ kann […] freilich nicht ge
leugnet werden“ (Cassirer 2002b, 380). So eine Stelle stellt natürlich umgehend in Frage, 

2 Die begriffliche Verfasstheit der Welt ist also keine metaphysisch-ontologische These, sondern eine 
onto-epistemologische: Wir erkennen lediglich innerhalb derjenigen Strukturen, die wir selbst in die 
Welt bringen.

104 Tobias Endres 



ob man Cassirer guten Gewissens eine Theorie der Begrifflichkeit im Sinne eines Pro
positionalismus zusprechen kann. Andererseits ist es aber auch so, dass Cassirer im 
Folgesatz den Wert eines Denkens ohne Worte auch gleich bemisst, wenn er schreibt:

Aber dieses Denken bleibt stets dem Einzelnen, dem hier und jetzt Gegebenen in weit höherem 
Maße verhaftet, als es beim sprachlichen Denken der Fall ist. Erst in diesem letzteren hebt sich die 
eigentliche Niveaufläche des Begriffs klar und bestimmt von der Sphäre des Wahrnehmbaren und 
des anschaulich Vorstellbaren ab. (Cassirer 2002b, 380)

Ein Denken ohne Worte bleibt also stärker der Wahrnehmung und Anschauung ver
haftet als es beim sprachlichen und beim wissenschaftlichen Denken der Fall ist. Aber 
wie sollen wir uns ein Denken ohne logos vorstellen? Verweist Cassirer an dieser Stelle 
implizit auf die Metapher als Modus des bildhaften Denkens? Der umliegende Kontext 
zitierter Stelle lässt es wenig fraglich erscheinen, dass es Cassirer darum geht, das 
Wahrnehmen und Anschauen vom sprachlichen Darstellen und rein begrifflichen 
Denken abzugrenzen und die interne Entwicklung von Ersterem zu Letzterem nach
zuzeichnen. Er schreibt:

So schafft das Wort zwar nicht den Begriff, aber ebensowenig ist es ein bloßes äußeres Anhängsel 
zu ihm. Es bildet vielmehr eines der wichtigsten Mittel für seine Aktualisierung – für seine Ab
lösung vom unmittelbar Wahrgenommenen und Angeschauten. Mag diese Ablösung immerhin wie 
eine Art Sündenfall der Erkenntnis erscheinen, durch den sie aus dem Paradies des Konkreten und 
Individuellen vertrieben wird: Sie ist eben damit zugleich der Beginn jener ins Grenzenlose fort
schreitenden Arbeit des Geistes, in der er sich seine Welt erst erringt und gestaltet. Sucht man sich 
die Art und die Richtung dieses Prozesses von seiten einer genetischen Betrachtungsweise zu 
verdeutlichen, so zeigt sich, daß die Tatsachen der Entwicklungspsychologie mit den Ergebnissen, 
zu denen wir durch die rein systematische Analyse geführt wurden, durchaus in Einklang stehen. 
Auch in der individuellen Entwicklung läßt sich, wie es scheint, noch deutlich der Punkt aufweisen, 
an dem die beiden Welten sich scheiden, an dem die Wendung von den „bloßen“ anschaulichen 
„Allgemeinvorstellungen“ zu den sprachlichen „Begriffen“ sich vollzieht. Die ersteren lassen sich 
psychologisch als „schematisierte Vorstellungen“ beschreiben, „die tatsächlich noch ›Vorstellun
gen‹ sind, d. h. eine anschauliche Bestimmtheit haben, deren Erscheinungsweise aber nicht mehr 
so detailliert und individualisiert wie die der einzelnen Gedächtnisvorstellungen ist. Sie sind 
gleichsam sinnliche Abstraktionen, Vereinfachungen, die doch noch innerhalb der sinnlichen 
Anschauung bleiben […]“ Die fortschreitende Entwicklung aber greift sodann über dieses Stadium 
hinaus. „Das Schema hat noch eine gewisse, wenn auch noch so vage, Ähnlichkeit mit der An
schauung, an die es immerhin erinnerte. Allmählich verliert sich das Bedürfnis danach, Gemeintes 
durch Ähnliches darzustellen, und es genügt ein solcher Rest von Anschaulichkeit, um die Be
zugnahme auf den Gegenstand, also die Intention, zu bezeichnen: aus dem Schema wird das bloße 
Zeichen.“ Mit dieser Wendung erst sind wir ins Gebiet der Sprache und des eigentlichen begriff
lichen Denkens eingetreten. (Cassirer 2002b, 380 – 1)

Der Weg von der Wahrnehmung zum wissenschaftlichen Denken verläuft also entlang 
einer zunehmend abstrakteren Schematisierung des Individuell-Sinnlichen hin zur 
reinen Zeichenhaftigkeit, die letztendlich in der Mathematisierung der Natur sich ihres 
einst anschaulichen Gehalts entkleidet hat. Die Metapher wird, so würde man ver
muten, am anderen Ende dieses Entwicklungsprozesses stehen, nämlich dort, wo die 

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 105



Schematisierung von Wahrnehmung und Zeichen noch sehr bildhaft ist. Dieser Beitrag 
soll zeigen, dass dies nicht im Widerspruch dazu steht, die Metapher dennoch von der 
Mathematik her zu denken. Zunächst müssen wir allerdings erst einmal prüfen, ob die 
Metapher tatsächlich die Rolle eines Denkens ohne Worte einnehmen kann. Dazu wird 
zunächst ein Überblick gegeben, an welchen Stellen seines Werks Cassirer von Meta
phern spricht und wie die bisherige Einschätzung dieser Stellen in der Sekundärlite
ratur zu bewerten ist.

1 Prägnanzbildung, Ausdruckswahrnehmung und 
das Problem der Reihe

Cassirer äußert sich in seinem gesamten Œuvre ein einziges Mal ausführlich zur 
Funktion der Metapher und zwar im Artikel Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum 
Problem der Götternamen von 1925 (Cassirer 2003a). Einige zentrale Gedanken zur Frage 
nach dem Ursprung der Metapher im Mythos oder der Sprache finden sich bereits im 
Artikel Zur „Philosophie der Mythologie“, der ein Jahr zuvor erschien (Cassirer 2003b), 
sowie im zweiten Band der Philosophie der symbolischen Formen, ebenfalls von 1925 
(Cassirer 2002a). In den späteren Schaffensperioden kommt er nur noch vereinzelt und 
punktuell auf die Metapher zu sprechen, so etwa im berühmten Kapitel zu den Pa
thologien des Symbolbewusstseins im abschließenden Band der Philosophie der sym
bolischen Formen von 1929 (Cassirer 2002b), in der Axel Hägerström gewidmeten Mo
nografie von 1939 (Cassirer 2005) und im zweiten Kapitel aus Zur Logik der 
Kulturwissenschaften von 1942 (Cassirer 2007). Ich werde all diese Stellen im weiteren 
Verlauf besprechen, möchte zunächst aber einen Blick auf die Forschungsliteratur 
werfen.

Den sachlichen Zusammenhang zwischen Symbol und Metapher hat im Anschluss 
an Kant und Cassirer³ wahrscheinlich Hans Blumenberg erstmalig herausgestellt 

3 Zu Kants Symbolbegriff siehe ausführlich die ausgezeichnete Studie von Sebastian Maly (2012), in 
welcher der Autor auch Blumenbergs Interpretation des Kantischen Symbolbegriffs als Vorläufer 
seines eigenen Begriffs der absoluten Metapher untersucht (Maly 2012, 204 – 211). Gegen Blumenberg 
wendet Maly ein, dass Symbole bei Kant Ergebnisse von Analogien sind und deshalb nicht die Rolle 
von „unbegrifflichen Grundbeständen der Sprache“ (Maly 2012, 207) spielen können. Malys Urteil, 
„dass Blumenberg den Analogiebegriff in seiner Bedeutung für den Kant’schen Symbolbegriff völlig 
übergeht“ (ibid.) ist deshalb zuzustimmen. Vor diesem Hintergrund verwundert es jedoch ein wenig, 
dass Maly nicht die Rolle der Analogie in Cassirers Begriff des Symbols untersucht, weil sich dieser 
„hinsichtlich des Symbolbegriffs nicht explizit auf Kants KU bezogen“ (Maly 2012, 24) habe. Der Zu-
sammenhang von analogischem Ausdruck, Darstellungsfunktion und Cassirers Definition der (des 
Symbols weitestgehend synonymen) Repräsentation als „Darstellung eines Inhalts in einem anderen 
und durch einen anderen“ (Cassirer 2001, 39) bietet jedoch hinreichend Material, um die Quellen von 
Cassirers Symbolbegriff gerade nicht „weniger bei Kant als bei anderen Denkern wie dem Literatur-
wissenschaftler Friedrich Theodor Vischer oder dem Physiker Heinrich Hertz zu suchen“ (Maly 2012, 

106 Tobias Endres 



(Blumenberg 1960, 10). Die Verbindungslinie Cassirer-Blumenberg erfährt seit den 
frühen 1990er Jahren deswegen wohl auch vermehrt Aufmerksamkeit (Adams 1990; 
Koerner 1993; Janz 1999; Rudolph 1999; Stoellger 1999; Recki 1999; Buntfuß 2006; Waldow 
2006, 166 – 169; Haverkamp 2016; Huss 2019, 67– 86). Diese Arbeiten sind jedoch vor
nehmlich im Lichte der blumenbergschen Metapherologie zu verstehen, die den cas
sirerschen Problemhorizont bereits überschritten hat, indem sie im Begriff der abso
luten Metapher den terminus a quo der Philosophie der symbolischen Formen gefunden 
zu haben glaubt (Adams 1990, 4 – 5). Weil es an dieser Stelle um Cassirer und den en
geren Zusammenhang von Metapher und Form(in)varianz gehen soll, konzentriere ich 
mich im Folgenden ganz auf den bereits genannten Forschungsartikel von Philipp 
Stoellger (2000), der Cassirers Metaphernbegriff eingehend untersucht und, soweit ich 
es überblicke, einzigartig in Bezug auf das dargelegte Erkenntnisinteresse ist.

Stoellger versteht Cassirers Philosophie insgesamt als eine Antwort auf eine Prä
gnanzthese, wie sie erstmals von Leibniz aufgestellt worden sei. Dieser zufolge geht die 
Gegenwart mit der Zukunft schwanger, weil alle individuellen Dinge durch die Sinn
haftigkeit einer prästabilierten Harmonie bestimmt und vorbestimmt sind. Das nach
metaphysische Denken muss eine Vakanz füllen, die an der Stelle eines allumfassenden 
Sinns entstanden ist und die sich nunmehr nur noch in der Frage umreißen lässt: 
„Welcher Sinn ist der Sinnlichkeit zu eigen, und welche Sinne dem Sinn?“ (Stoellger 
2000, 101) Leibniz selbst habe mit Blick hierauf mit seiner Theorie der petites percep
tions, also der Idee, dass auch unbewusste Wahrnehmungen mentale Repräsentationen 
mitkonstituieren, Cassirers Idee der Wahrnehmungsprägnanz vorweggenommen. Sto
ellger möchte diese daher als „präprädikative Synthesis von Sinnlichkeit und Sinn“ 
(Stoellger 2000, 101) und „als dynamischen Grund der symbolischen Formung“ (Sto
ellger 2000, 101) verstanden wissen. Die Idee also, dass jede Wahrnehmung immer 
schon auf ein Sinn-Ganzes bezogen ist, welches sich in einen Pluralismus symbolischer 
Formen auffächert, bedeutet Stoellger zufolge ein Unterlaufen des kantischen Dualis
mus von Sinnlichkeit und Verstand „im Rückgriff auf Leibniz“ (Stoellger 2000, 103). Das 
philosophische Problem, dem Stoellger nun bei Cassirer nachgehen möchte, besteht 
darin, zu fragen, ob die präprädikative Einheit von Sinnlichkeit und Sinn, die symbo
lische Prägnanz, nur vorbegrifflich ist, oder ob hier ein gegenüber dem Begriff eigen
ständiges Moment der Unbegrifflichkeit vorliegt. Stoellger hegt gegenüber Cassirer den 
Verdacht, dass die der Wahrnehmung inhärente Repräsentation ausschließlich am 
mathematischen Reihenbegriff orientiert ist, wie ihn Cassirer in Substanzbegriff und 
Funktionsbegriff in Anschlag gebracht hat (Cassirer 2000, 1 – 26). Begriffe, so lautet 
Cassirers Kritik an Aristoteles hier, sind keine Abstraktionen vom Individuellen, die 
gewissermaßen von individuellen Merkmalen sukzessive absehen, um in immer all
gemeinerer Weise Substanzen unter sich fallen zu lassen. Begriffe seien vielmehr 
Funktionen in einem relationalen Gefüge, die ihr Objekt erst individuieren. Im Urteil 

24). Zu Cassirers Symbolbegriff und genannten Zusammenhängen siehe näher Endres (2020, 15 – 20; 
103 – 129).

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 107



„Die Wand vor mir ist grün“ hat so gesehen das Grün-Sein nichts mit einer Akzidenz von 
Wänden zu tun, sondern synthetisiert die sinnliche Erfahrung des Grünen in eine Reihe 
von Farben, in der das Grün neben dem Rot, dem Blau etc. eine Position hat (sowie die 
sinnliche Erfahrung der Wand in eine Reihe von Bauteilen, wo diese wiederum eine 
Position neben Türen, Dächern etc. hat). Alle farblichen Instanzen sind wiederum auf 
die höhere begriffliche Einheit der Farbigkeit bezogen, sie verhalten sich wie eine 
Funktion zu ihrem Integral. Das Problem sei nun, dass solch ein neukantianischer 
Begriffsbegriff, den Cassirer Stoellger zufolge von Hermann Lotze übernimmt (Stoellger 
2000, 113), eine Teleologie zur Wissenschaft präsupponiert, die letztlich die Pluralität 
der symbolischen Formen konterkariert. Wenn sich nämlich jegliche Begriffsbildung, 
auch diejenige der natürlichen Sprachen und des mythischen Weltbildes, ausschließ
lich nach Vorbild dieses Reihenbegriffs verstehen ließe, dann wäre die präprädikative 
Einheit von Sinnlichkeit und Sinn nicht unbegrifflich, sondern lediglich vorbegrifflich 
in dem Sinne, dass in ihr der Keim des rein logischen Begriffs angelegt ist und sich 
notwendig dorthin entwickelt. Eine echte Pluralität der symbolischen Formen und die 
Autonomie einer jeden solchen wären somit in Frage gestellt, was Stoellger durch eine 
Selbstanwendung des „Modell[s] der Reihenregel“ (Stoellger 2000, 106) auf die cassi
rersche Kulturphilosophie zu folgendem Szenario zuspitzt:

Ob Cassirers Strukturierung der ›Philosophie der symbolischen Formen‹ selber eine Reihung der 
modal differenten Reihen etwa von Mythos, Sprache und Wissenschaft bedeutet und ob er damit 
die Mehrdimensionalität in seiner Darstellung doch noch ›auf die Reihe bringt‹, oder aber ob vice 
versa die modale Mehrdimensionalität auf die ›Philosophie der symbolischen Formen‹ selber 
angewendet diese Kulturphilosophie pluralistisch und ateleologisch werden läßt, da sie selber ›in 
Reihen verstrickt‹ ist und nicht jenseits derselben steht, ist die letztlich systematisch und nicht 
mehr exegetisch zu verantwortende Alternative einer rechts- oder linkscassirerschen Auslegung.
(Stoellger 2000, 106)

Wie bereits in seiner Auseinandersetzung mit Cassirer und Blumenberg (Stoellger 1999, 
110) entscheidet sich Stoellger explizit für die linkscassirersche Auslegung, wenn er den 
Reihenbegriff durch ein Modell der Metapher ersetzt wissen will, in dem die cassi
rerschen Grundbegriffe ‚symbolische Prägnanz‘ und ‚Ausdruckswahrnehmung‘ im 
Sinne einer Unbegrifflichkeit bestimmt werden. Diese Grundbegriffe sollen an dieser 
Stelle zunächst umrissen werden. Symbolische Prägnanz definiert Cassirer als „die Art 
[…], in der ein Wahrnehmungserlebnis, als „sinnliches“ Erlebnis, zugleich einen be
stimmten nicht-anschaulichen „Sinn“ in sich faßt und ihn zur unmittelbaren konkreten 
Darstellung bringt.“ (Cassirer 2002b, 231) Als Terminus technicus ist ‚symbolische Prä
gnanz‘ daher, genau wie ‚symbolische Form‘, eine Variation des folgenden Grundsatzes 
der Philosophie der symbolischen Formen: „Das Licht bekundet und erweist sich erst in 
dem Schatten, den es wirft: Das rein ‚Intelligible‘ hat das Sinnliche zu seinem Gegensatz, 
aber dieser Gegensatz bildet zugleich sein notwendiges Korrelat“ (Cassirer 2002a, 276). 
Es geht um den Grundsatz, dass sich Geistiges, also jede objektivierende Form der 
Weltaneignung und -deutung, nur im und am Sinnlichen realisieren lässt. Diese Idee 

108 Tobias Endres 



wurde in der Forschung auch als These von der Ausdrucksgebundenheit des Geistes 
angesprochen (Kreis 2010, 144 – 146; Endres 2020, 135 – 137).

Mit Ausdruckswahrnehmung wiederum bezeichnet Cassirer einen Modus des 
Wahrnehmens, den er der Ding- oder Es-Wahrnehmung gegenüberstellt und den er 
weiterhin als Du-Wahrnehmung charakterisiert (Cassirer 2002b, 137; Cassirer 2007, 
391 – 413). Dieser Du-Wahrnehmung spricht Cassirer sowohl in onto- wie phylogeneti
scher Hinsicht als auch in transzendentaler und kulturgeschichtlicher Perspektive eine 
Priorität gegenüber der Wahrnehmung von Dingen und ihren Eigenschaften sowie 
einem Wissen in kausalen und empirischen Zusammenhängen zu (Endres 2020, 232 – 
251). Die Du-Wahrnehmung bildet den Zugang zum Fremdpsychischen und hiervon 
ausgehend zum Phänomen, dass nicht nur der andere sich mir gegenüber ausdrückt 
und ich ihn verstehe, sondern dass die Welt insgesamt mein Adressat ist (Benoist 2017), 
zu mir spricht, mir etwas zu verstehen gibt (Cassirer 2001, 258). Diese Hypothese einer 
Lesbarkeit der Welt (Blumenberg 1979b) muss man nicht, wie Stoellger es tut, so ver
stehen, dass Cassirer zufolge, ähnlich wie bei Leibniz, „Alles voll von Sinn“ (Stoellger 
2000, 100) ist, und sich infolgedessen auf Blumenbergs vorsichtigere Hypothese einer 
konstitutiven Enttäuschung solch einer Lesbarkeitserwartung zurückziehen. Gemeint 
ist bei Cassirer lediglich, dass es zwischen uns und der Welt etwas zu verstehen geben 
muss, wenn wir dem Umstand Rechnung tragen wollen, dass unsere Erfahrung min
destens bedeutsam werden kann (Abel 2004, 21; Cassirer 2002b, 82) und, wenn vielleicht 
auch mit gewissen Einschränkungen (Nietzsche 1999, 879), sie kommunikabel ist.

Stoellger verfolgt nun das Problem, ob Cassirer die symbolische Prägnanz gleich
sam für die Ausdrucks- wie für die Dingwahrnehmung beansprucht, oder ob er nicht 
vielmehr auch die Ausdruckswahrnehmung von genannter Reihenstruktur aus denkt. 
Die – zweifelsfrei bei Cassirer vorliegende – „steigerungslogische Dialektik von Sinn
lichkeit und Sinn“ (Stoellger 2000, 112) liest Stoellger als Beweis für eine „deutliche 
Szientifizierung“ (Stoellger 2000, 113) und somit Untergrabung des kulturphilosophi
schen Pluralismus, der erst mit Blumenberg durch die gegen die Reihe in Anschlag 
gebrachten Begriffe „Kontiguität, Inkommensurabilität, fremde Alterität, Affekt und 
Konnotation“ (Stoellger 2000, 113) überwunden sei. Deshalb gälte es, die Konzepte 
‚symbolische Prägnanz‘ und ‚Ausdruckswahrnehmung‘ vom Begriff der Metapher her 
neuzudenken. Stoellger geht davon aus, dass er diese Korrektur aus Cassirers Werk 
selbst herleiten kann, nämlich vor dem Hintergrund oben genannter Abhandlung zum 
Problem der Götternamen. Stoellger möchte, wie er schreibt, „mit Cassirer über Cas
sirer hinaus“ (Stoellger 2000, 118). Damit positioniert er sich gegen Martina Plümachers 
Befund, dass Cassirer kein Modell zur Schemabildung innerhalb der Ausdrucksphä
nomene entwickelt habe (Stoellger 2000, 117; Plümacher 1997, 202). Ich stimme Stoellger 
an dieser Stelle nun zwar einerseits darin zu, dass sich bei Cassirer Ressourcen auf
finden lassen, die Plümachers Diagnose einer unzureichenden Analyse der Aus
druckswahrnehmung (Plümacher 1997, 203) in Frage stellen. Zugleich aber ist die Kritik 
Stoellgers, Cassirer übertrage den von Lotze kommenden Reihenbegriff auf diese Res
sourcen, eins zu eins von Plümacher übernommen (Plümacher 1997, 180, 202). Stoellgers 
Abgrenzungsversuch ist folglich mit einer internen Spannung versehen. Im Folgenden 

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 109



soll gezeigt werden, dass Cassirers Überlegungen zur metaphorischen Prägnanzbildung 
im Ausdruck nicht notwendigerweise mit der Idee, Schematisierung allgemein von 
mathematischen Begriffen her zu denken, in Konflikt gerät. Die konstatierte Spannung 
in Stoellgers Kritik ließe sich auflösen, wenn man den Begriff der Reihe zugunsten des 
Begriffs der Invarianz in den Hintergrund treten und die steigerungslogische Dialektik, 
die vom Wahrgenommenen zum Unanschaulichen führt, in Geltung lässt. Dies soll im 
Folgenden ausgeführt werden.

2 Formvarianz und Metapher
Anspruch der Überlegungen Stoellgers ist es nun zu zeigen, dass und wie „die präp
rädikative Synthesis der Ausdruckswahrnehmung durch Metaphern stets schon sinn
voll geformt ist und so auf eigene Weise repräsentiert wird“ (Stoellger 2000, 118). Die 
Notwendigkeit solch einer Metaphorizität der Ausdruckswahrnehmung leitet Stoellger 
aus Überlegungen zur religiösen Wahrnehmung her, wie William Alston und Ingolf 
Dalferth sie als Wahrnehmung Gottes in den 1990er Jahren konzipiert haben (Stoellger 
2000, 119), oder wie sie auch bei der „Variation tradierter Metaphern wie ›Jesus 
Christus‹, ›Inkarnation‹ und ›Auferstehung‹“ (Stoellger 2000, 119) zu Grunde gelegt 
werden müsste. Die Pointe wäre dann, dass die Metapher, anders als die Reihe, die als 
Begriffsbegriff auf den Begriff hinleitet, jede Formvarianz in ihrer Eigenart zur Geltung 
bringen kann. Und dies müsste nicht nur für diejenigen symbolischen Formen, die nicht 
Wissenschaft sind, gelten, sondern für die Kultur insgesamt. Metaphorizität würde 
„zum Modell kultureller Formvarianz“ (Stoellger 2000, 120).

Sehen wir uns an, wie Cassirer selbst die Metapher innerhalb seiner Kulturtheorie 
einführt. Die Grundidee besteht darin, eine gemeinsame Wurzel im Aufbau der sym
bolischen Formen Mythos und Sprache nachzuweisen. Von der Sache her betrachtet 
überrascht es nicht, dass Cassirer im Umfeld des Erscheinens des zweiten Bandes der 
Philosophie der symbolischen Formen solch eine systematische Ergänzung nieder
schreibt. Denn einerseits hat er im 1925 erschienenen Band zum Mythos diesen wie
derholt als „Mutterboden“ (Cassirer 2002a, 1, 201, 277) bezeichnet, andererseits ist es 
jedoch auffällig, dass der Band zur Sprache von 1923 den Auftakt der Symbolphiloso
phie bildet. Diese Spannung ist insbesondere auch deshalb in der Forschungsliteratur 
wiederholt diskutiert worden (Rudolph 1992, 87– 92; Rudolph 2003, 10, 78 – 80, 222 – 226), 
weil nicht einsichtig ist, wie sich das mythische Weltbild nicht-sprachlich aufbauen 
könnte. Denn bereits die Grundkategorien des Mythos ›heilig‹ und ›profan‹ haben als 
solche ein sprachliches Pendant und weiterhin betont Cassirer, dass es keinerlei an
thropologische Hinweise darauf gebe, dass Menschen in den frühen Formen ihres 
kulturellen Schaffens ohne darstellende, also propositionale, Sprache jemals existiert 
haben (Cassirer 2006, 126). Enno Rudolph hat deshalb die These geltend gemacht, dass 
eigentlich alle symbolischen Formen Sprache seien, was aber in Anbetracht von Cas
sirers Ausführungen zur Metapher und auch im Allgemeinen sehr fraglich ist (Rudolph 
2012; Endres 2020, 175; Endres 2023, 60 – 1). In Sprache und Mythos präzisiert Cassirer 

110 Tobias Endres 



vielmehr, dass der „Mutterboden des Mythos“ (Cassirer 2003a, 266) ein Gesetz offenbare, 
das „für alle symbolischen Formen in gleicher Weise gilt und das ihre Entwicklung 
wesentlich bestimmt“ (Cassirer 2003a, 266). Die These eines gemeinsamen Mutterbo
dens behauptet also keine Rückführbarkeit der symbolischen Formen Sprache, Reli
gion, Technik, Kunst und Wissenschaft auf den Mythos, sondern eine Verflochtenheit 
dieser mit den Aufbauprinzipien des Mythos. Diese Beziehung zwischen Mythos und 
anderen symbolischen Formen dekliniert Cassirer in Sprache und Mythos nun exem
plarisch an der Beziehung zur Sprache durch, wenn er die Metapher einführt.

Daß Mythos und Sprache denselben oder analogen geistigen Gesetzen der Entwicklung unterste
hen, das läßt sich zuletzt nur dann wahrhaft begreifen, wenn es gelingt, eine gemeinsame Wurzel 
aufzuweisen, aus der beide herauswachsen. Die Gemeinsamkeit in den Ergebnissen, in den Ge
staltungen deutet auch hier auf eine letzte Gemeinsamkeit in der Funktion des Gestaltens selbst 
hin. Um diese Funktion als solche zu erkennen und rein für sich herauszustellen, müssen wir die 
Wege, die die Entwicklung des Mythos und der Sprache geht, statt nach vorwärts nach rückwärts 
verfolgen – müssen wir bis zu dem Punkt zurückgehen, von dem aus die beiden divergierenden 
Linien ausstrahlen. Und dieser Punkt scheint in der Tat aufweisbar zu sein: Denn sosehr sich die 
Inhalte von Mythos und Sprache unterscheiden, so ist doch in beiden ein und dieselbe Form der 
geistigen Auffassung wirksam. Es ist jene Form, die man kurz zusammenfassend als die Form des 
metaphorischen Denkens bezeichnen kann: Vom Wesen und Sinn der Metapher scheinen wir 
daher ausgehen zu müssen, wenn wir auf der einen Seite die Einheit, auf der anderen die Differenz 
der mythischen und der sprachlichen Welt erfassen wollen. (Cassirer 2003a, 299)

Im Begriff der Metapher wird nun die genetische Frage, ob der Mythos auf die Sprache 
oder die Sprache auf den Mythos rückführbar sind, unterlaufen. Die Romantiker hat
ten, insbesondere in den Schriften Herders und Schellings, die Ansicht bemüht, die 
Sprache beruhe auf Mythologie. Die vergleichende Mythologie des mittleren 19. Jahr
hunderts in Gestalt von Adalbert Kuhn und Friedrich Max Müller wiederum hat sich 
für die These stark gemacht, die Mythologie beruhe auf Sprache. Bestimmt man die 
Metapher aber ohne Rückgriff auf solche Ursprungsfragen, lässt sich ein ganz anderes 
Bild zeichnen. Cassirer schreibt:

Ehe man versucht, in diesem Widerstreit der Theorien, in diesem Rangstreit um den zeitlichen und 
geistigen Vorrang der Sprache vor der Mythologie oder des Mythos vor der Sprache Stellung zu 
nehmen, gilt es vor allem, den Grundbegriff der Metapher selbst schärfer zu bestimmen und zu 
umgrenzen. Man kann diesen Begriff in dem Sinne fassen, daß unter ihn nichts anderes fällt als der 
bewußte Ersatz der Bezeichnung für einen Vorstellungsinhalt durch den Namen eines anderen 
Inhaltes, der dem ersten in irgendeinem Zuge ähnlich ist oder doch irgendwelche mittelbaren 
„Analogien“ zu ihm darbietet. (Cassirer 2003a, 301)

Stoellger hat also insofern Recht, als Cassirer im Begriff der Metapher eine Art der 
Schematisierung von Vorstellungsinhalten sucht, mit der Erlebtes zum Ausdruck ge
bracht und somit bezeichnet wird. Wie Cassirer sich diese genau vorstellt, erläutert er 
am Begriff der Metabasis:

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 111



[W]ie auch die einfachste mythische Gestalt erst kraft einer Umformung entsteht, durch die ein 
bestimmter Eindruck der Sphäre des Gewöhnlichen, des Alltäglichen und Profanen enthoben und 
in den Kreis des „Heiligen“, des mythisch-religiös „Bedeutsamen“ gerückt wird. Hier findet nicht 
nur eine Übertragung, sondern eine echte metabasis eis allo genos statt; ja es wird hierbei nicht nur 
in eine andere bereits bestehende Gattung übergegangen, sondern die Gattung, in die der Übergang 
erfolgt, wird selbst erst erschaffen. Stellt man sich aber nunmehr die Frage, welche von diesen 
beiden Formen der Metapher die andere hervorruft, ob also der letzte Grund des metaphorischen 
Ausdrucks der Sprache in der mythischen Geisteshaltung liege oder ob umgekehrt diese Geistes
haltung sich erst auf Grund der Sprache ausbilden und entwickeln könne, so zeigen die vorher
gehenden Betrachtungen, daß diese Frage im Grunde gegenstandslos ist. Denn hier kann es sich 
ersichtlich um keine empirische Feststellung eines zeitlichen „Früher“ oder „Später“ mehr, sondern 
nur noch um das ideelle Verhältnis handeln, in der die Sprachform zur mythischen Form steht: um 
die Art, wie die eine in die andere eingreift und sie in ihrem Gehalt bedingt. Diese Bedingtheit aber 
kann selbst wiederum nur als eine durchaus wechselseitige gefaßt werden. (Cassirer 2003a, 302)

Die Metapher ist nach Cassirer also nicht so etwas wie die Fähigkeit, einen wahrge
nommenen Inhalt in eine bereits bestehende sprachliche Form zu übertragen, sondern 
vielmehr die geistige Kapazität, für einen wahrgenommenen Inhalt überhaupt erst ein 
irgendwie analoges Ausdrucksmittel zu schaffen. Dieses kann sprachlicher Natur sein, 
muss es aber nicht. Ein heiliger Ort lässt sich außersprachlich bspw. mit Ornamenten 
oder einem Bauwerk als ein solcher bezeichnen.

Sprache und Mythos stehen ursprünglich in einer unlöslichen Korrelation, aus der sie sich erst 
allmählich als selbständige Glieder herauslösen. Sie sind verschiedene Sprossen ein und desselben 
Triebes der symbolischen Formung, die aus demselben Grundakt der geistigen Bearbeitung, der 
Konzentration und Steigerung der einfachen Sinnesanschauung hervorgehen. Im Laut der Sprache 
wie in den primären mythischen Gestaltungen findet der gleiche innere Prozeß seinen Abschluß: 
Beide sind die Lösung einer inneren Spannung, die Darstellung seelischer Regungen und Erre
gungen in bestimmten objektiven Bildungen und Gebilden. (Cassirer 2003a, 302 – 3)

Die Gleichursprünglichkeit von Mythos und Sprache und in Extension hierzu von 
Mythos und jeder symbolischen Formung ergibt sich also aus dem Ausdrucksphäno
men, aus der Tatsache, dass geistige Aneignung jeder Art darin besteht, der Wahr
nehmung irgendeine sinnlich-sinnhafte Gestalt zu geben, sie im weitesten Sinne zu 
objektivieren. In dem Sinne ist der These Stoellgers von der Metapher als präprädi
kativer Einheit von Sinnlichkeit und Sinn zuzustimmen. Die Metapher ist, wie Cassirer 
eingangs schrieb, „eine Funktion des Gestaltens“ (Cassirer 2003a, 299) und „Trieb[…] der 
symbolischen Formung“ (Cassirer 2003a, 303). Im weiteren Verlauf der Abhandlung 
wird Cassirer einerseits die bereits genannte Steigerungslogik durchdeklinieren, in dem 
er nachweist, dass mythische und sprachliche Begriffe, anders als logisch-diskursive, 
die Anschauung verdichten, während letztere sich zu abstrakten Zeichen wandeln. 
Zugleich hebt er jedoch auch immer wieder die Rückbindung bei dieser Entwicklung an 
mythische Motive hervor, bspw. wenn er darauf verweist, dass der Schmetterling in 
vielen germanischen Sprachen, unabhängig seiner biologischen Ordnung, auch als 
Buttervogel bezeichnet wird (Cassirer 2003a, 309).

112 Tobias Endres 



Von der Sprache zu den Begriffen des wissenschaftlichen Denkens wiederum führt 
der Weg, indem die Sprache sich sukzessive von ihrem anschaulichen, bildlichen Gehalt 
löst. So wird bspw. bereits in der Lyrik Cassirer zufolge erstmals der dinghafte Zwang 
der Sprache abgestreift. Diesen Zusammenhang betont Cassirer noch einmal im vierten 
Kapitel zu Recht und Mythos in seiner Monografie zu Axel Hägerström, wenn er 
schreibt:

Was die Loslösung des theoretischen Denkens von dem Untergrund des mythischen Bewußtseins 
erschwert und immer wieder hintangehalten hat, ist die Abhängigkeit, in der es sich von der 
Sprache befindet. Auch die Begriffe der Wissenschaft sind Wortbegriffe und demgemäß an die 
Struktur der Sprache gebunden. Seine volle Autonomie erlangt das theoretische Denken erst dann, 
wenn es sich entschließt, den letzten Schritt zu tun; wenn es sich in den Symbolen der Mathematik 
statt der „natürlichen“ Sprache eine „künstliche“ Sprache erschafft. Die natürliche Sprache bleibt 
immer wie mit unsichtbaren Fäden mit der mythischen Denk- und Vorstellungsart verknüpft. Man 
braucht nur zu erwägen, welche Bedeutung die Metapher für sie hat, um sich diesen Zusam
menhang deutlich zu machen. Alles Sprechen ist in gewissem Sinne an die Metapher gebunden; 
wollten wir der Sprache ihren Gebrauch verbieten, so würde sie damit aufhören, lebendige 
Sprache zu sein und sich in ein abstraktes Zeichensystem verwandeln. (Cassirer 2005, 84 – 5)

Im zweiten Kapitel von Zur Logik der Kulturwissenschaften von 1942 bestätigt Cassirer 
erneut, dass die Sprache nicht ausschließlich Dinge und ihre Eigenschaften fixieren 
kann, sondern metaphorisch flexibel bleiben muss:

Weder die inhaltliche noch die genetische Betrachtung berechtigt uns dazu, der Sinneswahrneh
mung vor der Ausdruckswahrnehmung den Vorrang zu geben. In rein genetischer Hinsicht zeigt 
uns sowohl die Ontogenese wie die Phylogenese, die Entwicklung des individuellen Bewußtseins 
wie die des Gattungsbewußtseins, daß ebenjene Data, die zumeist als der Anfang aller Wirklich
keitserkenntnis angesehen werden, erst ein relativ spätes Produkt sind und daß es eines mühsa
men und langwierigen Abstraktionsprozesses bedarf, um sie aus dem Ganzen der menschlichen 
Erfahrung zu gewinnen. Daß die ersten Erlebnisse des Kindes Ausdruckserlebnisse sind, dafür 
spricht alle unbefangene psychologische Beobachtung. Die Wahrnehmung von „Dingen“ und 
„Dingqualitäten“ tritt erst weit später in ihre Rechte. Es ist insbesondere die Sprache, die hier den 
Ausschlag gibt. In dem Maße, als wir die Welt nicht nur in bloßen Eindrücken erleben, sondern als 
wir diesem Erleben sprachlichen Ausdruck geben, wächst auch die Kraft des gegenständlichen 
Vorstellens. Aber daß sie im Gebiet der Sprache selbst niemals alleinherrschend werden kann: das 
bezeugt uns schon die Tatsache, daß aller sprachlicher Ausdruck „metaphorischer“ Ausdruck ist 
und bleibt. Im Organismus der Sprache bildet die Metapher ein unentbehrliches Element; ohne sie 
würde die Sprache ihr Leben verlieren und zu einem konventionellen Zeichensystem erstarren. 
(Cassirer 2007, 402 – 3)

Welche Konsequenzen ergeben sich aus dem Gesagten nun für Stoellgers Problem der 
Unbegrifflichkeit? Aus kulturphänomenologischer Perspektive besteht im Prinzip keine 
Beweislast im Sinne eines Nachweises strikter Unbegrifflichkeit von religiösen, künst
lerischen oder etwaigen anderen, primär bildlichen Erfahrungen. Freilich ist das Ge
fühl der Präsenz Gottes oder ein dargebotener Tanz unbegrifflich, insofern wir diese 
nicht verbalisieren müssen, um sie zu erfahren. Aber wie alle kulturellen Praktiken sich 
an den Mythos rückbinden lassen, so auch an die Sprache. Denn bei der Einübung einer 

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 113



Choreographie durch Anweisungen ist notwendig Sprache im Spiel und auch wenn, um 
bei den Beispielen zu bleiben, eine unartikulierte Gotteserfahrung zwar möglich ist, 
bleibt sie als unbegriffliche doch eine – frei nach Wittgenstein – Privatveranstaltung 
(Wittgenstein 1997, 89 – 104). Der Nachweis der Gleichursprünglichkeit aller symboli
scher Formen durch das Bildungsprinzip der Metapher setzt eben auch alle Formva
rianzen erst einmal in gleiches Recht – so auch die Sprache. Es bliebe daher eigentlich 
nur noch zu prüfen, ob Stoellger Recht darin behält, dass Cassirer diese Verflechtung 
der symbolischen Formen, die implizit den Begriff auf den Plan ruft, nach dem Prinzip 
der Reihenbildung denkt und die Funktion der Metapher somit in Konflikt zur bereits 
mehrfach genannten Steigerungsdialektik von Sinnlichkeit und Sinn steht. Ich werde 
versuchen, diese Einschätzung im Folgenden zu entkräften und somit aufzeigen, war
um und inwiefern Stoellgers Kritik hilfreich, aber auch problematisch für das Ver
ständnis von Cassirers Bildung und Begründung eines epistemologisch signifikanten 
Metaphernbegriffs sein könnte.

3 Formvarianz als Invarianz
Meine Hauptthese lautet, dass Cassirer Formvarianz nicht nur vom Begriff der Meta
pher her denkt, sondern ebenso von demjenigen der Invarianz. Dieser erhellt sich 
wiederum nicht so sehr vor dem Hintergrund des mathematischen Reihenbegriffs, 
sondern vor demjenigen des mathematischen Gruppenbegriffs. Cassirers Invarianten
theorie geht auf eine unveröffentlichte Monografie mit dem Titel Ziele und Wege der 
Wirklichkeitserkenntnis zurück, die er wahrscheinlich 1936/7 im schwedischen Exil 
anfertigte. Ein Jahr später erschien der weiterhin in diesem Zusammenhang bedeut
same Aufsatz Gruppenbegriff und Wahrnehmungstheorie, der erstmals 1938 in franzö
sischer Sprache im Journal de psychologie normale et pathologique erschien. Beide 
Werke beleuchten dasselbe Problem, wenn auch von verschiedenen Seiten. Sie handeln 
vom philosophischen Kardinalproblem der Individuierung, das man von begriffs
theoretischer wie von wahrnehmungstheoretischer Seite her beleuchten kann. Einmal 
fragt man sich, wie genau begriffliche Differenzierungen entstehen und wie es möglich 
ist, dass diese zur Struktur der Welt passen, und von Seiten der Wahrnehmung aus fragt 
man sich, welche Mechanismen am Werk sind, wenn wir sehen, dass bspw. auf einer 
weißen Fläche irgendwann die Wand aufhört und eine Bibliothek beginnt, oder wenn 
wir hören, dass eine Melodie begonnen hat und wann sie von einem anderen musi
kalischen Thema abgelöst wird. Cassirer behauptet, dass Wahrnehmung und Begriff 
dieselbe Funktion erfüllen, was letztlich auch erklärt, warum Wahrnehmung und Be
griff, warum Geist und Welt zueinander passen können. Er schreibt:

Alle Bestandteile, die den Begriff der Erkenntnis konstituieren, sind wechselseitig aufeinander und 
auf das gemeinsame Ziel der Erkenntnis, auf den „Gegenstand“ bezogen: Die genauere Analyse 
vermag daher in jedem einzelnen von ihnen schon den Hinweis auf alle übrigen zu entdecken. Die 
Funktion der einfachen Empfindung und Wahrnehmung „verbindet“ sich hier nicht nur mit den 

114 Tobias Endres 



intellektuellen Grundfunktionen des Begreifens, des Urteilens und Schließens, sondern sie ist 
selbst schon eine solche Grundfunktion – sie enthält implizit, was dort in bewußter Formung und 
in selbständiger Gestaltung heraustritt. (Cassirer 2001, 280)

Folgt daraus nun, dass Cassirer durch diese These keine Mittel mehr an der Hand hat, 
um die Eigenart der Ausdruckswahrnehmung als nicht-begriffliche Prägnanzbildung 
im Aufbau symbolischer Formvarianz in ihr Recht zu setzen? Dies hängt letztlich davon 
ab, was man unter ›Gegenstand‹ versteht. Dieser Begriff steht in obigem Zitat in An
führungszeichen und Cassirer überführt ihn am Ende des Zitats in denjenigen ›selb
ständiger Gestaltung‹. Wenn wir davon ausgehen, dass auch die Ausdruckswahrneh
mung eine Art Selektion von Invarianten und nicht nur eine diffuse Aufnahme nicht- 
individuierter Stimmungen, Gefühle und Gestalten ist, dann verfängt Stoellgers Kritik, 
Cassirer konzipiere die Ausdruckswahrnehmung infolge ihres intrinsischen Zusam
menspiels mit der Dingwahrnehmung als begriffliche und somit reihenhafte Gegen
ständlichkeit, nicht. Gegenständlichkeit meint hier nämlich nicht mehr, als dass auch 
die Ausdruckswahrnehmung intentional auf individuierte Einheiten gerichtet ist. Die 
Individuierung von Gestalten wie dem Figur-Hintergrund-Kontrast, der Übersumma
tivität einer Melodie oder einer Emotion muss jedoch, und das ist Cassirers Punkt, re
gelhaft erfolgen. Und so auch die Metapher, die sich der Regel der Analogie im weitest 
möglichen Sinne bedient. Diese Regelhaftigkeit, nicht also Begrifflichkeit, erläutert 
Cassirer in seiner mittleren Schaffensphase nicht mehr anhand des Reihenbegriffs, 
sondern anhand des mathematischen Gruppenbegriffs, was in gebotener Kürze um
rissen werden soll.

In Gruppenbegriff und Wahrnehmungstheorie geht es Cassirer um den Nachweis 
einer funktionellen Gemeinsamkeit zwischen der Transformierbarkeit aus gruppen
theoretischer Sichtweise und den Transformationsleistungen der Wahrnehmungs
konstanten. Seine Leitthese lautet: „Dem mathematischen Begriff der „Transformier
barkeit“ entspricht im Wahrnehmungsgebiet der Begriff der ›Transponierbarkeit‹“ 
(Cassirer 2010, 167). Dieser Anspruch verblüfft, denn Cassirer hält wie bereits zuvor 
daran fest, dass die „Wahrnehmung „schätzt“ – und diese Schätzung kann über ein 
›Mehr oder Weniger‹ nicht hinausgelangen; sie ist notwendig vage und unpraezis“ 
(Cassirer 2010, 156). Was meint Cassirer hier mit ‚Entsprechung‘, wenn mathematische 
Begriffe und Wahrnehmungskonstanten hinsichtlich der Präzision ihrer Individuie
rungsleistungen so heterogen sind? Zur Beantwortung dieser Frage muss zunächst 
geklärt werden, was ‚Transformierbarkeit‘ gruppentheoretisch bedeutet. Die Grup
pentheorie ist eine Disziplin der Algebra, die so allgemein ist, dass sie auch geometri
sche Sachverhalte wie Lage und Bewegung im Raum oder auch Symmetrien von Ob
jekten umfasst. Eine Gruppe besteht aus Gruppenelementen und einer Verknüpfung, 
für die gilt, dass die Kombination zweier Elemente wieder ein Element der Gruppe ist. 
Bei einer Transformationsgruppe sind die Elemente Transformationen und die Ver
knüpfung deren sukzessive Ausführung. Eine Transformation wiederum ist definiert 
als Bijektion einer Menge auf sich selbst. Hinsichtlich der Geometrie bedeutet dies nun, 
zu fragen, welche Eigenschaften von Gebilden einer bestimmten Mannigfaltigkeit bei 

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 115



der Anwendung einer Transformationsgruppe auf diese Mannigfaltigkeit gleichbleiben. 
Geometrische Eigenschaften drücken sich demnach in Formeln aus, die gegen eine 
bestimmte Transformationsgruppe invariant sind. In der euklidischen Geometrie be
trachtet man bspw. Drehung, Parallelverschiebung, Spiegelung und Skalierung und 
untersucht die dieser Gruppe zugrunde liegenden Invarianten. Abhängig davon, welche 
Transformationen man zulässt, ergeben sich aus der Gruppe unterschiedliche Invari
anten. Hieraus folgt, dass sich eine geometrische Eigenschaft erst aus der Wahl einer 
Transformationsgruppe ergibt; ihr Fundament liegt in Regeln, nicht in der Anschauung. 
Was dies zur Folge hat, kann man sich folgendermaßen veranschaulichen: Ein positiv 
gekrümmtes Dreieck (z. B. auf einer Kugeloberfläche) oder ein negativ gekrümmtes 
Dreieck (z. B. auf einer Sattelfläche) weist eine größere oder kleinere Winkelsumme als 
180° auf und ist trotz differierender Eigenschaften zum Dreieck im euklidischen Raum 
ein Dreieck. Dessen Invariantenstrukturen müssen folglich komplexer sein, als es die 
euklidische Geometrie voraussetzt. Geometrische Eigenschaften gelten diesen Überle
gungen zufolge also ausschließlich relativ zu einem Bezugssystem, das man zunächst 
wählen muss; es gibt keine invarianten Eigenschaften ‚an sich‘.

Geschichtlich betrachtet macht Cassirer im Denken Henri Poincarés die erste 
fruchtbare Zusammenführung von Gruppentheorie und Wahrnehmungspsychologie 
fest (Cassirer 2010, 138 – 9). Dieser hatte die mathematischen Operationen mit den 
Wahrnehmungsleistungen verglichen, die trotz Positions- und Lagewechsel im Raum, 
der Perspektivität des Wahrnehmenden und der ‚Abschattung‘ der Objekte (Husserl 
1976, 83 – 89; Husserl 1968, 150 – 187) das Wahrnehmungsobjekt korrigieren und kom
pensieren. Cassirer glaubt, dass Poincaré hier einem „methodischen Grundproblem auf 
der Spur war“ (Cassirer 2010, 140) und er zwischen mathematischem Gruppenbegriff 
und den Problemen der Wahrnehmungspsychologie einen internen Zusammenhang 
aufweisen kann, der „erkenntnistheoretischer Art“ (Cassirer 2010, 140) sei. Dazu stellt er 
klar, dass es sich hierbei um keinen „ontologischen, sondern einen rein logischen 
Sachverhalt“ (Cassirer 2010, 140) handelt, und formuliert Ziel und Weg der Untersu
chung folgendermaßen:

Worauf unsere Betrachtung letzten Endes abzielt, ist eine bestimmte Form der Begriffsbildung 
klarzulegen, die ihren deutlichsten Ausdruck in bestimmten ganz abstrakten Schöpfungen der 
modernen Geometrie gefunden hat, um sodann zu zeigen, daß diese Form nicht auf diese Sphäre 
allein beschränkt ist, sondern von weit allgemeinerer Geltung und allgemeinerem Gebrauch ist. Sie 
reicht weiter und tiefer; sie senkt, bildlich gesprochen, ihre Wurzeln bis in das Erdreich der 
Wahrnehmung selbst herab. (Cassirer 2010, 140)

Der Funktion der Konstantenbildung gibt Cassirer nun eine geringe, aber im Prinzip 
augenfällige Neuakzentuierung, indem er sie auf das Prinzip der symbolischen Prä
gnanz bezieht:

Wir beschreiben also das Verhältnis nicht zureichend, wenn wir sagen, daß durch die Wahr
nehmung die konstanten Verhältnisse der Dinge einfach auf uns übertragen und in unserem Be
wusstsein widergespiegelt werden. Es liegt vielmehr so, daß das Suchen nach Konstanz, die ›In

116 Tobias Endres 



tention‹ auf bestimmte Invarianten ein eigentümlicher Grundzug der Wahrnehmung, eine ihr 
innewohnende Funktion ist, und daß diese Funktion die Bedingung dafür ist, daß es zur An
schauung eines objektiven Seins und zu einer objektiven Erkenntnis kommt. (Cassirer 2010, 161)

Die Intentionalität der Wahrnehmung, ihre geistige Ausrichtung, ist als Ausrichtung auf 
Invarianten hiermit noch einmal allgemeiner bezeichnet, als es im Theorem der 
symbolischen Prägnanz hinsichtlich der Ausrichtung auf Sinnstrukturen formuliert 
wurde, steht hierzu aber nicht im Widerspruch. Vielmehr hellt der Gruppenbegriff auf, 
wie man sich die präprädikative Schematisierung von Sinnlichkeit und Sinn vorstellen 
kann und somit letztlich auch, nach welcher Regelhaftigkeit die Metapher und somit ein 
Denken ohne Worte vonstatten geht.

Den finalen Nachweis hierfür führt Cassirer entlang des kantischen Begriffs der 
produktiven Einbildungskraft aus dem Schematismus-Kapitel der Kritik der reinen 
Vernunft, der gleichermaßen für das Wahrnehmungsbewusstsein wie für die Bildung 
von Gruppenbegriffen konstitutiv ist. Kant nennt das Schema ein „Verfahren der Ein
bildungskraft, einem Begriff sein Bild zu verschaffen“ (Kant 1956, A 140/B 179). Bilder 
selbst können diese Funktion nicht übernehmen. Aus der Anschauung beliebig vieler 
Dreiecke (rechtwinklig, gleichseitig usf.) ergibt sich nicht, was als Dreieck gilt. Das 
Verfahren des Schematisierens ist daher „eine Regel der Synthesis der Einbildungs
kraft“ (Kant 1956, A 141/B 180). Der „intendierte „Gegenstand“ der Wahrnehmung […] ist 
im Wahrnehmungsbewusstsein selbst niemals durch ein blosses Bild ausdrückbar, 
sondern […] kann wiederum nur durch eine Regel repräsentiert sein“ (Cassirer 2010, 
163). Genau diese Form der Regelhaftigkeit – das ist Cassirers Schlussfolgerung – er
möglicht der Wahrnehmungssynthesis die Schaffung neuer Formvarianz nach Vorbild 
der geregelten Selbstabbildung einer Menge durch die Transformationsgruppe:

Unsere früheren Betrachtungen über den Gruppenbegriff liefern uns sofort einen Anhalt zur 
näheren Bestimmung dessen, was in jener ‘Regel’, durch die erst die Allgemeinheit der geome
trischen Begriffe und die der Wahrnehmungsbegriffe zu erreichen ist, enthalten und was unter ihr 
zu verstehen ist. Um es auf einen knappen und praecisen Ausdruck zu bringen, liesse sich geradezu 
sagen, daß die Regel diejenige Transformationsgruppe ist, in Bezug auf welche die Abwandlung des 
einzelnen Bildes betrachtet wird. (Cassirer 2010, 163)

Cassirers Ergebnis lässt sich dahingehend zusammenfassen, dass sich im Lichte von 
Gruppentheorie und Wahrnehmungskonstanz dasjenige erhellt, was Kant als Sche
matismus und „verborgene Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele“ (Kant 1956, A 
141/B 180 – 1) bezeichnet hatte: die Bildung von Invarianten durch jegliche Formvarianz 
hinweg. „Jede Invariante der Wahrnehmung stellt […] ein Schema [dar], auf das hin die 
einzelnen sinnlichen Erfahrungen orientiert und dem gemäss sie interpretiert werden“ 
(Cassirer 1956, 176). Und damit wäre der Einwand, dass Cassirers Orientierung an der 
mathematischen Erkenntnis den Reihenbegriff auf die Metapher übertrage und somit 
die Pluralität seiner Kulturtheorie durch eine zielgerichtete Reihung der Formvarian
zen unterlaufe, widerlegt.

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 117



Zusammenfassung
Entgegen der in der Forschungsliteratur aufgekommenen Kritik, Cassirer unterlaufe 
durch einen seit Substanzbegriff und Funktionsbegriff unverändert bleibenden und von 
Lotze übernommenen Begriffsbegriff die in seiner reifen Philosophie entwickelte Idee 
der Prägnanzbildung, konnte gezeigt werden, dass der Reihenbegriff aus dem Früh
werk in Cassirers mittlerer Schaffensperiode und dem Spätwerk dem Gedanken der 
Invariantenbildung weicht. Dadurch sind die systematischen Voraussetzungen gege
ben, Prägnanzbildung und Formvarianz im Ausgang von der Metapher zu verstehen, 
ohne die Pluralität der Kultur nach dem bekannten Schema vom Mythos zum Logos 
aufreihen zu müssen. Dies hat zur Folge, dass das möglicherweise bei Cassirer vorlie
gende ‚Telos der Wissenschaft‘, das aus der Perspektive einer Logik symbolischer 
Entwicklung vom Sinnlichen zum Abstrakten zweifellos immer wieder aufscheint, 
nicht mehr als Resultat eines am Reihenbegriff orientierten Begriff des Begriffs ver
standen werden kann. Die Metapher wiederum verweist im System der symbolischen 
Formen darauf, dass man innerhalb von Cassirers genealogisch imprägnierten Struk
turanalysen Formvarianz letztlich als Verflechtungen verstehen muss, in denen Anfang 
und Ende immer nur idealtypisch gegeneinander abgegrenzt sind und der Blick aufs 
Ganze keine absolute Reihe ergeben kann. Das Wahre ist so auch bei Cassirer „das 
Ganze bis auf Eins“ (Hogrebe 1989, 130).

Literatur
Abel, Günter. 2004. Zeichen der Wirklichkeit. Suhrkamp.
Adams, David. 1990. „Metaphern für den Menschen. Die Entwicklung der anthropologischen 

Metaphorologie Hans Blumenbergs“. Germanica 8: 171 – 191 [online: 1 – 14].
Blumenberg, Hans. 1960. „Paradigmen zu einer Metapherologie“. Archiv für Begriffsgeschichte 6: 7 – 142.
Blumenberg, Hans. 1966. Die Legitimität der Neuzeit. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979a. Arbeit am Mythos. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979b. Die Lesbarkeit der Welt. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001. Ästhetische und metaphorologische Schriften. Suhrkamp.
Buntfuß, Markus. 2006. „Mythos und Metapher bei Vico, Cassirer und Blumenberg“. In Moderne und 

Mythos, hrsg. Silvio Vietta und Herbert Uerlings, 67 – 78. Wilhelm Fink.
Cassirer, Ernst. 2000. Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grundfragen der 

Erkenntniskritik. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2001. Die Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2002a. Die Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil. Das mythische Denken. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2002b. Die Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phänomenologie der Erkenntnis.

Meiner.
Cassirer, Ernst. 2003a. „Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der Götternamen“. In Ernst 

Cassirer, Aufsätze und kleine Schriften (1922—1926), 227 – 311. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2003b. „Zur ‚Philosophie der Mythologie‘“. In Ernst Cassirer, Aufsätze und kleine Schriften 

(1922—1926), 165 – 195. Meiner.

118 Tobias Endres 



Cassirer, Ernst. 2005. Axel Hägerström. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Gegenwart. Thorilds 
Stellung in der Geistesgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts. Meiner.

Cassirer, Ernst. 2006. An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2007. „Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien“. In Ernst Cassirer, Aufsätze und 

kleine Schriften (1941—1946), 355 – 486. Meiner.
Cassirer, Ernst. 1999. Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. Nachgelassene Manuskripte und Texte. 

Band 2. Meiner.
Cassirer, Ernst. 2010. „Gruppenbegriff und Wahrnehmungstheorie“. In Ernst Cassirer, Nachgelassene 

Manuskripte und Texte. Band 8. Vorlesungen und Vorträge zu philosophischen Problemen der 
Wissenschaften 1907 – 1945, 135 – 180. Meiner.

Endres, Tobias. 2020. Ernst Cassirers Phänomenologie der Wahrnehmung. Meiner.
Endres, Tobias. 2023. „On the Reality and Value of Technology“. Argumentos de Razón Técnica 26, 51 – 83.
Haverkamp, Anselm. 2016. „Blumenberg in Davos: The Cassirer—Heidegger Controversy Reconsidered“. 

MLN 131, no. 3: 738 – 753.
Hogrebe, Wolfgang. 1989. Prädikation und Genesis. Metaphysik als Fundamentalheuristik im Ausgang von 

Schellings „Die Weltalter“. Suhrkamp.
Huss, Till Julian. 2019. Ästhetik der Metapher. Bielefeld: Transcript.
Husserl, Edmund. 1968. Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925 (=Husserliana 

9). Martinus Nijhoff.
Husserl, Edmund. 1976. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes 

Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (=Husserliana 3/1). Martinus Nijhoff.
Janz, Nathalie. 1999. „Die Transformation erkenntnistheoretischer Metaphern im Werk Ernst Cassirers“. In 

Literarische Philosophie – Philosophische Literatur, hrsg. Richard Faber and Barbara Naumann, 
135 – 151. Königshausen & Neumann.

Koerner, Joseph Leo. 1993. „Ideas About the Thing, Not the Thing Itself: Hans Blumenberg’s Style“. History 
of the Human Sciences 6, no. 4: 1 – 10.

Kreis, Guido. 2010. Cassirer und die Formen des Geistes. Suhrkamp.
Kreis, Guido. 2015. „The Varieties of Perception. Non-Conceptual Content in Kant, Cassirer, and 

McDowell“. In The Philosophy of Ernst Cassirer. A Novel Assessment, hrsg. J Tyler Friedman und 
Sebastian Luft, 313 – 337. De Gruyter.

Leander, Folke. 1949. „Further Problems Suggested by the Philosophy of Symbolic Forms“. In The 
Philosophy of Ernst Cassirer. The Library of Living Philosophers. Volume VI, hrsg. Paul Arthur Schilpp, 
337 – 57. Northwestern University Press.

Maly, Sebastian. 2012. Kant über die symbolische Erkenntnis Gottes. De Gruyter.
Matherne, Samantha. 2021. Cassirer. Routledge.
McDowell, John. 2009. „Conceptual Capacities in Perception“. In Having the World in View. Essays on Kant, 

Hegel, and Sellars, John McDowell, 127 – 144. Harvard University Press.
Nietzsche, Friedrich. 1999. Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Bd. 1: Die Geburt der Tragödie. 

Unzeitgemäße Betrachtungen. Nachgelassene Schriften 1870 – 1873. dtv.
Plümacher, Martina. 1997. „Gestaltpsychologie und Wahrnehmungstheorie bei Ernst Cassirer“. In Von der 

Philosophie zur Wissenschaft. Cassirers Dialog mit der Naturwissenschaft, hrsg. Enno Rudolph und Ion 
O. Stamatescu, 170 – 207. Meiner.

Recki, Birgit. 1999. „Der praktische Sinn der Metapher. Eine systematische Überlegung mit
Blick auf Ernst Cassirer“. In Die Kunst des Überlebens. Nachdenken über Hans Blumenberg, hrsg. Franz 

Joseph Wetz und Hermann Timm, 142 – 163. Suhrkamp.
Rudolph, Enno. 1992. „Sprache zwischen Mythos und Erkenntnis. Zu Cassirers Diagnose der Tragik 

sprachlichen Fortschritts“. In Sagen, was die Zeit ist. Analysen zur Zeitlichkeit der Sprache, hrsg. Enno 
Rudolph und Heinz Wissmann, 79 – 92. J.B. Metzler.

Rudolph, Enno. 1999. „Metapher oder Symbol. Zum Streit um die schönste Form der Wahrheit. 
Anmerkungen zu einem möglichen Dialog zwischen Hans Blumenberg und Ernst Cassirer“. In 

Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff 119



Metapher und Wirklichkeit. Die Logik der Bildhaftigkeit im Reden von Gott, Mensch und Natur, Dietrich 
Ritschl zum 70. Geburtstag, hrsg. Reinhold Bernhardt und Ulrike Link-Wieczorek, 320 – 328. 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Rudolph, Enno. 2003. Ernst Cassirer im Kontext. Kulturphilosophie zwischen Metaphysik und Historismus. Mohr 
Siebeck.

Rudolph, Enno. 2012. „Die nachmetaphysische Moderne im Widerstreit: Cassirers Symbolismus und 
Rortys Pragmatismus“. Filmed 17 November 2012 at Cassirer et l’exil américain (1941 – 1945), Paris, 
Video, 48:07. http://savoirs.ens.fr/expose.php?id=1021 (letzter Zugriff am 26. Juni 2025).

Stoellger, Philipp. 1999. „Von Cassirer zu Blumenberg“. In Loccumer Protokolle 30/98, hrsg. Wolfgang 
Vögele, 108 – 149. Evangelische Akademie Loccum.

Stoellger, Philipp. 2000. „Die Metapher als Modell symbolischer Prägnanz“. In Die Prägnanz der Religion 
und Kultur, hrsg. Dietrich Korsch und Enno Rudolph, 100 – 138. Mohr Siebeck.

Truwant, Simon. 2022. Cassirer and Heidegger in Davos. Cambridge University Press.
Waldow, Stephanie. 2006. Der Mythos der reinen Sprache. Walter Benjamin, Ernst Cassirer, Hans Blumenberg.

Wilhelm Fink.
Wittgenstein, Ludwig. 1997. Philosophische Untersuchungen. Blackwell.

120 Tobias Endres 

http://savoirs.ens.fr/expose.php?id=1021

	Tobias Endres
	Formvarianz durch Invarianz Zum Zusammenhang von Metapher, Reihe und Gruppenbegriff
	Einleitung
	1 Prägnanzbildung, Ausdruckswahrnehmung und das Problem der Reihe
	2 Formvarianz und Metapher
	3 Formvarianz als Invarianz
	Zusammenfassung
	Literatur


