
Gottfried Gabriel
Kategoriale Unterscheidungen und „absolute 
Metaphern“ 
Zur systematischen Bedeutung von 
Begriffsgeschichte und Metaphorologie

Abstract: Categorial Distinctions and „Absolute Metaphors“. On the Systematic Sig
nificance of the History of Concepts and Metaphorology. Against the attempt to place 
Blumenberg’s metaphorology in opposition to the history of concepts and in particular 
against the Historisches Wörterbuch der Philosophie founded by Joachim Ritter, the 
history of metaphors is presented as a supplement to the history of concepts. The fact 
that metaphors were not included in Ritter’s dictionary is not to be understood as their 
exclusion, but solely due to the fact that the endeavour would have been overburdened 
by such an expansion. After all, it already consists of 13 volumes. The history of phi
losophy shows that philosophical discourse essentially consists of the justification (and 
criticism) of categorial distinctions, whereby the use of metaphors plays a central role. 
This is exemplified by the categorial metaphors of the logician Gottlob Frege.

Einleitung
Hielt man Metaphern in der Philosophie lange Zeit für eine lässliche, aber doch ver
meidbare Versündigung gegen den Geist der Wissenschaftlichkeit, so hat sich inzwi
schen die Auffassung durchgesetzt, dass sie ihren legitimen Platz in den Wissenschaften 
selbst haben. Der Streit ist aber noch nicht endgültig ausgetragen. Vor allem bleibt die 
Frage, ob wir aus der Legitimität metaphorischer Rede weitergehende methodologische 
Schlüsse zu ziehen haben. Sind Metaphern ein zwar nützliches illustrierendes Hilfs
mittel der Darstellung, auf das man prinzipiell auch verzichten könnte, oder kommt 
ihnen eine grundlegende Rolle zu? Ist schließlich gar, was die Philosophie anbelangt, 
aus deren Gebrauch von Metaphern auf ihren Charakter als Literatur zu schließen (de 
Man 1983, 437)? In einem allgemeinen Sinne ist allerdings gar nicht zu bestreiten, dass 
Philosophie auch Literatur ist, weil sie sich offenkundig unterschiedlichster literari
scher Formen bedient. Insofern kann eine historische Entfaltung des Spektrums dieser 
Formen einer einseitigen normativen Fixierung entgegenarbeiten. Im Dekonstrukti
vismus scheint man diesen Umstand aber zum Anlass nehmen zu wollen, das Selbst

Notiz: Mein Beitrag ist ein leicht veränderter Wiederabdruck eines Aufsatzes, der erschienenen ist in: 
Metaphorologie. Zur Praxis von Theorie, herausgegeben von Anselm Haverkamp und Dirk Mende (Gabriel 
2009).

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111613086-003 



verständnis der Philosophie in ihrem systematischen Erkenntnisanspruch subversiv in 
Frage zu stellen.

Gegen eine solche „Einebnung des Gattungsunterschiedes von Philosophie und 
Literatur“ ist zu Recht Einspruch erhoben worden, allerdings von einem wiederum 
einseitigen geltungstheoretischen und damit wahrheitsorientierten Standpunkt aus, 
der den erkenntnisvermittelnden Momenten literarischer Formen nicht gerecht zu 
werden vermag (Habermas 1988, 219 – 247). Als Lösung in dieser Auseinandersetzung 
bietet sich ein Erkenntnisbegriff an, der die traditionelle Gleichsetzung von Erkenntnis 
und Aussagenwahrheit aufgibt und dabei an der erkenntnisvermittelnden Rolle lite
rarischer und rhetorischer Sprachelemente festhält. Damit lässt sich nicht nur die 
dekonstruktive Provokation, die selbst analytische Philosophen verunsichert hat, gegen 
sie selbst wenden, sondern trägt auf diese Weise auch dazu bei, die bisherige Gegen
überstellung von Wissenschaft und Kunst in eine sich ergänzende Komplementarität 
von Erkenntnisformen zu überführen. Dieser Gedanke der Komplementarität, den ich 
hier nur anführen, aber nicht ausführen kann, liegt den folgenden Überlegungen zu 
Grunde.

1 Begriffsgeschichte und Metaphorologie
Die Diskussion um das Verhältnis zwischen Philosophie und Literatur hat sich in der 
methodologischen Gretchenfrage „Wie hast du’s mit der Metapher?“ zugespitzt. Dabei 
geht es insbesondere um das Verhältnis zwischen Begriffen und Metaphern. Diese 
Diskussion ist nun auf die Frage nach dem Verhältnis von Begriffs- und Metaphern
geschichte ausgedehnt worden. Den aktuellen Anlass hierzu hat der Abschluss des 
„Historischen Wörterbuchs der Philosophie“ gegeben (Ritter et al. 1971 – 2007). Dieses 
Wörterbuch ist ein begriffsgeschichtliches Wörterbuch, in dem bewusst darauf ver
zichtet wurde, Metaphern und metaphorische Wendungen in die Nomenklatur auf
zunehmen. Dies bedeutet freilich nicht, dass in den Artikeln von Metaphern überhaupt 
nicht die Rede ist. In den Explikationen ihrer Begriffe haben klassische Autoren viel
fach auf Metaphern zurückgegriffen, so dass eine Geschichte der Begriffe in solchen 
Fällen gar nicht umhin kommt, Metaphern zu berücksichtigen. In diesem Sinne liefert 
die Begriffsgeschichte selbst Belege dafür, dass es eine scharfe Trennung zwischen 
Begriffen und Metaphern gar nicht gibt – und daher auch keine völlige Trennung 
zwischen Begriffs- und Metapherngeschichte.

Mit wörtlichem Bezug auf Hans Blumenbergs Projekt einer „Metaphorologie“ ge
steht Joachim Ritter, der Gründungsherausgeber des „Historischen Wörterbuchs der 
Philosophie“, im Vorwort zum ersten Band denn auch zu, dass gerade Metaphern „an 
die ‚Substruktur des Denkens‘ heranführen“ (Blumenberg 1999, 13). Dementsprechend 
ist die Entscheidung gegen die Aufnahme von Metaphern kein ‚Metaphernverbot‘, wie 

52 Gottfried Gabriel 



Anselm Haverkamp zu meinen scheint, sondern einzig pragmatisch bedingt und der 
Darstellungsform des Lexikons geschuldet.¹

So wie sich Ritter zufolge die Begriffsgeschichte keineswegs gegen die Anerkennung 
der Metaphorologie sperrte, so hat umgekehrt Blumenberg die Metapherngeschichte 
als Erweiterung der philosophischen Begriffsgeschichte gesehen, insofern bestimmte, 
nämlich „absolute“ Metaphern, „Grundbestände der philosophischen Sprache“ aus
machen können, „die sich nicht ins Eigentliche, in die Logizität zurückholen lassen“ 
(Blumenberg 1999, 10). In diesem Sinne beschreibt Blumenberg „das Verhältnis der 
Metaphorologie zur Begriffsgeschichte (im engeren terminologischen Sinne) als ein 
solches der Dienstbarkeit“ (Blumenberg 1999, 10). In einem Gegensatz zur Begriffsge
schichte steht das metaphorologische Projekt demnach nicht – zumindest nicht zu 
Beginn beider Unternehmungen.

Soweit Blumenberg letztlich auf Distanz zu Ritter gegangen ist, betrifft diese Ein
stellung nicht die Sache der Begriffsgeschichte selbst.² Tatsache ist allerdings, dass sich 
Blumenberg dem umfänglichen Angebot Ritters zur Übernahme von Artikeln für das 
„Historische Wörterbuch der Philosophie“³ (darunter ‚Metapher‘ und ‚Metaphorologie‘) 
höflich verweigerte, wobei er sich aber gleichzeitig bereit erklärte, das in seinen Ar
beiten „enthaltene begriffsgeschichtliche Material“ zur Verfügung zu stellen.⁴ Bezogen 
auf das „mit der Lizenz jeder Ausbeutung“ angebotene Manuskript zu dem späteren 
Buch „Die Legitimität der Neuzeit“ heißt es: „Auch dieses Manuskript wird freilich die 
Schwierigkeiten deutlich machen, die ich als Mitarbeiter Ihres Unternehmens hätte; 
aber es wird demjenigen Ihrer Mitarbeiter, der die Kurzfassung herstellen wird, doch 
auch das wortgeschichtlich orientierte Material an die Hand geben, so daß sich aus der 
Differenz der begriffsgeschichtlichen ‚Theorien’ für diesen Fall keine Nachteile ergeben 
werden. Ich freue mich aber aufrichtig, daß meine düsteren Prognosen für die Unter
bringung der Artikel offenbar nicht eingetroffen sind.“ Die „Differenz“, das macht 
dieses Zitat deutlich, betrifft vor allem die lexikalische Darstellungsform des „Histori
schen Wörterbuchs der Philosophie“, der sich Blumenberg nicht unterwerfen mochte 
und von der sich Blumenbergs essayistisch aufbereitete ‚Zettelkästen‘ aufschlussreicher 
Fundstellen deutlich unterscheiden.

Von der materiellen Referenz dieser Charakterisierung, nämlich den realen Zet
telkästen, die erst durch das Diktat mittels Stenorette Textgestalt annahmen, kann man 

1 Zu den ‚Belegen’ vgl. meine Besprechung von Anselm Haverkamp, Metapher. Die Ästhetik in der 
Rhetorik. Bilanz eines exemplarischen Begriffs, (Haverkamp 2007; Gabriel 2008).
2 Zur genaueren Untersuchung dieses Verhältnisses liegen die Nachlässe beider im ‚Deutschen Lite
raturarchiv Marbach‘ bereit.
3 Brief Ritter an Blumenberg vom 15. 8.1964 (Akten des Historischen Wörterbuchs der Philosophie:
Universitätsarchiv der FU Berlin, HWdPh, 218): „Ich weiß, wie sehr Sie belastet sind. Doch meine ich, 
daß das, was Sie im Felde begriffsgeschichtlicher Forschung bereits getan haben und nun in Ihrem 
Gießener Kreis zu fortgehender fruchtbarer Wirkung bringen, uns (darf ich sagen?) ein Recht gibt, Sie 
um Mitarbeit zu bitten.“
4 Auszugsweise Abschrift aus dem Brief Blumenberg an Ritter vom 18.1.1965 (Akten des Historischen 
Wörterbuchs der Philosophie, a.a.O.).

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 53



sich im ‚Deutschen Literaturarchiv Marbach‘ überzeugen. Zu Recht spricht A. Haver
kamp von einem „Labor der Zettelkästen“.⁵ Um so weniger nachzuvollziehen ist daher 
seine Behauptung, dass „Blumenbergs Metaphorologie das Rittersche Wörterbuch zur 
Gänze und mit wesentlichem Gewinn ersetzen könnte“ (Haverkamp 2007, 162). Ein 
solches Ansinnen liefe vermutlich darauf hinaus, die lexikalische durch eine dekon
struktive Form des Wörterbuchs abzulösen, wie sie in Ansätzen in dem sprachkriti
schen „Wörterbuch der Philosophie“ von Fritz Mauthner, einem Vorläufer der De
konstruktion, realisiert wurde – gemäß dem Grundsatz, dass die Menschen „mit den 
Worten ihrer Philosophien niemals über eine bildliche Darstellung der Welt hinaus 
gelangen können“ (Mauthner 1980, XI). Nur unter einer solchen Voraussetzung näm
lich, dass es nur Metaphern und gar keine Begriffe gibt, könnte die Metaphorologie die 
Begriffsgeschichte „ersetzen“, statt sie zu ergänzen und zu erweitern. Blumenberg 
hatte, wie der zitierte Briefauszug dokumentiert, bereits Zweifel, ob Ritter überhaupt 
Autoren für sein pragmatisch reduziertes Unternehmen finden würde, eine metapho
rologische Erweiterung hätte das Projekt in der Tat „erledigt“ (Haverkamp 2007, 147), 
allerdings in dem Sinne, dass es nicht zu einem Abschluss gekommen wäre.

Blumenberg selbst hält an der Differenz zwischen Begriffen und Metaphern fest 
und steht damit in Distanz zur Dekonstruktion, die ihn gleichwohl zu vereinnahmen 
sucht (Haverkamp 2007, 119).⁶ Wenn er „Begriff und Metapher, Definition und Bild als 
Einheit der Ausdruckssphäre eines Denkers oder einer Zeit“ zu behandeln gedenkt 
(Blumenberg 1999, 49), so ist dies nur möglich, wenn man zuvor beides unterscheidet. 
Nachdem in der Dekonstruktion – im Anschluss an Nietzsche – zunächst die Tendenz 
bestand, Begriffe einseitig auf ihren metaphorischen Ursprung hin zu befragen, gibt 
Jacques Derrida auch schon mal anders herum zu bedenken, ob nicht alle Metaphern 
„streng genommen“ (!) Begriffe seien, so dass zu fragen wäre, ob es überhaupt „sinnvoll“ 
sei, „sie in Opposition zu setzen“ (Derrida 1988, 252). Richtig daran ist, dass es eine feste 
Grenze nicht gibt. Wesentlicher ist, dass sowohl Begriffe als auch Metaphern korri
gierbar sind und dass die Korrektur im einen wie im anderen Falle eine Erkennt
nisleistung darstellt.

Blumenberg räumt ein, dass auch eine absolute Metapher „durch eine andere er
setzt bzw. vertreten oder durch eine genauere korrigiert werden kann“ (Blumenberg 
1999, 12 – 13). Er vertritt insoweit zwar eine Unhintergehbarkeit der Metaphorik über
haupt, nicht aber die Unhintergehbarkeit konkreter Metaphern. Sofern uns bestimmte 
Bilder oder Metaphern – mit Wittgenstein zu sprechen – auch „gefangen“ halten mögen, 
so sind wir ihnen doch nicht rettungslos ausgeliefert. Blumenberg selbst nimmt dem
entsprechende Korrekturen jedoch nicht vor, sondern betont vielmehr, „daß eine Me
taphorologie ja nicht zu einer Methode für den Gebrauch von Metaphern oder für den 
Umgang mit den in ihnen sich kundgebenden Fragen führen kann“ (Blumenberg 1999, 

5 Anselm Haverkamp, „Editorisches Nachwort“ zu Hans Blumenberg, Theorie der Unbegrifflichkeit
(Blumenberg 2007, 116 – 117).
6 Es ist sogar davon die Rede, dass Metaphorologie (Blumenberg) und Grammatologie (Derrida) in 
ihrem „Befund […] übereinstimmen“ (Haverkamp 2007, 163).

54 Gottfried Gabriel 



23 – 24). Für ihn ist die Metapher „als Thema der Metaphorologie“ lediglich ein 
„historischer Gegenstand“ (Blumenberg 1999, 24). Worin kann dann aber ein systema
tisches Interesse an der Metaphorologie bestehen? Eine Antwort deutet sich in der 
Bemerkung an, „daß eine Metaphorologie – als Teilaufgabe der Begriffshistorie und wie 
diese selbst als Ganzes – immer eine Hilfsdisziplin der aus ihrer Geschichte sich selbst 
verstehenden und ihre Gegenwärtigkeit erfüllenden Philosophie zu sein hat“ (Blu
menberg 1999, 111). Blumenberg vollzieht diesen Schritt in die Gegenwärtigkeit des 
systematischen Denkens allerdings nicht selbst. Wie auch sonst in seinen Schriften übt 
er sich mit Selbstzuschreibungen wie „Halbzeug“ (Blumenberg 1999, 29) topos-artig in 
‚Bescheidenheit‘.⁷ Ungeachtet des ironischen Untertons ist eine solche Haltung auch 
berechtigt; denn die Scheu vor einem systematisch ordnenden Zugriff ist unverkennbar.

Einen systematischen Anspruch scheint Blumenberg schon deshalb nicht erheben 
zu wollen, weil sich absolute Metaphern nicht „verifizieren“ lassen (Blumenberg 1999, 
23). Ihre Wahrheit sei vielmehr in dem weiten Sinne „pragmatisch“, dass sie ein Be
mühen um lebensweltliche „Orientierung“ zum Ausdruck bringen. Eine Kritik solcher 
Orientierungsbemühungen findet allenfalls implizit statt. Letztlich geht Blumenberg 
von einem historischen Faktum aus und beschränkt sich darauf, „den pragmatischen 
Sinn der absoluten Metapher zu veranschaulichen und methodisch zu erschließen“ 
(Blumenberg 1999, 29). Als Motiv der Analysen verbleibt ein anthropologisches Inter
esse, das die metaphysischen Anstrengungen der Vergangenheit auf den Ausdruck von 
Lebensorientierungen oder „Lebensgefühlen“ (Dilthey) zurückführt. Blumenberg selbst 
bezieht sich eher auf die Tradition der phänomenologischen Daseinsanalyse (Heideg
ger).

Aus systematischer Perspektive ist zunächst darauf hinzuweisen, dass sich nicht 
nur Metaphern, sondern auch begriffliche Unterscheidungen nicht „verifizieren“ las
sen. Verifizieren lassen sich nur Aussagen und Behauptungen, also propositionale Ge
bilde, Metaphern und Begriffe sind aber nicht-propositionale Gebilde. Die Frage nach 
Wahrheit oder Falschheit kann also bei beiden gar nicht aufkommen. Gleichwohl 
können Metaphern- und Begriffsbildungen angemessen oder unangemessen sein. Ein 
genauerer Blick in die Geschichte der Philosophie zeigt zudem, dass ein wesentlicher 
Teil der Auseinandersetzungen darin besteht, dass um begriffliche Unterscheidungen 
gestritten wird oder eine Metapher gegen eine andere oder auch ein Begriff gegen eine 
Metapher oder eine Metapher gegen einen Begriff ausgespielt wird.

Nun geht der späte Blumenberg – sich auf den späten Wittgenstein berufend – in 
seinem Skeptizismus so weit zu behaupten, dass die Philosophie „auf der Bevorzugung 
von Gleichnissen, ohne zureichende Begründung für deren Wahl“ beruhe (Blumenberg 

7 Haverkamp will hier in seinem „Editorischen Nachwort“ zur Theorie der Unbegrifflichkeit mehr 
sehen als eine „Bescheidenheitsformel“, nämlich „eine ironische Figur für die Rolle der Metapher in 
der Lebenswelt […]: eine Metapher nicht zuletzt für den halbbegrifflichen Status der Metapher“ 
(Blumenberg 2007, 115). Meines Erachtens ist diese Deutung unzutreffend, da Blumenberg das Prädikat 
‚Halbzeug’ (metasprachlich) auf seine Darstellung und nicht (objektsprachlich) auf deren Thema, die 
untersuchten Metaphern, bezieht.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 55



1979, 88). Hier kommt es entscheidend darauf an, was man unter „Begründung“ ver
steht. Wittgenstein tendiert zu einem Begründungsbegriff, der nicht einmal transzen
dentale Argumente als Begründungen anerkennt. Allerdings sollte man nicht überse
hen, dass Wittgenstein in seinem philosophischen Denken beansprucht, mit adäquaten 
Gleichnissen gegen irreführende, unser Denken ‚verhexende‘ Gleichnisse zu argu
mentieren. Diese Argumente können nicht den Charakter von deduktiven Beweisen 
haben, deshalb müssen sie aber nicht unbegründet sein. Zustimmend zitiert Blumen
berg Wittgenstein: „Ein gutes Gleichnis erfrischt den Verstand“ (Blumenberg 1979, 79). 
Aber eben nicht jedes, sondern ein gutes Gleichnis.

So unterschätzt der Metaphorologe Blumenberg den systematischen Ertrag der 
Metapherngeschichte und in Verbindung damit auch den der Begriffsgeschichte, indem 
er dieser mit Blick auf das „Ideal einer endgültigen Terminologie“ lediglich einen 
„kritisch-destruktiven Wert“ zubilligen möchte (Blumenberg 1999, 8). Selbst denjenigen, 
die ein solches Ideal vertreten haben, war bewusst, dass es sich lediglich um ein re
gulatives Ideal handelt und die konkrete problemorientierte Unterscheidungsarbeit 
jeweils korrigierbar und niemals abgeschlossen ist. In Verbindung mit der Problem
geschichte kommt der Begriffsgeschichte (und der Metapherngeschichte) nicht nur eine 
kritisch-destruktive, sondern auch eine explikativ-konstruktive Aufgabe zu. Diesen Ge
danken werde ich zunächst allgemein mit Blick auf die Begriffsgeschichte und dann 
konkret an einem Beispiel aus der Metapherngeschichte entwickeln. Dieses Beispiel soll 
nicht nur zeigen, dass die Metaphorologie im besten Sinne einen Teil oder eine Er
weiterung der Begriffsgeschichte ausmacht, sondern auch belegen, dass einem ange
messenen Gebrauch von Metaphern ein systematischer Erkenntniswert zukommt.

2 Begriffsgeschichte als Geschichte begrifflicher 
Unterscheidungen

Die Bedeutung der Begriffsgeschichte für die Philosophie wird teilweise über-, ande
rerseits aber auch unterschätzt. Die Überschätzung erwächst aus der Gleichsetzung der 
Philosophie mit ihrer Geschichte. Da Philosophie ein Denken in Begriffen ist, wird sie 
dann mit der Geschichte der philosophischen Begriffe identifiziert. Dagegen ist fest
zuhalten: Philosophie ist keine historische, sondern eine systematische Disziplin. Dies 
bedeutet freilich nicht, sie geschichtsvergessen betreiben zu können. In diesem Sinne 
möchte ich zunächst die Bedeutung der Begriffsgeschichte für ein systematisches Phi
losophieren erläutern.

Die Begriffsbildung ‚Begriffsgeschichte‘ ist selbst nicht unproblematisch. Streng 
genommen haben Begriffe gar keine Geschichte. „Was man Geschichte der Begriffe 
nennt“, so bemerkt bereits Gottlob Frege treffend, „ist wohl entweder eine Geschichte 
unserer Erkenntnis der Begriffe oder der Bedeutung der Wörter“ (Frege 1884, VII). Frege 
nimmt hierbei ohne Namensnennung Bezug auf seinen Jenaer Kollegen Rudolf Eucken, 
der neben Gustav Teichmüller und Friedrich Adolf Trendelenburg, der der Lehrer 

56 Gottfried Gabriel 



beider war, zu den Begründern der Begriffsgeschichte gehört. Eucken spricht allerdings 
vorsichtiger von einer „Geschichte der philosophischen Terminologie“ und trägt damit 
bereits Freges Bedenken Rechnung; denn Terminologien haben natürlich ihre Ge
schichte, weil wir feststellen können, wann bestimmte Termini für bestimmte Begriffe 
oder begriffliche Unterscheidungen in Gebrauch gekommen sind. Sofern man sich auf 
begriffliche Unterscheidungen bezieht, ist es dann auch gerechtfertigt, objektsprachlich 
von deren Geschichte zu sprechen; denn Unterscheidungen werden (im Unterschied zu 
bestehenden Unterschieden) getroffen, also ‚in der Zeit‘ – und zwar zu einer be
stimmten Zeit – vollzogen, verändert, präzisiert, aufgegeben usw. In diesem Sinne ist 
Begriffsgeschichte die Geschichte begrifflicher Bestimmungen und Unterscheidungen.

Die Unterschätzung der Begriffsgeschichte hat ihren Ursprung in der Unterschät
zung der Rolle von Unterscheidungen für die Philosophie. Aus meiner Sicht liefert die 
Begriffsgeschichte die hermeneutische Grundlage für ein systematisches Unterschei
dungswissen. Danach steht die Begriffsgeschichte – und gleiches gilt für die Meta
pherngeschichte – nicht im Gegensatz zur Problemgeschichte, sondern ist geradezu 
deren Schlüssel. Um dies zu begründen, muss ich in aller Kürze auf die Theorie der 
Begriffsbildung, die Definitionslehre, eingehen.

Gemeinhin verbindet man Erkenntnis mit Aussagen, Urteilen oder Behauptungen. 
Diese sind es, von denen es seit Aristoteles – über Kant und Frege bis zur modernen 
Logik und Wissenschaftstheorie – heißt, dass ihnen Wahrheit (oder Falschheit) zu
kommt. Der Erkenntnisbegriff bleibt demzufolge an den Wahrheitsbegriff gebunden 
und Erkenntnis auf einen propositionalen Wissensbegriff festgelegt. (Auf eine Kritik 
dieser problematischen Engführung muss ich hier verzichten.) Nun sind eigentliche 
Definitionen keine Aussagen, sondern normative Festsetzungen des Gebrauchs von 
Ausdrücken. Sie sind daher nur grammatisch, nicht aber logisch-semantisch als Aus
sagen zu behandeln. Selbst wenn in ihnen bestehende und vergangene Wortgebräuche 
Berücksichtigung finden, sind sie selbst weder wahr noch falsch. Da ihnen kein 
Wahrheitswert zukommt, wird ihnen im Rahmen des propositionalen Wissensbegriffs 
dann auch der Erkenntniswert abgesprochen. Eintragungen in einem begriffsge
schichtlichen Wörterbuch sind dagegen keine normativen Festsetzungen von Sprach
gebräuchen, sondern deskriptive Feststellungen über Sprachgebräuche und Begriffs
bildungen, also wahre oder falsche Behauptungen. Sofern man hier überhaupt von 
‚Definitionen‘ spricht, unterscheidet man sie als lexikalische Definitionen von festset
zenden oder stipulativen Definitionen. Worüber lexikalische Definitionen berichten 
und was sie beschreiben, sind allerdings häufig festsetzende Definitionen anderer 
Autoren. Festsetzende Definitionen sind zumindest in dem Sinne normativ, als in ihnen 
nicht alle Bedeutungsaspekte Berücksichtigung finden. Mit Blick auf den jeweiligen 
konkreten Zweck werden einige Aspekte hervorgehoben und andere eliminiert. Defi
nitionen verändern einen bestehenden Wortgebrauch, indem sie ihn ‚zurechtrücken‘. 
Da Wortgebräuche für Unterscheidungen stehen, greifen Definitionen in die beste
hende Gliederung unserer Welt ein. Dies erklärt auch den häufig zu Unrecht verur
teilten so genannten ‚Streit um Worte‘. In vielen Fällen geht es hier eben nicht ‚bloß‘ um 
Worte, sondern um die sprachliche und damit begriffliche Gliederung der Welt.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 57



Relevante Definitionen sind danach nicht bloß sprachliche Abkürzungen, wie 
manche Wissenschaftstheoretiker meinen, sondern rekonstruktive Explikationen, die 
eine Neustrukturierung bestehender Inhalte vornehmen. Dies geschieht bereits in der 
Zusammenstellung des Definiens, in der Begriffsbildung. Dabei vollziehen sich Be
griffsbildungen nicht nur in expliziten Definitionen, sondern gerade auch ‚schleichend‘ 
in stillschweigenden Neuverständnissen. Definitionen sind lediglich der Ort, an dem 
der Wille zur begrifflichen Neustrukturierung am erkennbarsten dingfest gemacht 
werden kann. Gerade die grundlegenden, unser Weltbild bestimmenden Einsichten 
manifestieren sich in Unterscheidungen, und diese geben allererst den kategorialen 
Rahmen für unsere propositionalen Erkenntnisansprüche ab. Ein angemessenes Ver
ständnis der epistemischen Rolle von Unterscheidungen bleibt verstellt, wenn man 
diesen lediglich eine vorbereitende Funktion für die ‚eigentliche‘, nämlich propositio
nale (apophantische) Wissensbildung zuweist. Genauer betrachtet ist das Verhältnis 
zwischen Aussagen und Definitionen häufig gerade umgekehrt zu sehen. Aussagen sind 
wahr oder falsch in Abhängigkeit von zuvor getroffenen Unterscheidungen.

In besonderem Maße hat dies Konsequenzen für die Philosophie, die es als Denken 
in Begriffen weder mit formalen Ableitungen noch mit empirischen Prüfungen zu tun 
hat. In der Philosophie vollzieht sich die Wissensbildung geradezu in Form von kate
gorialen Unterscheidungen, d. h. das philosophische Wissen besteht in einem Unter
scheidungswissen als einem Wissen um Unterscheidungen. (Dies belegen schon Platons 
Dialoge.) Daher sollte man auch den apophantischen Charakter der Philosophie nicht 
überbetonen. Wohl geht es in ihr wesentlich um Begründungen, diese erstrecken sich 
aber weniger auf Behauptungen als auf Unterscheidungen. Wesensaussagen in der 
Philosophie sind meistens verkappte Wesensdefinitionen, die ihrerseits normative 
Unterscheidungen darstellen.

Wenn somit der philosophische Diskurs weniger in der Begründung (und Kritik) 
von Behauptungen als vielmehr in der Begründung (und Kritik) von kategorialen Un
terscheidungen besteht, kommt der Begriffsgeschichte die Rolle zu, diesen Diskurs 
hermeneutisch verlässlich zu unterfüttern. Grundlegende Einsichten laufen fast immer 
darauf hinaus, die Dinge ‚im Lichte‘ neuer Unterscheidungen neu zu sehen bzw. sehen 
zu lassen, also eine neue Sichtweise zu gewinnen. Die Einsicht in eine Unterscheidung 
kann – wie in der Gestaltwahrnehmung – die gesamte Sichtweise ‚umkippen‘ lassen. 
Dies gilt nicht nur für die Philosophie, die es permanent mit kategorialen Erläuterungen 
zu tun hat, sondern bis in die Naturwissenschaften hinein. So vermutet Thomas S. 
Kuhn, dass alle wissenschaftlichen Revolutionen ihren Niederschlag in einem neuen 
Verständnis alter Termini gefunden haben (Kuhn 1976, 210). Die so genannten Para
digmenwechsel gehen danach stets mit Veränderungen im Bereich der grundlegenden 
begrifflichen Unterscheidungen einher. So hat sich denn auch die Geschichte der Na
turwissenschaften als ein fruchtbares Anwendungsfeld der Begriffsgeschichte als 
Problemgeschichte erwiesen.

Begriffliche Unterscheidungen stellen sich somit als vor-propositionale Erkennt
nisse dar, die unsere propositionalen Erkenntnisse vorprägen, und zwar in einer sol
chen auf- und eindringlichen Weise, dass uns dies selbst häufig gar nicht bewusst ist. 

58 Gottfried Gabriel 



Was Blumenberg für die Metaphorologie in Anspruch nimmt, dass sie an die „Sub
struktur des Denkens“ heranführt, gilt bereits für die Geschichte begrifflicher Unter
scheidungen, indem diese die nicht-propositionale Substruktur des propositionalen 
Denkens freilegt. Wie wir die Welt sehen, ist durch unsere Begriffsbildungen bestimmt. 
Eine Begriffsgeschichte, welche die expliziten und impliziten Unterscheidungen ans 
Licht bringt, liefert uns dementsprechend eine Hermeneutik der Weltauffassungen als 
materiale Grundlage problemorientierter rekonstruktiver Neubestimmungen von Be
griffen in systematischer Absicht.

Was von kategorialen Begriffsbildungen gesagt wurde, gilt erst recht von katego
rialen Metaphern, und daher vermag eine Metapherngeschichte in ähnlicher Weise wie 
die Begriffsgeschichte einer Philosophie in systematischer Absicht zuzuarbeiten. Ver
weisen lässt sich hier auf Blumenbergs eigenen historischen Bezugspunkt für die Er
läuterung des Terminus „absolute Metapher“, auf Kants Feststellung, dass viele Begriffe 
der Philosophie Katachresen (tote Metaphern) sind, deren Rolle „eine tiefere Untersu
chung verdient“ (Kant 1900, 251 – 258).⁸ Die von Kant angeführten Beispiele, wie ‚Grund‘ 
und ‚Substanz‘, lassen erkennen, dass es sich um kategoriale Grundbegriffe handelt.

Da gerade im kategorialen Bereich die Unterscheidung zwischen Begriffen und 
Metaphern verschwimmt, tut man gut daran, sich auf eine Diskussion der Frage der 
Abgrenzung zwischen Begriffen und Metaphern sowie zwischen Begriffs- und Meta
pherngeschichte gar nicht erst einzulassen. Zu widersprechen ist dagegen den fatalen 
erkenntniskritischen Konsequenzen, die aus dem bekannten Diktum Nietzsches gezo
gen werden, begriffliche „Wahrheit“ sei ein „bewegliches Heer von Metaphern“ 
(Nietzsche 1973, 314). In einem Punkt hat Nietzsche freilich Recht: Solange man an einer 
strikten Trennung zwischen (logischen) Begriffen und (rhetorischen) Metaphern fest
hält und dabei Begriffe als Garanten der Erkenntnis ausgibt, Metaphern dagegen bloß 
als Redeschmuck zulässt oder gar als Mittel der Überredung diffamiert, fällt dieses 
Verdikt schließlich auf die Begriffe zurück. Mit ihrer Entlarvung als tote Metaphern löst 
sich dann auch deren kognitiver Anspruch auf. Als Konsequenz ergibt sich hieraus eine 
radikale Erkenntniskritik, wie wir sie im Anschluss an Nietzsche in extremster Form in 
dem bereits genannten sprachkritischen „Wörterbuch der Philosophie“ von F. Mauth
ner vorliegen haben. Bei Mauthner sind bereits alle Pointen und Übertreibungen der 
Dekonstruktion vorgebildet. Die angemessene Reaktion darauf sollte sein, die These, 
dass es eine strikte Trennung zwischen Begriff und Metapher nicht gebe, sozusagen zu 
‚schenken‘, dafür aber um so entschiedener am Erkenntniswert der Metaphern fest
zuhalten, und dies gerade im Felde der Begriffsbildung.

Besonders aufschlussreich dürften begriffliche Metaphern in der Logik sein, weil 
die Metapher üblicherweise – so auch von Blumenberg – gegen den logischen Begriff 
ausgespielt wird. In Frege haben wir einen Logiker, der als philosophischer Autor 
gleichzeitig ein begnadeter Metaphoriker war (Gabriel 1991, 65 – 88). Anzuführen ist 

8 Vgl. Blumenberg, Paradigmen (Blumenberg 1999, 11 – 12). Auch P. de Man bezieht sich auf diese 
Passage in „Epistemologie der Metapher“, (de Man 1978, 430 – 435).

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 59



hier z. B., dass Frege als Fundierungsmetaphorik nicht nur die architektonische „Bau 
„-Metapher, sondern auch die organologische „Baum„-Metapher verwendet, die ihm als 
Stütze seines logizistischen Begründungsprogramms der Arithmetik dient, wonach der 
Baum der Arithmetik in den Grundgesetzen der Logik wie in einem „Keim“ enthalten ist 
(Frege 1990, 104). Im Sinne Blumenbergs haben wir es hier mit einer als „Leitvorstel
lung“ fungierenden „Hintergrundmetaphorik“ (Blumenberg 1999, 91) zu tun, die ein 
Gegenmodell zu einer bloß formalen Logik entwirft und zu einer inhaltlichen Auffas
sung der Logik führt. Genauer eingehen möchte ich auf Freges Erläuterung der kate
gorialen Unterscheidung zwischen Gegenständen und Funktionen anhand der (che
mischen) Metapher „gesättigt – ungesättigt“ – einer „absoluten Metapher“ im Sinne 
Blumenbergs. Abschließend sollen mit einem Seitenblick auf Wittgensteins Unter
scheidung zwischen Sagbarem und Unsagbarem (Sagen und Zeigen) und Blumenbergs 
Ausführungen zur „Unbegrifflichkeit“ einige methodologische Konsequenzen für das 
philosophische Argumentieren gezogen werden.

3 ‚Gesättigt‘ und ‚ungesättigt‘. Eine kategoriale 
Unterscheidung als absolute Metapher

Die kategorialen Begriffe ‚Gegenstand‘ und ‚Funktion‘ sind für Frege „logisch einfach“, 
da sie definitorisch nicht auf einfachere zurückführbar sind. Demgemäß gibt es unter 
den Begriffen solche, die nicht ‚deutlich‘ gemacht werden können; denn nach tradi
tioneller Auffassung verlangt die Überführung von klaren Begriffen in deutliche Be
griffe eine Zerlegung in die definierenden Merkmale.⁹ Bei logisch einfachen Begriffen 
sei es daher, so betont Frege, nurmehr möglich, „auf das hinzudeuten, was gemeint ist“, 
und dies aus logischen Gründen (Frege 1990, 134, 279; Frege 1893, 4; Frege 1903, 148). An 
die Stelle der Definition tritt nun der bildliche oder metaphorische Ausdruck: Gegen
stände werden als „abgeschlossen“, Funktionen als „ungesättigt“ bestimmt. Zur 
Rechtfertigung heißt es: „‚Abgeschlossen‘ und ‚ungesättigt‘ sind zwar nur bildliche 
Ausdrücke, aber ich will und kann hier ja nur Winke geben“ (Frege 1990, 178) Diese 
Rechtfertigung hat die Form eines Zugeständnisses. Gemessen an seinem Sprach- und 
Selbstverständnis als Logiker bedient sich Frege der metaphorischen Ausdrucksweise 
erzwungenermaßen. Ihr Ursprung ist Ausdrucksnot, die Ausdrucksnot desjenigen, der 
eine Unterscheidung einzuführen oder auf den Begriff zu bringen sucht, ohne dies in 
der üblichen Weise durch eine Definition tun zu können. Die genannte Schwierigkeit ist 
zunächst allgemeiner definitionstheoretischer Art und soweit nicht spezifisch für Logik 
und Philosophie. Im hier betrachteten Falle wird aber eine besondere, nämlich logisch- 
kategoriale Unterscheidung getroffen, die in ihrer Grundsätzlichkeit, sofern man der 

9 Hier ist Leibniz einschlägiger als der von Blumenberg meist angeführte Descartes.

60 Gottfried Gabriel 



Logik einen transzendentalen Status zubilligt, die Struktur (Form) unseres Weltbildes 
festlegt.¹⁰

Solche Ausdrucksnot ist durchaus charakteristisch für die Philosophie, und der 
philosophische Charakter von Grundlagenfragen der Einzelwissenschaften wird gerade 
daran deutlich, dass es in ihnen um die Festlegung solcher grundlegender Bilder, Mo
delle usw. geht. Ausdrucksnot tritt in der Philosophie insbesondere dort zu Tage, wo 
man sagen will, was sich nicht sagen lässt, so dass man, wie Frege sich ausdrückt, auf 
das Gemeinte nur „hindeuten“ könne. Die auf kategoriale Unterscheidung zielenden 
metaphorischen „Winke“ sind nicht nur Fälle absoluter Metaphern, sondern auch Folge 
einer ‚Unbegrifflichkeit‘ im Sinne logischer Unsagbarkeit.¹¹ Sie sind Mittel der katego
rialen Erläuterung des logisch Unsagbaren. Die Ausdrucksnot gerät zur Ausdruckskraft
(aus der Not wird sozusagen eine Tugend), wenn es der gewählten Metaphorik gelingt, 
eine neue Sicht der Dinge zu vermitteln. Freges Metaphorik ‚gesättigt-ungesättigt‘ hat 
dieses für den Aufbau einer logischen Idealsprache mit den Kategorien ‚Gegenstand‘ 
und ‚Funktion‘ geleistet. Sie zeigt etwas rhetorisch prägnant, was logisch präzise nicht 
gesagt werden kann.

Nun wird die Terminologie von ‚Sagen‘ und ‚Zeigen‘ erst bei Wittgenstein entwi
ckelt, in der Sache steuert aber bereits Frege auf sie zu (Geach 1976, 54 – 70). Wenn wir 
‚Sagen‘ als das Aussprechen von Gedanken ansehen¹², so kommt die grundlegende Rolle 
der Unterscheidung ‚gesättigt-ungesättigt‘ für das Sagen in Freges Vermutung zum 
Ausdruck, „daß im Logischen überhaupt die Fügung zu einem Ganzen immer dadurch 
geschehe, daß ein Ungesättigtes gesättigt werde“ (Frege 1990, 378). Dies heißt nämlich 
nichts anderes als dass ein Satz eigentlich nur dann sinnvoll sein kann, wenn er logisch- 
syntaktisch durch die Sättigung eines Ungesättigten zu einem Ganzen wohlgeformt ist. 
Die entscheidende Frage ist nun, welchen Status diejenigen Überlegungen haben, in 
denen die kategorialen Voraussetzungen des Sagens allererst festgelegt werden. Die 
Bedingungen der Möglichkeit des Sagens können selbst nicht gesagt werden, weil sie 
dazu bereits vorausgesetzt werden müssten. Jedenfalls können sie nicht begründend
gesagt werden, weil dies zu einem Begründungszirkel führen würde. Freilich ist so noch 
nicht ausgeschlossen, dass eine Darlegung der Bedingungen des Sagens diese Bedin
gungen erfüllen kann, also selbst in kategorialer Übereinstimmung mit den entwi
ckelten Kategorien steht. Es ließe sich hieraus sogar ein transzendentales Argument in 
der Weise gewinnen, dass man den Zirkel so ins Positive wendet, dass er gerade zeige, 

10 Thomas Rentsch hat (1982) in der ‚Thesenverteidigung‘ im Rahmen seiner Konstanzer Promotion, 
an der ich als ‚Opponent‘ beteiligt war, darauf hingewiesen, dass Freges bildliche Explikationen 
„symbolische Hypotyposen“ im Sinne Kants sind (Kritik der Urteilskraft, § 59, (Kant 1900, V:251– 258)), 
und damit bereits die Verbindung zu Blumenbergs Rede von „absoluten Metaphern“ hergestellt.
11 Hinzuweisen ist an dieser Stelle darauf, dass ‚Unbegrifflichkeit‘ und ‚Unsagbarkeit‘ nicht in eins zu 
setzen sind (Gabriel 2002, 762 – 769).
12 Bei Wittgenstein erstreckt sich das Sagen auf Sachverhalte, es ist also enger gefasst als bei Frege.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 61



dass man sich eben nicht außerhalb der logischen Kategorien diskursiv sinnvoll be
wegen könne.¹³

Dieses Argument entfaltet aber eine subversive Kraft, indem es sich in seiner 
Stärke unversehens ausgerechnet gegen solche logischen Untersuchungen wendet, die 
der Klärung der logischen Kategorien gewidmet sind. So muss Frege, widerwillig genug, 
feststellen, dass er im Vollzug dieser Klärung nicht immer in Übereinstimmung mit 
denjenigen Kategorienbildungen sprechen könne, die er gerade als universal plausibel 
zu machen versucht. Er muss also eine Form der Rede in Anspruch nehmen, die über 
die Kategorien, die er selbst für sinnvolle Rede formuliert, bereits hinausgeht. Das 
bedeutet, dass nicht jedes Denken ein Denken in Freges Sinn sein kann, nämlich ein 
Fassen von syntaktisch wohlgeformten Gedanken. Gerade das philosophisch-katego
riale Denken scheint in Widerspruch mit sich selbst zu geraten. Frege sucht dieser 
Konsequenz dadurch zu entgehen, dass er statt eines Selbstwiderspruchs im Denken 
einen „Streit“ zwischen Denken und hinführendem „Sprechen“ zugesteht, das ein 
„entgegenkommendes Verständnis“ jenseits der Sprache gerade bei kategorialen Er
läuterungen voraussetzt (Frege 1983, 289 – 290).

Dies lässt sich an der Problematik der Rede über Begriffe verdeutlichen. (Begriffe 
werden bei Frege als solche Funktionen bestimmt, deren Wert ein Wahrheitswert ist.) 
Wenn ich über den Begriff eine kategoriale Aussage machen will, z. B. dass er kein 
Gegenstand ist, so tue ich dies in der Form „der Begriff ist kein Gegenstand“. Damit 
mache ich aber, so Frege, den Begriff zu einem Gegenstand, wie die Verwendung des 
bestimmten Artikels im Singular ‚der‘ anzeigt. Das Subjekt des Satzes gehört einer lo
gischen Kategorie an, die im Prädikat gerade bestritten wird. Frege spricht davon, dass 
„mit einer gewissen sprachlichen Notwendigkeit mein Ausdruck zuweilen, ganz wört
lich genommen, den Gedanken verfehlt, indem ein Gegenstand genannt wird, wo ein 
Begriff gemeint ist“ (Frege 1990, 177).

Wir befinden uns hier in einer „Zwangslage“ (Frege 1990, 177), in der wir uns be
wusst sein müssen, dass unsere Analysesprache (die Sprache der logischen Untersu
chungen) eine uneigentliche und geradezu sinnlose Sprache (im engen Sinne der 
Syntaxwidrigkeit) sein kann. Es kann sogar vorkommen, dass wir in unserer Erläute
rungssprache ausgerechnet gegen eine solche kategoriale Unterscheidung verstoßen 
müssen, um deren Klärung es gerade geht. Wittgenstein hat die bei Frege angedeutete 
Einsicht in den Charakter kategorialer Aussagen zu einer allgemeinen Bestimmung 
philosophischer Werke ausgeweitet, wonach diese „wesentlich aus Erläuterungen“ 
bestehen (Wittgenstein 2003, 38: 4.112), mit der Konsequenz, dass philosophische Er
läuterungen als Sätze aufgefasst unsinnig sind (Wittgenstein 2003, 111: 6.54).¹⁴

13 Ein solches transzendentales Argument findet sich angedeutet in Frege, Grundgesetze (Frege 1893, 
XVII).
14 Den kategorialen Begriffen entsprechen bei Wittgenstein die „formalen Begriffe“ (Wittgenstein 
2003, 43 – 46: 4.126 – 4.128). Auch Wittgenstein führt u. a. ‚Gegenstand‘ und ‚Funktion‘ an; ferner ‚Kom-
plex‘, ‚Tatsache‘, ‚Zahl‘ (Wittgenstein 2003, 44: 4.1272), wir könnten ergänzen ‚Sachverhalt‘ und ‚Ge-
danke‘. Freges Explikation der Kategorie ‚Gedanke‘ in dem späten Aufsatz „Der Gedanke“ (Frege 1990, 

62 Gottfried Gabriel 



Eine solche explizit paradoxale Wendung lag Frege fern. Er wusste sich auf ein 
„entgegenkommendes Verständnis“ beim Leser zu verlassen, das es ihm erlaubte, sich 
außerhalb der Kategorien des logisch-syntaktischen Sprechens aufzustellen und den
noch verstanden zu werden. Im Kern stimmen beide Autoren aber darin überein, dass 
der logisch-philosophische Diskurs notgedrungen über das hinausgehen muss, was er 
selbst propagiert, dass kategoriale Bestimmungen im streng logischen Sinne ‚unsagbar‘ 
sind. Diese Einsicht treibt und berechtigt sie, in ihrer Erläuterungssprache auf 
Gleichnisse, Bilder und Metaphern zurückzugreifen. An ihrem Grunde, beim logisch 
Einfachen angelangt, kann also selbst eine so strenge Wissenschaft wie die Logik nicht 
auf rhetorische Elemente verzichten.

Der philosophische Diskurs, so haben wir gesehen, besteht weniger in der Be
gründung von Behauptungen als vielmehr in der Begründung von kategorialen Un
terscheidungen. Nun kann die Anerkennung einer Unterscheidung aber nicht er
zwungen, sondern nur ansinnend nähergebracht werden. Dies hat Folgen für den hier 
zu veranschlagenden Begründungsbegriff, der nun nicht mehr logisch-beweisenden, 
sondern anagogisch-aufweisenden Charakter hat. Eine aufweisende Argumentation ist 
appellativ erläuternd, und diese wird durch prägnante Metaphern besonders gefördert.

4 Metaphorologie und Theorie der Unbegrifflichkeit
Freges kategoriale (oder absolute) Metapher der Ungesättigtheit hat – mit Blumenberg 
gesprochen – die Funktion, dass sie „in die begreifend-begrifflich nicht erfüllbare Lücke 
und Leerstelle einspringt, um auf ihre Art auszusagen“ (Blumenberg 1999, 177) – oder 
besser gesagt: nicht „auszusagen“, sondern zu zeigen. Sie leistet also etwas, was be
grifflich nicht ‚sagbar’ ist. So wird der Logiker (aus Begriffsnot) zum Metaphoriker. Was 
Frege hier als das Unsagbare thematisiert, hat Wittgenstein verallgemeinert¹⁵ und 
Blumenberg in seinen späteren Andeutungen zu einer „Theorie der Unbegrifflichkeit“ 
aufgegriffen, wobei er eine Erweiterung seiner Metaphorologie dahingehend vorge
nommen hat, „daß Metaphorik nur als ein schmaler Spezialfall von Unbegrifflichkeit zu 
nehmen ist“ (Blumenberg 1979, 77).¹⁶ Die ursprüngliche Rolle der Metaphorologie als 

342 – 362) macht noch einmal den Erläuterungscharakter philosophischer Bemühungen besonders 
deutlich.
15 Die literarische Form des Unsagbaren ist bei Wittgenstein der in seinen Vergleichen und Meta
phern prägnante (‚treffende‘) Aphorismus.
16 Ich gehe hier auf die Nachlassedition der Theorie der Unbegrifflichkeit nicht weiter ein, weil ich 
nicht sehe, dass sie in irgendeinem substantiellen Sinne über den „Ausblick“ hinausgeht. Reicher ist 
lediglich das ausgebreitete Material. Zustimmend anführen möchte ich daraus die zitierte Aussage 
Hollands (in einem Brief an Lambert vom 8. Mai 1765), „daß wir der Entwickelung von Metaphern 
einen großen Teil unserer Erkenntnis und einen noch größeren unserer Irrtümer zu danken haben“ 
(Blumenberg 1979, 90). Blumenbergs Kommentar „Es ist das Mißtrauen in die Sprache, das die Meta
pher zugleich unentbehrlich und suspekt macht“ (Blumenberg 1979, 90), könnte auch ein Leitmotiv 
Freges sein.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 63



bloß dienstbare Magd der Begriffsgeschichte wird nun abgeworfen und die Entfaltung 
des ‚pragmatischen‘ Bezugs auf die Lebenswelt, der bereits in den Paradigmen als 
Movens der Bildung absoluter Metaphern zur Sprache kam, noch stärker in den Mit
telpunkt gerückt: „Deshalb wird eine Metaphorologie, will sie sich nicht auf die Leistung 
der Metapher für die Begriffsbildung beschränken, sondern sie zum Leitfaden der 
Hinblicknahme auf die Lebenswelt nehmen, nicht ohne die Einfügung in den weiteren 
Horizont einer Theorie der Unbegrifflichkeit auskommen“ (Blumenberg 1979, 82 – 83).

Nun ist es keine Frage, dass zahlreiche Metaphern Ausdruck eines anthropologisch 
bedingten Orientierungsbedürfnisses sind, eine generelle Rückführung auf ein solches 
Bedürfnis würde aber keine Erweiterung, sondern eine Verengung der Metaphorologie 
darstellen.¹⁷ Mit der von Blumenberg angesprochenen Problematik der Unsagbarkeit 
bekommen wir es, wie Frege und Wittgenstein gezeigt haben, bereits bei der Explika
tion kategorialer Begriffe der Logik zu tun. Blumenbergs Hinweis, dass Unbegrifflich
keit – verstanden als Unsagbarkeit – nicht mit Anschaulichkeit gleichzusetzen ist 
(Blumenberg 1979, 85), versteht sich vor diesem Hintergrund von selbst.

In Erläuterung von Kleists bekanntem Diktum, dass man die Menschen in zwei 
Klassen einteilen könne, „in solche, die sich auf eine Metapher und […] in solche, die 
sich auf eine Formel verstehn“, dass aber diejenigen, die sich auf beides verstehen, zu 
wenige seien, um eine Klasse auszumachen, bemerkt Blumenberg: „Es sieht so aus, als 
stecke in dieser Typologie eine Alternative. Aber tatsächlich können wir auf Metaphern 
nicht ausweichen, wo Formeln möglich sind“ (Blumenberg 1979, 89). Wenn wir die 
transitive Linie von Frege über Wittgenstein zu Blumenberg zurückverfolgen, so sehen 
wir, dass diese Auffassung noch zu zurückhaltend ist: Manchmal benötigen wir sogar 
Metaphern, um den kategorialen Aufbau von Formeln zu verstehen. Diese Einsicht 
sollte aber nicht dazu führen, die Dekonstruktion nun auch noch in die Logik hinein
zutragen oder gar eine „Suspendierung der Logik“ durch Rhetorik (oder gar Ästhetik) 
vorzunehmen (de Man 1988, 40). Ganz im Gegenteil haben wir hier einen Beleg für den 
Erkenntniswert kategorialer oder absoluter Metaphern selbst in der Logik.

Blumenberg mit Derrida vergleichend meint Haverkamp, die „Intuition der Un
begrifflichkeit“ sei „von einer gründlichen Skepsis gegenüber der Begriffsgeschichte 
getragen“ (Haverkamp 2007, 119). Schließlich geht er sogar so weit zu behaupten, dass 
Blumenberg selbst das Projekt der Metaphorologie auf dem Stande der Theorie der 
Unbegrifflichkeit „nachgerade obsolet“ geworden sei (Haverkamp 2007, 149). Diese 
Deutung verfolgt die Strategie, den Autor ‚auf Linie‘ der Dekonstruktion zu bringen. Ich 
halte sie für eine Fehldeutung. Der Übergang von der Metaphorologie zur Theorie der 
Unbegrifflichkeit ist lediglich eine Weiterentwicklung in Richtung einer überspitzten 
Verallgemeinerung des anthropologischen Grundgedankens. Sollte aber der Gedanke 
der Unsagbarkeit als die entscheidende Pointe von Blumenbergs Denken reklamiert 

17 Dies gilt für die Rhetorik überhaupt, die Blumenberg zu stark an die Anthropologie bindet (Blu
menberg 2001). Dagegen ist eine epistemische Rehabilitierung von Metaphorik und Rhetorik insgesamt 
zu setzen.

64 Gottfried Gabriel 



werden, so wäre Blumenberg hier gerade nicht originell. Hierzu finden wir bereits bei 
Frege und Wittgenstein bei weitem Grundlegenderes. Insofern bleibt die eigentliche 
Leistung Blumenbergs seine Metaphorologie. Allerdings ist ihm hier ein Vertreter der 
Begriffsgeschichte vorangegangen. So heißt es bereits bei Rudolf Eucken: „Namentlich 
dasjenige, was als selbstverständlich gilt, was die Grundlage der Ueberzeugungen 
ausmacht, ohne je selbst Gegenstand der Erörterung zu werden, das verräth sich 
manchmal im Bilde“ (Eucken 1880, 31 – 32). Angedeutet ist hier der Gedanken, dass sich 
gerade in Metaphern – in kategorialen oder absoluten Metaphern, wie hervorzuheben 
wäre – die „Substruktur des Denkens“ zeigt.

Literatur
Blumenberg, Hans. 1979. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Schiffbruch mit Zuschauer, 

Hans Blumenberg, 75 – 93, Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1999. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2001. „Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik“. In Ästhetische 

und metaphorologische Schriften, hrsg. Anselm Haverkamp, 406 – 431. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp, Suhrkamp.
de Man, Paul. 1978. „Epistemologie der Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 

414 – 437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
de Man, Paul. 1988. Allegorien des Lesens, Suhrkamp.
Derrida, Jacques. 1988. „Die weiße Mythologie. Die Metapher im philosophischen Text“. In Randgänge der 

Philosophie, Jacques Derrida, 205 – 258. Passagen.
Eucken, Rudolf. 1880. Ueber Bilder und Gleichnisse in der Philosophie, Verlag von Veit und Comp.
Frege, Gottlob. 1884. Die Grundlagen der Arithmetik. Verlag von Wilhelm Koebner.
Frege, Gottlob. 1893. Grundgesetze der Arithmetik. Bd.1, Verlag von Hermann Pohle.
Frege, Gottlob. 1903. Grundgesetze der Arithmetik. Bd.2, Verlag von Hermann Pohle.
Frege, Gottlob. 1983. Nachgelassene Schriften und Wissenschaftlicher Briefwechsel. Erster Band: 

Nachgelassene Schriften, hrsg. Hans Hermes, Friedrich Kambartel und Friedrich Kaulbach, 2. Aufl. 
Meiner.

Frege, Gottlob. 1990. Kleine Schriften. Hrsg. Ignacio Angelelli, 2. Aufl. Olms Verlag.
Gabriel, Gottfried. 1991. „Der Logiker als Metaphoriker“. In: Gottfried Gabriel, Zwischen Logik und Literatur. 

Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, 65 – 88. Metzler.
Gabriel, Gottfried. 2002. „Logische und ästhetische Unaussagbarkeit“. In Grenzen und 

Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie. Bonn, 23.–27. September 2002. Vorträge 
und Kolloquien, hrsg. Wolfram Hogrebe und Joachim Bromand, 762 – 769, Akademie Verlag.

Gabriel, Gottfried. 2008. „„Begriffsgeschichte vs. Metaphorologie“? Zu Anselm Haverkamps 
dekonstruktiver Vereinnahmung Blumenbergs“. In: Zeitschrift für Ideengeschichte, II/2, 121 – 125.

Gabriel, Gottfried. 2009. „Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“. Zur systematischen 
Bedeutung von Begriffsgeschichte und Metaphorologie“. In: Metaphorologie: Zur Praxis von Theorie, 
hrsg. Anselm Haverkamp und Dirk Mende, 65 – 84. Suhrkamp.

Geach, Peter T.1976. „Saying and Showing in Frege and Wittgenstein“. In: Acta Philosophica Fennica 28 – 
Essays on Wittgenstein in Honour of G. H. von Wright, hrsg. Peter T. Geach und Jaakko Hintikka, 54 – 70. 
North-Holland Publishing Company.

Habermas, Jürgen. 1988. Der philosophische Diskurs der Moderne. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm. 2007. Metapher. Die Ästhetik in der Rhetorik. Bilanz eines exemplarischen Begriffs.
Wilhelm Fink.

Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ 65



Kant, Immanuel. 1900 – 1966. Kants gesammelte Schriften. Hrsg. von der königlich preußischen Akademie 
der Wissenschaften und der Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften zu Berlin. 
Bd. 1 – 29.

Kuhn, Thomas. S. 1976. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 2. Aufl. Suhrkamp.
Mauthner, Fritz. 1980 (1911 – 12). Wörterbuch der Philosophie. 2 Bde. Diogenes.
Nietzsche, Friedrich. 1973. „Über Wahrheit und Lüge im außermoralichen Sinn“. In Friedrich Nietzsche. 

Werke in drei Bänden, hrsg. Karl Schlechta, Bd. 3, 7. Auflage, 309 – 322, Carl Hanser Verlag.
Ritter, Joachim, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel, Hrsg. 1971 – 2007. Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, 13 Bde. Schwabe Verlag.
Wittgenstein, Ludwig. 2003. Tractatus logico-philosophicus – Logisch-philosophische Abhandlung. Suhrkamp.

66 Gottfried Gabriel 


	Gottfried Gabriel
	Kategoriale Unterscheidungen und „absolute Metaphern“ Zur systematischen Bedeutung von Begriffsgeschichte und Metaphorologie
	Einleitung
	1 Begriffsgeschichte und Metaphorologie
	2 Begriffsgeschichte als Geschichte begrifflicher Unterscheidungen
	3 ‚Gesättigt‘ und ‚ungesättigt‘. Eine kategoriale Unterscheidung als absolute Metapher
	4 Metaphorologie und Theorie der Unbegrifflichkeit
	Literatur


