Gerhard Poppenberg
Die offene Metapher

Abstract: The Open Metaphor. Starting from the theory of the metaphorical, which
Aristotle outlined in the Poetics and Rhetoric and partly in the Organon, and in which
he defines figurative speech in general from the paradigm of similarity within the
closed framework of a referential theory of language and a syllogistic theory of
knowledge, which was received and handed down as authoritative for the following two
thousand years, the essay examines a series of modern literary texts (Lautréamont,
Eliot, Lezama Lima) and theoretical discussions (I. A. Richards, Black, Weinrich, Blu-
menberg, Derrida, Lezama Lima), in which the closed paradigm of the simile of tra-
ditional metaphorical theories is explored in favor of a relational and multivalent
conception of the metaphorical and opened up to a delimited form of figurative co-
gnition.

Der Chinese entdeckte, als er die Traurigkeit denken wollte, dass er kein Zeichen fiir sie hatte. Da
vereinigte er zwei Ideogramme, eines das ,Herbst“ bedeutet, und ein anderes, das als ,Herz“ ge-
lesen wird. Und die Traurigkeit wurde nun gedacht und geschrieben als der ,Herbst des Herzens*.
José Ortega y Gasset: ,Die beiden grofien Metaphern® (1925)

Die Reflexionen tiber die Metapher haben im 20. Jahrhundert und bis heute einen der
wichtigsten Anreger in Nietzsches 1873 geschriebenem, 1896 aus dem Nachlass publi-
zierten Essay ,,Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn®, in dem Nietzsche
die metaphorische Struktur der Sprache iiberhaupt aufzeigt.! Die Metapher ist nicht
eine besondere Art der Verwendung von Sprache — etwa die dichterische —, die Sprache
selbst ist von Grund auf metaphorisch. Damit ist womdglich impliziert, dass die Sprache
uberhaupt einen Zug ins Dichterische hat; das erfordert eine andere als die tber-
kommene Konzeption von Sprache und Dichtung. In der Deutung Nietzsches ist bereits
der Ubergang von einem Ding in ein Wahrnehmungsbild eine Ubertragung, die aller-
dings als Bild des wahrgenommenen Dings eine Ahnlichkeitsbeziehung zu ihm hat. Die
Ubergénge vom Wahrnehmungsbild zum Wort und weiter zum Begriff sind nicht mehr
durch Ahnlichkeit motiviert, sondern durch Konvention beim Wort, durch Abstraktion
beim Begriff. Das ergibt eine Reihe von diskontinuierlichen Ubertragungen, denn auch

1 In der Bibliographie am Ende finden sich die zitierten Texte und, neben den unerlasslichen Arbeiten
von Anselm Haverkamp, vor allem Metapher: Die Asthetik in der Rhetorik, einige jiingere Texte aus der
kaum noch tberschaubaren Literatur zur Metapherntheorie. Haverkamps Wort gilt nach wie vor:
sEine erschopfende Bibliographie zur Metapher wére beim Stand der Dinge weder informativ noch
ertraglich“ (Haverkamp 2007, 16).

3 Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https:/doi.org/10.1515/9783111613086-002



12 —— Gerhard Poppenberg

die Konzeption der Ahnlichkeit von Bild und Ding sieht von dem dabei vollzogenen
Wechsel des Mediums ab. Eine Konsequenz dieser Uberlegungen ist, dass die Sprache
die Welt nicht einfach abbildet, sondern geméaf ihrer sprachlichen Form die Welt und
die Dinge in ihr tiberhaupt erst ausbildet. In Nietzsches Worten ist der Mensch ,ein
gewaltiges Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und gleichsam auf fliefsen-
dem Wasser das Aufthiirmen eines unendlich complicierten Begriffsdomes gelingt*
(Nietzsche 1973, 376).

Die iiberkommene Deutung von Sprache und Dichtung geht auf die griechische
Antike, zumal auf Aristoteles und seine Konzeption von Sprache, Rhetorik und Poetik
zurtlick. Die Sprache ist in Gestalt von Aussagen referentiell auf die Wirklichkeit der
Welt bezogen; deshalb deutet Aristoteles auch die rhetorische und dichterische Sprache
als Aussage, die im Modus der Ahnlichkeit einen referentiellen Wirklichkeitsbezug hat.
Die Frage ist aber, ob Worte und Gedanken zureichend bestimmt sind, wenn sie als
mimetische Abbilder der Dinge und der Weltverhdltnisse verstanden werden. Der fi-
gurativ gebildete ,Begriffsdom* der Sprache ist nicht ein Wahrnehmungsbild der Welt,
sondern ihre Deutung, die Uber die Konzeption von Ahnlichkeit und Referenz hin-
ausgeht.

Der Sprung, den Nietzsche als Metapher fasst, ist der vom referentiellen Wahr-
nehmungsbild zu einem differentiellen Sprachbild. Aber auch die Wahrnehmung ge-
schieht nicht unmittelbar, denn Raum und Zeit sind als ,transzendentale Asthetik®
(Kant) bereits die menschlichen Urmetaphern: die elementaren Formen der Wahr-
nehmung, mit denen die Menschen die Welt in Gestalt von Raum und Zeit wahrneh-
men. Der Ubergang von der Wahrnehmung zu ihrer sprachlichen Gestaltung ist der
einer zunehmenden Bildung von Bedeutung, die vor allem eine Deutung ist. Die Dinge
und die Menschen werden nicht an sich wahrgenommen, sondern als Elemente einer
Welt: eines sprachlich vermittelten Welthilds. Die Metapher ist die Figur der Ubertra-
gung als Verwandlung von Sinnlichkeit in Sinn, von Materie in Geist. Deshalb ist sie die
Figur der Sprache iiberhaupt; sie gibt dieser Verwandlung Gestalt. Der Raum und zu-
gleich das Organon dieser Verwandlung ist die Seele oder der Geist, die ihrerseits in
dieser Verwandlung entstehen.

Die referentiell-informative Konzeption der Sprache hat Aristoteles in Peri her-
meneias begrindet. Die Dinge hinterlassen Wahrnehmungseindriicke (pathemata) in
der Seele. Diese ersten Zeichen (semeia proton) sind homoiomata der Dinge; deshalb
sind sie, wie auch die wahrgenommenen Dinge selbst, bei allen Menschen gleich. Die
Verschiedenheit der Sprachen beeintrachtigt diese anfangliche Beziehung nicht, denn
die Sprache griindet in dieser referentiellen Ahnlichkeitsbeziehung von Wahrnehmung
und Welt (Aristoteles 1998a, 1,16a). Deshalb bestimmt Aristoteles die Sprache vor allem
ausgehend vom substantivischen Namen (onoma), der gemaf} Ubereinkunft, also ohne
eine motivierte Beziehung zwischen Wort und Sache, etwas bezeichnet. Das wird be-
sonders deutlich an den Ausfiihrungen zum Eigennamen. In Kallippos erklart Aristo-
teles den Teil ippos fiir bedeutungslos; der Name ist nicht auf kalos und hippos zu
beziehen (Aristoteles 1998a, II, 16a). Auch der Eigenname soll ein konventionelles Wort
sein. Die semantische Dimension des performativen Wunsches oder Omens, der Na-



Die offene Metapher == 13

menstrager moge ein eleganter Reiter werden oder ein inniges Verhéltnis zu Pferden
haben, die nach dieser Konzeption im Namen am Werk sein soll, spielt fiir Aristoteles
keine Rolle. Der Name ist referentiell auf den durch ihn bezeichneten Menschen be-
zogen, nicht performativ auf seine Personlichkeit und seinen Charakter. Bedeutend sind
die einzelnen Substantive nur referentiell. Zusétzliche Semantik erhalten sie erst durch
die Aussage des Zeit- und Tatigkeitsworts (rhema), durch die sie in weltliche Hand-
lungszusammenhdnge eingebunden sind. Die geistigen Gegenstdnde miuissen entspre-
chend durch logische Verkniipfungen — die syllogistischen Formen des Schlusses — in
geistige Wirklichkeitszusammenhénge eingefligt werden. Dadurch wird ihr Gehalt
zweifelsfrei und wirklich.

Sprache, Sprechen und Denken bestimmt Aristoteles in Hinsicht auf die Aussage,
die einem Ding etwas zu- oder abspricht. Das wirkt bis zur Bestimmung der Sprach-
funktionen bei Roman Jakobson nach, der ebenfalls die referentielle Funktion als die
wichtigste und grundlegende Funktion der Sprache bestimmt. Relationale Sprachfor-
men sind bedeutungslos. ,,Philon ist sagt die Existenz von Philon aus; ,,Philons ist“ oder
... 18t nicht“ dagegen sagt nichts aus. Grammatische Strukturen sind nichts als Bezie-
hungsaussagen und an sich ohne Bedeutung (Aristoteles 1998a, II,16b). Das hat Aus-
wirkungen auf die Konzeption figurativer Bildungen. Sie sind als Beziehungen erst
sinnvoll, wenn sie durch Ahnlichkeit in eine Referenz tiberfiihrt werden. Die Metapher
~Achill war ein Lowe im Kampf“, die Aristoteles in der Rhetorik anfiihrt und die zu
einem topischen Beispiel wird, ist fiir sich genommen eine sinnlose Aussage, denn sie
sagt von einem Menschen aus, er sei ein Tier; sinnvoll wird sie erst, wenn sie als re-
ferentielle Aussage verstanden wird; ,weil beide ndmlich tapfer sind, nannte man den
Achill im tbertragenen Sinn einen Lowen“ (Aristoteles 1980, 1959, 1114, 1406 b20-24).

Die Metapher,Achill, der Lowe* ist aber eine Figur, bei der ein Mensch und ein Tier
nicht in einer Existenzaussage, sondern in einer Deutung miteinander in Beziehung
gesetzt werden. Die Metapher; so die tiefe Einsicht Jean Pauls, bezeichnet ,Verhéltnisse
und nicht Gegenstande“ (Paul 1980, § 50). Diese Relation verkiirzt Aristoteles zu einer
eindeutigen referenziellen Zeichenbeziehung zwischen einem eigentlichen und einem
ibertragenen Sinn. Der Lowe Achill bedeutet Tapferkeit. Die Metapher wird zur Aus-
sage: Achill war tapfer im Kampf. Sie ist lediglich Redeschmuck ohne semantischen
Mehrwert. Der Lowe ist als Figur der Fabel mit anthropomorphen Ziigen ein fester
Bedeutungstriger. Die Frage, warum derartige Fabeln gebildet werden, wozu der
Mensch sich auf tierische Figuren auslegt und was eine solche figurative Relation be-
deutet, wird damit von Anfang an fiir nichtig erklért.

Fir Aristoteles wird die einheitliche Rede durch einen Sachverhalt oder durch
Verkniipfung von Sachverhalten gebildet. Die Form der Rede ist, etwas von etwas
aussagen (ti kata tinos) oder etwas absprechen (ti apo tinos). Eine Aussage sagt von
etwas aus, ob es vorliegt (hyparchei) oder nicht (Aristoteles 1998a, V, 17a). Wenn von
Sachen etwas im eigentlichen Sinn ausgesagt wird (kath‘ auta kategoretai) und nicht
beildufig (kata symbebekos), wird ihr Was (to ti) ausgesagt (Aristoteles 1998a, XI, 21a).
Das ist fiir die Konzeption figurativer Sprache entscheidend. In ihr wird einem Aus-
sagegegenstand etwas — Achill das Lowesein — zugesprochen, das ihm nicht zukommt.



14 —— Gerhard Poppenberg

Deshalb muss die Metapher nach den Regeln der Ahnlichkeit auf den Aussagesatz zu-
ruckfithrbar sein. Achill ist tapfer, ein Lowe ist tapfer; also kann Achill mit einem Lo-
wen verglichen werden.

Einleitend zur Abhandlung iiber die Kategorien trifft Aristoteles die Unterschei-
dung von Homonymen — ein gemalter und ein korperlicher Mensch —, Synonymen —
Lebewesen flir Mensch und Tier — und Paronymen - der Grammatiker ist von der
Grammatik abgeleitet. Die Frage ist, wo jeweils die Grenze verlauft und ob sie scharf zu
ziehen ist. Gemdf$ einem mimetischen Konzept von Kunst ist der dargestellte Mensch
kein korperlich wirklicher Mensch. Tkonologisch oder figurativ kann der Dargestellte
aber beispielsweise eine menschliche Eigenschaft oder ein Muster des Menschlichen
darstellen und so ein wesentliches Moment des ,,wirklichen“ Menschen sein. Das gilt
entsprechend fiir Synonymie. Lebewesen gilt &quivok fiir Tier und Mensch, ohne dass
eine reale Beziehung zwischen ihnen gemeint wére; sie bleiben durch die Grenze der
Arten und Gattungen getrennt. Die Metapher des Loéwen Achill durchbricht diese
Grenze. Sie setzt den Menschen Achill mit einem Léwen gleich, indem sie Eigenschaften
des — kulturell gedeuteten — Lowen aufnimmt und Achill zuspricht. Auch die Paronymie
kann die Grenze durchbrechen und durch Homophonie oder Homoiophonie zu Rela-
tionen fithren, die zwar ,falsch“ sind, aber doch neue, witzig-ingeniése Beziehungen
freisetzen. Das bedeutet offenbar, dass eine nicht geméf den Kriterien der Ahnlichkeit
gebildete Metapher die Struktur der Aussage offnet, denn mit ihr wird einer Sache
etwas zugesprochen, das ihr eigentlich (kath‘ auta) nicht zukommt. Die Frage ist, was
diese Offnung impliziert.

Gemaf$ den Kategorien ist das erste Wesen (ousia) das Einzelne; es wird im Hori-
zont der zweiten Wesen, der Arten und Gattungen bestimmt. Die Art (eidos, species) ist
die Erscheinungsform des Einzelnen; seine spezifischen Eigenschaften teilt es mit allen
Artgenossen. Das gilt entsprechend fiir die Gattung. Dem Menschen als sprach- und
vernunfthbegabtem Lebewesen kommen alle Eigenschaften der Lebewesen zu; das ist
nicht umkehrbar, denn Vernunft hat nur er. Fiir die Zugehorigkeit zu Art und Gattung
sind die individuellen Besonderheiten nebensachlich: Akzidenzien im Verhaltnis zur
Substanz, die zuerst und zuletzt das Mafsgebende bei der Bestimmung des Einzelnen ist.
Ein kleiner oder grofSer, weifier oder farbiger, wissender oder unwissender Mensch ist
jeweils gleichermafien Mensch und Lebewesen. Entsprechend ist Wissen eine we-
sentliche Kategorie, die nicht davon betroffen wird, ob der Wissende klein oder grof,
weifd oder farbig ist. Wissen ist etwas wesentlich Wirkliches (Aristoteles 1998b, IIL, 1b; V,
2a).

Die Wesensbhestimmungen werden vom Einzelnen tiber die Art und Gattung zum
Seienden und schliefdlich zum Sein des Seienden immer allgemeiner und unbestimmter,
aber ohne diese allgemeinen Bestimmungen waren die jeweils unteren gar nicht. Die
Gattung als Bestimmungsmoment der Art kommt in ihr zu einer spezifischen Gestalt, in
der das Gattungshafte konkreter ausgebildet ist. Der einzelne Mensch ist deshalb im
Horizont der Art Mensch besser erkennbar als in dem der Gattung Lebewesen; sein
besonderes Wassein (to ti esti) ist der Art zugehoriger (oikeioteron), er gehort ihr von
Haus aus mehr an als der Gattung (Aristoteles 1998b, V, 2b). Das Wortfeld von oikos,



Die offene Metapher == 15

oikeios, otkonomia umfasst das Haus und seine Verwaltung, die zum Haus gehorige
Familie und Verwandtschaft und so insgesamt das Eigene und Heimische. Das Einzelne
wohnt in der Art wie in einem Haus, in der Gattung wie in einer Stadt, im Seienden wie
im Umland der Stadt, in der chora der polis, und in der Ordnung des Seins iiberhaupt
wie im Kosmos. Und diese Bestimmungen sind zugleich als Verwandtschaftshezie-
hungen gedacht.

Die ontologische Ordnung fiigt sich gemaf einer Okonomie der Ahnlichkeit zwi-
schen den verschiedenen Ebenen. Das ergibt eine Reihe von Zugehorigkeiten, die das
Einzelne ausgehend vom Paradigma des Eigenen in eine zwar immer weiter werdende,
aber zuerst und zuletzt doch heimische und verwandtschaftliche Ordnung einftigen. In
der lateinischen Tradition — und ausgehend davon in den Volkssprachen — wird das
Eigene zum Leitbegriff. Die Ubertragung eines Worts, so Quintilian, geschieht ,ex eo
loco in quo proprium est“ (Quintilian 1988, VIIL.6.5). Deshalb sind die zweiten We-
sensbestimmungen nur von der ersten, dem Einzelnen und Eigenen aus sinnvoll; ohne
die Ausprigung im Einzelnen wéren sie nichtig. Das ist der antiplatonische Zug in der
Konzeption des Aristoteles. Arten und Gattungen sind nicht im idealen Sinn vorgéngig
und unabhéngig von den materiellen Ausprégungen, die ihnen wesentlich fremd sind;
sie sind ihnen ontologisch tiber- und vorgeordnet, so dass die Ordnung des Seins dem
Seienden eigentiimlich ist. Die kosmische Seinsordnung ist das Haus des Seienden.

Das Einzelne als erste Wesenheit ist Trager von wesentlichen und zufélligen Ei-
genschaften. Ein Mensch hat Seele und Kérper mit lebensnotwendigen Organen sowie
der Anlage zum Sprechen und Denken; Gréfse und Gewicht, Geschlecht und Hautfarbe,
Intelligenz und Bildung sind fiir sein Menschsein nebensachlich. Diese nebensachli-
chen Eigenschaften sind selbst nicht eigenstédndig, sondern dem, dessen Eigenschaften
sie sind, inhérent. Sie bilden die tibrigen Kategorien neben der des Wesens. Weil sie in
Bezug auf das Wesen bestimmt sind, ist die Relation die entscheidende Kategorie fir
das Verhaltnis von haupt- und nebensachlichen Bestimmungen.

Das Relationale (pros ti) wird als das, was es selbst ist (auta estin), von einem an-
deren (heteron) bestimmt; es ist also nicht selbst, sondern in Bezug auf anderes (pros
heteron). Als nicht Eigenes ist es die Kategorie des nicht Wesentlichen. Die Beispiele fiir
Relationales — Verhéltnis (hexis), Befindlichkeit (diathesis), Wahrnehmung (aisthesis),
Wissen (episteme), Lage (thesis) — zeigen, dass es ein weites Feld und im Grunde die
gesamte Wirklichkeit eines Einzelnen umfasst. Allerdings werden Wahrnehmung und
Wissen nur insofern als relational bestimmt, wie sie Wahrnehmung und Wissen von
etwas (tinos) sind. Dieses Etwas ist aber sehr wohl selbst etwas: das Wassein als das
Eigentiimliche einer Sache oder eines Sachverhalts (Aristoteles 1998b, VII, 6a).

Deshalb mussen die Elemente einer Relation ein angemessenes Verhéltnis haben.
Es gibt ein Eigenes und Selbes, das eine Relation erfordert und ermdglicht. Sie folgt
einer Logik der Entsprechungen, die eine Korrelation von Gegewendigem
(antistrephonta) bilden missen. Das Doppelte ist zwei Mal so viel wie das Halbe, und
das Halbe ist die Hélfte des Doppelten. Ein Herr ist eines Knechts Herr, und der Knecht
ist eines Herrn Knecht (Aristoteles 1998b, VII, 6b). Das Entsprechungsverhéltnis ist nur
so weit bedeutsam, wie es in einem gemeinsamen Feld mit angemessenen, den ein-



16 =—— Gerhard Poppenberg

zelnen Elementen von Haus aus (oikeios) zukommenden Begriffen gebildet wird. Sie
sind nicht mit unangemessenen Elementen (me oikeios) zu bilden. Liegen solche Ent-
sprechungen nicht unmittelbar vor, kénnen sie wortbildend (onomatopoiein) geschaf-
fen werden; aber solche Bildungen haben wiederum die angemessenen Beziehungen zu
berticksichtigen. Alle Verhéltnishestimmungen werden in Bezug auf Gegenwendiges
nach Maf3gabe des von Haus aus SachgemafSen gebildet; das gilt vor allem auch fiir das
sprachbildend Neue. Ist eine Relation auf ein Zufélliges (pros to tychon) und nicht auf
das Eigene (me pros auto) bezogen, ist sie nicht gegenwendig (ouk antistrephei); sie
bildet dann keine tragfdhige Bedeutung aus. Beziehungsaussagen sind nur dann se-
mantisch bedeutsam, wenn sie in ihrer gegenwendigen Beziehung nicht auf Akziden-
telles (pros ti ton symbebekoton), auf das Nebensdchliche des nur ,Beiherspielenden®
(Hegel 1976), sondern auf das Hauptsédchliche des Eigenen (pros auto) bezogen sind
(Aristoteles 1998b, VII, 7a). Deshalb ist am Ende deutlich, dass keine Wesenheit (ousia)
als Relation ausgesagt werden kann. Relationen sind nicht wesentlich, sondern nur
akzidentell (Aristoteles 1998b, VIL, 8a). Das wird am Wissen als Beziehungsfigur deut-
lich. Wie beim Wissen das Wisshare vorgegeben sein muss, so auch in allen anderen
Beziehungen. Es gibt zuerst und zuletzt eine feste Grofle, ein auf eingegrenzte Weise
(horismenos) bestimmtes Eigenes als definierte Wesenheit, auf das die gegenwendige
Beziehung bezogen ist (Aristoteles 1998b, VII, 8a). Die Beziehung ist nicht selbst we-
senhaft, weil sie keine Begrenzung hat: nicht definierbar ist. Eine Wendung ins Offene
und Unbekannte, ein Wissen des Unbekannten und Neuen ist in dieser Ordnung von
Sprache und Welt nicht vorgesehen.

Der zunehmende Abstraktionsprozess — vom Ding tber das Wahrnehmungshild
zum Wort und Begriff — bleibt referentiell auf die Dinge bezogen und bezeichnet sie
gemdfS ihrer inhadrenten substanziellen Wirklichkeit. Auch die Sprache hat die Ver-
fassung der Entelechie; sie legt — entelisch — das frei, was im Ding immer schon als das
to ti en einai seines Wesens (ousia) angelegt war. Das ist das Prinzip der metaphysischen
Ontologie. Der Kosmos ist harmonisch nach Maf3, Zahl und Gewicht geordnet, und die
Sprache bezeichnet die Dinge nach Mafgabe der dialektischen Logik im Horizont der
kosmischen Ordnung. Sprache und Logik sind referentiell auf die Dinge und ihre Ge-
samtheit als Kosmos bezogen. Die sprachliche und logische Methode — das Organon —
und die Schriften zur Naturkunde - Biologie und Physik — sowie zur Ontologie — Me-
taphysik - sind Ausarbeitungen der systematischen Ordnung, die dem Kosmos inharent
ist. Das gilt auch fiir die metaphysisch verfasste Theologie und Philosophie in der
christlichen Ara: von den scholastischen Summen bis zu den Systementwiirfen der
Neuzeit und des deutschen Idealismus.

Die Einsicht, dass die sprachliche Form kein neutrales, die Substanz der Wahr-
nehmung und Erkenntnis nicht beeinflussendes Medium ist, sondern eine Form a
priori, die das Denken — wie die anderen Formen, die Kant als transzendentale Asthetik
und Logik entfaltet hat — womoglich mehr noch als die Wahrnehmungs- und Denk-
formen bestimmt, hat sich im Zuge der Neuzeit — vom barocken Konzeptismus, vor
allem in der theoretischen Begrindung durch Gracian, tiber Vico, Herder, Hamann und
Humboldt bis zu Nietzsche und der sprachphilosophischen Wende der Geisteswissen-



Die offene Metapher == 17

schaften im 20. Jahrhundert — zunehmend entfaltet. In seiner ,Metakritik iiber den
Purismum der Vernunft“ (1784) hélt Johann Georg Hamann der Kantischen Vernunft-
kritik vor, die transzendentale Asthetik und Dialektik nicht in ihrer sprachlichen Ver-
fassung zu bedenken. Die Sprache ist das wahrhafte Organon der Vernunft. ,Laute und
Buchstaben sind also reine Formen a priori, in denen nichts, was zur Empfindung oder
zum Begriff eines Gegenstandes gehort, angetroffen wird, und die wahren, dsthetischen
Elemente aller menschlichen Erkenntnis und Vernunft.“ Deshalb beruht ,das ganze
Vermdgen zu denken auf Sprache“; nach Mafigabe ihrer sprachlichen Verfassung ist sie
die ,,Quelle der Zweideutigkeit (Hamann 1967, 224, 222).

Die Annahme einer an sich seienden Wirklichkeit — der eine unmittelbare Wahr-
nehmung und eine objektive Erkenntnis entspricht —, ist die Grundlage der metaphy-
sischen Ontologie. Die Natur ist begrifflich-ontologisch, in der Neuzeit mathematisch-
naturwissenschaftlich in ihrer Ordnung und Gesetzlichkeit zu erkennen. Erkenntnis
hat zuerst als Wahrnehmung und zuletzt als Wissenschaft einen objektiven Gegen-
stand. Dem entspricht die Konzeption der Sprache als Referenz. Wenn aber die
sprachlichen Formen das Organon des Wahrnehmens und Denkens sind, wird er-
kennbar, dass der referentielle Bezug auf die aufSersprachliche Welt durch eine in-
nersprachliche differentielle Bildung konfiguriert wird. Relation und Differenz sind
friher als Referenz und Substanz. Deshalb kann die Metapher als Beziehungsfigur
beispielhaft fiir die Diskussion der Sprachlichkeit des Denkens fungieren.

Diese Spannung wird in Nietzsches Gedanken zur Metapher erkennbar und sie
pragt die Entwicklung seines spdteren Denkens. Die sprachtheoretisch ausgelegte Phi-
losophie der Folgezeit — Cassirer, Benjamin und Heidegger, Deleuze, Derrida und de
Man, die analytische Philosophie und Cavell — hat sie weiter entfaltet. Parallel dazu hat
in den anspruchsvollen Philologien eine poetologisch-rhetorische Diskussion der figu-
rativen Sprache stattgefunden, die beispielhaft an der Figur der Metapher gefiihrt
wurde. >

2

Weil Aristoteles im Zusammenhang seiner Konzeption von Sprache und Denken auch
die Figur der Metapher nach Mafigabe einer Aussage bestimmt, bezieht er ihre beiden
Elemente, um die wesentliche Reziprozitdt ihrer Beziehung zu bewahren, unter dem
Paradigma der Ahnlichkeit auf ein referentiell Eines und Selbes. Das Ahnliche ist eine
relationale Bestimmung; es ist mehr oder weniger dhnlich, so dass es irgendwann nicht
mehr als dhnlich zu fassen ist. Das wird durch das je Eigene der Elemente einer Ahn-
lichkeitsbeziehung bestimmt.

2 Die folgenden Ausfiihrungen verstehen sich als Weiterfithrung der Uberlegungen, die im Horizont
von Derridas und de Mans Rousseau-Deutungen entwickelt wurden (Poppenberg 2012, 271-346).



18 =—— Gerhard Poppenberg

In der Poetik erklart Aristoteles die Metapher (metaphora) als Ubertragung
(epiphora) von einem herrschenden Wort (kyrion) auf ein anderes (allotriou); das
nachgerade Tautologische der Bestimmung — metaphora ist epiphora — deutet an, dass
sie im Feld des Selben stattfindet. Die Metapher ist zwar zundchst eine Abweichung
vom herrschenden Gebrauch, die aber eingehegt wird durch die moglichen Formen der
Ubertragung: von der Art auf die Gattung, von der Gattung auf die Art, von einer Art auf
eine andere Art. Die Beziehung der Elemente verbleibt im Rahmen des Heimischen und
Verwandtschaftlichen der natiirlichen Ordnung. Das gilt auch fir die Metapher durch
Analogiebildung. Wenn der Abend als Ende des Tags und das Alter als Ende des Lebens
in eine Analogie gesetzt werden und die Metapher des Lebensabends gebildet wird, ist
die Beziehung durch das beiden Gemeinsame, das Ende, als eine der Ahnlichkeit vor
Uberfremdung geschiitzt (Aristoteles 1982, XXI, 1475b). Wird in der Metapher ein Eige-
nes auf ein Fremdes bezogen, dessen Eigenschaften ihm nicht zukommen, wird diese
Beziehung durch die Ahnlichkeit gestiftet. Sie garantiert, dass nicht wirklich Hetero-
genes zueinander in Beziehung gesetzt wird. Ahnlichkeit ist nicht Ungleiches als Ver-
schiedenes, sondern Verschiedenes als Gleiches, das zuerst und zuletzt auf das Eigene
bezogen ist. Das allzu weit Entfernte (porrothen) in einer solchen Beziehung ist un-
angebracht, heifdt es in der Rhetorik (Aristoteles 1980, III, 3, 1406 b9).

Dort wird auch die Erkenntnisleistung der Metapher behandelt. Es ist angenehm
(hedy), Wissen zu erlangen (manthanein). Das geschieht durch Worte, die etwas be-
zeichnen (onomata semainei ti). Deshalb sind die Worte, die Wissen verschaffen, an-
genehm (hedista). Fremde Worte dagegen sind unbekannt (agnotes), die herrschenden
(kyria) nicht. Das Fremde ist unangenehm und unlustvoll, das Heimische angenehm
und lustvoll. Wird die Metapher nach diesem Prinzip gebildet, ist sie besonders er-
kenntnisfordernd (Aristoteles 1980, III, 10, 1410 b6 —16). Deshalb darf sie nicht Fremdes
miteinander in Beziehung setzen: met’allotrian (Aristoteles 1980, III, 10, 1410 h32). Sie ist
zwischen Elementen zu bilden, die von Haus aus dhnlich und verwandt sind (apo
oikeion); das ist auch das Vorgehen der Philosophie: Ahnliches zwischen Verschiede-
nem erkennen (theorein; Aristoteles 1980, III, 11, 1412 a11-13).

Die Diskussion der Metapher wird in der Rhetorik zwischen oikeios und allotrios,
heimisch und fremd aufgespannt. Eine Metapher als Beziehungsfigur geméfs der
Okonomie des Ahnlichen ist demnach nur so lange sinnvoll, wie ihre Elemente in
wesentlichen Momenten ihres jeweiligen Eigenen iibereinkommen. Sie ist keine Be-
ziehungsfigur im starken Sinn, denn sie ist, wie alle Relationen, immer auf den ein-
deutigen Sinn einer Aussage zuriickbezogen. Derrida fiihrt eine Stelle aus der Meta-
physik iber die Univozitdt des Sinns an. Mehrfacher Sinn ist auf den einfachen
zurtckzufihren. Das Eigentliche als der eine Sinn ist das Wesen von Bezeichnung und
Denken, das immer auf etwas als eines bezogen ist (Derrida 1972, 294 - 295; Aristoteles
1989, 1006 b15). Die Metapher als Relation von zwei Momenten mit zwei Bedeutungen ist
dann eine undenkbare Figur — oder sie impliziert eine andere Form des Denkens.

Die moderne Metapher — und zuvor bereits das barocke concepto - ist ein Feld, in
dem diese Konzeption der Relation nicht mehr mafigebend ist. Das wird besonders an
der Reihe von Vergleichen in den Chants de Maldoror (1869, 1874) deutlich, die das



Die offene Metapher == 19

Prinzip der Ahnlichkeit zunehmend ins Heterogene des Unéhnlichen treiben. Isidore
Ducasse schreibt sich unter dem Pseudonym Lautréamont in den Chants von den
klassischen Lehren der Rhetorik und Poetik frei. Die wilde Vergleichsreihe aus dem
sechsten Gesang — Die Schonheit eines jungen Manns wird mit einer Reihe von Ver-
gleichen beschrieben, die von keinerlei Ahnlichkeit motiviert werden; sie gipfelt in dem
Vergleich, er sei schon ,wie das zuféllige Zusammentreffen einer Ndhmaschine und
eines Regenschirms auf einem Seziertisch! — beau comme la rencontre fortuite sur une
table de dissection d’une machine a coudre et d’un parapluie!“ (Lautréamont 1963, VL, 1,
322;2004,VL, 1, 223) — wird im Feld der Surrealisten zum Muster dichterischer Bilder und
Metaphern. Im Ersten Manifest des Surrealismus (1924) fithrt Breton die Serie der
Vergleiche an und macht mit Pierre Reverdy das Prinzip dieser Bildungen deutlich. ,Das
Bild ist eine reine Schopfung des Geistes.“ Es entsteht nicht aus einem Ahnlich-
keitsvergleich, sondern ,aus der Anndherung zweier mehr oder weniger entfernter
Wirklichkeiten®. Eine solche Bildung ist desto stdrker, je weiter die in ihr in eine Be-
ziehung gesetzten Wirklichkeiten voneinander entfernt sind. Und je richtiger und be-
rechtigter (juste) diese Beziehung ist, desto grofier ist ihre ,emotionale Kraft und
poetische Wirklichkeit“ (puissance émotive et réalité poétique; Breton 1988, 324).

Die Implikationen dieser Konzeption hat Ivor Armstrong Richards sogleich er-
kannt. In einer Metapher werden verschieden Gedanken in eine Beziehung gesetzt; sie
ist ,Austausch und Verkehr von Gedanken®. In dem Maf3, wie das Prinzip des Denkens
darin besteht zu vergleichen und Beziehungen wahrzunehmen oder zu stiften, sind
Metaphern Formen des Denkens (Richards 1983, 35). Die Bedeutung einer Metapher
entsteht durch die Beziehung zwischen ihren Elementen, die eine ,Doppeleinheit®
bilden; das Zusammenwirken der Elemente geht in die Bedeutung ein und macht sie
komplexer (Richards 1983, 37,40). Es gibt nicht eine Bedeutung der Metapher, fiir die das
andere Element eine Illustration wére. Beide Elemente sind fir die Beziehung konsti-
tutiv. Durch das Relationale der Bildung wird die Metapher — da die Gewichtung der
beiden Elemente jeweils verschieden sein und in verschiedener Weise realisiert wer-
den kann — wesentlich mehrdeutig. Ahnlichkeit, so fithrt Armstrong anfangs mit aus-
flihrlichem Referat der aristotelischen Bestimmungen der figurativen Sprache an, hegt
die Koprédsenz der Elemente ein und schiitzt sie vor der Gefahr semantischen Wu-
cherns. Dazu fithrt er die surrealistische Metapher an, die weit entfernte Dinge in eine
Beziehung fligt; er nennt sie eine ,modische Verirrung*, die eine ,wahrlich heroische“
Haltung erfordert. Ein Vergleich — die Anndherung eines rotglithenden Eisens an einen
gefesselten Menschen — zeigt das Gefdhrliche der Beziehung von Heterogenem. Ein
solcher ,Heroismus spukt in einer Menge gegenwartiger Literaturtheorie und -praxis
herum - nicht nur im surrealistischen Kult kiinstlicher Paranoia“ (Richards 1983,
47-48). Das Urteil steht in der Linie des aristotelischen met’allotrian; die metaphori-
schen Allotria sind gefdhrlich oder pathologisch. Das Urteil Spuk und Paranoia ver-
bindet zwei Momente. Diese Form der Metapher entstammt nicht dem wahrhaften
Geist, sie ist gespenstisch und dergestalt eine Form des Wahns: Beziehungswahn. Die
Konstellation mit einem Fremdem ist bedrohlich; das Fremde wird als verfolgend ge-
deutet. Denken heif$t, Beziehungen zwischen Verschiedenem zu stiften; extrem Ver-



20 —— Gerhard Poppenberg

schiedenes zu verbinden ist schwierig und tendenziell unméglich. Deshalb braucht das
Denken ein Gemeinsames, in dessen Horizont es Bedeutung bilden kann. Die surrea-
listische Metapher erinnert aber daran, dass Ahnlichkeit nicht das einzige Prinzip der
Beziehung ist; es gibt auch die Beziehung von Ungleichem und Gegenséatzlichem.

Das Andere als konstitutives Element des Einen ist aber das Wesen von Beziehung
als Differenz und Korrespondenz des Verschiedenen; und auch Ahnlichkeit ist eine
Form des Verschiedenen. Die Forderung des Ahnlichen reduziert das Verschiedene auf
das Gleiche und schliefst das wahrhaft Andere und Heterogene aus. Das heroische
Denken lésst sich auf die Offnung des traditionellen Felds ein und sucht das Abenteuer
des Unbekannten und Neuen. Die Chants de Maldoror sind auf einem Weg dans la di-
rection de linconnu (Lautréamont 1963, I, 9, 60; 2004, I, 9, 26). Maurice Blanchot hat in
einigen Essays, vor allem in Lautréamont et Sade (1949) die Implikationen entfaltet. Im
vierten Gesang macht ein Vergleich von zwei Affenbrotbdumen mit zwei Saulen,
Stecknadeln und Tirmen das Prinzip der traditionellen Metaphernbildung erkennbar
(Lautréamont 1963, IV, 2, 217-220; 2004, 1V, 2, 145-147). Die wilde Reihe der Vergleiche
fur die Schonheit des jungen Manns 16st dieses Prinzip auf; la métaphore éclate, so
Blanchot (Blanchot 1963, 100; Poppenberg 1993, 174-184). Lautréamont sieht darin
seinen Beitrag zur Dichtungstheorie und -praxis. Die Dichtkunst war bislang ,auf fal-
schem Wege*, weil sie ,,die Prinzipien ihres Daseins verkannt“ hat. Die neue Form der
offenen Metapher ubertrifft alles, ,was die Dichtkunst bis jetzt Grofiartigstes und
Heiligstes gefunden hat“ (Lautréamont 1963, 1V, 2, 223; 2004, 1V, 2, 150).

Der Vergleich mit dem glithenden Eisen zeigt, dass die Frage, wie viel Fremdes zu
ertragen ist, nicht unangemessen ist und moglicherweise eine reale Gefahr einer sol-
chen Konzeption andeutet. Was taten wir, als wir den Vergleich von seinem Vergli-
chenen abkoppelten? Die Semantik wurde entfesselt. Da die verglichenen Elemente
gleichwohl jeweils bedeutsam, aber nicht durch Ahnlichkeit aufeinander bezogen sind,
entsteht eine Beziehung von Heterogenem, die aber nicht akzidentell, sondern sub-
stanziell ist. Zwei gleichwertige und gleichwohl grundverschiedene Elemente werden
semantisch aufeinander bezogen. Die Bedeutung o6ffnet sich auf ein wesentlich Ande-
res: ein dem Eigenen Fremdes und Unbekanntes. Die Erkenntnis dieser so entstehenden
Bedeutung ist nicht auf den eindeutigen Sinn des Eigenen bezogen; sie muss sich erst im
Feld des Anderen, des Fremden und Unbekannten bilden. Deshalb ist ihr Wissen zu-
néchst wesentlich Nichtwissen. Die Elemente einer solchen Beziehung sind nicht durch
ihr Eigenes begrenzt; sie sind offen auf Anderes, das seinerseits nicht auf sein Eigenes
begrenzt ist. Das ergibt die offene Offnung auf das Offene als die Konfiguration einer
Relation von Heterogenem. Die offene Metapher ist die Denkfigur des Nichtwissens als
einer anderen Form von Erkenntnis. Die Offnung der Metapher auf Beziehungen, die
nicht durch das Prinzip der Ahnlichkeit auf reziproke Entsprechungen zwischen Ele-
menten aus demselben Feld und damit auf eindeutige Aussagen zurtuckzufiihren ist, hat
fiir Richards einen Zug ins Psychotische wahnhafter Bildungen. Die Offnung auf das
Unbekannte und die Bildung neuer Bedeutungen lauft immer Gefahr, willkiirlich und
beliebig, idiosynkratisch und sinnlos zu sein; sie ist zwischen dem moglichen Wahn-
haften und dem notwendigen Wahrhaften aufgespannt.



Die offene Metapher = 21

Trotz der Einsicht in die Relationalitdt der Metapher bleibt in den verschiedenen
Konzeptionen der Folgezeit das Paradigma der Aussage als propositionaler Akt leitend.
Die Metapher vereint aber zwei unterschiedliche Vorstellungen in einer Wendung. Die
den Vorstellungen korrespondierenden Gedanken treten zueinander in Beziehung und
gehen als Interaktion zwischen den Relata in ihre Bedeutung ein. Deshalb ist sie nicht
nur doppeldeutig, sondern, da die Gewichtung der Elemente jeweils verschieden sein
kann, so dass ihre Bedeutung variiert, konstitutiv mehrdeutig. Wenn Denken allgemein
darin besteht zu vergleichen und Beziehungen wahrzunehmen oder zu stiften, ist die
Metaphorik die Form solchen Denkens. AuRerst Verschiedenes zu verbinden, ist
schwierig und tendenziell unméglich.

Die Gedanken von Richards fiihrt Max Black weiter (Black 1983a; 1983b). Er be-
trachtet die Metapher als ein Problem der Semantik und nicht der Syntax. Die Frage ist
nicht, wie sie gebildet wird, sondern wie und was sie bedeutet. Die Bedeutung ist vom
Gebrauch abhangig; deshalb ist die Pragmatik wichtiger als die Semantik. Die Metapher
setzt zwei verschiedene Vorstellungen in gegenseitige Beziehung, die Bedeutung
schafft. Die Interaktion der Elemente fasst Black als Aussage, durch die Metaphern
Kommunikationsakte sind. Die Frage ist, auf welche Weise sie aussagen. Sie sagen ein
Ding als etwas aus, das es — eigentlich — nicht ist. Sie sagen etwas, und meinen etwas
anderes. Sie sagen also zwei Vorstellungen zugleich aus. Das verstofit gegen den Satz
vom Widerspruch: etwas kann nicht a und zugleich nicht-a oder b in ein und derselben
Hinsicht sein. Der logische Einwand ist aber poetisch nicht triftig. Dann ist die Frage,
wie man a als b und b als a denkt und versteht.

Das Moment des Widerspruchs zwischen den Elementen der Metapher untersucht
Harald Weinrich (Weinrich 1983). Das semantische Problem der Metapher grindet im
Widerspruch zwischen ihren Elementen. Ein Widerspruch ist logisch die Zusprechung
einer Eigenschaft, die der Sache nicht zukommt. Wenn er in der Metapher wahrge-
nommen wird, weil die Vorstellung mit der Sache nicht vereinbar ist, wird sie zuletzt
referentiell als Aussage verstanden, die einem Subjekt ein Pradikat zuspricht. Aller-
dings fasst Weinrich die Metapher im Unterschied zur logischen Pradikation der
Identitatsaussage als eine widerspriichliche Pradikation. Dabei ist nicht die referenti-
elle Vorstellung, die mit einer Metapher verbunden ist, sondern die Akzentuierung des
Widerspruchs zwischen den Elementen seiner semantischen Implikationen entschei-
dend. Dann wird aber fraglich, ob der Identitit implizierende propositionale Akt die
Form der Metapher bilden kann.

3

Die Lehre von der figurativen oder tropischen Rede ist traditionell eine Sache der
Rhetorik. Dort gelten die Figuren als Redeschmuck, als Ornament am Gewand der
Sprache, nicht als eines ihrer konstitutiven Elemente. Ob sie eine eigene Leistung der
sprachlichen Gestaltung, also der Bedeutungsbildung, sind, wird kaum erwogen. Seit
einiger Zeit erdrtert die Literaturtheorie die Probleme, die das Verstehen figurativ-



22 —— Gerhard Poppenberg

tropischer Sprache aufwirft. Es geht dabei um etwas, das Hans Blumenberg eine
»Theorie der Unbegrifflichkeit“ genannt hat. Die ingenidse Formel deutet das Problem
einer moglichen figurativen Erkenntnis an. In der abendlidndischen Tradition wird
Denken als Theorie und diese als Erkenntnis durch die Abstraktion der Begriffe und
ihre logische Verkntipfung gefasst. In dieser Perspektive ist eine unbegriffliche Theorie
eine paradoxe Figur; sie fiihrt zu der Frage, was man eigentlich versteht, wenn man
eine Metapher liest (Poppenberg 2009a). Die Frage impliziert, dass die figurative
Sprache — und die Kunst allgemein — in Hinsicht auf ihr Wesen nicht in erster Linie
dsthetisch, sondern vielmehr noetisch verfasst ist. Sie zielt in letzter Instanz nicht auf
Sinnlichkeit und Schonheit, sondern auf Sinn und Wahrheit; sie ist eine Gestalt des
Denkens und der Erkenntnis.

In seinen Ausfithrungen zur Theorie der Metapher behandelt Blumenberg kaum je
Dichtung. Das diirfte seinen Grund darin haben, dass er die Metapher als vorbegrifflich
fasst. Seine Skizze einer Theorie der Unbegrifflichkeit geht aus vom Begriff und ist auf
ihn ausgerichtet. Das Begriffliche bleibt das Telos des Denkens. Im ,Ausblick auf eine
Theorie der Unbegrifflichkeit“ (1979) verhandelt er die Metapher im Spannungsfeld von
Sagbarem und Unsagbarem: als die Sprachform, die noch das Unsagbare zu sagen
versucht (Blumenberg 1979, 84; 1983, 445). Das Saghare scheint ihm dabei auf das Be-
griffliche hin perspektiviert zu sein; es ist das Eindeutige. Damit werden die von ihm so
genannten Sprengmetaphern, die eine koharente Denkfigur zersprengend auflosen — la
métaphore éclate (Blanchot) — zu Begriffen an der Grenze der Sprache. Das Telos der
Sprache ist der Begriff; die unbegriffliche Metapher ist vorbegrifflich.

Als Denkfigur einer starken Metapher stellt Blumenberg die Konzeption der zwei
Naturen Christi vor (Blumenberg 1979, 86; 1983, 447). Er deutet die Christologie und
andere Theologumena offenbar sprachphilosophisch: als Denkfiguren. Die christolo-
gische Perichorese gibt das Muster — das aber den iiberkommenen Begriff von Para-
digma tibersteigt — einer wesentlichen Relation: die Beziehungsfigur des absolut He-
terogenen von Gott und Mensch in der Menschwerdung Gottes (Stemmer 1983). In Jesus
Christus durchdringen sich zwei heterogene Bereiche, die chora des Gottlichen und die
chora des Menschlichen. Und diese Durchdringung der zwei Naturen hat die Verfassung
einer Metapher.

Die Tragweite dieser Denkfigur wird deutlich, wenn man sie zur aristotelischen
Deutung des Tragelaphen in Beziehung setzt. An ihm erortert Aristoteles die Frage der
Erkennbarkeit von Nichtseiendem oder Phantastischem. In peri hermeneias bestimmt
er solche phantastischen, aus verschiedenen Elementen der Wirklichkeit gebildeten
Wesen, auch wenn sie nicht existieren, zumindest als verstehbar. Bockhirsch ist ein
Wort, von dem Menschen bestimmen konnen, was es bedeuten soll, ohne damit Aus-
sagen Uber das Sein zu machen (Aristoteles 1998a, 16 al6). In der Zweiten Analytik wird
das weiter ausgefithrt. Der Bockhirsch ist eine aus verschiedenen Tieren zusammen-
gestiickte Figur, die deshalb kein eigenes Wesen hat und nicht erkennbar ist: ti d’esti
tragelaphos adynaton eidenai (Aristoteles 1998c, I1, 7, 92 b7). Er hat kein Wassein als sein
Wesen und ist im strengen Sinn ein Unwesen. Sein ontologischer Status ist der eines
irrationalen Gedankendings, das in Wahrheit ein Unding ist. Das Wort Bockhirsch ist



Die offene Metapher == 23

aus Ziegenbock und Hirsch gebildet; ihm entspricht kein Gedanke. Auf die Frage, was
ein Bockhirsch ist, gibt es keine bestimmte Antwort, denn man kann seine verschie-
denen Teile nicht zu einer Einheit synthetisieren. Bockhirsch ist nicht der Terminus
eines intentional-noetischen Akts und eines moglichen Urteils, weil er keine einheitli-
che Gestalt hat und seine Eigenschaften — Bock und Hirsch zugleich zu sein — nicht mit
einer identischen Substanz korrelieren. Das ist aber die Wahrheitsbedingung von
Aussagen. Deshalb ist der Bockhirsch undenkbar - sofern Denken bedeutet, Dinge und
Gedanken in Gestalt von Aussagen und Urteilen in Hinsicht auf Identitat und Differenz
zu betrachten.

Die sprachphilosophische Bedeutung der christologischen Perichorese wird er-
kennbar, berticksichtigt man, dass der Mensch gewordene Gottessohn im Johannes-
evangelium als der Logos gefasst wird (Joh I, 1-14). Das Fleisch gewordene Wort — mit
der Vulgata und dem Trinitatstraktat des heiligen Augustinus wird es im lateinischen
Sprachraum zum Verbum - ist der Ausgang einer anderen, im Zeitwort griindenden
Konzeption von Sprache. Gott und Mensch in einem ist das prinzipienlose Prinzip eines
neuen relationalen Denkens.

Es scheint Blumenberg mit der Metaphorik um eine Form des sprachlichen Rea-
lismus zu gehen, um eine Entsprechung zum ontologischen Realismus — im Unterschied
zum Nominalismus — der Begriffe. Die christologische Perichorese wurde gegen den
gnostischen Doketismus entwickelt, nach dem der Menschenleib Christi nur ein
Scheinleib war und beispielsweise nicht wirklich am Kreuz gelitten hat. Sie bedeutet
einen harten Realismus, der gegen die Scheinhaftigkeit der Menschheit Christi deren
Realitdt behauptet. Das ist die christliche Version des griechischen Kampfs gegen die
Sophistik als Riesenkampf um die Frage des Scheins und dessen Verhéltnis zum Sein.
Gegen die doketischen Gnostiker wurde ein ontologisch-theologischer Realismus ent-
wickelt. Nach Blumenberg ist eine zureichende Konzeption der Metapher und der in ihr
artikulierten Felder ausgehend von der Denkfigur der Perichorese zu entwickeln. Schon
die Lehre vom mehrfachen Schriftsinn begreift er als eine ,Aufweichung® dieses harten
Realismus (Blumenberg 1979, 86 —87; 1983, 447).

Metaphern sind unbegrifflich, aber nicht ungestalt. Die Charakterisierung als un-
begrifflich bestimmt sie negativ und privativ. Deshalb verstellt sie den Blick auf die
eigene Konstitutionsleistung, die sie vollziehen. Tropen bilden Gestalt. Die Gestalthaf-
tigkeit ist aber nicht Anschaulichkeit im Unterschied zu Abstraktion. Die Metapher 19st
sich von der Anschauung, indem sie absolut wird. Die Trope wendet sich von dem ab,
dem sie eine neue Bedeutung gibt (Blumenberg 1979, 90; 1983, 450). Die Abwendung ist
eine Potenzierung — wie bei homgopathischen Mitteln, deren Wirkung umgekehrt
proportional zum realen Anteil des Ausgangsstoffes ist. Die tropische Potenzierung ist
wirklich, weil sie wirkt.

Das entscheidende Moment einer Theorie der Unbegrifflichkeit ist die figurative
sverkopplung des Heterogenen“, die erst spdt hat ,begreifen lassen, was in der
menschlichen Erkenntnis geschieht“. Auch in der begrifflichen Erkenntnis wird nicht
Gleiches durch Gleiches erkannt, denn sie beruht ebenfalls auf der Behandlung von
Ungleichem als Gleichem. Deshalb ist die figurative Gestaltbildung als ,Verkopplung



24 —— Gerhard Poppenberg

von Heterogenem*“ nicht nur eine besondere Form von Erkenntnis, sondern tiiberhaupt
erst Erkenntnis im starken Sinn. Wie ein Symptom eine Krankheit nicht abbildet, wohl
aber auf sie verweist, bildet die Metapher mit ihren ,sekundaren Sinnesqualititen® die
Wirklichkeit nicht ab. Sie nimmt sie auf besondere Weise wahr und erkennt sie, indem
sie etwas an ihr deutlich macht, das nicht abbildbar, nicht in Form einer Anschauung
wahrnehmbar und deshalb nicht in einen Begriff zu iiberfiihren ist. Die Trope ist nicht
Referenz, sondern Deferenz und Transferenz: Metapher. Sie wendet sich ab von dem,
was an der Wirklichkeit Bild und Anschauung ist und wendet sich dem zu, was das
»Nicht-Abbildbare* ist, was nicht Bild, sondern Figur und Gestalt ist. So bildet sie, ,eine
Sphére ungegenstindlicher Korrelate des Denkens“ zwischen Subjekt und Objekt
(Blumenberg 1979, 90; 1983, 450).

Die Konzeption Blumenbergs changiert zwischen dieser starken und einer philo-
sophisch reduktiven Bestimmung. Fir den Philosophen ist Wahrheit und Erkenntnis
eine Sache der Begrifflichkeit. Der metaphorische Gebrauch der Sprache bildet dazu
ein Vorfeld. Metaphern sind als unbegriffliche letztlich vorbegrifflich. Dagegen deutet
er mit der Konzeption der absoluten — unauflosbaren und deshalb unhintergehbaren —
Metapher an, dass sie eine eigene — nicht begriffliche — Konzeptualisierungsleistungen
erbringt; sie bildet eine unbegriffliche Form der Weltorientierung. Im Unterschied zum
Begriff beruht die Metapher nicht auf Anschauung. Sie ist eine Form des Denkens, die
nicht diesseits des Begriffs liegt, sondern dem Gestalt gibt, was iiber ihn hinausgeht. Die
absoluten Metaphern haben regulativen Charakter, aber nicht im Sinne der Ideen bei
Kant, sondern als pragmatische Figuren. Sie bestimmen nicht — wie die Begriffe — die
Gegenstande der Welt, sie geben die Welt als Horizont der Orientierung. Bereits in
Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) werden sie pragmatisch konzipiert (Blu-
menberg 2013). Im Vorfeld der Wahrheit ebnen sie ein sachliches Feld ein und stecken
es auch ab; so erleichtern oder ermdglichen sie den Zugang zu ihm und damit zur
Wahrheit. Im ,Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit* wird das durch ein
Reihe von Beispielen markiert: von der Landschaft der lachenden Wiese iiber den Staat
zur Welt, von Christus und dem Teufel iiber die Auferstehung zu Gott, der tiber die
Figur der coincidentia oppositorum angedeutet, aber nicht benannt wird.

Die Metapher wird so zum Medium wahrhafter Metaphysik. Sie geht tber das
Physische hinaus, indem sie das Feld des Nichtanschaulichen eréffnet. Sie ist die Form
des Denkens, dem keine Anschauung entspricht und das gleichwohl nicht — wie der
anschauungslose Begriff — leer ist. Ein Begriff mit Anschauung bildet Sinn; eine Me-
tapher ohne Anschauung bildet Ubersinn. Die Frage ist, warum Blumenberg von einer
Theorie der Unbegrifflichkeit spricht, wenn Theorie traditionell die Form des Umgangs
mit Begriffen ist: die denkende Schau als geistige Form des sinnlichen Sehens. Die
Frage, wie die Pragmatik der Metaphorik zur Noetik der Begrifflichkeit steht, verhan-
delt Blumenberg nicht. Er fragt nicht, was die Metapher vom Licht der Wahrheit oder
von der nackten Wahrheit iiber die Wahrheit zu verstehen gibt, sondern wie diese
Metaphorik das — zuletzt begriffliche — Denken der Wahrheit vorbereitet. Ob eine
Metapher auch eine eigene Gestalt des Denkens ist und einen eigenen Bezug zur
Wahrheit hat, ja womdglich einen Bezug zu einer eigenen Wahrheit eroffnet, erortert er



Die offene Metapher == 25

nicht. Die absolute Metapher sagt etwas, das nur so zu sagen und deshalb nur so zu
verstehen ist. Die Wahrheit als Klarheit und Licht bedeutet, dass sie leuchtet, die
Wahrheit als Nacktheit bedeutet, dass sie entbirgt und offenbart. Das sagt etwas tber
sie, aber dieses Etwas wird nicht in Form eines propositionalen Akts als Identitats-
aussage erkennbar. Es hat den Charakter eines sprachlichen Ereignisses.

4

Das Verhéltnis von Referenz und Relation bildet nicht nur den problematischen Kern
der Metapher, sondern der Sprachlichkeit der Sprache tiberhaupt. Deshalb ist eine
angemessene Konzeption der Metapher von sprachphilosophisch grofSer Tragweite. Als
Relation ihrer Elemente erzeugt sie semantischen Uberschuss; sie ist wesentlich
mehrdeutig. Als referentielle Aussage ist sie semantisch defizient; sie ist nicht eindeutig
und deshalb unsinnig. Beide Momente sind in der Sprache stets am Werk. Sie verweist
auf die Dinge der Welt und sie bildet eigene sprachliche Welten; sie ist gleichermafien
informativ wie performativ. Achill, der Lowe, ist selbstverstandlich zundchst einmal
Achill, der Kdmpfer; aber er ist auch Lowe und wird damit zu einem anderen, zu einem
Wesen mit zusdtzlichen, durch die sprachliche Form gebildeten Eigenschaften und
deshalb mit einer anderen Bedeutung: Achill und Lowe, Mensch und Tier. Die Bezie-
hung ist aber nicht die von biologischem Menschen und Tier, sondern von kulturell
gedeutetem Menschen und Lowen. Das ist die tragelaphisch-chimérische Verfassung
der Metapher.

Die beiden Momente des Metaphorischen hat sich Jacques Derrida in ,La mytho-
logie blanche“ (1971) an dem franzosischen Wort usure erschlossen, das einerseits
Wucher, andererseits Abnutzung bedeutet. Die Metapher erzeugt ein Wuchern des
Sinns und dadurch — weil Relation und Referenz gleichermafien am Werk sind - zu-
gleich eine Abnutzung des Sinns. Das relationale Wuchern des Mehrdeutigen vernutzt
das referentiell Eindeutige. Derrida fragt nach dem Gebrauch der Metapher in der
Philosophie. Damit wird die Frage ins Grundsatzliche tiberfithrt; eine Metapher ist kein
Begriff. Die Philosophie hat ihren Grund und Zweck in der Frage nach der Wahrheit als
der einer absoluten Bedeutung. Die Reflexionen zur Metapher im 20. Jahrhundert ha-
ben sie ebenfalls als eine Frage der Bedeutung erschlossen. Damit wird die Philosophie
zum Feld, auf dem die Frage der Metapher zu klaren ist. Wird die Form der Artikulation
ihrer Elemente zuletzt als Aussage gefasst, in der einem Subjekt etwas — Achill das
Lowesein — pradiziert wird, entsteht das Paradoxe der Metapher, denn die dergestalt
dem Subjekt zugesprochene Eigenschaft kommt ihm ,eigentlich“ nicht zu. Die Form der
Aussage — auch wenn sie mit Weinrich als negative Pradikation gefasst wird — 19st die
semantische Spannung der heterogenen Bereiche zuletzt in eine Identitatsaussage auf.

Die Konzeption der Metapher als Redeschmuck, der eine abstrakte Aussage an-
schaulich macht, griindet in der metaphysischen Unterscheidung von konkreter Sinn-
lichkeit und abstraktem Sinn, in dem das Physische durch die Begriffshildung ins Meta-
physische verwandelt wird (Derrida 1972, 251). Die Konzeption der Metapher als in-



26 —— Gerhard Poppenberg

teraktive Relation zweier heterogener Elemente wirft die Frage auf, in welcher Weise
sie eine eigene Denkform im Unterschied zum Begriff ist. Damit wird das Figurative aus
dem Feld der Rhetorik in das der Erkenntnis tberfiithrt (Derrida 1972, 256 —-257). Das
Relationale der Metapher macht die Konzeption eines eigentlichen und eindeutigen
Sinns hinféllig. Da die strukturalistische Analyse der Sprache das Differentielle als ihre
Verfassung aufgezeigt hat, gilt das fiir die Sprache iiberhaupt. Bedeutung griindet nicht
in der vorgangigen Identitét eines Elements, sie entsteht aus der Relation der Elemente
im System; nicht der referentielle Bezug auf die Sache ist entscheidend, sie wird dif-
ferentiell gebildet. Das ist die performative Dimension der Bedeutung. Das semantische
Problem dieser Einsicht wird in der relationalen Verfassung der Metapher erkennbar.
Das Licht und die Erleuchtung als Form der Wahrheit, die Sonne als scheinbar abso-
luter Referent — von Platon bis zur Aufklarung und dariiber hinaus - sind von dieser
Dynamik des Differentiellen betroffen. Die Sonne hat keinen aufSerordentlichen Bezug
zur Wahrheit (Derrida 1972, 260). Das Licht ist eine Metapher der Wahrheit, die damit
zu einer relationalen Figur wird und beispielsweise im Kontext verschiedener Spra-
chen eine andere Bedeutung haben kann. Fiir die Bedeutung von Sonne diirfte es nicht
gleichgultig sein, ob sie im Franzosischen ein maskulines Geschlecht — le soleil — hat, im
Deutschen aber feminin — die Sonne — ist.

Das uiberlieferte Verhdltnis von Metapher und Begriff griindet in der anfénglichen
Unterscheidung von Philosophie und Sophistik, Dialektik und Rhetorik im System
Platons. Die eine erzeugt klares und deutliches, logisch wahrhaftes Denken, die andere
vages und verworrenes, sprachlich scheinhaftes Denken. Die metaphorische Verfas-
sung der Wahrheit zeigt aber, dass diese Unterscheidung nicht streng zu treffen ist und
wirft die Frage auf, was diese Ununterscheidbarkeit von Philosophie und Sophistik,
Dialektik und Rhetorik, Begriff und Figur fiir das Denken und die Wahrheit bedeutet
(Derrida 1972, 265). Auch fiir andere elementare philosophische Begriffe ist ihre me-
taphorische Dimension erkennbar. Sie sind nicht rein geistige Abstraktionen ohne
sinnlichen Rest, in ihnen werden Sinnliches und Geistiges artikuliert; es sind Ver-
wandlungen von Sinnlichem in Geistiges. Begriffe sind Figuren, deren Figirlichkeit
nicht — mehr — bewusst ist. Als Metaphern des Sinnlichen erschliefSen sie die Welt in
einer anderen Dimension. Seele und Geist griinden in der Sinnlichkeit, gehen aus ihr
hervor und erhalten durch sie Bedeutung. Der sinnliche Korper entwirft aus sich ein
Organ, das Bedeutung bhildet und Verstehen ermdglicht: das Seelisch-Geistige als Me-
tapher des Korpers, das sich selbst wiederum in der Metapher des Korpers versteht.

Schon Richards und Black deuten an, dass geistige Vorgange allgemein in materi-
ellen Ausdriicken beschrieben, also metaphorisch konzeptualisiert werden. Die Spra-
che hat fr sie keine eigenen Bezeichnungen entwickelt. Die metaphorische Konzeption
der Sprachlaute - sie sind weich oder hart, stumpf oder scharf, hell oder dunkel etc.
(Fénagy 1963) — macht deutlich, dass die Sprache nicht nur das Medium der Ubertra-
gung von Korperlichem in Geistiges ist, sondern selbst in korperlichen Metaphern
konzeptualisiert wird. Das ist der tiefste Grund des Zusammenhangs von Sprache und
Denken. Das elementare Vokabular der denkenden Welterschlieffung grindet im
Korperlichen und geht als materieller Laut aus ihm hervor.



Die offene Metapher == 27

Das Greifen des Tastsinns wird zum Begriff; wie die Hand verschiedene Dinge
umgreift, umfasst der Begriff verschiedene Einzelne in einem Gemeinsamen. Der
materielle Grund und Boden wird zur logischen Begriindung. Das Sehen des Ge-
sichtssinns wird zur Theorie, das bildliche Eidos zur Idee. Das Riechen und Schmecken
des Geschmackssinns werden zum &sthetischen Geschmack und zur Urteilskraft. Die
Welt der Kunst ist eine Metapher des Essens und dergestalt geistige Nahrung. Das Horen
des Horsinns wird zum Gehorsam und zu Recht und Gesetz. Die Ausrichtung des
Korpers nach links und rechts, oben und unten wird zum Raum. Die rdumliche
Wahrnehmung der Aufienwelt ist eine Metapher des Korpers (Kant 1975a / 1975b). Das
Gedéachtnis des Korpers wird zur Erinnerung der Seele und als Vorher und Nachher zur
Zeit im Modus der Vergangenheit. Die Zukunft als Metapher des Willens geht aus dem
Trieb und dem Begehren hervor, die erfiillt werden wollen. Die elementaren Korper-
funktionen von Einatmen und Ausatmen, Einverleibung und Ausscheidung werden zu
Innen und Aufien, Ich und Umwelt. Der Verweisungszusammenhang der Welt insge-
samt, der in Heideggers Deutung in Sein und Zeit aus der Gestimmtheit hervorgeht
(Heidegger 1972), ist eine Metapher des Menschen. Stimmungen entstehen an der
Grenze zum Korperlichen; sie sind Formen a priori: Transformationsagenten von
Korper in Geist.

Diese Bewegung von der sinnlichen zur geistigen Dimension ist tropisch: Wendung
als Wandlung. Sie ist die Bewegung der Idealisierung als vergeistigende Verwandlung
des Sinnlichen, die damit als Metapher erkennbar wird (Derrida 1972, 269). Die
scheinbar auf Anschaulichkeit zielenden Metaphern — Achill, der Léwe - sind in
Wahrheit Denkfiguren, die ihre Bedeutung aus der Interaktion ihrer beiden Elemente
hat. Es gibt weder reine urspriingliche Sinnlichkeit ohne Bedeutung, die als Eigentliches
den Grund des Geistigen bildet, noch gibt es reine Geistigkeit ohne einen sinnlichen
Grund. Deshalb ist die Relation von Sinnlichkeit und Sinn als verwandelnde Interak-
tion, das Metaphorisch-Figurative die Aufgabe des Denkens. Die Sinnlichkeit des
Greifens ist nicht im Begriff ,aufgehoben“ (Hegel 1976), es gibt eine wesentliche Be-
ziehung der beiden Dimensionen. Die Metapher ist die Ur-Figur des Denkens.

Am Anfang, genauer am Vorabend — a la veille — der Philosophie sind Tropen am
Werk, die das philosophische Denken prafigurieren und begriinden (Derrida 1972, 272).
Wenn die anfanglichen Tropen die Wendung und Wandlung von kérperlich Sinnlichem
in geistig Sinnhaftes bewirken, gibt es keinen anfanglich-urspriinglichen Sinn der Tr-
ope. Der Korper und die physiologischen Prozesse, das biochemisch Physische ist so
wenig die Wahrheit des Vorstellens und Denkens wie das Denken und Vorstellen als
Geistiges die Wahrheit des Korpers ist. Triebe und Affekte sowie Imagination und
Denken sind aufeinander bezogen. Die figurative Relation hat den Charakter einer
Deutung; sie bildet Bedeutung. Fithlen und Denken, Seele und Geist sind Gestalten der
Verwandlung physiologischer Prozesse in Bedeutung.

Die Konzeption der Metapher unter dem Paradigma der Ahnlichkeit bleibt auf die
Identitatsaussage eines propositionalen Akts bezogen; sie hat ihr Mafs an der Wahrheit
des Begriffs. Die ideale Gestalt dieser Aussage ist der spekulative Satz in der Auslegung
Hegels: Gott ist das Sein, das Wirkliche ist das Allgemeine. Er sagt in der scheinbaren



28 —— Gerhard Poppenberg

Verschiedenheit von Subjekt und Pradikat in Wahrheit das Selbe vom Selben, Wahrheit
als Identitat aus. Wird das Subjekt — Gott, die Wirklichkeit — als ein anderes — das Sein,
das Allgemeine — ausgesagt, 10st es sich zundchst scheinbar auf; es ,zerfliefit“. In
Wahrheit findet es sich, da das Pradikat das Wesen des Subjekts bestimmt — Gott als
Sein, das Wirkliche als Allgemeines —, ,vertieft“ in ihm wieder. Der spekulative Satz
zeigt den Gehalt, ,die Natur des Satzes oder Urteils iiberhaupt® als Identitatsaussage
(Hegel 1976, 59-60). Das scheinbar andere der Pradikation ist in Wahrheit das Selbe.
Das ist der Gehalt der philosophischen Téatigkeit. Deshalb ordnet die Bestimmung der
Metapher als Aussage und Préadikation sie dem begrifflich-dialektischen Denken der
Philosophie und der philosophischen Konzeption der eindeutigen und selbstidenti-
schen Wahrheit unter.

Die Logik der Pradikation griindet in einer Konzeption der Sprache, die sie nominal
bestimmt: als referentielles Zeichen. In einer Aussage wird einem durch ein Nomen
bezeichnetes Etwas eine Eigenschaft zugewiesen. Die Form der Aussage ist, so hat
Aristoteles es gedeutet, die Ur-Form der Sprache. Ihr Gehalt, so Hegel in der Deutung
des spekulativen Satzes, ist die Identitdtsaussage. Deshalb wird eine Metapher, sofern
sie als Aussage bestimmt wird, durch die Ahnlichkeit, die defiziente Identitat ist,
ebenfalls auf die Eindeutigkeit einer Identitdtsaussage zuriickgeftihrt.

Das Nomen als referentielles Zeichen ist der sprachliche Grund dieser Konzeption.
Die anderen Elemente der Sprache — das Synkategorematische oder Rhematische — sind
in dieser Konzeption akzidentelle Mittel. Die Synkategoreme sind nur im Kontext eines
Kategorems oder Nomens bedeutsam; und auch die Verben werden erst bedeutsam,
wenn sie Dinge oder Personen in Handlungszusammenhdange einbinden. Die Logik der
Pradikation — auch der negativen — erfordert die Riickbeziiglichkeit von Subjekt und
Pradikat. Der Baum ist griin bedeutet, er hat die Eigenschaft des Griinen. Achill ist ein
Lowe bedeutet, er hat die Eigenschaft des Lowenhaften: Tapferkeit. Auch verbal ge-
bildete Sdtze werden in dieser Deutung zu Aussagen. Der Hase lduft bedeutet, er ist eine
Laufender, hat die Eigenschaft des Laufens. Die Moglichkeit, dass verbale Satze eine
andere Semantik haben, bleibt aufder Betracht.

In der Deutung des Aristoteles ist Erkenntnis auf die den Dingen inhéarente, vor-
géngige Wahrheit bezogen. Die Entelechie wird erst im Laufe eines Vorgangs offenbar,
aber sie hat ihn als das vorgédngige inhdrente Telos geprdgt. Das Metaphorische als
Artikulation von Heterogenem bildet das Telos erst nachtraglich aus. Ziel ist, wohin die
metaphorische Hyperbel gefiihrt haben wird. So er6ffnet die Metapher das Abenteuer
des Sinns: lerrance du sémantique (Derrida 1972, 287). Das ergibt die Dissemination der
referentiell festen Bedeutung; sie eréffnet eine zeitliche Dimension, deren sprachliche
Form das Verbum ist. Es ist nicht referentiell im Sinn des Nomens, es ist Zeitwort, die
sprachliche Form der zeitlichen Dynamik. Die zeitliche Verfassung der relationalen
Metapher erdffnet die Frage nach der rhematischen Dimension der Sprache und damit
der Zeitlichkeit des Seins. Das Zeitwort eroffnet Zeit und Geschichte, die ihrerseits im
Zeitwort sprachliche Gestalt finden. Ein zureichendes Verstandnis von Zeit und Ge-
schichte impliziert ein Verstdndnis des Zeitworts — und umgekehrt.



Die offene Metapher == 29

Die Zukunftigkeit des Metaphorischen ergibt eine surdéterminabilité sans fond
(Derrida 1972, 291). Der Sinn ist nicht in einer pradeterminierten Wahrheit aufgehoben,
der hyperbolische Ubersinn hebt ab. Luis de Géngora hat in der ersten Soledad eine
Figur gebildet, die dem entspricht. Ein Schiff, das sich auf den offenen Ozean hinaus-
begibt, ist vaga clicie del viento (V. 372) — eine unbestimmte, vagantische Klytia des
Winds (Poppenberg 2009b). Nach Ovid liebt die Nymphe Klytia den Sonnengott Apoll,
der sie nicht liebt. Ihre Sehnsucht bewirkt, dass sie in eine Sonnenblume verwandelt
wird, deren Bliite — heliotropisch — dem Lauf der Sonne folgt (Ovid. 1990, VI, 206 —270).
Deshalb ist die mimetische Metapher heliotropisch; ihr Sinn ist auf das Licht der ein-
deutigen Wahrheit bezogen. Gongoras Klytia folgt nicht der Sonne, sondern wird vom
Wind getrieben; deshalb ist ihre Bahn nicht tropisch, sondern vagantisch. Das Schiff
wird nicht nach einem vorgegebenen Prinzip geleitet, es tiberlésst sich dem Treiben des
Winds, der — wie der Geist — weht, wie er will. Das ist eine Metapher, die den oikos
uberschreitet und ins Offene aufbricht. Aristoteles bestimmt sie als misshrauchlich:
met’allotrian. Dann ist die Metapher als Artikulation von Heterogenem wesentlich
Missbrauch: Katachrese. Die christliche Figur des Gottmenschen ist vor diesem Hin-
tergrund eine absolute Katachrese.

Verbale Bildungen sind in einem nicht pradikativen Sinn metaphorisch. Der Hase
lauft, der Baum griint — das spricht nicht eine Eigenschaft zu, sondern artikuliert eine
Dynamik, einen Prozess, in dem Baum und griinen, Hase und laufen zueinander in
Beziehung treten. Fraglich ist, wie eine solche Dynamik zu verstehen ist. Wenn die
Metapher als tropische Wendung eine Wandlung bewirkt, hat sie eine wesentlich
zeitliche Verfassung; das ist ihr rhematischer Charakter. Die Semantik und Herme-
neutik des Konzils von Chalcedon (451), auf dem die christologische Zwei-Naturen-
Lehre zum verbindlichen Lehrstiick erkliart wurde, bedeutet die Artikulation von ab-
solut Heterogenem — G6ttlichem und Menschlichem — in Jesus Christus: die Teilhabe des
Zeitlichen am Gottlich-Absoluten als der Einbruch der Zeit in das Géttlich-Absolute. Das
ist die Denkfigur eines relationalen rhematischen Denkens. Die Mensch gewordene
zweite Person der Gottheit ist deshalb das Verbum: das Zeitwort. Das Relationale der
Metapher fordert eine rhematisch-verbale Konzeption von Sprache. Das Zeitwort bildet
die Zeitstruktur der Verwandlung als sprachliche Gestalt. Das Nomen und die Préadi-
kation sind die Grundelemente der metaphysischen Ontologie, und diese griindet in
einer onomatologischen Konzeption von Sprache. Sie bestimmt den logos vom onoma
her. Seine Bestimmung vom rhema her bedeutet eine relational-zeitliche Konzeption
von Sprache, fiir die das Metaphorische das Muster bildet. Das ergibt die Unterschei-
dung von Kategorematischem und Metaphorhematischem. Die Ontologie erhdlt einen
wesentlichen Zeitindex; sie ist nicht auf ein fir alle Male Feststehendes bezogen, son-
dern hat die Verfassung der Entwicklung. Sie wird historische Ontologie.

Die metaphorische Relation ist kein Satz. Fur sie gilt, was Kierkegaard in Ausein-
andersetzung mit dem spekulativem Satz und im Horizont der frithromantischen
Konzeption von Universalpoesie in Die Krankheit zum Tode (1849) uiber die Phantasie
und das Phantastische allgemein sagt. ,Die Phantasie ist iberhaupt das Medium des
Unendlichmachenden. Sie ist keine Fahigkeit wie die anderen Fahigkeiten — wenn man



30 —— Gerhard Poppenberg

so will, ist sie die Fahigkeit instar omnium. Welches Gefiihl, welche Erkenntnis, wel-
chen Willen ein Mensch hat, beruht doch schliefdlich und letztlich darauf, welche
Phantasie er hat, das will besagen, wie sie sich reflektieren, das heif3t auf die Phantasie.
Die Phantasie ist die unendlichmachende Reflexion, weshalb der é&ltere Fichte ganz
richtig annahm, selbst in Bezug auf die Erkenntnis, dass die Phantasie der Ursprung der
Kategorien sei. Das Selbst ist Reflexion, und die Phantasie ist Reflexion, ist Wiedergabe
des Selbst, was die Moglichkeit des Selbst ist. Die Phantasie ist die Moglichkeit aller
Reflexion; und die Intensitit dieses Mediums ist die Intensitit des Selbst. Das Phan-
tastische ist tiberhaupt das, was einen Menschen so ins Unendliche hinausfiihrt, dass es
ihn nur von sich selbst hinwegfithrt und ihn dadurch abhélt, zu sich selbst zurtickzu-
kehren“ (Kierkegaard 1976, 52).

5

Die Uberlegungen Derridas greift Paul de Man in ,,Epistemologie der Metapher® (1978)
auf und fragt nach dem Verhéltnis von Metapher und Erkenntnis. Allgemein gilt, dass
die figurativ-tropische Rede eine ,Quelle von Verwirrung fiir den philosophischen
Diskurs“ und den diskursiven Gebrauch der Sprache ist. Fraglich ist aber, ob die Grenze
zwischen wissenschaftlich-diskursiver und literarisch-figurativer Sprache deutlich zu
ziehen ist (de Man 1983,414). An drei philosophischen Texten aus dem spaten 17. bis zum
spaten 18. Jahrhundert macht er die Probe. Die Erkenntnistheorie des angelsdchsischen
Empirismus, die er an An Essay Concerning Human Understanding (1690) von John
Locke untersucht, geht davon aus, dass Erfahrung vorsprachlich ist; deshalb sind die
Probleme der Sprache zweitrangig. Doch muss Locke auch zugeben, dass die Gewissheit
des Wissens in engster Beziehung zur Sprache steht. Allerdings hiillt sie die Wahrheit
des Wissens wie ein Nebel ein. Das Nebelhafte ist das Figurative im weitesten Sinn. Die
figurative Sprache ist angemessen fiir Witz und Einbildungskraft, sofern sie auf Un-
terhaltung zielen. Sind aber die Dinge selbst in diskursiver Sprache im Blick, ist die
figurative Sprache hinderlich und zu meiden, da sie Irrtiimer erzeugt (de Man 1983,
415-416). Die Sprache allgemein ist bestenfalls neutral, schlimmstenfalls schadlich. In
seiner Lektiire des Textes zeigt de Man, dass die Metaphern, die Locke selbst verwendet,
nicht nur illustrativ sind, sondern der Erkenntnis, um die es geht, Gestalt geben. Die
rhetorische Bewegung des Textes zeigt, dass seine Theorie der Sprache eine der Tropen
ist. Die Analyse de Mans macht erkennbar, dass der figurative Gebrauch der Sprache —
den Locke als Missbrauch auszugrenzen versucht — nicht einzuhegen ist. Das hat Folgen
flr die Moglichkeit der Erkenntnis tiberhaupt (de Man 1983, 424).

In der Nachfolge Lockes schreibt Condillac den Essai sur lorigine des connaissances
humaines (1746). Seine Gedanken zur Sprache sind in erkenntnistheoretische Refle-
xionen eingebunden. Die Ausfiihrungen tber die abstrakten Begriffe ergeben weitere
Einsichten in die tropologische Verfassung der Diskurse. Wenn Abstraktionen die Be-
sonderheiten der Dinge zu Gunsten ihrer Gemeinsamkeiten ausblenden, kann man sie
— mit Nietzsches ,Ueber Wahrheit und Liige“ — als Metaphern bezeichnen. Das impli-



Die offene Metapher == 31

ziert, das Begriffe Tropen und Tropen Begriffe sind. Die Abstraktionen beurteilt Con-
dillac als geféhrlich, weil sie ins Offene proliferieren konnen, indem sie, geméaf
Nietzsches Formel, Ungleiches gleichsetzen. Solcher Missbrauch ist durch strenge
Analyse einzuschranken, aber nicht absolut zu beherrschen (de Man 1983, 426 —427). Im
Weiteren wird deutlich, dass der Geist des erkennenden Subjekts sich — vermittelt
durch die Sprache — erst im Akt des Erkennens ausbildet und so die Welt bildet. Das
nennt de Man eine ,ontologische Taschenspielerei“. Der erkennende Geist hangt von
etwas ab, das er nicht selbst ist; das sind die wandelbaren Empfindungen, die an sich
selbst nichtig sind und erst durch das gliedernde Werk des Geistes zu Dingen werden,
wobei der Geist seinerseits durch diese Gliederung zum Geist wird. Das Verhaltnis von
Dingen, die an sich nichts sind, und Geist, der ebenfalls an sich nichts ist, nennt de Man
eine negative Attribution; der Geist ist in einer ,spekularen Reflexion zugleich er selbst
und nicht er selbst“. Wenn der Geist und die Dinge sich gegenseitig implizieren, sind sie
negativ aufeinander bezogen; sie stehen gegenseitig fiir sich ein, indem sie sich ge-
genseitig ersetzen. Der gemeinsame Grund ist eine gemeinsame Negativitdt. Da der
Geist der Agent dieses — formal metaphorischen — Vorgehens ist, wird er zur zentralen
Metapher: zur Metapher der Metaphern. Das ergibt die tropisch-metaphorische Ver-
fassung des Denkens, das — durch die Negativitidt von Geist und Denken — eine tropo-
logische Aporie bildet (de Man 1983, 429 —430).

Die problematischen Konsequenzen fiir die Gewissheit von Erkenntnis verfolgt de
Man weiter mit Kants Kritik der Urteilskraft (1790, 1793). Im Zusammenhang des tro-
pischen Gebrauchs der Sprache fiihrt Kant den Begriff der Hypotypose ein, um eine
sinnliche Anschauung von etwas zu bezeichnen, das nicht sinnlich anschaubar, aber
geistig wirklich ist. In der Klassifikation der Figuren entspricht dem am ehesten die
Prosopopoie. Sie bringt etwas zur Gestalt, das selbst keine Gestalt hat. Die sinnliche
Ahnlichkeit der Hypotypose beruht nicht auf Anschauung, sondern auf Analogie. Die
Rede vom Staatsschiff oder Staatskorper impliziert, dass er analog einem Kérper oder
einem Schiff geordnet ist. Das darin enthaltene epistemologische Problem fithrt Kant in
einem Exkurs iiber die Figuren im philosophischen Diskurs vor Augen. Die philoso-
phischen Begriffe sind selbst verborgene und in Vergessenheit geratene Metaphern (de
Man 1983, 432; Kant 1975c, § 59). Grund oder Substanz sind symbolische Hypotyposen,
also epistemologisch nicht zuverldssig. Die Sache wird noch komplexer, da die Figur der
Hypotypose selbst dem Feld des Grundes und der Begriindung entstammt. Mit ihr wird
ein Element der metaphorischen Unbestimmtheit — Grund, Begriindung, Grundlegung
— eingefiihrt, das gerade die Bestimmtheit bewirken soll (de Man 1983, 433).

Die Analyse der drei Texte zeigt, dass die Grenze zwischen Figuren und Begriffen
nur unter der Bedingung klar zu ziehen ist, dass die figurative Sprache zuletzt auf die
begriffliche Sprache zurtickgefiihrt wird. In Wahrheit ist das Figurative aber ein kon-
stitutiver Bestandteil der Erkenntnis. Die erkenntnistheoretische Konsequenz der Un-
unterscheidbarkeit von Begriff und Figur fasst de Man als negative Attribution; sie
macht die Frage von Wahrheit und Falschheit unentscheidbar (de Man 1983, 435).
Philosophie und Literatur sind nicht als Epistemologie und Asthetik zu unterscheiden.
Die Philosophie, sofern sie von figurativer Sprache getragen wird, ist literarisch, und



32 —— Gerhard Poppenberg

die Literatur, sofern sie diese Problematik zum Bewusstsein bringt, ist philosophisch.
Ihr Gemeinsames ist ,,ihr gemeinsamer Mangel an Identitdt und Bestimmtheit“ (de Man
1983, 437). Damit wird deutlich, dass die von de Man insinuierte Konsequenz der Un-
moglichkeit von Erkenntnis nur gilt, wenn Erkenntnis traditionell begrifflich verstan-
den wird: als Bestimmung einer eindeutigen Identitit. Eine Metapher ist keine negative
Attribution, sondern eine Relation von heterogenen Elementen. Die Frage einer Epis-
temologie der Metapher ist die einer figurativen, konstitutiv mehrdeutigen Erkenntnis.
Die oben angedeutete Denkfigur des Nichtwissens ist in Ricksicht auf die begrifflich
eindeutige Erkenntnis negativ, sie ist aber als dichterische Erfahrung eine andere Form
der Erkenntnis.

Ebenfalls 1978 hat Jacques Derrida in ,Le retrait de la métaphore“ die Frage der
Metapher in einer weiterfithrenden Reflexion noch einmal aufgegriffen. Er geht aus
von der Linie neuerer Sprachphilosophie — von Rousseau tiber Nietzsche bis zu Hei-
degger, Lacan und der Dekonstruktion —, die das Wesen der Sprache in ihrer meta-
phorischen Verfassung sieht. Dann ist die Metapher nicht ein Mittel der Sprache, das
die Menschen gelegentlich benutzen, sondern die Sprechenden werden durch das
metaphorische Sprechen als Sprechende konstituiert. Die Rede iiber die Metapher
findet immer schon im Feld der Metapher statt; man kann nicht iiber sie reden, ohne
mit ihr zu reden. Die Sprache ist in ihrem Wesen metaphorisch. Damit wird die Rede
von der Metapher bedeutungslos; sie ist Rede iiber die Sprache selbst. Sofern die Me-
tapher wortlich ein Ubertragungs-, also Transportmedium ist, geht mit dieser Einsicht
die Kontrolle iiber das Fahrzeug verloren. Das Schiff der Metapher ist vom Anker und —
so hatten Rimbauds Bateau ivre und andere moderne Schifffahrtstexte gezeigt — nicht
mehr steuerbar (Derrida 1987 64 —65; 1998, 198 —199).

Die figurative Verfassung der Sprache macht erkenntnistheoretische Fragen pre-
kér; Erkenntnis, so die Deutung de Mans, wird fraglich. Die sprachanalytische Philo-
sophie reagiert darauf, indem sie Erkenntnis auf die wissenschaftlichen Bereiche ein-
grenzt, um klares und deutliches Sprechen von anderem zu unterscheiden. Aber schon
Wittgenstein stellt im Vorwort zum Tractatus logico-philosophicus (1921) fest, dass da-
mit ,wenig getan“ ist. Die Probleme der Philosophie und der Wissenschaft mogen ,im
Wesentlichen endgtiltig gelost” sein, die des Lebens sind aber noch gar nicht berihrt
(Wittgenstein 1982, 8). In einer Notiz aus dem Nachlass fithrt Nietzsche den ,Wert fir
das Leben“ als entscheidendes Kriterium an. ,Wahrheit ist die Art von Irrthum, ohne
welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben kénnte. Der Werth fiir
das Leben entscheidet zuletzt“ (Nietzsche 1974, 34; 1885, 253). Die Konsequenzen daraus
deutet er in der Linie seiner Uberlegungen zur metaphorischen Sprache unter der
Uberschrift ,Der Versucher® an. ,Es giebt vielerlei Augen. Auch die Sphinx hat Augen:
und folglich giebt es vielerlei ,Wahrheiten‘, und folglich giebt es keine Wahrheit®
(Nietzsche 1974, 34; 1885, 230). Die Frage ist, ob die Einsicht, dass es in Riicksicht auf das
Leben ,vielerlei ,Wahrheiten‘ gibt, notwendig bedeutet, dass es ,keine Wahrheit“ gibt
— oder ob das die Folgerung ist, die ,der Versucher® nahelegt. In ,,Ueber Wahrheit und
Luge“ hatte er Wahrheit als ,ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, An-
thropomorphismen“ gedeutet: ,kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die,



Die offene Metapher == 33

poetisch und rhetorisch gesteigert, tibertragen, geschmiickt wurden, und die nach
langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken“ (Nietzsche
1973, 374).

Die Figur des ,beweglichen Heers“ erhélt deutlichere Kontur, korreliert man sie mit
der des Heers auf der Flucht aus der Zweiten Analytik von Aristoteles. Er verdeutlicht
damit die Wahrheit als Entelechie der Dinge und ,menschlichen Relationen“. Mit der
Flucht der Soldaten 16st die Schlachtordnung sich auf, nimmt aber irgendwann ihre
anféngliche Formation wieder an. So gewinnen die vielfaltigen Einzelwahrnehmungen
im Akt des Erkennens Kontur, der zunehmend das in den Dingen und Verhéltnissen
liegende Wesen erkennt. Die Wahrnehmung der einzelnen Phdnomene ist bereits
durch das in ihnen liegende Wesen orientiert. Das Einzelne wird immer schon als
Element einer Art oder Gattung erkannt (Aristoteles 1998c, II, 19,100a+b). Allerdings ist
die Heeresformation keine natiirliche, sondern eine von Menschen strategisch gebil-
dete Ordnung. Die Figur bedeutet fiir Aristoteles aber gerade nicht, dass solche Bil-
dungen nur konventionell sind. Es gibt eine aus der Natur des Kriegs hervorgehende
angemessene Formation der Schlachtordnung. Das Heer der Metaphern bei Nietzsche
dagegen bewegt sich nach Mafigabe der ,menschlichen Relationen®, die zwar ,nach
langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken“ kénnen, aber,
da sie nicht durch eine inhdrente Natur gebildet werden, sondern durch ,Gebrauch®
entstehen, durch anderen ,Gebrauch“ auch anders gebildet werden konnen. Die
smenschlichen Relationen“ haben ihre Form nicht aus einer vorgegebenen Wahrheit,
sie bilden diese im jeweiligen Gebrauch durch die figurative Sprache erst aus. Wahrheit
als ,bewegliches Heer von Metaphern“ nach Mafigabe der ,menschlichen Relationen“
bedeutet nicht, dass es keine, sondern dass es viele Wahrheiten gibt.

Das verdndert die Konzeption von Wahrheit. Sie ist nicht mehr eine Sache der
oikonomia, sie folgt nicht dem Nomos des Hauses und der Heimat, sie emanzipiert sich
und bewegt sich ins Offene. Derrida zitiert César Du Marsais, der in seiner Abhandlung
Des tropes (1730) die Metapher und mit ihr die Tropen allgemein in der traditionellen
Konzeption als ,demeure empruntée — erborgte Wohnung“ charakterisiert (Derrida
1987, 75; 1998, 213). Gibt es aber im Feld der figurativen Sprache erkenntnistheoretisch
nicht nur eine, sondern viele Wahrheiten, dann gibt es offensichtlich entsprechend
auch viele Hiuser und Heimaten, die jeweils einen anderen Nomos ausbilden. Die
Wahrheit wird nomadisch; sie ist beweglich. Das ,bewegliche Heer von Metaphern“
wird als sprachliche Form der ,menschlichen Relationen“ erkennbar; ihr wesenloses
Wesen ist der Ubergang in immer neue Situationen.

Damit verschwindet das Metaphorische in seiner tiberkommenen Version als
ubertragenes im Verhéltnis zum eigentlichen Sprechen und wird zugleich als die Ver-
fassung von Sprache tiberhaupt erkennbar. Sie ist die sprachliche Form des Seins als
unaufhérlicher Ubergang, der weder an einer urspriinglichen Herkunft orientiert noch
auf das Telos einer prafigurierten Zukunft ausgelegt ist. Derrida deutet diese Verfas-
sung als Entzug. Im unaufhorlichen Ubergang entzieht sich das Sein als eindeutige und
einfache Wahrheit. Soll es gleichwohl gedacht werden, muss dies im Zug des Entzugs
geschehen, in dem das Verschwinden sich ereignet. Damit entsteht nicht ein Raum fiir



34 —— Gerhard Poppenberg

das Eigentliche im Unterschied zum Ubertragenen, sondern das Metaphorische weitet
sich aus (Derrida 1987, 81;1998, 219 —220). Es ist nicht referentiell, sondern differentiell
zu verstehen; es wird zur Relation des unaufhérlichen Ubergangs, der als Offnung auf
ein Neues und Unbekanntes die figurative Gestalt einer Katachrese hat.

Moglicherweise ist die Figur des Entzugs, der zugleich etwas bewirkt und ins Werk
setzt, im Horizont des kabbalistischen Konzepts der Tzimtzum zu verstehen. Der
Riickzug, die Kontraktion Gottes schafft Raum fiir die Welt. Wird dieser Riickzug als
Metapher, genauer als Rickzug und Entzug der Metapher gedacht, wird sie zu einer
Figur Gottes. Das Sein und Gott werden denkbar in Gestalt des Entzugs der Metapher;
die Offnung auf das absolut Unbekannte ist eine ,violence quasi catachrétique — eine
quasi-katachrestische Gewalt“, ein sprachlicher Missbrauch, der aber zugleich not-
wendig und somit ,,sur-justifié — iibergerechtfertigt“ ist (Derrida 1987, 81;1998, 219 —220).
Das ist Derridas Version des Optimismus. Die Pointe dieser Gedankenfithrung liegt aber
in einer Umwertung der Tzimtzum, die kabbalistisch als von Gott ausgehende Bewe-
gung gedacht wird. In Derridas Konzeption geht sie von der Metapher aus, die nicht
einen Raum schafft, in dem etwas, gar Gott oder das Sein, einen Ort hétte. Als Ka-
tachrese schafft sie etwas, das es selbst, an sich, nicht gibt. So werden das Sein und Gott
als Wirkung der figurativen Sprache erkennbar. Die metaphorische Verfassung der
Sprache ebnet die Unterscheidung von Alltagssprache und figurativer Sprache zu
Gunsten der figurativen ein. Bedeutung ist die Wirkung der relationalen Dynamik eines
unaufhérlichen Ubergangs; sie ergibt sich erst aus einer Zukunft, die nicht irgendwann
erreicht wird, vielmehr ihrerseits immer neu entsteht.

Auch die Reflexionen zur Metapher von Donald Davidson sind 1978 publiziert
worden. In ,Was Metaphern bedeuten“ untersucht er die figurative Sprache im Ver-
héltnis zur Alltagssprache und ebnet die Unterscheidung von dichterischer und all-
taglicher Sprache zu Gunsten der Alltagssprache ein, von der Metaphern besondere
Félle sind. Die fulminante Anfangsthese — ,Metaphern sind die Traumarbeit der
Sprache“ (Davidson 1998,49) — impliziert zunéchst, dass die figurative Sprache nicht ein
Aquivalent des im Unbewussten gebildeten Traums, sondern seiner vom Bewusstsein
ausgehenden sekundédren Bearbeitung ist. Sie impliziert im Weiteren, dass Davidson
die Deutung Jakobsons und vor allem Lacans, die Techniken der Traumarbeit, die Freud
als Verdichtung und Verschiebung charakterisiert hatte, als Metapher und Metonymie
zu bestimmen, umkehrt. Nicht die Traumarbeit ist als Metapher zu beschreiben, son-
dern die Metapher als Traumarbeit. Ein zweites Moment der Korrespondenz von Me-
tapher und Traumarbeit ergibt sich aus der Frage der Deutung. In der Psychoanalyse
geschieht sie als intersubjektiver und interaktiver Prozess zwischen dem Traumenden
und dem Analytiker. Die Deutung, so Davidson, legt nicht einen verborgenen Sinn des
Traums frei, sondern erdffnet dem Traumer einen Spielraum fiir sein Flihlen, Denken
und Handeln. Sie ist nicht semantisch, sondern pragmatisch begriindet.

Das gilt entsprechend fiir Metaphern. Sie unterscheiden sich allenfalls graduell von
nichtfigurativer Sprache. Sie erweitern die Alltagssprache, doch das geschieht nicht
durch ,semantische Mittel“, die tiber die Alltagssprache hinausgehen. Die Frage der
Bedeutung ist fir figurative und literale Sprache dieselbe. Das ergibt die leitende These,



Die offene Metapher == 35

der zufolge Metaphern das bedeuten, ,was die betreffenden Worter in ihrer buch-
stéblichen Interpretation bedeuten und sonst nichts“ (Davidson 1998, 49). Eine Meta-
pher hat nicht zuséatzlich zu ihrem literalen einen weiteren Sinn. Die herkémmlichen
Konzeptionen gehen davon aus, dass Metaphern ,eine Form der Verstandigung® sind,
die ,Wahres und Falsches iiber die Welt“ mitteilen. Die Vorstellung, Metaphern seien
»vehikel zur Mitteilung von Gedanken“ mit einer ,speziellen Bedeutung® ist ,verfehlt«.
Sie sagen, was sie sagen. Ihre zusétzliche Leistung ist ,anderer Art“. Sie liegt im Ge-
brauch, den sie er6ffnet. Metaphern bilden keine besondere ,dichterische oder meta-
phorische Wahrheit“, das wortliche Verstindnis ist die ,metaphorische Wahrheit“
(Davidson 1998, 49). Der jeweilige Gebrauch griindet in der ,buchstébliche[n] Bedeu-
tung und den buchstébliche[n] Wahrheitshedingungen®, den die Worter und Séatze
unabhéngig von ihm haben (Davidson 1998, 50 —52).

Die Pointe Davidsons ist, dass die literale Bedeutung der Worter im metaphori-
schen Gebrauch bestehen bleibt. Deshalb ist die ,metaphorische Interpretation® ent-
scheidend. Sie ist eine Frage der Verwendung von Wortern; es geht nicht um die Be-
deutung, sondern um das, ,wovon Sprache handelt“ (Davidson 1998, 54). Als Aussage ist
eine wortlich verstandene Metapher unsinnig. Aber dadurch ,werden wir unter ge-
eigneten Umstédnden dazu angeregt, den Satz als Metapher aufzufassen“ (Davidson
1998, 66 —67). Wiirde die Metapher eine zusatzliche Bedeutung bilden, kdnnte diese als
neuer Sinn lexikalisiert werden. Aber eine Metapher bleibt eine Metapher; ihr,,Element
des Neuen® ist ein ,eingebautes dsthetisches Merkmal“ (Davidson 1998, 58-59). Die
Frage ist, welches die ,geeigneten Umstinde“ und das ,asthetische Merkmal“ sein
konnen, wenn sie nicht in der Bedeutung grinden.

Ein Vergleich impliziert, ,dass zwei Dinge einander ahnlich sind“ und seine Rezi-
pienten das wahrnehmen sollen. Die verglichenen Elemente erhalten keine zusétzliche
Bedeutung, das Zusétzliche ist eine Sache der Verwendung. Das gilt entsprechend fir
die Metapher. Die Wirkung ihrer Ahnlichkeitsanalogien beruht auf der buchstiblichen
Bedeutung ihrer Worter. Als Beleg zitiert er die ersten vier Strophen aus T. S. Eliots The
Hippopotamus, in denen das Nilpferd mit der Kirche in Beziehung gesetzt wird. Da-
vidson deutet das als Ahnlichkeitsbeziehung, in der die Worter in ihrer wortlichen
Bedeutung verwendet werden. Zwar wird in dem Gedicht ,etwas angedeutet, was iber
die buchstébliche Bedeutung der Worter hinausgeht“, aber diese bleibt erhalten. Al-
lerdings wird in dem Gedicht die Beziehung zwischen dem Nilpferd und der Kirche als
eine der Unéhnlichkeit vorgestellt; sie dient dazu, an der Kirche etwas erkennbar zu
machen, was sie vom Nilpferd unterscheidet. Das scheinbar so starke Tier ist doch aus
Fleisch und Blut und deshalb verginglich, wéhrend die Wahre Kirche ewig ist. Die
Beziehung von Tier und Kirche als eine von Verganglichkeit und Ewigkeit ist banal; eine
Reihe von weiteren possierlichen Vergleichen macht das deutlich. Sie sind allesamt
belanglos in Hinsicht auf méglichen Gebrauch.

Wenn etwas an der metaphorischen Beziehung von Nilpferd und Kirche tiber die
sbuchstébliche Bedeutung der Worter“ hinausgeht, diirfte das in der Antwort auf die
Frage liegen, warum das Nilpferd als Vergleich gewéhlt wurde. Es ist erkennbar eine
ironische Replik auf die judisch-christliche Figur des Leviathan; er ist ein eschatolo-



36 —— Gerhard Poppenberg

gisch konnotiertes Ungeheuer. Das ergibt eine ironische Artikulation von Gott und
Teufel, die womadglich die Urgestalt der anspruchsvollen Metapher ist: die Ur-Figur.
Bereits die vorherigen Beispiele aus Dante und Donne — sie handeln vom Verhéltnis
zwischen Kérper und Seele sowie vom Jenseits —, zeigen, dass es Davidson zuletzt um
die theologisch-religiése Dimension des Ubersinns geht (Davidson 1998, 57-58). Die
Deutung, die Elemente einer Metapher seien wortlich zu verstehen, ist sprachphilo-
sophische Aufklarung; sie treibt der Sprache auf der elementaren Ebene des Gebrauchs
jegliche metaphysische Mucken aus.

Die theologische Konnotation weitet die Frage der figurativen Verfassung der
Sprache ins Ethische und Metaphysische aus. Deshalb ist die Metapher fiir Davidson
nicht eine Frage der Bedeutung, sondern des alltdglichen Gebrauchs. Die antiken Dis-
kussionen haben das als Streit von Sophistik und Philosophie, rhetorisch erzeugtem
Schein und theoretisch erkanntem Sein ausgetragen. Die modernen Diskussionen, vor
allem die Derridas und de Mans, machen die figurative Verfassung der Sprache tiber-
haupt erkennbar und zeigen, dass die beiden Dimensionen von Sein und Schein un-
aufloslich miteinander verwoben sind. Blumenberg deutet die christologische Peri-
chorese als starke Form der Metapher, in der zwei absolut heterogene Elemente in
Beziehung treten. Heilsgeschichtlich ist die Inkarnation Gottes eine Folge des anfiang-
lichen Schismas von Gott und Teufel. Der Gottmensch macht eine andere Dimension
dieser Ur-Figur erkennbar. Das Schisma von Wahrheit und Irre, Gut und Bése wird im
Mensch gewordenen Gottessohn nicht iberwunden, sondern artikulierend ,,verwun-
den“ (Heidegger). Die Leiblichkeit Jesu Christi ist nicht — doketistisch — blofier Schein,
sondern Préfiguration des verklarten Leibs der Ewigkeit. Die synoptischen Evangelien
schildern die Verkldrung Christi auf dem Berg Tabor. ,Die Gestalt seines Angesichts
ward anders (species ejus altera; to eidos tou prosopou autou heteron), und sein Kleid
ward weif$ und glanzend“ (Lk IX, 28—32). Das ist seine Verklarung (transfiguratus est;
metemorphote; Mk IX, 2; Mt XVII, 2). Damit ist ein Maf§ fiir die Bildung von an-
spruchsvollen Metaphern und von Kunstwerken allgemein gegeben; sie bilden den
verklarten Leib der Sprache und des Denkens.

Fuir Davidson ist die Frage nach einem kognitiven Gehalt von Metaphern nichtig; es
geht um die ,Wirkungen®, die sie haben. Sie entstehen nicht durch eine fixierbare
Bedeutung, haben ,nichts Propositionales an sich“. Thre Wirkung ist vielmehr ,unbe-
grenzt“ und ohne einen ,eindeutigen Abschluss“. Das gilt allerdings auch fir ,jede
Verwendungsweise von Sprache“ (Davidson 1998, 71-73). Die Metapher ist ein Fall der
s~verwendungsweise“ von Sprache allgemein; sie hat nichts Spezifisches, sie ist ein
Moment der nicht abschlieffbaren Bewusstseinsprozesse. Die Frage, welchen episte-
mologischen Status solche Bewusstseinsprozesse haben, diskutiert Davidson nicht.
Metaphern sind ,unter geeigneten Umstdnden“ anregend, aber sie bilden keine Be-
deutung und keine Erkenntnis, sofern diese in Form propositionaler Akte mit ein-
deutigem kognitiven Gehalt entstehen.

Aber die Einsicht in das Relationale der figurativen Rede und der Sprache allge-
mein - von der antiken Sophistik iber die barocke Konzeptistik bis zur Romantik und
Dekonstruktion — hat die Frage aufgeworfen, wie differentielles Denken méglich und ob



Die offene Metapher == 37

es liberhaupt Denken ist. Wird das bestritten, gilt frei nach Wittgenstein, dass die
entscheidenden Frage von Bedeutung und Erkenntnis jenseits des so verstandenen
Denkens liegen. Das Deiktische ist nur eine Dimension von Sprache: die der referen-
tiellen Information. Sie ist von der Dimension der Bedeutung zu unterscheiden, die
performativ durch differentielle Deutung gebildet wird.

Eine Metapher hat so wenig eine Bedeutung wie ein einzelnes Wort. Dieses erhélt
Bedeutung im Rahmen eines Weltverhdltnisses, in dem Bedeutung und Gebrauch
verbunden sind. In einem solchen propositionalen Sinn hat eine Metapher keine Be-
deutung, weil sie nicht derart im Gefiige der Welt griilndet, sondern im Verhdltnis dazu
neu ist. Deshalb allerdings ist sie nicht aus der gegebenen Sprache und dem wortlichen
Sinn der Worte zu erklaren. Nicht die gegebenen Bedeutungen erkldren die Metapher,
sondern diese bildet neue Bedeutungen. Sie erdffnet einen Mdglichkeitsraum von Be-
deutung. Diese Zukunftsdimension der Bedeutung 6ffnet das Feld von Denken und
Erkennen.

Wie die Metapher als falsche Aussage richtige Gedanken anregen und gute Wir-
kungen haben kann, ist fiir Davidson nicht eine zuletzt theologisch ausgerichtete Frage,
sondern eine Sache des geregelten Gebrauchs der Sprache. Damit wird der Ur-Streit von
Sein und Schein, Wahrheit und Irre in die Interaktion von falschem und richtigem
Sprachgebrauch verlegt; er ist eine Frage von Semantik und Grammatik, nicht von
Metaphysik und Theologie. Die Frage, wie Falsches kreativ sein, gar Richtiges bewirken
kann, bleibt offen. Ist der durch Eliots Nilpferd-Gedicht evozierte Leviathan wirklich an
die Kette der Alltagssprache zu legen? In den letzten Strophen des Gedichts bekommt
das Ungeheuer — allerdings in der Vision eines Ich — wahrend seiner nédchtlichen Jagd
Fligel und wird von Engeln unter Hosanna-Gesdngen zum Himmel begleitet, wo es
durch das Blut des Gotteslamms ,s0 weifs wie Schnee“ gewaschen wird. Das ergibt —
gemaf der Denkfigur der Apokatastasis in der Nachfolge des Origenes — die Verkldrung
des Leviathan und des Bosen.

6

Die Formel des Paulus fiir die visio beatifica der Herrlichkeit — prosopon pros prosopon;
facie ad faciem (1 Kor 13,12) — gibt die Figur der Wahrheit als Beziehung und damit die
Beziehung als Figur der Wahrheit; sie bildet die absolute Metapher nach der zuvor
angefiihrten conditio mundana: ,jetzt sehen wir mit einem Spiegel in Gestalt eines
Rétsels, dann aber von Angesicht zu Angesicht“. Die scheinbar tautologische Figur der
Beziehung zwischen Gleichen ist in Wahrheit die Beziehung zwischen absolut Hete-
rogenen, die in dieser Artikulation tibereinkommen. Diese Ubereinkunft ist die absolute
Zukunft, das Ubereinkommen von Fremden die visio beatifica. Das ist die Entsprechung
zur Konzeption der zwei Naturen in Jesus Christus als Relation von Gott und Mensch.
Die visio beatifica der Auferstehung ist die Artikulation von Mensch und Gott als dau-
ernde Gestalt des Glicks.



38 —— Gerhard Poppenberg

Der Dichter José Lezama Lima erortert in seinen poetologischen Uberlegungen und
bildet in seiner Dichtung den Ubergang vom Weltlichen zum Uberweltlichen. Sein
Gedicht Un puente — Eine Briicke ist eine Gestalt dieses Ubergangs. Poetologisch fasst er
ihn als Wirkung des dichterischen Bilds, das nicht die ontologische Form einer Entel-
echie hat — einer Bildung, die ihr Telos in sich hat und in ihrem Werden dieses Telos
erfiillt —, sondern die poetologische Gestalt der Hypertelie bildet, die in Hinsicht auf ihr
Telos unbestimmt ist und es in einem offenen Bereich tiberhaupt erst ausbildet. Lezama
Lima nennt diese Form der figurativen Sprache das Bild, das aber in keiner Weise
Abbild ist. Er hat in einer gewaltigen Hyperbel die Aufgabe der Dichtung — in einer Linie
der modernen Literatur von Mallarmé iiber Proust und einige andere — als die einer
Poetik der Auferstehung durch das Bild bestimmt. Im Feld der modalen Bestimmungen
entspricht ihr das Unmogliche.

»Das Unmdogliche, indem es auf das Mogliche einwirkt, erzeugt ein Mdogliches im
Unendlichen. Schon hat das Bild eine Kausalitit geschaffen; das ist die Morgenrdte des
dichterischen Zeitalters“ (Lezama Lima 1977b, 841). Die Dichtung ist ein Analogon zum
Glauben, den Lezama Lima als ,Substanz des Inexistenten“ bezeichnet; ,es substanzi-
iert sich“. So entsteht ,die hochste Absurditdt im Menschen, das ist die hochste Sub-
stanzialitdt, die Auferstehung.“ Deshalb ist ,der Dichter das Wesen, das die neue
Kausalitat der Auferstehung schafft“ (Lezama Lima 1981, 127, 129). In der heidnischen
Antike hatte die Dichtung ,,Worte fiir das Unbekannte gefunden, hatte neuen Gottern
ihren Ort gegeben, hatte das potens erreicht, die unendliche Mdoglichkeit“. In der
christlichen Moderne hat sie eine neue Dimension ertffnet. ,In der Auferstehung
schligt das potens ins AuRerste um, erschopft seine Moglichkeiten“ (Lezama Lima
1977hb, 841). Wenn die unendliche Moglichkeit ,auf das Sichtbare einwirkt“, hat sie
nattirliche Wirkungen; wenn sie sich ,.im Unsichtbaren entwickelt, schenkt sie uns das
Wunder des Bilds der Auferstehung“ (Lezama Lima 1977a, 819).

In dem Essay ,,A partir de la poesia — Von der Dichtung aus(gehend)“ aus dem Band
La cantidad hechizada (1970) bestimmt Lezama Lima die Dichtung als Suche nach einer
anderen Kausalitat, die Staunen erregt. Damit wird sie in den Horizont der Wahrheit
gestellt. Das Staunen gilt seit der Antike als der Anfang philosophischer Erkenntnis; es
ist, so Platon, die Einstellung des Menschen, der die Wahrheit liebt, und ,.es gibt keinen
anderen Anfang der Philosophie als diesen“ (Platon 2012, 155d). Die Dichtung ist aber
auf der Suche nach anderen Formen der Verbindung zwischen den Dingen, als es die
Gesetze der Kausalitdt vorsehen. Sie will offenbar nicht etwas schon Bekanntes wie-
dererkennen, sondern Anderes und Neues erkennen. Dazu begibt sie sich auf einen
Weg mit unbekannter Richtung. Man weif3, dass es einen Weg ,,dorthin“ gibt, aber man
weifd nicht, welches der Weg ist. Das Transportmittel ist zunéchst, wie in einer rea-
listischen Szene, ein Pferd; das Szenario ist aber eher irreal. Der Weg fithrt am Rand des
Walfischmauls entlang — méglicherweise ein Verweis auf Moby Dick, eine moderne
Replik des Leviathan. Der Weg zu der anderen Kausalitdt ist nicht kontinuierlich; die
Reise vollzieht sich plotzlich, als Einbruch in die andere Kausalitdt der Dichtung, der
»jah und wogend oder tiberzeugend und schrecklich® sein kann, ,aber ist man einmal in



Die offene Metapher == 39

dieser Gegend der anderen Kausalitdt, gewinnt man eine verlangerte Dauer, die ihre
kausalen Knoten“ in Gestalt von Metaphern schafft.

»~Wenn wir zum Beispiel sagen, der Krebs trigt eine blaue Krawatte und bewahrt
sie im Koffer auf, dann ist das Erste, das Leichteste, auf diesen Satz zu steigen, auf das
augenblickliche und arglose Staunen zu klettern, das er in uns erzeugt.“ (Lima 1977,
821-822). Ein erstes Moment ist hier bedeutsam. Das Transportmittel ist nun nicht
mehr ein Pferd, sondern der Satz iiber den Krebs mit der blauen Krawatte selbst. Der
dichterische Satz ist zugleich das Medium und das, was durch dieses Medium vermittelt
wird. Diese performative Kraft des Poetischen wird sich bei der Lektiire des Gedichts
Un puente genauer zeigen.

Wenn wir vor dem Blitzen und Knallen erstaunen und nicht zurtickgestoflen werden in unserem
Eifer, diesen Satz zu reiten, wenn wir uns mit dem Druck unserer Knie auf ihm halten kénnen,
beginnt er zu wirken, eine andere Folgerichtigkeit oder Dauer des Gedichts auszustromen. Das
Erstaunen zunéchst, zu einer anderen Gegend aufzusteigen. Dann, uns in dieser Gegend zu halten,
wo wir bereits von Erstaunen zu Erstaunen gehen, aber wie mit ganz natiirlicher Atmung, zu einer
Kausalitét, die ein unaufhorliches Einverleiben und Ausscheiden ist; ein Erstaunen, sich in dem
Raum aufzuhalten, der sich zusammenzieht und sich ausdehnt. (Lezama Lima 1977b, 821-822)

Der Krebs mit der blauen Krawatte ldsst ,uns eine andere Gegend erreichen“. Bewahrt
er sie dann in einem Koffer auf, lasst er ,uns eine Wohnung (morada) erreichen, das
heifdt, eine metaphorische Kausalitat“.

Der Zugang zu der anderen Kausalitat ist doppelt charakterisiert. Er geschieht
plotzlich, als ,Einbruch in die andere Kausalitat“; und er geschieht dann als Dauer.
Diese Dauer ist aber eine des dauernden Einbruchs, denn in der Region der Dichtung
~gehen wir von Erstaunen zu Erstaunen®, nicht aber hektisch und hechelnd, sondern
gelassen und hesychastisch-tantristisch: ,wie mit ganz natiirliche Atmung®. Am Ende
des Romans Paradiso ist die Rede vom hesychastischen Rhythmus, der den Beginn der
Dichtung ermdglicht; er verweist auf die Atemtechniken der asketischen Tradition. Die
geistlichen Ubungen erméglichen eine gesteigerte Lusterfahrung. Teresa von Avila sagt
gelegentlich in Las moradas del castillo interior — Die Wohnungen des inneren Schlosses,
wer diese Ubungen vollzieht, wird — wenigstens ein bisschen — das Paradies schon auf
Erden haben.

Das Dauer-Erstaunen der anderen Kausalitét ist offenbar ein Kontinuum aus ge-
genrhythmischen Momenten: Einatmen und Ausatmen, Einverleiben und Ausscheiden,
Zusammenziehen und Ausdehnen. Dies bedeutet umgekehrt, dass der Daueraufenthalt
in der anderen Region der Dichtung, die Erotik der longue durée, die gegenrhythmische
Form der anderen Kausalitdt hat: als Ineinander und Gegeneinander von Sinn und
Widersinn oder Nichtsinn. Das Kontinuum der Dichtung nennt Lezama Lima imagen —
Bild. Die Dichtung ist ,Dauer zwischen dem Fortschreiten der metaphorischen Kausa-
litdit und dem zusammenhéngenden Bild“. Das Pulsieren von Sinn und Widersinn be-
wirkt, dass die Dichtung sich unaufhérlich ,bildet“ und ,zerstort“, und ,kaum ist sie an
die Quelle des Sinns gelangt, schldgt der Gegensinn ihr fortlaufendes Stromen“. Aus
dieser gegenrhythmischen Dynamik entstehen die Gestalt und der Gehalt des Bilds.



40 — Gerhard Poppenberg

Seine performative Kraft fiihrt die Lesenden aus der Alltagskausalitédt in eine Region
anderer Kausalitiat und lasst sie dort eine Wohnstatte finden. ,Wenn die Kausalitit sich
am Ende nicht dem zusammenhdngenden Bild ergibt, kann die Phantasie — im plato-
nischen Sinn - nicht ihr anhaltendes Fest verwirklichen“ (Lezama Lima 1977b, 821—
822).

Die Poetik ist dreifach geschichtet. Sie hat ihren Ausgang von der Alltagswirk-
lichkeit und deren kalkulierbarer Kausalitat; sie gelangt von ihr aus — pldtzlich — zur
metaphorischen Kausalitit und schliefflich zum Kontinuum des Bilds als Wohnung der
Dichtung und der Dichtung als Wohnung. Der Ritt auf dem poetischen Satz ins Offene
hat im Wortsinn ,metaphorische Kausalitdt“; das Bild, das daraus entsteht, hat die
Zeitform der Dauer in diesem so erreichten Offenen. Das ist die Wirklichkeit als ,,an-
haltenden Fest*.

Die Frage ist, wo diese andere Wirklichkeit liegt, welches der Ort der morada ist.
Unmittelbar im Anschluss an die zitierte Stelle geht der Text mit einer Evokation der
Ausgrabungen Heinrich Schliemanns weiter; der im 19. Jahrhundert das antike Troja
gefunden und archdologisch zu erschliefSen begonnen hat. Lezama zitiert Schliemanns
Bericht von der Offnung der Grabkammern. Der Sprung des Einbruchs in den Raum der
Dichtung fiihrt ins Grab. Die andere Kausalitdt der Dichtung ist sepulkral; sie stiftet
einen Bezug zu dem Jenseits, dessen diesseitiger Ort das Grab ist. Das Unbekannte der
Suche, von der zu Anfang die Rede war, ist die absolut andere Region: die Wirklichkeit
des Tods. Das Kontinuum des Bilds ist die Bleibe im Reich des Todes. Sein tiefster Gehalt
ist die Gegenrhythmik von Leben und Tod.

Die folgende deutende Kommentierung des Anfangs von Un puente — Eine Briicke ist
ein hermeneutischer Versuch tiber die Frage, wie man einen Text liest, den man nicht
versteht. Der Kommentar ist ein Geleit auf dem Weg in die andere Region der Dichtung.
Hermes, der Gott der Hermeneuten, ist nach der griechischen Mythologie auch der
Psychopompos, der die Seelen in das Reich der Toten geleitet. Die Ubersetzung stammt
von Léonce W. Lupette; sie ist bislang unveroffentlicht.

Un puente, un gran puente

En medio de las aguas congeladas o hirvientes,

un puente, un gran puente que no se le ve,

pero que anda sobre su propia obra manuscrita,

sobre su propia desconfianza de poderse apropiar

de las sombrillas de las mujeres embarazadas,

con el embarazo de una pregunta transportada a lomo de mula
que tiene que realizar la misién

de convertir o alargar los jardines en nichos

donde los nifios prestan sus rizos a a las olas,

pues las olas son tan artificiales como el bostezo de Dios,
como el juego de los dioses,

como la caracola que cubre la aldea

con una voz rodadora de dados,

de quinquenios, y de animales que pasan

por el puente con la ultima ldmpara



Die offene Metapher = 41

de seguridad de Edison. La ldmpara, felizmente,
revienta, y en el reverso de la cara del obrero,
me entretengo en colocar alfileres,

pues era uno de mis amigos mds hermosos,

a quien yo en secreto envidiaba.

Un puente, un gran puente que no se le ve...
(Lezama Lima 1999, 84-85)

Briicke, grofie Briicke

Mitten im Eis- oder kochenden Wasser,

eine Briicke, eine Briicke grof3, dass man sie nicht sieht,
die sich aber zieht: tiber ihr eigenes Schriftwerk,

uber ihr eigenes Misstrauen, ob sie sie sich aneignen kann
die Schirme der schwangeren Miitter,

schwanger mit einer Frage, die der Maultierriicken tragt
die die Mission erfiillen muss

die Garten zu verwandeln oder auszubauen zu Nischen
wo die Kinder ihre Krausen leihen den Wellen

denn die Wellen sind so kiinstlich wie das Gdhnen von Gott,
wie das Spiel der Gotter,

wie die Muschel, die das Dorf mit einer

Wiirfelstimme werfend tiberdeckt,

aus Jahrfiinften, und von Tieren, die queren

die Briicke mit der letzten Grubenlampe

von Edison. Die Lampe, zum Gliick,

geht zu Bruch, und auf der Umseite des Arbeitergesichts
beschaftige ich mich mit dem Anbringen von Sicherheitsnadeln,
denn er war einer meiner allerschonsten Freunde,

den ich heimlich beneidete.

Briicke, eine grofie Briicke, dass man sie nicht sieht... (Lupette 2020)

Das Gedicht beginnt mit der Evokation der Mitte, der Vermittlung; sie ist auf das Ele-
ment bezogen, das im Titel des Gedichts seinerseits vermittelt angesprochen ist: auf das
Wasser, uiber das die Briicke geht. Das Vermittelnde ist die Briicke, ein Ort inmitten
zweier getrennter Bereiche, deren Abstand er iiberbriickt. Das Wasser wird im Plural
angefiihrt. Das konnen einfach die Wasserfluten eines Flusses, Sees oder Meers sein, es
konnen aber auch die Wasser des Anfangs sein, iber denen der Geist Gottes weht, der
kurz danach als bostezo de Dios angesprochen wird. Dann wéire am Beginn des Gedichts
der Beginn der Schopfung evoziert und mit dem Beginn des Gedichts selbst konstelliert.
Das Gedicht stellt sich selbst als Beginnendes dar, macht seinen eigenen Beginn zum
Thema. Das Wasser wird in einer offenbar paradoxen Figuration vorgestellt; es brodelt
oder ist gefroren, es ist kochendheifs oder eiskalt, aufgewtihlt oder spiegelglatt, falls
nicht in der aufgewiihlten Form gefroren. Die Alternative von gefroren oder brodelnd
verweist auf ein formales Moment. Das Wasser wird in dem Moment vorgestellt, wo
eine Wellenbewegung fiir den momentanen Einstand einer Figuration zur Gestalt ge-
worden ist: fir diesen Moment eingefroren, konfiguriert. Deshalb auch ist die Alter-



42 —— Gerhard Poppenberg

native congelados o hirvientes nicht wirklich paradox, sondern bildet die Figur der
Gestaltung dessen, was im Strom des Werdens und Vergehens Gestalt annimmt und sich
wieder auflost. Emile Benveniste hat diese Dynamik als die Bedeutung von Rhythmus
beschrieben (Benveniste 1966). In dem ursuppenartigen Brodeln der elementaren
Fluten gibt es eine Kraft, die das flutende Flieffen momentan konfiguriert, die in den
Fluten den Ubergang der Gestalt bildet. Das Gedicht nennt sie puente, aus lateinisch
pons, pontis. Gestaltung ist Briickenbau, pontificium, der Gestalter ist der Briickenbauer
als pontifex. Die Gestalt ist die Briicke als momentaner Einstand zwischen Ungestalt und
Ungestalt; deshalb muss sie immer wieder neu gebildet werden, und eben das ist der
Rhythmus des Werks, der sich aus Wiederholung und Differenz ergibt.

Indem das Gedicht sich bei seiner eigenen Entstehung beschreibt, gibt es die Be-
schreibung des Briickenbaus, zeigt sich der Dichter, der das beschreibt, als Briicken-
bauer. Diese Briicke, die das Gedicht baut und zugleich ist, die es wird, indem es sie baut,
die es werdend ist, diese Briicke ist unsichtbar. Man sieht sie nicht, weil sie geistig ist,
weil sie das Gedicht selbst ist. Sie geht tiber ihr eigenes handschriftliches Werk. Das
Handwerk des Dichter-Briickenbauers ist die Handschrift, die das Schriftwerk des
Gedichts bildet. Die Briicke des Gedichts ist eine Figur der Selbsthezuglichkeit; sie bildet
sich durch ihr eigenes Schriftwerk, indem sie als Schriftwerk wird. Und dieses Werden
ist ein Gehen: der Gang als Ubergang.

Das selbstbeziigliche Moment wird sogleich modifiziert. Das Medium des Bri-
ckenbaus ist die propia obra manuscrita, aber auch die propia desconfianza, das eigene
Misstrauen oder Unvertrauen, der Zweifel. Das eigene Schriftwerk bildet sich im Me-
dium der eigenen Ungewissheit, und zwar gerade der Ungewissheit, sich etwas aneig-
nen zu konnen. Die Briicke des Gedichts bildet sich durch die mangelnde Zuversicht,
gebildet werden zu konnen. Das Uneigene, Uneigentliche und Unangeeignete ist das
Medium der Aneignung. Sie zielt auf die Sonnenschirme der schwangeren Frauen.
Damit wird die Figur des Werdens zu einer organischen und menschlichen; die Reihe
von der Entstehung der Welt durch Gott, der Entstehung des Gedichts durch den Dichter
wird um die Entstehung des Menschen durch die Frau verlangert.

Die Briicke verlauft iber das eigene handschriftliche Werk, tiber das eigene Un-
vertrauen, schwanger zu gehen mit dem Gedicht, wirklich etwas zu schaffen nach Art
der Schwangerschaft oder der gottlichen Schépfung. Sie verlduft mit der Hemmung
einer Frage, sie geht schwanger mit einer Frage. Das Unvertrauen hat die Form einer
Frage, und eben das ist als embarazo zugleich die Hemmung und als diese die
Schwangerung, der ,Keim“ des Werdens aus dem Widerstand der Stérung. Die hem-
mende Frage wird auf einem Maultierriicken transportiert, sie kommt oder geht, sie
bewegt sich auf einem Transportmedium, einem Forthewegungsmittel. Die Hemmung
hat ein dynamisches Moment, ist als Frage ein Moment der Bewegung, die das Gedicht
als sich bildende Briicke vollzieht. Das Maultier als Medium der Frage hat eine Mission:
die Verwandlung, das convertir, das auch ein alargar sein kann. Das Maultier als Trager
der hemmenden Frage des Gedichtanfangs zum Briickenbau hat die Aufgabe, die
Garten in Nischen zu verwandeln.



Die offene Metapher = 43

Wenn die Fluten zu Anfang die der anfénglichen Wasser sind und das Gedicht seine
Entstehung mit der Erschaffung der Welt parallelisiert, dann sind die Garten des An-
fangs die des Paradieses; zugleich sind sie aber auch, wie die Wasser einfach Fluten
sind, irgendwelche Garten, die Géarten der Erde, der menschlichen Kultur. Der Garten
markiert als bearbeitete Natur einen Beginn menschlicher Zivilisation, der Verwand-
lung von Natur in Kultur durch Hortikultur und Ackerbau. Das wird hier vorausgesetzt.
Die Garten und ihre Kultur sind schon da, und das Gedicht verhélt sich zu dieser Kultur,
geht von ihr aus und verwandelt sie. Im Zusammenhang eines Gartens lassen die Ni-
schen den, der mit spanischen Ohren hért, an Grabnischen denken. Die Mission des
Gedichts ist die Verwandlung des Gartens in einen Totenacker. Der Ort der Briicke ist
die Grabnische; dieser Ort hat seine Ortlichkeit in der Briicke als Ubergang in den Tod.
Die Mission des Gedichts ist, den Garten — auch den des Paradieses — in Totenacker zu
verwandeln, das Paradies um die Grabnischen zu erweitern, um die Graber als Frucht
des Stindenfalls. Der kommt im Gedicht nicht so sehr als ursprungsmythisches Ereignis
vor, sondern als bestdndig angesprochenes Unheil: als Verfall. Kultur bedeutet Ver-
wandlung des Gartens in Totenacker, Hortikultur bedeutet Mortikultur.

In den Grabnischen gibt es wiederum Wasserwellen, so dass die Nischen zum
Raum des Wassers werden, den das Gedicht durch die Briicke und als die Briicke zu
uberbriicken unternimmt. Briicke und Wasser gehen ineinander tiber; das Wasser wird
als Welle zur Briicke; die Wasser des Anfangs werden zu Wassern des Endes, des letzten
Ubergangs. Deren Wellen sind selbst auch ein Ubertragungsphanomen. Die Locken der
Kinder gehen auf die Wellen tiber, bilden die Wellen des Wassers; es ist offenbar sei-
nerseits eine Funktion des Briickenbaus, der sich als das Gedicht vollzieht. Durch die
Briicke als Ubergang werden die Wellen gebildet. Sie erst ldsst das Wasser bedeutsam
werden, zu den Wassern des Anfangs und Endes werden. Wasser und Briicke impli-
zieren sich, werden durch- und miteinander, sind sich jeweils gegenseitig Medien. Die
Wellen sind also kiinstlich, ein Produkt der Kunst, ebenso kiinstlich und ein Kunst-
produkt wie das Gdhnen des Atems Gottes am Anfang. Der Anfang, der hier in der Figur
des Anfangs iiberhaupt angedeutet wird und mit dem sich das Gedicht in einer Par-
allelaktion bildet, als den es sich ebenfalls konzipiert, wird folgerichtig zu einem
kiinstlichen Anfang: zum Anfang der Kunst und durch die Kunst. Zu diesem Anfang
wird er als Bezug auf das Ende des Lebens, als der Anfang des Tods und als Ubergang in
den Tod. Der Anfang des Gedichts bildet sich als Briickenbau des Ubergangs zum Tod.

Als Unbekanntes und Unwesentliches ist der Tod keine ontologische Entelechie,
nicht Grund und Zweck des Lebens. Mit einer sonderbaren Variante der modalen Be-
stimmungen nennt Hegel den Tod ,jene Unwirklichkeit“. Deshalb erfordert, ,das Tote
festzuhalten®, die ,grofite Kraft“. Sie liegt in einer Interferenz von Leben und Tod: ,im
Leben des Geistes, das den Tod ,ertragt und in ihm sich erhélt“. Der philosophische
Geist gewinnt ,seine Wahrheit*, indem er ,in der absoluten Zerrissenheit sich
selbst findet“ und ,,dem Negativen ins Angesicht schaut und bei ihm verweilt. Dieses
Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt“ (Hegel 1976, 36). Der dich-
terische Geist findet nicht ,,sich selbst®in der,absoluten Zerrissenheit®; die Artikulation
»von Angesicht zu Angesicht“ mit dem absolut Anderen verdndert ihn selbst. Er kehrt



44 —— Gerhard Poppenberg

das Negative des Tods nicht — nach Mafdgabe des spekulativen Satzes — ,in das Sein“
,um‘. Die Zauberkraft der Dichtung erzeugt, was Lezama Lima die cantidad hechizada
nennt: den verhexten Teil, der nicht entelisch ist, sondern hypertelisch wird. Das ,,Un-
mogliche®, das ,auf das Mogliche einwirkt®, erzeugt ein ,Mogliches im Unendlichen®; es
eroffnet immer neue Moglichkeiten (Lezama Lima 1977h, 841). Die metaphorische Re-
lation der Dichtung ist ,die unendlichmachende Reflexion®, die den Geist ,von sich
selbst hinwegfiihrt und ihn dadurch abhalt, zu sich selbst zurtickzukehren“ (Kierke-
gaard 1976, 52).

Die Wellen, die das Spiel des Werdens und Vergehens in der Rhythmik von Gestalt
und Ungestalt bilden, sind kiinstlich wie der Atem Gottes und wie das Spiel der Gotter,
das eben das Spiel von Werden und Vergehen ist. Das Spiel des Gedichts wird zum Spiel
der Gotter; das Gedicht spielt Gott. Der momentane Einstand der Storung als Moment
der Gestaltbildung, der Riickfluss im Flieflen des Wassers als Moment der Wellenbil-
dung, dieser Einstand des Bilds ist im Fluss des Lebens der Tod. Er stellt das Leben als
Frage. Der momentane Einstand gibt die Gestalt als Bild. Wenn der Tod der Einstand im
Leben ist, ergibt er das Bild des Lebens: das Leben als Bild. Mit der Einsicht in Sterb-
lichkeit und Tod ergibt sich das Bild als Medium des Ubergangs, als Briicke zwischen
Leben und Tod. Die Briicke gibt dann umgekehrt das Bild des Bilds. Auch deshalb muss
die Briicke sich selbst bilden; sie ist das Selbstbild der Kultur als ﬂberbrﬁckung des
Abgrunds zum Tod. Lezamas ursprungliche Einsicht ist, den Ursprung des Bilds nicht
aus dem Tod schlechthin, vielmehr aus dem Geist des Tods erkannt zu haben. Der ist
wie das Gahnen Gottes; er entsteht als Geist aus der Einsicht in die Sterblichkeit. Bild
und Geist zeigen sich als gleichurspriinglich. Geist ist, so verstanden, das Medium der
Bildung des Bilds; Bildung bedeutet, die Briicke in den Tod zu bauen.

Die Reihe der Kunstfiguren von Werden und Vergehen — Wellen, Atem Gottes, Spiel
der Gotter — wird um ein viertes Moment verldngert: die Muschel, die als ein Schall-
instrument das Dorf mit Klang tiberzieht, mit einer Stimme, die Wiirfel wirft: rodadora
de dados. Hier 6ffnet sich ein semantischer Abgrund. Im spanischen ist Wiirfel — dado
das Partizip Perfekt von dar — geben: das Gegebene. Der Wiirfelwurf ist die Gabe des
Zufalls. Das ist er als rollende Stimme, una voz rodadora, als Klang der Muschel. Das
Spiel der Wasserwellen ist zu Schallwellen geworden, die ihrerseits — una voz rodadora
de dados — zu rollenden Wiirfeln werden. Das Verbaladjektiv rodador enthélt phone-
tisch und damit semantisch den dado — Wiirfel und weiter den dador; den Geber, ein
anderes Wort fiir den Geber des Lebens tiberhaupt: Gott selbst. Der dador ist hier die
Stimme der Muschel als wiirfelnde; die Gabe der Schopfung — in der judisch-christli-
chen Konzeption ist sie aus dem Wort Gottes entstanden — geht aus dem Zufallswurf der
Wiirfel hervor. Der Schopfer und der Zufall, dador und dado, bilden in der voz rodadora
de dados eine Konstellation. Er wiirfelt also doch. Das ist aber kein Einwand gegen die
Ordnung der Schopfung, die als schlicht berechnete einfach 6de und monoton wére. Die
Provokation der Schopfung besteht gerade darin, den Zufallswurf der voz rodadora de
dados zu integrieren. Das ist die Mission der Kunst.

Das Spiel der Wellen ist als Spiel der Gotter zum Wiirfelspiel der Welt geworden.
Das Rollen der Wiirfel folgt demselben Formgesetz wie das der Wellen. Der Wiirfelwurf



Die offene Metapher == 45

ergibt den Einstand der Zufallskonstellation als Bild. Dieses Bild hat eine zeitliche
Dynamik. Die wiirfelnde Stimme wirft ebenfalls quinquenios, ergibt das Spiel der Zeit
als rhythmisch gemessenen Zeitverlauf. Fiinfjahresfristen bilden ein Zeitmaf, geben
die Zeit als gemessene und als ein weiteres Kulturmoment. Das Gedicht bildet sich als
Brucke, die das Bild des Lebens ausgehend vom Tod gibt. So misst es auch die Zeit, gibt
das Bild der Zeit als Frist, die ebenfalls die Gabe des Zufalls ist.

Um die Ausfiihrungen nicht tiberméfig auszudehnen - das Gedicht umfasst ins-
gesamt Uber hundert Verse — breche ich hier ab und verweise nur noch auf die im
Folgenden eingefithrte Glihbirne, die eine Replik des menschlichen Ingenieurs und
seines Ingeniums auf das fiat lux des Schopfungsbeginns ist. Mit der Lampe kommt
auch ein sprechendes und handelndes Ich ins Spiel, das sich zu einem anderen Men-
schen verhélt, dergestalt aber, dass der andere als Toter angesprochen wird, auf dessen
Gesicht sich das Ich wie auf eine Maske bezieht. Das ergibt zugleich das Szenario des
Anfangs, die paradiesische Urszene, die allerdings zum einen als homoerotische zwi-
schen dem Ich und einem Arbeiter, zum andern zwischen dem Ich und einem Toten, als
Evokation des Toten stattfindet. Damit ist eine Konstellation eingefiihrt, die nur noch
anzudeuten ist. Der homophile Eros ist fiir Lezama Lima nicht steril; er nennt ihn
hypertelisch, da er das Telos der Fortpflanzung tibersteigt. Derart Hypertelisches bildet
das Kraftfeld einer Poetik der Auferstehung durch das Bild.

Die Rede vom poeta-pontifex wird deutlicher durch einen Bezug auf die Parallel-
biographien Plutarchs. Lezama hat sich mehrfach auf die Biographie des Numa bezo-
gen, der in vielfacher Hinsicht eine Gestalt des Ubergangs war; in Ovids Metamorphosen
steht er am Ubergang von der mythischen zur historischen Zeit. Nach Plutarch hat
Numa das Amt des pontifex eingerichtet und war selbst der erste. Plutarch gibt einige
Worterklarungen fiir pontifex; die géngigste sei, ,dass der Name dieser Priester nichts
anderes als Briickenmacher bedeute, und dass sie ihn von gewissen Opfern, die sie auf
der Briicke verrichten mussten, und die fiir die heiligsten und altesten gehalten wur-
den, bekommen haben. [...] Der Pontifex Maximus versieht die Stelle eines Auslegers
und Erklarers in Religionssachen.“ Er ist Hierophant, Prophet und Exeget (Plutarch
1799, 248 —249). Lezama Lima hat die Ausfithrungen zur Gestalt des Priesterkoénigs ernst
genommen. Das Amt des pontifex hat heute der Dichter.

Das Gedicht iber den Briickenbau bestimmt seine Mission. Deshalb handelt es von
seiner eigenen Entstehung. Dabei wird deutlich: das Gedicht ist nicht, es wird, indem es
sich in die Gestalt der Briicke auslegt. Es ist es selbst und seine eigene Exegese; die
Briicke fithrt nicht wohin, als hypertelische fiihrt sie hinaus, ist sie reine Exegese. So
bildet sie einen Ort. Die erste Strophe artikuliert eine Reihe von Gegensatzpaaren:
Anfang-Ende, Leben-Tod, Licht-Dunkel, Werden-Vergehen, Ich-Anderer; ihre Artikula-
tion bhildet den Rhythmus als die Form, in der die Gegensatze nicht immer schon in-
einander iihergegangen sind, sondern bestidndig iibergehen. So bilden sie keine festen
Oppositionspaare, bleiben aber gleichwohl gegensétzlich. Sie werden nicht aufgeldst
oder aufgehoben, vielmehr in einem neutralen Raum, dem der Briicke, artikuliert. Das
nennt Lezama Lima Bild. Es ist ein neutraler Raum, weil er nicht pragend auf die Ar-
tikulation einwirkt; er ldsst sie sich im Spiel von Gestalt und Ungestalt vollziehen, ohne



46 —— Gerhard Poppenberg

ihr eine bestimmte Form — weder der Anschauung noch des Denkens — aufzupragen.
Was sich dort ereignet, ergibt eine Konfiguration. Das Gedicht vollzieht diesen Prozess
der Figuration als Ubergang zwischen heterogenen Bereichen und es zeigt, wie es
diesen Ubergang vollzieht und so selbst wird. Es zeigt den poetischen Logos als Werden
der Figuration. Der momentane Einstand der Figur gibt die Welt als Bild und Bedeu-
tung.

In der poetischen Logik Lezama Limas ist sie — wie die Metapher vom Licht der
Wahrheit oder der nackten Wahrheit — absolute Figur: lege soluta, losgeldst vom Gesetz
des Eigensinns. In der Figur des Pferds und des zu reitenden Satzes nimmt er die Me-
tapher als Transportmittel beim Wort und tiberfiihrt sie in der Figur der Briicke in die
Konfiguration eines Denkbilds. Als Ubergang ist die Briicke die Metapher der Metapher
und zugleich die Verwandlung ihrer iberkommenen Konzeption. In der Linie der
modernen Dichtung, die mit Lautréamont angedeutet wurde, wertet Lezama Lima die
Art des Transports, seine Richtung und sein Ziel dergestalt um, dass die metaphorische
Entelechie zur hyperbolischen Hypertelie wird. Das geschieht aber nicht einfach als
arbitrare Entfesselung der traditionellen metaphorischen Bindung durch das Prinzip
des Ahnlichen, es vollzieht sich vielmehr in der Riickbindung an die Offnung dieser
entelischen Ontologie, die das Christentum mit seinen leitenden theologischen Denk-
figuren eingefiihrt und im Zuge seiner Geschichte entfaltet hat. Neben der Christologie
ist das im poetologischen Denken Lezama Limas vor allem die Auferstehung.

Wenn die Figur die Gestalt der Bedeutung ist, bleibt die Frage, wie eine Konfigu-
ration, ein Geflige von Figuren zu verstehen ist. Allerdings stellt schon die Frage, was
eine Figur bedeutet, vor kaum zu losende Probleme. Was bedeutet die lachende Wiese?
Bei rechtem Licht ist die Bedeutung des Bilds selbstverstandlich; es versteht sich von
selbst oder gar nicht. Das ist eine Frage des Organs, das einer hat oder nicht hat. Das
Selbstverstandliche ist das neutrale Feld, in dem die Figur sich artikuliert. Die Wiese
lacht bedeutet selbstverstiandlich, dass sie lacht. Und die Artikulation von Werden und
Vergehen bhedeutet ebenso selbstverstdndlich, dass alle Dinge und wir selbst zuerst
verganglich sind. Selbstverstédndlich sterben wir, ja. Das Gedicht gibt dieses Bild des
Lebens als Ubergang in den Tod. Das ist selbstverstindlich und bleibt doch auch voll-
kommen unverstandlich und unverstehbar. Eben das ist die Figuration des Bilds: die
selbstverstidndliche Artikulation des Unverstehbaren.

Literatur

Aristoteles. 1998a. Peri hermeneias - Hermeneutik oder vom sprachlichen Ausdruck (Organon, Band 2).
Griechisch und Deutsch, hrsg. und uibersetzt von Hans Giinter Zekl, 96 - 151. Meiner.

Aristoteles. 1998b. Kategoriai - Kategorien (Organon, Band 2). Griechisch und Deutsch, hrsg., Uibersetzt von
Hans Gunter Zekl, 3-93. Meiner.

Aristoteles. 1998c. Analytikon hysteron - Zweite Analytik (Organon, Band 3/4). Griechisch und Deutsch, hrsg.,
Ubersetzt von Hans Gunter Zekl, 311-523. Meiner.

Aristoteles. 1980. Rhetorik, Ubersetzt von Franz Glnter Sieveke. Fink.



Die offene Metapher = 47

Aristoteles. 1989. Metaphysik. Griechisch und Deutsch, hrsg. Horst Seidel, Gibersetzt von Hermann Bonitz,
2 Bde. Meiner.

Aristoteles. 1959. Ars rhetorica: recognovit brevique adnotatione critica instruxit. Hrsg. William David Ross.
Clarendon.

Aristoteles. 1982. Poetik, Uibersetzt von Manfred Fuhrmann. Griechisch und Deutsch. Reclam.

Benveniste, Emile. 1966. ,La notion de ,rythme* dans son expression linguistique*. In Problémes de
linguistique générale, Emile Benveniste, 1, 327 - 336. Gallimard.

Black, Max. 1983a [1954]. ,Die Metapher“. In Theorie die Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 55-79.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Black, Max. 1983b [1977]. ,Mehr (ber die Metapher*. In Theorie die Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp,
379 - 413. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Blanchot, Maurice. 1963 [1949]. Lautréamont et Sade. Minuit.

Blumenberg, Hans. 2013 [1960]. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Hrsg. Anselm Haverkamp.
Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 2007 [1975]. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 1979. ,Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Schiffbruch mit Zuschauer,
75-93. Suhrkamp.

Blumenberg, Hans. 1983. ,Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit*. In Theorie die Metapher, hrsg.
Anselm Haverkamp, 438 - 454. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Davidson, Donald. 1998 [1978]. ,Was Metaphern bedeuten®. In Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 49-75. Suhrkamp.

Derrida, Jacques. 1972 [1971]. ,La mythologie blanche. La métaphore dans le texte philosophique®. In
Marges de la philosophie, Jacques Derrida, 247 -325. Minuit.

Derrida, Jacques. 1987 [1978]. ,Le retrait de la métaphore®. In Derrida, Jacques. 1987. Psyché. L’invention de
lautre, Jacques Derrida, 63 -93. Galilée.

Eggs, Ekkehard. 2000. ,Metapher. In Historisches Wérterbuch der Rhetorik, Bd. 5, hrsg. Gert Ueding,

1099 - 1183. Niemeyer.

Fénagy, Ivan. 1963. Die Metapher in der Phonetik. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des
wissenschaftlichen Denkens. Mouton.

Goldmann, Luzia. 2019. Phdnomen und Begriff der Metapher. Vorschlag zur Systematisierung der
Theoriegeschichte. de Gruyter.

Haverkamp, Anselm (Hrsg.). 1983. Theorie der Metapher. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Haverkamp, Anselm (Hrsg.). 1998. Die paradoxe Metapher. Suhrkamp.

Haverkamp, Anselm. 2002. Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz. Suhrkamp.

Haverkamp, Anselm. 2007. Metapher. Die Asthetik in der Rhetorik. Fink.

Haverkamp, Anselm. 2015. Marginales zur Metapher. Poetik nach Aristoteles. Kadmos.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1976 [1807]. Phdnomenologie des Geistes, hrsg. Eva Moldenhauer und Karl
Markus Michel. Suhrkamp.

Heidegger, Martin. 1972 [1927]. Sein und Zeit. Niemeyer.

Hetzel, Andreas. 2021. ,Metapher, Metaphorizitat, Figurativitat. In Handbuch Literatur & Philosophie, hrsg.
Andrea Allerkamp und Sarah Schmidt, 125-136. de Gruyter.

Kant, Immanuel. 1975a [1768]. ,Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume*. In
Immanuel Kant. Werke in zehn Bénden: Vorkritische Schriften bis 1768, hrsg. Wilhelm Weischadel, Bd. 2,
991-1000. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel. 1975b [1786]. ,Was heilt sich im Denken orientieren?“. In: Kant, Inmanuel. Werke in zehn
Béinden: Schriften zur Metayphysik und Logik, hrsg. Wilhelm Weischadel, Bd. 5, 265 - 283.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel. 1975c [1790, 1793]. Kritik der Urteilskraft. In: Kant, Inmanuel. Werke in zehn Bdnden: Kritik
der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, hrsg. Wilhelm Weischédel. Bd. 8, 171-620.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



48 —— Gerhard Poppenberg

Kierkegaard, Seren. 1976. Die Krankheit zum Tode (1849). In: Kierkegaard, Seren. Die Krankheit zum Tode und
anderes, hrsg. von Hermann Diem et al., 23 -177. dtv.

Konersmann, Ralf (Hrsg.). 2007. Wérterbuch der philosophischen Metaphern. Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Lautréamont (Isidore Lucien Ducasse). 1963. Euvres complétes. Les Chants de Maldoror. Poésies. Lettres,
hrsg. von Maurice Saillet. Librairie Générale Francaise.

Lautréamont (Isidore Lucien Ducasse). 2004. Die Gesdnge des Maldoror, Ubersetzt von Ré Soupault.
Rowohlt.

Lezama Lima, José. 1977a [1958, 1970]. ,Preludio a las eras imaginarias®. In: José Lezama Lima. La cantidad
hechizada. UNEAC. In: José Lezama Lima. Obras completas: Ensayos, cuentos, Bd. II, 797 - 820. Aguilar.

Lezama Lima, José. 1977b [1960, 1970]. ,A partir de la poesia“. In: José Lezama Lima. La cantidad hechizada.
UNEAC. In: José Lezama Lima. Obras completas: Ensayos, cuentos, Bd. 11, 821-843. Aguilar.

Lezama Lima, José. 1981 [1968]. ,Sobre poesia“. In: José Lezama Lima. Imagen y posibilidad, hrsg. Ciro
Bianchi Ross, 126 -130. Letras Cubanas.

Lezama Lima, José. 1999 [1941]. ,Un puente, un gran puente®. In: José Lezama Lima. Enemigo rumor. In:
José Lezama Lima. Poesia completa, hrsg. von César Lopez, 84 - 87. Alianza.

de Man, Paul. 1983 [1978]. ,Epistemologie der Metapher®. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 414 - 437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nietzsche, Friedrich. 1973 [1873]. ,Ueber Wahrheit und Luge im aussermoralischen Sinn“ (1873). In:
Friedrich Nietzsche. Werke. Kritische Gesamtausgabe, hrsg. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd.
1111, 367 - 384. De Gruyter.

Friedrich Nietzsche. 1974. Nachgelassene Fragmente. Herbst 1884-Herbst 1885, in: Friedrich Nietzsche. Werke.
Kritische Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. VII, 3. De
Gruyter.

Ovid. 1990. Metamorphosen. In deutsche Hexameter Uibertragen und herausgegeben von Erich Résch.
Mit einer Einflihrung von Niklas Holzberg. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Paul, Jean. 1980. Vorschule der Asthetik. In: Jean Paul. Sémtliche Werke, Bd. I, 5, 7 - 456. Hanser.

Platon. 2012. Thedtet. Deutsch und Griechisch, hrsg. Ekkehard Martens. Reclam.

Plutarch. 1914. Lives, Volume I: Theseus and Romulus. Lycurgus and Numa. Solon and Publicola, (ibersetzt
von Bernadotte Perrin. Harvard UP.

Plutarch. 1799. ,Numa*. In: Plutarch. Vergleichende Lebensbeschreibungen, ibersetzt von Johann Friedrich
Salomon Kaltwasser, 225 -283. Keil.

Poppenberg, Gerhard. 1993. ,Die Metapher und das Unbekannte®. In: Gerhard Poppenberg. Ins
Ungebundene. Uber Literatur nach Blanchot, 174 -184. Niemeyer.

Poppenberg, Gerhard. 2009a. ,Vom Pathos zum Logos. Uberlegungen zu einer Theorie figurativer
Erkenntnis“. In: Was ist eine philologische Frage? hrsg. Jirgen Paul Schwindt, 160 -191. Suhrkamp.

Poppenberg, Gerhard. 2009b. ,Europas Weg nach Westen. Zu Géngoras Aufnahme des Europamythos in
den Soledades*. In: Europa - Stier und Sternenkranz. Von der Union mit Zeus zum Staatenverbund, hrsg.
Almut-Barbara Renger und Roland Alexander IBler, 183 -196. V&Runipress.

Poppenberg, Gerhard. 2012. ,ins Freie. Probleme figurativer Sprache nach Rousseau und de Man“. In:
Paul de Man. Allegorien des Lesens II. Die Rousseau-Aufsdtze, ibersetzt von Sylvia Rexing-Lieberwirth,
hrsg. Gerhard Poppenberg, 271-346. Matthes & Seitz.

Quintilianus, Marcus Fabius. 1988. Institutionis oratoriae libri XII / Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, 2
Bde., hrsg. und Ubersetzt von Helmut Rahn. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Richards, Ivor Armstrong. 1983 [1936, 1964]. ,,Die Metapher<. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 31-52. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Rolf, Eckard. 2005. Metapherntheorien. Typologie, Darstellung, Bibliographie. De Gruyter.

Rorty, Richard. 1998 [1987]. ,Ungewohnte Gerdusche: Hesse und Davidson Uber Metaphern (1987). In:
Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 107 -122. Suhrkamp.



Die offene Metapher = 49

Stemmer, Peter. 1983. ,Perichorese. Zur Geschichte eines Begriffs«. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte, 27:
9-55.

Weinrich, Harald. 1983 [1963]. ,Semantik der kiihnen Metapher®. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm
Haverkamp, 316 -339. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Wittgenstein, Ludwig. 1982 [1921]. Tractatus logico-philosophicus. Suhrkamp.






	Gerhard Poppenberg
	Die offene Metapher
	1
	2
	3
	4
	5
	6
	Literatur


