
Gerhard Poppenberg
Die offene Metapher

Abstract: The Open Metaphor. Starting from the theory of the metaphorical, which 
Aristotle outlined in the Poetics and Rhetoric and partly in the Organon, and in which 
he defines figurative speech in general from the paradigm of similarity within the 
closed framework of a referential theory of language and a syllogistic theory of 
knowledge, which was received and handed down as authoritative for the following two 
thousand years, the essay examines a series of modern literary texts (Lautréamont, 
Eliot, Lezama Lima) and theoretical discussions (I. A. Richards, Black, Weinrich, Blu
menberg, Derrida, Lezama Lima), in which the closed paradigm of the simile of tra
ditional metaphorical theories is explored in favor of a relational and multivalent 
conception of the metaphorical and opened up to a delimited form of figurative co
gnition.

Der Chinese entdeckte, als er die Traurigkeit denken wollte, dass er kein Zeichen für sie hatte. Da 
vereinigte er zwei Ideogramme, eines das „Herbst“ bedeutet, und ein anderes, das als „Herz“ ge
lesen wird. Und die Traurigkeit wurde nun gedacht und geschrieben als der „Herbst des Herzens“.
José Ortega y Gasset: „Die beiden großen Metaphern“ (1925)

1
Die Reflexionen über die Metapher haben im 20. Jahrhundert und bis heute einen der 
wichtigsten Anreger in Nietzsches 1873 geschriebenem, 1896 aus dem Nachlass publi
zierten Essay „Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn“, in dem Nietzsche 
die metaphorische Struktur der Sprache überhaupt aufzeigt.¹ Die Metapher ist nicht 
eine besondere Art der Verwendung von Sprache – etwa die dichterische –, die Sprache 
selbst ist von Grund auf metaphorisch. Damit ist womöglich impliziert, dass die Sprache 
überhaupt einen Zug ins Dichterische hat; das erfordert eine andere als die über
kommene Konzeption von Sprache und Dichtung. In der Deutung Nietzsches ist bereits 
der Übergang von einem Ding in ein Wahrnehmungsbild eine Übertragung, die aller
dings als Bild des wahrgenommenen Dings eine Ähnlichkeitsbeziehung zu ihm hat. Die 
Übergänge vom Wahrnehmungsbild zum Wort und weiter zum Begriff sind nicht mehr 
durch Ähnlichkeit motiviert, sondern durch Konvention beim Wort, durch Abstraktion 
beim Begriff. Das ergibt eine Reihe von diskontinuierlichen Übertragungen, denn auch 

1 In der Bibliographie am Ende finden sich die zitierten Texte und, neben den unerlässlichen Arbeiten 
von Anselm Haverkamp, vor allem Metapher. Die Ästhetik in der Rhetorik, einige jüngere Texte aus der 
kaum noch überschaubaren Literatur zur Metapherntheorie. Haverkamps Wort gilt nach wie vor: 
„Eine erschöpfende Bibliographie zur Metapher wäre beim Stand der Dinge weder informativ noch 
erträglich“ (Haverkamp 2007, 16).

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111613086-002 



die Konzeption der Ähnlichkeit von Bild und Ding sieht von dem dabei vollzogenen 
Wechsel des Mediums ab. Eine Konsequenz dieser Überlegungen ist, dass die Sprache 
die Welt nicht einfach abbildet, sondern gemäß ihrer sprachlichen Form die Welt und 
die Dinge in ihr überhaupt erst ausbildet. In Nietzsches Worten ist der Mensch „ein 
gewaltiges Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und gleichsam auf fließen
dem Wasser das Aufthürmen eines unendlich complicierten Begriffsdomes gelingt“ 
(Nietzsche 1973, 376).

Die überkommene Deutung von Sprache und Dichtung geht auf die griechische 
Antike, zumal auf Aristoteles und seine Konzeption von Sprache, Rhetorik und Poetik 
zurück. Die Sprache ist in Gestalt von Aussagen referentiell auf die Wirklichkeit der 
Welt bezogen; deshalb deutet Aristoteles auch die rhetorische und dichterische Sprache 
als Aussage, die im Modus der Ähnlichkeit einen referentiellen Wirklichkeitsbezug hat. 
Die Frage ist aber, ob Worte und Gedanken zureichend bestimmt sind, wenn sie als 
mimetische Abbilder der Dinge und der Weltverhältnisse verstanden werden. Der fi
gurativ gebildete „Begriffsdom“ der Sprache ist nicht ein Wahrnehmungsbild der Welt, 
sondern ihre Deutung, die über die Konzeption von Ähnlichkeit und Referenz hin
ausgeht.

Der Sprung, den Nietzsche als Metapher fasst, ist der vom referentiellen Wahr
nehmungsbild zu einem differentiellen Sprachbild. Aber auch die Wahrnehmung ge
schieht nicht unmittelbar, denn Raum und Zeit sind als „transzendentale Ästhetik“ 
(Kant) bereits die menschlichen Urmetaphern: die elementaren Formen der Wahr
nehmung, mit denen die Menschen die Welt in Gestalt von Raum und Zeit wahrneh
men. Der Übergang von der Wahrnehmung zu ihrer sprachlichen Gestaltung ist der 
einer zunehmenden Bildung von Bedeutung, die vor allem eine Deutung ist. Die Dinge 
und die Menschen werden nicht an sich wahrgenommen, sondern als Elemente einer 
Welt: eines sprachlich vermittelten Weltbilds. Die Metapher ist die Figur der Übertra
gung als Verwandlung von Sinnlichkeit in Sinn, von Materie in Geist. Deshalb ist sie die 
Figur der Sprache überhaupt; sie gibt dieser Verwandlung Gestalt. Der Raum und zu
gleich das Organon dieser Verwandlung ist die Seele oder der Geist, die ihrerseits in 
dieser Verwandlung entstehen.

Die referentiell-informative Konzeption der Sprache hat Aristoteles in Peri her
meneias begründet. Die Dinge hinterlassen Wahrnehmungseindrücke (pathemata) in 
der Seele. Diese ersten Zeichen (semeia proton) sind homoiomata der Dinge; deshalb 
sind sie, wie auch die wahrgenommenen Dinge selbst, bei allen Menschen gleich. Die 
Verschiedenheit der Sprachen beeinträchtigt diese anfängliche Beziehung nicht, denn 
die Sprache gründet in dieser referentiellen Ähnlichkeitsbeziehung von Wahrnehmung 
und Welt (Aristoteles 1998a, I,16a). Deshalb bestimmt Aristoteles die Sprache vor allem 
ausgehend vom substantivischen Namen (onoma), der gemäß Übereinkunft, also ohne 
eine motivierte Beziehung zwischen Wort und Sache, etwas bezeichnet. Das wird be
sonders deutlich an den Ausführungen zum Eigennamen. In Kallippos erklärt Aristo
teles den Teil ippos für bedeutungslos; der Name ist nicht auf kalos und hippos zu 
beziehen (Aristoteles 1998a, II, 16a). Auch der Eigenname soll ein konventionelles Wort 
sein. Die semantische Dimension des performativen Wunsches oder Omens, der Na

12 Gerhard Poppenberg 



mensträger möge ein eleganter Reiter werden oder ein inniges Verhältnis zu Pferden 
haben, die nach dieser Konzeption im Namen am Werk sein soll, spielt für Aristoteles 
keine Rolle. Der Name ist referentiell auf den durch ihn bezeichneten Menschen be
zogen, nicht performativ auf seine Persönlichkeit und seinen Charakter. Bedeutend sind 
die einzelnen Substantive nur referentiell. Zusätzliche Semantik erhalten sie erst durch 
die Aussage des Zeit- und Tätigkeitsworts (rhema), durch die sie in weltliche Hand
lungszusammenhänge eingebunden sind. Die geistigen Gegenstände müssen entspre
chend durch logische Verknüpfungen – die syllogistischen Formen des Schlusses – in 
geistige Wirklichkeitszusammenhänge eingefügt werden. Dadurch wird ihr Gehalt 
zweifelsfrei und wirklich.

Sprache, Sprechen und Denken bestimmt Aristoteles in Hinsicht auf die Aussage, 
die einem Ding etwas zu- oder abspricht. Das wirkt bis zur Bestimmung der Sprach
funktionen bei Roman Jakobson nach, der ebenfalls die referentielle Funktion als die 
wichtigste und grundlegende Funktion der Sprache bestimmt. Relationale Sprachfor
men sind bedeutungslos. „Philon ist“ sagt die Existenz von Philon aus; „Philons ist“ oder 
„… ist nicht“ dagegen sagt nichts aus. Grammatische Strukturen sind nichts als Bezie
hungsaussagen und an sich ohne Bedeutung (Aristoteles 1998a, II,16b). Das hat Aus
wirkungen auf die Konzeption figurativer Bildungen. Sie sind als Beziehungen erst 
sinnvoll, wenn sie durch Ähnlichkeit in eine Referenz überführt werden. Die Metapher 
„Achill war ein Löwe im Kampf“, die Aristoteles in der Rhetorik anführt und die zu 
einem topischen Beispiel wird, ist für sich genommen eine sinnlose Aussage, denn sie 
sagt von einem Menschen aus, er sei ein Tier; sinnvoll wird sie erst, wenn sie als re
ferentielle Aussage verstanden wird; „weil beide nämlich tapfer sind, nannte man den 
Achill im übertragenen Sinn einen Löwen“ (Aristoteles 1980, 1959, III,4, 1406 b20 – 24).

Die Metapher „Achill, der Löwe“ ist aber eine Figur, bei der ein Mensch und ein Tier 
nicht in einer Existenzaussage, sondern in einer Deutung miteinander in Beziehung 
gesetzt werden. Die Metapher, so die tiefe Einsicht Jean Pauls, bezeichnet „Verhältnisse 
und nicht Gegenstände“ (Paul 1980, § 50). Diese Relation verkürzt Aristoteles zu einer 
eindeutigen referenziellen Zeichenbeziehung zwischen einem eigentlichen und einem 
übertragenen Sinn. Der Löwe Achill bedeutet Tapferkeit. Die Metapher wird zur Aus
sage: Achill war tapfer im Kampf. Sie ist lediglich Redeschmuck ohne semantischen 
Mehrwert. Der Löwe ist als Figur der Fabel mit anthropomorphen Zügen ein fester 
Bedeutungsträger. Die Frage, warum derartige Fabeln gebildet werden, wozu der 
Mensch sich auf tierische Figuren auslegt und was eine solche figurative Relation be
deutet, wird damit von Anfang an für nichtig erklärt.

Für Aristoteles wird die einheitliche Rede durch einen Sachverhalt oder durch 
Verknüpfung von Sachverhalten gebildet. Die Form der Rede ist, etwas von etwas 
aussagen (ti kata tinos) oder etwas absprechen (ti apo tinos). Eine Aussage sagt von 
etwas aus, ob es vorliegt (hyparchei) oder nicht (Aristoteles 1998a, V, 17a). Wenn von 
Sachen etwas im eigentlichen Sinn ausgesagt wird (kath‘ auta kategoretai) und nicht 
beiläufig (kata symbebekos), wird ihr Was (to ti) ausgesagt (Aristoteles 1998a, XI, 21a). 
Das ist für die Konzeption figurativer Sprache entscheidend. In ihr wird einem Aus
sagegegenstand etwas – Achill das Löwesein – zugesprochen, das ihm nicht zukommt. 

Die offene Metapher 13



Deshalb muss die Metapher nach den Regeln der Ähnlichkeit auf den Aussagesatz zu
rückführbar sein. Achill ist tapfer, ein Löwe ist tapfer; also kann Achill mit einem Lö
wen verglichen werden.

Einleitend zur Abhandlung über die Kategorien trifft Aristoteles die Unterschei
dung von Homonymen – ein gemalter und ein körperlicher Mensch –, Synonymen – 
Lebewesen für Mensch und Tier – und Paronymen – der Grammatiker ist von der 
Grammatik abgeleitet. Die Frage ist, wo jeweils die Grenze verläuft und ob sie scharf zu 
ziehen ist. Gemäß einem mimetischen Konzept von Kunst ist der dargestellte Mensch 
kein körperlich wirklicher Mensch. Ikonologisch oder figurativ kann der Dargestellte 
aber beispielsweise eine menschliche Eigenschaft oder ein Muster des Menschlichen 
darstellen und so ein wesentliches Moment des „wirklichen“ Menschen sein. Das gilt 
entsprechend für Synonymie. Lebewesen gilt äquivok für Tier und Mensch, ohne dass 
eine reale Beziehung zwischen ihnen gemeint wäre; sie bleiben durch die Grenze der 
Arten und Gattungen getrennt. Die Metapher des Löwen Achill durchbricht diese 
Grenze. Sie setzt den Menschen Achill mit einem Löwen gleich, indem sie Eigenschaften 
des – kulturell gedeuteten – Löwen aufnimmt und Achill zuspricht. Auch die Paronymie 
kann die Grenze durchbrechen und durch Homophonie oder Homoiophonie zu Rela
tionen führen, die zwar „falsch“ sind, aber doch neue, witzig-ingeniöse Beziehungen 
freisetzen. Das bedeutet offenbar, dass eine nicht gemäß den Kriterien der Ähnlichkeit 
gebildete Metapher die Struktur der Aussage öffnet, denn mit ihr wird einer Sache 
etwas zugesprochen, das ihr eigentlich (kath‘ auta) nicht zukommt. Die Frage ist, was 
diese Öffnung impliziert.

Gemäß den Kategorien ist das erste Wesen (ousia) das Einzelne; es wird im Hori
zont der zweiten Wesen, der Arten und Gattungen bestimmt. Die Art (eidos, species) ist 
die Erscheinungsform des Einzelnen; seine spezifischen Eigenschaften teilt es mit allen 
Artgenossen. Das gilt entsprechend für die Gattung. Dem Menschen als sprach- und 
vernunftbegabtem Lebewesen kommen alle Eigenschaften der Lebewesen zu; das ist 
nicht umkehrbar, denn Vernunft hat nur er. Für die Zugehörigkeit zu Art und Gattung 
sind die individuellen Besonderheiten nebensächlich: Akzidenzien im Verhältnis zur 
Substanz, die zuerst und zuletzt das Maßgebende bei der Bestimmung des Einzelnen ist. 
Ein kleiner oder großer, weißer oder farbiger, wissender oder unwissender Mensch ist 
jeweils gleichermaßen Mensch und Lebewesen. Entsprechend ist Wissen eine we
sentliche Kategorie, die nicht davon betroffen wird, ob der Wissende klein oder groß, 
weiß oder farbig ist. Wissen ist etwas wesentlich Wirkliches (Aristoteles 1998b, III, 1b; V, 
2a).

Die Wesensbestimmungen werden vom Einzelnen über die Art und Gattung zum 
Seienden und schließlich zum Sein des Seienden immer allgemeiner und unbestimmter, 
aber ohne diese allgemeinen Bestimmungen wären die jeweils unteren gar nicht. Die 
Gattung als Bestimmungsmoment der Art kommt in ihr zu einer spezifischen Gestalt, in 
der das Gattungshafte konkreter ausgebildet ist. Der einzelne Mensch ist deshalb im 
Horizont der Art Mensch besser erkennbar als in dem der Gattung Lebewesen; sein 
besonderes Wassein (to ti esti) ist der Art zugehöriger (oikeioteron), er gehört ihr von 
Haus aus mehr an als der Gattung (Aristoteles 1998b, V, 2b). Das Wortfeld von oikos, 

14 Gerhard Poppenberg 



oikeios, oikonomia umfasst das Haus und seine Verwaltung, die zum Haus gehörige 
Familie und Verwandtschaft und so insgesamt das Eigene und Heimische. Das Einzelne 
wohnt in der Art wie in einem Haus, in der Gattung wie in einer Stadt, im Seienden wie 
im Umland der Stadt, in der chora der polis, und in der Ordnung des Seins überhaupt 
wie im Kosmos. Und diese Bestimmungen sind zugleich als Verwandtschaftsbezie
hungen gedacht.

Die ontologische Ordnung fügt sich gemäß einer Ökonomie der Ähnlichkeit zwi
schen den verschiedenen Ebenen. Das ergibt eine Reihe von Zugehörigkeiten, die das 
Einzelne ausgehend vom Paradigma des Eigenen in eine zwar immer weiter werdende, 
aber zuerst und zuletzt doch heimische und verwandtschaftliche Ordnung einfügen. In 
der lateinischen Tradition – und ausgehend davon in den Volkssprachen – wird das 
Eigene zum Leitbegriff. Die Übertragung eines Worts, so Quintilian, geschieht „ex eo 
loco in quo proprium est“ (Quintilian 1988, VIII.6.5). Deshalb sind die zweiten We
sensbestimmungen nur von der ersten, dem Einzelnen und Eigenen aus sinnvoll; ohne 
die Ausprägung im Einzelnen wären sie nichtig. Das ist der antiplatonische Zug in der 
Konzeption des Aristoteles. Arten und Gattungen sind nicht im idealen Sinn vorgängig 
und unabhängig von den materiellen Ausprägungen, die ihnen wesentlich fremd sind; 
sie sind ihnen ontologisch über- und vorgeordnet, so dass die Ordnung des Seins dem 
Seienden eigentümlich ist. Die kosmische Seinsordnung ist das Haus des Seienden.

Das Einzelne als erste Wesenheit ist Träger von wesentlichen und zufälligen Ei
genschaften. Ein Mensch hat Seele und Körper mit lebensnotwendigen Organen sowie 
der Anlage zum Sprechen und Denken; Größe und Gewicht, Geschlecht und Hautfarbe, 
Intelligenz und Bildung sind für sein Menschsein nebensächlich. Diese nebensächli
chen Eigenschaften sind selbst nicht eigenständig, sondern dem, dessen Eigenschaften 
sie sind, inhärent. Sie bilden die übrigen Kategorien neben der des Wesens. Weil sie in 
Bezug auf das Wesen bestimmt sind, ist die Relation die entscheidende Kategorie für 
das Verhältnis von haupt- und nebensächlichen Bestimmungen.

Das Relationale (pros ti) wird als das, was es selbst ist (auta estin), von einem an
deren (heteron) bestimmt; es ist also nicht selbst, sondern in Bezug auf anderes (pros 
heteron). Als nicht Eigenes ist es die Kategorie des nicht Wesentlichen. Die Beispiele für 
Relationales – Verhältnis (hexis), Befindlichkeit (diathesis), Wahrnehmung (aisthesis), 
Wissen (episteme), Lage (thesis) – zeigen, dass es ein weites Feld und im Grunde die 
gesamte Wirklichkeit eines Einzelnen umfasst. Allerdings werden Wahrnehmung und 
Wissen nur insofern als relational bestimmt, wie sie Wahrnehmung und Wissen von 
etwas (tinos) sind. Dieses Etwas ist aber sehr wohl selbst etwas: das Wassein als das 
Eigentümliche einer Sache oder eines Sachverhalts (Aristoteles 1998b, VII, 6a).

Deshalb müssen die Elemente einer Relation ein angemessenes Verhältnis haben. 
Es gibt ein Eigenes und Selbes, das eine Relation erfordert und ermöglicht. Sie folgt 
einer Logik der Entsprechungen, die eine Korrelation von Gegewendigem 
(antistrephonta) bilden müssen. Das Doppelte ist zwei Mal so viel wie das Halbe, und 
das Halbe ist die Hälfte des Doppelten. Ein Herr ist eines Knechts Herr, und der Knecht 
ist eines Herrn Knecht (Aristoteles 1998b, VII, 6b). Das Entsprechungsverhältnis ist nur 
so weit bedeutsam, wie es in einem gemeinsamen Feld mit angemessenen, den ein

Die offene Metapher 15



zelnen Elementen von Haus aus (oikeios) zukommenden Begriffen gebildet wird. Sie 
sind nicht mit unangemessenen Elementen (me oikeios) zu bilden. Liegen solche Ent
sprechungen nicht unmittelbar vor, können sie wortbildend (onomatopoiein) geschaf
fen werden; aber solche Bildungen haben wiederum die angemessenen Beziehungen zu 
berücksichtigen. Alle Verhältnisbestimmungen werden in Bezug auf Gegenwendiges 
nach Maßgabe des von Haus aus Sachgemäßen gebildet; das gilt vor allem auch für das 
sprachbildend Neue. Ist eine Relation auf ein Zufälliges (pros to tychon) und nicht auf 
das Eigene (me pros auto) bezogen, ist sie nicht gegenwendig (ouk antistrephei); sie 
bildet dann keine tragfähige Bedeutung aus. Beziehungsaussagen sind nur dann se
mantisch bedeutsam, wenn sie in ihrer gegenwendigen Beziehung nicht auf Akziden
telles (pros ti ton symbebekoton), auf das Nebensächliche des nur „Beiherspielenden“ 
(Hegel 1976), sondern auf das Hauptsächliche des Eigenen (pros auto) bezogen sind 
(Aristoteles 1998b, VII, 7a). Deshalb ist am Ende deutlich, dass keine Wesenheit (ousia) 
als Relation ausgesagt werden kann. Relationen sind nicht wesentlich, sondern nur 
akzidentell (Aristoteles 1998b, VII, 8a). Das wird am Wissen als Beziehungsfigur deut
lich. Wie beim Wissen das Wissbare vorgegeben sein muss, so auch in allen anderen 
Beziehungen. Es gibt zuerst und zuletzt eine feste Größe, ein auf eingegrenzte Weise 
(horismenos) bestimmtes Eigenes als definierte Wesenheit, auf das die gegenwendige 
Beziehung bezogen ist (Aristoteles 1998b, VII, 8a). Die Beziehung ist nicht selbst we
senhaft, weil sie keine Begrenzung hat: nicht definierbar ist. Eine Wendung ins Offene 
und Unbekannte, ein Wissen des Unbekannten und Neuen ist in dieser Ordnung von 
Sprache und Welt nicht vorgesehen.

Der zunehmende Abstraktionsprozess – vom Ding über das Wahrnehmungsbild 
zum Wort und Begriff – bleibt referentiell auf die Dinge bezogen und bezeichnet sie 
gemäß ihrer inhärenten substanziellen Wirklichkeit. Auch die Sprache hat die Ver
fassung der Entelechie; sie legt – entelisch – das frei, was im Ding immer schon als das 
to ti en einai seines Wesens (ousia) angelegt war. Das ist das Prinzip der metaphysischen 
Ontologie. Der Kosmos ist harmonisch nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet, und die 
Sprache bezeichnet die Dinge nach Maßgabe der dialektischen Logik im Horizont der 
kosmischen Ordnung. Sprache und Logik sind referentiell auf die Dinge und ihre Ge
samtheit als Kosmos bezogen. Die sprachliche und logische Methode – das Organon – 
und die Schriften zur Naturkunde – Biologie und Physik – sowie zur Ontologie – Me
taphysik – sind Ausarbeitungen der systematischen Ordnung, die dem Kosmos inhärent 
ist. Das gilt auch für die metaphysisch verfasste Theologie und Philosophie in der 
christlichen Ära: von den scholastischen Summen bis zu den Systementwürfen der 
Neuzeit und des deutschen Idealismus.

Die Einsicht, dass die sprachliche Form kein neutrales, die Substanz der Wahr
nehmung und Erkenntnis nicht beeinflussendes Medium ist, sondern eine Form a 
priori, die das Denken – wie die anderen Formen, die Kant als transzendentale Ästhetik 
und Logik entfaltet hat – womöglich mehr noch als die Wahrnehmungs- und Denk
formen bestimmt, hat sich im Zuge der Neuzeit – vom barocken Konzeptismus, vor 
allem in der theoretischen Begründung durch Gracián, über Vico, Herder, Hamann und 
Humboldt bis zu Nietzsche und der sprachphilosophischen Wende der Geisteswissen

16 Gerhard Poppenberg 



schaften im 20. Jahrhundert – zunehmend entfaltet. In seiner „Metakritik über den 
Purismum der Vernunft“ (1784) hält Johann Georg Hamann der Kantischen Vernunft
kritik vor, die transzendentale Ästhetik und Dialektik nicht in ihrer sprachlichen Ver
fassung zu bedenken. Die Sprache ist das wahrhafte Organon der Vernunft. „Laute und 
Buchstaben sind also reine Formen a priori, in denen nichts, was zur Empfindung oder 
zum Begriff eines Gegenstandes gehört, angetroffen wird, und die wahren, ästhetischen 
Elemente aller menschlichen Erkenntnis und Vernunft.“ Deshalb beruht „das ganze 
Vermögen zu denken auf Sprache“; nach Maßgabe ihrer sprachlichen Verfassung ist sie 
die „Quelle der Zweideutigkeit“ (Hamann 1967, 224, 222).

Die Annahme einer an sich seienden Wirklichkeit – der eine unmittelbare Wahr
nehmung und eine objektive Erkenntnis entspricht –, ist die Grundlage der metaphy
sischen Ontologie. Die Natur ist begrifflich-ontologisch, in der Neuzeit mathematisch- 
naturwissenschaftlich in ihrer Ordnung und Gesetzlichkeit zu erkennen. Erkenntnis 
hat zuerst als Wahrnehmung und zuletzt als Wissenschaft einen objektiven Gegen
stand. Dem entspricht die Konzeption der Sprache als Referenz. Wenn aber die 
sprachlichen Formen das Organon des Wahrnehmens und Denkens sind, wird er
kennbar, dass der referentielle Bezug auf die außersprachliche Welt durch eine in
nersprachliche differentielle Bildung konfiguriert wird. Relation und Differenz sind 
früher als Referenz und Substanz. Deshalb kann die Metapher als Beziehungsfigur 
beispielhaft für die Diskussion der Sprachlichkeit des Denkens fungieren.

Diese Spannung wird in Nietzsches Gedanken zur Metapher erkennbar und sie 
prägt die Entwicklung seines späteren Denkens. Die sprachtheoretisch ausgelegte Phi
losophie der Folgezeit – Cassirer, Benjamin und Heidegger, Deleuze, Derrida und de 
Man, die analytische Philosophie und Cavell – hat sie weiter entfaltet. Parallel dazu hat 
in den anspruchsvollen Philologien eine poetologisch-rhetorische Diskussion der figu
rativen Sprache stattgefunden, die beispielhaft an der Figur der Metapher geführt 
wurde. ²

2
Weil Aristoteles im Zusammenhang seiner Konzeption von Sprache und Denken auch 
die Figur der Metapher nach Maßgabe einer Aussage bestimmt, bezieht er ihre beiden 
Elemente, um die wesentliche Reziprozität ihrer Beziehung zu bewahren, unter dem 
Paradigma der Ähnlichkeit auf ein referentiell Eines und Selbes. Das Ähnliche ist eine 
relationale Bestimmung; es ist mehr oder weniger ähnlich, so dass es irgendwann nicht 
mehr als ähnlich zu fassen ist. Das wird durch das je Eigene der Elemente einer Ähn
lichkeitsbeziehung bestimmt.

2 Die folgenden Ausführungen verstehen sich als Weiterführung der Überlegungen, die im Horizont 
von Derridas und de Mans Rousseau-Deutungen entwickelt wurden (Poppenberg 2012, 271 – 346).

Die offene Metapher 17



In der Poetik erklärt Aristoteles die Metapher (metaphora) als Übertragung 
(epiphora) von einem herrschenden Wort (kyrion) auf ein anderes (allotriou); das 
nachgerade Tautologische der Bestimmung – metaphora ist epiphora – deutet an, dass 
sie im Feld des Selben stattfindet. Die Metapher ist zwar zunächst eine Abweichung 
vom herrschenden Gebrauch, die aber eingehegt wird durch die möglichen Formen der 
Übertragung: von der Art auf die Gattung, von der Gattung auf die Art, von einer Art auf 
eine andere Art. Die Beziehung der Elemente verbleibt im Rahmen des Heimischen und 
Verwandtschaftlichen der natürlichen Ordnung. Das gilt auch für die Metapher durch 
Analogiebildung. Wenn der Abend als Ende des Tags und das Alter als Ende des Lebens 
in eine Analogie gesetzt werden und die Metapher des Lebensabends gebildet wird, ist 
die Beziehung durch das beiden Gemeinsame, das Ende, als eine der Ähnlichkeit vor 
Überfremdung geschützt (Aristoteles 1982, XXI, 1475b). Wird in der Metapher ein Eige
nes auf ein Fremdes bezogen, dessen Eigenschaften ihm nicht zukommen, wird diese 
Beziehung durch die Ähnlichkeit gestiftet. Sie garantiert, dass nicht wirklich Hetero
genes zueinander in Beziehung gesetzt wird. Ähnlichkeit ist nicht Ungleiches als Ver
schiedenes, sondern Verschiedenes als Gleiches, das zuerst und zuletzt auf das Eigene 
bezogen ist. Das allzu weit Entfernte (porrothen) in einer solchen Beziehung ist un
angebracht, heißt es in der Rhetorik (Aristoteles 1980, III, 3, 1406 b9).

Dort wird auch die Erkenntnisleistung der Metapher behandelt. Es ist angenehm 
(hedy), Wissen zu erlangen (manthanein). Das geschieht durch Worte, die etwas be
zeichnen (onomata semainei ti). Deshalb sind die Worte, die Wissen verschaffen, an
genehm (hedista). Fremde Worte dagegen sind unbekannt (agnotes), die herrschenden 
(kyria) nicht. Das Fremde ist unangenehm und unlustvoll, das Heimische angenehm 
und lustvoll. Wird die Metapher nach diesem Prinzip gebildet, ist sie besonders er
kenntnisfördernd (Aristoteles 1980, III, 10, 1410 b6 – 16). Deshalb darf sie nicht Fremdes 
miteinander in Beziehung setzen: met’allotrían (Aristoteles 1980, III, 10, 1410 b32). Sie ist 
zwischen Elementen zu bilden, die von Haus aus ähnlich und verwandt sind (apo 
oikeion); das ist auch das Vorgehen der Philosophie: Ähnliches zwischen Verschiede
nem erkennen (theorein; Aristoteles 1980, III, 11, 1412 a11 – 13).

Die Diskussion der Metapher wird in der Rhetorik zwischen oikeios und allotrios, 
heimisch und fremd aufgespannt. Eine Metapher als Beziehungsfigur gemäß der 
Ökonomie des Ähnlichen ist demnach nur so lange sinnvoll, wie ihre Elemente in 
wesentlichen Momenten ihres jeweiligen Eigenen übereinkommen. Sie ist keine Be
ziehungsfigur im starken Sinn, denn sie ist, wie alle Relationen, immer auf den ein
deutigen Sinn einer Aussage zurückbezogen. Derrida führt eine Stelle aus der Meta
physik über die Univozität des Sinns an. Mehrfacher Sinn ist auf den einfachen 
zurückzuführen. Das Eigentliche als der eine Sinn ist das Wesen von Bezeichnung und 
Denken, das immer auf etwas als eines bezogen ist (Derrida 1972, 294 – 295; Aristoteles 
1989, 1006 b15). Die Metapher als Relation von zwei Momenten mit zwei Bedeutungen ist 
dann eine undenkbare Figur – oder sie impliziert eine andere Form des Denkens.

Die moderne Metapher – und zuvor bereits das barocke concepto – ist ein Feld, in 
dem diese Konzeption der Relation nicht mehr maßgebend ist. Das wird besonders an 
der Reihe von Vergleichen in den Chants de Maldoror (1869, 1874) deutlich, die das 

18 Gerhard Poppenberg 



Prinzip der Ähnlichkeit zunehmend ins Heterogene des Unähnlichen treiben. Isidore 
Ducasse schreibt sich unter dem Pseudonym Lautréamont in den Chants von den 
klassischen Lehren der Rhetorik und Poetik frei. Die wilde Vergleichsreihe aus dem 
sechsten Gesang – Die Schönheit eines jungen Manns wird mit einer Reihe von Ver
gleichen beschrieben, die von keinerlei Ähnlichkeit motiviert werden; sie gipfelt in dem 
Vergleich, er sei schön „wie das zufällige Zusammentreffen einer Nähmaschine und 
eines Regenschirms auf einem Seziertisch! – beau comme la rencontre fortuite sur une 
table de dissection d’une machine à coudre et d’un parapluie!“ (Lautréamont 1963, VI, 1, 
322; 2004, VI, 1, 223) – wird im Feld der Surrealisten zum Muster dichterischer Bilder und 
Metaphern. Im Ersten Manifest des Surrealismus (1924) führt Breton die Serie der 
Vergleiche an und macht mit Pierre Reverdy das Prinzip dieser Bildungen deutlich. „Das 
Bild ist eine reine Schöpfung des Geistes.“ Es entsteht nicht aus einem Ähnlich
keitsvergleich, sondern „aus der Annäherung zweier mehr oder weniger entfernter 
Wirklichkeiten“. Eine solche Bildung ist desto stärker, je weiter die in ihr in eine Be
ziehung gesetzten Wirklichkeiten voneinander entfernt sind. Und je richtiger und be
rechtigter (juste) diese Beziehung ist, desto größer ist ihre „emotionale Kraft und 
poetische Wirklichkeit“ (puissance émotive et réalité poétique; Breton 1988, 324).

Die Implikationen dieser Konzeption hat Ivor Armstrong Richards sogleich er
kannt. In einer Metapher werden verschieden Gedanken in eine Beziehung gesetzt; sie 
ist „Austausch und Verkehr von Gedanken“. In dem Maß, wie das Prinzip des Denkens 
darin besteht zu vergleichen und Beziehungen wahrzunehmen oder zu stiften, sind 
Metaphern Formen des Denkens (Richards 1983, 35). Die Bedeutung einer Metapher 
entsteht durch die Beziehung zwischen ihren Elementen, die eine „Doppeleinheit“ 
bilden; das Zusammenwirken der Elemente geht in die Bedeutung ein und macht sie 
komplexer (Richards 1983, 37, 40). Es gibt nicht eine Bedeutung der Metapher, für die das 
andere Element eine Illustration wäre. Beide Elemente sind für die Beziehung konsti
tutiv. Durch das Relationale der Bildung wird die Metapher – da die Gewichtung der 
beiden Elemente jeweils verschieden sein und in verschiedener Weise realisiert wer
den kann – wesentlich mehrdeutig. Ähnlichkeit, so führt Armstrong anfangs mit aus
führlichem Referat der aristotelischen Bestimmungen der figurativen Sprache an, hegt 
die Kopräsenz der Elemente ein und schützt sie vor der Gefahr semantischen Wu
cherns. Dazu führt er die surrealistische Metapher an, die weit entfernte Dinge in eine 
Beziehung fügt; er nennt sie eine „modische Verirrung“, die eine „wahrlich heroische“ 
Haltung erfordert. Ein Vergleich – die Annäherung eines rotglühenden Eisens an einen 
gefesselten Menschen – zeigt das Gefährliche der Beziehung von Heterogenem. Ein 
solcher „Heroismus spukt in einer Menge gegenwärtiger Literaturtheorie und -praxis 
herum – nicht nur im surrealistischen Kult künstlicher Paranoia“ (Richards 1983, 
47– 48). Das Urteil steht in der Linie des aristotelischen met’allotrian; die metaphori
schen Allotria sind gefährlich oder pathologisch. Das Urteil Spuk und Paranoia ver
bindet zwei Momente. Diese Form der Metapher entstammt nicht dem wahrhaften 
Geist, sie ist gespenstisch und dergestalt eine Form des Wahns: Beziehungswahn. Die 
Konstellation mit einem Fremdem ist bedrohlich; das Fremde wird als verfolgend ge
deutet. Denken heißt, Beziehungen zwischen Verschiedenem zu stiften; extrem Ver

Die offene Metapher 19



schiedenes zu verbinden ist schwierig und tendenziell unmöglich. Deshalb braucht das 
Denken ein Gemeinsames, in dessen Horizont es Bedeutung bilden kann. Die surrea
listische Metapher erinnert aber daran, dass Ähnlichkeit nicht das einzige Prinzip der 
Beziehung ist; es gibt auch die Beziehung von Ungleichem und Gegensätzlichem.

Das Andere als konstitutives Element des Einen ist aber das Wesen von Beziehung 
als Differenz und Korrespondenz des Verschiedenen; und auch Ähnlichkeit ist eine 
Form des Verschiedenen. Die Forderung des Ähnlichen reduziert das Verschiedene auf 
das Gleiche und schließt das wahrhaft Andere und Heterogene aus. Das heroische 
Denken lässt sich auf die Öffnung des traditionellen Felds ein und sucht das Abenteuer 
des Unbekannten und Neuen. Die Chants de Maldoror sind auf einem Weg dans la di
rection de l’inconnu (Lautréamont 1963, I, 9, 60; 2004, I, 9, 26). Maurice Blanchot hat in 
einigen Essays, vor allem in Lautréamont et Sade (1949) die Implikationen entfaltet. Im 
vierten Gesang macht ein Vergleich von zwei Affenbrotbäumen mit zwei Säulen, 
Stecknadeln und Türmen das Prinzip der traditionellen Metaphernbildung erkennbar 
(Lautréamont 1963, IV, 2, 217– 220; 2004, IV, 2, 145 – 147). Die wilde Reihe der Vergleiche 
für die Schönheit des jungen Manns löst dieses Prinzip auf; la métaphore éclate, so 
Blanchot (Blanchot 1963, 100; Poppenberg 1993, 174 – 184). Lautréamont sieht darin 
seinen Beitrag zur Dichtungstheorie und -praxis. Die Dichtkunst war bislang „auf fal
schem Wege“, weil sie „die Prinzipien ihres Daseins verkannt“ hat. Die neue Form der 
offenen Metapher übertrifft alles, „was die Dichtkunst bis jetzt Großartigstes und 
Heiligstes gefunden hat“ (Lautréamont 1963, IV, 2, 223; 2004, IV, 2, 150).

Der Vergleich mit dem glühenden Eisen zeigt, dass die Frage, wie viel Fremdes zu 
ertragen ist, nicht unangemessen ist und möglicherweise eine reale Gefahr einer sol
chen Konzeption andeutet. Was taten wir, als wir den Vergleich von seinem Vergli
chenen abkoppelten? Die Semantik wurde entfesselt. Da die verglichenen Elemente 
gleichwohl jeweils bedeutsam, aber nicht durch Ähnlichkeit aufeinander bezogen sind, 
entsteht eine Beziehung von Heterogenem, die aber nicht akzidentell, sondern sub
stanziell ist. Zwei gleichwertige und gleichwohl grundverschiedene Elemente werden 
semantisch aufeinander bezogen. Die Bedeutung öffnet sich auf ein wesentlich Ande
res: ein dem Eigenen Fremdes und Unbekanntes. Die Erkenntnis dieser so entstehenden 
Bedeutung ist nicht auf den eindeutigen Sinn des Eigenen bezogen; sie muss sich erst im 
Feld des Anderen, des Fremden und Unbekannten bilden. Deshalb ist ihr Wissen zu
nächst wesentlich Nichtwissen. Die Elemente einer solchen Beziehung sind nicht durch 
ihr Eigenes begrenzt; sie sind offen auf Anderes, das seinerseits nicht auf sein Eigenes 
begrenzt ist. Das ergibt die offene Öffnung auf das Offene als die Konfiguration einer 
Relation von Heterogenem. Die offene Metapher ist die Denkfigur des Nichtwissens als 
einer anderen Form von Erkenntnis. Die Öffnung der Metapher auf Beziehungen, die 
nicht durch das Prinzip der Ähnlichkeit auf reziproke Entsprechungen zwischen Ele
menten aus demselben Feld und damit auf eindeutige Aussagen zurückzuführen ist, hat 
für Richards einen Zug ins Psychotische wahnhafter Bildungen. Die Öffnung auf das 
Unbekannte und die Bildung neuer Bedeutungen läuft immer Gefahr, willkürlich und 
beliebig, idiosynkratisch und sinnlos zu sein; sie ist zwischen dem möglichen Wahn
haften und dem notwendigen Wahrhaften aufgespannt.

20 Gerhard Poppenberg 



Trotz der Einsicht in die Relationalität der Metapher bleibt in den verschiedenen 
Konzeptionen der Folgezeit das Paradigma der Aussage als propositionaler Akt leitend. 
Die Metapher vereint aber zwei unterschiedliche Vorstellungen in einer Wendung. Die 
den Vorstellungen korrespondierenden Gedanken treten zueinander in Beziehung und 
gehen als Interaktion zwischen den Relata in ihre Bedeutung ein. Deshalb ist sie nicht 
nur doppeldeutig, sondern, da die Gewichtung der Elemente jeweils verschieden sein 
kann, so dass ihre Bedeutung variiert, konstitutiv mehrdeutig. Wenn Denken allgemein 
darin besteht zu vergleichen und Beziehungen wahrzunehmen oder zu stiften, ist die 
Metaphorik die Form solchen Denkens. Äußerst Verschiedenes zu verbinden, ist 
schwierig und tendenziell unmöglich.

Die Gedanken von Richards führt Max Black weiter (Black 1983a; 1983b). Er be
trachtet die Metapher als ein Problem der Semantik und nicht der Syntax. Die Frage ist 
nicht, wie sie gebildet wird, sondern wie und was sie bedeutet. Die Bedeutung ist vom 
Gebrauch abhängig; deshalb ist die Pragmatik wichtiger als die Semantik. Die Metapher 
setzt zwei verschiedene Vorstellungen in gegenseitige Beziehung, die Bedeutung 
schafft. Die Interaktion der Elemente fasst Black als Aussage, durch die Metaphern 
Kommunikationsakte sind. Die Frage ist, auf welche Weise sie aussagen. Sie sagen ein 
Ding als etwas aus, das es – eigentlich – nicht ist. Sie sagen etwas, und meinen etwas 
anderes. Sie sagen also zwei Vorstellungen zugleich aus. Das verstößt gegen den Satz 
vom Widerspruch: etwas kann nicht a und zugleich nicht-a oder b in ein und derselben 
Hinsicht sein. Der logische Einwand ist aber poetisch nicht triftig. Dann ist die Frage, 
wie man a als b und b als a denkt und versteht.

Das Moment des Widerspruchs zwischen den Elementen der Metapher untersucht 
Harald Weinrich (Weinrich 1983). Das semantische Problem der Metapher gründet im 
Widerspruch zwischen ihren Elementen. Ein Widerspruch ist logisch die Zusprechung 
einer Eigenschaft, die der Sache nicht zukommt. Wenn er in der Metapher wahrge
nommen wird, weil die Vorstellung mit der Sache nicht vereinbar ist, wird sie zuletzt 
referentiell als Aussage verstanden, die einem Subjekt ein Prädikat zuspricht. Aller
dings fasst Weinrich die Metapher im Unterschied zur logischen Prädikation der 
Identitätsaussage als eine widersprüchliche Prädikation. Dabei ist nicht die referenti
elle Vorstellung, die mit einer Metapher verbunden ist, sondern die Akzentuierung des 
Widerspruchs zwischen den Elementen seiner semantischen Implikationen entschei
dend. Dann wird aber fraglich, ob der Identität implizierende propositionale Akt die 
Form der Metapher bilden kann.

3
Die Lehre von der figurativen oder tropischen Rede ist traditionell eine Sache der 
Rhetorik. Dort gelten die Figuren als Redeschmuck, als Ornament am Gewand der 
Sprache, nicht als eines ihrer konstitutiven Elemente. Ob sie eine eigene Leistung der 
sprachlichen Gestaltung, also der Bedeutungsbildung, sind, wird kaum erwogen. Seit 
einiger Zeit erörtert die Literaturtheorie die Probleme, die das Verstehen figurativ- 

Die offene Metapher 21



tropischer Sprache aufwirft. Es geht dabei um etwas, das Hans Blumenberg eine 
„Theorie der Unbegrifflichkeit“ genannt hat. Die ingeniöse Formel deutet das Problem 
einer möglichen figurativen Erkenntnis an. In der abendländischen Tradition wird 
Denken als Theorie und diese als Erkenntnis durch die Abstraktion der Begriffe und 
ihre logische Verknüpfung gefasst. In dieser Perspektive ist eine unbegriffliche Theorie 
eine paradoxe Figur; sie führt zu der Frage, was man eigentlich versteht, wenn man 
eine Metapher liest (Poppenberg 2009a). Die Frage impliziert, dass die figurative 
Sprache – und die Kunst allgemein – in Hinsicht auf ihr Wesen nicht in erster Linie 
ästhetisch, sondern vielmehr noetisch verfasst ist. Sie zielt in letzter Instanz nicht auf 
Sinnlichkeit und Schönheit, sondern auf Sinn und Wahrheit; sie ist eine Gestalt des 
Denkens und der Erkenntnis.

In seinen Ausführungen zur Theorie der Metapher behandelt Blumenberg kaum je 
Dichtung. Das dürfte seinen Grund darin haben, dass er die Metapher als vorbegrifflich 
fasst. Seine Skizze einer Theorie der Unbegrifflichkeit geht aus vom Begriff und ist auf 
ihn ausgerichtet. Das Begriffliche bleibt das Telos des Denkens. Im „Ausblick auf eine 
Theorie der Unbegrifflichkeit“ (1979) verhandelt er die Metapher im Spannungsfeld von 
Sagbarem und Unsagbarem: als die Sprachform, die noch das Unsagbare zu sagen 
versucht (Blumenberg 1979, 84; 1983, 445). Das Sagbare scheint ihm dabei auf das Be
griffliche hin perspektiviert zu sein; es ist das Eindeutige. Damit werden die von ihm so 
genannten Sprengmetaphern, die eine kohärente Denkfigur zersprengend auflösen – la 
métaphore éclate (Blanchot) – zu Begriffen an der Grenze der Sprache. Das Telos der 
Sprache ist der Begriff; die unbegriffliche Metapher ist vorbegrifflich.

Als Denkfigur einer starken Metapher stellt Blumenberg die Konzeption der zwei 
Naturen Christi vor (Blumenberg 1979, 86; 1983, 447). Er deutet die Christologie und 
andere Theologumena offenbar sprachphilosophisch: als Denkfiguren. Die christolo
gische Perichorese gibt das Muster – das aber den überkommenen Begriff von Para
digma übersteigt – einer wesentlichen Relation: die Beziehungsfigur des absolut He
terogenen von Gott und Mensch in der Menschwerdung Gottes (Stemmer 1983). In Jesus 
Christus durchdringen sich zwei heterogene Bereiche, die chora des Göttlichen und die 
chora des Menschlichen. Und diese Durchdringung der zwei Naturen hat die Verfassung 
einer Metapher.

Die Tragweite dieser Denkfigur wird deutlich, wenn man sie zur aristotelischen 
Deutung des Tragelaphen in Beziehung setzt. An ihm erörtert Aristoteles die Frage der 
Erkennbarkeit von Nichtseiendem oder Phantastischem. In peri hermeneias bestimmt 
er solche phantastischen, aus verschiedenen Elementen der Wirklichkeit gebildeten 
Wesen, auch wenn sie nicht existieren, zumindest als verstehbar. Bockhirsch ist ein 
Wort, von dem Menschen bestimmen können, was es bedeuten soll, ohne damit Aus
sagen über das Sein zu machen (Aristoteles 1998a, 16 a16). In der Zweiten Analytik wird 
das weiter ausgeführt. Der Bockhirsch ist eine aus verschiedenen Tieren zusammen
gestückte Figur, die deshalb kein eigenes Wesen hat und nicht erkennbar ist: ti d’esti 
tragelaphos adynaton eidenai (Aristoteles 1998c, II, 7, 92 b7). Er hat kein Wassein als sein 
Wesen und ist im strengen Sinn ein Unwesen. Sein ontologischer Status ist der eines 
irrationalen Gedankendings, das in Wahrheit ein Unding ist. Das Wort Bockhirsch ist 

22 Gerhard Poppenberg 



aus Ziegenbock und Hirsch gebildet; ihm entspricht kein Gedanke. Auf die Frage, was 
ein Bockhirsch ist, gibt es keine bestimmte Antwort, denn man kann seine verschie
denen Teile nicht zu einer Einheit synthetisieren. Bockhirsch ist nicht der Terminus 
eines intentional-noetischen Akts und eines möglichen Urteils, weil er keine einheitli
che Gestalt hat und seine Eigenschaften – Bock und Hirsch zugleich zu sein – nicht mit 
einer identischen Substanz korrelieren. Das ist aber die Wahrheitsbedingung von 
Aussagen. Deshalb ist der Bockhirsch undenkbar – sofern Denken bedeutet, Dinge und 
Gedanken in Gestalt von Aussagen und Urteilen in Hinsicht auf Identität und Differenz 
zu betrachten.

Die sprachphilosophische Bedeutung der christologischen Perichorese wird er
kennbar, berücksichtigt man, dass der Mensch gewordene Gottessohn im Johannes
evangelium als der Logos gefasst wird (Joh I, 1 – 14). Das Fleisch gewordene Wort – mit 
der Vulgata und dem Trinitätstraktat des heiligen Augustinus wird es im lateinischen 
Sprachraum zum Verbum – ist der Ausgang einer anderen, im Zeitwort gründenden 
Konzeption von Sprache. Gott und Mensch in einem ist das prinzipienlose Prinzip eines 
neuen relationalen Denkens.

Es scheint Blumenberg mit der Metaphorik um eine Form des sprachlichen Rea
lismus zu gehen, um eine Entsprechung zum ontologischen Realismus – im Unterschied 
zum Nominalismus – der Begriffe. Die christologische Perichorese wurde gegen den 
gnostischen Doketismus entwickelt, nach dem der Menschenleib Christi nur ein 
Scheinleib war und beispielsweise nicht wirklich am Kreuz gelitten hat. Sie bedeutet 
einen harten Realismus, der gegen die Scheinhaftigkeit der Menschheit Christi deren 
Realität behauptet. Das ist die christliche Version des griechischen Kampfs gegen die 
Sophistik als Riesenkampf um die Frage des Scheins und dessen Verhältnis zum Sein. 
Gegen die doketischen Gnostiker wurde ein ontologisch-theologischer Realismus ent
wickelt. Nach Blumenberg ist eine zureichende Konzeption der Metapher und der in ihr 
artikulierten Felder ausgehend von der Denkfigur der Perichorese zu entwickeln. Schon 
die Lehre vom mehrfachen Schriftsinn begreift er als eine „Aufweichung“ dieses harten 
Realismus (Blumenberg 1979, 86 – 87; 1983, 447).

Metaphern sind unbegrifflich, aber nicht ungestalt. Die Charakterisierung als un
begrifflich bestimmt sie negativ und privativ. Deshalb verstellt sie den Blick auf die 
eigene Konstitutionsleistung, die sie vollziehen. Tropen bilden Gestalt. Die Gestalthaf
tigkeit ist aber nicht Anschaulichkeit im Unterschied zu Abstraktion. Die Metapher löst 
sich von der Anschauung, indem sie absolut wird. Die Trope wendet sich von dem ab, 
dem sie eine neue Bedeutung gibt (Blumenberg 1979, 90; 1983, 450). Die Abwendung ist 
eine Potenzierung – wie bei homöopathischen Mitteln, deren Wirkung umgekehrt 
proportional zum realen Anteil des Ausgangsstoffes ist. Die tropische Potenzierung ist 
wirklich, weil sie wirkt.

Das entscheidende Moment einer Theorie der Unbegrifflichkeit ist die figurative 
„Verkopplung des Heterogenen“, die erst spät hat „begreifen lassen, was in der 
menschlichen Erkenntnis geschieht“. Auch in der begrifflichen Erkenntnis wird nicht 
Gleiches durch Gleiches erkannt, denn sie beruht ebenfalls auf der Behandlung von 
Ungleichem als Gleichem. Deshalb ist die figurative Gestaltbildung als „Verkopplung 

Die offene Metapher 23



von Heterogenem“ nicht nur eine besondere Form von Erkenntnis, sondern überhaupt 
erst Erkenntnis im starken Sinn. Wie ein Symptom eine Krankheit nicht abbildet, wohl 
aber auf sie verweist, bildet die Metapher mit ihren „sekundären Sinnesqualitäten“ die 
Wirklichkeit nicht ab. Sie nimmt sie auf besondere Weise wahr und erkennt sie, indem 
sie etwas an ihr deutlich macht, das nicht abbildbar, nicht in Form einer Anschauung 
wahrnehmbar und deshalb nicht in einen Begriff zu überführen ist. Die Trope ist nicht 
Referenz, sondern Deferenz und Transferenz: Metapher. Sie wendet sich ab von dem, 
was an der Wirklichkeit Bild und Anschauung ist und wendet sich dem zu, was das 
„Nicht-Abbildbare“ ist, was nicht Bild, sondern Figur und Gestalt ist. So bildet sie, „eine 
Sphäre ungegenständlicher Korrelate des Denkens“ zwischen Subjekt und Objekt 
(Blumenberg 1979, 90; 1983, 450).

Die Konzeption Blumenbergs changiert zwischen dieser starken und einer philo
sophisch reduktiven Bestimmung. Für den Philosophen ist Wahrheit und Erkenntnis 
eine Sache der Begrifflichkeit. Der metaphorische Gebrauch der Sprache bildet dazu 
ein Vorfeld. Metaphern sind als unbegriffliche letztlich vorbegrifflich. Dagegen deutet 
er mit der Konzeption der absoluten – unauflösbaren und deshalb unhintergehbaren – 
Metapher an, dass sie eine eigene – nicht begriffliche – Konzeptualisierungsleistungen 
erbringt; sie bildet eine unbegriffliche Form der Weltorientierung. Im Unterschied zum 
Begriff beruht die Metapher nicht auf Anschauung. Sie ist eine Form des Denkens, die 
nicht diesseits des Begriffs liegt, sondern dem Gestalt gibt, was über ihn hinausgeht. Die 
absoluten Metaphern haben regulativen Charakter, aber nicht im Sinne der Ideen bei 
Kant, sondern als pragmatische Figuren. Sie bestimmen nicht – wie die Begriffe – die 
Gegenstände der Welt, sie geben die Welt als Horizont der Orientierung. Bereits in 
Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) werden sie pragmatisch konzipiert (Blu
menberg 2013). Im Vorfeld der Wahrheit ebnen sie ein sachliches Feld ein und stecken 
es auch ab; so erleichtern oder ermöglichen sie den Zugang zu ihm und damit zur 
Wahrheit. Im „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“ wird das durch ein 
Reihe von Beispielen markiert: von der Landschaft der lachenden Wiese über den Staat 
zur Welt, von Christus und dem Teufel über die Auferstehung zu Gott, der über die 
Figur der coincidentia oppositorum angedeutet, aber nicht benannt wird.

Die Metapher wird so zum Medium wahrhafter Metaphysik. Sie geht über das 
Physische hinaus, indem sie das Feld des Nichtanschaulichen eröffnet. Sie ist die Form 
des Denkens, dem keine Anschauung entspricht und das gleichwohl nicht – wie der 
anschauungslose Begriff – leer ist. Ein Begriff mit Anschauung bildet Sinn; eine Me
tapher ohne Anschauung bildet Übersinn. Die Frage ist, warum Blumenberg von einer 
Theorie der Unbegrifflichkeit spricht, wenn Theorie traditionell die Form des Umgangs 
mit Begriffen ist: die denkende Schau als geistige Form des sinnlichen Sehens. Die 
Frage, wie die Pragmatik der Metaphorik zur Noetik der Begrifflichkeit steht, verhan
delt Blumenberg nicht. Er fragt nicht, was die Metapher vom Licht der Wahrheit oder 
von der nackten Wahrheit über die Wahrheit zu verstehen gibt, sondern wie diese 
Metaphorik das – zuletzt begriffliche – Denken der Wahrheit vorbereitet. Ob eine 
Metapher auch eine eigene Gestalt des Denkens ist und einen eigenen Bezug zur 
Wahrheit hat, ja womöglich einen Bezug zu einer eigenen Wahrheit eröffnet, erörtert er 

24 Gerhard Poppenberg 



nicht. Die absolute Metapher sagt etwas, das nur so zu sagen und deshalb nur so zu 
verstehen ist. Die Wahrheit als Klarheit und Licht bedeutet, dass sie leuchtet, die 
Wahrheit als Nacktheit bedeutet, dass sie entbirgt und offenbart. Das sagt etwas über 
sie, aber dieses Etwas wird nicht in Form eines propositionalen Akts als Identitäts
aussage erkennbar. Es hat den Charakter eines sprachlichen Ereignisses.

4
Das Verhältnis von Referenz und Relation bildet nicht nur den problematischen Kern 
der Metapher, sondern der Sprachlichkeit der Sprache überhaupt. Deshalb ist eine 
angemessene Konzeption der Metapher von sprachphilosophisch großer Tragweite. Als 
Relation ihrer Elemente erzeugt sie semantischen Überschuss; sie ist wesentlich 
mehrdeutig. Als referentielle Aussage ist sie semantisch defizient; sie ist nicht eindeutig 
und deshalb unsinnig. Beide Momente sind in der Sprache stets am Werk. Sie verweist 
auf die Dinge der Welt und sie bildet eigene sprachliche Welten; sie ist gleichermaßen 
informativ wie performativ. Achill, der Löwe, ist selbstverständlich zunächst einmal 
Achill, der Kämpfer; aber er ist auch Löwe und wird damit zu einem anderen, zu einem 
Wesen mit zusätzlichen, durch die sprachliche Form gebildeten Eigenschaften und 
deshalb mit einer anderen Bedeutung: Achill und Löwe, Mensch und Tier. Die Bezie
hung ist aber nicht die von biologischem Menschen und Tier, sondern von kulturell 
gedeutetem Menschen und Löwen. Das ist die tragelaphisch-chimärische Verfassung 
der Metapher.

Die beiden Momente des Metaphorischen hat sich Jacques Derrida in „La mytho
logie blanche“ (1971) an dem französischen Wort usure erschlossen, das einerseits 
Wucher, andererseits Abnutzung bedeutet. Die Metapher erzeugt ein Wuchern des 
Sinns und dadurch – weil Relation und Referenz gleichermaßen am Werk sind – zu
gleich eine Abnutzung des Sinns. Das relationale Wuchern des Mehrdeutigen vernutzt 
das referentiell Eindeutige. Derrida fragt nach dem Gebrauch der Metapher in der 
Philosophie. Damit wird die Frage ins Grundsätzliche überführt; eine Metapher ist kein 
Begriff. Die Philosophie hat ihren Grund und Zweck in der Frage nach der Wahrheit als 
der einer absoluten Bedeutung. Die Reflexionen zur Metapher im 20. Jahrhundert ha
ben sie ebenfalls als eine Frage der Bedeutung erschlossen. Damit wird die Philosophie 
zum Feld, auf dem die Frage der Metapher zu klären ist. Wird die Form der Artikulation 
ihrer Elemente zuletzt als Aussage gefasst, in der einem Subjekt etwas – Achill das 
Löwesein – prädiziert wird, entsteht das Paradoxe der Metapher, denn die dergestalt 
dem Subjekt zugesprochene Eigenschaft kommt ihm „eigentlich“ nicht zu. Die Form der 
Aussage – auch wenn sie mit Weinrich als negative Prädikation gefasst wird – löst die 
semantische Spannung der heterogenen Bereiche zuletzt in eine Identitätsaussage auf.

Die Konzeption der Metapher als Redeschmuck, der eine abstrakte Aussage an
schaulich macht, gründet in der metaphysischen Unterscheidung von konkreter Sinn
lichkeit und abstraktem Sinn, in dem das Physische durch die Begriffsbildung ins Meta- 
physische verwandelt wird (Derrida 1972, 251). Die Konzeption der Metapher als in

Die offene Metapher 25



teraktive Relation zweier heterogener Elemente wirft die Frage auf, in welcher Weise 
sie eine eigene Denkform im Unterschied zum Begriff ist. Damit wird das Figurative aus 
dem Feld der Rhetorik in das der Erkenntnis überführt (Derrida 1972, 256 – 257). Das 
Relationale der Metapher macht die Konzeption eines eigentlichen und eindeutigen 
Sinns hinfällig. Da die strukturalistische Analyse der Sprache das Differentielle als ihre 
Verfassung aufgezeigt hat, gilt das für die Sprache überhaupt. Bedeutung gründet nicht 
in der vorgängigen Identität eines Elements, sie entsteht aus der Relation der Elemente 
im System; nicht der referentielle Bezug auf die Sache ist entscheidend, sie wird dif
ferentiell gebildet. Das ist die performative Dimension der Bedeutung. Das semantische 
Problem dieser Einsicht wird in der relationalen Verfassung der Metapher erkennbar. 
Das Licht und die Erleuchtung als Form der Wahrheit, die Sonne als scheinbar abso
luter Referent – von Platon bis zur Aufklärung und darüber hinaus – sind von dieser 
Dynamik des Differentiellen betroffen. Die Sonne hat keinen außerordentlichen Bezug 
zur Wahrheit (Derrida 1972, 260). Das Licht ist eine Metapher der Wahrheit, die damit 
zu einer relationalen Figur wird und beispielsweise im Kontext verschiedener Spra
chen eine andere Bedeutung haben kann. Für die Bedeutung von Sonne dürfte es nicht 
gleichgültig sein, ob sie im Französischen ein maskulines Geschlecht – le soleil – hat, im 
Deutschen aber feminin – die Sonne – ist.

Das überlieferte Verhältnis von Metapher und Begriff gründet in der anfänglichen 
Unterscheidung von Philosophie und Sophistik, Dialektik und Rhetorik im System 
Platons. Die eine erzeugt klares und deutliches, logisch wahrhaftes Denken, die andere 
vages und verworrenes, sprachlich scheinhaftes Denken. Die metaphorische Verfas
sung der Wahrheit zeigt aber, dass diese Unterscheidung nicht streng zu treffen ist und 
wirft die Frage auf, was diese Ununterscheidbarkeit von Philosophie und Sophistik, 
Dialektik und Rhetorik, Begriff und Figur für das Denken und die Wahrheit bedeutet 
(Derrida 1972, 265). Auch für andere elementare philosophische Begriffe ist ihre me
taphorische Dimension erkennbar. Sie sind nicht rein geistige Abstraktionen ohne 
sinnlichen Rest, in ihnen werden Sinnliches und Geistiges artikuliert; es sind Ver
wandlungen von Sinnlichem in Geistiges. Begriffe sind Figuren, deren Figürlichkeit 
nicht – mehr – bewusst ist. Als Metaphern des Sinnlichen erschließen sie die Welt in 
einer anderen Dimension. Seele und Geist gründen in der Sinnlichkeit, gehen aus ihr 
hervor und erhalten durch sie Bedeutung. Der sinnliche Körper entwirft aus sich ein 
Organ, das Bedeutung bildet und Verstehen ermöglicht: das Seelisch-Geistige als Me
tapher des Körpers, das sich selbst wiederum in der Metapher des Körpers versteht.

Schon Richards und Black deuten an, dass geistige Vorgänge allgemein in materi
ellen Ausdrücken beschrieben, also metaphorisch konzeptualisiert werden. Die Spra
che hat für sie keine eigenen Bezeichnungen entwickelt. Die metaphorische Konzeption 
der Sprachlaute – sie sind weich oder hart, stumpf oder scharf, hell oder dunkel etc. 
(Fónagy 1963) – macht deutlich, dass die Sprache nicht nur das Medium der Übertra
gung von Körperlichem in Geistiges ist, sondern selbst in körperlichen Metaphern 
konzeptualisiert wird. Das ist der tiefste Grund des Zusammenhangs von Sprache und 
Denken. Das elementare Vokabular der denkenden Welterschließung gründet im 
Körperlichen und geht als materieller Laut aus ihm hervor.

26 Gerhard Poppenberg 



Das Greifen des Tastsinns wird zum Begriff; wie die Hand verschiedene Dinge 
umgreift, umfasst der Begriff verschiedene Einzelne in einem Gemeinsamen. Der 
materielle Grund und Boden wird zur logischen Begründung. Das Sehen des Ge
sichtssinns wird zur Theorie, das bildliche Eidos zur Idee. Das Riechen und Schmecken 
des Geschmackssinns werden zum ästhetischen Geschmack und zur Urteilskraft. Die 
Welt der Kunst ist eine Metapher des Essens und dergestalt geistige Nahrung. Das Hören 
des Hörsinns wird zum Gehorsam und zu Recht und Gesetz. Die Ausrichtung des 
Körpers nach links und rechts, oben und unten wird zum Raum. Die räumliche 
Wahrnehmung der Außenwelt ist eine Metapher des Körpers (Kant 1975a / 1975b). Das 
Gedächtnis des Körpers wird zur Erinnerung der Seele und als Vorher und Nachher zur 
Zeit im Modus der Vergangenheit. Die Zukunft als Metapher des Willens geht aus dem 
Trieb und dem Begehren hervor, die erfüllt werden wollen. Die elementaren Körper
funktionen von Einatmen und Ausatmen, Einverleibung und Ausscheidung werden zu 
Innen und Außen, Ich und Umwelt. Der Verweisungszusammenhang der Welt insge
samt, der in Heideggers Deutung in Sein und Zeit aus der Gestimmtheit hervorgeht 
(Heidegger 1972), ist eine Metapher des Menschen. Stimmungen entstehen an der 
Grenze zum Körperlichen; sie sind Formen a priori: Transformationsagenten von 
Körper in Geist.

Diese Bewegung von der sinnlichen zur geistigen Dimension ist tropisch: Wendung 
als Wandlung. Sie ist die Bewegung der Idealisierung als vergeistigende Verwandlung 
des Sinnlichen, die damit als Metapher erkennbar wird (Derrida 1972, 269). Die 
scheinbar auf Anschaulichkeit zielenden Metaphern – Achill, der Löwe – sind in 
Wahrheit Denkfiguren, die ihre Bedeutung aus der Interaktion ihrer beiden Elemente 
hat. Es gibt weder reine ursprüngliche Sinnlichkeit ohne Bedeutung, die als Eigentliches 
den Grund des Geistigen bildet, noch gibt es reine Geistigkeit ohne einen sinnlichen 
Grund. Deshalb ist die Relation von Sinnlichkeit und Sinn als verwandelnde Interak
tion, das Metaphorisch-Figurative die Aufgabe des Denkens. Die Sinnlichkeit des 
Greifens ist nicht im Begriff „aufgehoben“ (Hegel 1976), es gibt eine wesentliche Be
ziehung der beiden Dimensionen. Die Metapher ist die Ur-Figur des Denkens.

Am Anfang, genauer am Vorabend – à la veille – der Philosophie sind Tropen am 
Werk, die das philosophische Denken präfigurieren und begründen (Derrida 1972, 272). 
Wenn die anfänglichen Tropen die Wendung und Wandlung von körperlich Sinnlichem 
in geistig Sinnhaftes bewirken, gibt es keinen anfänglich-ursprünglichen Sinn der Tr
ope. Der Körper und die physiologischen Prozesse, das biochemisch Physische ist so 
wenig die Wahrheit des Vorstellens und Denkens wie das Denken und Vorstellen als 
Geistiges die Wahrheit des Körpers ist. Triebe und Affekte sowie Imagination und 
Denken sind aufeinander bezogen. Die figurative Relation hat den Charakter einer 
Deutung; sie bildet Bedeutung. Fühlen und Denken, Seele und Geist sind Gestalten der 
Verwandlung physiologischer Prozesse in Bedeutung.

Die Konzeption der Metapher unter dem Paradigma der Ähnlichkeit bleibt auf die 
Identitätsaussage eines propositionalen Akts bezogen; sie hat ihr Maß an der Wahrheit 
des Begriffs. Die ideale Gestalt dieser Aussage ist der spekulative Satz in der Auslegung 
Hegels: Gott ist das Sein, das Wirkliche ist das Allgemeine. Er sagt in der scheinbaren 

Die offene Metapher 27



Verschiedenheit von Subjekt und Prädikat in Wahrheit das Selbe vom Selben, Wahrheit 
als Identität aus. Wird das Subjekt – Gott, die Wirklichkeit – als ein anderes – das Sein, 
das Allgemeine – ausgesagt, löst es sich zunächst scheinbar auf; es „zerfließt“. In 
Wahrheit findet es sich, da das Prädikat das Wesen des Subjekts bestimmt – Gott als 
Sein, das Wirkliche als Allgemeines –, „vertieft“ in ihm wieder. Der spekulative Satz 
zeigt den Gehalt, „die Natur des Satzes oder Urteils überhaupt“ als Identitätsaussage 
(Hegel 1976, 59– 60). Das scheinbar andere der Prädikation ist in Wahrheit das Selbe. 
Das ist der Gehalt der philosophischen Tätigkeit. Deshalb ordnet die Bestimmung der 
Metapher als Aussage und Prädikation sie dem begrifflich-dialektischen Denken der 
Philosophie und der philosophischen Konzeption der eindeutigen und selbstidenti
schen Wahrheit unter.

Die Logik der Prädikation gründet in einer Konzeption der Sprache, die sie nominal 
bestimmt: als referentielles Zeichen. In einer Aussage wird einem durch ein Nomen 
bezeichnetes Etwas eine Eigenschaft zugewiesen. Die Form der Aussage ist, so hat 
Aristoteles es gedeutet, die Ur-Form der Sprache. Ihr Gehalt, so Hegel in der Deutung 
des spekulativen Satzes, ist die Identitätsaussage. Deshalb wird eine Metapher, sofern 
sie als Aussage bestimmt wird, durch die Ähnlichkeit, die defiziente Identität ist, 
ebenfalls auf die Eindeutigkeit einer Identitätsaussage zurückgeführt.

Das Nomen als referentielles Zeichen ist der sprachliche Grund dieser Konzeption. 
Die anderen Elemente der Sprache – das Synkategorematische oder Rhematische – sind 
in dieser Konzeption akzidentelle Mittel. Die Synkategoreme sind nur im Kontext eines 
Kategorems oder Nomens bedeutsam; und auch die Verben werden erst bedeutsam, 
wenn sie Dinge oder Personen in Handlungszusammenhänge einbinden. Die Logik der 
Prädikation – auch der negativen – erfordert die Rückbezüglichkeit von Subjekt und 
Prädikat. Der Baum ist grün bedeutet, er hat die Eigenschaft des Grünen. Achill ist ein 
Löwe bedeutet, er hat die Eigenschaft des Löwenhaften: Tapferkeit. Auch verbal ge
bildete Sätze werden in dieser Deutung zu Aussagen. Der Hase läuft bedeutet, er ist eine 
Laufender, hat die Eigenschaft des Laufens. Die Möglichkeit, dass verbale Sätze eine 
andere Semantik haben, bleibt außer Betracht.

In der Deutung des Aristoteles ist Erkenntnis auf die den Dingen inhärente, vor
gängige Wahrheit bezogen. Die Entelechie wird erst im Laufe eines Vorgangs offenbar, 
aber sie hat ihn als das vorgängige inhärente Telos geprägt. Das Metaphorische als 
Artikulation von Heterogenem bildet das Telos erst nachträglich aus. Ziel ist, wohin die 
metaphorische Hyperbel geführt haben wird. So eröffnet die Metapher das Abenteuer 
des Sinns: l’errance du sémantique (Derrida 1972, 287). Das ergibt die Dissemination der 
referentiell festen Bedeutung; sie eröffnet eine zeitliche Dimension, deren sprachliche 
Form das Verbum ist. Es ist nicht referentiell im Sinn des Nomens, es ist Zeitwort, die 
sprachliche Form der zeitlichen Dynamik. Die zeitliche Verfassung der relationalen 
Metapher eröffnet die Frage nach der rhematischen Dimension der Sprache und damit 
der Zeitlichkeit des Seins. Das Zeitwort eröffnet Zeit und Geschichte, die ihrerseits im 
Zeitwort sprachliche Gestalt finden. Ein zureichendes Verständnis von Zeit und Ge
schichte impliziert ein Verständnis des Zeitworts – und umgekehrt.

28 Gerhard Poppenberg 



Die Zukünftigkeit des Metaphorischen ergibt eine surdéterminabilité sans fond
(Derrida 1972, 291). Der Sinn ist nicht in einer prädeterminierten Wahrheit aufgehoben, 
der hyperbolische Übersinn hebt ab. Luis de Góngora hat in der ersten Soledad eine 
Figur gebildet, die dem entspricht. Ein Schiff, das sich auf den offenen Ozean hinaus
begibt, ist vaga clicie del viento (V. 372) – eine unbestimmte, vagantische Klytia des 
Winds (Poppenberg 2009b). Nach Ovid liebt die Nymphe Klytia den Sonnengott Apoll, 
der sie nicht liebt. Ihre Sehnsucht bewirkt, dass sie in eine Sonnenblume verwandelt 
wird, deren Blüte – heliotropisch – dem Lauf der Sonne folgt (Ovid. 1990, VI, 206 – 270). 
Deshalb ist die mimetische Metapher heliotropisch; ihr Sinn ist auf das Licht der ein
deutigen Wahrheit bezogen. Góngoras Klytia folgt nicht der Sonne, sondern wird vom 
Wind getrieben; deshalb ist ihre Bahn nicht tropisch, sondern vagantisch. Das Schiff 
wird nicht nach einem vorgegebenen Prinzip geleitet, es überlässt sich dem Treiben des 
Winds, der – wie der Geist – weht, wie er will. Das ist eine Metapher, die den oikos
überschreitet und ins Offene aufbricht. Aristoteles bestimmt sie als missbräuchlich: 
met’allotrian. Dann ist die Metapher als Artikulation von Heterogenem wesentlich 
Missbrauch: Katachrese. Die christliche Figur des Gottmenschen ist vor diesem Hin
tergrund eine absolute Katachrese.

Verbale Bildungen sind in einem nicht prädikativen Sinn metaphorisch. Der Hase 
läuft, der Baum grünt – das spricht nicht eine Eigenschaft zu, sondern artikuliert eine 
Dynamik, einen Prozess, in dem Baum und grünen, Hase und laufen zueinander in 
Beziehung treten. Fraglich ist, wie eine solche Dynamik zu verstehen ist. Wenn die 
Metapher als tropische Wendung eine Wandlung bewirkt, hat sie eine wesentlich 
zeitliche Verfassung; das ist ihr rhematischer Charakter. Die Semantik und Herme
neutik des Konzils von Chalcedon (451), auf dem die christologische Zwei-Naturen- 
Lehre zum verbindlichen Lehrstück erklärt wurde, bedeutet die Artikulation von ab
solut Heterogenem – Göttlichem und Menschlichem – in Jesus Christus: die Teilhabe des 
Zeitlichen am Göttlich-Absoluten als der Einbruch der Zeit in das Göttlich-Absolute. Das 
ist die Denkfigur eines relationalen rhematischen Denkens. Die Mensch gewordene 
zweite Person der Gottheit ist deshalb das Verbum: das Zeitwort. Das Relationale der 
Metapher fordert eine rhematisch-verbale Konzeption von Sprache. Das Zeitwort bildet 
die Zeitstruktur der Verwandlung als sprachliche Gestalt. Das Nomen und die Prädi
kation sind die Grundelemente der metaphysischen Ontologie, und diese gründet in 
einer onomatologischen Konzeption von Sprache. Sie bestimmt den logos vom onoma
her. Seine Bestimmung vom rhema her bedeutet eine relational-zeitliche Konzeption 
von Sprache, für die das Metaphorische das Muster bildet. Das ergibt die Unterschei
dung von Kategorematischem und Metaphorhematischem. Die Ontologie erhält einen 
wesentlichen Zeitindex; sie ist nicht auf ein für alle Male Feststehendes bezogen, son
dern hat die Verfassung der Entwicklung. Sie wird historische Ontologie.

Die metaphorische Relation ist kein Satz. Für sie gilt, was Kierkegaard in Ausein
andersetzung mit dem spekulativem Satz und im Horizont der frühromantischen 
Konzeption von Universalpoesie in Die Krankheit zum Tode (1849) über die Phantasie 
und das Phantastische allgemein sagt. „Die Phantasie ist überhaupt das Medium des 
Unendlichmachenden. Sie ist keine Fähigkeit wie die anderen Fähigkeiten – wenn man 

Die offene Metapher 29



so will, ist sie die Fähigkeit instar omnium. Welches Gefühl, welche Erkenntnis, wel
chen Willen ein Mensch hat, beruht doch schließlich und letztlich darauf, welche 
Phantasie er hat, das will besagen, wie sie sich reflektieren, das heißt auf die Phantasie. 
Die Phantasie ist die unendlichmachende Reflexion, weshalb der ältere Fichte ganz 
richtig annahm, selbst in Bezug auf die Erkenntnis, dass die Phantasie der Ursprung der 
Kategorien sei. Das Selbst ist Reflexion, und die Phantasie ist Reflexion, ist Wiedergabe 
des Selbst, was die Möglichkeit des Selbst ist. Die Phantasie ist die Möglichkeit aller 
Reflexion; und die Intensität dieses Mediums ist die Intensität des Selbst. Das Phan
tastische ist überhaupt das, was einen Menschen so ins Unendliche hinausführt, dass es 
ihn nur von sich selbst hinwegführt und ihn dadurch abhält, zu sich selbst zurückzu
kehren“ (Kierkegaard 1976, 52).

5
Die Überlegungen Derridas greift Paul de Man in „Epistemologie der Metapher“ (1978) 
auf und fragt nach dem Verhältnis von Metapher und Erkenntnis. Allgemein gilt, dass 
die figurativ-tropische Rede eine „Quelle von Verwirrung für den philosophischen 
Diskurs“ und den diskursiven Gebrauch der Sprache ist. Fraglich ist aber, ob die Grenze 
zwischen wissenschaftlich-diskursiver und literarisch-figurativer Sprache deutlich zu 
ziehen ist (de Man 1983, 414). An drei philosophischen Texten aus dem späten 17. bis zum 
späten 18. Jahrhundert macht er die Probe. Die Erkenntnistheorie des angelsächsischen 
Empirismus, die er an An Essay Concerning Human Understanding (1690) von John 
Locke untersucht, geht davon aus, dass Erfahrung vorsprachlich ist; deshalb sind die 
Probleme der Sprache zweitrangig. Doch muss Locke auch zugeben, dass die Gewissheit 
des Wissens in engster Beziehung zur Sprache steht. Allerdings hüllt sie die Wahrheit 
des Wissens wie ein Nebel ein. Das Nebelhafte ist das Figurative im weitesten Sinn. Die 
figurative Sprache ist angemessen für Witz und Einbildungskraft, sofern sie auf Un
terhaltung zielen. Sind aber die Dinge selbst in diskursiver Sprache im Blick, ist die 
figurative Sprache hinderlich und zu meiden, da sie Irrtümer erzeugt (de Man 1983, 
415 – 416). Die Sprache allgemein ist bestenfalls neutral, schlimmstenfalls schädlich. In 
seiner Lektüre des Textes zeigt de Man, dass die Metaphern, die Locke selbst verwendet, 
nicht nur illustrativ sind, sondern der Erkenntnis, um die es geht, Gestalt geben. Die 
rhetorische Bewegung des Textes zeigt, dass seine Theorie der Sprache eine der Tropen 
ist. Die Analyse de Mans macht erkennbar, dass der figurative Gebrauch der Sprache – 
den Locke als Missbrauch auszugrenzen versucht – nicht einzuhegen ist. Das hat Folgen 
für die Möglichkeit der Erkenntnis überhaupt (de Man 1983, 424).

In der Nachfolge Lockes schreibt Condillac den Essai sur l’origine des connaissances 
humaines (1746). Seine Gedanken zur Sprache sind in erkenntnistheoretische Refle
xionen eingebunden. Die Ausführungen über die abstrakten Begriffe ergeben weitere 
Einsichten in die tropologische Verfassung der Diskurse. Wenn Abstraktionen die Be
sonderheiten der Dinge zu Gunsten ihrer Gemeinsamkeiten ausblenden, kann man sie 
– mit Nietzsches „Ueber Wahrheit und Lüge“ – als Metaphern bezeichnen. Das impli

30 Gerhard Poppenberg 



ziert, das Begriffe Tropen und Tropen Begriffe sind. Die Abstraktionen beurteilt Con
dillac als gefährlich, weil sie ins Offene proliferieren können, indem sie, gemäß 
Nietzsches Formel, Ungleiches gleichsetzen. Solcher Missbrauch ist durch strenge 
Analyse einzuschränken, aber nicht absolut zu beherrschen (de Man 1983, 426 – 427). Im 
Weiteren wird deutlich, dass der Geist des erkennenden Subjekts sich – vermittelt 
durch die Sprache – erst im Akt des Erkennens ausbildet und so die Welt bildet. Das 
nennt de Man eine „ontologische Taschenspielerei“. Der erkennende Geist hängt von 
etwas ab, das er nicht selbst ist; das sind die wandelbaren Empfindungen, die an sich 
selbst nichtig sind und erst durch das gliedernde Werk des Geistes zu Dingen werden, 
wobei der Geist seinerseits durch diese Gliederung zum Geist wird. Das Verhältnis von 
Dingen, die an sich nichts sind, und Geist, der ebenfalls an sich nichts ist, nennt de Man 
eine negative Attribution; der Geist ist in einer „spekularen Reflexion zugleich er selbst 
und nicht er selbst“. Wenn der Geist und die Dinge sich gegenseitig implizieren, sind sie 
negativ aufeinander bezogen; sie stehen gegenseitig für sich ein, indem sie sich ge
genseitig ersetzen. Der gemeinsame Grund ist eine gemeinsame Negativität. Da der 
Geist der Agent dieses – formal metaphorischen – Vorgehens ist, wird er zur zentralen 
Metapher: zur Metapher der Metaphern. Das ergibt die tropisch-metaphorische Ver
fassung des Denkens, das – durch die Negativität von Geist und Denken – eine tropo
logische Aporie bildet (de Man 1983, 429 – 430).

Die problematischen Konsequenzen für die Gewissheit von Erkenntnis verfolgt de 
Man weiter mit Kants Kritik der Urteilskraft (1790, 1793). Im Zusammenhang des tro
pischen Gebrauchs der Sprache führt Kant den Begriff der Hypotypose ein, um eine 
sinnliche Anschauung von etwas zu bezeichnen, das nicht sinnlich anschaubar, aber 
geistig wirklich ist. In der Klassifikation der Figuren entspricht dem am ehesten die 
Prosopopoie. Sie bringt etwas zur Gestalt, das selbst keine Gestalt hat. Die sinnliche 
Ähnlichkeit der Hypotypose beruht nicht auf Anschauung, sondern auf Analogie. Die 
Rede vom Staatsschiff oder Staatskörper impliziert, dass er analog einem Körper oder 
einem Schiff geordnet ist. Das darin enthaltene epistemologische Problem führt Kant in 
einem Exkurs über die Figuren im philosophischen Diskurs vor Augen. Die philoso
phischen Begriffe sind selbst verborgene und in Vergessenheit geratene Metaphern (de 
Man 1983, 432; Kant 1975c, § 59). Grund oder Substanz sind symbolische Hypotyposen, 
also epistemologisch nicht zuverlässig. Die Sache wird noch komplexer, da die Figur der 
Hypotypose selbst dem Feld des Grundes und der Begründung entstammt. Mit ihr wird 
ein Element der metaphorischen Unbestimmtheit – Grund, Begründung, Grundlegung 
– eingeführt, das gerade die Bestimmtheit bewirken soll (de Man 1983, 433).

Die Analyse der drei Texte zeigt, dass die Grenze zwischen Figuren und Begriffen 
nur unter der Bedingung klar zu ziehen ist, dass die figurative Sprache zuletzt auf die 
begriffliche Sprache zurückgeführt wird. In Wahrheit ist das Figurative aber ein kon
stitutiver Bestandteil der Erkenntnis. Die erkenntnistheoretische Konsequenz der Un
unterscheidbarkeit von Begriff und Figur fasst de Man als negative Attribution; sie 
macht die Frage von Wahrheit und Falschheit unentscheidbar (de Man 1983, 435). 
Philosophie und Literatur sind nicht als Epistemologie und Ästhetik zu unterscheiden. 
Die Philosophie, sofern sie von figurativer Sprache getragen wird, ist literarisch, und 

Die offene Metapher 31



die Literatur, sofern sie diese Problematik zum Bewusstsein bringt, ist philosophisch. 
Ihr Gemeinsames ist „ihr gemeinsamer Mangel an Identität und Bestimmtheit“ (de Man 
1983, 437). Damit wird deutlich, dass die von de Man insinuierte Konsequenz der Un
möglichkeit von Erkenntnis nur gilt, wenn Erkenntnis traditionell begrifflich verstan
den wird: als Bestimmung einer eindeutigen Identität. Eine Metapher ist keine negative 
Attribution, sondern eine Relation von heterogenen Elementen. Die Frage einer Epis
temologie der Metapher ist die einer figurativen, konstitutiv mehrdeutigen Erkenntnis. 
Die oben angedeutete Denkfigur des Nichtwissens ist in Rücksicht auf die begrifflich 
eindeutige Erkenntnis negativ, sie ist aber als dichterische Erfahrung eine andere Form 
der Erkenntnis.

Ebenfalls 1978 hat Jacques Derrida in „Le retrait de la métaphore“ die Frage der 
Metapher in einer weiterführenden Reflexion noch einmal aufgegriffen. Er geht aus 
von der Linie neuerer Sprachphilosophie – von Rousseau über Nietzsche bis zu Hei
degger, Lacan und der Dekonstruktion –, die das Wesen der Sprache in ihrer meta
phorischen Verfassung sieht. Dann ist die Metapher nicht ein Mittel der Sprache, das 
die Menschen gelegentlich benutzen, sondern die Sprechenden werden durch das 
metaphorische Sprechen als Sprechende konstituiert. Die Rede über die Metapher 
findet immer schon im Feld der Metapher statt; man kann nicht über sie reden, ohne 
mit ihr zu reden. Die Sprache ist in ihrem Wesen metaphorisch. Damit wird die Rede 
von der Metapher bedeutungslos; sie ist Rede über die Sprache selbst. Sofern die Me
tapher wörtlich ein Übertragungs-, also Transportmedium ist, geht mit dieser Einsicht 
die Kontrolle über das Fahrzeug verloren. Das Schiff der Metapher ist vom Anker und – 
so hatten Rimbauds Bateau ivre und andere moderne Schifffahrtstexte gezeigt – nicht 
mehr steuerbar (Derrida 1987 64 – 65; 1998, 198 – 199).

Die figurative Verfassung der Sprache macht erkenntnistheoretische Fragen pre
kär; Erkenntnis, so die Deutung de Mans, wird fraglich. Die sprachanalytische Philo
sophie reagiert darauf, indem sie Erkenntnis auf die wissenschaftlichen Bereiche ein
grenzt, um klares und deutliches Sprechen von anderem zu unterscheiden. Aber schon 
Wittgenstein stellt im Vorwort zum Tractatus logico-philosophicus (1921) fest, dass da
mit „wenig getan“ ist. Die Probleme der Philosophie und der Wissenschaft mögen „im 
Wesentlichen endgültig gelöst“ sein, die des Lebens sind aber noch gar nicht berührt 
(Wittgenstein 1982, 8). In einer Notiz aus dem Nachlass führt Nietzsche den „Wert für 
das Leben“ als entscheidendes Kriterium an. „Wahrheit ist die Art von Irrthum, ohne 
welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben könnte. Der Werth für 
das Leben entscheidet zuletzt“ (Nietzsche 1974, 34; 1885, 253). Die Konsequenzen daraus 
deutet er in der Linie seiner Überlegungen zur metaphorischen Sprache unter der 
Überschrift „Der Versucher“ an. „Es giebt vielerlei Augen. Auch die Sphinx hat Augen: 
und folglich giebt es vielerlei ‚Wahrheiten‘, und folglich giebt es keine Wahrheit“ 
(Nietzsche 1974, 34; 1885, 230). Die Frage ist, ob die Einsicht, dass es in Rücksicht auf das 
Leben „vielerlei ‚Wahrheiten‘“ gibt, notwendig bedeutet, dass es „keine Wahrheit“ gibt 
– oder ob das die Folgerung ist, die „der Versucher“ nahelegt. In „Ueber Wahrheit und 
Lüge“ hatte er Wahrheit als „ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, An
thropomorphismen“ gedeutet: „kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, 

32 Gerhard Poppenberg 



poetisch und rhetorisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden, und die nach 
langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken“ (Nietzsche 
1973, 374).

Die Figur des „beweglichen Heers“ erhält deutlichere Kontur, korreliert man sie mit 
der des Heers auf der Flucht aus der Zweiten Analytik von Aristoteles. Er verdeutlicht 
damit die Wahrheit als Entelechie der Dinge und „menschlichen Relationen“. Mit der 
Flucht der Soldaten löst die Schlachtordnung sich auf, nimmt aber irgendwann ihre 
anfängliche Formation wieder an. So gewinnen die vielfältigen Einzelwahrnehmungen 
im Akt des Erkennens Kontur, der zunehmend das in den Dingen und Verhältnissen 
liegende Wesen erkennt. Die Wahrnehmung der einzelnen Phänomene ist bereits 
durch das in ihnen liegende Wesen orientiert. Das Einzelne wird immer schon als 
Element einer Art oder Gattung erkannt (Aristoteles 1998c, II, 19,100a+b). Allerdings ist 
die Heeresformation keine natürliche, sondern eine von Menschen strategisch gebil
dete Ordnung. Die Figur bedeutet für Aristoteles aber gerade nicht, dass solche Bil
dungen nur konventionell sind. Es gibt eine aus der Natur des Kriegs hervorgehende 
angemessene Formation der Schlachtordnung. Das Heer der Metaphern bei Nietzsche 
dagegen bewegt sich nach Maßgabe der „menschlichen Relationen“, die zwar „nach 
langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken“ können, aber, 
da sie nicht durch eine inhärente Natur gebildet werden, sondern durch „Gebrauch“ 
entstehen, durch anderen „Gebrauch“ auch anders gebildet werden können. Die 
„menschlichen Relationen“ haben ihre Form nicht aus einer vorgegebenen Wahrheit, 
sie bilden diese im jeweiligen Gebrauch durch die figurative Sprache erst aus. Wahrheit 
als „bewegliches Heer von Metaphern“ nach Maßgabe der „menschlichen Relationen“ 
bedeutet nicht, dass es keine, sondern dass es viele Wahrheiten gibt.

Das verändert die Konzeption von Wahrheit. Sie ist nicht mehr eine Sache der 
oikonomia, sie folgt nicht dem Nomos des Hauses und der Heimat, sie emanzipiert sich 
und bewegt sich ins Offene. Derrida zitiert César Du Marsais, der in seiner Abhandlung 
Des tropes (1730) die Metapher und mit ihr die Tropen allgemein in der traditionellen 
Konzeption als „demeure empruntée – erborgte Wohnung“ charakterisiert (Derrida 
1987, 75; 1998, 213). Gibt es aber im Feld der figurativen Sprache erkenntnistheoretisch 
nicht nur eine, sondern viele Wahrheiten, dann gibt es offensichtlich entsprechend 
auch viele Häuser und Heimaten, die jeweils einen anderen Nomos ausbilden. Die 
Wahrheit wird nomadisch; sie ist beweglich. Das „bewegliche Heer von Metaphern“ 
wird als sprachliche Form der „menschlichen Relationen“ erkennbar; ihr wesenloses 
Wesen ist der Übergang in immer neue Situationen.

Damit verschwindet das Metaphorische in seiner überkommenen Version als 
übertragenes im Verhältnis zum eigentlichen Sprechen und wird zugleich als die Ver
fassung von Sprache überhaupt erkennbar. Sie ist die sprachliche Form des Seins als 
unaufhörlicher Übergang, der weder an einer ursprünglichen Herkunft orientiert noch 
auf das Telos einer präfigurierten Zukunft ausgelegt ist. Derrida deutet diese Verfas
sung als Entzug. Im unaufhörlichen Übergang entzieht sich das Sein als eindeutige und 
einfache Wahrheit. Soll es gleichwohl gedacht werden, muss dies im Zug des Entzugs 
geschehen, in dem das Verschwinden sich ereignet. Damit entsteht nicht ein Raum für 

Die offene Metapher 33



das Eigentliche im Unterschied zum Übertragenen, sondern das Metaphorische weitet 
sich aus (Derrida 1987, 81; 1998, 219 – 220). Es ist nicht referentiell, sondern differentiell 
zu verstehen; es wird zur Relation des unaufhörlichen Übergangs, der als Öffnung auf 
ein Neues und Unbekanntes die figurative Gestalt einer Katachrese hat.

Möglicherweise ist die Figur des Entzugs, der zugleich etwas bewirkt und ins Werk 
setzt, im Horizont des kabbalistischen Konzepts der Tzimtzum zu verstehen. Der 
Rückzug, die Kontraktion Gottes schafft Raum für die Welt. Wird dieser Rückzug als 
Metapher, genauer als Rückzug und Entzug der Metapher gedacht, wird sie zu einer 
Figur Gottes. Das Sein und Gott werden denkbar in Gestalt des Entzugs der Metapher; 
die Öffnung auf das absolut Unbekannte ist eine „violence quasi catachrétique – eine 
quasi-katachrestische Gewalt“, ein sprachlicher Missbrauch, der aber zugleich not
wendig und somit „sur-justifié – übergerechtfertigt“ ist (Derrida 1987, 81; 1998, 219 – 220). 
Das ist Derridas Version des Optimismus. Die Pointe dieser Gedankenführung liegt aber 
in einer Umwertung der Tzimtzum, die kabbalistisch als von Gott ausgehende Bewe
gung gedacht wird. In Derridas Konzeption geht sie von der Metapher aus, die nicht 
einen Raum schafft, in dem etwas, gar Gott oder das Sein, einen Ort hätte. Als Ka
tachrese schafft sie etwas, das es selbst, an sich, nicht gibt. So werden das Sein und Gott 
als Wirkung der figurativen Sprache erkennbar. Die metaphorische Verfassung der 
Sprache ebnet die Unterscheidung von Alltagssprache und figurativer Sprache zu 
Gunsten der figurativen ein. Bedeutung ist die Wirkung der relationalen Dynamik eines 
unaufhörlichen Übergangs; sie ergibt sich erst aus einer Zukunft, die nicht irgendwann 
erreicht wird, vielmehr ihrerseits immer neu entsteht.

Auch die Reflexionen zur Metapher von Donald Davidson sind 1978 publiziert 
worden. In „Was Metaphern bedeuten“ untersucht er die figurative Sprache im Ver
hältnis zur Alltagssprache und ebnet die Unterscheidung von dichterischer und all
täglicher Sprache zu Gunsten der Alltagssprache ein, von der Metaphern besondere 
Fälle sind. Die fulminante Anfangsthese – „Metaphern sind die Traumarbeit der 
Sprache“ (Davidson 1998, 49) – impliziert zunächst, dass die figurative Sprache nicht ein 
Äquivalent des im Unbewussten gebildeten Traums, sondern seiner vom Bewusstsein 
ausgehenden sekundären Bearbeitung ist. Sie impliziert im Weiteren, dass Davidson 
die Deutung Jakobsons und vor allem Lacans, die Techniken der Traumarbeit, die Freud 
als Verdichtung und Verschiebung charakterisiert hatte, als Metapher und Metonymie 
zu bestimmen, umkehrt. Nicht die Traumarbeit ist als Metapher zu beschreiben, son
dern die Metapher als Traumarbeit. Ein zweites Moment der Korrespondenz von Me
tapher und Traumarbeit ergibt sich aus der Frage der Deutung. In der Psychoanalyse 
geschieht sie als intersubjektiver und interaktiver Prozess zwischen dem Träumenden 
und dem Analytiker. Die Deutung, so Davidson, legt nicht einen verborgenen Sinn des 
Traums frei, sondern eröffnet dem Träumer einen Spielraum für sein Fühlen, Denken 
und Handeln. Sie ist nicht semantisch, sondern pragmatisch begründet.

Das gilt entsprechend für Metaphern. Sie unterscheiden sich allenfalls graduell von 
nichtfigurativer Sprache. Sie erweitern die Alltagssprache, doch das geschieht nicht 
durch „semantische Mittel“, die über die Alltagssprache hinausgehen. Die Frage der 
Bedeutung ist für figurative und literale Sprache dieselbe. Das ergibt die leitende These, 

34 Gerhard Poppenberg 



der zufolge Metaphern das bedeuten, „was die betreffenden Wörter in ihrer buch
stäblichen Interpretation bedeuten und sonst nichts“ (Davidson 1998, 49). Eine Meta
pher hat nicht zusätzlich zu ihrem literalen einen weiteren Sinn. Die herkömmlichen 
Konzeptionen gehen davon aus, dass Metaphern „eine Form der Verständigung“ sind, 
die „Wahres und Falsches über die Welt“ mitteilen. Die Vorstellung, Metaphern seien 
„Vehikel zur Mitteilung von Gedanken“ mit einer „speziellen Bedeutung“ ist „verfehlt“. 
Sie sagen, was sie sagen. Ihre zusätzliche Leistung ist „anderer Art“. Sie liegt im Ge
brauch, den sie eröffnet. Metaphern bilden keine besondere „dichterische oder meta
phorische Wahrheit“, das wörtliche Verständnis ist die „metaphorische Wahrheit“ 
(Davidson 1998, 49). Der jeweilige Gebrauch gründet in der „buchstäbliche[n] Bedeu
tung und den buchstäbliche[n] Wahrheitsbedingungen“, den die Wörter und Sätze 
unabhängig von ihm haben (Davidson 1998, 50 – 52).

Die Pointe Davidsons ist, dass die literale Bedeutung der Wörter im metaphori
schen Gebrauch bestehen bleibt. Deshalb ist die „metaphorische Interpretation“ ent
scheidend. Sie ist eine Frage der Verwendung von Wörtern; es geht nicht um die Be
deutung, sondern um das, „wovon Sprache handelt“ (Davidson 1998, 54). Als Aussage ist 
eine wörtlich verstandene Metapher unsinnig. Aber dadurch „werden wir unter ge
eigneten Umständen dazu angeregt, den Satz als Metapher aufzufassen“ (Davidson 
1998, 66 – 67). Würde die Metapher eine zusätzliche Bedeutung bilden, könnte diese als 
neuer Sinn lexikalisiert werden. Aber eine Metapher bleibt eine Metapher; ihr „Element 
des Neuen“ ist ein „eingebautes ästhetisches Merkmal“ (Davidson 1998, 58 – 59). Die 
Frage ist, welches die „geeigneten Umstände“ und das „ästhetische Merkmal“ sein 
können, wenn sie nicht in der Bedeutung gründen.

Ein Vergleich impliziert, „dass zwei Dinge einander ähnlich sind“ und seine Rezi
pienten das wahrnehmen sollen. Die verglichenen Elemente erhalten keine zusätzliche 
Bedeutung, das Zusätzliche ist eine Sache der Verwendung. Das gilt entsprechend für 
die Metapher. Die Wirkung ihrer Ähnlichkeitsanalogien beruht auf der buchstäblichen 
Bedeutung ihrer Wörter. Als Beleg zitiert er die ersten vier Strophen aus T. S. Eliots The 
Hippopotamus, in denen das Nilpferd mit der Kirche in Beziehung gesetzt wird. Da
vidson deutet das als Ähnlichkeitsbeziehung, in der die Wörter in ihrer wörtlichen 
Bedeutung verwendet werden. Zwar wird in dem Gedicht „etwas angedeutet, was über 
die buchstäbliche Bedeutung der Wörter hinausgeht“, aber diese bleibt erhalten. Al
lerdings wird in dem Gedicht die Beziehung zwischen dem Nilpferd und der Kirche als 
eine der Unähnlichkeit vorgestellt; sie dient dazu, an der Kirche etwas erkennbar zu 
machen, was sie vom Nilpferd unterscheidet. Das scheinbar so starke Tier ist doch aus 
Fleisch und Blut und deshalb vergänglich, während die Wahre Kirche ewig ist. Die 
Beziehung von Tier und Kirche als eine von Vergänglichkeit und Ewigkeit ist banal; eine 
Reihe von weiteren possierlichen Vergleichen macht das deutlich. Sie sind allesamt 
belanglos in Hinsicht auf möglichen Gebrauch.

Wenn etwas an der metaphorischen Beziehung von Nilpferd und Kirche über die 
„buchstäbliche Bedeutung der Wörter“ hinausgeht, dürfte das in der Antwort auf die 
Frage liegen, warum das Nilpferd als Vergleich gewählt wurde. Es ist erkennbar eine 
ironische Replik auf die jüdisch-christliche Figur des Leviathan; er ist ein eschatolo

Die offene Metapher 35



gisch konnotiertes Ungeheuer. Das ergibt eine ironische Artikulation von Gott und 
Teufel, die womöglich die Urgestalt der anspruchsvollen Metapher ist: die Ur-Figur. 
Bereits die vorherigen Beispiele aus Dante und Donne – sie handeln vom Verhältnis 
zwischen Körper und Seele sowie vom Jenseits –, zeigen, dass es Davidson zuletzt um 
die theologisch-religiöse Dimension des Übersinns geht (Davidson 1998, 57– 58). Die 
Deutung, die Elemente einer Metapher seien wörtlich zu verstehen, ist sprachphilo
sophische Aufklärung; sie treibt der Sprache auf der elementaren Ebene des Gebrauchs 
jegliche metaphysische Mucken aus.

Die theologische Konnotation weitet die Frage der figurativen Verfassung der 
Sprache ins Ethische und Metaphysische aus. Deshalb ist die Metapher für Davidson 
nicht eine Frage der Bedeutung, sondern des alltäglichen Gebrauchs. Die antiken Dis
kussionen haben das als Streit von Sophistik und Philosophie, rhetorisch erzeugtem 
Schein und theoretisch erkanntem Sein ausgetragen. Die modernen Diskussionen, vor 
allem die Derridas und de Mans, machen die figurative Verfassung der Sprache über
haupt erkennbar und zeigen, dass die beiden Dimensionen von Sein und Schein un
auflöslich miteinander verwoben sind. Blumenberg deutet die christologische Peri
chorese als starke Form der Metapher, in der zwei absolut heterogene Elemente in 
Beziehung treten. Heilsgeschichtlich ist die Inkarnation Gottes eine Folge des anfäng
lichen Schismas von Gott und Teufel. Der Gottmensch macht eine andere Dimension 
dieser Ur-Figur erkennbar. Das Schisma von Wahrheit und Irre, Gut und Böse wird im 
Mensch gewordenen Gottessohn nicht überwunden, sondern artikulierend „verwun
den“ (Heidegger). Die Leiblichkeit Jesu Christi ist nicht – doketistisch – bloßer Schein, 
sondern Präfiguration des verklärten Leibs der Ewigkeit. Die synoptischen Evangelien 
schildern die Verklärung Christi auf dem Berg Tabor. „Die Gestalt seines Angesichts 
ward anders (species ejus altera; to eidos tou prosopou autou heteron), und sein Kleid 
ward weiß und glänzend“ (Lk IX, 28 – 32). Das ist seine Verklärung (transfiguratus est; 
metemorphote; Mk IX, 2; Mt XVII, 2). Damit ist ein Maß für die Bildung von an
spruchsvollen Metaphern und von Kunstwerken allgemein gegeben; sie bilden den 
verklärten Leib der Sprache und des Denkens.

Für Davidson ist die Frage nach einem kognitiven Gehalt von Metaphern nichtig; es 
geht um die „Wirkungen“, die sie haben. Sie entstehen nicht durch eine fixierbare 
Bedeutung, haben „nichts Propositionales an sich“. Ihre Wirkung ist vielmehr „unbe
grenzt“ und ohne einen „eindeutigen Abschluss“. Das gilt allerdings auch für „jede 
Verwendungsweise von Sprache“ (Davidson 1998, 71 – 73). Die Metapher ist ein Fall der 
„Verwendungsweise“ von Sprache allgemein; sie hat nichts Spezifisches, sie ist ein 
Moment der nicht abschließbaren Bewusstseinsprozesse. Die Frage, welchen episte
mologischen Status solche Bewusstseinsprozesse haben, diskutiert Davidson nicht. 
Metaphern sind „unter geeigneten Umständen“ anregend, aber sie bilden keine Be
deutung und keine Erkenntnis, sofern diese in Form propositionaler Akte mit ein
deutigem kognitiven Gehalt entstehen.

Aber die Einsicht in das Relationale der figurativen Rede und der Sprache allge
mein – von der antiken Sophistik über die barocke Konzeptistik bis zur Romantik und 
Dekonstruktion – hat die Frage aufgeworfen, wie differentielles Denken möglich und ob 

36 Gerhard Poppenberg 



es überhaupt Denken ist. Wird das bestritten, gilt frei nach Wittgenstein, dass die 
entscheidenden Frage von Bedeutung und Erkenntnis jenseits des so verstandenen 
Denkens liegen. Das Deiktische ist nur eine Dimension von Sprache: die der referen
tiellen Information. Sie ist von der Dimension der Bedeutung zu unterscheiden, die 
performativ durch differentielle Deutung gebildet wird.

Eine Metapher hat so wenig eine Bedeutung wie ein einzelnes Wort. Dieses erhält 
Bedeutung im Rahmen eines Weltverhältnisses, in dem Bedeutung und Gebrauch 
verbunden sind. In einem solchen propositionalen Sinn hat eine Metapher keine Be
deutung, weil sie nicht derart im Gefüge der Welt gründet, sondern im Verhältnis dazu 
neu ist. Deshalb allerdings ist sie nicht aus der gegebenen Sprache und dem wörtlichen 
Sinn der Worte zu erklären. Nicht die gegebenen Bedeutungen erklären die Metapher, 
sondern diese bildet neue Bedeutungen. Sie eröffnet einen Möglichkeitsraum von Be
deutung. Diese Zukunftsdimension der Bedeutung öffnet das Feld von Denken und 
Erkennen.

Wie die Metapher als falsche Aussage richtige Gedanken anregen und gute Wir
kungen haben kann, ist für Davidson nicht eine zuletzt theologisch ausgerichtete Frage, 
sondern eine Sache des geregelten Gebrauchs der Sprache. Damit wird der Ur-Streit von 
Sein und Schein, Wahrheit und Irre in die Interaktion von falschem und richtigem 
Sprachgebrauch verlegt; er ist eine Frage von Semantik und Grammatik, nicht von 
Metaphysik und Theologie. Die Frage, wie Falsches kreativ sein, gar Richtiges bewirken 
kann, bleibt offen. Ist der durch Eliots Nilpferd-Gedicht evozierte Leviathan wirklich an 
die Kette der Alltagssprache zu legen? In den letzten Strophen des Gedichts bekommt 
das Ungeheuer – allerdings in der Vision eines Ich – während seiner nächtlichen Jagd 
Flügel und wird von Engeln unter Hosanna-Gesängen zum Himmel begleitet, wo es 
durch das Blut des Gotteslamms „so weiß wie Schnee“ gewaschen wird. Das ergibt – 
gemäß der Denkfigur der Apokatastasis in der Nachfolge des Origenes – die Verklärung 
des Leviathan und des Bösen.

6
Die Formel des Paulus für die visio beatifica der Herrlichkeit – prosopon pros prosopon; 
facie ad faciem (1 Kor 13,12) – gibt die Figur der Wahrheit als Beziehung und damit die 
Beziehung als Figur der Wahrheit; sie bildet die absolute Metapher nach der zuvor 
angeführten conditio mundana: „jetzt sehen wir mit einem Spiegel in Gestalt eines 
Rätsels, dann aber von Angesicht zu Angesicht“. Die scheinbar tautologische Figur der 
Beziehung zwischen Gleichen ist in Wahrheit die Beziehung zwischen absolut Hete
rogenen, die in dieser Artikulation übereinkommen. Diese Übereinkunft ist die absolute 
Zukunft, das Übereinkommen von Fremden die visio beatifica. Das ist die Entsprechung 
zur Konzeption der zwei Naturen in Jesus Christus als Relation von Gott und Mensch. 
Die visio beatifica der Auferstehung ist die Artikulation von Mensch und Gott als dau
ernde Gestalt des Glücks.

Die offene Metapher 37



Der Dichter José Lezama Lima erörtert in seinen poetologischen Überlegungen und 
bildet in seiner Dichtung den Übergang vom Weltlichen zum Überweltlichen. Sein 
Gedicht Un puente – Eine Brücke ist eine Gestalt dieses Übergangs. Poetologisch fasst er 
ihn als Wirkung des dichterischen Bilds, das nicht die ontologische Form einer Entel
echie hat – einer Bildung, die ihr Telos in sich hat und in ihrem Werden dieses Telos 
erfüllt –, sondern die poetologische Gestalt der Hypertelie bildet, die in Hinsicht auf ihr 
Telos unbestimmt ist und es in einem offenen Bereich überhaupt erst ausbildet. Lezama 
Lima nennt diese Form der figurativen Sprache das Bild, das aber in keiner Weise 
Abbild ist. Er hat in einer gewaltigen Hyperbel die Aufgabe der Dichtung – in einer Linie 
der modernen Literatur von Mallarmé über Proust und einige andere – als die einer 
Poetik der Auferstehung durch das Bild bestimmt. Im Feld der modalen Bestimmungen 
entspricht ihr das Unmögliche.

„Das Unmögliche, indem es auf das Mögliche einwirkt, erzeugt ein Mögliches im 
Unendlichen. Schon hat das Bild eine Kausalität geschaffen; das ist die Morgenröte des 
dichterischen Zeitalters“ (Lezama Lima 1977b, 841). Die Dichtung ist ein Analogon zum 
Glauben, den Lezama Lima als „Substanz des Inexistenten“ bezeichnet; „es substanzi
iert sich“. So entsteht „die höchste Absurdität im Menschen, das ist die höchste Sub
stanzialität, die Auferstehung.“ Deshalb ist „der Dichter das Wesen, das die neue 
Kausalität der Auferstehung schafft“ (Lezama Lima 1981, 127, 129). In der heidnischen 
Antike hatte die Dichtung „Worte für das Unbekannte gefunden, hatte neuen Göttern 
ihren Ort gegeben, hatte das potens erreicht, die unendliche Möglichkeit“. In der 
christlichen Moderne hat sie eine neue Dimension eröffnet. „In der Auferstehung 
schlägt das potens ins Äußerste um, erschöpft seine Möglichkeiten“ (Lezama Lima 
1977b, 841). Wenn die unendliche Möglichkeit „auf das Sichtbare einwirkt“, hat sie 
natürliche Wirkungen; wenn sie sich „im Unsichtbaren entwickelt, schenkt sie uns das 
Wunder des Bilds der Auferstehung“ (Lezama Lima 1977a, 819).

In dem Essay „A partir de la poesía – Von der Dichtung aus(gehend)“ aus dem Band 
La cantidad hechizada (1970) bestimmt Lezama Lima die Dichtung als Suche nach einer 
anderen Kausalität, die Staunen erregt. Damit wird sie in den Horizont der Wahrheit 
gestellt. Das Staunen gilt seit der Antike als der Anfang philosophischer Erkenntnis; es 
ist, so Platon, die Einstellung des Menschen, der die Wahrheit liebt, und „es gibt keinen 
anderen Anfang der Philosophie als diesen“ (Platon 2012, 155d). Die Dichtung ist aber 
auf der Suche nach anderen Formen der Verbindung zwischen den Dingen, als es die 
Gesetze der Kausalität vorsehen. Sie will offenbar nicht etwas schon Bekanntes wie
dererkennen, sondern Anderes und Neues erkennen. Dazu begibt sie sich auf einen 
Weg mit unbekannter Richtung. Man weiß, dass es einen Weg „dorthin“ gibt, aber man 
weiß nicht, welches der Weg ist. Das Transportmittel ist zunächst, wie in einer rea
listischen Szene, ein Pferd; das Szenario ist aber eher irreal. Der Weg führt am Rand des 
Walfischmauls entlang – möglicherweise ein Verweis auf Moby Dick, eine moderne 
Replik des Leviathan. Der Weg zu der anderen Kausalität ist nicht kontinuierlich; die 
Reise vollzieht sich plötzlich, als Einbruch in die andere Kausalität der Dichtung, der 
„jäh und wogend oder überzeugend und schrecklich“ sein kann, „aber ist man einmal in 

38 Gerhard Poppenberg 



dieser Gegend der anderen Kausalität, gewinnt man eine verlängerte Dauer, die ihre 
kausalen Knoten“ in Gestalt von Metaphern schafft.

„Wenn wir zum Beispiel sagen, der Krebs trägt eine blaue Krawatte und bewahrt 
sie im Koffer auf, dann ist das Erste, das Leichteste, auf diesen Satz zu steigen, auf das 
augenblickliche und arglose Staunen zu klettern, das er in uns erzeugt.“ (Lima 1977b, 
821 – 822). Ein erstes Moment ist hier bedeutsam. Das Transportmittel ist nun nicht 
mehr ein Pferd, sondern der Satz über den Krebs mit der blauen Krawatte selbst. Der 
dichterische Satz ist zugleich das Medium und das, was durch dieses Medium vermittelt 
wird. Diese performative Kraft des Poetischen wird sich bei der Lektüre des Gedichts 
Un puente genauer zeigen.

Wenn wir vor dem Blitzen und Knallen erstaunen und nicht zurückgestoßen werden in unserem 
Eifer, diesen Satz zu reiten, wenn wir uns mit dem Druck unserer Knie auf ihm halten können, 
beginnt er zu wirken, eine andere Folgerichtigkeit oder Dauer des Gedichts auszuströmen. Das 
Erstaunen zunächst, zu einer anderen Gegend aufzusteigen. Dann, uns in dieser Gegend zu halten, 
wo wir bereits von Erstaunen zu Erstaunen gehen, aber wie mit ganz natürlicher Atmung, zu einer 
Kausalität, die ein unaufhörliches Einverleiben und Ausscheiden ist; ein Erstaunen, sich in dem 
Raum aufzuhalten, der sich zusammenzieht und sich ausdehnt. (Lezama Lima 1977b, 821 – 822)

Der Krebs mit der blauen Krawatte lässt „uns eine andere Gegend erreichen“. Bewahrt 
er sie dann in einem Koffer auf, lässt er „uns eine Wohnung (morada) erreichen, das 
heißt, eine metaphorische Kausalität“.

Der Zugang zu der anderen Kausalität ist doppelt charakterisiert. Er geschieht 
plötzlich, als „Einbruch in die andere Kausalität“; und er geschieht dann als Dauer. 
Diese Dauer ist aber eine des dauernden Einbruchs, denn in der Region der Dichtung 
„gehen wir von Erstaunen zu Erstaunen“, nicht aber hektisch und hechelnd, sondern 
gelassen und hesychastisch-tantristisch: „wie mit ganz natürliche Atmung“. Am Ende 
des Romans Paradiso ist die Rede vom hesychastischen Rhythmus, der den Beginn der 
Dichtung ermöglicht; er verweist auf die Atemtechniken der asketischen Tradition. Die 
geistlichen Übungen ermöglichen eine gesteigerte Lusterfahrung. Teresa von Avila sagt 
gelegentlich in Las moradas del castillo interior – Die Wohnungen des inneren Schlosses, 
wer diese Übungen vollzieht, wird – wenigstens ein bisschen – das Paradies schon auf 
Erden haben.

Das Dauer-Erstaunen der anderen Kausalität ist offenbar ein Kontinuum aus ge
genrhythmischen Momenten: Einatmen und Ausatmen, Einverleiben und Ausscheiden, 
Zusammenziehen und Ausdehnen. Dies bedeutet umgekehrt, dass der Daueraufenthalt 
in der anderen Region der Dichtung, die Erotik der longue durée, die gegenrhythmische 
Form der anderen Kausalität hat: als Ineinander und Gegeneinander von Sinn und 
Widersinn oder Nichtsinn. Das Kontinuum der Dichtung nennt Lezama Lima imagen – 
Bild. Die Dichtung ist „Dauer zwischen dem Fortschreiten der metaphorischen Kausa
lität und dem zusammenhängenden Bild“. Das Pulsieren von Sinn und Widersinn be
wirkt, dass die Dichtung sich unaufhörlich „bildet“ und „zerstört“, und „kaum ist sie an 
die Quelle des Sinns gelangt, schlägt der Gegensinn ihr fortlaufendes Strömen“. Aus 
dieser gegenrhythmischen Dynamik entstehen die Gestalt und der Gehalt des Bilds. 

Die offene Metapher 39



Seine performative Kraft führt die Lesenden aus der Alltagskausalität in eine Region 
anderer Kausalität und lässt sie dort eine Wohnstätte finden. „Wenn die Kausalität sich 
am Ende nicht dem zusammenhängenden Bild ergibt, kann die Phantasie – im plato
nischen Sinn – nicht ihr anhaltendes Fest verwirklichen“ (Lezama Lima 1977b, 821 – 
822).

Die Poetik ist dreifach geschichtet. Sie hat ihren Ausgang von der Alltagswirk
lichkeit und deren kalkulierbarer Kausalität; sie gelangt von ihr aus – plötzlich – zur 
metaphorischen Kausalität und schließlich zum Kontinuum des Bilds als Wohnung der 
Dichtung und der Dichtung als Wohnung. Der Ritt auf dem poetischen Satz ins Offene 
hat im Wortsinn „metaphorische Kausalität“; das Bild, das daraus entsteht, hat die 
Zeitform der Dauer in diesem so erreichten Offenen. Das ist die Wirklichkeit als „an
haltenden Fest“.

Die Frage ist, wo diese andere Wirklichkeit liegt, welches der Ort der morada ist. 
Unmittelbar im Anschluss an die zitierte Stelle geht der Text mit einer Evokation der 
Ausgrabungen Heinrich Schliemanns weiter, der im 19. Jahrhundert das antike Troja 
gefunden und archäologisch zu erschließen begonnen hat. Lezama zitiert Schliemanns 
Bericht von der Öffnung der Grabkammern. Der Sprung des Einbruchs in den Raum der 
Dichtung führt ins Grab. Die andere Kausalität der Dichtung ist sepulkral; sie stiftet 
einen Bezug zu dem Jenseits, dessen diesseitiger Ort das Grab ist. Das Unbekannte der 
Suche, von der zu Anfang die Rede war, ist die absolut andere Region: die Wirklichkeit 
des Tods. Das Kontinuum des Bilds ist die Bleibe im Reich des Todes. Sein tiefster Gehalt 
ist die Gegenrhythmik von Leben und Tod.

Die folgende deutende Kommentierung des Anfangs von Un puente – Eine Brücke ist 
ein hermeneutischer Versuch über die Frage, wie man einen Text liest, den man nicht 
versteht. Der Kommentar ist ein Geleit auf dem Weg in die andere Region der Dichtung. 
Hermes, der Gott der Hermeneuten, ist nach der griechischen Mythologie auch der 
Psychopompos, der die Seelen in das Reich der Toten geleitet. Die Übersetzung stammt 
von Léonce W. Lupette; sie ist bislang unveröffentlicht.

Un puente, un gran puente
En medio de las aguas congeladas o hirvientes, 
un puente, un gran puente que no se le ve, 
pero que anda sobre su propia obra manuscrita, 
sobre su propia desconfianza de poderse apropiar 
de las sombrillas de las mujeres embarazadas, 
con el embarazo de una pregunta transportada a lomo de mula 
que tiene que realizar la misión 
de convertir o alargar los jardines en nichos 
donde los niños prestan sus rizos a a las olas, 
pues las olas son tan artificiales como el bostezo de Dios, 
como el juego de los dioses, 
como la caracola que cubre la aldea 
con una voz rodadora de dados, 
de quinquenios, y de animales que pasan 
por el puente con la última lámpara 

40 Gerhard Poppenberg 



de seguridad de Edison. La lámpara, felizmente, 
revienta, y en el reverso de la cara del obrero, 
me entretengo en colocar alfileres, 
pues era uno de mis amigos más hermosos, 
a quien yo en secreto envidiaba. 

Un puente, un gran puente que no se le ve… 
(Lezama Lima 1999, 84 – 85)

Brücke, große Brücke 
Mitten im Eis- oder kochenden Wasser, 
eine Brücke, eine Brücke groß, dass man sie nicht sieht, 
die sich aber zieht: über ihr eigenes Schriftwerk, 
über ihr eigenes Misstrauen, ob sie sie sich aneignen kann 
die Schirme der schwangeren Mütter, 
schwanger mit einer Frage, die der Maultierrücken trägt 
die die Mission erfüllen muss 
die Gärten zu verwandeln oder auszubauen zu Nischen 
wo die Kinder ihre Krausen leihen den Wellen 
denn die Wellen sind so künstlich wie das Gähnen von Gott, 
wie das Spiel der Götter, 
wie die Muschel, die das Dorf mit einer 
Würfelstimme werfend überdeckt, 
aus Jahrfünften, und von Tieren, die queren 
die Brücke mit der letzten Grubenlampe 
von Edison. Die Lampe, zum Glück, 
geht zu Bruch, und auf der Umseite des Arbeitergesichts 
beschäftige ich mich mit dem Anbringen von Sicherheitsnadeln, 
denn er war einer meiner allerschönsten Freunde, 
den ich heimlich beneidete. 

Brücke, eine große Brücke, dass man sie nicht sieht… (Lupette 2020)

Das Gedicht beginnt mit der Evokation der Mitte, der Vermittlung; sie ist auf das Ele
ment bezogen, das im Titel des Gedichts seinerseits vermittelt angesprochen ist: auf das 
Wasser, über das die Brücke geht. Das Vermittelnde ist die Brücke, ein Ort inmitten 
zweier getrennter Bereiche, deren Abstand er überbrückt. Das Wasser wird im Plural 
angeführt. Das können einfach die Wasserfluten eines Flusses, Sees oder Meers sein, es 
können aber auch die Wasser des Anfangs sein, über denen der Geist Gottes weht, der 
kurz danach als bostezo de Dios angesprochen wird. Dann wäre am Beginn des Gedichts 
der Beginn der Schöpfung evoziert und mit dem Beginn des Gedichts selbst konstelliert. 
Das Gedicht stellt sich selbst als Beginnendes dar, macht seinen eigenen Beginn zum 
Thema. Das Wasser wird in einer offenbar paradoxen Figuration vorgestellt; es brodelt 
oder ist gefroren, es ist kochendheiß oder eiskalt, aufgewühlt oder spiegelglatt, falls 
nicht in der aufgewühlten Form gefroren. Die Alternative von gefroren oder brodelnd 
verweist auf ein formales Moment. Das Wasser wird in dem Moment vorgestellt, wo 
eine Wellenbewegung für den momentanen Einstand einer Figuration zur Gestalt ge
worden ist: für diesen Moment eingefroren, konfiguriert. Deshalb auch ist die Alter

Die offene Metapher 41



native congelados o hirvientes nicht wirklich paradox, sondern bildet die Figur der 
Gestaltung dessen, was im Strom des Werdens und Vergehens Gestalt annimmt und sich 
wieder auflöst. Émile Benveniste hat diese Dynamik als die Bedeutung von Rhythmus 
beschrieben (Benveniste 1966). In dem ursuppenartigen Brodeln der elementaren 
Fluten gibt es eine Kraft, die das flutende Fließen momentan konfiguriert, die in den 
Fluten den Übergang der Gestalt bildet. Das Gedicht nennt sie puente, aus lateinisch 
pons, pontis. Gestaltung ist Brückenbau, pontificium, der Gestalter ist der Brückenbauer 
als pontifex. Die Gestalt ist die Brücke als momentaner Einstand zwischen Ungestalt und 
Ungestalt; deshalb muss sie immer wieder neu gebildet werden, und eben das ist der 
Rhythmus des Werks, der sich aus Wiederholung und Differenz ergibt.

Indem das Gedicht sich bei seiner eigenen Entstehung beschreibt, gibt es die Be
schreibung des Brückenbaus, zeigt sich der Dichter, der das beschreibt, als Brücken
bauer. Diese Brücke, die das Gedicht baut und zugleich ist, die es wird, indem es sie baut, 
die es werdend ist, diese Brücke ist unsichtbar. Man sieht sie nicht, weil sie geistig ist, 
weil sie das Gedicht selbst ist. Sie geht über ihr eigenes handschriftliches Werk. Das 
Handwerk des Dichter-Brückenbauers ist die Handschrift, die das Schriftwerk des 
Gedichts bildet. Die Brücke des Gedichts ist eine Figur der Selbstbezüglichkeit; sie bildet 
sich durch ihr eigenes Schriftwerk, indem sie als Schriftwerk wird. Und dieses Werden 
ist ein Gehen: der Gang als Übergang.

Das selbstbezügliche Moment wird sogleich modifiziert. Das Medium des Brü
ckenbaus ist die propia obra manuscrita, aber auch die propia desconfianza, das eigene 
Misstrauen oder Unvertrauen, der Zweifel. Das eigene Schriftwerk bildet sich im Me
dium der eigenen Ungewissheit, und zwar gerade der Ungewissheit, sich etwas aneig
nen zu können. Die Brücke des Gedichts bildet sich durch die mangelnde Zuversicht, 
gebildet werden zu können. Das Uneigene, Uneigentliche und Unangeeignete ist das 
Medium der Aneignung. Sie zielt auf die Sonnenschirme der schwangeren Frauen. 
Damit wird die Figur des Werdens zu einer organischen und menschlichen; die Reihe 
von der Entstehung der Welt durch Gott, der Entstehung des Gedichts durch den Dichter 
wird um die Entstehung des Menschen durch die Frau verlängert.

Die Brücke verläuft über das eigene handschriftliche Werk, über das eigene Un
vertrauen, schwanger zu gehen mit dem Gedicht, wirklich etwas zu schaffen nach Art 
der Schwangerschaft oder der göttlichen Schöpfung. Sie verläuft mit der Hemmung 
einer Frage, sie geht schwanger mit einer Frage. Das Unvertrauen hat die Form einer 
Frage, und eben das ist als embarazo zugleich die Hemmung und als diese die 
Schwängerung, der „Keim“ des Werdens aus dem Widerstand der Störung. Die hem
mende Frage wird auf einem Maultierrücken transportiert, sie kommt oder geht, sie 
bewegt sich auf einem Transportmedium, einem Fortbewegungsmittel. Die Hemmung 
hat ein dynamisches Moment, ist als Frage ein Moment der Bewegung, die das Gedicht 
als sich bildende Brücke vollzieht. Das Maultier als Medium der Frage hat eine Mission: 
die Verwandlung, das convertir, das auch ein alargar sein kann. Das Maultier als Träger 
der hemmenden Frage des Gedichtanfangs zum Brückenbau hat die Aufgabe, die 
Gärten in Nischen zu verwandeln.

42 Gerhard Poppenberg 



Wenn die Fluten zu Anfang die der anfänglichen Wasser sind und das Gedicht seine 
Entstehung mit der Erschaffung der Welt parallelisiert, dann sind die Gärten des An
fangs die des Paradieses; zugleich sind sie aber auch, wie die Wasser einfach Fluten 
sind, irgendwelche Gärten, die Gärten der Erde, der menschlichen Kultur. Der Garten 
markiert als bearbeitete Natur einen Beginn menschlicher Zivilisation, der Verwand
lung von Natur in Kultur durch Hortikultur und Ackerbau. Das wird hier vorausgesetzt. 
Die Gärten und ihre Kultur sind schon da, und das Gedicht verhält sich zu dieser Kultur, 
geht von ihr aus und verwandelt sie. Im Zusammenhang eines Gartens lassen die Ni
schen den, der mit spanischen Ohren hört, an Grabnischen denken. Die Mission des 
Gedichts ist die Verwandlung des Gartens in einen Totenacker. Der Ort der Brücke ist 
die Grabnische; dieser Ort hat seine Örtlichkeit in der Brücke als Übergang in den Tod. 
Die Mission des Gedichts ist, den Garten – auch den des Paradieses – in Totenacker zu 
verwandeln, das Paradies um die Grabnischen zu erweitern, um die Gräber als Frucht 
des Sündenfalls. Der kommt im Gedicht nicht so sehr als ursprungsmythisches Ereignis 
vor, sondern als beständig angesprochenes Unheil: als Verfall. Kultur bedeutet Ver
wandlung des Gartens in Totenacker, Hortikultur bedeutet Mortikultur.

In den Grabnischen gibt es wiederum Wasserwellen, so dass die Nischen zum 
Raum des Wassers werden, den das Gedicht durch die Brücke und als die Brücke zu 
überbrücken unternimmt. Brücke und Wasser gehen ineinander über; das Wasser wird 
als Welle zur Brücke; die Wasser des Anfangs werden zu Wassern des Endes, des letzten 
Übergangs. Deren Wellen sind selbst auch ein Übertragungsphänomen. Die Locken der 
Kinder gehen auf die Wellen über, bilden die Wellen des Wassers; es ist offenbar sei
nerseits eine Funktion des Brückenbaus, der sich als das Gedicht vollzieht. Durch die 
Brücke als Übergang werden die Wellen gebildet. Sie erst lässt das Wasser bedeutsam 
werden, zu den Wassern des Anfangs und Endes werden. Wasser und Brücke impli
zieren sich, werden durch- und miteinander, sind sich jeweils gegenseitig Medien. Die 
Wellen sind also künstlich, ein Produkt der Kunst, ebenso künstlich und ein Kunst
produkt wie das Gähnen des Atems Gottes am Anfang. Der Anfang, der hier in der Figur 
des Anfangs überhaupt angedeutet wird und mit dem sich das Gedicht in einer Par
allelaktion bildet, als den es sich ebenfalls konzipiert, wird folgerichtig zu einem 
künstlichen Anfang: zum Anfang der Kunst und durch die Kunst. Zu diesem Anfang 
wird er als Bezug auf das Ende des Lebens, als der Anfang des Tods und als Übergang in 
den Tod. Der Anfang des Gedichts bildet sich als Brückenbau des Übergangs zum Tod.

Als Unbekanntes und Unwesentliches ist der Tod keine ontologische Entelechie, 
nicht Grund und Zweck des Lebens. Mit einer sonderbaren Variante der modalen Be
stimmungen nennt Hegel den Tod „jene Unwirklichkeit“. Deshalb erfordert, „das Tote 
festzuhalten“, die „größte Kraft“. Sie liegt in einer Interferenz von Leben und Tod: „im 
Leben des Geistes“, das den Tod „erträgt und in ihm sich erhält“. Der philosophische 
Geist gewinnt „seine Wahrheit“, indem er „in der absoluten Zerrissenheit sich 
selbst findet“ und „dem Negativen ins Angesicht schaut und bei ihm verweilt. Dieses 
Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt“ (Hegel 1976, 36). Der dich
terische Geist findet nicht „sich selbst“ in der „absoluten Zerrissenheit“; die Artikulation 
„von Angesicht zu Angesicht“ mit dem absolut Anderen verändert ihn selbst. Er ‚kehrt‘ 

Die offene Metapher 43



das Negative des Tods nicht – nach Maßgabe des spekulativen Satzes – „in das Sein“ 
‚um‘. Die Zauberkraft der Dichtung erzeugt, was Lezama Lima die cantidad hechizada
nennt: den verhexten Teil, der nicht entelisch ist, sondern hypertelisch wird. Das „Un
mögliche“, das „auf das Mögliche einwirkt“, erzeugt ein „Mögliches im Unendlichen“; es 
eröffnet immer neue Möglichkeiten (Lezama Lima 1977b, 841). Die metaphorische Re
lation der Dichtung ist „die unendlichmachende Reflexion“, die den Geist „von sich 
selbst hinwegführt und ihn dadurch abhält, zu sich selbst zurückzukehren“ (Kierke
gaard 1976, 52).

Die Wellen, die das Spiel des Werdens und Vergehens in der Rhythmik von Gestalt 
und Ungestalt bilden, sind künstlich wie der Atem Gottes und wie das Spiel der Götter, 
das eben das Spiel von Werden und Vergehen ist. Das Spiel des Gedichts wird zum Spiel 
der Götter; das Gedicht spielt Gott. Der momentane Einstand der Störung als Moment 
der Gestaltbildung, der Rückfluss im Fließen des Wassers als Moment der Wellenbil
dung, dieser Einstand des Bilds ist im Fluss des Lebens der Tod. Er stellt das Leben als 
Frage. Der momentane Einstand gibt die Gestalt als Bild. Wenn der Tod der Einstand im 
Leben ist, ergibt er das Bild des Lebens: das Leben als Bild. Mit der Einsicht in Sterb
lichkeit und Tod ergibt sich das Bild als Medium des Übergangs, als Brücke zwischen 
Leben und Tod. Die Brücke gibt dann umgekehrt das Bild des Bilds. Auch deshalb muss 
die Brücke sich selbst bilden; sie ist das Selbstbild der Kultur als Überbrückung des 
Abgrunds zum Tod. Lezamas ursprüngliche Einsicht ist, den Ursprung des Bilds nicht 
aus dem Tod schlechthin, vielmehr aus dem Geist des Tods erkannt zu haben. Der ist 
wie das Gähnen Gottes; er entsteht als Geist aus der Einsicht in die Sterblichkeit. Bild 
und Geist zeigen sich als gleichursprünglich. Geist ist, so verstanden, das Medium der 
Bildung des Bilds; Bildung bedeutet, die Brücke in den Tod zu bauen.

Die Reihe der Kunstfiguren von Werden und Vergehen – Wellen, Atem Gottes, Spiel 
der Götter – wird um ein viertes Moment verlängert: die Muschel, die als ein Schall
instrument das Dorf mit Klang überzieht, mit einer Stimme, die Würfel wirft: rodadora 
de dados. Hier öffnet sich ein semantischer Abgrund. Im spanischen ist Würfel – dado
das Partizip Perfekt von dar – geben: das Gegebene. Der Würfelwurf ist die Gabe des 
Zufalls. Das ist er als rollende Stimme, una voz rodadora, als Klang der Muschel. Das 
Spiel der Wasserwellen ist zu Schallwellen geworden, die ihrerseits – una voz rodadora 
de dados – zu rollenden Würfeln werden. Das Verbaladjektiv rodador enthält phone
tisch und damit semantisch den dado – Würfel und weiter den dador, den Geber, ein 
anderes Wort für den Geber des Lebens überhaupt: Gott selbst. Der dador ist hier die 
Stimme der Muschel als würfelnde; die Gabe der Schöpfung – in der jüdisch-christli
chen Konzeption ist sie aus dem Wort Gottes entstanden – geht aus dem Zufallswurf der 
Würfel hervor. Der Schöpfer und der Zufall, dador und dado, bilden in der voz rodadora 
de dados eine Konstellation. Er würfelt also doch. Das ist aber kein Einwand gegen die 
Ordnung der Schöpfung, die als schlicht berechnete einfach öde und monoton wäre. Die 
Provokation der Schöpfung besteht gerade darin, den Zufallswurf der voz rodadora de 
dados zu integrieren. Das ist die Mission der Kunst.

Das Spiel der Wellen ist als Spiel der Götter zum Würfelspiel der Welt geworden. 
Das Rollen der Würfel folgt demselben Formgesetz wie das der Wellen. Der Würfelwurf 

44 Gerhard Poppenberg 



ergibt den Einstand der Zufallskonstellation als Bild. Dieses Bild hat eine zeitliche 
Dynamik. Die würfelnde Stimme wirft ebenfalls quinquenios, ergibt das Spiel der Zeit 
als rhythmisch gemessenen Zeitverlauf. Fünfjahresfristen bilden ein Zeitmaß, geben 
die Zeit als gemessene und als ein weiteres Kulturmoment. Das Gedicht bildet sich als 
Brücke, die das Bild des Lebens ausgehend vom Tod gibt. So misst es auch die Zeit, gibt 
das Bild der Zeit als Frist, die ebenfalls die Gabe des Zufalls ist.

Um die Ausführungen nicht übermäßig auszudehnen – das Gedicht umfasst ins
gesamt über hundert Verse – breche ich hier ab und verweise nur noch auf die im 
Folgenden eingeführte Glühbirne, die eine Replik des menschlichen Ingenieurs und 
seines Ingeniums auf das fiat lux des Schöpfungsbeginns ist. Mit der Lampe kommt 
auch ein sprechendes und handelndes Ich ins Spiel, das sich zu einem anderen Men
schen verhält, dergestalt aber, dass der andere als Toter angesprochen wird, auf dessen 
Gesicht sich das Ich wie auf eine Maske bezieht. Das ergibt zugleich das Szenario des 
Anfangs, die paradiesische Urszene, die allerdings zum einen als homoerotische zwi
schen dem Ich und einem Arbeiter, zum andern zwischen dem Ich und einem Toten, als 
Evokation des Toten stattfindet. Damit ist eine Konstellation eingeführt, die nur noch 
anzudeuten ist. Der homophile Eros ist für Lezama Lima nicht steril; er nennt ihn 
hypertelisch, da er das Telos der Fortpflanzung übersteigt. Derart Hypertelisches bildet 
das Kraftfeld einer Poetik der Auferstehung durch das Bild.

Die Rede vom poeta-pontifex wird deutlicher durch einen Bezug auf die Parallel
biographien Plutarchs. Lezama hat sich mehrfach auf die Biographie des Numa bezo
gen, der in vielfacher Hinsicht eine Gestalt des Übergangs war; in Ovids Metamorphosen
steht er am Übergang von der mythischen zur historischen Zeit. Nach Plutarch hat 
Numa das Amt des pontifex eingerichtet und war selbst der erste. Plutarch gibt einige 
Worterklärungen für pontifex; die gängigste sei, „dass der Name dieser Priester nichts 
anderes als Brückenmacher bedeute, und dass sie ihn von gewissen Opfern, die sie auf 
der Brücke verrichten mussten, und die für die heiligsten und ältesten gehalten wur
den, bekommen haben. […] Der Pontifex Maximus versieht die Stelle eines Auslegers 
und Erklärers in Religionssachen.“ Er ist Hierophant, Prophet und Exeget (Plutarch 
1799, 248 – 249). Lezama Lima hat die Ausführungen zur Gestalt des Priesterkönigs ernst 
genommen. Das Amt des pontifex hat heute der Dichter.

Das Gedicht über den Brückenbau bestimmt seine Mission. Deshalb handelt es von 
seiner eigenen Entstehung. Dabei wird deutlich: das Gedicht ist nicht, es wird, indem es 
sich in die Gestalt der Brücke auslegt. Es ist es selbst und seine eigene Exegese; die 
Brücke führt nicht wohin, als hypertelische führt sie hinaus, ist sie reine Exegese. So 
bildet sie einen Ort. Die erste Strophe artikuliert eine Reihe von Gegensatzpaaren: 
Anfang-Ende, Leben-Tod, Licht-Dunkel, Werden-Vergehen, Ich-Anderer; ihre Artikula
tion bildet den Rhythmus als die Form, in der die Gegensätze nicht immer schon in
einander übergegangen sind, sondern beständig übergehen. So bilden sie keine festen 
Oppositionspaare, bleiben aber gleichwohl gegensätzlich. Sie werden nicht aufgelöst 
oder aufgehoben, vielmehr in einem neutralen Raum, dem der Brücke, artikuliert. Das 
nennt Lezama Lima Bild. Es ist ein neutraler Raum, weil er nicht prägend auf die Ar
tikulation einwirkt; er lässt sie sich im Spiel von Gestalt und Ungestalt vollziehen, ohne 

Die offene Metapher 45



ihr eine bestimmte Form – weder der Anschauung noch des Denkens – aufzuprägen. 
Was sich dort ereignet, ergibt eine Konfiguration. Das Gedicht vollzieht diesen Prozess 
der Figuration als Übergang zwischen heterogenen Bereichen und es zeigt, wie es 
diesen Übergang vollzieht und so selbst wird. Es zeigt den poetischen Logos als Werden 
der Figuration. Der momentane Einstand der Figur gibt die Welt als Bild und Bedeu
tung.

In der poetischen Logik Lezama Limas ist sie – wie die Metapher vom Licht der 
Wahrheit oder der nackten Wahrheit – absolute Figur: lege soluta, losgelöst vom Gesetz 
des Eigensinns. In der Figur des Pferds und des zu reitenden Satzes nimmt er die Me
tapher als Transportmittel beim Wort und überführt sie in der Figur der Brücke in die 
Konfiguration eines Denkbilds. Als Übergang ist die Brücke die Metapher der Metapher 
und zugleich die Verwandlung ihrer überkommenen Konzeption. In der Linie der 
modernen Dichtung, die mit Lautréamont angedeutet wurde, wertet Lezama Lima die 
Art des Transports, seine Richtung und sein Ziel dergestalt um, dass die metaphorische 
Entelechie zur hyperbolischen Hypertelie wird. Das geschieht aber nicht einfach als 
arbiträre Entfesselung der traditionellen metaphorischen Bindung durch das Prinzip 
des Ähnlichen, es vollzieht sich vielmehr in der Rückbindung an die Öffnung dieser 
entelischen Ontologie, die das Christentum mit seinen leitenden theologischen Denk
figuren eingeführt und im Zuge seiner Geschichte entfaltet hat. Neben der Christologie 
ist das im poetologischen Denken Lezama Limas vor allem die Auferstehung.

Wenn die Figur die Gestalt der Bedeutung ist, bleibt die Frage, wie eine Konfigu
ration, ein Gefüge von Figuren zu verstehen ist. Allerdings stellt schon die Frage, was 
eine Figur bedeutet, vor kaum zu lösende Probleme. Was bedeutet die lachende Wiese? 
Bei rechtem Licht ist die Bedeutung des Bilds selbstverständlich; es versteht sich von 
selbst oder gar nicht. Das ist eine Frage des Organs, das einer hat oder nicht hat. Das 
Selbstverständliche ist das neutrale Feld, in dem die Figur sich artikuliert. Die Wiese 
lacht bedeutet selbstverständlich, dass sie lacht. Und die Artikulation von Werden und 
Vergehen bedeutet ebenso selbstverständlich, dass alle Dinge und wir selbst zuerst 
vergänglich sind. Selbstverständlich sterben wir, ja. Das Gedicht gibt dieses Bild des 
Lebens als Übergang in den Tod. Das ist selbstverständlich und bleibt doch auch voll
kommen unverständlich und unverstehbar. Eben das ist die Figuration des Bilds: die 
selbstverständliche Artikulation des Unverstehbaren.

Literatur
Aristoteles. 1998a. Peri hermeneias – Hermeneutik oder vom sprachlichen Ausdruck (Organon, Band 2).

Griechisch und Deutsch, hrsg. und übersetzt von Hans Günter Zekl, 96 – 151. Meiner.
Aristoteles. 1998b. Kategoriai – Kategorien (Organon, Band 2). Griechisch und Deutsch, hrsg., übersetzt von 

Hans Günter Zekl, 3 – 93. Meiner.
Aristoteles. 1998c. Analytikon hysteron – Zweite Analytik (Organon, Band 3/4). Griechisch und Deutsch, hrsg., 

übersetzt von Hans Günter Zekl, 311 – 523. Meiner.
Aristoteles. 1980. Rhetorik, übersetzt von Franz Günter Sieveke. Fink.

46 Gerhard Poppenberg 



Aristoteles. 1989. Metaphysik. Griechisch und Deutsch, hrsg. Horst Seidel, übersetzt von Hermann Bonitz, 
2 Bde. Meiner.

Aristoteles. 1959. Ars rhetorica: recognovit brevique adnotatione critica instruxit. Hrsg. William David Ross. 
Clarendon.

Aristoteles. 1982. Poetik, übersetzt von Manfred Fuhrmann. Griechisch und Deutsch. Reclam.
Benveniste, Émile. 1966. „La notion de ‚rythme‘ dans son expression linguistique“. In Problèmes de 

linguistique générale, Émile Benveniste, 1, 327 – 336. Gallimard.
Black, Max. 1983a [1954]. „Die Metapher“. In Theorie die Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 55 – 79. 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Black, Max. 1983b [1977]. „Mehr über die Metapher“. In Theorie die Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 

379 – 413. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Blanchot, Maurice. 1963 [1949]. Lautréamont et Sade. Minuit.
Blumenberg, Hans. 2013 [1960]. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Hrsg. Anselm Haverkamp. 

Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 2007 [1975]. Theorie der Unbegrifflichkeit. Hrsg. Anselm Haverkamp. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1979. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Schiffbruch mit Zuschauer, 

75 – 93. Suhrkamp.
Blumenberg, Hans. 1983. „Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit“. In Theorie die Metapher, hrsg. 

Anselm Haverkamp, 438 – 454. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Davidson, Donald. 1998 [1978]. „Was Metaphern bedeuten“. In Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm 

Haverkamp, 49 – 75. Suhrkamp.
Derrida, Jacques. 1972 [1971]. „La mythologie blanche. La métaphore dans le texte philosophique“. In 

Marges de la philosophie, Jacques Derrida, 247 – 325. Minuit.
Derrida, Jacques. 1987 [1978]. „Le retrait de la métaphore“. In Derrida, Jacques. 1987. Psyché. L’invention de 

l’autre, Jacques Derrida, 63 – 93. Galilée.
Eggs, Ekkehard. 2000. „Metapher“. In Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 5, hrsg. Gert Ueding, 

1099 – 1183. Niemeyer.
Fónagy, Iván. 1963. Die Metapher in der Phonetik. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des 

wissenschaftlichen Denkens. Mouton.
Goldmann, Luzia. 2019. Phänomen und Begriff der Metapher. Vorschlag zur Systematisierung der 

Theoriegeschichte. de Gruyter.
Haverkamp, Anselm (Hrsg.). 1983. Theorie der Metapher. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Haverkamp, Anselm (Hrsg.). 1998. Die paradoxe Metapher. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm. 2002. Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz. Suhrkamp.
Haverkamp, Anselm. 2007. Metapher. Die Ästhetik in der Rhetorik. Fink.
Haverkamp, Anselm. 2015. Marginales zur Metapher. Poetik nach Aristoteles. Kadmos.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1976 [1807]. Phänomenologie des Geistes, hrsg. Eva Moldenhauer und Karl 

Markus Michel. Suhrkamp.
Heidegger, Martin. 1972 [1927]. Sein und Zeit. Niemeyer.
Hetzel, Andreas. 2021. „Metapher, Metaphorizität, Figurativität“. In Handbuch Literatur & Philosophie, hrsg. 

Andrea Allerkamp und Sarah Schmidt, 125 – 136. de Gruyter.
Kant, Immanuel. 1975a [1768]. „Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume“. In 

Immanuel Kant. Werke in zehn Bänden: Vorkritische Schriften bis 1768, hrsg. Wilhelm Weischädel, Bd. 2, 
991 – 1000. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel. 1975b [1786]. „Was heißt sich im Denken orientieren?“. In: Kant, Immanuel. Werke in zehn 
Bänden: Schriften zur Metayphysik und Logik, hrsg. Wilhelm Weischädel, Bd. 5, 265 – 283. 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel. 1975c [1790, 1793]. Kritik der Urteilskraft. In: Kant, Immanuel. Werke in zehn Bänden: Kritik 
der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, hrsg. Wilhelm Weischädel. Bd. 8, 171 – 620. 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Die offene Metapher 47



Kierkegaard, Søren. 1976. Die Krankheit zum Tode (1849). In: Kierkegaard, Søren. Die Krankheit zum Tode und 
anderes, hrsg. von Hermann Diem et al., 23 – 177. dtv.

Konersmann, Ralf (Hrsg.). 2007. Wörterbuch der philosophischen Metaphern. Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft.

Lautréamont (Isidore Lucien Ducasse). 1963. Œuvres complètes. Les Chants de Maldoror. Poésies. Lettres, 
hrsg. von Maurice Saillet. Librairie Générale Française.

Lautréamont (Isidore Lucien Ducasse). 2004. Die Gesänge des Maldoror, übersetzt von Ré Soupault. 
Rowohlt.

Lezama Lima, José. 1977a [1958, 1970]. „Preludio a las eras imaginarias“. In: José Lezama Lima. La cantidad 
hechizada. UNEAC. In: José Lezama Lima. Obras completas: Ensayos, cuentos, Bd. II, 797 – 820. Aguilar.

Lezama Lima, José. 1977b [1960, 1970]. „A partir de la poesía“. In: José Lezama Lima. La cantidad hechizada.
UNEAC. In: José Lezama Lima. Obras completas: Ensayos, cuentos, Bd. II, 821 – 843. Aguilar.

Lezama Lima, José. 1981 [1968]. „Sobre poesía“. In: José Lezama Lima. Imagen y posibilidad, hrsg. Ciro 
Bianchi Ross, 126 – 130. Letras Cubanas.

Lezama Lima, José. 1999 [1941]. „Un puente, un gran puente“. In: José Lezama Lima. Enemigo rumor. In: 
José Lezama Lima. Poesía completa, hrsg. von César López, 84 – 87. Alianza.

de Man, Paul. 1983 [1978]. „Epistemologie der Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm 
Haverkamp, 414 – 437. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Nietzsche, Friedrich. 1973 [1873]. „Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn“ (1873). In: 
Friedrich Nietzsche. Werke. Kritische Gesamtausgabe, hrsg. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 
III,1, 367 – 384. De Gruyter.

Friedrich Nietzsche. 1974. Nachgelassene Fragmente. Herbst 1884–Herbst 1885, in: Friedrich Nietzsche. Werke. 
Kritische Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. VII, 3. De 
Gruyter.

Ovid. 1990. Metamorphosen. In deutsche Hexameter übertragen und herausgegeben von Erich Rösch. 
Mit einer Einführung von Niklas Holzberg. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Paul, Jean. 1980. Vorschule der Ästhetik. In: Jean Paul. Sämtliche Werke, Bd. I, 5, 7 – 456. Hanser.
Platon. 2012. Theätet. Deutsch und Griechisch, hrsg. Ekkehard Martens. Reclam.
Plutarch. 1914. Lives, Volume I: Theseus and Romulus. Lycurgus and Numa. Solon and Publicola, übersetzt 

von Bernadotte Perrin. Harvard UP.
Plutarch. 1799. „Numa“. In: Plutarch. Vergleichende Lebensbeschreibungen, übersetzt von Johann Friedrich 

Salomon Kaltwasser, 225 – 283. Keil.
Poppenberg, Gerhard. 1993. „Die Metapher und das Unbekannte“. In: Gerhard Poppenberg. Ins 

Ungebundene. Über Literatur nach Blanchot, 174 – 184. Niemeyer.
Poppenberg, Gerhard. 2009a. „Vom Pathos zum Logos. Überlegungen zu einer Theorie figurativer 

Erkenntnis“. In: Was ist eine philologische Frage? hrsg. Jürgen Paul Schwindt, 160 – 191. Suhrkamp.
Poppenberg, Gerhard. 2009b. „Europas Weg nach Westen. Zu Góngoras Aufnahme des Europamythos in 

den Soledades“. In: Europa – Stier und Sternenkranz. Von der Union mit Zeus zum Staatenverbund, hrsg. 
Almut-Barbara Renger und Roland Alexander Ißler, 183 – 196. V&Runipress.

Poppenberg, Gerhard. 2012. „ins Freie. Probleme figurativer Sprache nach Rousseau und de Man“. In: 
Paul de Man. Allegorien des Lesens II. Die Rousseau-Aufsätze, übersetzt von Sylvia Rexing-Lieberwirth, 
hrsg. Gerhard Poppenberg, 271 – 346. Matthes & Seitz.

Quintilianus, Marcus Fabius. 1988. Institutionis oratoriae libri XII / Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, 2 
Bde., hrsg. und übersetzt von Helmut Rahn. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Richards, Ivor Armstrong. 1983 [1936, 1964]. „Die Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm 
Haverkamp, 31 – 52. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Rolf, Eckard. 2005. Metapherntheorien. Typologie, Darstellung, Bibliographie. De Gruyter.
Rorty, Richard. 1998 [1987]. „Ungewohnte Geräusche: Hesse und Davidson über Metaphern“ (1987). In: 

Die paradoxe Metapher, hrsg. Anselm Haverkamp, 107 – 122. Suhrkamp.

48 Gerhard Poppenberg 



Stemmer, Peter. 1983. „Perichorese. Zur Geschichte eines Begriffs“. In: Archiv für Begriffsgeschichte, 27: 
9 – 55.

Weinrich, Harald. 1983 [1963]. „Semantik der kühnen Metapher“. In: Theorie der Metapher, hrsg. Anselm 
Haverkamp, 316 – 339. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Wittgenstein, Ludwig. 1982 [1921]. Tractatus logico-philosophicus. Suhrkamp.

Die offene Metapher 49




	Gerhard Poppenberg
	Die offene Metapher
	1
	2
	3
	4
	5
	6
	Literatur


