
6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der 
umliegenden Texte – mit einer Einleitung zum 
methodischen Vorgehen

Im Folgenden werden die 27 Miniaturen des Gebetbuches der Margaretha von Kappel 
in der chronologischen Ordnung ihres Vorkommens einzeln betrachtet. Ein zentrales 
Anliegen dieses Kapitels (II, 6) ist es, die Verhältnisse von Text und Bild sowohl in for
maler als auch in inhaltlicher sowie struktureller Hinsicht zu beschreiben.

Die Einzelanalysen geben zunächst das ›Format‹ der entsprechenden Miniatur an 
und beschreiben das ›Layout‹ der einzelnen (Text-)Bild-Seiten beziehungsweise der 
Doppelseiten. Auf die formal-kompositorische Einbettung folgt jeweils eine kurze 
›Bildbeschreibung‹, welche den Inhalt der Federzeichnung komprimiert wiedergibt. 
Sofern diese bekannt sind, werden weiterhin die dem Bildmotiv zugrundeliegenden 
(biblischen) ›Referenztexte‹ angegeben.

Darüber hinaus gilt es, ›ikonographische Traditionen‹ herauszustellen und die 
Verhältnisse zu konkreten, identifizierten ›Bildvorlagen‹ zu diskutieren. Sofern für 
Miniaturen – auf der Grundlage bisheriger Forschungsergebnisse oder eigener Re
cherchen – hinsichtlich des gesamten Bildformulars oder einzelner Motive und Figu
ren aussagekräftige Ähnlichkeiten zu anderen Bildzeugnissen nachgewiesen werden 
können, werden diese in die Einzeluntersuchungen miteinbezogen. Die Federzeich
nungen werden mit den potenziellen Vorlagen verglichen und Gemeinsamkeiten so
wie Differenzen oder Neuakzentuierungen aufgezeigt und analysiert.

Für zwölf exemplarisch ausgewählte Miniaturen erfolgt im Anschluss eine ›Analy
se und Interpretation‹ augenfälliger Bildinhalte. Jene bezieht mitunter die ikonogra
phische Tradition, die Bildvorlage und die biblischen Grundtexte mit ein. Dies ge
schieht, da es von Bedeutung ist, ob augenfällige Bildinhalte von ikonographischen 
Traditionen, der Bildvorlage oder dem biblischen Quelltext abweichen und wie diese 
Abweichungen jeweils zum Beispiel im Hinblick auf eine veränderte Bildwirkung 
oder gezielte Rezeptionslenkung erklärt werden können. Eingehender untersucht 
werden die Miniaturen ›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ (S. 13), ›Ver
kündigung‹ (S. 62), ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72), ›Geburt Christi‹ (S. 78), ›Ma
ria im Wochenbett‹ (S. 87), ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89), ›Sün
denfall‹ (S. 139), ›Christus segnet die Welt – Göttliche Vorsehung‹ (S. 214), ›Einzug in Je
rusalem‹ (S. 332), ›Monstranz und Eucharistie‹ (S. 562), ›Jüngstes Gericht‹ (S. 577) und 
›St. Stephan – Einsegnung der ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594). Diese zwölf Mi
niaturen, darunter sechs Miniaturen aus dem Weihnachtsfestkreis, drei aus dem Os
terfestkreis, zwei aus der restlichen Zeit im Jahreskreis und das Schlussbild, wurden 
deshalb exemplarisch ausgewählt, weil an ihnen konzeptionelle Überlegungen hinter 
der Auswahl und dem Umgang mit Bildern im Gebetbuch augenscheinlich werden. 
Zudem zeigen sie die Besonderheiten der Gesamtkompilation nicht zuletzt auch des

Open Access. © 2026 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.  
https://doi.org/10.1515/9783111577173-007



halb auf, weil es sich bei den ausgewählten Darstellungen zu einem großen Teil um 
seltene Bildmotive oder Neuschöpfungen handelt.

Im Weiteren gilt es, das jeweilige ›inhaltlich-thematische Verhältnis‹ zwischen 
den analysierten Miniaturen und den sie unmittelbar umgebenden Texten herauszu
arbeiten. Die Verhältnisse der weiteren Federzeichnungen zu den umliegenden Tex
ten werden komprimiert dargelegt. Die Analysen der Texte und Text-Bild-Beziehun
gen diskutieren auch die pragmatischen Funktionen der Miniaturen, indem danach 
gefragt wird, wie das entsprechende Bild seine (meditative) Wirkung im Zusammen
hang mit dem Text jeweils erzielt.

Auf der Basis der vorherigen Beobachtungen kann festgestellt werden, welche 
›strukturelle Funktion‹ die 27 Einzelbilder jeweils übernehmen, ob ihnen also als 
Scharnierbild eine Scharnierfunktion zukommt, sie als Titelbild primär eine struktu
rierende Funktion innehaben oder sie als in den Textfluss integrierte Miniaturen er
scheinen.⁵⁹⁹ Im Zusammenhang mit der strukturellen Funktion ist es insbesondere 
von Bedeutung, ob die Miniaturen Rückwirkungen auf das Textverständnis hervorru
fen, indem sie gewisse Textinhalte fokussieren, isolieren oder ergänzen.

Im Rahmen derjenigen Einzelanalysen, in welchen nicht eingehend auf die Bilder 
und die umliegenden Texte eingegangen werden konnte, sei zumindest auf ›besonde
re Merkmale‹ der Miniatur oder des Verhältnisses zwischen Bild und Text hingewie
sen, sofern solche auszumachen sind.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis

6.1.1 Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann

Die erste Miniatur des Bilderzyklus (S. 13, siehe Abb. 2) zeigt Gottvater, Christus als 
Schmerzensmann mit den Werkzeugen seines Martyriums (Arma Christi) und bluten
den Wunden sowie die Taube als Symbol des Heiligen Geistes.

Format und Layout: Die Darstellung misst 103 mm × 79 mm (H × B) und nimmt circa 
drei Viertel des Schriftspiegels der Rectoseite ein. Sie ist in die Textkompilation zum 
ersten Adventssonntag integriert. An ihren unteren Bildrand schließen vier Textzeilen 
an.

Bildbeschreibung: Am linken Bildrand ist – die gesamte Bildhöhe einnehmend – 
Gottvater dargestellt. Er trägt ein blaugraues, gesäumtes Untergewand sowie einen ro
ten Mantel mit grünem Innenfutter. Auf dem mit dunklem Haar und Bart ausgestatte
ten Haupt ruht – als Symbol der gleichermaßen geistlichen und weltlichen Macht Got

��
599 Für eine ausführliche Beschreibung und Definition der Bildfunktionen siehe II, 5.3.2.

180 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



tes – eine hohe goldene Krone, umgeben von einem oblongen, goldenen Kreuznim
bus.⁶⁰⁰ Als weiteres Herrschaftssymbol ist zwischen dem unteren Bildrand und den 
Füßen Gottvaters eine kreuzbekrönte Weltkugel dargestellt. Die rechte Hand Gottva
ters greift den unteren linken Mantelsaum, wodurch das rote Kleidungsstück den Kör
per augenfällig umwickelt. Der auf Brusthöhe vor dem Körper ausgestreckte rechte 
Zeigefinger deutet auf den Schmerzensmann, welchen Gottvater mit seiner Linken un
ter der rechten Achsel hält. Christus hat einzig einen weißen Lendenschurz umgebun
den und trägt – ebenso wie Gottvater – einen dunklen Bart. Sein rechter Arm ist ange
winkelt und die Hand liegt auf der blutenden Seitenwunde, welche sie zugleich an
zeigt. Die Linke hält Geißel und Rute. Aus den Wundmalen seines Martyriums an der 
Seite, den beiden Füßen, Händen sowie dem Kopf quellen rote, üppig aufgetragene 
Blutstropfen hervor. Die Knie sind eingeknickt, die Augen geschlossen und das Haupt – 
in Richtung Gottvaters – zur rechten Schulter geneigt. Zu den Füßen des Gottessohnes 
liegt das Holzkreuz diagonal auf dem Boden. An den Nagellöchern des Querbalkens 
zeigen sich Blutstropfen Christi. Am rechten Bildrand ist die Geißelsäule mit einem ge
flochtenen Strick dargestellt. Über dem Haupt Christi schwebt der Heilige Geist als 
weiße Taube mit ausgebreiteten Flügeln. Sowohl Gottvater als auch der Heilige Geist 
tragen Kreuznimben und sind gänzlich von goldenen Strahlenkränzen umgeben, wäh
rend die Christusfigur lediglich an der rechten, dem Vater zugeneigten Gesichtshälfte 
zarte Strahlen aufweist. In der unteren Bildhälfte zeigt sich der äußerst rudimentär 
gequaderte Boden, der ein Fünftel des Bildhintergrundes einnimmt. Daran schließt 
ein blauer, unregelmäßig kolorierter und partiell grau gepunkteter Hintergrund an. 
Die Darstellung ist in zwei rechteckige, rosafarbene Rahmenleisten mit violetten Kon
turen eingefasst, welche von der Weltkugel und den Blutstropfen Jesu übertreten wer
den.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Da es sich bei der vorliegenden Federzeichnung um eine simultane 
Darstellung verschiedener Bildmotive handelt, kann keine einzelne Referenzquelle 
bestimmt werden. Die biblischen Grundlagen, auf welche sich die »Vorstellungen und 
Gefühle, die mit der Veranschaulichung des ›Schmerzensmannes‹ verbunden waren« 
stützen, hat R����� B������� bereits ausführlich dargelegt.⁶⁰¹

��
600 Zum Attribut der Krone als göttliches und weltliches Herrschaftszeichen siehe H��� [u.a.], Krone 
(1970), Sp. 659–661.
601 B�������, Darstellungen des Erlösers (2003), S. 194. Nach B������� hat die Veranschaulichung des 
Schmerzensmannes neben den Passionserzählungen der Evangelisten insbesondere folgende bibli
sche Grundlagen (vgl. ebd.): Iob 16, 7–18; Ps 22; Is 53; Lam 1, 12 und Lam 1, 3 (sowie einzelne Verse in 
Kap. 3); die Herrenworte über den panis vivus in Io 6; Rm 8, 17; 2 Cor 5, 15 und 21; Phil 3, 10 und 11; 2 
Tim 2, 12; 1 Pt 2, 24; Hbr 9, 28 und 13,12.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 181



Ikonographische Tradition: Die Miniatur repräsentiert den spätmittelalterlichen 
Bildtypus der sogenannten ›Pitié-de-Nostre-Seigneur‹, in dem zentrale Motive der En
gelpietà sowie der Marienklage zu einer Darstellung verschmelzen.⁶⁰² Im Gegensatz 
zur Engelpietà⁶⁰³ wird der Körper Christi anstatt von einem oder mehreren Engeln 
von Gottvater gehalten; und anders als in der Marienklage⁶⁰⁴ fehlt hier das Klagemo
tiv, an dessen Stelle die Vorführung des Schmerzensmannes »in der Summe seines 
Leidens«⁶⁰⁵ tritt. Dieser erscheint in der Tradition des geopferten Gottessohnes als Zu
sammenfassung der gesamten Passion und gilt als zeitenthobene Darstellung des zu
gleich toten und lebendigen Christi.⁶⁰⁶ Auf das Paradoxon in den Darstellungen des als 
Mensch verstorbenen Gottes hat unter anderem B������ hingewiesen.

Das Bild stellt einen Menschen dar, an dem die Spuren menschlichen Schicksals erscheinen. Zu
gleich muß es darüber hinaus auf das prima facie nicht darstellbare Verständnis dieses Men
schen als Gott verweisen, der als solcher gar nicht hat sterben können. […] Das eine Paradoxon, 
die Verbindung von Tod und Leben, resultiert aus dem anderen, größeren Paradoxon, das in der 
Verbindung von Gott und Mensch in einer Person gedacht wird.⁶⁰⁷

Der vorliegende Typus unterscheidet sich in mehrfacher Hinsicht von anderen gängi
gen Dreifaltigkeitsdarstellungen wie beispielsweise dem hochmittelalterlichen Bildtyp 
des Gnadenstuhls.⁶⁰⁸ Er löst die symmetrische Bildkomposition des Gnadenstuhls auf, 
indem Gottvater selbst den leidenden Leib Christi ›seitlich‹ neben sich hält, anstatt 
ihn am Kreuz hängend und im Vollzug seines Opfers ›vor‹ sich darzubieten.⁶⁰⁹ Über
dies erscheint die Christusfigur hier eben nicht als Gekreuzigter, sondern entspricht 
dem spätmittelalterlichen Bildmotiv des Schmerzensmannes (›imago pietatis‹).⁶¹⁰ Als 

��
602 Vgl. F�������� [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 436 sowie A�������, Die Darstellung der Trinität 
(2009), bes. S. 64–66. Zum ähnlich aufgebauten Bildmotiv des Gnadenstuhls siehe u.a. L��������, Gna
denstuhl und Trinität (2015).
603 Zur Engelpietà siehe ��� ��� O����, Engelpietà (1967).
604 Vgl. F�������� [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 436.
605 Ebd.
606 Zur Gleichzeitigkeit des toten und lebendigen Gottes siehe u.a. B������, Bild und Publikum (1981), 
bes. S. 12 sowie B�������, Darstellungen des Erlösers (2003), bes. S. 199.
607 B������, Bild und Publikum (1981), S. 12.
608 Zur Bildschöpfung des Gnadenstuhls siehe: F�������� [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 435 f.: »Als 
Gnadenstuhl bezeichnet man die Darstellung Gottvaters, der, gewöhnlich thronend, den gekreuzigten 
Christus vor sich hält […]; beide Hände stützen die Kreuzesbalken, der Leib Christi ist meist in kleine
rem Maßstab als Gottvater wiedergegeben. Die Taube schwebt in der Senkrechten zwischen den Häup
tern Gottvaters und Christi oder geht aus dem Munde des Vaters hervor. – Der Gnadenstuhl, dessen Be
nennung nicht sicher nachweisbar ins 15. Jh. zurückgeht, ist seit der 1. H. 12. Jh. in der deutschen und 
französischen Kunst – etwa gleichzeitig – bekannt […] und bleibt bis zum 18. Jh. fast unverändert«.
609 Vgl. ebd., Sp. 436.
610 Zum Bildtypus des Schmerzensmannes (›imgao pietatis‹) siehe u.a. B�������, Darstellungen des 
Erlösers (2003), bes. S. 192–212; M�������, Schmerzensmann (1972); S�����, Schmerzensmann (2018), 
bes. S. 7–25 sowie Z���������, »Schmerzensmann« (1997).

182 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



(Kenn-)Zeichen der einzelnen Passionsstationen aber auch der Passion als Ganzer 
werden der Darstellung des Schmerzensmannes die Leidenswerkzeuge (Arma Christi) 
beigegeben. Die Verbindung von Schmerzensmann und Arma Christi, wie sie in der 
ersten Miniatur des Gebetbuches vorliegt, ist häufig anzufinden.⁶¹¹ Darüber hinaus 
wird das Motiv der ›imago pietatis‹ regelmäßig mit anderen Bildthemen kombiniert.⁶¹²

Darstellungen des Schmerzensmannes und der Arma Christi zählen zu den belieb
testen Andachtsbildmotiven der spätmittelalterlichen Bild-Christologie. Sie sind in der 
Regel mit besonderen Ablässen verbunden, »sodass ihre Verehrung durchaus in Er
wartung einer ganz konkreten Belohnung […] vollzogen wurde«.⁶¹³

Bildvorlage: Die Federzeichnung weist augenfällige Übereinstimmungen mit einem 
Kupferstich aus dem Spätwerk des Meisters der Berliner Passion auf (siehe Abb. 3).⁶¹⁴
Da von diesem Stich eine beinahe identische Kopie aus der Hand des anonymen Meis
ters der Marter der Zehntausend existiert (siehe Abb. 4),⁶¹⁵ gilt es genauer zu prüfen, 
welcher der beiden Stiche als Vorlage für die Miniatur im Gebetbuch der Margaretha 
gedient haben könnte.

Die Kopie des originären Stiches unterscheidet sich lediglich in Details von ihrem 
Vorbild: Der Strahlennimbus Christi fehlt in der Nachahmung. Weiterhin weist das 
Kreuz auf der Weltkugel in der linken unteren Bildecke in der Kopie eckige anstatt 
der abgerundeten Enden des Originals auf. Im Unterschied zum originären Stich 
nimmt der gequaderte Fußboden der Kopie deutlich weniger (Bild-)Raum ein. Er 
reicht nur minimal über den Mantelsaum Gottvaters und nicht über die Weltkugel 
und das zu den Füßen Christi liegende Kreuz hinaus.⁶¹⁶ Der augenfälligste Unterschied 
zwischen der Nachahmung und dem Original besteht darin, dass die Kreuzigungsmale 
Christi, mit Ausnahme der Seitenwunde, im Stich des Meisters der Marter der Zehn
tausend fehlen.

Insgesamt präsentiert der kopierte Stich ein technisch sowie künstlerisch deutlich 
weniger versiertes Erscheinungsbild. Der Abschluss des Fußbodens ist uneben, die Fi
guren weisen sichtlich gröbere, unbeholfenere Züge auf; die Faltenwürfe wirken starr 
und der gesamte Bildraum mitsamt seinen einzelnen Bildelementen weniger plas

��
611 Zu den sog. ›Arma Christi‹ siehe S������, Arma Christi (1977), S. 177–208.
612 Vgl. u.a. S�����, Schmerzensmann (2018), bes. S. 7–25 sowie auch H����, Der Schmerzensmann 
(2009).
613 D�����������, Christus als Schmerzensmann (2004), S. 201. Siehe hierzu auch B������, Bild und 
Kult (1990), S. 462. Zum Bildnis des gestorbenen Gottes (imago pietatis) siehe B������, Bild und Publi
kum, bes. S. 53–68; zu Darstellungen der Arma Christi als einem der wesentlichen Bildmotive spätmit
telalterlicher Andachtsbilder S������, Arma Christi (1977).
614 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), Nr. 77, S. 19 und S. 114 sowie C������, Hs. 
Nr. 43.1.55 (2014), S. 253. Zum Meister der Berliner Passion siehe II, 5.4.1.
615 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), Nr. 82, S. 403.
616 Vgl. ebd., S. 403.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 183



tisch. Im Vergleich mit den beiden Stichen fällt weiterhin auf, dass das Schriftband, 
welches in beiden Stichen die Minuskellegende ›p[ro]p[ri]o filio non peperci‹ (ich habe 
meinen eigenen Sohn nicht verschont) aufweist, in der Miniatur des Gebetbuches 
fehlt. Diese Auslassung ist deshalb bedeutungsvoll, weil mit ihr der Text als zentrales 
und hervorgehobenes Motiv im Bild des Gebetbuches entfällt und die Medienkombi
nation von Schrift und Bild zugunsten einer rein bildlichen Darstellung aufgelöst 
wird. Überdies betont der als Ich-Rede verfasste lateinische Text der beiden Stiche die 
Opfergabe Gottes. Durch die Tilgung des Schriftbandes in der Miniatur des Gebetbu
ches wird nicht nur die Medienkombination aufgelöst, sondern auch der explizite Ver
weis auf die Opfergabe aufgehoben. Dies führt zu einer Neuakzentuierung des Bildin
haltes, in welchem nun nicht mehr das Opfer Gottes, sondern die Opfergabe des 
menschgewordenen, zugleich toten und lebendigen Christi ins Zentrum rückt. Die Fi
gur des schmerzensreichen Erlösers wurde insbesondere im Spätmittelalter zur »Zen
tralfigur der katholischen Bild-Christologie«.⁶¹⁷ Mit der Verehrung Christi als schmer
zenreicher Erlöser in der Gestalt des Opfers, nicht des Herrschers, geht zugleich die 
Konzentration auf dessen menschliche Natur statt der göttlichen einher.⁶¹⁸ Auf diesen 
Aspekt wird an späterer Stelle weiter eingegangen.

Neben der Auslassung des Schriftbandes stechen im direkten Vergleich der Minia
tur des Gebetbuches mit den beiden Kupferstichen insbesondere die Umgestaltung 
der göttlichen Strahlen und Strahlenkränze sowie die Ergänzung der Blutstropfen 
Christi hervor. In beiden Stichen ist der Heilige Geist mit einem halben Strahlenkranz 
unterhalb der Flügel ausgestattet. Im Stich des Meisters der Berliner Passion weist die 
Christusfigur außerdem einen Strahlennimbus auf, der in der Kopie fehlt. Darüber hi
naus sind in beiden Stichen keine weiteren Strahlenkränze enthalten. Demgegenüber 
werden in der Miniatur des Gebetbuches sowohl Gottvater als auch der Heilige Geist 
gänzlich von augenfälligen Strahlenkränzen umschlossen, wohingegen Christus kei
nen Strahlennimbus trägt. Das charakteristische Symbol der Göttlichkeit Christi wird 
nicht in die Miniatur des Gebetbuches übertragen. Gleichzeitig treten die die mensch
liche Natur des Gottessohnes symbolisierenden Wundmale durch den üppig ergänzten 
Blutfluss unverkennbar hervor. Im Unterschied zur Miniatur des Gebetbuches sind in 
den beiden Stichen weder die Wundmale Christi noch die Nagellöcher des Kreuzes 
durch Blutstropfen gekennzeichnet. Überhaupt enthalten beide Stiche keine Anzei
chen des Blutes Christi.

Trotz der augenfälligen Abweichungen zwischen der Nachahmung und dem Ori
ginal lässt sich für die Miniatur im Gebetbuch nach wie vor keine eindeutige Bildvor
lage bestimmen, denn die Federzeichnung enthält sowohl Elemente des Originals als 
auch der Kopie. Ähnlich wie im Stich des Meisters der Marter der Zehntausend nimmt 
der gequaderte Fußboden der Miniatur deutlich weniger Raum ein als derjenige des 

��
617 D�����������, Christus als Schmerzensmann (2004), S. 203.
618 Vgl. ebd., S. 204.

184 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



originalen Kupferstichs. Ferner fehlt der Strahlennimbus Christi sowohl in der Kopie 
als auch in der Federzeichnung. Andererseits verbinden die offensichtlich abgerunde
ten Enden des Kreuzes auf der Weltkugel und insbesondere ihr plastisches Erschei
nungsbild die Federzeichnung augenscheinlich mit dem originalen Stich. Selbiges gilt 
für die Darstellung der Kreuzigungsmale Christi an Händen und Füßen, die in der Ko
pie fehlen. Überdies weist die Gestaltung der Krone Gottvaters in der Federzeichnung 
deutlichere Ähnlichkeiten zu der des originalen Stiches auf.

Das Ergebnis der Bildvergleiche ermöglicht keine eindeutige Aussage darüber, 
welcher der beiden Stiche tatsächlich als Vorlage für die Miniatur im Gebetbuch der 
Margaretha gedient hat. Der Bildaufbau ist in beiden Stichen mit dem der Miniatur 
identisch und beide Stiche weisen sowohl Übereinstimmungen mit der Federzeich
nung als auch Abweichungen von ihr auf. Allerdings haben die Vergleiche aufgezeigt, 
dass die Umgestaltungen und Neuakzentuierungen gegenüber den Vorlagen einer ab
sichtsvollen Strategie folgen, gezielt die – im textuellen Kontext des Bildes betonte – 
menschliche Natur Christi darzustellen. Mithilfe der Ergänzung der Strahlenkränze 
erzeugt der Maler zudem einen markanten Kontrast zwischen der Göttlichkeit Gottva
ters sowie des Heiligen Geistes und der hervorgehobenen Menschlichkeit der Christus
figur.

Analyse und Interpretation: Christus ist im Alter seines Kreuztodes und ›noch‹ in 
seiner menschlichen Natur dargestellt. Zwar neigt er sich der Göttlichkeit des Vaters 
entgegen, jedoch ist der blutende und leidende (menschliche) Körper räumlich den 
Geißelwerkzeugen und dem Martyrium zugewandt. Einzig die feinen Strahlen an der 
rechten, zum Vater geneigten Gesichtshälfte lassen seine Göttlichkeit erahnen. Sein 
Körper erscheint tot, aber dennoch zu Bewegungen fähig, die in einem Widerspruch 
zu »den für Menschen geltenden biologischen oder physikalischen Naturgesetzen«⁶¹⁹
stehen. Er steht weitgehend selbständig, hält Rute und Geißelwerkzeug fest verschlos
sen in seiner linken Hand und deutet mit der rechten auf die Seitenwunde. Das Motiv 
dieses lebenden Toten dient der gleichzeitigen Veranschaulichung der menschlichen 
und göttlichen Natur Christi, die in der Darstellung des sowohl toten als auch lebendi
gen Gottessohnes, des zeitlosen Erlösers, zum Ausdruck gelangt.

Der Schmerzensmann ist aus dem historischen Zusammenhang der Passion he
rausgelöst und erscheint als zeitenthobene Allegorie der Passion.⁶²⁰ Gemeinsam mit 
den im Bild enthaltenen Arma Christi und ihrer semiotischen Funktion bietet er je
doch zugleich eine Vorschau auf die Passion. Wie beim Motiv des Schmerzensmannes 
handelt es sich bei dem der Arma Christi nicht um eine bloße Darstellung der einzel
nen Passionswerkzeuge, sondern um ein Inbild der Passion als Ganzer. Die einzelnen 

��
619 B�������, Darstellungen des Erlösers (2003), S. 201.
620 Vgl. ebd., S. 202.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 185



Werkzeuge dienen einerseits der Erinnerung der Passion und sind andererseits Zei
chen der Erlösung.⁶²¹

Eine ähnliche Vorankündigung macht der augenfällige Zeigegestus Gottvaters. In
dem dieser auf die Gestalt des Schmerzensmanns deutet, kann der Zeigegestus als 
Vorausschau der Zukunft des Sohnes interpretiert werden, die an der Gestalt des 
Schmerzensmannes und den Arma Christi ersichtlich wird.

Die Miniatur vereint ungleichzeitige Momente der Heilsgeschichte in einer simul
tanen Darstellung. Als Vorausschau des Schicksals Christi repräsentiert die Darstel
lung den göttlichen Heilsratschluss. Weiterhin stellt das Motiv des Schmerzensmannes 
sowohl die menschliche Natur Christi seit dessen Menschwerdung als auch die Gött
lichkeit des toten Erlösers dar. Insofern mit der Passion Christi eine Aktualisierung 
des göttlichen Heilsplans erfolgt, wird der im Bild dargestellte göttliche Heilsrat
schluss durch die Allegorie der Passion in der Situation des Bildes bereits aktualisiert.

Die künstlerische Aufgabe [des Bildthemas] bestand in darstellender Glaubhaftmachung der 
durch die Passion erfolgten Aktualisierung des göttlichen Heilsratschlusses, eine Aktualisierung, 
an der Menschen, der Gottmensch und der dreieinige Gott beteiligt waren.⁶²²

In der Federzeichnung wird mit der Darstellung der Dreifaltigkeit in der Gestalt Gott
vaters, der das Schicksal seines Sohnes vorausdeutet, des Heiligen Geistes und Christi 
als Schmerzensmann nicht die Wiedervereinigung der drei göttlichen Personen im 
Himmelreich, sondern der göttliche Ratschluss als Voraussetzung der Passion und sei
ne Aktualisierung durch die Vorschau auf die Passion fokussiert. Mit der Entsendung 
des Heiligen Geistes macht der göttliche Ratschluss das Martyrium Christi, an dessen 
Ende die Erlösung der Menschheit durch den Opfertod steht, erst unausweichlich.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Das Bild ist in die Kom
pilation paraliturgischer Texte zum ersten Adventssonntag (S. 4–15) eingebettet, die 
sich aus Übersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, einer volks
sprachigen Predigt, welche die Sehnsucht nach der Ankunft des Herrn thematisiert, ei
ner Fastenanleitung und zwei Schlussgebeten zum ersten Adventssonntag auf Deutsch 
zusammensetzt. Sie ist dort ferner zwischen die Gebetsaufforderung und das erste Ge
bet integriert. Der Gebetstext setzt unterhalb der Miniatur auf derselben Rectoseite 
ein.⁶²³ Durch die Integration des Bildes zwischen den Text der Gebetsaufforderung 
und das folgende erste Gebet wird das Bild bereits als Teil des Gebets wahrgenommen, 
vor dem es platziert ist. Gebetsaufforderung, Bild und Gebet bilden eine eng zusam
mengehörende Einheit.

��
621 Vgl. S������, Arma Christi (1977), bes. S. 182 f. und S. 189.
622 B�������, Darstellungen des Erlösers (2003), S. 194.
623 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 12–15. Eine Edition der entsprechenden Texte (Gebetsauf
forderung und Gebete) ist in Kapitel II, 4.8.1 einsehbar.

186 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Beide auf die Miniatur folgenden Gebete adressieren Gottvater und bitten um die 
Aussendung beziehungsweise Ankunft des Erlösers in seiner menschlichen Natur, da
mit dieser die Schuld und Sünde des Menschen tilge.⁶²⁴ Im Bild ist nicht nur der Adres
sat der Gebete (Gottvater), sondern auch das Objekt der Bitte ›Christus in seiner 
menschlichen Natur‹ visuell vergegenwärtigt. Die Anschauung der Menschlichkeit 
Christi in Bildern des Schmerzensmannes ist dabei – wie dies S������ am Beispiel 
spätmittelalterlicher Bilder des Schmerzensmannes und der Arma Christi aufzeigt – 
gerade deshalb von besonderer Bedeutung, weil Gott »in der Menschheit Christi […] 
›greifbar und sichtbar‹« wird und wir ihm uns im (Mit-)Leiden nähern können.⁶²⁵ Zu
gleich wird die erbetene Tilgung der eigenen Sünde und Schuld durch die Vorschau 
auf die Aktualisierung des göttlichen Heilsratsplanes mit der Passion Christi im Bild 
bereits vorausgedeutet. Der weitere Lebensweg Jesu wird in der dem Bild vorausge
henden Fastenanleitung, ausgehend von der Verkündigung bis zur Aussendung des 
Heiligen Geistes an Pfingsten, im Schnelldurchgang dargelegt.⁶²⁶

Während die Gebetstexte die im göttlichen Heilsratsplan eingefasste Erlösung des 
Menschen fokussieren, nimmt die Fastenanleitung zu den einzelnen Wochentagen auf 
chronologisch aufeinander aufbauende Ereignisse aus dem Leben Jesu Bezug. Die Li
nearität des Textes wird im Bild auf der gegenüberliegenden Rectoseite zu einer si
multanen Darstellung überführt. Die entsprechenden Ereignisse aus dem Leben Jesu 
(Verkündigung, Geburt des ›menschlichen Gottes‹, dessen Martyrium, die Erlösung 
der Menschheit und die Aussendung des Heiligen Geistes) sind in der Vorschau auf 
das Schicksal des Gottessohnes im Bild impliziert. Als Simultandarstellung fasst die 
Miniatur nicht nur Motive des Lebens- und Leidensweges Jesu zusammen, sondern 
stellt den Betrachterinnen und Betrachtern mit den Motiven des göttlichen Heilsrat
schlusses, der Menschwerdung Christi und der Gestalt Gottvaters, welcher Passion 
und Erlösung vorausschauend anzeigt, den gesamten göttlichen Heilsplan vor Au
gen.⁶²⁷

Die Miniatur greift den sie umgebenden textuellen Kontext auf, indem sie sowohl 
auf die ihr vorausgehende Fastenanleitung rekurriert als auch die in den auf sie fol
genden Gebeten thematisierte Menschwerdung, menschliche Natur Christi und Aktua

��
624 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 14 f. Eine ausführliche Analyse der Gebete erfolgt unter II, 
4.8.1.
625 S������, Arma Christi (1977), S. 193.
626 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 12. Eine Edition der Fastenanleitung bietet Kapitel II, 
4.3.1.1.
627 Mit dieser simultanen Darstellungsweise stellt die Bilderzählung der Miniatur, welche den Bilder
zyklus auf der Bildebene als Pendant zum Prolog auf der Textebene einleitet, im Übrigen auch einen 
Gegensatz zur linearen Erzählweise des zweifach ausgerichteten Prologs dar. Indem dieser zunächst 
in die Heilsgeschichte und anschließend erst eigens in den Lebensweg Jesu respektive den Advent als 
Beginn des Kirchenjahres einleitet, verläuft er ebenso linear wie die Fastenanleitung und das erste Ge
bet zum ersten Adventssonntag.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 187



lisierung des Heilsratsplans darstellt. Dabei geben Text und Bild mit den ihnen zur 
Verfügung stehenden Mitteln jeweils eine Vorschau auf die Menschwerdung des Erlö
sers und seinen weiteren Lebensweg mitsamt der Passion und dem Opfertod.

Im Zusammenspiel von Text und Bild wird überdies die pragmatische Funktion 
der Miniatur ersichtlich, die im Folgenden exemplarisch an dem auf das Bild folgen
den ersten Gebet sowie der ihm vorausgehenden Gebetseinleitung aufgezeigt werden 
soll.

Im Bild wird das in der Anaklese des Gebets angerufene Subjekt O Herr, himel
scher vatter visuell vergegenwärtigt. Die Anschauung Christi sowie Gottvaters im Bild 
und der Blickaustausch mit dem Bild sollen den Betenden vor dem Bild den Eintritt in 
eine umso unmittelbarere Beziehung zu Gott ermöglichen, als sie die Texte des Gebet
buches an dieser Stelle – ohne das Bild – allein hätten erzeugen können.⁶²⁸ Die Bezie
hung ist dabei reziprok, da sowohl die Betrachtenden das angerufene Subjekt im Bild 
ansehen als sich auch selbst vor dem Bild zeigen und von der im Bild visuell verge
genwärtigten Figur Gottvaters aus dem Bild heraus angesehen werden können. Das 
Erblicken ist nicht nur ein gegenwärtiges, sondern ein gegenseitiges Erblicken, wo
durch Gottvater der Bitte des auf das Bild folgenden Gebets, er möge das Elend (die 
betrüpnus) seines Volkes ansehen, bereits im Bild nachkommt. Durch den Blickaus
tausch tritt die Figur Gottvaters mit den Betrachterinnen und Betrachtern vor dem 
Bild in Kontakt und zeigt diesen den Sohn mit dem ausgestreckten Zeigefinger der 
rechten Hand buchstäblich an. Sie deutet die Aussendung des ain gebornen sun in 
menschlich natur und die Erlösung des Menschen durch den Opfertod Christi wort
wörtlich voraus.⁶²⁹ Angeleitet durch den Zeigegestus Gottvaters sowie die regelrechte 
Vorführung des Gottessohnes und dessen Schicksals im Bild erscheint die Darstellung 
rückblickend als Aktualisierung des Gebetstextes.

Weiterhin emotionalisiert die dem Bild vorangestellte Gebetseinleitung sowohl 
den Gebetstext als auch die Bildbetrachtung. Dies geschieht insbesondere durch die 
Aufforderung, das folgende Gebet, das bereits mit der Bildbetrachtung einsetzt, mit 
andǎcht und mit innigem hertzen zu sprechen. Die Heilswirkung wird hier nicht durch 
die bloße repetitive Wiedergabe des Gebetstextes, sondern durch die innere Haltung 
der Betenden, also durch das Sprechen der Gebete mit andǎcht und mit innigem 
hertzen, erzeugt.⁶³⁰

��
628 Zum Blickaustausch mit dem Bild allgemein siehe L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 330– 
334 sowie die Abschnitte ›Analyse‹ und ›Interpretation‹ unter II, 6.1.4 sowie ›Inhaltlich-thematisches 
Verhältnis zum umliegenden Text‹ unter II, 6.3.1.
629 Zur Rolle und Funktion derartiger Kontaktfiguren im Bild, wie sie insbesondere in der Rezepti
onsästhetik zahlreich diskutiert wurden, siehe die Abschnitte ›Analyse und Interpretation‹ unter II, 
6.2.1; ›Beobachtungen besonderer Merkmale‹ unter II, 6.2.10 sowie K���, Kunstwerk und Betrachter 
(2008); K���, Der rezeptionsästhetische Ansatz (2003) sowie K��� (Hg.), Betrachter im Bild (1992), hier 
sowohl der Beitrag K���s als auch die weiteren Beiträge des Bandes.
630 Siehe hierzu auch II, 4.8.1.

188 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Mithilfe der Miniatur tritt der Inhalt des Textes vor den Augen der Betrachtenden 
in Erscheinung. Sie suggeriert die körperliche Präsenz der Figuren, an welche die Re
zipierenden ihre Bitte und ihr Gebet unmittelbar richten können. Darin erfüllt die 
Darstellung bereits eine der charakteristischen Funktionen eines Andachtsbildes. Sie 
eröffnet in Ergänzung zum Text einen Zugang zur – und dient der – privaten Andacht.

Des Weiteren hat die Miniatur eine affektive Wirkung. Die Darstellung des bluten
den Schmerzensmannes transportiert das Leiden Christi und ermöglicht die emotiona
le Teilhabe an seiner Passion auf eine Weise, die der umliegende Text allein nicht her
zustellen vermag. Die Art des Zusammenwirkens von Bild und Text begünstigt das 
Verschmelzen von Subjekt und Objekt der Bildbetrachtung beziehungsweise der Lek
türe zusätzlich. Weiterhin wird das affektive Bildpotential durch den – im Unter
schied zur Vorlage – üppigen Blutfluss Christi gesteigert. Ein ähnlicher Effekt kann am 
Beispiel des auf Vorlagen Martin Schongauers beruhenden Passionsbilderzyklus des 
Herrenalber Gebetbuches beobachtet werden.⁶³¹ Auch dort ergänzt der Künstler ge
genüber der Vorlage Schweiß und Blut als Zeichen des Leidens, der Qual und der Er
schöpfung Christi. Zudem blickt Christus – im Unterschied zu den Stichen, die den Mi
niaturen im Herrenalber Gebetbuch als Vorlage gedient haben – nun die Betrachten
den an. Derartige Ergänzungen und Veränderungen gegenüber den Vorlagen stehen 
nicht allein im Zusammenhang mit dem Wunsch nach einer wirklichkeitsgetreuen 
Darstellung des Martyriums Christi, sondern zielen vor allem auf eine verstärkte emo
tionale Teilhabe am Bildgeschehen durch einen gesteigerten Realismus ab.⁶³²

Hinsichtlich ihrer Position im Codex sowie des Inhalts und Themas der Darstel
lung bildet die erste Miniatur den chronologischen Auftakt des folgenden Bilderzyklus 
als eine Art bildliches Pendant zum Prolog in der Textkompilation. Die Funktion, wel
che der Prolog für die Texte des Gebetbuches übernimmt, übernimmt die Miniatur 
entsprechend für den Bilderzyklus: Sie vergegenwärtigt den wesentlichen Inhalt des 
Gebetbuches, indem sie auf programmatische Weise anzeigt, dass im Folgenden zwar 
der Lebens- und Leidensweg Jesu fokussiert wird, dieser aber als Teil der Heilsge
schichte verstanden und eingeordnet werden muss.⁶³³ Mit der Darstellung des Rat
schlusses als Voraussetzung der Menschwerdung Jesu, die den Beginn des liturgischen 
Kirchenjahres indiziert, erhalten sowohl die folgenden Texte als auch die Bilder des 
Gebetbuches einen Auftakt, der den chronologischen, strukturellen und thematischen 
Aufbau des Gebetbuches der Margaretha von Kappel vorgibt. Das Bild will die gesamte 
Passion vergegenwärtigen, ohne dabei genaue zeitliche Angaben zu machen. Es evo

��
631 Vgl. V���, Herrenalber Gebetbuch (2001), S. 105.
632 Vgl. H������, Andacht (2008), S. 476: »Die Intention dieser vom Maler realisierten Veränderungen 
erscheint klar: Sie zielen auf stärkere Versinnlichung und größeren Realismus in der Darstellung des 
Leidensaspektes ab und bewirken damit eine Steigerung des affektiven Potentials der Bilder«. Siehe 
hierzu auch V���, Herrenalber Gebetbuch (2001), S. 105.
633 Zur Funktion der zwei Prologteile siehe II, 4.2.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 189



ziert mehrere (in der Historie der Heilsgeschichte linear verlaufende) Ereignisse und 
macht sie simultan wahrnehmbar.⁶³⁴ In dieser Funktion erscheint es als das am bes
ten geeignete, zeitenthobene Eröffnungsbild der folgenden, die Linearität des liturgi
schen Kirchenjahres nachzeichnenden Texte und Bilder im Gebetbuch Margarethas. 
Die Darstellung ist ein Inbild der Heilsgeschichte, der Passion und des Erlösungswer
kes zugleich.⁶³⁵

Strukturelle Funktion: Neben dem sie umgebenden textuellen Kontext greift die Mi
niatur mit der Darstellung der Menschwerdung Christi auch das liturgische Tagesthe
ma des ersten Adventssonntages (S. 4–15) auf, der ganz im Zeichen der Menschwer
dung steht. Überdies spiegelt das Bildthema mit der drastischen Darstellung des Lei
dens Christi in der Gestalt des Schmerzensmannes sowie dem Motiv der Arma Christi 
den liturgischen Charakter des Advents als vorweihnachtliche Zeit der Buße und des 
Fastens zur Vorbereitung auf das Geburtsfest Christi.⁶³⁶

Indem die Darstellung sowohl den sie umgebenden textuellen Kontext aufgreift 
als auch den liturgischen Charakter des ersten Adventssonntages visuell vergegenwär
tigt, ohne dabei (primär) eine Strukturierung der Texte, in welche sie eingefasst ist, 
vornehmen zu wollen, darf sie den in den Textfluss integrierten Miniaturen zugeord
net werden.

6.1.2 Verkündigung

Format und Layout: Die Darstellung der Verkündigung (S. 62, siehe Abb. 5) misst 
130 mm × 85 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. 
Sie befindet sich zwischen dem vorletzten und letzten Gebet zum dritten Advents
sonntag und der Woche der Fronfasten (S. 23–64). Um die Miniatur mit dem auf sie fol
genden Gebet auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rec
toseite vier Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Darstellung zeigt Maria und den Verkündigungsengel inner
halb einer räumlichen Architektur, die mit dem Bildrahmen verschmilzt. Die Szenerie 
ist in einen rosa-grauen architektonischen Rundbogenrahmen mit stilisiertem Maß
werk, schwarzen Konturen und auf drei Viertel der Bildhöhe seitlich angedeuteten 
Säulenvorsprüngen eingefasst. Entlang der vertikalen Bildmittellinie verläuft eine 
Säule mit Kreuzrippengewölbe durch den Bildinnenraum. In der linken Bildhälfte be

��
634 Vgl. (an einem anderen Bildbeispiel) S������, Arma Christi (1977), S. 187.
635 Mit der Analyse der ersten Miniatur im Gebetbuch der Margaretha und ihrem Verhältnis zum 
umliegenden Text ist deutlich geworden, dass das Bild keineswegs bloß schmückendes Beiwerk dar
stellt, sondern eine gegenüber dem Text eigenständige (den Text ergänzende) Erzählweise präsentiert.
636 Vgl. H����, Advent (1993), Sp. 171–173.

190 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



findet sich – nach rechts ausgerichtet – Maria vor einem hölzernen Lesepult. Auf die
sem liegt ein weißes Tuch sowie ein aufgeschlagenes Buch. In ihrer rechten Hand hält 
die Gottesmutter ein weiteres aufgeschlagenes Buch, während die Linke vor der Brust 
erhoben ist. Zeige- und Mittelfinger sind ausgestreckt, die restlichen Finger angewin
kelt. Sie trägt einen blauen Mantel mit grünem Innenfutter und ein ockerfarbenes Un
tergewand. Der voluminöse Mantel wird an ihrem Hals von einer Brosche zusammen
gehalten. Das braune, lockige Haar trägt einen Nimbus. Die Ausmaße des Mantels 
zeichnen im Vergleich mit der Marienfigur ein disproportionales Bild. Da Maria vor 
dem Lesepult steht, anstatt zu knien oder zu sitzen, erscheint der Mantel mit seinem 
üppigen Faltenwurf und Schwung unverhältnismäßig groß. Der Mantelschwung resul
tiert aus der Abwendung Marias vom Lesepult und ihrer Zuwendung zum Verkündi
gungsengel am rechten Bildrand. Dieser ist in einen weit geöffneten roten Mantel mit 
grünem Innenfutter gekleidet, der ebenfalls von einer Brosche am Hals zusammenge
halten wird. Überdies trägt der Engel ein hellgelbes Untergewand und ist mit bunten 
türkis-hellblauen Flügeln ausgestattet. Er neigt den blond gelockten Kopf zur linken 
Schulter herab und blickt auf das in seinen Händen ausgerollte Spruchband mit der 
Inschrift Ave Gracia, der biblischen Marienanrede des Engels Gabriel bei der Verkün
digung des Herrn.⁶³⁷ Die Engelsfigur ist derart in den Bildvordergrund gestellt, dass 
sie sowohl aus der Architektur des Raumes als auch aus dem Bildfeld heraustritt. Das 
angewinkelte linke Bein bekräftigt den Eindruck, dass der Engel den Bildraum zu ver
lassen sucht. Hinter Maria ist in der linken Bildhälfte ein roter mit Rankenornamen
ten bestickter Vorhangstoff aufgespannt. Dieser erstreckt sich vom linken Bildrand 
ausgehend bis zur Säule in der Bildmitte und ist allein im Hintergrund der Raumhälfte 
angebracht, in welcher Maria dargestellt ist. Weiterhin wird die Raumarchitektur 
durch eine grüne Wand im Hintergrund sowie den circa die Hälfte des Bildraumes 
einnehmenden gequaderten, terracottafarbenen Boden geschlossen.⁶³⁸ Da sowohl der 
Bildhintergrund der rechten Bildhälfte als auch die Mittelsäule schattiert sind, scheint 
der Raum von einer unsichtbaren Lichtquelle außerhalb des linken Bildrandes er
leuchtet zu werden. Allerdings korrelieren die Schattierungen innerhalb des gesamten 
Bilderzyklus nicht konsequent mit den jeweiligen Lichtquellen. Sie repräsentieren kei
ne bedeutungsvolle Lichtmetaphorik, sondern fungieren in erster Linie als schmü
ckende Bildbeigabe. In der unteren Rahmenleiste zeigt sich über die gesamte Bildbrei
te der Schriftzug ANNO SALVTIS 1482 JOH[A]N[NE]S SATLER P[RES]B[YTE]R ME FECIT
(etc.).⁶³⁹ Hierbei ist augenfällig, dass einige Buchstaben in Bezug auf die Intensität ih

��
637 Vgl. Lc 1, 28: Et ingressus angelus ad eam dixit have gratia plena Dominus tecum benedicta tu in 
mulieribus.
638 »Die Gestaltung des Fußbodens mit Fliesen- oder Platten […] ist allen im spätmittelalterlichen 
Deutschland entstandenen Verkündigungsdarstellungen [gemein]«. L����, Verkündigung (2000), 
S. 46 f.
639 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 247. Zur Selbstnennung siehe II, 5.1.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 191



rer Farbigkeit herausstechen, so beispielsweise die Buchstabenfolge ME FECIT sowie 
die Jahreszahl 1482. Während die Jahreszahl zeitgenössische Schriftzüge aufweist, er
scheinen einzelne andere Buchstaben neuzeitlich und mögen daher vermutlich zu ei
nem späteren Zeitpunkt von einer anderen Hand nachgezeichnet worden sein.

Malanweisung: Unterhalb der Namensnennung Johannes Sattlers sind Reste der ur
sprünglichen, übermalten Malanweisung zu erkennen. Diese ist im Ganzen unleser
lich, einige entzifferbare Buchstaben lassen jedoch darauf schließen, dass Malnotiz 
und Bildunterschrift übereinstimmen könnten.

Referenztexte: Die biblische Grundlage für die Darstellung der Verkündigung bildet 
das Lukasevangelium.⁶⁴⁰ Mittels der Marienanrede Ave Gracia, des sogenannten Engli
schen Grußes, auf dem Schriftband in den Händen des Verkündigungsengels ist der 
biblische Text des Lukasevangeliums im Bild konkret präsent.⁶⁴¹ Für bildliche Darstel
lungen der Verkündigung spielt überdies das apokryphe, dem Marienleben gewidme
te Protoevangelium des Jakobus eine bedeutende Rolle.⁶⁴²

Ikonographische Tradition: Indem sie Maria und den Verkündigungsengel in einem 
Innenraum zeigt, entspricht die Miniatur grundsätzlich dem gängigen Bildformular 
zahlreicher spätmittelalterlicher Verkündigungsdarstellungen.⁶⁴³ Einzelne Abwei
chungen vom Bildtypus der Verkündigung, wie er mehrheitlich überliefert ist, werden 
im Folgenden diskutiert.

Bildvorlage: Als Vorlage für die im Gebetbuch Margarethas dargestellten Figuren der 
Verkündigungsszene dürfte ein Kupferstich des Meisters E.S. gedient haben (L���� 12; 
siehe Abb. 6).⁶⁴⁴

��
640 Vgl. Lc 1, 26–38, die Grußworte hier: 1, 28.: Et ingressus angelus ad eam dixit have gratia plena 
Dominus tecum benedicta tu in mulieribus.
641 Zur Visualisierung des Wortes in Darstellungen der Verkündigung siehe W�����, Verkündigung 
an Maria (1993). Die entsprechende Textpassage des Lukasevangeliums inklusive der Marienanrede 
schafft nicht nur die Grundlage für bildliche Darstellungen der Verkündigung, sondern ebenso für die 
Anaklese des ›Ave Maria‹, dem um den Namen der Gottesmutter ergänzten wesentlichen Grundgebet 
der katholischen Kirche.
642 Vgl. W�����, Verkündigung an Maria (1993), S. 25, dort Anm. 8 sowie ProtevJac 10–12. Zum Proto
evangelium des Jakobus siehe K�����, Protevangelium des Jakobus (2020); La forme la plus ancienne du 
Protévangile de Jacques, hg. D� S�������, Brüssel (1961) sowie Z�����, Protoevangelium of James (2019).
643 Zum Bildtypus der Verkündigung siehe B��������/L������, Maria, Marienleben (1986), Sp. 154– 
210 sowie L����, Verkündigung (2000), bes. S. 41–64. Für eine computergestützte ikonographische Un
tersuchung von 6564 Verkündigungsdarstellungen des Mittelalters siehe B���/I�����: Ikonographie 
und Interaktion (2019).
644 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), Nr. 12, S. 58; H�����, Meister E.S. (2007); S. 49–53; 
C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253.

192 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Diesen zeichnet der Miniator allerdings nicht gesamthaft getreu nach, denn die Raum
architektur weicht augenscheinlich ab. Übereinstimmungen mit dem Kupferstich des 
Meisters E.S. zeigen sich vor allem in der Rahmenarchitektur und der Figur des Ver
kündigungsengels. Die geneigte Kopf- und Körperhaltung, seine Position im Bild, der 
Faltenwurf seines Gewandes und das Schriftband in seinen Händen weisen augenfälli
ge Ähnlichkeiten zur Engelsfigur im Stich des Meisters E.S. auf. Im Unterschied zum 
Meister, der das Schriftband unbeschriftet lässt, trägt der Miniator die Grußworte Ave 
Gracia nach und veräußerlicht die Verkündigungsbotschaft des Lukasevangeliums, 
die »im Bild als Schrift ansichtig« wird.⁶⁴⁵

Des Weiteren verbindet das Buch in der rechten Hand Marias den Kupferstich 
mit der Miniatur und unterscheidet zugleich beide Darstellungen von anderen gängi
gen Verkündigungsmotiven, in welchen Maria zwar beinahe immer ›ein‹ Buch als 
»unverzichtbares Requisit«⁶⁴⁶ beigegeben ist, nicht aber ›zwei‹ Bücher. Obgleich Maria 
im Kupferstich des Meisters kniet oder sitzt, während sie in der Miniatur des Gebet
buches zu stehen scheint, fällt ihr Mantel sowohl im Stich als auch in der Federzeich
nung überproportional groß aus.

Frappierende Abweichungen vom originalen Kupferstich zeigen sich vor allem in 
der innerbildlichen (Raum-)Gestaltung der Miniatur. Für diese mag sehr wahrschein
lich eine andere Vorlage, möglicherweise die einer Marterszene, verwendet worden 
sein.⁶⁴⁷ Die prunkvolle, sakral anmutende Raumarchitektur des Meisters E.S. weicht 
in der Federzeichnung einem profanen Innenraum.⁶⁴⁸ Das geöffnete Fenster hinter 
Maria wird durch einen Vorhang ersetzt. Mit dem Wegfall des Fensters geht überra
schenderweise auch die Tilgung des Heiligen Geistes in der Gestalt der durch das 
Fenster einschwebenden weißen Taube einher. Dieser fehlt in der Miniatur des Gebet
buches gänzlich. Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die substanziellen Ein
griffe in das Bildformular sowohl den Vorhang hinter Maria als auch die Säule in den 
Fokus motivgeschichtlicher Überlegungen rücken. Diese gilt es im Folgenden auszu
führen.

��
645 W�����, Verkündigung an Maria (1993), S. 32. Hier am Beispiel verschiedener spätmittelalterli
cher Bilder der Verkündigung an Maria.
646 L����, Verkündigung (2000), S. 35
647 Die Säule mit dem Kreuzrippengewölbe im Mittelgrund erinnert an Darstellungen der Geißelsäu
le. Vgl. u.a. Ludwig von Ulm: Geißelung, bemalter Holzschnitt, um 1470, Washington, National Gallery 
of Art, Inventarnummer: 1968.18.2 (online abrufbar unter: https://www.nga.gov/collection/art-object-pa
ge.50891.html [26.06.2022]) sowie Jan Polack: Geisselung Christi, Öl auf Holz, um 1490, München, 
Münchner Stadtmuseum, Inventarnummer: GM-IId/245 (online abrufbar unter: https://sammlungonli
ne.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html [26.06.2022]). Vermutlich wurde 
daher mit einer Bildvorlage der Marter Christi gearbeitet. Welche Vorlage zur Verwendung gelang, 
konnte jedoch nicht ermittelt werden.
648 Zu Raumkonstruktionen in Darstellungen der Verkündigung im 15. und 16. Jahrhundert siehe 
L����, Verkündigung (2000), bes. S. 41–44; zum spätmittelalterlichen Wohnhaus als Schauplatz der 
Verkündigung siehe ebd. S. 298–305.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 193

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html
https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html
https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html


Analyse und Interpretation: Vorhänge, Wandbehänge oder sogenannte Ehrentücher 
zieren als schmückendes Beiwerk häufig die Hintergründe mittelalterlicher Personen
darstellungen. Sie dienen vielfach der Zierde sowie Auszeichnung der vor ihnen dar
gestellten Personen (häufig Herrscher, Heilige oder Märtyrer) und haben zumeist eher 
eine deskriptive anstatt einer symbolischen Funktion.⁶⁴⁹ Im Gebetbuch der Margare
tha sind in sieben Federzeichnungen Vorhänge im Bildhintergrund enthalten.⁶⁵⁰ Fünf 
dieser sieben Federzeichnungen haben gemein, dass sie jeweils die Gottesmutter dar
stellen.⁶⁵¹ Es lässt sich ein gewisses Muster nachweisen, nach welchem (bildschmü
ckende) Vorhänge insbesondere Mariendarstellungen beigegeben werden. Neben der 
zunächst deskriptiven, »auf die realistische Beschreibung der örtlichen Umstände«⁶⁵²
abzielenden Funktion, haben Vorhänge in Madonnendarstellungen auch eine symbo
lische Bedeutung.⁶⁵³

Ein purpurner (Tempel-)Vorhang, wie er in zwei Marien-Miniaturen des Gebetbu
ches vorliegt,⁶⁵⁴ spielt im Lukasevangelium, dem Protoevangelium des Jakobus und 
der exegetischen Literatur eine wesentliche Rolle. Nach den Schilderungen des Lukas- 
sowie des apokryphen Protoevangeliums näht Maria während der Verkündigung 
durch den Engel Gabriel einen purpurnen Tempelvorhang, der beim Tod Jesu in zwei 
Hälften reißt.⁶⁵⁵ Im Protoevangelium des Jakobus ist die Verkündigung des dort als 
Gabriel benannten Verkündigungsengels eng mit der Fertigung des purpurnen Tem
pelvorhangs durch Maria verknüpft.⁶⁵⁶ Insofern der im Lukasevangelium erwähnte 
zerrissene Vorhang in der exegetischen Literatur als Bestätigung des Opfertodes Jesu 
gedeutet wird,⁶⁵⁷ erscheint auch der in der Miniatur des Gebetbuches dargestellte pur
purne Vorhang in Verbindung mit der Marienfigur und in Anlehnung an den bibli
schen sowie apokryphen Text als Vorausdeutung des Schicksals Jesu. In diesem Zu

��
649 Zur Darstellung des Vorhangs in der bildenden Kunst von der Spätantike bis zum Ende des Mit
telalters, unter Einbezug sowohl von Herrscher- als auch christlichen und weiteren Bildern, sowie ins
besondere auch in der Marienikonographie siehe E�������, Apparitio regis (1982).
650 Vgl. die Miniaturen ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72), ›Maria im Wo
chenbett‹ (S. 87), ›Beschneidung des Herrn‹ (S. 94), ›Darbringung Jesu im Tempel‹ (S. 110), ›Christus er
scheint Maria‹ (S. 445) und ›Dreieinigkeit‹ (S. 554).
651 Vgl. die Miniaturen ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72), ›Maria im Wo
chenbett‹ (S. 87), ›Darbringung Jesu im Tempel‹ (S. 110) und ›Christus erscheint Maria‹ (S. 445).
652 L����, Verkündigung (2000), S. 57. Hier am Beispiel verschiedener spätmittelalterlicher Bilder 
der Verkündigung an Maria.
653 Zum Motiv des Vorhangs in Madonnendarstellungen siehe E�������, Apparitio regis (1982), S. 147 f. 
Zur symbolischen Bedeutung des Vorhangs siehe P����������, Le voile (1993). Zu »mittelalterlichen 
Assoziationen des Leibs der Jungfrau mit textilem Stoff« siehe G�������, Der blutige Umhang (2019).
654 Vgl. ›Verkündigung‹ (S. 62) und ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72).
655 Vgl. ProtevJac 11, 1–3; Lc 23, 45.
656 Vgl. ProtevJac 10–12. Siehe K�����, Protevangelium des Jakobus (2020), 4.4.
657 Vgl. B�������, Purpur und Weiss (2015), S. 10.

194 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



sammenhang wird der Vorhang sowohl zu einem Marien- sowie Christussymbol als 
auch zum Zeichen für das durch (den Opfertod) Jesu wiedererlangte Himmelreich.

Überdies wird der Vorhang der Verkündigungsdarstellung im Gebetbuch Marga
rethas durch den Vorgang der Enthüllung beziehungsweise Verhüllung zum Bedeu
tungsträger. Seine nur linksseitige Anbringung und die daraus resultierende einseitige 
Verhüllung des linken Bildhintergrundes stehen in einem deutlichen Kontrast zum 
unverhüllten, offenen Bildinnenraum der rechten Bildhälfte. Dieser sich eröffnende 
Kontrast zwischen einem verhüllt-geschlossenen und einem unverhüllt-geöffneten 
Bildraum transportiert eine typologische Deutung in die Szenerie, die wiederum an 
die Verschlossenheit des Paradieses durch Eva und dessen erneute Öffnung durch die 
Gottesmutter Maria erinnert. Mit dieser Allusion an die Eva-Maria-Typologie ist eine 
der bedeutendsten typologischen Inbezugsetzungen von alttestamentlichen zu neutes
tamentlichen Figuren und Ereignissen aufgegriffen. Während mit Eva die Erbsünde in 
die Menschheit einzieht, bringt Maria mit der Geburt ihres Sohnes die Erlösung. 
Durch die Verkündigung wird die Präfiguration Marias als Antitypus Evas erst ent
hüllt und der einseitig angebrachte Vorhang zum typologischen Zeichen. Die typologi
sche Deutung wird durch den Symbolgehalt der geöffneten Bücher auf dem Lesepult 
und in der rechten Hand Marias überdies bekräftigt. Während das geschlossene Buch 
in Verkündigungsdarstellungen als Symbol der Jungfräulichkeit Mariens gilt, verweist 
das geöffnete Buch auf die »Erfüllung der Verheißungen des Alten Testaments«.⁶⁵⁸ Da 
gerade die Darstellung zweier (offener) Bücher und insbesondere die Ausstattung Ma
rias mit einem Buch in ihrer rechten Hand vom Bildformular typischer Verkündi
gungsdarstellungen abweichen, fallen diese umso deutlicher ins Auge. Ob der Minia
tor mit dem Kupferstich des Meisters gezielt eine Vorlage ausgewählt hat, die zwei Bü
cher enthält, um mit ihrer Hilfe auf die gewünschte Interpretation der Darstellung 
hinzuweisen, oder ob es sich um eine zufällige Bildauswahl handelt, ist unklar. Die 
Darstellung zweier Bücher scheint allerdings charakteristisch für die Verkündigungs
stiche des Meisters E.S. zu sein, denn in den sechs verschiedenen Darstellungsversio
nen der Verkündigung aus dem Œuvre des Meisters lassen sich vier Stiche nachwei
sen, die jeweils zwei geöffnete Bücher enthalten.⁶⁵⁹

Als Vorausdeutung des Schicksals Jesu im Bild der Verkündigung sowie als Sym
bol der Passion Christi darf ebenso die Säule mit dem Kreuzrippengewölbe im Mittel
grund gedeutet werden. Sie evoziert Darstellungen Jesu an der Geißelsäule und verge
genwärtigt so Marter und Passion Christi bereits zum Zeitpunkt der Verkündigung.⁶⁶⁰

��
658 K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 73.
659 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), S. 391 (Inhaltsübersicht), dort insbesondere die 
Stiche Nr. 9, Nr. 10, Nr. 11 und Nr. 12.
660 Vgl. u.a. Ludwig von Ulm: Geißelung, bemalter Holzschnitt, um 1470, Washington, National Galle
ry of Art, Inventarnummer: 1968.18.2 (online abrufbar unter: https://www.nga.gov/collection/art-object- 
page.50891.html [26.06.2022]) sowie Jan Polack: Geisselung Christi, Öl auf Holz, um 1490, München, 

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 195

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html


Neben der Raumarchitektur werden in der Miniatur des Gebetbuches ebenso die 
Figuren neu arrangiert. Zwar ist Marias Gestus in beiden Bildern ähnlich, jedoch un
terscheidet sich ihr Blickwinkel in der Federzeichnung von der Vorlage. Darüber hi
naus befinden sich Maria und der Engel im Kupferstich des Meisters E.S. auf gleicher 
Höhe. Maria wendet sich dort frontal den Betrachterinnen beziehungsweise Betrach
tern und der Engel unmittelbar der Gottesmutter zu. Im Stich steht die Gottesmutter 
nicht nur im Zentrum der Raumarchitektur, sondern zugleich im Zentrum des Bildes. 
Demgegenüber verändert der Miniator des Gebetbuches die Positionen und Perspekti
ven, was eine Modifikation der Bildwirkung nach sich zieht. Er nimmt Maria aus dem 
Zentrum des Bildes und der Raumarchitektur heraus, in welchen neu die Säule als Vo
rausdeutung und Vergegenwärtigung der Marter Christi ihren Platz findet. Die Figur 
Mariens wird nach links und leicht nach hinten versetzt. Gleichzeitig rückt der Ver
kündigungsengel nach vorne in Richtung der Betrachtenden. Durch dieses neue Ar
rangement wendet sich die Marienfigur nun zwar unmittelbar dem Engel, dieser je
doch nicht mehr der Gottesmutter, sondern vielmehr den Betrachterinnen und Be
trachtern des Bildes zu. Dass er dabei obendrein den rechten Bildrahmen übertritt, 
bekräftig den Eindruck, die Figur würde aus dem Bild heraus- und den Betrachtenden 
vor dem Bild entgegentreten. In der Folge befindet sich der Verkündigungsengel phy
sisch nur noch zur Hälfte im selben (Bild-)Raum mit Maria. Maria blickt ihn zwar un
mittelbar an, doch kann sie die Verkündigungsbotschaft des Spruchbandes aus ihrer 
Perspektive nicht lesen. Diese wird allein den Betrachtenden des Bildes präsentiert. 
Da ausschließlich sie »mit den schriftlichen Signifikanten der mündlichen Botschaft« 
des Verkündigungsengels konfrontiert werden, hat das Schriftband hier ebenso wie in 
den von W����� untersuchten spätmittelalterlichen Bildern der Verkündigung an Ma
ria eine primär exzentrische Funktion.⁶⁶¹

Aufgrund der Absenz des Heiligen Geistes und der Position der Säule sowie des 
Engels wird weniger der Verkündigungsmoment an Maria ins Zentrum des Bildes ge
stellt, als vielmehr die ursprüngliche Betrachterin Margaretha von Kappel adressiert 
und in die Kommunikationssituation miteinbezogen. Vornehmlich an sie richtet sich 
hier die christologische Botschaft von der Erlösung des Menschen durch die Mensch
werdung Christi im Schoß der Gottesmutter sowie dessen Marter und Opfertod. Dass 
es das Schriftband zu lesen und zu verinnerlichen gilt, wird an der Blickrichtung des 
Verkündigungsengels deutlich. Sein Blick fällt auf das Band herab, sein Augenmerk ist 
auf den Schriftzug gerichtet. Folgt das Auge der Betrachtenden dem Blick des Engels, 
wozu dieser anleitet, landet es unausweichlich auf den Verkündigungsworten.

��
Münchner Stadtmuseum, Inventarnummer: GM-IId/245 (online abrufbar unter: https://sammlungonli
ne.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html [26.06.2022]).
661 W�����, Verkündigung an Maria (1993), S. 34.

196 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html
https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html


Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Miniatur ist in den 
Textabschnitt zum dritten Adventssonntag und der Woche der Fronfasten (S. 23–64) 
eingebettet, der sich aus Übersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deut
sche, einer Predigt über die baldige Ankunft des Herrn, Anleitungen zum Fasten wäh
rend der Fronfastentage (mit inserierten Gebeten) und der Wochentage der dritten 
Adventswoche sowie vier Schlussgebeten zusammensetzt. Sie befindet sich dort ge
nauer zwischen dem vorletzten und letzten Schlussgebet des Textabschnitts.

Durch ihre Einbettung in den Textfluss komplettiert die Federzeichnung ein
drücklich den sukzessiven Aufbau der vier Gebete (S. 59–64). Das erste Gebet der Folge 
beginnt mit den Worten O du uff brechendes wort des himelschen vatters (S. 59) und fo
kussiert die Verkündigung an Maria sowie Vereinigung Gottes mit der Menschheit 
durch Christus. Das Zweite – von der geminnten sel cristi (S. 60)⁶⁶² – richtet sich an die 
Seele Jesu im Mutterleib, in Erwartung seines Martyriums für die Erlösung der 
Menschheit. Das Dritte ist der schwangeren Maria gewidmet. Hingegen adressiert das 
vierte und auf die Federzeichnung folgende Gebet Gottvater und bittet diesen darum, 
dass er ebenso die sel, kraft, hertz und gemüt (S. 64) der Menschen von der Kraft des 
Heiligen Geistes ›schwängern‹ und sie mit dem Heiligen Geist erfüllen möge, damit sie 
diesen – gleich Maria – in die Welt tragen. Mithilfe der Adressierung der Betrachten
den durch die Neupositionierung des Verkündigungsengels und der Ergänzung der 
Verkündigungsworte wird die Bitte des letzten Gebets im Bild visuell vergegenwärtigt. 
Der Text wird gewissermaßen Bild respektive im Bild als Schrift veranschaulicht. Die 
Verkündigungsbotschaft zur Menschwerdung Gottes richtet sich nicht weiter exklusiv 
an die Gottesmutter, sondern vornehmlich an die Betrachtenden, die durch die Ge
betstexte dazu angehalten werden, sie – nach dem Vorbild der Gottesmutter – anzu
nehmen und den Heiligen Geist selbst zu empfangen. Im Zuge dessen wird Maria zur 
Identifikations- und Vorbildfigur für die Rezipierenden, die gleichermaßen Gottes 
Wort empfangen und in sich tragen sollen.⁶⁶³ Die Aufforderung zur imitatio mariae
knüpft an die Frömmigkeitspraxis der Mutterschaftsmystik an. Durch sie konnten die 
Rezipientinnen »die Geburt und Mutterschaft Gottes in sich selbst erleben: wie Maria 
Gott empfangen, ins sich getragen und geboren hatte, so auch der mystisch begnadete 
Mensch«.⁶⁶⁴

In dem die Federzeichnung umgebenden textuellen Kontext werden – ebenso wie 
im Bild – unmittelbar die Betrachtenden adressiert. Durch ein derartiges Identifikati
onsangebot treten diese in das Bild ein und werden selbst zum Teil der dargestellten 

��
662 Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 60. Bei diesem im Gebetbuch der Margaretha eingetragenen 
Gebet handelt es sich trotz der ähnlichen Bezeichnung nicht um das seit dem 14. Jahrhundert bezeugte 
Gebet ›Anima Christi‹. Siehe hierzu R�������, Anima Christi (2008).
663 Zu dieser Bildstrategie der Verinnerlichung siehe S�����, Bildraum (2004), bes. S. 99. Zur Vorbild
lichkeit Mariens siehe Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008); S����������, Imaginationen 
(1993).
664 Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), S. 58.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 197



Szenerie.⁶⁶⁵ Indem die vier Gebete zur Verkündigung thematisch konsequent und suk
zessive aufeinander aufbauen, erfolgt die Verkündigungsbotschaft erneut im Hier 
und Jetzt sowie unter Einbezug der Rezipientinnen und Rezipienten, die sie nun selbst 
erfahren.

Neben der Marienfigur sind überdies die Bücher Mariens und der profane Innen
raum der Szenerie als Identifikationsangebote für die Betrachtenden zu deuten. Die 
Bücher auf dem Lesepult und in der Hand Mariens erscheinen als Mise en abyme (Bild 
im Bild), indem sie an eben das Gebetbuch erinnern, welches die Rezipierenden zum 
Zeitpunkt der Bildbetrachtung und der Lektüre des Textes selbst vor sich liegen haben 
oder in den Händen halten. Ebenso wie die Gottesmutter zum Zeitpunkt der Verkündi
gung in einem Buch liest, tun dies nun die Betrachtenden vor dem Bild. Dabei ist nicht 
nur der Lesevorgang an sich derselbe, sondern auch der Ort, an dem er geschieht, der 
häusliche Innenraum. Durch die Anpassung der Räumlichkeit, in welcher die Verkün
digung an Maria erfolgt, wird das Heilsgeschehen nicht nur visuell vergegenwärtigt, 
sondern in das zeitgenössische Umfeld der Betrachtenden, vornehmlich der ursprüng
lichen Rezipientin Margaretha von Kappel, transponiert, um sich dort gewissermaßen 
erneut abzuspielen.⁶⁶⁶

Die den Gebeten vorausgehende Anleitung zur Zeit der Fronfasten während der 
dritten Adventswoche (S. 28–57) gibt bereits eine Vorschau auf das im Bild dargestellte 
Verkündigungsereignis. Dort wird bemerkt, dass in der Zeit der Fronfasten deshalb 
das Evangelium der Verkündigung gelesen werde, weil der Christenheit darin zu ver
stehen gegeben wird, wie got menschlich natur an sich nam in dem rainen iunckfrowli
chen lib Marien (S. 54). Im Folgenden wird der Ratschluss Gottes und die bereitwillige 
Hingabe Christi für die Erlösung der Menschheit in einem fingierten Dialog zwischen 
Vater und Sohn geschildert.⁶⁶⁷ Die christologische Botschaft des Verkündigungsengels, 
die Erlösung des Menschen von der Erbsünde durch die Menschwerdung sowie 
schließlich die Marter und den Opfertod des Gottessohnes, wird dabei vorab verdeut
licht und ausgelegt. Indem sie das für die Deutung und Entschlüsselung des Verkündi
gungsbildes benötigte Wissen bereitstellt, dient die dem Bild als Text vorausgehende 
Auslegung als Einleitung zur anschließenden Bildbetrachtung sowie der (Er-)Klärung 
des Bildes.

Strukturelle Funktion: Die Untersuchung des Verhältnisses der Federzeichnung zu 
den umliegenden Texten zeigt auf, dass das Bild seinen textuellen Kontext unmittelbar 

��
665 Eine ausführliche Auseinandersetzung mit dem Akt des Ins-Bild-Tretens der Betrachter(innen) 
bietet L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 439–444. Siehe hierzu weiterhin die Abschnitte ›Ana
lyse und Interpretation‹ unter II, 6.2.1; ›Beobachtungen besonderer Merkmale‹ unter II, 6.2.10 sowie 
II, 7.2.
666 Vgl. L����, Verkündigung (2000), bes. S. 29. Siehe hierzu auch II, 7.1.
667 Siehe hierzu auch II, 4.8.2.

198 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



aufgreift und visuell vergegenwärtigt. Somit kann die Miniatur trotz ihres ganzseiti
gen Bildformates den in den Textfluss integrierten Miniaturen zugeordnet werden. 
Dies gilt deshalb, weil sie nicht primär eine Strukturierung des Textabschnittes vor
nimmt, sondern dessen Inhalt auf die Bildebene überträgt und dort komplettiert.

Mit dem ganzseitigen Format und den auf der vorherigen Rectoseite freigelasse
nen vier Textzeilen geht hier ausnahmsweise keine strukturierende Titelbildfunktion 
einher. Format und Freilassung der Textzeilen können vielmehr auf die Strategie zu
rückgeführt werden, dem Bild gezielt mehr Raum zur Verfügung zu stellen und es so
wohl an der wesentlichen Position zwischen den Gebeten als auch auf einer Doppel
seite mit dem folgenden, auf es bezogenen Gebet unterzubringen.

6.1.3 Die Bußpredigt Johannes des Täufers

Die Miniatur (S. 66, siehe Abb. 7) zeigt Johannes den Täufer am Ufer des Jordans, einer 
Gemeinschaft von Zuhörern predigend.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 97 mm × 67 mm (H × B). Sie ist derart 
auf der Text-Bild-Seite platziert, dass sie sich nicht an den Vorgaben des Schriftspie
gels orientiert, sondern nach links sowie nach unten versetzt ist und über den Schrift
spiegel hinausragt. Die Position des Bildes verwundert deshalb, weil es sich hier um 
eine Ausnahmeerscheinung innerhalb des Bilderzyklus handelt. Die Bußpredigt ist 
das einzige Bild des Gebetbuches, das linksseitig aus dem formalen Setting des Schrift
spiegels heraustritt. Die Miniatur ist in die Textkompilation zum vierten Adventssonn
tag integriert. Der Text verläuft entlang ihres oberen sowie rechten Bildrands weiter.

Bildbeschreibung: Am rechten oberen Bildrand steht barfuß Johannes der Täufer mit 
Nimbus und einfachem Hirten- beziehungsweise Wanderstab.⁶⁶⁸ Er trägt ein schmuck
loses, knielanges sowie hellbraunes Gewand und steht auf einer Felserhöhung am 
Ufer einer Flussschleife. Unterhalb des grasbedeckten Felsvorsprungs schwimmt ein 
weißer Schwan im Wasser des Flusses. Am unteren Bildrand und in der Flussschleife 
sind nebeneinander die charakteristischen Ähren dreier Schilfpflanzen dargestellt, 
die in der Darstellung der Taufe Christi wiederkehren (vgl. S. 136). Am gegenüberlie
genden Flussufer befindet sich eine Menschenmenge von dreizehn Figuren. Nach ih
ren Gewändern und Kopfbedeckungen zu urteilen, handelt es sich um Vertreter des 
Volkes. Aufgrund ihrer zeitgenössisch-höfischen Kleidung sticht die dritte Figur von 

��
668 Eines der gängigen ikonographischen Attribute Johannes des Täufers ist – neben dem Lamm – 
üblicherweise der Kreuzstab. In der vorliegenden Miniatur des Gebetbuches hält Johannes allerdings 
eher einen einfachen Hirten-, bzw. Pilger- oder Wanderstab. Vgl. W���, Johannes der Täufer (1974), 
Sp. 168 sowie E�����������-K���, Stab (1972).

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 199



links in der ersten Reihe besonders hervor. Anstatt des bodenlangen Gewandes trägt 
sie als einzige enganliegende Beinkleider sowie ein verhältnismäßig kurzes Hemd 
und erscheint als zeitgenössisches Beispiel einer höfischen Figur. Im Hintergrund der 
Szenerie ist links hinter der Menschenmenge ein Baum sowie über die gesamte Bild
fläche ein See- und Bergpanorama dargestellt. Darin sind auf Kniehöhe des Täufers 
am rechten Bildrand die Umrisse einer Stadt zu erkennen. Im Vergleich mit dem übri
gen Personal ist der Täufer überproportional groß dargestellt.

Malanweisung: Oberhalb des Schwans sind Reste der mit einer Feder ins Bildfeld ein
getragenen, übermalten Malanweisung zu erkennen. R����� C������ liest: Jhn [?] b 
praedicans.⁶⁶⁹

Referenztexte: Die bildliche Darstellung der Bußpredigt des Täufers basiert auf dem 
Matthäus- und Lukasevangelium.⁶⁷⁰ In Anlehnung an die Reden des Propheten Jesaja 
berichten beide Evangelien von der Predigt des Johannes, der »symbolisch als Vorläu
fer Christi und Prophet der Erlösung«⁶⁷¹ begriffen und den Sohn Gottes – gemäß dem 
Johannesevangelium – voraussagen, erkennen und taufen wird.⁶⁷² Entsprechend dem 
Matthäus- und Lukasevangelium darf Jesaja rückwirkend als derjenige Prophet des 
Alten Testaments gelten, welcher Johannes den Täufer und dessen Bußpredigt vorher
sagt.⁶⁷³

Ikonographische Tradition: Die Miniatur repräsentiert den gängigen Bildtypus der 
Bußpredigt des Täufers vor dem Volk und Gesandten aus Jerusalem,⁶⁷⁴ wobei die in 
beiden Evangelien erwähnte Axt (vgl. Mt 3,10 und Lc 3,9) als gängiges Attribut der Sze
ne fehlt.⁶⁷⁵ Innerhalb des Darstellungstyps variieren Bildaufbau und Details häufig, 
was dazu führt, dass eine große Varianz vorliegt.

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann auf keine bekannte Vorlage zurückgeführt 
werden.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Darstellung (S. 66) 
ist ebenso wie die auf sie folgende Miniatur ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72) in 
die Textkompilation zum vierten Adventssonntag integriert (S. 64–74), die sich aus 
Übersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, einer volkssprachi

��
669 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
670 Vgl. Mt 3, 1–12 sowie Lc 3, 1–18.
671 W���, Johannes der Täufer (1974), Sp. 174.
672 Vgl. Io 1, 29–36. Zu Johannes dem Täufer siehe B�������, Jesus und Johannes (2017).
673 Vgl. Is 40, 3.
674 Zum Bildtypus der Bußpredigt siehe W���, Johannes der Täufer (1974), Sp. 181 f.
675 Siehe ebd., Sp. 181 f.

200 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



gen Predigt über die Wiederkunft Christi am Jüngsten Tag, Fastenanleitung und Gebe
ten (hier: zehn als Gebete zu sprechende O-Antiphonen und ein Kollektengebet, je
weils auf Deutsch) zum vierten Adventssonntag zusammensetzt. Mit dem letzten 
Sonntag vor Weihnachten nähert sich die vorweihnachtliche Zeit der Buße und der 
Vorbereitung auf das Geburtsfest ihrem Ende, denn das Hochfest Weihnachten und 
die ersehnte Geburt des Erlösers stehen nun unmittelbar bevor.

Die Federzeichnung ist in die deutsche Übersetzung der Antiphonen eingebettet, 
innerhalb welcher der Täufer als Prophet eine zentrale Rolle einnimmt. Die Texte der 
Antiphonen beruhen überwiegend auf dem Buch des Propheten Jesaja. Das Verhältnis 
von Text und Bild ist insofern ein typologisches, als die bildliche Darstellung der neu
testamentlichen Bußpredigt des Täufers als Aktualisierung und Erfüllung der in den 
umliegenden Antiphonentexten thematisierten alttestamentlichen Prophezeiung Jesa
jas gelten darf.

Die Vorausdeutung des Täufers im Buch des Propheten Jesaja wird mit denselben 
Worten eingeleitet, die in der Textkompilation des Gebetbuches nun unmittelbar ne
ben der Miniatur stehen: Consolamini, consolamini, also spricht got.⁶⁷⁶ Die mitgeliefer
te Erklärung für die Wortwiederholung (Consolamini, consolamini / werdent getröst, 
werdent getröst) gibt Aufschluss darüber, dass mit der Geminatio einerseits die Gott
heit und andererseits die Menschheit Gottes angesprochen werden solle: Darumb 
sprichet er es zwürent, das wir getröst sond werden von siner gotthait und von siner 
menschait (S. 67). Die beiden Pole werden im typologischen Verhältnis zwischen Text 
und Bild aufgegriffen. Der Text, der die alttestamentlichen Prophezeiungen des Täu
fers und Erlösers wiedergibt, reflektiert das Göttliche, die Miniatur, welche die Vor
hersage des menschlichen Erlösers vergegenwärtigt und innerhalb welcher Johannes 
der Täufer als symbolischer Vorläufer Christi dessen Erscheinung präfiguriert, das 
Menschliche.

Durch die Wiedergabe der alttestamentlichen Vorausdeutung des Täufers im Text 
der Antiphonen und der Vorausdeutung des Erlösers in der im Bild dargestellten Buß
predigt werden die alttestamtlichen Prophezeiungen des Textes im Bild aktualisiert 
und ihre Erfüllung gleichsam neben dem Text im Bild visuell vergegenwärtigt.

Strukturelle Funktion: Indem sie ihren unmittelbaren textuellen Kontext sowohl 
thematisch als auch inhaltlich aufgreift und auf die Bildebene überträgt, ohne primär 
eine Strukturierung des Textes vornehmen zu wollen, darf die Federzeichnung den in 
den Textfluss integrierten Miniaturen mit einem unmittelbaren Bezug zu den umlie
genden Texten zugeordnet werden.

��
676 Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 66 f.; Vgl. Is 40, 1: Consolamini consolamini popule meus dicit 
deus vester.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 201



Beobachtungen besonderer Merkmale: Als Ersatz für die indizierte christologische 
Lesart des Lammes, das symbolisch Christus als Lamm Gottes bedeutet und Darstel
lungen des Täufers als dessen wesentliches Attribut in der Regel beigegeben ist, er
scheint in der Federzeichnung ein weißer Schwan.⁶⁷⁷ Dieser hat im Unterschied zum 
Attribut des Lammes einen mehrdeutigen Zeichenstatus, denn als Reinheitssymbol ist 
der Schwan sowohl als Marien- als auch als Christussymbol belegt. Dass die im vorlie
genden Bild dargestellte Schwanenfigur insofern als christologisches Symbol gedeutet 
werden kann, als es sich dabei um eine im Mittelalter verbreitete Lesart handelt, be
legt nicht zuletzt der Marienlobgesang ›Die Goldene Schmiede‹ Konrads von Würz
burg: man seit uns allen, daz der swan singe, swenne er sterben sol, dem tete dîn sun 
gelìche wol, an dem hêren criuce vrôn.⁶⁷⁸ Als Christussymbol kennzeichnet der Schwan 
hier Johannes den Täufer als denjenigen Propheten, der den sterblichen Messias vo
raussagt.

Bemerkenswert bleibt überdies, dass die Figur des Täufers innerhalb der Gesamt
komposition des Gebetbuches in Text und Bild eine besondere Gewichtung erhält. Mit 
den Federzeichnungen zur Bußpredigt am Jordan (S. 66) und der ›Taufe Christi‹ 
(S. 136), die zugleich das Hauptmotiv der Johannes-Vita darstellt, sind dem Täufer 
gleich zwei Miniaturen des Bilderzyklus gewidmet. Darüber hinaus ist Johannes nicht 
nur in den besagten Bildern visuell vergegenwärtigt, sondern nimmt in der Textkom
pilation des Gebetbuches wiederholt eine zentrale Rolle ein. Zum einen ist sein Festtag 
im Kolophon der Handschrift als Datum der Vollendung des Gebetbuchs angegeben: 
Diss büch ist vollendet uff Sannt Iohanns tag des töffers (S. 602). Zum anderen tritt er in 
den Texten des Gebetbuches mehrmals als derjenige Prophet namentlich in Erschei
nung, der Christus voraussagt, tauft und gemeinsam mit Adam und Eva als erster aus 
der Vorhölle befreit wird.⁶⁷⁹ Ein möglicher Grund für diese häufige Erwähnung könn
te darin bestehen, dass gleich mehrere Mitglieder der Familie Ehinger in Konstanz 
und ebenso Johannes Sattler nach dem Täufer benannt sind. Sowohl der Sohn Marga
rethas und Heinrichs (III.) als auch der Bruder sowie der Neffe Heinrichs (III.) tragen 
den Vornamen Hans als Kurzform für Johannes. Durch die mehrfache Anführung des 
Heiligen, der seinen Namensvettern als Fürbitter dient, wird implizit Fürsprache für 
die Namensträger erbeten.

��
677 Vgl. W���, Johannes der Täufer (1974).
678 Konrad von Würzburg, Die goldene Schmiede, hg. G����/K������ (1840), V. 976–979; siehe auch 
K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 382.
679 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 6, 137, 405, 585.

202 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



6.1.4 Mondsichelmadonna mit Buch

Format und Layout: Die Darstellung der Maria mit Buch auf der Mondsichel (S. 72, 
siehe Abb. 8) misst 113 mm × 82 mm (H × B) und nimmt bis auf zwei Textzeilen an ih
rem unteren Bildrand den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. Sie ist – ebenso 
wie die ihr vorausgehende Darstellung der Bußpredigt des Täufers – in die Textkom
pilation zum vierten Adventssonntag (S. 64–74) integriert.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Federzeichnung steht Maria mit gelbem Nimbus 
und Strahlenkranz barfuß auf einer gelben Mondsichel. Die Gottesmutter trägt einen 
(papierfarbenen) Mantel mit beigem Innenfutter über einem weinroten Untergewand. 
Ihr hellbraunes Haar wird von der Mantelkapuze umhüllt. In ihrer rechten Hand hält 
sie ein aufgeschlagenes Buch auf Brusthöhe vor sich ausgestreckt. Die Linke ruht da
runter vor dem Körper. Ihr Blick fällt nicht auf das offene Buch herab, sondern ist auf 
den Betrachter gerichtet. Am unteren Bildrand ist eine grüne Wiese mit stilisierten 
Pflanzen und im Bildhintergrund erneut ein mit Rankenornamenten bestickter roter 
Vorhang zu sehen. Dieser nimmt die gesamte Bildbreite ein und endet knapp unter
halb des oberen Bildrahmens auf Kopfhöhe Mariens. Zwischen ihm und dem oberen 
Bildrand sind auf einem schmalen Streifen blauen Horizonts sieben stilisierte gelbe 
Sterne dargestellt.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Die bildliche Darstellung der Mondsichelmadonna, wie sie im Gebet
buch der Margaretha vorliegt, ist von der Deutung Marias als die apokalyptische Frau 
nach der Perikope in der Offenbarung des Johannes beeinflusst.⁶⁸⁰

��
680 Vgl. Apc 12, 1–5: Et signum magnum paruit in caelo mulier amicta sole et luna sub pedibus eius et 
in capite eius corona stellarum duodecim et in utero habens et clamat parturiens et cruciatur ut pariat 
et visum est aliud signum in caelo et ecce draco magnus rufus habens capita septem, et cornua decem et 
in capitibus suis septem diademata et cauda eius trahebat tertiam partem stellarum caeli et misit eas in 
terram et draco stetit ante mulierem quae erat paritura ut cum peperisset filium eius devoraret et 
peperit filium masculum qui recturus erit omnes gentes in virga ferrea et raptus est filius eius ad Deum 
et ad thronum eius. (EU, Apk 12, 1–5: Dann erschien ein großes Zeichen am Himmel: eine Frau, mit der 
Sonne bekleidet; der Mond war unter ihren Füßen und ein Kranz von zwölf Sternen auf ihrem Haupt. 
Sie war schwanger und schrie vor Schmerz in ihren Geburtswehen. Ein anderes Zeichen erschien am 
Himmel und siehe, ein Drache, groß und feuerrot, mit sieben Köpfen und zehn Hörnern und mit sie
ben Diademen auf seinen Köpfen. Sein Schwanz fegte ein Drittel der Sterne vom Himmel und warf sie 
auf die Erde herab. Der Drache stand vor der Frau, die gebären sollte; er wollte ihr Kind verschlingen, 
sobald es geboren war. Und sie gebar ein Kind, einen Sohn, der alle Völker mit eisernem Zepter wei
den wird. Und ihr Kind wurde zu Gott und zu seinem Thron entrückt.) Vgl. hierzu auch H���������, 
Strahlenkranzmadonna (2011).

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 203



Ikonographische Tradition: Mit der Darstellung des Strahlenkranzes und der Mond
sichel weist die vorliegende Miniatur des Gebetbuches die gängigen ikonographischen 
Attribute auf, die für die Bezeichnungen des Bildtypus als ›Mondsichelmadonna‹, 
›Strahlenkranzmadonna‹ oder ›Madonna auf der Mondsichel‹ ausschlaggebend sind. 
Der Typus reiht sich in die ikonographische Tradition zahlreicher Marienbilder ein, 
zu denen überdies etliche Kultbilder und Ikonen der Gottesmutter zählen.⁶⁸¹ Er stellt 
eine ikonographische Erweiterung der Marienbilder dar, die durch die Übernahme 
der Attribute des apokalyptischen Weibes aus der Offenbarung des Johannes entstan
den ist (Mond beziehungsweise Mondsichel, Sterne) und seit dem 14. Jahrhundert 
nachgewiesen werden kann.⁶⁸² Bei dem Bildtypus der Strahlenkranzmadonna auf der 
Mondsichel handelt es sich um eine Verschmelzung der Darstellung der Gottesmutter 
und des apokalyptischen Weibes zu einem eigenständigen Bildtypus, der sich vor al
lem im 15. und 16. Jahrhundert besonderer Beliebtheit erfreut.⁶⁸³

Darstellungen der Mondsichelmadonna zählen zu den sogenannten ›autonomen 
Marienbildnissen‹, die bereits seit frühchristlicher Zeit eine bedeutende Rolle für den 
christlichen Kult einnehmen.⁶⁸⁴ Der Bildtypus weist augenfällige Ähnlichkeiten zu der 
vor allem im Barock in sämtlichen katholischen Ländern dominierenden Darstel
lungsvariante der immaculata conceptio sowie der sich von dieser ableitenden Dar
stellung der Maria vom Siege auf.⁶⁸⁵ Mit beiden hat die Mondsichelmadonna vor allem 
die stehende Position Mariens auf der Halbsichel des Mondes gemein.⁶⁸⁶ Im Unter
schied zur immaculata conceptio und Maria vom Siege fehlt ihr jedoch die Figur der 
Schlange, deren Bezwingung die barocken Bildtypen nach dem ersten Buch Mose obli
gat darstellen.⁶⁸⁷

Bildvorlage: Der Miniatur hat aller Wahrscheinlichkeit nach ein Kupferstich der 
Mondsichelmadonna aus dem Œuvre des Meister E.S. als Vorlage gedient, den der Mi
niator weitgehend getreu nachzeichnet (L���� 59; siehe Abb. 9).⁶⁸⁸

��
681 Zu den Begriffen Kultbild und Ikone siehe B������, Bild und Kult (1990).
682 Vgl. H���������, Strahlenkranzmadonna (2011), S. 281 f.
683 Vgl. ebd.
684 Vgl. B��������/L������, Maria, Marienleben (1986), Sp. 157.
685 Zu den Bildtypen allgemein siehe u.a. ebd.; zum Bildtypus der immaculata conceptio siehe insbe
sondere Sp. 199 f.
686 Vgl. E���, Empfängnis Mariä, unbefleckte (1967). Um die barocken Bildtypen von der früheren 
Mondsichelmadonna abzugrenzen, wird die Halbsichel der späteren Bildnisse verschiedentlich umge
kehrt und nach unten geöffnet dargestellt. Vgl. P�������, Handbuch Ikonographie (2005), S. 119.
687 Vgl. Gn 3, 15; sowie B��������/L������, Maria, Marienleben (1986), Sp. 199 f.; E���, Empfängnis 
Mariä, unbefleckte (1967) und P�������, Handbuch Ikonographie (2005), S. 119.
688 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), Nr. 59, S. 118 f. Zum besagten Stich und weiteren 
Madonnenblättern des Meister E.S. siehe H�����, Meister E.S. (2007), S. 86–93.

204 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Einzig die Blickrichtung Mariens weicht von der Vorlage ab, in welcher Maria 
nicht die Betrachtenden adressiert, sondern auf das offene Buch herabblickt.

Zudem unterscheidet sich der Bildhintergrund von dem des originären Stichs. 
Der dort pflanzen- und blütenreiche Grasboden, auf dem Maria mit der Mondsichel 
steht, ist in der Miniatur des Gebetuches stark vereinfacht. Überdies ergänzt der Mi
niator den bereits in der Federzeichnung ›Verkündigung‹ (S. 62) enthaltenen Vorhang, 
hier nun als Ehrentuch hinter Maria. Ein solches ist im originären Stich des Meisters 
E.S. ebenso wenig dargestellt wie die sieben Sterne über dem Haupt Mariens.⁶⁸⁹

Analyse und Interpretation: Indem die sieben Sterne am Himmelszelt eine augenfäl
lige Analogie zu dem in der Offenbarung des Johannes genannten siebenköpfigen apo
kalyptischen Drachen bilden, wird durch sie ein intermedialer Bezug zwischen der 
Miniatur und dem biblischen Text der Offenbarung eröffnet. An diesen anknüpfend 
erscheint Maria in der Darstellung sinnbildlich zur apokalyptischen Frau der Offenba
rung, als Fürbitterin und als Schutzpatronin im Kampf gegen das Böse. In diesem Zu
sammenhang spielt der in der Miniatur des Gebetbuches ›neu‹ hergestellte Blickkon
takt zwischen der Gottesmutter und den Betrachtenden eine zentrale Rolle. Durch den 
Blickaustausch mit dem Bild wird die Madonna mit dem Buch zur Identifikationsfigur 
für die Rezipierenden, die zum Zeitpunkt der Betrachtung der Miniatur selbst das 
Buch vor sich haben, dessen Teil das Bild ist. Der Blickaustausch soll die Rezipieren
den zur Bildbetrachtung einladen und dient als Medium der Versenkung der Beten
den. Mit seiner Hilfe könnten es sich die Betenden, wie T����� L����� in seiner Un
tersuchung der Bilder in Gebetbüchern aus St. Nikolaus in undis feststellt, erhoffen, ei
nerseits »in die Welt der Himmlischen entrückt«⁶⁹⁰ und andererseits auch selbst 
wahrgenommen zu werden (hier: von den barmherzigen Augen der Gottesmutter).⁶⁹¹
Er gilt als das entscheidende Moment, durch welches die Grenzen zwischen Irdischem 
und Himmlischen überschritten werden und das im Andachtsbild visuell vergegen
wärtigte Objekt der Verehrung in den direkten Kontakt mit den Betrachtenden treten 
kann.⁶⁹² »Beim Blickaustausch mit dem Bild wurde […] sehend die heilswirksame Gna
de auf den Menschen übertragen«.⁶⁹³

��
689 Zur Bedeutung von Vorhängen, Wandbehängen und Ehrentüchern im Bild siehe den Abschnitt 
›Analyse und Interpretation‹ unter II, 6.1.2.
690 L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 331.
691 Zum Blickaustausch mit dem Bild am Beispiel der bebilderten Gebetbücher aus St. Nikolaus in 
undis siehe ebd., S. 330–334 sowie den Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden 
Text‹ unter II, 6.3.1.
692 Das Bildmotiv der Mondsichelmadonna zählt mitunter zu den beliebtesten Motiven unter spät
mittelalterlichen Andachtsbildern. Vgl. K����, Andachtsbild (1937), Sp. 681 f.
693 L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 332.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 205



Bemerkenswert ist ferner das Buch in der rechten Hand Marias, das keinem typi
schen Attribut des Mondsichelmadonnentypus entspricht. Seine Darstellung evoziert 
drei Deutungsansätze. Zum einen gilt das Buch zunächst als symbolisches Zeichen der 
frommen Lebensführung Mariens.⁶⁹⁴ Weiterhin kann es als (selbst-)referenzielles Mo
tiv einerseits auf das biblische Buch (beziehungsweise Perikopenbuch, welchem der 
Bildtypus seine Existenz verdankt) und andererseits als Mise en abyme (Bild im Bild) 
für das Gebetbuch Margarethas gedeutet werden, in welchem es selbst enthalten 
ist.⁶⁹⁵ Weiterhin eröffnen das Buch und das gespannte Ehrentuch hinter der Marienfi
gur durch paradigmatische Verknüpfungen ein interbildliches Bezugsystem zwischen 
der vorliegenden Miniatur und der ›Verkündigung‹ (S. 62). In beiden Miniaturen hält 
die Gottesmutter ein Buch in ihrer rechten Hand und beide Bilder verbindet der rote, 
ornamentbesetzte Vorhang im Hintergrund der Marienfiguren.⁶⁹⁶ Bislang scheint es, 
als würde der Miniator gezielt Madonnendarstellungen mit den Motiven Vorhang und 
Buch akzentuieren und so paradigmatische Verknüpfungen zwischen den Madonnen
miniaturen des Gebetbuches herstellen. Insofern jedoch das Buchmotiv (nicht aber 
das Vorhang- beziehungsweise Ehrentuchmotiv) auch bereits in beiden Vorlagen des 
Meisters E.S. enthalten ist, lässt sich nicht abschließend klären, ob es der Miniator ge
zielt oder zufällig (mit) darstellt. Nichtsdestotrotz bleibt die Wiederholung der Motive 
augenfällig.

Im Zusammenhang mit der Darstellung des Ehrentuches geraten drei weitere Ma
donnenbilder aus der Bodenseeregion ins Blickfeld, welche die Gottesmutter ebenfalls 
vor einem roten Ehrentuch respektive Wandteppich darstellen. Es handelt sich um 
Wandbilder von Strahlenkranzmadonnen aus dem Konstanzer Münster, Reichenau- 
Mittelzell und dem Überlinger Münster, die allesamt im 15. Jahrhundert in oder in der 
Nähe von Konstanz angefertigt wurden.⁶⁹⁷ Zumindest die 1445 entstandene Strahlen
kranzmadonna über dem Grabmal Bischofs Otto III. von Hachberg (gestorben 1451) in 
der Margaretenkapelle des Konstanzer Münsters müsste sowohl Margaretha von Kap
pel als auch Johannes Sattler bekannt gewesen sein. Die 1471 in Reichenau-Mittelzell 

��
694 Vgl. u.a. L����, Verkündigung (2000), S. 35 und S. 300 sowie W�����, Verkündigung an Maria 
(1993), S. 38.
695 Zur Darstellung des Buches als Mise en abyme (Bild im Bild) im Gebetbuch der Margaretha siehe 
auch II, 6.1.2.
696 Zur (Be-)Deutung des Buches und des Ehrentuches hinter Maria siehe den Abschnitt ›Analyse 
und Interpretation‹ unter II, 6.1.2. Zur Darstellung von Vorhängen oder Ehrentüchern in der bilden
den Kunst von der Spätantike bis zum Ende des Mittelalters, unter Einbezug sowohl von Herrscher- 
als auch christlichen und weiteren Bildern sowie insbesondere auch in der Marienikonographie siehe 
E�������, Apparitio regis (1982). Zur symbolischen Bedeutung des Vorhangs siehe P����������, Le 
voile (1993). Zu »mittelalterlichen Assoziationen des Leibs der Jungfrau mit textilem Stoff« siehe 
G�������, Der blutige Umhang (2019).
697 Vgl. (mit Abb.) M������, Gotische Wandmalerei (1992), S. 100, dort Abb. 260; S. 122 f., Abb. 323 und 
Abb. 325 (vgl. auch H���������, Strahlenkranzmadonna (2011), S. 283).

206 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



entstandene Strahlenkranzmadonna dürfte wenigstens Johannes Sattler begegnet 
sein, da dieser nicht nur in Konstanz, sondern auch auf der nahegelegenen Reichenau 
als Geistlicher tätig war.⁶⁹⁸ Auch wenn sich zwischen dem Entstehungskontext des Ge
betbuches und der 1475 entstandenen Strahlenkranzmadonna im Überlinger Münster 
keine direkte Verbindung nachweisen lässt, besteht eine solche durchaus zwischen 
der Stadt Überlingen und der Familie Ehinger in Konstanz. Nach den Angaben im 
Oberbadischen Geschlechterbuch soll die Familie Ehinger vor ihrer Übersiedlung 
nach Konstanz in Überlingen ansässig gewesen sein und ein Familienmitglied, ge
nannt Heinrich der Ältere, dort im Jahre 1281 sogar die Bürgermeisterwürde bekleidet 
haben.⁶⁹⁹ Überdies ist Überlingen – ebenso wie die Reichenau – nicht weit von Kon
stanz entfernt und konnte über den Seeweg schnell und einfach erreicht werden. Dass 
die drei (oder eine der drei) Madonnenmalereien möglicherweise die Inspiration da
für gegeben haben könnten, die auf den Vorlagen der ›Verkündigung‹ und ›Mondsi
chelmadonna‹ des Meisters E.S. beruhenden Miniaturen des Gebetbuches um das Vor
hang- beziehungsweise Ehrentuchmotiv und seine Deutungstradition zu ergänzen, 
wäre an sich möglich.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
(S. 72) ist gemeinsam mit der ihr vorausgehenden Miniatur ›Bußpredigt Johannes des 
Täufers‹ (S. 66) in die Textkompilation zum vierten Adventssonntag integriert (S. 64– 
74). Diese setzt sich aus Übersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deut
sche, einer volkssprachigen Predigt über die Wiederkunft Christi am Jüngsten Tag, 
Fastenanleitung und Gebeten (hier: zehn als Gebete zu sprechende O-Antiphonen so
wie ein Kollektengebet, jeweils auf Deutsch) zum vierten Adventssonntag zusammen. 
Wie zuvor die Darstellung der Bußpredigt des Täufers ist die Darstellung der Mondsi
chelmadonna unmittelbar in den textuellen Kontext der Übersetzungen von Antipho
nen ins Deutsche, hier der zehn sogenannten O-Antiphonen, welche in der letzten Ad
ventswoche vor der Geburt des Herrn gesungen werden (S. 70–74), eingebettet.⁷⁰⁰ Die 
Miniatur ist in den Textfluss der achten, der Gottesmutter gewidmeten O-Antiphon in
tegriert, deren zugehörige Rubrik – die achtent von Marien (S. 71) – dem folgenden 
Bild auf der vorherigen Rectoseite vorausgeht. Sie befindet sich zwischen der Rubrik 
und der auf sie folgenden Übersetzung der achten O-Antiphon ins Deutsche.

��
698 Siehe hierzu II, 5.1.
699 Vgl. K������ ��� K�������, Oberbadisches Geschlechterbuch (1898), S. 286 (Hinw. v. M�����, 
Ehinger von Konstanz (1905), S. 20).
700 Zu den O-Antiphonen allgemein siehe B�����, O-Antiphonen (1998), Sp. 953 f.; H�������/Z���, 
O-Antiphonen (dt.) (2004). Zu ihrer Verwendung in einem volkssprachigen Gebetbuch siehe E�����, 
Laien und Liturgie (2015), S. 298–302.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 207



Die Achtent von Marien: [Seitenumbruch, S. 72: Miniatur ›Mondsichelmadonna mit Buch] O Ain 
iunckfrow ob allen iunckfrowen, wie geschicht das, won [S. 73] kaine ist geschehen worden dir 
gelich, weder vor noch nǎch? Ir tochtren von iherusalem nit verwundrent úch an mir oder wes 
verwundrent ir üch? Es ist ain götliche haimlichait, das ir an mir sehent. (S. 72 f.)⁷⁰¹

Aufgrund seiner Position wird das Bild als Teil der achten O-Antiphon wahrgenom
men, in welche es eingebettet ist, wodurch Text und Bild zu einer eng zusammengehö
renden Einheit verschmelzen.⁷⁰² Insofern das Bild die Adressatin der Antiphon, die 
Gottesmutter Maria, darstellt, erscheint es an dem für es bestimmten Ort im Kontext 
der O-Antiphon, welche die Gottesmutter preist. Das Marienbild dient als visuelle Ver
gegenwärtigung des liturgischen Lobgesangs Mariens aus der achten O-Antiphon und 
rekurriert mit der Darstellung des apokalyptischen Weibes aus der Offenbarung des 
Johannes zugleich auf den in der vorausgehenden Predigt thematisierten letzten 
Kampf des Menschen mit dem Bösen vor der Wiederkunft Christi am Jüngsten Tag.

Darüber, wie die O-Antiphonen zu rezipieren sind, gibt die Textkompilation des 
Gebetbuches Aufschluss. Sie sollen als Gebete an den sieben Wochentagen vor Weih
nachten gesprochen werden:

Nun vah an mit allen hailgen vättern und mit allen minnenden hertzen, in der alten und in der 
núwen ee, mit gantzer begird, und lad im und rüff im herzü, won er ist ietz uff der vart zü úns ze 
komen; und bitt in, das er zü dir in ker in din hertz und gemüt; und sprich disi gebett die siben tag 
vor den wihennächten all tag. (S. 69 f.)

Weshalb hier eine Zehnerfolge der insgesamt 23 bezeugten lateinischen O-Antiphonen 
angeführt wird, obwohl die liturgische Tradition üblicherweise eine Siebener-, Neu
ner- oder Zwölferfolge vorsieht,⁷⁰³ erschließt sich erst durch die eingehende Analyse 
der Antiphonen im Zusammenhang mit den Texten und Bildern des Gebetbuches.

��
701 Vgl. Anm. 786.
702 Das Verhältnis von Text und Bild erinnert somit an das zwischen Text und Bild der ersten Minia
tur des Gebetbuches. Siehe II, 6.1.1.
703 B�����, O-Antiphonen (1998), Sp. 953. Vgl. auch H�������/Z���, O-Antiphonen (dt.) (2004). Zu ih
rer Verwendung in einem volkssprachigen Gebetbuch siehe E�����, Laien und Liturgie (2015), S. 298– 
302. Eine Erklärung für die Verwendung von Siebener-, Neuner- und Zwölferfolgen der O-Antiphonen 
bietet Durandus. Siehe Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 11, 4, S. 819; (lat. Du
ranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 4, S. 174–175); Durandus, Rationale divinorum 2, 
hg. S������ (2016), 6, 11, 4, S. 819 (nach Sicardus, Mitrale V, 4, hg. M���� (1855), PL 213, 214D; 215B; 
215D); lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 4, S. 175; Durandus, Rationale divi
norum 2, hg. S������ (2016), 6, 11, 5, S. 822; (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, 
XI, 5, S. 176) sowie Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 11, 5, S. 822; (lat. Duranti, 
Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 5, S. 177).

208 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Die erst antiffen:
O ewige wyszhait, die da bist us gangen von dem mund des aller obrosten; und alle ding bist du 
begriffen und us richten, starklich, süssenclich, von ainem end untz zü dem andren end, kumm und 
ler úns den weg der wyszhait!⁷⁰⁴

Die aunder antiffen:
O adonay, du hertzog und laiter des huses ysrahel, du da moysi in dem flammen des fúrinen 
böschen bist erschinen und im uff dem berg synay die gebott hǎst gegeben, kumm und erledg úns 
mit dinem us gestreckten arm!⁷⁰⁵

Die dritt antifon:
O du würtzel yesse, du da stǎst zü ainem zaichen des volks uff dem die kúng enthaltent iren mund, 
den die haiden an bettend, kum úns ze erlösen und sum dich yetz nit me!⁷⁰⁶

Die vierd antiffen:
O du schlússel davides und du zepter des hus von ysrahel, du da uff tüst, das nieman mag 
beschliessen, und beschlússest, das nieman mag uff getün, kumm und für us die gefangnen von dem 
kärker, die da sitzent in der finsternus und in dem schatten des todes!⁷⁰⁷

Die fúnfft Antiffen:
O du uff gender schÿn des ewigen liechtes und du sum der gerechtikait, kumm und erlúcht die 
sitzenden in der vinsternus und in dem schatten des todes!⁷⁰⁸

Die sechst antifon:
O du kúng der haiden und ir begirlicher und du ortstain, der du ze samen fúgen bist die zwai volk, 
ze komen in ains, kumm und behalt den menschen, den du uss laim hast geschaffen!⁷⁰⁹

��
704 Vgl. O sapientia quae ex ore altissimi prodisti attingens a fine usque ad finem fortiter suaviter 
disponensque omnia veni ad docendum nos viam prudentiae. Antiphonae Majores, First Vespers, Anti
phon, Cantus ID 004081.
705 Vgl. O adonai et dux domus Israel qui Moysi in igne flammae rubi apparuisti et ei in Sina legem 
dedisti veni ad redimendum nos in bracchio extento. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Can
tus ID 003988.
706 Vgl. O radix Jesse qui stas in signum populorum super quem continebunt reges os suum quem 
gentes deprecabuntur veni ad liberandum nos jam noli tardare. Antiphonae Majores, First Vespers, An
tiphon, Cantus ID 004075.
707 Vgl. O clavis David et sceptrum domus Israel qui aperis et nemo claudit claudis et nemo aperit veni 
et educ vinctum de domo carceris sedentem in tenebris et umbra mortis. Antiphonae Majores, First Ves
pers, Antiphon, Cantus ID 004010.
708 Vgl. O oriens splendor lucis aeternae et sol justitiae veni et illumina sedentes in tenebris et umbra 
mortis. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004050.
709 Vgl. O rex gentium et desideratus earum lapisque angularis qui facis utraque unum veni salva 
hominem quem de limo formasti. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004078.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 209



Die sibent antiffen:
O Emanuel, du únser kúng und gesetzt trager, ain baitung der haiden und iro behalter, kumm uns 
ze behalten, gott, unnser herr!⁷¹⁰

Die Achtent von Marien [S. 72: Miniatur Madonna mit Buch auf der Mondsichel]:
O ain iunckfrow ob allen iunckfrowen, wie geschicht das, won kaine ist geschehen worden dir 
gelich, weder vor noch nǎch? Ir tochtren von iherusalem nit verwundrent úch an mir oder wes 
verwundrent ir üch? Es ist ain götliche haimlichait, das ir an mir sehent.⁷¹¹

Die viiij:
O gabriel, du bott der himmel, der du bist in gegangen mit verschlossnen túren zü mir und hast 
mir verkúndet das wort: »Du wirst empfahen und geberen ainen sun, der wirt gehaissen Emanuel!« 
Das sprichet als vil, als gott ist mitt unns.⁷¹²

Die zehent antiffen:
O du fridlicher kúng und geboren vor aller der welt, gang uf durch das guldin tor und sůch haim, 
die du erlöst hast, und bring sy wider dahin, dannen sy verstǒssen sint durch ir schuld!⁷¹³ (S. 70– 
73)⁷¹⁴

Alle zehn O-Antiphonen beginnen mit der namensgebenden O-Anrufung, verweisen 
auf die Geburt des Herrn sowie die Erlösung der Menschheit und finden ihre biblische 
Referenzquelle sowohl im Alten als auch im Neuen Testament. Die ersten sieben O-An
tiphonen (S. 70–71) folgen dem gängigen Schema der mehrfach überlieferten Siebener
folge und sollen – gemäß Durandus – »nach ihrer Ordnung an ihrem festgelegten Tag 
bis Weihnachten«⁷¹⁵ gesungen werden.⁷¹⁶ Sie richten sich an Christus und reflektieren 
sowohl die sieben Gaben der Gnade seiner Menschwerdung als auch die sieben Gaben 
des Heiligen Geistes, welche »Christus bei seinem Kommen der Welt geschenkt hat 

��
710 Vgl. O Emmanuel rex et legifer noster exspectatio gentium et salvator earum veni ad salvandum 
nos domine deus noster. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004025.
711 Vgl. O virgo virginum quomodo fiet istud quia nec primam similem visa est nec habere sequentem fi
liae Jerusalem quid me admiramini divinum est mysterium hoc quod cernitis. Antiphonae Majores, First 
Vespers, Antiphon, Cantus ID 004091.
712 Vgl. O Gabriel nuntius caelorum qui januis clausis ad me intrasti et verbum nuntiasti concipies et 
paries Emmanuel vocabitur. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004028.
713 Vgl. O rex pacifice tu ante saecula nate per auream egredere portam redemptos tuos visita et eos 
illuc revoca unde ruerunt per culpam. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004080.
714 Eine tabellarische Übersicht der deutschsprachigen Texte der Antiphonae Majores im Gebetbuch 
der Margaretha, ihrer lateinischen Entsprechungen, der biblischen Referenztexte sowie der liturgi
schen Anlässe, zu denen sie gesungen werden, findet sich im Anhang unter III, 2, Tabelle 2.
715 Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 11, 4, S. 819 (lat: Porro, ad ostendendum 
desiderium antiquorum patrum, in fine Aduentus cantantur septem antiphone, unaqueque secundum 
ordinem suum suo die usque ad Natale. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 4, 
S. 174–175).
716 H�������/Z���, O-Antiphonen (dt.) (2004).

210 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



und durch welche diejenigen, die in Erwartung waren, erleuchtet worden sind«.⁷¹⁷ In 
ihnen finden die Vorfreude auf die Geburt des Herrn und die Sehnsucht nach Gottes 
Gegenwart ihren Höhepunkt. Dementsprechend ist den ersten sieben O-Antiphonen 
der jeweils intensive Ausdruck der Sehnsucht nach der Gegenwart Gottes gemein. Die
se äußert sich insbesondere in der häufigen Wiederholung des Imperativs kumm
(veni), welchen allein die regulären sieben O-Antiphonen aufweisen. Die ersten beiden 
Antiphonen O ewige wyszhait und O adonay adressieren die Göttlichkeit Jesu und bit
ten um Weisheit, gemeint ist die Belehrung der Unwissenden, sowie um Erlösung.⁷¹⁸
Die dritte (O du würtzel yesse) und vierte (O du schlússel davides) O-Antiphon adressie
ren die menschliche Natur Jesu und bitten um die körperliche sowie geistige Befrei
ung von Sünden.⁷¹⁹ Da jedoch Belehrung (Weisheit), Erlösung und körperliche sowie 
geistige Befreiung alleine keinen Nutzen brächten, wenn man nicht auch sähe, wohin 
man gehe, bittet die fünfte O-Antiphon um Erleuchtung und die letzten beiden um die 
endgültige Rettung.⁷²⁰ Dabei würden die fünfte, sechste und siebte O-Antiphon (O du 
uff gender schÿn des ewigen liechtes; O du kúng der haiden; O Emanuel, du únser kúng 
und gesetzt trager) sowohl der Gottheit als auch der Menschheit zustehen, da »der 
Sohn Gottes […] gemäß der Gottheit entsprechend dem Schriftwort Gott, gib dein 
Richteramt dem König usw. (Ps 71, 2), aber auch gemäß der Menschheit nach dem an
deren Wort Herr, in deiner Kraft freut sich der König usw. (Ps 20, 2) König genannt«⁷²¹
werde. Dieser Vorgang erinnert an die Wortwiederholung Consolamini, consolamini / 
werdent getröst, werdent getröst aus dem textuellen Kontext der Miniatur ›Bußpredigt 
des Täufers‹ (S. 66): Darumb sprichet er es zwürent, das wir getröst sond werden von 
siner gotthait und von siner menschait (S. 67).⁷²²

Mit den volkssprachigen Texten der achten, neunten und zehnten O-Antiphonen 
des Gebetbuches geht nun ein – im Vergleich mit den vorherigen O-Antiphonen – au
genfälliger Wechsel sowohl der Adressatenstruktur als auch der grammatikalischen 
Struktur der Texte einher. Sie adressieren nicht mehr allein Christus, sondern in der 
Reihenfolge ihres Vorkommens zunächst Maria, dann Gabriel und schließlich wiede
rum Christus. Überdies entfallen die Sehnsucht ausdrückenden kumm-Imperative in 
den entsprechenden drei O-Antiphonen und weiterhin wird mit ihnen der feststehen

��
717 Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 11, 4, S. 819. (lat.: Vel sunt septem propter 
septem dona Spriritus sancti que Christus ueniens largitus est mundo, et per que expectantes illuminati 
sunt. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 4, S. 175). Nach Sicardus, Mitrale V, 4, 
hg. M���� (1855), PL 213, 214D; 215B; 215D.
718 Vgl. Ebd., 6, 11, 4, S. 820 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 4, S. 175).
719 Vgl. Ebd., 6, 11, 5, S. 821 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 5, S. 176).
720 Vgl. Ebd., 6, 11, 5, S. 821 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 5, S. 176).
721 Ebd., 6, 11, 4, S. 820 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. D����� (1998), VI, XI, 4, S. 175: nam Dei 
Filius dicitur rex secundum diuinitatem, iuxta illud: Deus iudicium tuum regi da etc.; et etiam secundum 
humanitatem, iuxta illud: Domine in uirtute tua letabitur rex etc.).
722 Siehe hierzu auch II, 6.1.3.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 211



de Grundaufbau von formeller Anrufung und anschließender imperativisch ge
brauchter Bitte zugunsten einer Anrufung und anschließenden Lobpreisung der Ange
rufenen aufgebrochen. Die zehnte O-Antiphon enthält zwar nach wie vor imperativi
sche Bitten, nicht aber den Imperativ kumm. Die achte und neunte O-Antiphon ver
zichten gänzlich auf Imperative und Bitten.

In Bezug auf die Frage danach, weshalb die ›reguläre‹ Siebenerfolge der großen 
O-Antiphonen in der Textkompilation des Gebetbuches der Margaretha zu einer Zehn
erfolge erweitert wird, fällt auf, dass die Texte hier um genau jene drei O-Antiphonen 
ergänzt werden, die erneut den Inhalt respektive die Themen der ihnen vorausgehen
den Bilder und Texte aufgreifen. Die achte Marienantiphon und das zugehörige Mari
enbild vergegenwärtigen und lobpreisen die Figur, welche innerhalb der gesamten 
Adventszeit und insbesondere in den Texten und dem Bild zum dritten Adventssonn
tag (S. 23–64) eine zentrale Rolle einnimmt: die Gottesmutter Maria. Ebenso rekurriert 
die an den Verkündigungsengel Gabriel adressierte neunte Antiphon auf die Texte so
wie das Bild zur Verkündigung im Kontext des dritten Adventssonntages und stellt 
nun die Figur des Verkündigungsengels ins Zentrum. Die zehnte O-Antiphon eröffnet 
einen Bezug zur gesamten Adventszeit, indem sie erneut den Herrn Jesus Christus ad
ressiert und das Wirken des ›friedlichen Königs‹ (rex pacifice) auf Erden, die Erlösung 
der Menschheit, preist. Diesmal wird die Sehnsucht nach der Gegenwart Gottes und 
der Erlösung nicht durch den ausschließlich den ersten sieben O-Antiphonen eigenen 
kumm-Imperativ (veni), sondern durch die Imperative gang uf, sůch haim und bring
(Latein nur visita und revoca) ausgedrückt. Die für den bisherigen Verlauf des Gebet
buches wesentlichen Text-Bild-Themen der vorweihnachtlichen Adventszeit (die 
Sehnsucht nach der Gegenwart Jesu, die Lobpreisung der Gottesmutter Maria, die Ver
kündigung des Herrn durch den Engel Gabriel, die Erlösung der Menschheit durch Je
sus Christus und schließlich der Beistand Christi am Jüngsten Tag) werden in den Tex
ten der zehn O-Antiphonen wiederholt und ein letztes Mal vor Weihnachten zusam
mengefasst. Dabei symbolisieren die der traditionellen Siebenerfolge angehängten 
drei O-Antiphonen nicht nur aufgrund der Dreizahl, sondern auch der in ihnen darge
stellten Motive schließlich ebenso das Handeln der Trinität. Dies gilt deshalb, weil mit 
den entsprechenden Motiven (Erwählung Marias als Mutter Gottes durch Gott, Ver
kündigung/Menschwerdung durch den Engel und den Heiligen Geist sowie der Erlö
sung durch Christus und dessen Wiederkunft) zugleich die Erinnerung an das Heils
wirken Gottvaters, des Heiligen Geistes und des eingeborenen Sohnes, Jesus Christus, 
mitschwingt. Die Wesenseinheit der drei göttlichen Personen in Gott wird auch im 
Schlussgebet des Textabschnitts zum letzten Sonntag vor der Geburt des Herrn thema
tisiert. Dabei verschwimmen Gegenwart und Zukunft, das heißt die Menschwerdung 
und Parusie Christi, in der Epiklese des Gebets augenfällig:

212 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



O gott, du bist der, der úns iärlich bist erfröwen mit der baitung únser erlösung. Verlih uns 
gnadenclich, das wir dinen ain gebornen sun, den wir frölichen empfahent ze ainem erlöser, och 
sicherlich mit fröden werdint sehen zü ainem richter kúnfftig an dem iungsten tag, der mit dir lept 
und richsnet in ainikait des hailgen gaistes iemer ewenclichen. Amen! (S. 73 f.)

Indem die Heilsgeschichte zunächst in der Gegenwartsform reflektiert wird (verlih 
uns gnadenclich, das wir dinen ain gebornen sun, den wir frölichen empfahen ze ainem 
erlöser) und anschließend ihre Auswirkungen auf die Zukunft der Betenden dargelegt 
werden (och sicherlich mit fröden werdint sehen zü ainem richter kúnfftig an dem 
iungsten tag), spiegelt der Tempuswechsel hier augenscheinlich die unterschiedlichen 
Zeitebenen der Heilsgeschichte wider und zugleich synchronisiert dabei die Zeitstruk
tur des Textes die des Kirchenjahres.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion entspricht die Fe
derzeichnung den in den Textfluss integrierten Miniaturen, die ihren textuellen Kon
text unmittelbar aufgreifen und auf die Bildebene übertragen, ohne dabei primär eine 
Gliederung der Texte vornehmen zu wollen.

6.1.5 Geburt Christi

Die Federzeichnung zeigt das Christuskind in einer Strahlenglorie vor einem einfa
chen Stall mit Maria, Josef, Ochs und Esel (siehe Abb. 10).

Format und Layout: Die Miniatur ›Geburt Christi‹ (S. 78) misst 124 mm × 80 mm (H × B) 
und nimmt bis auf zwei Textzeilen, die an ihrem oberen Bildrand ins Bildfeld einge
tragen sind, den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. Sie ist in den Textab
schnitt zu Weihnachten (S. 74–94) integriert.

Bildbeschreibung: Im Fokus der Miniatur steht Maria mit dem neugeborenen Jesus
kind. Die nimbierte Gottesmutter ist im Zentrum des Bildes dargestellt und trägt einen 
grauen Mantel über einem hellbraunen Untergewand. Ihr langes, blondes Haar fällt 
weit über ihre Schultern herab. Die Hände Mariens sind andächtig vor der Brust über
kreuzt. Ihr Körper ist leicht nach links und zum neugeborenen Christuskind herabge
neigt. Der unbekleidete Gottessohn liegt in einer Strahlenglorie auf dem grünen Gras
boden zwischen der Mutter und dem linken Bildrand. Er trägt allein den charakteristi
schen Kreuznimbus. Am rechten Bildrand ist im Rücken der Gottesmutter ein einfach 
gemauertes, an der Stirnseite offenes Gebäude mit einem geziegelten Satteldach dar
gestellt. Darinnen steht Joseph in einem roten Gewand mit weißem Gürtel und blauer 
Kopfbedeckung. Er hält beide Hände zu einer Geste des Beifalls beziehungsweise der 
Freude vor seiner Brust erhoben. Unmittelbar über dem Dachgiebel ist die strahlende 
Weihnachtssonne zu erkennen. Links an das Gebäude schließt ein einfacher Tierstall 
mit Flachdach an, der bis an den linken Bildrand reicht und erst außerhalb des Bild

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 213



feldes abschließt. Über den Bretterverschlag der Stirnseite blicken unmittelbar über 
dem Christuskind die Köpfe von Ochs und Esel heraus. Durch den halb geöffneten 
Tierstall und eine Fensteröffnung in der linken Außenwand des weiteren Stallgebäu
des ist das See- und Bergpanorama im Hintergrund der Darstellung zu sehen. Den Un
tergrund der Szenerie bilden eine grüne Graswiese und im Bildvordergrund, diagonal 
zum unteren Bildrand, ein beackertes Feld mit schattierten, groben Erdbrocken. Die 
Schattierungen stimmen nicht mit der Position der strahlenden Weihnachtssonne 
überein, sondern lassen eine weitere Lichtquelle außerhalb des linken Bildrahmens 
vermuten.⁷²³

Malanweisung: Nicht lesbar.

Referenztexte: Im Vergleich zur Passion Christi, die in verschiedenen biblischen Bü
chern eine zentrale Rolle einnimmt, erhält die Geburt des Gottessohnes im biblischen 
Text erstaunlich wenig Gewicht.⁷²⁴ Bildliche Darstellungen der Geburt Christi basieren 
vor allem auf den Schilderungen des Lukasevangeliums, welches die Geburt Christi 
zeitlich und räumlich situiert.⁷²⁵ Darüber hinaus dienen apokryphe Kindheitsevange

��
723 Dass Schattenwurf und Lichtquelle hier nicht übereinstimmen, hat keine besondere Bedeutung. 
Im zeitgenössischen Kunstverständnis des ausgehenden 15. Jahrhunderts spielt eine realgetreue Aus
führung der Schattenwürfe nicht zwangsläufig eine bedeutungstragende Rolle. Folglich ist auch die 
bildimmanente Beleuchtung eher selten konsequent durchdacht. In den Miniaturen des Gebetbuches 
der Margaretha dienen Lichteinfall und Schattenwürfe – mit Ausnahme der Miniatur ›Vertreibung 
aus dem Paradies‹ (S. 161) – primär als schmückende Bildbeigabe. Zur Beleuchtung – hier im Zusam
menhang mit den Rahmungen von Buchmalereien aus Konstanz – siehe K�����, Buchmalerei (1997), 
S. 144 f.
724 Als Referenztexte für die Geburt Christi gelten das Matthäus- (Mt 1, 1–25; Mt 2, 1–12) und Lukas
evangelium (Lc 2, 1–21). Vgl. A�������, Das Kind sehen (2011), S. 290. Zu den biblischen sowie außer
biblischen Quellen der Darstellung der Geburt Christi siehe W������, Geburt Christi (1970), Sp. 86 f.
725 Vgl. Lc 2, 1–7: Factum est autem in diebus illis exiit edictum a Caesare Augusto ut describeretur 
universus orbis haec descriptio prima facta est praeside Syriae Cyrino et ibant omnes ut profiterentur 
singuli in suam civitatem ascendit autem et Ioseph a Galilaea de civitate Nazareth in Iudaeam civitatem 
David quae vocatur Bethleem eo quod esset de domo et familia David ut profiteretur cum Maria 
desponsata sibi uxore praegnate factum est autem cum essent ibi impleti sunt dies ut pareret et peperit 
filium suum primogenitum et pannis eum involvit et reclinavit eum in praesepio quia non erat eis locus 
in diversorio. (EU, Lc 2, 1–7: Es geschah aber in jenen Tagen, dass Kaiser Augustus den Befehl erließ, 
den ganzen Erdkreis in Steuerlisten einzutragen. Diese Aufzeichnung war die erste; damals war Quiri
nius Statthalter von Syrien. Da ging jeder in seine Stadt, um sich eintragen zu lassen. So zog auch Josef 
von der Stadt Nazaret in Galiläa hinauf nach Judäa in die Stadt Davids, die Betlehem heißt; denn er 
war aus dem Haus und Geschlecht Davids. Er wollte sich eintragen lassen mit Maria, seiner Verlobten, 
die ein Kind erwartete. Es geschah, als sie dort waren, da erfüllten sich die Tage, dass sie gebären soll
te, und sie gebar ihren Sohn, den Erstgeborenen. Sie wickelte ihn in Windeln und legte ihn in eine 
Krippe, weil in der Herberge kein Platz für sie war). Zum Quelltext siehe A�������, Das Kind sehen 
(2011), S. 290.

214 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



lien sowie literarische Texte des Mittelalters und insbesondere die Vision der Heiligen 
Brigitta von Schweden als Inspirationsquelle für Malereien.⁷²⁶ Die Darstellung von 
Ochs und Esel als Zeugen der Geburt Christi nimmt Bezug auf das Buch Jesaja des Al
ten Testaments sowie das Buch des Propheten Habakuk der griechischen Septuagin
ta.⁷²⁷ Die biblischen Referenztexte für die Darstellung der Sonne werden gemeinsam 
mit der Verwendung und Bedeutung des Motivs im Abschnitt ›Analyse und Interpreta
tion‹ erläutert.

Ikonographische Tradition: In bildlichen Darstellungen der Geburt Christi gewinnt 
die Marienfigur bereits seit dem Frühmittelalter an Gewicht und rückt immer häufi
ger ins Zentrum der Szenerien.⁷²⁸ Seit dem 14. Jahrhundert erscheinen die Gottesmut
ter und bisweilen auch Joseph dabei als Vorbild der christlichen Andacht.⁷²⁹ Charakte
ristisch für diesen im Spätmittelalter weit verbreiteten ›Anbetungstyp‹, welchen die 
vorliegende Miniatur des Gebetbuches repräsentiert, ist der Gestus der Anbetung. Die
ser findet insbesondere durch die vor der Brust überkreuzten Arme und zum Gebet 
gefalteten Hände der Figuren Ausdruck.⁷³⁰ Das Jesuskind erscheint fortan fast aus
nahmslos nackt und in der Gestalt des neugeborenen, außerhalb der Krippe liegenden 
Kindes.⁷³¹ Die fehlende Bekleidung des Kindes und die einfache Stallarchitektur gelten 
als Zeichen der Armut der Heiligen Familie.⁷³²

Bildvorlage: Der Miniatur hat ein Kupferstich des Meisters E.S. als Vorlage gedient, 
an welchem sich der Miniator getreu orientiert (siehe Abb. 11).⁷³³

��
726 Vgl. W������, Geburt Christi (1970), Sp. 86 f. sowie R�����, Geburt Christi (2012), S. 10. Zum Ein
fluss der Vision Brigittas auf bildliche Darstellungen der Geburt Christi siehe W���, Geburt Christi 
(2012), mit Verweis auf den lateinischen Text der Vision Brigittas (siehe Birgitta von Schweden, Rev. 
VII, 21).
727 Is 1, 3: Cognovit bos possessorem suum et asinus praesepe domini sui Israhel non cognovit populus 
meus non intellexit. (EU, Is 1, 3: Der Ochse kennt seinen Besitzer und der Esel die Krippe seines Herrn; 
Israel aber hat keine Erkenntnis, mein Volk hat keine Einsicht). LXX, Hab 3, 2: Herr, ich betrachtete 
deine Werke und ich bin betroffen. Inmitten zweier Lebewesen wirst du erkannt, in dem Nahen der 
Jahre wirst du wieder erkannt werden. Vgl. W������, Geburt Christi (1970), Sp. 89.
728 Vgl. W������, Geburt Christi (1970), Sp. 104; zur ikonographischen Tradition siehe auch 
G�������, »auf Knien« (2005) (erneut erschienen unter demselben Titel in: S��������/N������ (Hg.): 
Menschen, die Geschichte schrieben [2014]); K����, Geburt Christi (2019), bes. S. 126; D�������, Divi
ne love (2021).
729 Zum neuen Bildtypus der Anbetung siehe G�������, »auf Knien« (2005); W���, Von der Geburt 
Christi (2016); K����, Geburt Christi (2019), S. 125.
730 Vgl. R�����, Geburt Christi (2012), S. 15.
731 Vgl. ebd., S. 15.
732 Vgl. ebd.
733 Vgl. G�������, Kupferstiche des Meister E.S. (1923/1924), Nr. 315; H�����, Meister E.S. (2007), S. 57; 
sowie C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 215



Obgleich die Federzeichnung des Gebetbuches den besagten Kupferstich seiten
verkehrt wiedergibt, bleiben die augenfälligen Ähnlichkeiten zwischen den Bildern 
eindeutig. Die Architektur der beiden Ställe und die Darstellung des Personals weisen 
überzeugende Übereinstimmungen auf. Die einzigen Abweichungen finden sich im 
Zusammenhang mit der Gestaltung des Vorder- und Hintergrundes sowie der Darstel
lung des charakteristischen Sterns von Bethlehem. Im Kupferstich des Meisters ist im 
Stallfenster hinter Joseph ein architektonisches Gebilde zu erkennen. In der Feder
zeichnung des Gebetbuches ist an derselben Stelle allein ein See- und Bergpanorama 
zu sehen. Darüber hinaus gestaltet der Miniator den Bildvordergrund um, indem er 
die Graswiese am unteren Bildrand – im Unterschied zur Vorlage – um ein beackertes 
Feld mit groben Erdbrocken erweitert. Weiterhin ergänzt der Maler des Gebetbuches 
den charakteristischen Kreuznimbus des Christuskindes, welcher in der Vorlage fehlt. 
Die wohl augenfälligste Veränderung gegenüber der Vorlage besteht in der Ersetzung 
des sechszackigen, von einem Engel getragenen Weihnachtssterns durch eine kreis
runde Weihnachtssonne, die elf Strahlenlinien wirft.

Analyse und Interpretation: Durch den Austausch des Sterns von Bethlehem mit ei
ner Weihnachtssonne wird ein Bezug zu der theologischen Deutung Christi als son
nenstrahlender Heilbringer und wahrer sol invictus eröffnet.⁷³⁴ Ausschlaggebend für 
diese Deutung sind sowohl Textstellen des Neuen als auch des Alten Testamentes, die 
auf einen metaphorischen Sonnenaufgang einer sol iustitiae sowie einen Heilsbringer 
verweisen, dessen Antlitz strahlt wie die Sonne und der als ewige Sonne auf- und 
nicht mehr untergehen wird.⁷³⁵

Der heidnische Kult des sol invictus, des unbesiegbaren römischen Sonnengottes, 
reicht bis in die frühe Menschheitsgeschichte zurück.⁷³⁶ Als ›wahre Sonne‹ und ›wah
rer sol invictus‹ tritt Christus im christlichen Glauben im Laufe des 4. Jahrhunderts an 
die Stelle des römischen Sonnengottes.⁷³⁷ Fortan wird das Sonnensymbol in der bil
denden Kunst auf Christusbilder übertragen und schließlich zum festen Bestandteil 

��
734 Zur Sonnensymbolik siehe u.a. K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 393 sowie L���, Son
ne (1972).
735 Mal 4, 2: Et orietur vobis timentibus nomen meum sol iustitiae et sanitas in pinnis eius et egrediemini 
et salietis sicut vituli de armento. (EU, Ma 3, 20: Für euch aber, die ihr meinen Namen fürchtet, wird die 
Sonne der Gerechtigkeit aufgehen und ihre Flügel bringen Heilung. Ihr werdet hinausgehen und Freu
densprünge machen wie Kälber, die aus dem Stall kommen.). Zu den weiteren biblischen Referenz
quellen siehe L���, Sonne (1972), Sp. 175.
736 Vgl. L���, Sonne (1972), Sp. 175 f.
737 Der Ursprung des Geburtsfestes Christi am 25. Dezember, dessen Datum mit dem heidnischen 
Festtag des römischen Sonnengottes bzw. dem ursprünglichen heidnischen Festtag der Wintersonnen
wende zusammenfällt, wurde in der Forschung bereits ausgiebig diskutiert. Darüber, dass das christli
che Geburtsfest des Erlösers im 4. Jahrhundert durch Kaiser Konstantin I. absichtlich auf den heidni
schen Festtag des Sonnengottes verlegt worden sei, um den heidnischen Kult zu verdrängen und zu 

216 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



der Christussymbolik. Bis heute wird das Christusmonogramm auch auf liturgischen 
Textilien oder Geräten wie beispielsweise Monstranzen, Paramenten oder Taberna
keln häufig zusammen mit dem Sonnenmotiv dargestellt.⁷³⁸

Während das charakteristische Sternenmotiv in Darstellungen der Geburt als Hin
weis auf den Ort der Geburtsstätte, welchen er aufzeigt, gilt, besteht die symbolische 
Funktion des Sonnenmotivs in der Kennzeichnung und Hervorhebung Christi als der 
wahrer sol invictus, sonnenstrahlender Heilbringer und Erlöser. Die Absicht, diese 
Deutungsweise durch den Austausch des Motivs bewusst in die Darstellung zu trans
portieren, wird vor allem mit der Wiederholung des Vorgangs in der Miniatur ›Anbe
tung der Heiligen Drei Könige‹ (S. 101) deutlich.⁷³⁹

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
›Geburt Christi‹ (S. 78) ist gemeinsam mit den zwei weiteren Miniaturen ›Maria im 
Wochenbett‹ (S. 87) und ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89) in die 
Textkompilation zu Weihnachten (S. 74–94) integriert. Diese setzt sich aus Übersetzun
gen von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, einer auf die Worte des Apostels 
Paulus verweisenden volkssprachigen Kapitel-Lesung zu Heiligabend (S. 74–78) sowie 
weiteren Übersetzungen von liturgischen Gesängen ins Deutsche,⁷⁴⁰ einer als prophe
cÿa bezeichneten volkssprachigen Kurzlesung aus dem Buch des Propheten Jesaja (Is 9, 
5–6),⁷⁴¹ einer Betrachtung der Geburt des Kindleins Jesu, einer Mahnung über die 
Freude Marias beim Anblick des neugeborenen Kindes und ›Christusgrüßen‹⁷⁴² zum 
ersten Weihnachtstag zusammen. Die Miniatur befindet sich dort ferner zwischen 

��
einem christlichen umzufunktionieren, herrscht gemeinhin Konsens. Zum sol invictus, der Winterson
nenwende und dem Ursprung von Weihnachten siehe H������, Sol Invictus (2003); E�������, Sonne, 
Sonne und Mond (1995), Sp. 2049; L���, Sonne (1972), Sp. 175 f.
738 Vgl. L���, Sonne (1972), Sp. 177.
739 Siehe II, 6.1.9.
740 Dazu zählen Übersetzungen von Antiphonen, Responsorien und dem Introitus zur loblichen fron 
mess ins Deutsche. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 83: Ain kind ist úns geborn und ain sun ist 
úns gegeben. Des fúrsten tüm ist im geleit uf sin achsel und er wirt gehaissen oder genempt der engel 
von grǒssen rǎt (vgl. Puer natus est nobis et filius datus est nobis cujus imperium super humerum ejus 
et vocabitur nomen ejus magni consilii angelus. Nativitas Domini, Mass, Introit, Cantus ID g00553). 
Darumb singent dem herren ain núwes gesang, won er hǎt getǎn grǒßi wunder (vgl. Cantate domino 
canticum novum quoniam mirabilia fecit. Nativitas Domini, Mass, Introit verse, Cantus ID g00553a.1). 
Vgl. hierzu auch http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de (13.08.2018).
741 Vgl. Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 13, 6 (S. 828). Vgl. Einsiedeln, StiB, 
Cod. 283 (1105), S. 82 f.: Incipit: Och der wirdig prophet ysaÿas hǎt in siner prophecÿ; Explicit: Ain clarer 
sun ist úns hútt geborn und er wirt gehaissen der starck gott, alleluia des lobent alle gott.
742 Da die im Gebetbuch der Margaretha enthaltenen, an das Christuskind gerichteten Grüße, für 
welche die Forschung bislang keinen eigenen Fachterminus kennt, formal den Mariengrüßen angegli
chen sind, seien sie hier und im Folgenden als ›Christusgrüße‹ bezeichnet. Eine Textanalyse dieser 
›Christusgrüße‹ findet sich im Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text‹ 
unter II, 6.1.7.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 217

http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de


den Abschnitten zu Heiligabend (S. 74–78) und denen zum textuell umfangreicheren 
und mit zwei weiteren Miniaturen ausgestatteten ersten Weihnachtstag (S. 79–94).

Das Bild schließt auf derselben Versoseite an die letzten zwei Zeilen des ihm vo
rausgehenden Textabschnitts zu Heiligabend an. Die auf die Miniatur folgenden Über
setzungen liturgischer Gesänge zum ersten Weihnachtstag setzen auf der ihr gegen
überliegenden Rectoseite ein, sodass sich das Bild der Geburt Christi und die volks
sprachigen Texte der liturgischen Gesänge zur Geburt Christi auf einer Doppelseite ge
genüberstehen. Der liturgische Tag des Hochfestes der Geburt des Erlösers beginnt 
hier bereits mit dem Heiligabend, denn die Texte zum ersten Weihnachtstag führen 
zunächst eine Vorbemerkung zu dem am Vorabend zu sprechenden Gebet an. Durch 
diesen Rekurs werden die Festtage über die Textgrenze hinweg miteinander ver
knüpft. Zusätzlich werden die Textabschnitte zu Heiligabend und dem ersten Weih
nachtstag über das Bild miteinander verbunden. Indem die letzten zwei Zeilen des 
Textabschnittes zu Heiligabend ins Bildfeld eingetragen sind, werden sie als Teil des 
Bildes wahrgenommen. Sie begrenzen die dargestellte Szenerie nach oben und erfül
len so die Funktion der Rahmenlinie, die sie ersetzen. In der Art eines Scharniers trägt 
die Miniatur dazu bei, dass die Texte zu Heiligabend und zum ersten Weihnachtstag 
mit dem dazwischengeschalteten Bild eine eng zusammengehörende Einheit bilden. 
Inhaltlich-thematisch nimmt die Darstellung insbesondere auf die auf sie folgenden 
Texte zum Geburtsfest Christi Bezug. Zugleich gipfelt in ihr die zuvor zum Ausdruck 
gebrachte sehnsüchtige Erwartung des Erlösers, dessen neugeborene, menschliche Ge
stalt in der Miniatur visuell vergegenwärtigt wird und dessen Ankunft sich nach der 
synchronisierenden Wirkung des Kirchenjahres mit dem Bild und den Texten zum Ge
burtsfest Christi endlich ereignet. Überdies rekurriert das Sonnenmotiv im Bild und 
die theologische Deutung des Motivs als Symbol des wahren sol invictus, Jesus Chris
tus, auf zwei der Miniatur vorausgehende Antiphonen zu Heiligabend. Im deutsch
sprachigen Text der ersten die Sonnenmetaphorik aufgreifenden Antiphon wird der 
nahende Erlöser als Sonne und im original lateinischen Text als sol salvator bezeich
net:

Antifon: Orietur [sicut sol salvator mundi et descendet in uterum virginis sicut imber super 
gramen] Antifon: Der behalter der welt wirt erschynen und er gǎt ab in den lib der iunckfrowen. 
Da erschynt er als die sunn und als der regen úber daß gras und úber den blůmen. (S. 76)⁷⁴³

In der zweiten Antiphon wird die Gegenwart des Erlösers unmittelbar mit dem Son
nenaufgang verbunden:

��
743 Vgl. Vigilia Nat. Domini, Lauds/First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004195. Als biblische Referenz 
der Antiphon gelten Jes 60, 2; Dt 32, 2 und Ps 71, 7–6 (vgl. https://gregorien.info/chant/id/6053/0/de
[29.01.2021]).

218 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

https://gregorien.info/chant/id/6053/0/de


Antifon zú magnificat: Dum ortus fuerit [sol de caelo videbitis regem regum procedentem a patre 
tamquam sponsus de thalamo suo] So die sunn uff gǎt, so werdent ir sehen den kúng der kúngen, 
us gon von dem vatter als der brútgom von siner schlǎfkamer. (S. 77)⁷⁴⁴

Die Kopplung der Gegenwart des Erlösers an die aufgehende beziehungsweise aufge
gangene Sonne zeigt sich anschließend auch in der auf den Text folgenden Miniatur. 
Indem überdies die Darstellung der Strahlenglorie, die das neugeborene Kind im Bild 
umgibt, der Darstellung der Sonnenstrahlen entspricht, wird die Christus-Sonne-Ana
logie zusätzlich bekräftigt, denn gleich der Sonne strahlt auch das neugeborene Kind. 
Dass die Ersetzung des Sternmotivs aus dem originären Stich durch eine Weihnachts
sonne in der Miniatur des Gebetbuches einer absichtsvollen Bildstrategie folgt, darf 
im Zusammenhang mit dem textuellen Kontext der Federzeichnung als sehr wahr
scheinlich gelten.

Auf der dem Bild gegenüberliegenden Textseite sticht augenscheinlich das rubri
zierte und rot unterstrichene lateinische Incipit zum Invitatorium Cristus natus est
hervor, dessen Inhalt in der vorausgehenden Miniatur visuell vergegenwärtigt wird: 
Cristus natus est. Cristus ist úns geborn, koment her, wir sond in anbetten! (S. 79)⁷⁴⁵ Da
bei stellt die Miniatur nicht nur das Objekt der Anbetung, das neugeborene Christkind 
dar, sondern demonstriert durch die Gestik der Figuren Mariens und Josephs zugleich 
dessen Anbetung und Lobpreisung. Die Gottesmutter und der Ziehvater Jesu treten 
umso deutlicher als Vorbilder der christlichen Andacht und Anbetung des Herrn her
vor, zu welcher der Text hier unmittelbar auffordert. Durch das im Bild visuell verge
genwärtigte Moment der Anbetung werden die betenden Betrachterinnen und Be
trachter dazu angeleitet, beim Betrachten des Bildes selbst die Haltung der Figuren 
einzunehmen und es ihnen vor dem Bild gleichzutun. Der Text erscheint hier als Auf
forderung und das Bild als Anleitung zur Andacht. Gemeinsam laden Text und Bild 
die Betrachtenden dabei zur individuellen Frömmigkeitsübung und zur emotionalen 
Anteilnahme am Ereignis der Geburt Christi ein.⁷⁴⁶

Durch den die Stadt Konstanz reminiszierenden Hintergrund wird die Szenerie 
nicht nur zeitlich aktualisiert, sondern auch räumlich neu verortet. Im Bild ereignet 
sich die Anbetung des neugeborenen Kindes in der Gegenwart der Betrachtenden, das 
heißt im Beisein der ursprünglichen Betrachterin Margaretha sowie in der ihr ver
trauten heimischen Umgebung, erneut, sodass die zeitliche und räumliche Entfernung 
zwischen dem in der Heilszeit längst vergangenen Ereignis und der Gegenwart aufge
löst werden. In Anbetracht der synchronisierenden Wirkung des Kirchenjahres darf 
sich der Rezipierende – gemeinsam mit Maria und Joseph – zum Zeitpunkt der Bildbe

��
744 Vgl. Vigilia Nat. Domini, Second Vespers, Antiphon, Cantus ID 002462.
745 Vgl. Christus natus est nobis venite adoremus, Nativitas Domini, Matins, Invitatory antiphon, Can
tus ID 001055.
746 Vgl. G�������, »auf Knien« (2005), S. 119 (hier am Beispiel des Bildtypus der knienden Maria).

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 219



trachtung zu den ersten zählen, die den sonnenstrahlenden Heilbringer nach seiner 
Geburt anbeten.⁷⁴⁷

In den anschließenden Übersetzungen der liturgischen Gesänge zum ersten Weih
nachtstag, der Mahnung, den Gebeten und den folgenden Miniaturen ›Maria im Wo
chenbett‹ (S. 87) und ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89) werden die 
Gegenwart Christi, die Rolle der Gottesgebärerin und die Umstände der Jungfrauenge
burt unter den Augen der im Bild dargestellten tierli (S. 80) weiterhin thematisiert.⁷⁴⁸

Strukturelle Funktion: Dass die Miniatur eine Scharnierfunktion aufweist, welche 
dazu beiträgt, die Texte zu Heiligabend (S. 74–78) und dem ersten Weihnachtstag 
(S. 79–94) innerhalb der Textkompilation zu Weihnachten (S. 74–94) als eine eng zu
sammengehörende Einheit erscheinen zu lassen, hat bereits die Untersuchung des in
haltlich-thematischen Verhältnisses zwischen der Miniatur und dem umliegenden 
Text aufgezeigt. Mithilfe des Scharnierbildes wird sowohl die Textgrenze zwischen 
den Abschnitten ›Heiligabend‹ und dem ›ersten Weihnachtstag‹ als auch der Wechsel 
im liturgischen Charakter der Festzeiten überspielt, also von der vorweihnachtlichen 
Bußzeit des Adventes zum freudigen Hochfest Weihnachten übergeleitet.

6.1.6 Maria im Wochenbett

Die Miniatur (S. 87, siehe Abb. 12) zeigt Maria mit dem Christuskind im Wochenbett 
und eine Frau, die Nahrung herbeiträgt.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 86 mm × 82 mm (H × B) und nimmt 
knapp über die Hälfte des Schriftspiegels der Rectoseite ein. Sie ist gemeinsam mit 
den Miniaturen ›Geburt Christi‹ (S. 78) und ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christus
kind‹ (S. 89) in die Textkompilation zu Weihnachten (S. 74–94) integriert.

Bildbeschreibung: Im Fokus des Bildes befindet sich ein diagonal von der linken obe
ren Bildecke ausgehendes und bis knapp vor die rechte untere Bildecke reichendes, 
perspektivisch gezeichnetes Bett mit hölzernem Rahmen und erhöhter abgerundeter 
Kopfseite. Mit den Beinen unter einer bunt gemusterten und aufwendig verzierten 
Bettdecke ist aufrecht im Bett sitzend die Gottesmutter Maria dargestellt. In ihren 
Händen hält sie das aufrecht auf der Bettdecke stehende nackte Christuskind. Die Got
tesmutter ist nimbiert und durch das weinrote Untergewand und die blauen Ärmel 
erstmals im Verlauf der bisherigen Bildfolge ansatzweise in den traditionell mariani

��
747 Zu diesem »mystischen Erleben (der Geburt Christi) vor und mithilfe von Kunstwerken« vgl. 
W���, Geburt Christi (2012), bes. S. 214.
748 Siehe hierzu die folgenden beiden Einzelanalysen II, 6.1.6 und II, 6.1.7.

220 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



schen Farben Blau und Rot gekleidet. Um das Haupt trägt sie neben dem Nimbus ei
nen weißen Schleier. Das unbekleidete Christuskind kann durch den Kreuznimbus 
zweifelsfrei identifiziert werden. Es greift mit dem linken Arm nach hinten zur Mutter 
und streckt den rechten einer Frau am rechten Bildrand entgegen. Diese ist in ein grü
nes Gewand mit einem beigen Schleier gekleidet und bringt ein rundbauchiges Gefäß 
auf einem Unterteller herbei, aus dem der Stil eines Löffels herausragt. Ihr unter dem 
Gewand angewinkeltes linkes Bein suggeriert Bewegung und das Herantreten ans 
Bett. Über den Bildhintergrund erstreckt sich vom rechten Bildrand bis zur Bettkante 
erneut ein roter Wandbehang, an dessen augenfälliger Musterung ebenso wie an der 
Bettwäsche die Kostbarkeit der Stoffe ersichtlich wird. Der Wandbehang ist mit 
schwarzen Kreuzen sowie gelben, stilisierten heraldischen Lilien kostbar bestickt und 
an einer Art Gardinenstange befestigt, die einen schmalen Balken des blauen Firma
ments zwischen sich und dem oberen Bildrand zu erkennen gibt. Die blaue Farbe ist 
stark abgerieben. Unterhalb des Holzbettes sind die Vorderseite und weiteren Umrisse 
eines Bettkastens zu erkennen. Den Bilduntergrund bildet ein gequaderter Plattenbo
den.

Malanweisung: Die mit einer Feder ins Bildfeld eingetragene, übermalte Malanwei
sung ist links neben dem Bettkasten zu erkennen. Von ihr sind allein Reste lesbar: 
<…puerp[er]a>.⁷⁴⁹

Referenztexte: Als Textgrundlage für bildliche Darstellungen der Maria im Wochen
bett dürfen zunächst allgemein diejenigen biblischen Grundtexte gelten, welche die 
menschliche Gottesgeburt aus dem Schoß der Jungfrau bekunden und »eine spirituel
le Auslegung der Geburt Christi«⁷⁵⁰ verhindern. Weiterhin bildet die seit dem 2. Jahr
hundert berichtete apokryphe Hebammenlegende eine wesentliche Inspirationsquelle 
für marianische Wochenbettmalereien.⁷⁵¹

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Maria im Wochenbett ent
standen als Erweiterung der Geburtsszene oder wurden aus dieser extrahiert.⁷⁵² Seit 

��
749 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
750 S�����, Wochenbett Mariens (1972), Sp. 536. Vgl. bspw. Gal 4, 4: At ubi venit plenǎitudo temporis 
misit Deus Filium suum factum ex muliere factum sub lege. (EU, Gal 4, 4: Als aber die Zeit erfüllt war, 
sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau und dem Gesetz unterstellt).
751 Vgl. G�������, »auf Knien« (2005), bes. S. 104. Die sog. Hebammenlegende ist sowohl im grie
chischen Protevangelium des Pseudo-Jakobus aus dem 2. Jahrhundert als auch im lateinischen Evan
gelium des Pseudo-Matthäus aus der 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts überliefert. Zur Aufnahme der 
apokryphen Hebammenlegende in zahlreiche mhd. Bearbeitungen der Kindheit Jesu und für eine Zu
sammenfassung der Legende siehe u.a. P��������, Meistergesang (1982), S. 60–79.
752 Vgl. S������-S��������, Maria im Wochenbett (2016), S. 147. Zum Bildtypus und seiner iko
nographischen Tradition siehe auch Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), bes. S. 61–82 sowie 

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 221



dem 14. Jahrhundert fanden sie in ganz Deutschland Verbreitung, waren jedoch am 
häufigsten im alemannischen Südwesten und dort überwiegend in Dominikanerinn
enklöstern vertreten.⁷⁵³ Während in spätmittelalterlichen Darstellungen der Geburt 
Christi, welche die im Gebetbuch vorliegende Geburtsminiatur (S. 78) repräsentiert, 
zumeist die gesamte Heilige Familie (Maria und Joseph) sowie Ochs und Esel enthalten 
sind, rückt in Darstellungen des Wochenbetts Mariens nun allein die Gottesgebärerin 
mit dem Kind ins Zentrum.⁷⁵⁴ Das Bildmotiv aus dem Marienleben ist der Verehrung 
der Gottesmutter gewidmet und soll die enge Beziehung zwischen Mutter und Kind 
betonen.⁷⁵⁵

Nach der Art heidnischer Geburtsbilder wird die Gottesmutter im Wochenbett 
häufig liegend oder halb aufgerichtet im Bett sitzend dargestellt. Das Christuskind be
findet sich entweder auf ihrem Schoß, in ihren Armen oder liegt neben ihr. Selten 
zeigt sich allein die Wöchnerin im Bild.⁷⁵⁶ Weiteres Personal oder eine Assistenzfigur, 
wie sie die Miniatur des Gebetbuches aufweist, wohnen der Szenerie in der Regel 
nicht bei.

Durch die Darstellung der Assistenzfigur hebt sich die Miniatur des Gebetbuches 
augenscheinlich von anderen Bildern des Wochenbett Mariens ab.⁷⁵⁷ Sie erinnert an 

��
Schultes, Madonna im Wochenbett (2011), S. 52 f. Zu religiösen Geburtsszenen allgemein siehe 
L’E�������, Holy motherhood (2008), bes. S. 1–21.
753 Vgl. S�����, Wochenbett Mariens (1972), Sp. 536; siehe auch S������-S��������, Maria im Wo
chenbett (2016), S. 150. Die zahlreiche Vertretung der Bilder insbesondere in Dominikanerinnenklös
tern steht in einem Zusammenhang mit der ›Mutterschaftsmystik‹, die auch in verschiedenen Visions
berichten wiederholt eine zentrale Rolle einnimmt. Vgl. hierzu Z������-B����, Mutterschaftsmystik 
(2008). Zu Visionsberichten des Wochenbetts Mariens aus ausgewählten Frauenklöstern des alemanni
schen Südwestens siehe S������-S��������, Maria im Wochenbett (2016). Die Stadt Konstanz beher
bergte im Spätmittelalter allein drei dominikanische Gemeinschaften: die Dominikaner von St. Niko
laus, die Dominikanerinnen von St. Peter an der Fahr und die Dominikanerinnen von Zoffingen. Vgl. 
B�������, Dorothea von Hof (2015), S. 16. In eines davon, das Konstanzer Peterskloster, trat im Jahre 
1503 die Enkelin Margarethas, Dorothea Ehinger (II.), ein und nahm zwei der familieneigenen Hand
schriften mit, den Einsiedler Codex 283 sowie den Einsiedler Codex 710. Welche Verbindung zwischen 
Margaretha von Kappel, ihrem Gebetbuch und dem Dominikanerorden bestand, lässt sich nicht mehr 
nachweisen. In seinem Artikel zum Gebetbuch der Margaretha von Kappel nimmt O��������� an, 
dass die Textkompilation des Gebetbuches dominikanischen Ursprungs sei. Was ihn genau zu dieser 
Annahme veranlasst, bleibt unklar. Vgl. O���������, Gebetbuch für Margaretha von Kappel (1980), 
Sp. 1117.
754 Vgl. S������-S��������, Maria im Wochenbett (2016), S. 147.
755 Vgl. ebd.
756 Zum Bildtypus des Wochenbetts Mariens siehe S�����, Wochenbett Mariens (1972), Sp. 536; 
Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), bes. S. 58–82 sowie S������-S��������, Maria im Wo
chenbett (2016), S. 147.
757 Als Vorlage für die Assistenzfigur in der Miniatur des Gebetbuches mag möglicherweise eine der 
Frauenfiguren aus dem Œuvre des Meisters E.S. gedient haben. Zumindest ähnelt die Darstellung der 
Assistenzfigur in der Miniatur des Gebetbuches augenfällig einigen weiblichen Assistenzfiguren, wie 

222 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Bilder der Johannesgeburt oder auch der Mariengeburt, welcher fast ausnahmslos 
weitere Figuren oder Personal beiwohnen.⁷⁵⁸ In Bildern der Geburt des Täufers steht 
häufig Maria selbst der gebärenden Elisabeth bei. Bilder der Geburt Mariens enthalten 
oft zahlreiches Personal.⁷⁵⁹ Obgleich die Anwesenheit einer Assistenzfigur in mariani
schen Wochenbettbildern unüblich ist, kann aufgrund der Nimbierungen und insbe
sondere des charakteristischen Kreuznimbus um das Haupt des Kindes kein Zweifel 
daran bestehen, dass die Miniatur das Wochenbett Mariens darstellt. Dass die Gottes
mutter erstmals im Verlauf der bisherigen Bildfolge zumindest ansatzweise in der ma
rianischen Farbkombination blau-rot gekleidet ist, mag ebenso als Hinweis auf ihre 
Identität gelten.

Bildvorlage: Die Darstellung konnte bislang auf keine Vorlage zurückgeführt werden.

Analyse und Interpretation: Die Darstellung der Wöchnerin, die sich in einem häus
lichen Innenraum von der Geburt erholt, während sie von einer weiblichen Assistenz
figur mit Nahrung versorgt wird, generiert im Kontext des Gebetbuches der Margare
tha zwei Bedeutungen. Zum einen mögen die Assistenzfigur und der häusliche Innen
raum in Anlehnung an einen spätmittelalterlichen ›Realismus‹ darauf abzielen, eine 
gewisse Wirklichkeitstreue in die Szenerie zu transportieren und so die Heilsgeschich
te in eine dem zeitgenössischen Publikum vertraute Gegenwart zu transponieren.⁷⁶⁰
Wie S��� L���� am Beispiel verschiedener spätmittelalterlicher Darstellungen der 
Verkündigung an Maria aufgezeigt hat, lässt sich in der deutschen Kunst ab dem zwei
ten Viertel des 15. Jahrhunderts vermehrt eine gesteigerte Wirklichkeitstreue in der 
bildlichen Wiedergabe verschiedener, auch religiöser Szenerien nachweisen. Dieser 
spätmittelalterliche ›Realismus‹, der keineswegs dem modernen Realismus gleichzu
setzen ist, stehe in einem Zusammenhang mit dem »Versuch, religiöse Aussagen durch 
alltägliche Erscheinungen und Vorgänge begreifbar zu machen und damit in mensch
liche Dimensionen zu kleiden«.⁷⁶¹ Das hölzerne Bett mit dem abgerundeten Kopfteil 
und dem Bettkasten, die jeweils kostbar bestickten Stoffe der Bettdecke sowie des 
Wandbehangs im Bildhintergrund und schließlich der gequaderte Plattenboden ent
sprechen charakteristischen Bildelementen spätmittelalterlicher Innenraumbilder 

��
sie der Meister E.S. darstellt. Als Beispiel sei hier auf die Stiche Heimsuchung (vgl. L. 14, L. 15 und L. 16) 
und zwei weitere Madonnenstiche (vgl. L. 77 sowie L. 75) verwiesen. Vgl. L����, Katalog Kupferstich, 
Text- und Tafelbd. 2 (1910).
758 Zu religiösen Geburtsszenen siehe u.a. L’E�������, Holy motherhood (2008), bes. S. 1–21.
759 Zu ausgewählten Darstellungen der Geburt Mariens siehe u.a. L����/L�����, Spätmittelalter 
(2001), S. 249, dort Abb. 140c, S. 253, Abb. 141, S. 257, Abb. 143a.
760 Zur »Transponierung des zeitlich und örtlich Fernen in das eigene Leben« durch die Gestaltung 
der (Wohn-)Räume im Bild siehe P����, Van Eyck (1989), S. 66.
761 L����, Verkündigung (2000), S. 17. Zur wirklichkeitsgetreuen Darstellung von Realien und Alltags
gegenständen in den Miniaturen des Gebetbuches siehe II, 7.1.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 223



bürgerlicher Wohnräume.⁷⁶² Wie K����� in seiner Untersuchung privater religiöser 
Bilder des Spätmittelalters aufgezeigt hat, haben sich »oftmals vergleichbare Einrich
tungsstücke und Bildmobiliar erhalten […], die denen der bildlichen Darstellungen 
entsprechen«.⁷⁶³ Auch wenn Bilder an sich nicht als authentische Quelle für reale mit
telalterliche Räume gelten dürfen, geben sie doch zumindest einen Eindruck der zeit
genössischen Raumausstattung wieder.⁷⁶⁴ Darauf, dass es sich bei dem dargestellten 
Wohnraum in der Miniatur des Gebetbuches um den Wohnraum einer wohlhabenden 
Person, möglicherweise den Margarethas selbst, handelt, weisen die kostbar bestick
ten Stoffe der Bettdecke und des Wandbehangs hin. Durch die zeitliche und räumliche 
Aktualisierung der Szenerie wird – wie bereits zuvor in der Darstellung der Geburt 
Christi – die zeitliche Entfernung zwischen dem in der heilsgeschichtlichen Zeit längst 
vergangenen Ereignis und der Gegenwart aufgelöst. Wiederum ereignet sich das Ver
gangene in der Gegenwart der Betrachtenden erneut. Was H���� S����� zur Bedeu
tung des zeitgenössischen Interieurs im Bild der Verkündigung auf der Mitteltafel des 
Merode-Tryptichons (1425–1435) aus der Werkstatt Robert Campins festhält, darf auch 
für die Bedeutung des Innenraums in der Miniatur ›Maria im Wochenbett‹ gelten:

Statt die Interieurs auf ihre Bedeutung als marianisches Attribut zu beschränken, soll hier ge
zeigt werden, daß der Raum vielmehr auf die Situation des Betrachters und die Rezeptions
zusammenhänge ausgerichtet ist, die ihrerseits durch deutlich formulierte und semantisch einge
setzte Konnotationen von Privatheit gekennzeichnet sind.⁷⁶⁵

Zum anderen stellt das Bild im Kontext des Gebetbuches und dessen weiblicher Besit
zerin ebenso eine Hommage auf die Rolle der Frau als Mutter, Gebärerin und Geburts
helferin im Spätmittelalter dar. Wie dies E�������� L’E������� in ihrer Untersuchung 
religiöser Geburtsszenen u.a. der Marien- und Johannesgeburt festgestellt hat, sind 
derartige weiblich dominierte, narrative Darstellung des Gebärens, die einen Raum 
der weiblichen Solidarität zeigen, in dem Frauen einander beistehen und sich umei
nander kümmern, typisch für die westeuropäische Kunst des Spätmittelalters und von 
der Handschriftenmalerei bis zur skulpturalen Kunst weit verbreitet.⁷⁶⁶ Der Reiz sol
cher Bilder – so L’E������� – liege darin, etwas zu zeigen, worüber schriftliche Quel
len in der Regel schweigen: den privaten, weiblichen Raum des Geburtszimmers, der 
die gebärende oder frisch entbundene Frau vom öffentlichen, männlichen Raum der 
Außenwelt trennt und die Rolle der Frauen als Mütter, Pflegerinnen und Hebammen 

��
762 Zu Raum- und Innenraumbildern in der Malerei siehe D�������, Bildraum (2010); zur Inbezugset
zung des im Bild dargestellten Raumes zu realen Räumen und der Wiedergabe profaner Interieurs sie
he S�����, Bildraum (2004).
763 K�����, Imago pro domo (2000), S. 11.
764 Vgl. ebd.
765 S�����, Bildraum (2004), S. 92.
766 L’E�������, Holy motherhood (2008), S. 1.

224 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



im späten Mittelalter aufzeigt.⁷⁶⁷ Das Bild demonstriert das Band, welches Frauen 
über das Gebären miteinander knüpfen und welches sie auf eine Weise mit der Got
tesmutter Maria verbindet, die allein Frauen vorbehalten ist.⁷⁶⁸ Dass die Anwesenheit 
einer Assistenzfigur, die der Gottesmutter beisteht und diese mit Nahrung versorgt, 
die Szenerie in einen profanen Kontext rückt und das Dogma der schmerzfreien Jung
frauengeburt profaniert,⁷⁶⁹ ist zwar unglücklich, aber nicht weiter theologisch bedeu
tungsvoll. Das Bild will zu keinem Zeitpunkt das Dogma anzweifeln, sondern vielmehr 
die Gottesgeburt in ein der Betrachterin vertrautes Umfeld transponieren und über 
die Mutterschaft eine direkte Verbindung zwischen Margaretha als Mutter und der 
Gottesmutter Maria herstellen. Dabei fungiert das zeitgenössische Interieur in gewis
ser Weise als Pendant zum See- und Bergpanorama der vorherigen Miniatur im Gebet
buch, allerdings mit dem Unterschied, dass es die Szenerie zeitlich aktualisiert, aber 
räumlich nur vage neu verortet. Im Unterschied zu dem für die Stadt Konstanz cha
rakteristischen See- und Bergpanorama bietet der Bildraum der Wochenbettminiatur 
den modernen Betrachtenden keine eindeutigen Anhaltspunkte für eine genaue loka
le Verortung. Sollte der dargestellte Bildraum tatsächlich einen realen Raum repräsen
tieren, möglicherweise sogar den Privatraum Margarethas, in welchem sie selbst ge
boren hat und das Gebetbuch zum Zeitpunkt der Bildbetrachtung rezipiert, wären da
mit die Bildgrenzen durchlässig und eine Verschmelzung Margarethas mit der darge
stellten Szenerie evoziert.⁷⁷⁰ Durch die zeitliche und räumliche Aktualisierung der 
Szenerie, in der nun heilige und weltliche Motive vereint werden, ihre Transponie
rung in ein Umfeld, wie es Margaretha bei der Geburt ihrer Kinder sehr wahrschein
lich selbst erlebt hat, sowie über das Band der Mutterschaft wird die Betrachterin und 
Mutter Margaretha gewissermaßen selbst zum Teil des Bildes und die Gottesmutter 
als Dialogpartnerin unmittelbar greifbar.

Wird die bisherige Bildfolge im Überblick betrachtet, fällt auf, dass diejenigen Mi
niaturen, die Szenen aus dem Marienleben darstellen oder in welchen Maria im Zen
trum des Bildes steht, mit Ausnahme der Geburt Christi, alle den roten Wandbehang 
im Hintergrund der Federzeichnungen gemein haben.⁷⁷¹ Mit der Wiederholung des 
Motivs werden nicht nur dessen symbolische Bedeutung in die entsprechenden Bilder 
transferiert, sondern durch paradigmatische Verknüpfungen auch ein interbildliches 

��
767 Vgl. ebd., S. 3.
768 Zur heiligen Mutterschaft siehe allgemein L’E�������, Holy motherhood (2008).
769 Da Maria ja gerade nicht unter dem Wochenbett zu leiden hat, ist es an sich auch nicht notwen
dig, dass sie im Bett ruht und von einer Assistenzfigur versorgt wird. Siehe hierzu auch G�������, 
»auf Knien« (2005), bes. S. 120 (hier im Zusammenhang mit Darstellungen der liegenden Maria in Bil
dern der Geburt Christi).
770 Vgl. S�����, Bildraum (2004), S. 93.
771 Siehe die Miniaturen ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Mondsichelmadonna‹ (S. 72) und ›Maria im Wochen
bett‹ (S. 87).

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 225



Bezugssystem zwischen den Marienbildern geschaffen und diese miteinander verbun
den.⁷⁷²

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
›Maria im Wochenbett‹ (S. 87) ist gemeinsam mit den zwei Miniaturen ›Geburt Christi‹ 
(S. 78) und ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89) in die Textkompilation 
zu Weihnachten (S. 74–94) integriert. Diese setzt sich aus Übersetzungen von Antipho
nen und Responsorien ins Deutsche, einer volkssprachigen Kapitel-Lesung über die 
Worte des Apostel Paulus zu Heiligabend (S. 74–78) sowie weiteren Übersetzungen 
von liturgischen Gesängen ins Deutsche,⁷⁷³ einer als prophecÿa bezeichneten volks
sprachigen Kurzlesung aus dem Buch des Propheten Jesaja (Is 9, 5–6),⁷⁷⁴ einer Betrach
tung der Geburt des Kindleins Jesu, einer Mahnung über die Freude Marias beim An
blick des neugeborenen Kindes und ›Christusgrüßen‹ zum ersten Weihnachtstag zu
sammen. Dort ist die Miniatur ferner in den Text der Mahnung über die Freuden Ma
riens beim Anblick des neugeborenen Kindes integriert (S. 87 f.). Das Bild schließt auf 
derselben Rectoseite unmittelbar an die einleitende Rubrik – Von Marien (S. 87) – an. 
Die Mahnung setzt auf der folgenden Versoseite ein. Durch seine Platzierung wird das 
Bild als Teil der Mahnung wahrgenommen, in welche es eingefasst ist, sodass Text 
und Bild auch hier zu einer eng zusammengehörenden Einheit verschmelzen.⁷⁷⁵

Von Marien [Miniatur: Maria im Wochenbett] O du hohe, himelsche, edli kindbetterin Maria, ich 
ermanen dich des unbegriffenlichen lustes und fröden, so du hettest in dem anblick dins núw 
gebornen zarten kindlis, das du so dick wärt anblicken und dich so tieff fúr in naigen und din 
schönes antlit in sin vergöttetes angesicht wärt legen und das vil süssenklichen kússen und an din 
mägtliches hertz trucken. (S. 87 f.)

Das Bild vergegenwärtigt die Adressatin der Mahnung, die Kindbetterin Maria, bevor 
diese im Text selbst angerufen wird. Die Ich-Rede des durch die Miniatur in der Einbil

��
772 Zum Zeichenstatus der roten Vorhänge, Wandbehänge oder Ehrentücher im Bild siehe den Ab
schnitt ›Analyse und Interpretation‹ unter II, 6.1.2.
773 Hierzu zählen Übersetzungen von Antiphonen, Responsorien und dem Introitus zur loblichen 
fron mess ins Deutsche. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 83: Ain kind ist úns geborn und ain sun 
ist úns gegeben. Des fúrsten tüm ist im geleit uf sin achsel und er wirt gehaissen oder genempt der engel 
von grǒssen rǎt (vgl. Puer natus est nobis et filius datus est nobis cujus imperium super humerum ejus 
et vocabitur nomen ejus magni consilii angelus. Nativitas Domini, Mass, Introit, Cantus ID g00553). 
Darumb singent dem herren ain núwes gesang, won er hǎt getǎn grǒßi wunder (vgl. Cantate domino 
canticum novum quoniam mirabilia fecit. Nativitas Domini, Mass, Introit verse, Cantus ID g00553a.1). 
Vgl. hierzu auch http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de (13.08.2018).
774 Vgl. Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 13, 6 (S. 828). Vgl. Einsiedeln, StiB, 
Cod. 283 (1105), S. 82 f.: Incipit: Och der wirdig prophet ysaÿas hǎt in siner prophecÿ; Explicit: Ain clarer 
sun ist úns hútt geborn und er wirt gehaissen der starck gott, alleluia des lobent alle gott.
775 Das Verhältnis von Text und Bild erinnert an das zwischen Text und Bild der Miniaturen ›Dreifal
tigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ (S. 13) und ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72).

226 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de


dung der Rezipierenden angeleiteten Dialogs zwischen den Betrachtenden und der im 
Bild visuell vergegenwärtigten Gottesmutter folgt im Anschluss an die Miniatur. In
dem die Darstellung die Mutterschaft und die im Text der Mahnung zum Ausdruck ge
brachte Mutterliebe Mariens visuell vergegenwärtigt, dient sie überdies der »Andacht 
und Verinnerlichung der im Bildwerk dargestellten« engen Beziehung zwischen der 
Gottesmutter und dem Christuskind, welche S������-S�������� im Zusammenhang 
mit dem Bildmotiv der Maria im Wochenbett allgemein betont.⁷⁷⁶

Bild und Text weisen einen appellativen Charakter auf. Sie leiten die Rezipieren
den dazu an, beim Anblick des in der Miniatur dargestellten neugeborenen Kindes 
dieselbe Liebe (unbegriffenliche lust und fröde) nachzuempfinden, wie sie die Gottes
mutter in dem anblick [des] núw gebornen zarten kindlis empfindet, und knüpfen so
mit an die Frömmigkeitspraxis der Mutterschaftsmystik an. Dabei spiegelt »die intime 
Nähe zwischen Jesus und Maria […] die Bedürfnisstrukturen der Mystik im Allgemei
nen und der Mutterschaftsmystik im Besonderen wider«.⁷⁷⁷ Das Nachempfinden der 
mütterlichen Beziehung Marias zum Christuskind steht hier im Fokus der mystischen 
Vereinigung mit Gott in seiner menschlichen, kindlichen Gestalt.⁷⁷⁸

Zugleich zielt das Bild – wie dies Z������-B���� im Zusammenhang mit dem Mo
tiv der Maria im Wochenbett hervorhebt – »auf den unmittelbaren Dialog mit dem Be
trachter [ab], der in der meditativen Bildandacht den Protagonisten des Geschehens 
zu begegnen«⁷⁷⁹ sucht.

Weiterhin ist die Mahnung des Text-Ich, das hier in der ersten Person Singular 
zur Gottesmutter spricht und sie an das oft wiederholte Anblicken des Kindes erin
nert, ebenso eine Mahnung an die Rezipierenden, das Kind im Bild selbst gleicherma
ßen dicke anzuschauen. In Kombination mit dem Bild erhalten die Lemmata ›anbli
cken‹ beziehungsweise ›Anblick‹ dadurch eine doppelte Semantik und einen appellati
ven Charakter. Die Wortformen meinen hier nicht mehr nur den in der heilsgeschicht
lichen Zeit längst vergangenen Moment, sondern zugleich dessen Wiederholung in 
der Gegenwart des Bildes und der Betrachtenden, die das Kind aktuell ebenso anbli
cken sollen, wie es einst Maria tat. Durch die visuelle Vergegenwärtigung im Bild kann 
das neugeborene Kind hier tatsächlich-praktisch angesehen werden. Der Anblick des 
Kindleins und der körperliche Ausdruck der nachempfundenen Mutterliebe zu ihm 
müssen vorab allerdings erbeten werden:

��
776 S������-S��������, Maria im Wochenbett (2016), S. 150.
777 Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), S. 63 f. (hier allgemein zum Bildtypus der Maria im 
Wochenbett).
778 Vgl. W���, Von der Geburt Christi (2016), S. 48 sowie allgemein Z������-B����, Mutterschaftsmys
tik (2008).
779 Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), S. 64.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 227



O lieplichi zarti mägtliche müter, gund mir und erlob mir ain schön iungs kindelin, das zart liebli in 
diner müterlichen schǒs, an ze sehen und mit im ze kosen nach alles mins hertzen begird. (S. 89)⁷⁸⁰

Die Figur der Gottesmutter erscheint nicht allein als Vorbild der Gottesliebe und an
dächtigen Betrachtung des Christuskindes,⁷⁸¹ sondern ebenfalls in ihrer Rolle als Be
hüterin. Dabei rekurriert die Bitte des betenden Ich insofern auf die ihr vorausgehen
de Wochenbettminiatur, als das Bild den Bittenden einen visuell wahrnehmbaren An
sprechpartner bietet.

Strukturelle Funktion: Indem die Federzeichnung den sie umgebenden textuellen 
Kontext unmittelbar aufgreift und auf die Bildebene überträgt, ohne dabei primär ei
ne Gliederung der Texte vornehmen zu wollen, entspricht ihre strukturelle Funktion 
der der in den Textfluss integrierten Miniaturen.

6.1.7 Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind

Die Miniatur (S. 89, siehe Abb. 13) zeigt das Jesuskind in einem überproportional gro
ßen, die Seitenwunde Christi symbolisierenden Herz vor einem Holzkreuz. In den vier 
Bildecken sind die weiteren Kreuzigungsmale Christi an den Händen und Füßen dar
gestellt.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 73 mm × 65 mm (H × B). Sie nimmt et
was weniger als die halbe Höhe und knapp drei Viertel der Breite des Schriftspiegels 
der Rectoseite ein, sodass der umliegende Text an ihrem rechten Bildrand entlang 
weiterläuft. Das Bild ist als das letzte von insgesamt drei Bildern (Geburt Christi, S. 78 
und Maria im Wochenbett, S. 87) in die Textkompilation zu Weihnachten (S. 74–94) in
tegriert.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Darstellung steht das überproportional große, 
dunkelrot ausgemalte Herz Jesu vor einem Holzkreuz. Darin ist sitzend und mit über
kreuzten Beinen das nackte Christuskind dargestellt. Um das Haupt trägt es den cha
rakteristischen Kreuznimbus. Die linke Hand hält einen Kreuzstab diagonal vor dem 
Körper. Der rechte Arm ist neben dem Körper erhoben und angewinkelt. Zeige- und 

��
780 Ähnlich werde – nach einem Aufsatz von A����� G������� – auch in den Meditationes Vitae 
Christi verfahren. Hier werde der Leser, die Leserin unmittelbar dazu aufgefordert, Maria zu bitten, 
das Kind selbst im Arm halten zu dürfen. Vgl. G�������, »auf Knien« (2005), S. 107.
781 Unter ›andächtige Betrachtung‹ ist hier sowohl der Vorgang des Betrachtens des Kindleins ge
meint als auch die Verwendung des Begriffs im Sinne eines terminus technicus für das spätmittelalter
liche »denkerische Durchdringen und Meditieren heilsgeschichtlicher Zusammenhänge«. T����, 
andacht und betrachtung (2012), S. 265.

228 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Mittelfinger der rechten Hand formen einen Segensgestus. Zur Rechten des Christus
kindes sind in der linken Hälfte des Herzens die klaffenden Wundränder der Seiten
wunde zu erkennen. Die vier Balken des Holzkreuzes reichen oben und unten sowie 
rechts und links über das Herz hinaus und unterteilen den Bildraum in vier Bildfel
der. Diese enthalten in der jeweiligen Bildecke die weiteren Kreuzigungswunden 
Christi. In der linken unteren Bildecke ist die blutende Kreuzigungswunde am rechten 
Fuß, in der rechten unteren Bildecke die blutende Kreuzigungswunde am linken Fuß 
und in den oberen Bildecken von links nach rechts die blutigen Wundmale der rech
ten und linken Hand dargestellt. Die Kreuzigungswunden sind jeweils von einem 
Kreuznimbus umschlossen. Der grüne Bildhintergrund der Miniatur ist mit Rankenor
namenten versehen. An den beiden linken Bildecken zeigen sich überdies zwei Blüten, 
die außerhalb des Bildfeldes an die Miniatur anschließen.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ursprünglichen Malanweisung 
zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Als Textgrundlage für bildliche Darstellungen der fünf Wunden Chris
ti dürfen allgemein all diejenigen biblischen sowie patristischen Grundtexte oder 
Kreuzigungsberichte gelten, welche die Kreuzigungsmale und die Seitenwunde Christi 
beschreiben oder ihr Vorhandensein vermuten lassen.⁷⁸²

Ikonographische Tradition: In der im Gebetbuch der Margaretha vorliegenden Dar
stellung verschmelzen verschiedene Bildmotive wie das Herz-Jesu-Bild,⁷⁸³ das Fünf- 
Wunden-Motiv,⁷⁸⁴ das Motiv des Kreuzes als eine der Arma Christi⁷⁸⁵ und das Motiv 
des Christkindes⁷⁸⁶ zu einer eigenständigen Darstellungsform. Die Kombination der 

��
782 Vgl. S�����, Wunden Christi (1972), Sp. 540 (mit einer Auflistung der Textquellen). Für die bibli
schen Grundlagen zu Darstellungen des Herzens Jesu im Anklang an die Herz-Jesu-Verehrung siehe 
A���, Gertrud von Helfta (2006), bes. S. 431–433.
783 Als eigenständiges Bildmotiv ist das Herz-Jesu-Bild im 15. Jahrhundert zunächst in Deutschland 
nachweisbar. Es erscheint zumeist gemeinsam mit Darstellungen der weiteren Wundmale Jesu oder 
der Arma Christi und nimmt vor allem in Fünf-Wunden-Bildern eine zentrale Rolle ein. In der isolier
ten Form ohne Beifiguren oder die Darstellung weiterer Passionssymbole bzw. Wundmale ist das Mo
tiv eher selten anzutreffen. Vgl. W�����/H���, Herz Jesu (1970). Zur Verehrung des Herzens Jesu am 
Beispiel verschiedener vorreformatorischer Herz-Holzschnitte siehe K�������, Bewohnte Herz (2019). 
Zum Bildmotiv des durchbohrten Herzens Jesu siehe S������, Neues vom durchbohrten Herzen 
(2018).
784 Zu Darstellungsformen der Wunden Christi siehe S�����, Wunden Christi (1972). Zu verschiede
nen Fünf-Wunden-Bildern in illustrierten Handschriften des Mittelalters siehe B������, Christ’s five 
wounds (2006).
785 Zum Motiv der Arma Christi siehe S������, Arma Christi (1977).
786 Zum Bildmotiv des Christkindes siehe W������, Christkind (1954) sowie Z������-B����, Mutter
schaftsmystik (2008), bes. S. 112–119.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 229



Einzelmotive Herz-Jesu, Fünf-Wunden und Arma Christi in einer Darstellung ist in der 
spätmittelalterlichen Kunst weit verbreitet.⁷⁸⁷ Sie bietet sich deshalb besonders an, 
weil Darstellungen der Wunden Jesu und der Arma Christi einen zeichenhaften Cha
rakter besitzen und insofern denselben Symbolstatus aufweisen, als sie alle zunächst 
auf die Passion sowie die Erlösung deuten.⁷⁸⁸ Da den verschiedenen Motiven als Ein
zelbilder und in der gemeinsamen Darstellung ein besonderer Heilswert nachgesagt 
wird, zählen sie darüber hinaus zu den beliebtesten Andachtsbildmotiven.⁷⁸⁹

Das aus szenischen Zusammenhängen herausgelöste Einzelbild des stehenden 
nackten Christuskindes ist circa um 1300 entstanden und zeigt den etwa einjährigen, 
kindlichen Jesusknaben als segnenden Heiland.⁷⁹⁰ In seiner Linken hält er häufig ein 
Passionssymbol, während die Rechte zum Segensgestus erhoben ist.⁷⁹¹ Als isoliertes 
Einzelbild, aber auch als zentrales Motiv in Herz-Jesu-Bildern ist das Bildmotiv bereits 
seit dem frühen 14. Jahrhundert weit verbreitet.⁷⁹² Darstellungen des nackten Christ
kindes sind thematisch verwandt mit denen der Maria im Wochenbett und stehen 
ebenso in einer wechselseitigen Beziehung zu Visionsberichten aus verschiedenen 
Frauenklöstern.⁷⁹³ Hingegen sind Darstellungen des sitzenden Kindes eher selten.

Bildvorlage: Die Darstellung konnte bislang auf keine bestimmte Vorlage zurückge
führt werden. R����� C����� weist auf Ähnlichkeiten im Aufbau des Bildes mit meh
reren von W������ S�������� beschriebenen Holzschnitten hin.⁷⁹⁴ Eine weitere ver
gleichbare Darstellung des im Herzen sitzenden Christuskindes mitsamt der Seiten
wunde und den weiteren Wundmalen, verteilt auf die vier Bildecken, bietet überdies 

��
787 Zur Kombination der Arma Christi mit anderen Bild- bzw. Passionsthemen siehe S������, Arma 
Christi (1977) sowie R���, Postcards on parchment (2015), bes. S. 116–120.
788 S������, Arma Christi (1977), S. 189. Zum zeichenhaften Charakter der Motive siehe G�����, Text- 
Bilder (2011), S. 52, S. 277–285.
789 Vgl. S�����, Wunden Christi (1972), Sp. 540. Zu Fünf-Wunden-Bildern als Andachtsbilder respekti
ve der Fünf-Wunden-Frömmigkeit in Text und Bild am Beispiel eines illustrierten Stundenbuches aus 
dem 14. Jahrhundert siehe B������, Christ’s five wounds (2006).
790 Vgl. Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), S. 112; W������, Christkind (1954), Sp. 590.
791 Zu Gestus und Passionssymbol in Darstellungen des Christkindes siehe Z������-B����, Mutter
schaftsmystik (2008), S. 114. Die Darstellung des Christkindes in der Miniatur des Gebetbuches der 
Margaretha entspricht dem Christkindtypus insofern, als es ebenfalls den Kreuzstab als ein Symbol 
der Passion in der linken Hand hält, während die rechte zu dem charakteristischen Segengestus erho
ben ist.
792 Vgl. ebd., S. 112; W�����/H���, Herz Jesu (1970), Sp. 251; sowie B������, Christ’s five wounds 
(2006).
793 Vgl. W������, Christkind (1954), Sp. 590, siehe auch Z������-B����, Mutterschaftsmystik (2008), 
bes. S. 112–119.
794 R����� C����� nennt die von Schreiber beschriebenen Holzschnitte Nr. 801, Nr. 801a, Nr. 807– 
807c und Nr. 808a (Letzterer ohne Lanze und Kreuztitulus). Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 247 
sowie S��������, Holz- und Metallschnitte (1926), S. 25–28.

230 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



ein Stich des anonymen Meisters mit den Bandrollen sowie eine Kopie dieses Stichs 
vom Meisters der Marter der Zehntausend.⁷⁹⁵

Analyse und Interpretation: Von den fünf Wundmalen Jesu steht augenfällig das 
überdimensionierte Herz Jesu mit der Herzwunde und dem sitzenden Christuskind 
im Zentrum und Fokus des Bildes. Das Bild des aufgestoßenen Herzens Jesu am Kreuz 
steht im Zusammenhang mit der mittelalterlichen Herz-Jesu-Verehrung, an deren Ent
stehung insbesondere »die monastische Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts«⁷⁹⁶ maß
geblich beteiligt ist. Die unmittelbare Betrachtung des Herzens Jesu, für welche das 
Herz-Jesu-Bild dementsprechend das bevorzugte Andachtsbild darstellt, ist Ausdruck 
einer besonderen Christusmystik und Passionsfrömmigkeit.⁷⁹⁷ Die Herz-Jesu-Andacht 
konzentriert in Texten und Bildern »das Wesentliche des christlichen Glaubens: die 
Zuwendung Gottes zu uns, die sich im Kreuzestod des menschgewordenen Sohnes als 
Liebe manifestiert«.⁷⁹⁸ Dabei ist das verwundete Herz deshalb das zentrale Motiv der 
Herz-Jesu-Andacht, weil »das Aufgestoßenwerden des Herzens am Kreuz« als die 
»deutlichste Manifestation« der Liebe Jesu gilt.⁷⁹⁹

Als Symbol der Erlösung des Menschen durch die Liebe Christi wird das in der Mi
niatur des Gebetbuches visuell vergegenwärtigte, aufgestoßene Herz zum sicht-, greif- 
und berührbaren Bild der Liebe Jesu. Das im Inneren des Herzens eingeschlossene 
Christuskind ist dort geborgen und unversehrt, denn das verwundete Herz Jesu ist zu
gleich »Ort und Symbol der Vereinigung mit Gott«.⁸⁰⁰ Durch die andächtige Betrach
tung des Bildes kann die Liebe Jesu geistig verinnerlicht werden. Mithilfe dieser geisti
gen Verinnerlichung der im verwundeten Herzen manifestierten Gottesliebe können 
sich die Betrachtenden nicht nur der Vereinigung mit Christus, sondern auch mit Gott 
versichert sein.⁸⁰¹ Die Darstellung ist Ausdruck und Inbild des Wunsches nach der ei
genen Vereinigung mit Gott. Diese kann allerdings nur durch den »Akt der ganz
menschlichen Hingabe an Jesu«⁸⁰² erzielt werden, der sich zuvor selbst für den Men

��
795 Für den Stich des Meisters mit den Bandrollen vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 4 (1921), 
Nr. 81, S. 116 (ohne Abbildung). Für den Stich des Meisters der Marter der Zehntausend vgl. ebd. 
Textbd. 3 (1915), Nr. 86, S. 406; eine Abb. des Stichs ist im zugehörigen Tafelbd. 3 enthalten, dort Tafel 
329, S. 108.
796 W������, »Geschmack finden an der Liebe Jesu« (1996), S. 264. Zur Symbolik des Herzens Jesu 
und der Herz-Jesu-Verehrung siehe R����������, Herz-Jesu-Verehrung (1924), mit 18 Tafeln altdeut
scher Herz-Jesu-Bilder; A���, Gertrud von Helfta (2006); Z��������, Herz-Jesu-Verehrung (2011).
797 Vgl. A���, Gertrud von Helfta (2006), S. 437. Zur Verehrung des Herzens Jesu am Beispiel verschie
dener vorreformatorischer Herz-Holzschnitte siehe K�������, Bewohnte Herz (2019).
798 W������, »Geschmack finden an der Liebe Jesu« (1996), S. 272.
799 Ebd., S. 271.
800 A���, Gertrud von Helfta (2006), S. 441.
801 Vgl. W������, »Geschmack finden an der Liebe Jesu« (1996), S. 270.
802 Ebd., S. 271.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 231



schen hingab. Die Herz-Jesu-Bildandacht soll zu einem Austausch der Herzen anregen, 
durch welchen die Betrachtenden die Liebe Christi im eigenen Herzen empfangen sol
len.⁸⁰³ Die im Bild visuell vergegenwärtigte Gottesliebe soll von dort aus über das Auge 
Eingang in das Herz finden und das Bild sich nicht nur im Bewusstsein, sondern auch 
im Herzen der Betrachtenden einprägen. Die Betrachtung und Verehrung des Herzens 
Jesu erlaubt eine Beziehung zwischen dem Herz der Betrachtenden und dem betrach
teten Herzen Jesu. Dass Herz und Augen über das Bild miteinander verbunden sind 
respektive sich das im Bild vergegenwärtigte Objekt der Anrufung durch den Vorgang 
des Erblickens insbesondere in »den Augen des Herzens« (cordis oculis) einprägen 
soll, wird bereits im kirchlichen Lehrbuch des Sicardus von Cremona (1160–1215) be
schrieben und später erneut in der Messauslegung des Durandus (1230/1231–1.11.1296) 
aufgegriffen.⁸⁰⁴

Durch die Kombination verschiedener Christusmotive in einem Bild wird das 
Bildpotenzial beträchtlich gesteigert. Die Federzeichnung vergegenwärtigt und symbo
lisiert zugleich sowohl die Passion und den Erlösungstod Christi als auch die Liebe Je
su und die Vereinigung mit Gott. Dadurch ist das Andachtsbild insofern vielseitig ein
setz- beziehungsweise nutzbar, als die Rezipierenden die entsprechenden heilsge
schichtlichen Zusammenhänge je nach Belieben entweder anhand einzelner Motive 
oder der Gesamtheit des Bildes denkerisch durchdringen und meditieren können.⁸⁰⁵

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89) ist gemeinsam mit den zwei weite
ren Miniaturen ›Geburt Christi‹ (S. 78) und ›Maria im Wochenbett‹ (S. 87) in die Text
kompilation zu Weihnachten (S. 74–94) integriert. Dort ist sie wie die Miniatur ›Maria 
im Wochenbett‹ (S. 87) in die Textkompilation zum ersten Weihnachtstag (S. 79–94) 
eingebettet, die sich aus Übersetzungen liturgischer Gesänge ins Deutsche,⁸⁰⁶ einer als 

��
803 A���, Gertrud von Helfta (2006), S. 441.
804 Auf die Frage danach, weshalb es üblich sei, in (Mess-)Büchern zum Te igitur beim Beginn des Op
fergottesdienstes ein Bild des Gekreuzigten einzufügen, antworten Sicardus und Durandus mit dersel
ben Begründung. Das Bild sei deshalb eingefügt, damit die Betrachter(innen) denjenigen, den sie (im 
Text) anrufen, zugleich ›quasi gegenwärtig‹ sehen und sich das Dargestellte in den Augen des Herzens 
einprägen könnten. Sicardi, Mitralis de Officiis III, 6 (2008), S. 182: Sed in quibusdam codicibus maiestas 
Patris et crux depingitur Crucifixi, ut quasi praesentem videamus quem invocamus et passio quae 
representatur, cordis oculis ingeratur. (Hinw. v. B������, Bild und sein Publikum (1981), S. 19). Ähnlich 
später auch bei Durandus: propter quod in plerisque saramentariis, inter prefationem et canonem, 
ymago crucifixi depingtur, ut, non non solum intellectus littere, uerum etiam aspectus picture, 
memoriam dominice passionis inspiret. […] Ut sacerdos quasi presentem uideat quem inuocat et quem 
alloquitur dicens: »Te igitur« etc.; et passio que hic representatur cordis oculis ingeratur. Duranti, Ratio
nale divinorum 1, hg. S������ (1995), S. 416 f. (Hinw. v. T����, Heilsvermittlung (2009), S. 263).
805 Vgl. T����, andacht und betrachtung (2012), S. 265.
806 Dazu zählen hier Übersetzungen von Antiphonen, Responsorien und dem Introitus zur loblichen 
fron mess ins Deutsche. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 83: Ain kind ist úns geborn und ain sun 

232 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



prophecÿa bezeichneten volkssprachigen Kurzlesung aus dem Buch des Propheten Je
saja (Is 9, 5–6),⁸⁰⁷ einer Betrachtung der Geburt des Kindleins Jesu, einer Mahnung 
über die Freude Marias beim Anblick des neugeborenen Kindes und ›Christusgrüßen‹ 
zum ersten Weihnachtstag zusammensetzt. Das Bild nimmt weniger als die halbe Hö
he und nur knapp drei Viertel der Breite des Schriftspiegels der Rectoseite ein und ist 
in den Text der ›Christusgrüße‹ integriert, der an seinem rechten Bildrand entlang 
weiterläuft.

Der Federzeichnung unmittelbar vorausgeht die auf die Wochenbettdarstellung 
(S. 87) folgende Mahnung an die Kindbetterin Maria, die mit einer Bitte des Text-Ich 
an Maria endet, das Kind anschauen und liebkosen zu dürfen (S. 87–89).

O lieplichi zarti mägtliche müter, gund mir und erlob mir ain schön iungs kindelin, das zart liebli 
in diner müterlichen schǒs, an ze sehen und mit im ze kosen nach alles mins hertzen begird. (S. 89)

In Anlehnung an die quasi-dialogische Struktur von Andachtstexten, die auf die Erfah
rung der Gegenwart Gottes antworten, stellt das Fünf-Wunden-Bild die visuell wahr
nehmbare Antwort der Gottesmutter auf die unmittelbar zuvor geäußerte Bitte des 
Text-Ich dar. Indem diese auf der Ebene des Bildes beantwortet wird, indem das Bild 
Christus in der Gestalt des neugeborenen Kindes vergegenwärtigt, wodurch es die Be
trachter(innen) nun tatsächlich ansehen und liebkosen können, verschmelzen Text 
und Bild hier wiederum zu einer eng zusammengehörenden Einheit. Die dem Bild vo
rausgehende Mahnung leitet die Bildbetrachtung an und in der visuellen Vergegen
wärtigung des Christuskindes im Bild manifestiert sich die Antwort auf die Bitte des 
Text-Ich. Das Objekt der eigenen hertzen begird kann im Bild nicht nur angesehen 
(erlob mir […] an ze sehen), sondern tatsächlich angesprochen und liebkost werden 
(erlob mir […] ze kosen). In Kombination mit dem Bild erhalten die Lemmata ›anse
hen‹ und ›kosen‹ eine doppelte Semantik.

Als Antwort auf die Bitte des Text-Ich werden mit der Federzeichnung zugleich 
die Antwort der Gottesmutter und das Christuskind sichtbar. Darüber hinaus visuali
siert das Bild das Begehren und Verlangen des Text-Ich (alles mins hertzen begird), 
nämlich Christus eingeschlossen im eigenen Herzen mit sich zu tragen und jederzeit 

��
ist úns gegeben. Des fúrsten tüm ist im geleit uf sin achsel und er wirt gehaissen oder genempt der engel 
von grǒssen rǎt (vgl. Puer natus est nobis et filius datus est nobis cujus imperium super humerum ejus 
et vocabitur nomen ejus magni consilii angelus. Nativitas Domini, Mass, Introit, Cantus ID g00553). 
Darumb singent dem herren ain núwes gesang, won er hǎt getǎn grǒßi wunder (vgl. Cantate domino 
canticum novum quoniam mirabilia fecit. Nativitas Domini, Mass, Introit verse, Cantus ID g00553a.1). 
Vgl. auch http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de (13.08.2018).
807 Vgl. Durandus, Rationale divinorum 2, hg. S������ (2016), 6, 13, 6 (S. 828). Vgl. Einsiedeln, StiB, 
Cod. 283 (1105), S. 82 f.: Incipit: Och der wirdig prophet ysaÿas hǎt in siner prophecÿ; Explicit: Ain clarer 
sun ist úns hútt geborn und er wirt gehaissen der starck gott, alleluia des lobent alle gott.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 233

http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de


ansehen beziehungsweise ansprechen zu können.⁸⁰⁸ Im Bild ist das Kind im Herz ein
geschlossen, geborgen und unversehrt, vereinigt mit Gott.

Die Miniatur rekurriert auf die ihr vorausgehende Mahnung, weist aber auch ei
nen engen Bezug zu den ›Christusgrüßen‹ auf, in welche sie eingefasst ist. Dem Text 
der Christusgrüße, welcher am rechten Bildrand entlang weiterläuft, geht die Rubrik 
Ain húpscher grutz von dem kindli Ihesus (S. 89) voraus. Die einzelnen Grüße des ver
hältnismäßig umfangreichen Grußtextes (S. 89–94) setzen sich jeweils aus der anapho
risch verwendeten Grußformel Gegrüsset sigist du, gefolgt von einer namentlichen Be
zeichnung des (kindlichen) Heilands (hailigostes kind […] liepliches begirliches kindli 
Ihesus usw.) und einer Christus preisenden Metapher (beispielsweise Du bist süsser 
denn alle honig fliessende süssikait) zusammen (S. 90 f.). Mitunter wird auf die Na
mensnennung verzichtet, sodass die preisende Metapher unmittelbar an die Grußfor
mel anschließt (Gegrüsset sigist du ain sun der gerechtikait […] ain spis der engel usw. – 
S. 91). Der Beginn einer neuen Grußformel ist durchgängig durch abwechselnd rote 
und blaue G-Lombarden gekennzeichnet. Weiterhin ist der Textabschnitt mithilfe von 
Rubrizierungen gegliedert und endet mit der beschließenden Akklamationsformel 
Amen (S. 94).

Dem Aufbau nach ähneln die insgesamt 24 anaphorisch verwendeten ›Grüße‹ den 
aus der Marienlyrik bekannten Mariengrüßen, jedoch mit dem Unterschied, dass sie 
Christus adressieren und ausschließlich christologische Sprachbilder enthalten.⁸⁰⁹ Da 
die Forschung bislang keinen eigenen Fachterminus für die formal den Mariengrüßen 
angeglichenen, aber auf Christus ausgerichteten Grüße kennt, seien diese hier und im 
Weiteren – analog den Mariengrüßen – als ›Christusgrüße‹ bezeichnet.⁸¹⁰ Entspre
chend den preisenden, bittenden, mahnenden und meditierenden strophischen Grü
ßen an Maria werden auch die im Gebetbuch enthaltenen Grußtexte mit der vom Ave 
Maria abgeleiteten Grußformel ›Ave‹ beziehungsweise ›Gegrüßet seist du‹ eingelei
tet.⁸¹¹ Mit den Mariengrüßen gemein haben die 24 anaphorisch verwendeten ›Chris
tusgrüße‹ neben ihrer Form überdies, dass sie kaum narrative Passagen enthalten. 
Wie in der Marienlyrik spielt das Narrative lediglich eine untergeordnete Rolle.⁸¹²

��
808 Zur doppelten Semantik von ansehen bzw. anblicken siehe den Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches 
Verhältnis zum umliegenden Text‹ unter II, 6.1.6. Eine doppelte Semantik durch die Kombination von 
Wort und Bild erhalten u.a. auch die entsprechenden Textzeilen zu den Miniaturen ›Sündenfall‹ und 
›Dreieinigkeit‹. Siehe hierzu die Einzelanalysen II, 6.2.1; II, 6.3.1.
809 Zum ›Mariengruß‹ siehe u.a. A��������, Mariendichtung (1970); W��������, Mariengrüße (1987); 
G������, Mariendichtung (2000).
810 Einzelne Grußgebete an Christus oder das Christuskind, die mit der Formel ›Sei gegrüßt‹ einset
zen, sind an sich zahlreich bekannt. Jedoch sind anaphorische Reihungen dieser Grüße nach dem Mus
ter der Mariengrüße bislang nicht systematisch erforscht worden. Für eine Auswahl an Grüßen siehe 
das Register der Gebetsinitien ›gegrüßest seist du‹ in S��������, Handschriften (1988), S. 836–839.
811 Vgl. W��������, Mariengrüße (1987), Sp. 3; G������, Mariendichtung (2000), S. 538.
812 Vgl. G������, Mariendichtung (2000), S. 538.

234 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Das Martyrium Christi während der Passion wird in den 24 ›Christusgrüßen‹ nicht 
thematisiert. Zwar wird Jesus in einem ›Gruß‹ als úber gelicher zaichen trager der 
martrer (S. 92 f.) bezeichnet, sein Leiden darüber hinaus jedoch nicht eigens erwähnt. 
Die Grußtexte weisen vielmehr einen freudigen Charakter auf. Sie meditieren und 
preisen die Geburt, Mensch- sowie Gottheit Jesu und sparen die Leidensmomente 
gänzlich aus. Ähnliches gilt auch für die Miniatur, in welcher das Martyrium Christi 
durch die Wundmale zwar angedeutet, das Leiden aber nicht näher dar- oder ausge
stellt wird. Insgesamt fokussiert die in Bild und Text dargebotene Christusandacht 
nicht primär die Passion Christi, sondern konzentriert und preist die im verwundeten 
Herzen Jesu manifestierte Gottesliebe und die langersehnte Gegenwart des kindlichen 
Heilands am Weihnachtstag.

Im Zusammenhang mit der Adressierung und Zentrierung Christi im Text der 24 
›Christusgrüße‹ und im Fünf-Wunden-Bild erscheint die Gruppierung von genau 24 
›Christusgrüßen‹ keineswegs willkürlich. Vielmehr ist die Zahl 24 insbesondre in 24-tei
ligen Gruppen insofern auf Christus zu beziehen, als sie »wegen der 24 Stunden des 
Tagesablaufs [und ebenso der 24 Tage bis zur Geburt des Herrn] die Erleuchtung der 
Gläubigen beziehungsweise des Erdkreises durch Christus oder den Glauben«⁸¹³ be
zeichnet.

Das Andachtsbild des kindlichen Heilands sowie der Fünf-Wunden-Christi und 
die an das Bild anschließenden ›Christusgrüße‹ bilden eine eng zusammengehörende 
Einheit, in welcher die Christusfrömmigkeit nicht einfach nur eine zentrale Rolle ein
nimmt, sondern konzentriert zum Ausdruck gelangt.

Strukturelle Funktion: Das Bild ist in den Text der ›Christusgrüße‹ eingebettet und 
greift sowohl den Inhalt des Textes auf, in welchen es eingefasst ist, als auch den In
halt der ihm vorausgehenden Mahnung. Folglich darf es den in den Textfluss inte
grierten Miniaturen mit einem unmittelbaren Bezug zu den umliegenden Texten zuge
ordnet werden.

6.1.8 Beschneidung des Herrn

Format und Layout: Die Miniatur ›Beschneidung des Herrn‹ (S. 94, siehe Abb. 14) 
misst 114 mm × 85 mm (H × B) und geht der Textkompilation zur Circumcisio Domini 
(S. 95–100) voraus. Sie nimmt bis auf drei Zeilen an ihrem oberen Bildrand den gesam
ten Schriftspiegel der Versoseite ein.

Bildbeschreibung: Im Vordergrund der Miniatur findet die Beschneidung Christi 
durch einen in ein rotes, bodenlanges Gewand gekleideten Mohel mit einer roten 

��
813 M����/S������, 24 (1987), Sp. 680.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 235



Kopfbedeckung statt. Der Mohel ist nach rechts gewandt und halb kniend – das rechte 
Bein ist aufgestellt, das linke in der Schwebe angewinkelt – bei der Ausführung seiner 
Tätigkeit dargestellt. Das nackte, kreuznimbierte Jesuskind wird von einem am rech
ten Bildrand sitzenden Hohepriester gehalten. Ausgestreckt auf einem weißen Tuch 
ruht es auf dessen Schoß, während der Mohel die Beschneidung vornimmt. Der Hohe
priester ist deutlich an seiner Kleidung zu erkennen. Er trägt ein violettes Gewand 
und eine blaue Mitra über einer weißen Haube, die ihm tief ins Gesicht fällt und seine 
Augen beinahe gänzlich bedeckt. Die Mitra ist augenfällig mit kleinen, runden, weißen 
Perlen versehen und weist Spuren goldener Farbe (eventuell eine Musterung) auf. Die 
Szenerie wird von drei weiteren Figuren begleitet. Zwischen dem Mohel und dem Ho
hepriester steht aufrecht und leicht nach hinten versetzt ein weiterer Geistlicher in ei
nem grünen Gewand mit einer weißen Stola und violetter Mitra. Dieser blickt auf den 
Akt der Beschneidung herab und hält mit seiner Rechten ein weißes Tuch über den 
Operationsbereich. Die Linke greift das aufgerollte Ende seiner Stola und hält diese 
davon ab, in den Operationsbereich zu fallen. Am linken Bildrand befinden sich zwei 
weitere Figuren. Eine weibliche Assistenzfigur hält mit beiden Händen ein weiteres 
weißes Tuch ausgebreitet vor dem Körper und blickt zu der Beschneidung herüber. 
Sie ist in ein grünes Gewand gekleidet und trägt eine weiß-goldene Kopfbedeckung. 
Links neben ihr streckt eine männliche Figur ihren Kopf und linken Arm auf eine gro
teske Weise entlang des linken Bildrahmens schräg in das Bildfeld hinein. Mittels die
ser absurden Gestik transportiert die Figur eine gewisse Komik in die Darstellung, de
ren Sinn und Zweck sich nicht erschließt. Den Bildhintergrund füllt gesamthaft ein 
dunkelbrauner Wandbehang mit einer gelben, abstrakten Musterung (stilisierte Ster
ne?). Im Vordergrund zeigt sich der terracottafarbene Boden. Die Darstellung des 
Stuhls, auf dem der Hohepriester sitzt, wirkt überraschend plastisch. Seine Lehne 
überdeckt die Rahmenleiste des rechten Bildrandes und tritt augenfällig aus dem Bild
raum heraus.

Malanweisung: Am unteren Bildrand ist deutlich die Malanweisung Circumcisio xi⁸¹⁴
zu erkennen.

Referenztexte: Die biblische Grundlage für bildliche Darstellungen der Beschneidung 
Christi bildet das Lukasevangelium, nach welchem Christus am achten Tag nach sei
ner Geburt beschnitten wird und den Namen ›Jesus‹ erhält.⁸¹⁵

��
814 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
815 Vgl. Lc 2, 21: Et postquam consummati sunt dies octo ut circumcideretur vocatum est nomen eius 
Iesus quod vocatum est ab angelo priusquam in utero conciperetur. (EU, Lc 2, 21: Als acht Tage vorüber 
waren und das Kind beschnitten werden sollte, gab man ihm den Namen Jesus, den der Engel genannt 
hatte, bevor das Kind im Mutterleib empfangen war).

236 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Ikonographische Tradition: Seit dem 12. Jahrhundert lassen sich drei verschiedene 
Hauptdarstellungstypen der Beschneidung Christi erkennen, die sich vor allem an
hand der beteiligten Akteure unterscheiden.⁸¹⁶ Die Beschneidungsminiatur im Gebet
buch der Margaretha repräsentiert den zweiten Bildtypus, in welchem ein Priester 
das Kind auf dem Schoß hält, während ein Mohel die Beschneidung vornimmt.⁸¹⁷ Die 
Gottesmutter, die der Szenerie üblicherweise entweder alleine oder gemeinsam mit 
Joseph beiwohnt, fehlt in der Miniatur des Gebetbuches.⁸¹⁸

Bildvorlage: Dass Christus in der vorliegenden Miniatur nicht von einem ›einfachen‹ 
Priester, sondern von einem Hohepriester gehalten wird, überrascht, da sich dieser in 
Bildern der Beschneidung des Herrn nur selten zeigt. Seine Darstellung legt die Ver
mutung nahe, dass sich der Miniator hier an einer Tafelmalerei der Beschneidung des 
Herrn aus der Konstanzer Werkstatt des anonymen Meisters des Hohenlandenberger 
Altars orientiert haben könnte (siehe Abb. 15).

Die um 1480 entstandene Tafelmalerei stammt von der Innenseite eines nicht 
mehr erhaltenen Flügelaltares mit beträchtlichem Ausmaß (circa 320 × 580 cm).⁸¹⁹ Im 
aufgeklappten Zustand offenbarte das Retabel vier Marienszenen. Auf der Außenseite 
befanden sich einst acht Szenen der Passion Christi, von denen sich weitere Bildtafeln 
erhalten haben.⁸²⁰

Zwischen der Miniatur und der Tafelmalerei zeigen sich augenfällige Überein
stimmungen in Bezug auf die Figurendarstellung (Hohepriester und Mohel) sowie 
auch die Gestaltung des Interieurs.⁸²¹ Zunächst sticht die Kleidung des Hohepriesters 
heraus. In beiden Bildern trägt dieser ein weinrotes Gewand und eine augenfällig mit 
weißen Perlen verzierte Mitra über einer tief ins Gesicht fallenden Haube. Beide Male 
reicht der Stoff der Haube überraschend weit über die Stirn des Hohepriesters hinab 
und überdeckt in der Miniatur sogar beinahe gänzlich dessen Augen. Auch die sitzen
de Position des Hohepriesters und die plastische Darstellung des schräg ausgerichte
ten Stuhls weisen sichtbare Übereinstimmungen auf, obgleich sich einzelne Details 

��
816 Vgl. I��������, Beschneidung Christi (1948).
817 Vgl. ebd., Sp. 329.
818 Vgl. ebd.
819 Vgl. Z����, Augustinermuseum (1990), S. 64.
820 Vgl. ebd., S. 63 f. sowie auch K�����, Werkstatt (1990), S. 46; L����, Altarfragment (1969) und 
W���������/P������, Himmel und Hölle (2009), S. 130–134.
821 Vgl. Meister des Hohenlandenberger Altars: ›Beschneidung Christi‹, Tafelmalerei, um 1480, Frei
burg, Augustinermuseum, M 67/02. Die Tafelmalerei entstammt der Innenseite eines nicht mehr erhal
tenen Marien-Flügelaltars. Abbildung online unter: https://onlinesammlung.freiburg.de/de/object/ 
9826AAD54CC1B81669954985D5417889 (15.02.2021). Zur Konstanzer Werkstatt und zu Identifizierungs
versuchen des anonymen Meisters mit einem Versuch der etwas genaueren Datierung der Beschnei
dungstafel siehe II, 5.4.1.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 237

https://onlinesammlung.freiburg.de/de/object/9826AAD54CC1B81669954985D5417889
https://onlinesammlung.freiburg.de/de/object/9826AAD54CC1B81669954985D5417889


unterscheiden. Überdies ähneln sich in beiden Bildern die Figuren des Mohels. Beide 
Male ist dieser (halb) kniend und nach rechts gewandt, bei der Ausführung seiner Tä
tigkeit erfasst. Während der Mohel in der Tafelmalerei auf dem linken Bein kniet und 
das rechte aufgestellt hat, zeigt die Miniatur des Gebetbuches allerdings eine etwas 
unbeholfenere Darstellung seiner Körperhaltung. Zwar ist auch hier das rechte Bein 
aufgestellt, jedoch hat das linke keinen Bodenkontakt, sondern scheint vielmehr in 
der Luft zu schweben. Zuletzt ist der abstrakt gemusterte braune Wandbehang, wel
cher den gesamten Bildhintergrund der Miniatur einnimmt, ebenfalls im Bildhinter
grund der Tafelmalerei zu sehen, nimmt dort allerdings deutlich weniger Raum ein, 
sodass die Raumarchitektur weiterhin sichtbar bleibt. Deutliche Abweichungen zwi
schen den Bildern zeigen sich – neben der Raumarchitektur im Bildhintergrund – vor 
allem hinsichtlich des Begleitpersonals. Dieses ist in der Miniatur des Gebetbuches auf 
die Hälfte reduziert (drei anstatt sechs Begleitfiguren). Der Reduktion fällt auch das in 
der Tafelmalerei dargestellte Figurenpaar Maria und Joseph zum Opfer.

Nach B���� K����� haben der Werkstatt des Hohenlandenberg-Altars haupt
sächlich Druckgraphiken des Malers und Kupferstechers Martin Schongauer als Vorla
ge gedient. Auf der Suche nach einer möglichen gemeinsamen Vorlage erzielte die 
Konsultation der 115 erhaltenen Kupferstiche Schongauers sowie weiterer Handzeich
nungen und Tafelbilder des Künstlers und seiner Werkstatt jedoch keine Resultate. 
Die erhaltenen Werke aus dem Œuvre Schongauers weisen keine Ähnlichkeiten zu 
den Darstellungen der Beschneidungstafel sowie der Miniatur im Gebetbuch der Mar
garetha von Kappel auf.⁸²²

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
befindet sich auf derselben Versoseite wie die letzten beiden Zeilen der ihr vorausge
henden ›Christusgrüße‹ (S. 89–94) und geht der auf der ihr gegenüberliegenden Recto
seite einsetzenden Textkompilation zur Circumcisio Domini (S. 95–100) voraus. Diese 
setzt sich aus einer Betrachtung und einem Gebet zum Festtag der Circumcisio Domini 
zusammen.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur schließt auf derselben Versoseite an die ihr vo
rausgehenden Texte zu Weihnachten (S. 74–94) an, greift diese jedoch weder inhalt
lich noch thematisch auf. Sie gibt allein eine Vorschau auf den Inhalt der auf sie fol
genden Texte (S. 95–100). Das Bild fungiert als Scharnierbild, indem es die Textgrenze 
zwischen den Festtagen überspielt und die inhaltlich-thematisch voneinander unab
hängigen Abschnitte formal miteinander verknüpft.

��
822 Vgl. K�����, Werkstatt (1990), S. 47.

238 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Beobachtungen besonderer Merkmale: Durch die Anwesenheit eines Hohepriesters 
bei der Beschneidung, welche die erste Verwundung Christi darstellt, eröffnet sich un
weigerlich ein Bezug zu den – auf der zeitstrukturellen Ebene des Gebetbuches – zu
künftigen Verwundungen Christi in der Gegenwart der Hohepriester Kajaphas und 
Hannas, unter deren Verhören das unschuldige Blut Christi erneut vergossen werden 
wird. In der vorliegenden Darstellung der Beschneidung des Herrn erfüllt die Figur 
des Hohepriesters eine proleptische Funktion. Gemeinsam mit der ersten Verwun
dung, das heißt dem ersten Opfer Christi, werden dessen spätere Verwundungen wäh
rend der Passion und dessen letztes Opfer durch den Kreuztod vorweggenommen.

6.1.9 Anbetung der Heiligen Drei Könige

Format und Layout: Die Miniatur (S. 101, siehe Abb. 16) misst 132 mm × 78 mm (H × B) 
und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Rectoseite ein. Sie ist in die Textkompilati
on zur Epiphania Domini (S. 100–109) integriert und dort zwischen die Silben des Wor
tes hail-gen (S. 100–102) eingebettet.

Bildbeschreibung: Das Bild zeigt die Anbetung des Christuskindes durch die Heiligen 
Drei Könige. Am rechten Bildrand ist auf dem Grasboden sitzend Maria mit Nimbus, 
wallendem Haar, braunem Untergewand und einem beigen Mantel mit ausgiebigem 
Faltenwurf dargestellt. Auf ihrem Schoß steht aufrecht das Christuskind in der Gestalt 
eines etwa einjährigen Knaben. Christus trägt den charakteristischen Kreuznimbus 
um das Haupt und ein blaues Hemd, das ihm bis knapp über die Knie reicht. Seine lin
ke Hand ist um den Hals der Mutter gelegt, während die rechte vor dem Herzen zur 
Faust geballt ist. Kopf und Körper wenden sich dem König zu, der mit ausgestrecktem 
rechtem Bein mittig in der unteren Bildhälfte vor der Gottesmutter und dem Christus
kind auf dem Grasboden kniet. Der König blickt zum Christuskind herauf. Seine abge
legte Krone liegt zu seinen Füßen auf dem grünen Grasboden. Der rechte ausgestreck
te Fuß übertritt den unteren Bildrahmen und lenkt die Aufmerksamkeit der Betrach
ter(innen) auf die danebenliegende Krone. Der kniende König trägt einen roten Man
tel mit beigem Innenfutter sowie ein blaues Untergewand mit einer dunkelroten Bein
bekleidung, die ihm weit bis übers Knie reicht. Mit seinen Händen umfasst er den Stiel 
eines goldgelben Kelches mit geöffnetem Klappdeckel, welchen er dem Christuskind 
darbietet. Oberhalb des knienden Königs ist ein weiterer, aufrechtstehender König 
dargestellt. Dieser trägt ein bodenlanges rotes Gewand und eine goldgelbe Krone auf 
dem Haupt. In seiner Rechten hält er ein goldgelbes (Salb-)Gefäß. Der linke Arm ist er
hoben und deutet auf die blassgelbe Weihnachtssonne auf dem Mauerwerk in der 
oberen rechten Bildecke. Dass der Himmelskörper, welcher aufgrund der Mauerziegel 

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 239



nur schwer erkennbar ist, tatsächlich eine Weihnachtssonne mit mehreren gezackten 
Strahlen darstellt, wird unter der Anwendung von UV-Licht sichtbar (siehe Abb. 17).⁸²³

Die ausgestreckten Mittel- und Zeigefinger des Königs im roten Gewand formen 
einen Zeigegestus. Zwar ist sein Körper dem Christuskind und der Gottesmutter zuge
wandt, doch sein Blick fällt über die rechte Schulter in Richtung des letzten der Drei 
Heiligen Könige am linken Bildrand. Diesen kleiden dunkelrote Beinkleider sowie ein 
blaues Unter- und beiges Übergewand. Sein Gesicht ist mit einem dunklen Grauton 
übermalt. An seinem Gürtel trägt er ein Schwert. In seiner linken Hand hält er einen 
goldgelben Hornpokal mit einem aufgesetzten Kreuz. Der rechte Arm suggeriert einen 
zeremoniellen Begrüßungsgestus, bei welchem die augenfällige Kopfbedeckung – ein 
Hut mit angebundenem bodenlangem Schleier – mit einer ausladenden Bewegung 
vom Kopf genommen wird. Der Bildhintergrund ist eigentümlich aufgeteilt und zeigt 
in der linken Bildhälfte wiederum ein See- und Bergpanorama, während in der rech
ten Bildhälfte – hinter Maria – die merkwürdig stufenartigen Reste eines geziegelten 
Mauerwerks mit einem angeschlossenen Schrägdach dargestellt sind.⁸²⁴ Die einzelnen 
Mauerziegel ragen in einer bruchstückhaften Abstufung über dem Kopf des Königs im 
roten Gewand hervor. Den hellgrünen Grasboden im Bildvordergrund bedecken dun
kelgrüne Gräser und stilisierte Pflanzen. Er reicht bis circa zur Hälfte des Bildfeldes 
hinauf. Am oberen Bildrand ist der Rest eines schmalen Balkens blauer Farbe zu er
kennen. Im Vergleich zu den weiteren Figuren erscheinen die Gottesmutter und ihr 
Mantel überproportional groß, wodurch die Marienfigur innerhalb der Szenerie eine 
besondere Gewichtung erhält.⁸²⁵

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen Mal
anweisung zu sehen, jedoch aufgrund der Überdeckung durch die dunkelbraune Rah
menlinie nicht mehr lesbar.

��
823 Die Wiederholung des Motivs der Weihnachtssonne eröffnet durch paradigmatische Verknüpfun
gen ein interbildliches Bezugsystem zwischen den Miniaturen der Geburt Christi (S. 78) und der Anbe
tung der Heiligen Drei Könige (S. 101). Durch den Vorgang des Ersetzens des in den entsprechenden 
Bildvorlagen dargestellten Weihnachtssterns mit einer Weihnachtssonne ändert sich der Zeichensta
tus des Himmelskörpers maßgeblich. Während der Weihnachtsstern vor allem dazu dient, die Ge
burtsstätte des Erlösers auszuweisen, wird durch das Motiv der Weihnachtssonne die theologische 
Deutung Christi als sonnenstrahlender Heilbringer und wahrer sol invictus in die Darstellung trans
portiert. Zur Bedeutung des Motivs der Weihnachtssonne, die Christus als sonnenstrahlender Heil
bringer und wahrer sol invictus kennzeichnet, siehe II, 6.1.5, bes. den Abschnitt ›Analyse und Interpre
tation‹.
824 Ein ähnlich abgestuftes und geziegeltes Mauerwerk zeigt sich auch in der Bildvorlage des Meis
ters E.S. Siehe hierzu den Abschnitt ›Bildvorlage›.
825 Letztlich ist die Ikonographie der Bildvorlagen für den Bilderzyklus des Gebetbuches wiederholt 
derart verändert worden, dass Maria regelmäßig in den Fokus gerät und als die Bedeutsame er
scheint.

240 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Referenztexte: Bildliche Darstellungen der Anbetung der Drei Könige basieren auf 
den Schilderungen des Matthäusevangeliums,⁸²⁶ des Psalms 71 und den Prophezeiun
gen Jesajas.⁸²⁷ Am ausführlichsten berichtet das Matthäusevangelium, nach welchem 
allerdings keine Könige, sondern magi (Sterndeuter) mithilfe des Sterns zum Kind ge
führt werden.⁸²⁸ Die Bezeichnung der Sterndeuter als reges (Könige) ist auf den Psalm 
71 sowie das Buch Jesaja zurückzuführen.⁸²⁹ Die Anzahl der Könige bildet eine Analo
gie zu den im Matthäusevangelium genannten ›drei‹ Gaben Gold, Weihrauch und Myr
rhe.⁸³⁰

Ikonographische Tradition: Die Anbetung gilt als erstes Bildmotiv der Kindheit Chris
ti und kann bereits seit dem 3. Jahrhundert nachgewiesen werden. Die in der Miniatur 
dargestellte Rollenverteilung entspricht dem gängigen Bildtypus der Anbetung der 
Drei Könige, auch Anbetung der Magier genannt, wie er im 13. Jahrhundert ent
steht:⁸³¹ Während der erste König devot niederkniet, schaut der zweite zum dritten 
König zurück und zeigt diesem den Stern.⁸³²

Bereits seit dem 12. Jahrhundert existieren Darstellungen, in welchen das Gesicht 
einer der drei Könige (zunächst Balthasar dann Caspar) dunkel ausgemalt wurde. Die 
Dunkelfärbung der Haut wird als Zeichen der Herkunft der drei Könige aus allen Erd
teilen gedeutet und gewinnt insbesondere im 15. Jahrhundert an Beliebtheit.⁸³³

Bildvorlage: Obgleich sich der Miniator bei der Übernahme des originären Bildmotivs 
augenscheinlich größere Freiheiten gelassen hat bzw. auch hier verschiedene Vorla
gen verwendet haben mag, weist die Miniatur nach wie vor überzeugende Überein
stimmungen mit einem Kupferstich des Meisters E.S. auf (siehe Abb. 18).⁸³⁴

Die ursprüngliche Darstellung ist in der Miniatur seitenverkehrt wiedergegeben 
und stark vereinfacht. Das Personal ist auf die Figuren Maria und Kind sowie die drei 
Könige reduziert. Der fliegende Engel, welcher im Kupferstich den Weihnachtsstern 
hält, Ochs und Esel sowie weitere heraneilende Figuren fehlen in der Miniatur des Ge
betbuches. Der detailreich ausgestaltete städtische Hintergrund wird durch das wie
derkehrende See- und Bergpanorama ersetzt. Darüber hinaus er- und versetzt der Mi

��
826 Vgl. Mt 2, 1–12.
827 Vgl. W���, Drei Könige (1968), Sp. 539 f.
828 Vgl. Mt 2, 1.
829 Vgl. Ps 71, 10; Is 60, 3.
830 Vgl. W���, Drei Könige (1968), Sp. 539.
831 Vgl. ebd., Sp. 541 f.
832 Vgl. ebd., Sp. 543. Siehe hierzu auch H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 133–135 (Abb. 
Bd. 2, S. 32).
833 Vgl. W���, Drei Könige (1968), Sp. 541.
834 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), Nr. 26, S. 73; H�����, Meister E.S. (2007), S. 58– 
60.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 241



niator die Gestalt des Königs links im Stich durch eine Figur eines gekrönten Königs 
im roten Gewand. Anstatt an den linken Bildrand ist diese ›neue‹ Königsfigur im Ge
betbuch der Margaretha nun ins Zentrum des Bildes gerückt. Da sich der Miniator hin
sichtlich der anderen beiden Königsfiguren getreu an der Vorlage des Meisters orien
tiert,⁸³⁵ sticht der neugestaltete und umgesetzte König besonders hervor. Für ihr Er
scheinungsbild lässt sich im Œuvre des Meisters E.S. keine unmittelbare Vorlage fin
den.⁸³⁶ Sie muss entweder aus einem anderen, bislang unbekannten Zusammenhang 
extrahiert worden sein oder – möglicherweise in Anlehnung an die bildtypische 
Rollenverteilung seit dem 13. Jahrhundert – eine Eigenkreation des Miniators darstel
len. Zweifelsfrei besteht ihre wesentliche Funktion darin, die Weihnachtssonne in der 
rechten oberen Bildecke auszuweisen beziehungsweise darauf aufmerksam zu ma
chen.⁸³⁷

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Feder
zeichnung ist in die Textkompilation zur Epiphania Domini (S. 100–109) integriert und 
dort zwischen die Silben des Wortes hailgen (S. 100–102) eingebettet: hail[Seitenum
bruch, Miniatur, Seitenumbruch]gen [dry kúng]. Der durch die Rubrik Der zwölfft tag
(S. 100) eingeleitete Textabschnitt setzt sich aus einer Betrachtung und zwei Gebeten 
zur Epiphania Domini am Dreikönigsfesttag zusammen. Neben der Miniatur ›Anbe
tung der Heiligen Drei Könige‹ ist keine weitere Federzeichnung des Gebetbuches der
art silbentrennend in ein Wort eingefügt.

Strukturelle Funktion: Die Federzeichnung greift den Inhalt der Textkompilation 
zur Anbetung des Kindes am zwölften Tag nach der Geburt des Herrn, in welchen sie 
eingefasst ist, unmittelbar auf, ohne primär eine Gliederung der Textkompilation vor
nehmen zu wollen. Sie darf folglich den in den Textfluss integrierten Miniaturen zuge
ordnet werden.

��
835 Während in der Vorlage des Meisters E.S. keine Unterschiede bezüglich der Hautfarbe der Könige 
zu erkennen sind, malt der Miniator des Gebetbuches das Gesicht des Königs am linken Bildrand 
nachträglich dunkel aus.
836 Die einzige Königsfigur aus dem Œuvre des Meisters E.S., die ebenfalls einen den Himmelskörper 
ausweisenden Zeigegestus aufweist, findet sich im Stich L���� 27. Der entsprechende König deutet mit 
seiner rechten Hand auf den Stern am linken oberen Bildrand. In seiner Linken hält er ein rundes Ge
fäß. Die Darstellung der Figur (die Körperhaltung, ihre Blickrichtung, ihr Gewand, die Kopfbedeckung, 
der Zeigegestus und das Gefäß in ihrer Hand) unterscheidet sich jedoch merklich von der zur Diskus
sion stehenden Figur im Gebetbuch der Margaretha. Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), 
Nr. 27, S. 75; Abb. bei A�����, Meister E.S. (1989), L. 27.
837 Im Bild der Anbetung der Heiligen Drei Könige wird folglich nicht nur der Weihnachtsstern 
durch eine Weihnachtssonne ersetzt, sondern weiterhin eigens eine Figur ergänzt, welche dazu dient, 
die Betrachtenden zusätzlich auf die Gegenwart der Weihnachtssonne aufmerksam zu machen.

242 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



6.1.10 Darbringung Jesu im Tempel

Format und Layout: Die Miniatur ›Darbringung Jesu im Tempel‹ (S. 110, siehe Abb. 19) 
misst 130 mm × 80 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite 
ein. Sie geht der Textkompilation zur Purificatio Mariae (S. 110–136) voraus und gibt 
eine Vorschau auf den Inhalt des auf sie folgenden Textabschnitts. Um Bild und Text 
auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite dreiein
halb Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Miniatur zeigt die Übergabe des Jesuskindes im Tempel. Im 
Fokus der Federzeichnung sind – jeweils im Ganzkörperprofil und einfach nimbiert – 
die Gottesmutter Maria und das Christuskind dargestellt. Die Gottesmutter trägt ein 
blaues Untergewand unter einem grauen Mantel sowie eine weiße Kopfbedeckung. 
Sie steht aufrecht vor einem perspektivisch dargestellten Blockaltar mit einem zwei
stufigen Sockel und umfasst das nackte Christuskind mit beiden Händen. Dieses steht 
aufrecht auf der Mensa und wendet sich mit ausgestreckten Armen frontal dem Hohe
priester am rechten Bildrand zu. Der Hohepriester steht Gottesmutter und Kind auf 
der anderen Altarseite gegenüber. Über seinen vor dem Körper ausgebreiteten Armen 
liegt ein weißes Tuch, welches er dem dargebotenen Kind entgegenstreckt. Der obers
te Priester trägt ein blaues Untergewand, einen roten Mantel und eine weinrote Mitra 
über einem goldgelben Kopftuch, das ihm tief ins Gesicht fällt. Über der Mensa liegt 
ein weißes, kostbar verziertes Tuch, dessen Musterung mehrere Vierpässe in Quadra
ten zeigt. Am linken Bildrand steht eine weitere weibliche Figur. Diese trägt ein rotes 
Kleid mit einem goldgelben Schleier und hält mit beiden Händen zwei weiße Tauben 
vor dem Körper. Die Frau wendet sich nicht dem Geschehen, sondern frontal den Be
trachterinnen und Betrachtern zu und blickt diese direkt an. Der Bildhintergrund 
zeigt bis knapp unterhalb des oberen Bildrandes einen oben gerafften und mit Ran
kenornamenten bestickten grünen Wandbehang.⁸³⁸ Die durch die Raffung überschla
genen Enden offenbaren den roten Stoff der Rückseite. Zwischen dem Wandbehang 
und dem oberen Bildrand ist in stark abgeriebenem Blau ein schmaler Balken des Fir
maments zu erkennen. Im Bildvordergrund zeigt sich der weiß-grau gequaderte Tem
pelboden. Besonders hervor sticht der perspektivisch gezeichnete Altar, dessen Block
form den rechten Bildrahmen gemeinsam mit einzelnen Bodenkacheln überragt und 
sich außerhalb des Bildrahmens fortsetzt. Weiterhin augenfällig sind die überpropor
tional langen Kleider und Mäntel des dargestellten Personals.

��
838 Zur Bedeutung von Vorhängen, Wandbehängen und Ehrentüchern in bildlichen Darstellungen 
des Spätmittelalters siehe den Abschnitt ›Analyse und Interpretation‹ unter II, 6.1.2.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 243



Malanweisung: Entlang der unteren Bildrahmenlinie ist die mit einer Feder ins Bild
feld eingetragenen Malanweisung zu erkennen: virgo bayolans xm Symeon recepit 
istum.⁸³⁹

Referenztexte: Bildliche Darstellungen zum Ereignis respektive dem kirchlichen Fest 
der Darstellung des Herrn oder auch Purificatio Mariae bzw. Maria Lichtmess rufen, 
wie die doppelte Bezeichnung bereits erahnen lässt, zwei verschiedene Geschehen in
nerhalb desselben Festtages in Erinnerung. Die zwei Bezeichnungen gehen auf zwei 
unterschiedliche Ereignisse der biblischen Erzählung zurück und fokussieren entwe
der die Darbringung des Christuskindes oder die Reinigung Marias im Tempel. Die 
Schilderung des erstgenannten Ereignisses findet sich im neutestamentlichen Lukas
evangelium.⁸⁴⁰ Die dort nur beiläufig erwähnte Reinigung Mariens im Tempel, die 
nach dem Gesetz Mose 40 Tage nach der Geburt des Kindes erfolgen soll, wird im drit
ten Buch Mose des Alten Testaments ausführlich thematisiert.⁸⁴¹ Im Zusammenhang 

��
839 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
840 Lc 2, 22–24: Et postquam impleti sunt dies purgationis ejus secundum legem Moysi tulerunt illum in 
Jerusalem ut sisterent eum Domino sicut scriptum est in lege Domini quia omne masculinum adaperiens 
vulvam sanctum Domino vocabitur et ut darent hostiam secundum quod dictum est in lege Domini par 
turturum aut duos pullos columbarum. (EU, Lk 2, 22–24: Als sich für sie die Tage der vom Gesetz des 
Mose vorgeschriebenen Reinigung erfüllt hatten, brachten sie das Kind nach Jerusalem hinauf, um es 
dem Herrn darzustellen, wie im Gesetz des Herrn geschrieben ist: Jede männliche Erstgeburt soll dem 
Herrn heilig genannt werden. Auch wollten sie ihr Opfer darbringen, wie es das Gesetz des Herrn vor
schreibt: ein Paar Turteltauben oder zwei junge Tauben.).
841 Lv 12, 1–8: Locutus est Dominus ad Mosen dicens loquere filiis Israhel et dices ad eos mulier si 
suscepto semine pepererit masculum inmunda erit septem diebus iuxta dies separationis menstruae et 
die octavo circumcidetur infantulus ipsa vero triginta tribus diebus manebit in sanguine purificationis 
suae omne sanctum non tanget nec ingredietur sanctuarium donec impleantur dies purificationis eius 
sin autem feminam pepererit inmunda erit duabus ebdomadibus iuxta ritum fluxus menstrui et 
sexaginta ac sex diebus manebit in sanguine purificationis suae cumque expleti fuerint dies purificationis 
eius pro filio sive pro filia deferet agnum anniculum in holocaustum et pullum columbae sive turturem 
pro peccato ad ostium tabernaculi testimonii et tradet sacerdoti qui offeret illa coram Domino et rogabit 
pro ea et sic mundabitur a profluvio sanguinis sui ista est lex parientis masculum ac feminam quod si 
non invenerit manus eius nec potuerit offerre agnum sumet duos turtures vel duos pullos columbae 
unum in holocaustum et alterum pro peccato orabitque pro ea sacerdos et sic mundabitur. (EU, Lv 12, 
1–8: Der Herr sprach zu Mose: Sag zu den Israeliten: Wenn eine Frau empfängt und einen Knaben ge
biert, ist sie sieben Tage unrein, wie sie in der Zeit ihrer Regel unrein ist. Am achten Tag soll man die 
Vorhaut des Kindes beschneiden und dreiunddreißig Tage soll die Frau wegen des vergossenen Blutes 
im Zustand der Reinigung bleiben. Sie darf nichts Geweihtes berühren und nicht zum Heiligtum kom
men, bis die Tage ihres Reinigungszustands vorüber sind. Wenn sie ein Mädchen gebiert, ist sie zwei 
Wochen unrein wie während ihrer Regel. Sechsundsechzig Tage soll sie wegen des vergossenen Blutes 
im Zustand der Reinigung bleiben. Wenn die Tage ihres Reinigungszustands für einen Sohn ebenso 
wie für eine Tochter vorüber sind, soll sie ein einjähriges Schaf als Brandopfer und eine Felsentaube 
oder eine Turteltaube als Sündopfer zum Priester an den Eingang des Offenbarungszeltes bringen. Er 
soll es vor dem HERRN darbringen und für sie Versöhnung erwirken; so wird sie rein von der entstan

244 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



mit der Darstellung des Herrn nimmt überdies die im Lukasevangelium berichtete Be
gegnung zwischen Simeon und dem Christuskind (Hypapante) eine bedeutende Rolle 
ein.

Die inhaltliche Ausrichtung des Festtags als Marien- oder Herrenfest variiert im 
Laufe der Zeit regelmäßig. Während der Festtag zunächst primär als Marienfest ver
standen wurde und die Reinigung Marias im Vordergrund stand, ist er spätestens seit 
der Liturgiereform 1960 beziehungsweise 1969 als gesamtkirchliches Fest der Darbrin
gung des Herrn gekennzeichnet.⁸⁴²

Ikonographische Tradition: Die Miniatur repräsentiert den seit karolingischer Zeit 
nachweisbaren Bildtypus der Darbringung im Tempel, der zugleich das Reinigungsop
fer Mariens und die Begegnung des Jesusknaben mit Simeon ins Bild fasst. Dieser 
zeichnet sich vor allem durch eine annähernd symmetrische Aufteilung des Personals 
zu beiden Seiten des Altars im Tempelinneren aus. Die Gottesmutter hält das Jesus
kind über dem Altar, während Simeon ihm die verhüllten Hände entgegenstreckt. Das 
weitere Personal variiert, zumeist wohnen der Szenerie Joseph und die Prophetin 
Hanna bei.⁸⁴³

Obwohl der entsprechende Bildtypus primär die im Lukasevangelium geschilder
te Darbringung fokussiert, enthält er zugleich Handlungsstränge beziehungsweise 
Bildmotive der Reinigung Mariens sowie der Begegnung zwischen Simeon und dem 
Christuskind (Hypapante).⁸⁴⁴ Das Ereignis der Reinigung Mariens wird häufig durch 
das Motiv einer Magd kommemoriert, welche die Opfertauben hält. Dass der in der 
Miniatur dargestellte Hohepriester mit Simeon identifiziert werden muss, geht aus 
der Malanweisung hervor: virgo bayolans xm Symeon recepit istum.⁸⁴⁵ Die Darstellung 
Simeons als Hohepriester des Tempels ist vor allem im Spätmittelalter häufig anzu
treffen. In der bildenden Kunst des ausgehenden Mittelalters sind Praesentatio, Purifi
catio und Hypapante schließlich zu einem festen Bild verschmolzen.⁸⁴⁶

Bildvorlage: Die Miniatur ›Darbringung Jesu im Tempel‹ konnte bislang auf keine 
Vorlage zurückgeführt werden.

��
denen Blutung. Das ist die Weisung für eine Frau, die einen Knaben oder ein Mädchen gebiert. Wenn 
sie die Mittel für ein Schaf nicht aufbringen kann, soll sie zwei Turteltauben oder zwei Felsentauben 
nehmen, eine als Brandopfer und die andere als Sündopfer; der Priester soll für sie Versöhnung er
wirken und so wird sie rein.).
842 Vgl. M���-E����, Darstellung des Herrn (1995), Sp. 27.
843 Eine ähnliche Bilddarstellung, wie sie im Gebetbuch der Margaretha vorliegt, bespricht J������ 
H�������� im ikonographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Begerin. Vgl. H��������/ 
P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 135 (Abb. Bd. 2, S. 33).
844 Vgl. ��� E����, Darbringung im Tempel (1954).
845 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
846 Vgl. ��� E����, Darbringung im Tempel (1954), Sp. 1066.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 245



Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein und geht der auf der gegen
überliegenden Rectoseite einsetzenden Textkompilation zur Purificatio Mariae (S. 110– 
136) voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der 
vorherigen Rectoseite dreieinhalb Zeilen freigelassen. Aufgrund seiner vorgestellten 
Position gibt das Bild eine Vorschau auf den Inhalt der folgenden Textkompilation, die 
sich in zwei Abschnitte untergliedern lässt. Ein erster Teil setzt sich aus narrativen 
Mahnungen mit inserierten Betrachtungen zu den Festtagsereignissen (S. 111–119), der 
Darstellung Jesu im Tempel (Praesentatio), dem Reinigungsopfer Mariens im Tempel 
(Purificatio) und der Begegnung mit Simeon (Hypapante) sowie einem Gebet (S. 119– 
121) zusammen. Der zweite Teil (S. 121–136) enthält Übersetzungen liturgischer Gesän
ge (Antiphonen und Responsorien) ins Deutsche, kurze volkssprachige Liturgieerklä
rungen – beispielsweise zum Vorgehen während der Kerzenweihe am Festtag⁸⁴⁷ –, 
zwei volkssprachige Kollektengebete sowie an die Gottesmutter gerichtete Mahnun
gen mit inserierten Bitten an die Schmerzen Mariens (S. 128–133) und einen Textab
schnitt zu den ›Fünf Schmerzen Mariens‹ in Reimform (S. 133–136).⁸⁴⁸ Die Mahnungen, 
Betrachtungen und Gebete (S. 110–128) adressieren nacheinander Christus, die Gottes
mutter Maria, Simeon oder Gottvater und thematisieren dabei abwechselnd die ent
sprechenden Festtagsereignisse Praesentatio, Purificatio und Hypapante. Während 
diese im Bild simultan dargestellt werden, handeln sie die anschließenden Texte li
near ab.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion ist die ganzseitige 
Miniatur den Titelbildern mit einer strukturierenden Funktion zuzuordnen. Sie ist 
der auf sie folgenden Textkompilation vorgestellt und gibt eine Vorschau auf deren In
halt. Das Bild macht den Beginn eines neuen Abschnitts respektive eines neuen Fest
tags kenntlich und nimmt so eine Gliederung der Texte im Gebetbuch vor. Durch die 
Freilassung dreier Textzeilen auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite wird zu
sätzlich auf die Textgrenze aufmerksam gemacht und die strukturierende Funktion 
des Bildes bekräftigt.

6.1.11 Taufe Christi

Format und Layout: Die Federzeichnung ›Taufe Christi‹ (S. 136, siehe Abb. 20) misst 
87 mm × 79 mm (H × B) und nimmt etwas mehr als die Hälfte des Schriftspiegels ein. 
Sie schließt auf derselben Versoseite unmittelbar an die ihr vorausgehende Textkom

��
847 Vgl. Anm. 310.
848 Eine eingehende Analyse des ›Fünf Schmerzen Mariens‹ in Reimform findet sich unter II, 4.8.3.

246 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



pilation zur Purificatio Mariae (S. 110–136) an. Auf der ihr gegenüberliegenden Recto
seite beginnt die Textkompilation zur Taufe Christi (S. 136–139).

Bildbeschreibung: Das Bild zeigt die Taufe Christi durch Johannes den Täufer. Im Zen
trum der Federzeichnung ist Christus mit Kreuznimbus und Lendentuch dargestellt. 
Seine Hände sind vor der Brust überkreuzt. Die Figur Christi schwebt aufrecht über ei
nem Flusslauf. Seine überschlagenen Füße sind bis zu den Waden ins Wasser getaucht. 
Der Kopf Jesu ist dem Täufer am rechten, grasbedeckten Flussufer entgegengeneigt, die 
Augen sind geschlossen. Der bärtige Täufer steht barfuß an der Kante des Flussufers. 
Er ist nimbiert und trägt ein einfaches, knielanges, braunes Gewand. In seiner erhobe
nen rechten Hand hält er das Taufgefäß, welches er selbst über dem Haupt des Gottes
sohnes ausschüttet. In der linken Hand hält er ein längliches weißes Tuch auf Hüfthöhe 
vor dem Körper. Der Taufzeremonie wohnt ein geflügelter Engel bei, der am gegen
überliegenden Flussufer in der linken Bildhälfte dargestellt ist. Er trägt ein weißes Ge
wand unter einem roten, knielangen Überwurf und blickt zur Taufzeremonie herüber. 
Über seinen vor der Brust erhobenen Armen liegt das Gewand Jesu. Im Hintergrund 
der Taufzeremonie sind eine besiedelte See- und Berglandschaft sowie die Spitzen ein
zelner Stadttürme zu erkennen. Der obere Bildrand zeigt einen schmalen Balken des 
Horizonts in abgeriebener blauer Farbe. Zwischen der Figur des Täufers und dem 
rechten Bildrand befindet sich ein einzelner Baum. Im Bildvordergrund, unterhalb 
der im Fluss schwebenden Füße Christi, sind drei einzelne Schilfähren dargestellt.⁸⁴⁹

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Vom Ereignis der Taufe Jesu wird in allen vier Evangelien des Neuen 
Testaments sowie in weiteren biblischen, apokryphen und patristischen Quellen be
richtet.⁸⁵⁰

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Taufe Jesu sind seit den An
fängen der frühchristlichen Kunst nachweisbar.⁸⁵¹ Obgleich das dargestellte Personal 
über die Jahrhunderte hinweg stark variiert, bleibt das grundlegende Bildformular 
ähnlich. Jesu steigt aus dem Wasser empor; der Himmel öffnet sich; der Heilige Geist 
kommt in der Gestalt einer Taube nieder. Während Johannes der Täufer zumeist als 
bärtiger (alter) Mann dargestellt ist, erscheint Christus sowohl als Erwachsener als 

��
849 Die Position und Anzahl der drei Schilfähren erinnern an diejenigen in der Miniatur ›Die Bußpre
digt Johannes des Täufers‹ (S. 66).
850 Vgl. Mt 3, 13–17; Mc 1, 9–11; Lc 3, 21; Io 1, 29–34. Eine ausführliche Auflistung der Quellen bietet 
H��� [u.a.], Taufe Jesu (1972), Sp. 247 f.
851 Vgl. H��� [u.a.], Taufe Jesu (1972), Sp. 248 f. Für eine computergestützte ikonographische Untersu
chung von 883 Taufdarstellungen des Mittelalters siehe B���/I�����, Ikonographie und Interaktion 
(2019).

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 247



auch in der Gestalt des Kindes.⁸⁵² Assistierende Engelsfiguren wohnen der Szenerie 
ungefähr seit dem 5. Jahrhundert regelmäßig bei. Darstellungen, die auf einen konkre
ten sakramentalen Taufritus Bezug nehmen, nach welchem der Heilige Geist oder bis
weilen Johannes der Täufer das Taufgefäß selbst über dem Haupt Jesu ausgießen, sind 
etwa seit dem 9. Jahrhundert bekannt.⁸⁵³

Die Miniatur des Gebetbuches repräsentiert einen gängigen Bildtypus der Taufe 
Jesu, unterscheidet sich jedoch dadurch von vergleichbaren Darstellungen, dass Gott 
weder in der Gestalt der Heilig-Geist-Taube noch der Gottvaters im Bild des Gebetbu
ches enthalten ist. Die Absenz überrascht insbesondere deshalb, weil die Reduktion 
des Personals auf die Dreifigurengruppe Jesus, Johannes und den assistierenden Engel 
für bildliche Darstellungen des 15. Jahrhunderts eher untypisch ist. Sie entspricht ei
ner deutlich späteren Bildtradition, die sich erst im Barock manifestiert.⁸⁵⁴

Bildvorlage: Die Miniatur des Gebetbuches erinnert an eine ältere, kolorierte Feder
zeichnung zur Taufe Christi, wie sie in der familieneigenen Historienbibel aus der Ha
genauer Werkstatt des Diebold Lauber vorliegt (siehe Abb. 21).⁸⁵⁵

Auch wenn der Miniator des Gebetbuches die Miniatur der Historienbibel nicht 
getreu kopiert, sondern augenscheinlich seinen eigenen Stil einbringt, lassen sich wei
terhin augenfällige Gemeinsamkeiten zwischen den beiden Bildern ausmachen.

Frappierende Ähnlichkeiten zeigen sich im Bildaufbau der beiden Federzeichnun
gen und insbesondere in der Reduktion, Positionierung und Darstellung des Personals. 
Obwohl Darstellungen der Taufe Jesu seit frühchristlicher Zeit maßgeblich von der 
Präsenz Gottes während der Taufe geprägt sind, fehlt in beiden Bildern jegliche Spur 
Gottes, sei es in der Gestalt der Heilig-Geist-Taube oder Gottvaters. Überdies bestehen 
in der symmetrischen Bildkomposition weitere Übereinstimmungen. In beiden Feder
zeichnungen steigt Christus aus dem Fluss empor, während Johannes der Täufer am 
rechten Flussufer und der assistierende Engel mit dem braunen Gewand Jesu am lin
ken Flussufer dargestellt sind. In beiden Bildern schüttet der Täufer das Taufgefäß (ei
ne Ampulle) selbst über dem Haupt Jesu aus. Auch die in der Historienbibel kräftig 
aufgetragene Umrandung des Nimbus des Täufers mit roter Farbe wiederholt sich in 
der Miniatur des Gebetbuches, dort allerdings lediglich als dünn aufgetragene Linie. 
Eine solche rote Umrandung des Nimbus liegt im Bilderzyklus des Gebetbuches allein 
im Bild der Taufe Jesu vor und wird darüber hinaus in keiner weiteren Miniatur wie
derholt. Ferner besteht eine zusätzliche Parallele zwischen der Miniatur des Gebetbu

��
852 Vgl. H��� [u.a.], Taufe Jesu (1972), Sp. 248 f.
853 Vgl. ebd., Sp. 249 f.
854 Vgl. ebd., Sp. 254. Ein ähnliches Bild der Taufe, in welchem ebenfalls allein die Dreifigurengruppe 
dargestellt ist, erwähnt J������ H�������� im ikonographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ur
sula Begerin. Vgl. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 149 f., dort Abb. 151.
855 Vgl. St. Gallen, KB, Vad. Slg. Ms. 343d, fol. 66r.

248 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



ches und der Federzeichnung in der Historienbibel in der Darstellung des Baumes am 
rechten Bildrand.

Die Darstellung der Taufe Christi, wie sie in der Historienbibel der Lauber-Werk
statt enthalten ist, darf folglich aus verschiedenen Gründen als plausible Vorlage oder 
zumindest Inspirationsquelle für die Miniatur des Gebetbuches gelten.⁸⁵⁶ Da die Histo
rienbibel bereits in der Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden ist und sich seit ihrer 
Entstehung im Besitz Margarethas sowie ihrer Familie befindet, ist sie zunächst ein
mal frei verfügbar und leicht zugänglich. Insofern die Forschung überdies davon aus
geht, dass die Auftraggeber den Maler der 167 kolorierten Federzeichnungen, Hans 
Ott, gezielt für die Arbeit an der Historienbibel ausgewählt haben und möglicherweise 
ebenso die Bildauswahl vorgegeben oder mitgestaltet haben könnten,⁸⁵⁷ erscheint es 
durchaus naheliegend, dass einzelne Bildmotive der älteren Historienbibel als Inspira
tionsquelle für die Miniaturen im Gebetbuch der Margaretha gedient haben könnten.

Betrachtet man die Taufbilder aus dem Œuvre der Werkstatt Diebold Laubers im 
Überblick, fällt auf, dass die Federzeichnung der Taufe aus der Historienbibel insbe
sondere in Bezug auf die dargestellten Details deutlichere Übereinstimmungen mit 
der entsprechenden Federzeichnung des Gebetbuches aufweist als mit allen weiteren, 
vergleichbaren Taufdarstellungen aus der Hagenauer Werkstatt.⁸⁵⁸

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
schließt auf derselben Versoseite unmittelbar an die ›Fünf Schmerzen Mariens‹ in 
Reimform (S. 133–136) aus der ihr vorausgehenden Textkompilation zur Purificatio 
Mariae (S. 110–136) an. Auf der ihr gegenüberliegenden Rectoseite beginnt der Textab
schnitt zur Taufe Christi (S. 136–139), der sich aus einer Betrachtung und einem Gebet 
zusammensetzt. Das Bild ist zwischen die Textkompilation zur Purificatio Mariae und 
Taufe Christi platziert, nimmt jedoch inhaltlich-thematisch allein auf das im Folgen

��
856 Vgl. St. Gallen, KB, VadSlg Ms. 343d, fol. 66r.
857 Siehe hierzu II, 5.4.1, bes. Anm. 642.
858 Obgleich der Bildaufbau an sich in allen Lauber-Bildern der Taufe Jesu statisch bleibt, variieren 
die Details, das Personal, dessen Anordnung sowie die Ausgestaltung der Umgebung und Hintergrün
de deutlich. Grundsätzlich zeigt sich eine Tendenz zur Reduzierung des Personals. Engel und Heilig- 
Geist-Taube fehlen wiederholt. Die Darstellung eines Baumes im Bildhintergrund zählt nicht zu den 
grundlegenden, wiederkehrenden Elementen der Taufdarstellungen. Die Kombination Dreifiguren
gruppe, Darstellung eines Flusslaufes, das Fehlen Gottes und Darstellung eines Baumes am rechten 
Bildrand ist – in der vorliegenden Form – überhaupt nur in der Federzeichnung der Historienbibel 
aus dem Familienbesitz der Ehinger-von Kappel enthalten. Für vergleichbare Darstellungen der Taufe 
Jesu aus der Lauber-Werkstatt vgl. insbesondere die Handschriften: Bonn, UB, Cod. S 712, fol. 134v (mit 
Taube und Engel); Darmstadt, ULB, Hs. 1, fol. 262v (mit Baum); Dresden, SLUB, Mscr. Dresd. A. 49, 
fol. 241r (ohne Taube und Engel); Hamburg, SUB, Cod. 7 in scrin., fol. 361r (ohne Taube und Engel); 
München, BSB, Cgm 1101, fol. 284r (mit Taube und Engel); Solothurn, ZB, Cod. S II 43, fol. 366r (ohne 
Taube, kein Flusslauf); Zürich, ZB, Ms. C 5, fol. 365v (mit Taube).

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis � 249



den geschilderte Ereignis der Taufe Christi Bezug. Bild und Text zur Taufe Jesu bilden 
eine eng zusammengehörende Einheit.

Strukturelle Funktion: Indem die Miniatur auf derselben Versoseite formal an die 
ihr vorausgehende Textkompilation zur Purificatio Mariae anschließt, aber inhaltlich 
und thematisch allein auf den auf sie folgenden Textabschnitt zur Taufe Jesu Bezug 
nimmt, bildet sie ein Scharnier zwischen den Texten des Gebetbuches, die sie umgeben. 
Die Federzeichnung erfüllt dadurch die strukturelle Funktion eines Scharnierbildes, 
das die entsprechenden Texte des Gebetbuches verknüpft, die Textgrenzen überspielt 
und die kompilierten Texte als eine zusammengehörende Einheit erscheinen lässt.

6.2 Zum Osterfestkreis

6.2.1 Sündenfall

Die bildliche Darstellung des Sündenfalls (S. 139, siehe Abb. 22) ist die erste Federzeich
nung des Bilderzyklus, die dem Osterfestkreis zugeordnet werden kann.

Format und Layout: Die Miniatur misst 106 mm × 78 mm (H × B) und nimmt etwa 
drei Viertel des Schriftspiegels ein. Sie schließt auf derselben Rectoseite unmittelbar 
an die letzten fünf Zeilen des ihr vorausgehenden Textabschnitts zur Taufe Christi 
(S. 136–139) an. Auf der ihr folgenden Versoseite beginnt die Textkompilation zur Qua
dragesima (S. 140–433).

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Darstellung stehen – symmetrisch links und 
rechts neben dem Stamm des Baumes der Erkenntnis – Adam und Eva im Paradies
garten. Die grenzenlose Fruchtbarkeit des Gartens ist durch ein üppiges Pflanzen
wachstum, das heißt eine hellgrüne Wiese mit dunkelgrünen, gelben und roten stili
sierten Pflanzen und Bäumen symbolisiert. Der Stamm des Baums der Erkenntnis ver
läuft entlang der vertikalen Bildmittellinie und nimmt circa drei Viertel des Bildrau
mes ein. Von seiner reichhaltig fruchtragenden Blattkrone ist nur die Hälfte im Bild 
dargestellt. Die Paradiesschlange ist um den Baumstamm gewickelt. Ihr Menschen
kopf blickt knapp unterhalb der Blattkrone hinter dem Stamm hervor. Links neben 
ihr steht der unbekleidete Adam, der Baumkrone und Schlange zugewandt. Sein Kopf 
befindet sich ungefähr auf derselben Höhe wie der menschliche Schlangenkopf. Mit 
der Linken hält Adam die Frucht des Baumes vor der Brust ausgestreckt, sodass diese 
unmittelbar unterhalb des Schlangenkopfes dargestellt ist. Die Schlange blickt auf die 
Frucht herab, während Adam zu den weiteren Früchten im Baum hinaufschaut. Mit 
seiner Rechten hält er einen Strauch Blätter knapp oberhalb der Scham vor dem Kör
per. In der rechten Bildhälfte steht die unbekleidete Eva, den Betrachterinnen und Be
trachtern zugewandt. Mit ihrer Rechten hält sie eine Frucht knapp oberhalb der 

250 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Scham vor dem Körper. Der linke Arm fällt neben dem Körper herab. Mit Zeigefinger 
und Daumen greift sie eine weitere Paradiesfrucht. Während sich der Oberkörper 
Evas den Betrachtenden zuwendet, ist ihr Blick auf eine Fliege gerichtet, die zwischen 
ihrem Kopf und dem rechten Bildrand in der Luft fliegt. Der Körper der Fliege ist auf 
die Paradiesfrucht in der rechten Hand Evas ausgerichtet. Im Bildhintergrund zeigt 
sich wiederholt ein See- und Bergpanorama. Links hinter Adam sowie zwischen Eva 
und dem Baum der Erkenntnis vervollständigen in der Ferne zwei weitere Bäume die 
landschaftliche Kulisse des Paradiesgartens. Besonders augenfällig ist eine unbe
stimmbare Architektur zwischen dem Garten und Ufer des Sees. Von der Mitte des lin
ken Bildrands ausgehend verläuft ein braunes Gemäuer mit stilisiertem Mauerwerk 
diagonal nach rechts unten und mündet hinter dem Baum der Erkenntnis in der Art 
eines Stegs in den See. Die obere Abschlusskante des Gemäuers ist mit einer roten 
Rahmenlinie versehen.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Vom Sündenfall als Ursprung der Erbsünde berichten neben dem ers
ten Buch Mose des Alten Testaments verschiedene Briefe, die Apostelgeschichte des 
Neuen Testaments sowie weitere apokryphe Texte.⁸⁵⁹

Ikonographische Tradition: Innerhalb der seit frühchristlicher Zeit nachweisbaren 
Adam-und-Eva-Bilder(zyklen) bildet der Sündenfall das bedeutendste und älteste Bild
thema.⁸⁶⁰ Die zunächst meist symmetrisch organisierten Darstellungen unterscheiden 
zwei hauptsächliche Bildtypen: Ein erster kombiniert den Sündenfall mit der ihm vo
rausgehenden Versuchung Evas. Hierbei nimmt Eva die Paradiesfrucht von der 
Schlange entgegen und reicht zugleich eine weitere an Adam weiter. Ein zweiter Bild
typ konzentriert den bereits vollzogenen Sündenfall: Adam und Eva bedecken ihre 
Scham, was aufzeigt, dass die Sünde bereits begangen wurde. Einzelne weitere Bilder 
zeigen den Vorgang gestaffelt, indem zwar Eva ihre Scham bedeckt, Adam hingegen 
noch unbedeckt bleibt und die Frucht erst in den Händen hält.⁸⁶¹

��
859 Vgl. S�����, Adam und Eva (1968), Sp. 42 sowie R������, Adam und Eva (1937), Sp. 126 f.
860 Zum Bildthema des Sündenfalls und seiner Bedeutung siehe S�����, Adam und Eva (1968), 
Sp. 54 f.; R������, Adam und Eva (1937), bes. Sp. 136–138 sowie R���������, Gestörte Ordnung (2012). 
Zu der ›Ikonographie und dem Kontext‹ des Sündenfalls im Spätmittelalter siehe H��������/P�����, 
Ursula Begerin 1 (2015), S. 119 f., dort Abb. 86–88; C�������, Der Sündenfall (2019), hier am Beispiel 
des Werks von Hans Baldung Grien, sowie H�������, Im Paradies (2021), bes. S. 63–115. Zur ›Evoluti
on of a Written and Visual Interpretive Tradition‹ des Motivs siehe E������, It’s all Eve’s fault (2022). 
Für eine ›Geschichte Adams und Evas‹ siehe G���������, Adam and Eve (2017) sowie G���������, 
Adam und Eva (2018).
861 Vgl. S�����, Adam und Eva (1968), Sp. 59 f. Zur Entwicklung der verschiedenen Bildmotive siehe 
E������, It’s all Eve’s fault (2022).

6.2 Zum Osterfestkreis � 251



Seit dem Hochmittelalter weist die bis dato einfache Tiergestalt der Schlange bis
weilen menschliche oder ungeheuerliche Züge auf. Darstellungen der Paradiesschlan
ge mit einem Menschenkopf, wie sie in der Miniatur des Gebetbuches der Margaretha 
vorliegt, und einem echsenartigen oder weiblichen (Ober-)Körper sind zunächst nur 
vereinzelt und später immer häufiger nachweisbar.⁸⁶²

Bildvorlage: Die Miniatur konnte bislang auf keine Vorlage zurückgeführt werden.

Analyse und Interpretation: Durch die symmetrische Organisation Adams und Evas 
links und rechts neben dem Baum der Erkenntnis behält der Miniator die altchristli
che, symmetrische Bildkomposition bei. Anstatt die Versuchung Evas mit dem Sünden
fall zu kombinieren und die Ereignisse simultan darzustellen, gibt die Federzeichnung 
den vollzogenen Sündenfall wieder. Eva ist der teuflischen Versuchung längst verfal
len und hält gleich zwei Paradiesfrüchte in den Händen. Die Schlange hat sich inzwi
schen Adam zugewandt, doch nimmt sie dabei nicht weiter eine aktive Rolle als Ver
führerin ein, sondern erscheint vielmehr als passive Betrachterin der Szenerie.⁸⁶³
Denn auch Adam hat sich bereits versündigt, was die Paradiesfrucht in seiner linken 
Hand und das Bedecken der eigenen Scham durch seine rechte Hand aufzeigen.⁸⁶⁴ Da
rüber hinaus ist die Hinwendung Evas zu den Betrachtenden anstatt zu Adam, den es 
nicht weiter zu versuchen gilt, als ein zusätzliches Zeichen des abgeschlossenen Sün
denfalls zu deuten.

Die augenfällige Architektur im Bildhintergrund präfiguriert die Paradiesmauer, 
hinter welcher der Paradiesgarten zukünftig verschlossen ist. Zwar befinden sich 
Adam und Eva in der Darstellung noch innerhalb des Gartens, doch zeigt die ihren 
Schatten vorauswerfende Mauer zugleich an, dass es einen Raum außerhalb des um
mauerten Paradieses gibt. Dass das Ende der Mauer bis in den im Hintergrund darge
stellten See hineinreicht, demonstriert ihre Unüberwindbarkeit und Grenzenlosigkeit.

Die Fliege um Evas Kopf kann als Allegorie des Lasters, der Leidenschaft und der 
Vergänglichkeit gedeutet werden.⁸⁶⁵ Mit dem vollzogenen Sündenfall ist die Ewigkeit 
des paradiesischen Lebens vergänglich geworden und zugleich sind Laster- und Sünd
haftigkeit in die Menschheit eingezogen. Eine Identifikation der Fliege mit der Figur 
des Teufels selbst lässt sich nicht eindeutig belegen. Sie symbolisiert jedoch insofern 

��
862 Zur anthropomorphen und ungeheuerlichen Gestalt der Schlange in Darstellungen des Sünden
falls siehe R������, Adam und Eva (1937), Sp. 137 f.; I���, Luzifer als Frau (2009); K������, Adam (2015); 
H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 120, dort Abb. 87 sowie E������, It’s all Eve’s fault 
(2022), bes. S. 301–305.
863 Zur Figur der Schlange und ihrer Bedeutung in Darstellungen des Sündenfalls vgl. Angaben in 
Fußnote 937.
864 Zur Verhüllung der Scham in Bildern des abgeschlossenen Sündenfalls (hier überwiegend am 
Beispiel einzelner Werke des Hans Baldung) siehe C�������, Der Sündenfall (2019), S. 132–136.
865 Vgl. K���, Fliege (2003), Sp. 1205–1210.

252 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Evas Ausgesetzsein an die teuflische Versuchung beziehungsweise die Verlockung zur 
Sünde,⁸⁶⁶ als die Etymologie des Begriffs ›Beelzebub‹ als eine der Bezeichnungen des 
Teufels auf das hebräische Kompositum Ba‛al zewūw (wörtlich »Herr der Fliegen«) zu
rückzuführen ist.⁸⁶⁷ Als solcher wird der Teufel in der Vulgata wiederholt bezeich
net.⁸⁶⁸

Indem die Figur Evas durch die frontale Darstellung ihres Oberkörpers unmittel
bar die Betrachtenden adressiert, wird sie zur Kontaktfigur für die Rezipientinnen 
und Rezipienten.⁸⁶⁹ Sie bietet den Apfel, welchen sie vor dem Körper ausgestreckt 
hält, nicht Adam, sondern die Rezipierenden an, lockt diese dadurch ins Bildgesche
hen hinein und verlockt auch sie zur Sünde. Als ›implizite Betrachter‹ werden die Re
zipierenden an die eigene Teilhabe an der Erbsünde sowie die Notwendigkeit zur Bu
ße und Reinigung von ihr erinnert.⁸⁷⁰ Diese Teilhabe wird durch das Konstanzer See
panorama im Hintergrund der Miniatur bekräftigt, da sich der im Bild dargestellte 
Sündenfall dadurch nicht nur unter Einbezug der ursprünglichen Betrachterin, son
dern überdies in der ihr vertrauten heimischen Umgebung ereignet.⁸⁷¹ Als Kontaktfi
gur im Bild trägt die Figur Evas, deren Blick auf die Fliege als Allegorie des Lasters 
und Symbol der teuflischen Versuchung gerichtet ist, zunächst Margaretha von Kap
pel ihre Sichtweise an und macht sie dadurch darauf aufmerksam, dass auch sie fort
während der teuflischen Versuchung ausgesetzt ist.

In der Miniatur wird das Ereignis des Sündenfalls in die Gegenwart der Betrach
tenden transponiert, um sich dort in ihrer zeitlichen und räumlichen Gegenwart er
neut zu ereignen. Gleichzeitig werden die Betrachtenden selbst der visuell vergegen
wärtigten Sünde teilhaftig, indem sie in die dargestellte Szenerie miteinbezogen wer
den und selbst der teuflischen Versuchung verfallen.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
schließt auf derselben Rectoseite unmittelbar an die letzten fünf Zeilen des Gebetes 
aus dem ihr vorausgehenden Textabschnitt zur Taufe Christi (S. 136–139) an. Auf der 

��
866 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
867 Vgl., Beelzebub, in: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen (1993), bereitgestellt durch das Di
gitale Wörterbuch der deutschen Sprache, https://www.dwds.de/wb/Beelzebub (19.03.2020). Zur Etymo
logie und Begrifflichkeit für den Teufel siehe auch G����, Gott und die Welt I, 3 (2016), S. 194–200.
868 Vgl. u.a. Mt 12, 24; Mc 3, 22 und Lc 11, 15.
869 Zur Dramaturgie und Bedeutung des Blicks aus dem Bild und Einbezug des Betrachters (hier am 
Beispiel der Figur Adams im Werk des Hans Baldung) siehe C�������, Der Sündenfall (2019), S. 246– 
248.
870 Zum rezeptionsästhetischen Ansatz des ›Betrachters im Bild‹ siehe u.a. K���, Kunstwerk und Be
trachter (2008); K���, Der rezeptionsästhetische Ansatz (2003) sowie K��� (Hg.), Betrachter im Bild 
(1992), hier sowohl der Beitrag K���s als auch die weiteren Beiträge des Bandes.
871 Zur derartigen Aktualisierungsstrategien im Bild, mittels welchen die Heilsgeschichte in die zeitli
che und räumliche Gegenwart der Betrachter(innen) transponiert wird, siehe II, 7.1.

6.2 Zum Osterfestkreis � 253

https://www.dwds.de/wb/Beelzebub


ihr folgenden Versoseite beginnt die Textkompilation zur österlichen Buß- und Fasten
zeit, der Quadragesima (S. 140–433). Diese setzt sich aus fünf Textabschnitten zusam
men. Auf die Miniatur ›Sündenfall‹ (S. 139) folgt zunächst eine theoretisch-didaktische 
Anleitung zum Fasten mit Erläuterungen zur körperlichen und geistigen Übung wäh
rend der gesamten Fastenzeit von Aschermittwoch bis Karsamstag (S. 140–161), in wel
che eine erste Passionsbetrachtung eingebettet ist. An diesen einleitenden, theore
tisch-didaktischen Teil schließen vier weitere Textabschnitte an, deren Inhalt auf die 
praktische Frömmigkeitsübung während der Fastenzeit ausgelegt ist.⁸⁷²

Obgleich die liturgisch motivierte Miniatur ›Sündenfall‹ (S. 139) die Textkompilati
on zur Quadragesima einleitet, indem sie eine Vorschau auf den Inhalt der folgenden 
Texte gibt, rekurriert sie zugleich auf den ihr vorausgehenden Textabschnitt zur Taufe 
Christi.⁸⁷³ Dies gilt insofern, als das der Miniatur vorausgehende Gebet einen Bezug zu 
der auf es folgenden Darstellung des Sündenfalls aufweist:

O geminnter gottes sun, gib úns und verlih úns, das wir in cristenlichem globen funden werdint, 
und in diner gewǎren luterkait gewaschen, gerainget und gelütret werdint von aller erbsúnd, und 
gefrigt in únser ersten unschuld, und wider in gelaitet in unser vätterlichen erbschaft. Da wir dich, 
ain geborner sun, únser aller liepsten herren, von dem wir alle gaben und gnaden so rilich 
empfangen haind und alle zit empfahent, da durch wider in gesenckt werdint und geainget in 
wǎrer gelychait dins götlichen bildes, dinem minnenden hertzen, da wir dich, ain geborner sun, 
ewenclich werdint schowen und niessen in ewiger glori. Amen! (S. 138 f.)

Noch vor dem eigentlichen Beginn der Textkompilation zur Fastenzeit geben das letz
te Gebet aus der Textkompilation des Weihnachtsfestkreises und die liturgisch moti
vierte Miniatur ›Sündenfall‹ beide eine Vorschau auf den Inhalt des auf sie folgenden 
Textabschnittes und den liturgischen Charakter der österlichen Bußzeit, in welcher 
die Reinigung von der Erbsünde im Zentrum steht. Das Gebet, Bild und die folgenden 
Texte bilden über die Textgrenze hinweg eine eng zusammengehörende Einheit, 
durch welche die Texte des Weihnachtsfestkreises mit denen des Osterfestkreises ver
knüpft werden. Weiterhin wird den Rezipierenden im letzten Gebet aus dem Weih
nachtsfestkreis die Notwendigkeit des geistigen und körperlichen Fastens während 
der folgenden österlichen Bußzeit aufgrund der Erbsünde erläutert, noch bevor ihnen 
das Ereignis anschließend als Bild vor Augen gestellt wird. Mit der Bitte um Reinigung, 
Läuterung und Befreiung von der im Bild visuell vergegenwärtigten Erbsünde wird 
die Notwendigkeit der Buße während der den Rezipierenden gegenwärtigen Bußzeit 
an die einstige Ursünde gekoppelt.

��
872 Zu den Textabschnitten der Quadragesima siehe II, 4.3.2.1.
873 Als ›liturgisch motiviert‹ darf die Miniatur deshalb gelten, weil sie auf die liturgischen Schriftle
sungen des Stundengebets rekurriert, innerhalb welcher zur österlichen Fastenzeit wiederholt die Ge
nesis thematisiert und christologisch gedeutet wird. Dabei wird insbesondere auch an den Sündenfall 
erinnert. Vgl. Das Römische Meßbuch, hg. Benediktinern der Erzabtei Beuron (1956), S. 102, 118–120 so
wie Messbuch der Hl. Kirche, hg. S����� (1894), S. 141.

254 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Im Vergleich mit den weiteren Miniaturen des Bilderzyklus sticht ferner der rote 
Rahmen der Miniatur hervor. Allein die alttestamentlichen Federzeichnungen ›Sün
denfall‹ (S. 139), ›Vertreibung aus dem Paradies‹ (S. 161) und ›Christus segnet die Welt‹ 
(S. 214) sind mit roten Rahmenlinien ausgestattet. Die Rahmenlinien der weiteren 
Miniaturen des Gebetbuches sind überwiegend (dunkel)braun. Die rote Umrandung 
kennzeichnet die drei alttestamentlichen Darstellungen des Bilderzyklus und hebt die
se von den weiteren Miniaturen des Gebetbuches ab. Sowohl in der Darstellung des 
Sündenfalls als auch der Vertreibung wiederholt sich die rote Farbe der Rahmenlinie 
jeweils im Motiv der Paradiesmauer, deren obere Mauerkante ebenfalls eine augenfäl
lige rote Begrenzungslinie aufweist. Die Rahmungen dienen nicht nur der Begrenzung 
des Bildfeldes, sondern versinnbildlichen die das Paradies umschließende Mauer, 
durch welche der im Gebetstext erhoffte Genuss der ewigen glori und der ewigen pa
radiesischen Freuden dem Menschen zunächst verwehrt bleibt. Indem jedoch die Aus
läufe einzelner Buchstaben der letzten Zeile des dem Bild vorausgehenden Gebets par
tiell sowohl das Bildfeld als auch die Rahmenlinien überdecken, sodass Bild und Text 
an diesen Stellen ineinanderlaufen,⁸⁷⁴ erscheint die ›Paradiesmauer‹ gewissermaßen 
durchlässig. Dies mag als Zeichen dafür gedeutet werden, dass die Paradiesmauern 
mithilfe des Betens sowie des körperlichen und geistigen Fastens überwunden werden 
und der Mensch – dank des Opfertodes Jesu – erneut in den Genuss der ewigen para
diesischen Freuden gelangen kann. Schließlich erhält die Doxologie des Gebetstextes, 
insbesondere der Begriff schowen, durch das Bild eine doppelte Semantik, indem die 
erhoffte ewige glori des Paradieses in der Miniatur tatsächlich ansichtig wird.⁸⁷⁵

Strukturelle Funktion: Das Bild schließt formal an den ihm vorausgehenden Gebets
text an, welchen es ebenso inhaltlich aufgreift. Zugleich gibt es eine Vorschau auf den 
Inhalt der auf es folgenden Textkompilation zur österlichen Bußzeit und stellt den Be
trachtenden mit der Ursünde den Grund für die Notwendigkeit des Fastens, der eige
nen Reinigung und der Buße vor Augen.⁸⁷⁶ Die Miniatur bildet ein Scharnier zwischen 
dem ihr vorausgehenden Gebetstext und der auf sie folgenden Texte, durch welches 
die Textgrenze zwischen den Textkompilationen zur Taufe Christi (Weihnachtsfest
kreis) und Quadragesima (Osterfestkreis) überspielt wird. Als Scharnierbild demons
triert die Miniatur augenfällig das Ineinandergreifen der Texte und Bilder im Gebet
buch Margarethas.

��
874 Dies gilt insbesondere für die Ausläufe der ss-Doppelung des Wortes niessen sowie der Buchsta
ben g in ewiger und glori.
875 Zur doppelten Semantik des Wortes (an)sehen siehe den Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches Ver
hältnis zum umliegenden Text‹ unter II, 6.1.6. Eine doppelte Semantik durch die Kombination von 
Wort und Bild erhalten u.a. auch die entsprechenden Textzeilen zu den Miniaturen ›Fünf Wunden, 
mit Kreuz und Christuskind‹ sowie ›Dreieinigkeit‹. Siehe hierzu die entsprechenden Einzelanalysen II, 
6.1.7; II, 6.3.1.
876 Zur Funktion der alttestamentlichen Bildfolge siehe II, 7.2.

6.2 Zum Osterfestkreis � 255



Die Position der liturgisch motivierten alttestamentlichen Miniaturen innerhalb 
der Zeitstruktur des Gebetbuches und ihr Verhältnis zu den umliegenden Texten wird 
unter ›II, 7.2‹ analysiert. Dort wird ebenso der Frage nachgegangen, ob die alttesta
mentliche Bildfolge einen Bruch innerhalb der Chronologie des Bilderzyklus im Gebet
buch markiert.

6.2.2 Vertreibung aus dem Paradies

Format und Layout: Die Miniatur (S. 161, siehe Abb. 23) misst 119 mm × 80 mm (H × 
B) und nimmt bis auf zwei Schriftzeilen an ihrem oberen Bildrand den gesamten 
Schriftspiegel der Rectoseite ein. Sie ist in die Textkompilation zur Quadragesima 
(S. 140–433) integriert.

Bildbeschreibung: Die Darstellung zeigt die Vertreibung Adams und Evas aus dem 
Paradies. Am linken Bildrand ist in einem roten, kurzen Gewand ein geflügelter Engel 
dargestellt. Zum Schlag ausholend hält er mit beiden Händen die flammend rote 
Schneide seines Schwertes über dem Kopf erhoben. Seine Gestalt ist in der Bewegung 
erfasst, das linke Bein tritt auf, das rechte folgt der Vorwärtsbewegung. Das auffallend 
kurzgeratene Gewand des Engels wird auf Hüfthöhe in einem merkwürdigen Falten
wurf zusammengefasst und entblößt dadurch beinahe den gesamten rechten Ober
schenkel. Der gemusterte linke Flügel reicht – ebenso wie die Schwertspitze – deutlich 
über den linken Bildrahmen hinaus. Dicht an den rechten Bildrand gedrängt ist das 
vor dem Engel zurückweichende Figurenpaar Adam und Eva dargestellt. Unmittelbar 
am rechten Bildrand befindet sich zunächst die unbekleidete Eva, die ihre Scham mit 
einem Blattstrauch in der rechten Hand bedeckt. Das nach vorne ausgestreckte rechte 
Bein Evas suggeriert Bewegung und verdeutlicht ihre Flucht vor dem Engel. Ihr Blick 
fällt über die rechte Schulter zurück zum Engel. Hinter Eva und dicht an sie gedrängt 
ist der ebenfalls unbekleidete Adam dargestellt. Auch er bedeckt die eigene Scham mit 
einem Blattstrauch in seiner linken Hand und hält den rechten Arm schützend über 
den Kopf. Wie die Figur Evas ist auch die Adams nach rechts gerichtet, doch blickt 
Adam ängstlich zum Engel und dem flammendroten Schwert zurück, sodass sich sein 
Oberkörper den Betrachterinnen und Betrachtern des Bildes beinahe frontal zeigt. 
Seine zurückweichende Haltung wird am ganzen Körper ersichtlich. Die rechten Füße 
Adams und Evas sowie die rechte Hand Evas werden von der deckend aufgetragenen 
roten Bildrahmenlinie überdeckt. Da sich die Körper der Figuren nicht mehr gesamt
haft im Bildfeld befinden, erscheint der ›Austritt‹ respektive die Vertreibung aus dem 
Paradies hier zugleich als eine Vertreibung aus dem Bildfeld. Unmittelbar hinter den 
drei Figuren ist auf der mittleren Bildebene eine massive graue Ziegelmauer zu sehen. 
Diese trennt den Paradiesgarten des Bildhintergrundes von der Figurengruppe im 
Bildvordergrund. Das Mauerwerk schließt auf derselben Höhe ab, auf der sich das 
Flammenschwert über dem Kopf des Engels befindet. Die rote Begrenzungslinie ent

256 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



lang der oberen Mauerkante, welche durch das gesamte Bildfeld verläuft, greift die ro
te Farbe und den Verlauf der Schwertschneide auf. Hinter der Mauer ragen die brau
nen Stämme und üppigen grünen Blätterkronen von fünf Paradiesbäumen hervor. 
Drei Paradiesbäume tragen gelbe, weiße und rote Früchte. Der Horizont wird durch 
einen sanft aufgetragenen Blauton ersichtlich. Im Unterschied zum Grasboden der 
vorherigen Sündenfalldarstellung ist der Grasboden unter den Füßen der Dreifiguren
gruppe im Bildvordergrund nicht mehr mit stilisierten Pflanzen und Blumen bedeckt. 
Weiterhin gehen von den Füßen des Engels und Adams – von links unten nach rechts 
oben – längliche Schatten aus, die sich auf dem eintönigen, grünen Grasboden deut
lich zeigen.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen Mal
anweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Bildliche Darstellungen der Vertreibung aus dem Paradies beruhen 
hauptsächlich auf den Schilderungen der Genesis im Alten Testament und beziehen 
nur vereinzelt auch apokryphe Berichte mit ein.⁸⁷⁷

Ikonographische Tradition: Szenische Bilder der Vertreibung aus dem Paradies un
terscheiden nach der Genesis 3, 23 f. zwei Bildformeln: einerseits die Entsendung des 
Menschen (emisit) aus dem Paradies, mit der Hoffnung auf Rückkehr, sowie die end
gültige Vertreibung (ejecit) ohne Hoffnung auf Rückkehr.⁸⁷⁸ Die hoffnungsvolle Ent
sendung (emisit) wird in der bildenden Kunst dadurch demonstriert, dass der Engel 
Adam die Hand auf die Schulter legt. Das Ereignis spielt sich zumeist innerhalb des Pa
radieses ab. Demgegenüber betonen Darstellungen der Figuren außerhalb des (bereits 
ummauerten) Paradieses oder vor dem Eingangstor und der Gebrauch des flammen
den Schwertes die gewaltsame Vertreibung (ejecit).⁸⁷⁹ Die im Gebetbuch der Margare
tha vorliegende Miniatur repräsentiert den Bildtypus der gewaltsamen Vertreibung 
Adams und Evas.

��
877 Vgl. Gn 3, 1–24; sowie S�����, Adam und Eva (1968), Sp. 42, 65 f. und R������, Adam und Eva 
(1937), Sp. 126 f.
878 Vgl. Gn 3, 23–24: Et emisit eum Dominus Deus de paradiso voluptatis ut operaretur terram de qua 
sumptus est ejecitque Adam et collocavit ante paradisum voluptatis cherubim et flammeum gladium 
atque versatilem ad custodiendam viam ligni vitae. (EU, Genesis 3, 23–24: Da schickte Gott, der HERR, 
ihn aus dem Garten Eden weg, damit er den Erdboden bearbeite, von dem er genommen war. Er ver
trieb den Menschen und ließ östlich vom Garten Eden die Kerubim wohnen und das lodernde Flam
menschwert, damit sie den Weg zum Baum des Lebens bewachten.). Vgl. S�����, Adam und Eva 
(1968), Sp. 65.
879 Vgl. S�����, Adam und Eva (1968), Sp. 65. Zwei Bildbeispiele der gewaltsamen Vertreibung be
schreibt auch J������ H�������� im ikonographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Bege
rin. Vgl. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 120 f., dort Abb. 88 f.

6.2 Zum Osterfestkreis � 257



Bildvorlage: Die Miniatur konnte bislang auf keine konkrete Vorlage zurückgeführt 
werden.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
(S. 161) ist in die Textkompilation zur Quadragesima (S. 140–433) integriert, die sich 
aus fünf Textabschnitten zusammensetzt. Auf eine theoretisch-didaktische Anleitung 
zum Fasten mit Erläuterungen zur körperlichen und geistigen Übung während der ge
samten Fastenzeit von Aschermittwoch bis Karsamstag (S. 140–161), in welche eine 
erste Passionsbetrachtung eingebettet ist, folgen vier weitere Textabschnitte, deren In
halt auf die praktische Frömmigkeitsübung während der Fastenzeit ausgelegt ist.⁸⁸⁰
Das Bild ist dort zwischen die theoretisch-didaktische Anleitung zum Fasten (S. 140– 
161) und den ersten anschließenden Textabschnitt (S. 162–213) platziert. Dieser bein
haltet narrative Betrachtungen (darunter eine Passionsbetrachtung), Übersetzungen 
von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, Mahnungen und Gebete sowie eine 
anaphorische Betrachtung zum Leiden Christi mit dazwischengeschalteten anaphori
schen Tagzeitengebeten zur Passion,⁸⁸¹ die in den ersten fünf Fastenwochen gebetet 
werden sollen. Das Bild schließt auf derselben Rectoseite unmittelbar an die letzten 
zwei Zeilen der ihm vorausgehenden Fastenanleitung an. Der auf es folgende Textab
schnitt (S. 162–213) setzt auf der Versoseite ein. In ihm wird die Vertreibung Adams 
und Evas aus dem Paradies im Anschluss an die visuelle Vergegenwärtigung des Ereig
nisses im einleitenden Bild auch im Text thematisiert.⁸⁸²

Strukturelle Funktion: Wie die ihm vorausgehende Federzeichnung ›Sündenfall‹ 
(S. 139) schließt auch das Bild der Vertreibung aus dem Paradies formal an den ihm 
vorausgehenden Textabschnitt an, auf welchen es überdies inhaltlich rekurriert. 
Gleichzeitig gibt das Bild eine Vorschau auf den Inhalt der auf es folgenden Texte und 
stellt den Betrachtenden den Grund für die Notwendigkeit des körperlichen Fastens 
und der eigenen Reinigung sowie Buße vor Augen: die Vertreibung aus dem Paradies 
und den Verlust des Paradieses in Folge der Ursünde. Die Miniatur ›Vertreibung aus 
dem Paradies‹ bildet ein Scharnier zwischen den didaktisch-theoretischen Anleitun
gen und den Texten für die praktische Frömmigkeitsübung zur Quadragesima, das da
zu dient, die Textgrenze zu überspielen und die kompilierten Texte als eine zusam
mengehörende Einheit erscheinen zu lassen.

��
880 Zu den Textabschnitten der Quadragesima siehe II, 4.3.2.1.
881 Vgl. P�����, Tagzeitengedichte (1995), Sp. 586, Nr. 17; O���������, Privates Beten (1997), S. 151 f.; 
K�����, Mitteilung (1968).
882 Eine eingehende Betrachtung der gesamten Textkompilation zur Quadragesima (S. 140–433) er
folgt unter II, 4.3.4.1. Dem inhaltlich-thematischen Verhältnis zwischen Bild und Text, der Position der 
Miniatur innerhalb der Zeitstruktur des Gebetbuches und der Frage danach, ob die alttestamentliche 
Bildfolge einen Bruch innerhalb der Chronologie des Bilderzyklus markiert, werden in den entspre
chenden Kapiteln unter II, 6 sowie unter II, 7.2 nachgegangen.

258 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Beobachtungen besonderer Merkmale: Im Vergleich mit der Darstellung des Sün
denfalls werden im Bild der Vertreibung zwei Bildelemente augenfällig: Während die 
Graswiese im Paradies der Sündenfalldarstellung (S. 139) üppig mit stilisierten Pflan
zen bedeckt ist, zeigen sich auf dem grünen Grasboden außerhalb der Paradiesmau
ern nun keine Pflanzen. Die üppige Fruchtbarkeit des Paradieses muss in der im Bild
vordergrund dargestellten Profanwelt vergebens gesucht werden. An den fruchttra
genden Blattkronen hinter der Paradiesmauer ist sie jedoch nach wie vor ersichtlich. 
Auf dem nun unbedeckten Grasboden außerhalb der Paradiesmauer werden hinge
gen die Schattenwürfe der Figuren augenscheinlich. Insbesondere im Vergleich mit 
der Federzeichnung ›Sündenfall‹ fällt auf, dass diese zuvor noch keine Schatten war
fen. Dies ist als Zeichen der Vergänglichkeit des menschlichen Daseins außerhalb des 
Paradieses zu deuten. Während Adam und Eva innerhalb des himmlischen Paradieses 
nicht den Gesetzen der Zeitlichkeit unterworfen sind, wird am Schattenwurf außer
halb des Paradieses nun die Flüchtigkeit der Zeit auf Erden ablesbar.⁸⁸³

6.2.3 Christus segnet die Welt – Göttliche Vorsehung

Mit der Darstellung des Heilswirkens Gottes an den Menschen (siehe Abb. 24) und der 
Welt endet die alttestamentliche Bildfolge ›Sündenfall‹ (S. 139), ›Vertreibung aus dem 
Paradies‹ (S. 161) und ›Christus segnet die Welt‹ (S. 214).

Format und Layout: Die Miniatur misst 137 mm × 82 mm (H × B) und überragt die üb
liche Einfassung des Schriftspiegels um circa eine Zeile. Sie ist in die Textkompilation 
zur Quadragesima (S. 139–433) eingebettet und geht dort dem dritten Textabschnitt, 
bezeichnet als Der ewig Ursprung (S. 215–327), voraus. Um Text und Bild gemeinsam 
auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der dem Bild vorausgehenden Rec
toseite eineinhalb Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Im Fokus des Bildes und im Zentrum der unteren Bildhälfte ist die 
kugelförmige Erde in der Sphaira dargestellt. Die runde Himmelskugel nimmt die ge
samte Breite der Bildseite und etwas mehr als die untere Hälfte der Bildhöhe ein. Die 
bereits besiedelte Erde ist durch Flüsse, Bäume, Wiesen und verschiedene architekto
nische Gebilde als solche zu erkennen. Sie befindet sich im Zentrum der Sphaira und 
wird von zwei konzentrischen Bögen orthogonal umschlossen. Die gesamte Sphaira 

��
883 Ein weiteres Beispiel für das augenfällige Spiel mit der Absenz und Präsenz von Schatten inner
halb und außerhalb des Paradieses zeigt das Triptychon ›Garten der Lüste‹ von Hieronymus Bosch 
(1490–1500), in welchem die Figuren ebenfalls nur außerhalb des Paradieses (hier: in der Hölle) einen 
Schatten werfen, während Paradies und Paradiesgarten schattenlos bleiben (vgl. Hieronymus Bosch: 
Garten der Lüste, Triptychon, ca. 1490–1500, Öl auf Eichenholz, Madrid, Museo del Prado).

6.2 Zum Osterfestkreis � 259



weist neben der zentralen Erdkugel zwei weitere Kreisbahnen auf. Zunächst schließt – 
versinnbildlicht durch einen sanft aufgetragenen Blauton – die Luft an. Die äußere 
Kreisbahn versammelt die Gestirne: Sie zeigt den Mond am linken unteren Bildrand, 
die Sonne am rechten, und dazwischen, entlang der Kreisbahn, sechs einzelne Sterne. 
Abschließend wird die Sphaira von einer schmalen, gelben Linie umrundet. Die bei
den konzentrischen Bögen umschließen lediglich die Erdkugel nicht aber die Sphaira 
orthogonal und kollidieren an vier Punkten (oben, unten und seitlich) mit der äußers
ten Kreisbahn. Sowohl die Erdkugel als auch die konzentrischen Bögen heben sich 
aufgrund ihrer erstaunlich räumlichen Darstellung von den sie umgebenden Kreis
bahnen ab. Eine besondere Plastizität wird der Erdkugel überdies durch den Schatten 
auf der rechten äußeren Erdhälfte verliehen. In der linken und rechten unteren Bild
ecke sind zwei Trägerfiguren (Atlanten) dargestellt, die mit rechtwinklig ausgebreite
ten Armen den Kosmos in ihren Händen halten. Während sich der linke Atlant im grü
nen Gewand den Betrachterinnen und Betrachtern zuwendet und diesen das Schöp
fungswerk in seinen Händen zu präsentieren scheint, erfüllt der rechte im roten Ge
wand allein eine stützende Funktion. Am rechten Bildrand der oberen Bildhälfte ist 
mit Bart und dunklem Haar Christus als Schöpfer (primum movens) dargestellt. Er 
beugt sich über die Sphaira und segnet sein Werk. Zeige- und Mittelfinger seiner rech
ten Hand sind über dem vom Kreuznimbus umschlossenen Haupt zum Segensgestus 
erhoben, während die Linke auf dem äußersten Kreis der Himmelskugel liegt. Inwie
fern seine Hand dort lediglich ruht oder Jesus als primum mobile die Himmelskörper 
dreht, ist nicht ersichtlich. Der Gottessohn trägt ein blasslilanes Gewand, das auf Hüft
höhe von einem Gürtel zusammengerafft wird, sowie einen Überwurf mit rotem Au
ßen- und gold-braunem Innenfutter. Der untere Mantelsaum Christi reicht über den 
rechten Bildrand hinaus. Am linken Bildrand der oberen Bildhälfte sind vier weitere 
Figuren dargestellt. Während die beiden oberen – zwei geflügelte Engel in einem ro
ten und einem blauen Gewand – mit vor dem Herzen verschränkten Handflächen an
dächtig beten, stemmen sich darunter, unmittelbar oberhalb der Himmelskugel, zwei 
flügellose Figuren in einem purpurnen und grünen Gewand mit erhobenen Armen 
und großem Kraftaufwand gegen die aus dem Bildhintergrund eindringende, schwarz 
ausgemalte Finsternis. Im satten Schwarz der oberen Bildhälfte sind die Umrisse und 
partiell die stilisierten Gesichtszüge von acht weiteren geflügelten Gestalten zu erken
nen. Die schwarze Farbe nimmt den gesamten Hintergrund der oberen Bildhälfte ein 
und zeigt sich auch seitlich der Sphaira in der unteren Bildhälfte.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind – zwischen den Gestirnen – Reste der ins 
Bildfeld eingetragenen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr les
bar.

260 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Referenztexte: Die Federzeichnung nimmt an sich zwar Bezug auf die biblische Schöp
fungsgeschichte, kann jedoch in der vorliegenden Darstellungsform nicht auf eine be
stimmte biblische oder außerbiblische Referenzquelle zurückgeführt werden.⁸⁸⁴

Ikonographische Tradition: Die vorliegende komplexe Darstellungsform kann auf 
keine spezifische Bildtradition zurückgeführt werden. In der Miniatur werden ver
schiedene Bildmotive und -elemente zu einer simultanen und multireferentiellen Dar
stellung der Schöpfung, göttlichen Vorsehung und der Heilstaten Gottes in der christli
chen Welt kombiniert.⁸⁸⁵ Hierfür orientiert sich der Miniator an verschiedenen Bildty
pen und -motiven, unter anderem dem Typus der Schöpfung beziehungsweise des 
Schöpfers, dem Motiv der Welt respektive des Weltalls oder dem der (Erd-)Kugel.⁸⁸⁶

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

Analyse und Interpretation: Die Miniatur der Segnung der Welt bildet zweifelsfrei 
einen exzeptionellen und bemerkenswerten künstlerischen Höhepunkt des Bilderzy
klus. Der Bildaufbau, die Kombination unterschiedlicher Bildmotive, die Details, die 
außergewöhnliche Räumlichkeit der Darstellung und das Motiv der drohenden Dun
kelheit mitsamt der schemenhaften Umrisse der gefallenen Engel⁸⁸⁷ heben die Feder
zeichnung nicht nur von den anderen Miniaturen des Gebetbuches, sondern ebenso 

��
884 Für die Referenzquellen einzelner Bildmotive wie bspw. Schöpfer oder Schöpfung siehe u.a. ��� 
��� M����� [u.a.], Schöpfer, Schöpfung (1972); zu Weltall und Weltbild siehe H��������, Weltall, 
Weltbild (1972); zum Bildmotiv der Erde siehe H��� [u.a.], Erde (1968); zur Kugel siehe G������, Kugel 
(1970).
885 Zur Gleichzeitigkeit von Schöpfung und Heilsplan in der Buchmalerei des Mittelalters siehe 
R���������, Gott (2006), S. 16–33.
886 Zur Ikonographie von Schöpfung und Schöpfer siehe V�� ��� M����� [u.a.], Schöpfer, Schöpfung 
(1972); W���, Das illuminierte Wort (2008), hier am Beispiel historisierter Initialen zur Genesis; 
W���, Geschichte und Weltordnung (2021), bes. S. 381–390 (hier überwiegend am Beispiel des Liber 
chronicarum); F�����, Doppelte Anfänge (2021), hier am Beispiel der Schöpfungsgeschichte im Stamm
heim-Missale; zur religiösen Vorstellung von der materiellen Schöpfung von Kosmos und Welt im Mit
telalter allgemein siehe G����, Gott und die Welt I, 2 (2014); zu Weltall und Weltbild siehe H��������, 
Weltall, Weltbild (1972); zu Darstellungen der Erde und (Erd-)Kugel siehe H��� [u.a.], Erde (1968); 
G������, Kugel (1970) sowie N���, Totengedächtnis (2012), bes. S. 307–311.
887 Dass die schwarz geflügelten Wesen als gefallene Engel aufgefasst werden können, wird mit dem 
auf das Bild folgenden Text augenscheinlich. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 217: Ich ermanen úch, 
lieben engel, des minneclichen krefftigen keres, so ir zü got tǎtent, damit ir verdientent stätikait und 
sicherhait in dem valle der bösen englen, das ir ainen ogenblick von im niemer me getůn mugent. Zur re
ligiösen Vorstellungswelt von Engeln und Dämonen im christlichen Mittelalter allgemein siehe G����, 
Gott und die Welt I, 3 (2016).

6.2 Zum Osterfestkreis � 261



von vergleichbaren weiteren Darstellungen der Schöpfung, des Schöpfers oder der 
Welt respektive (Erd-)Kugel außerhalb des Gebetbuches der Margaretha ab.⁸⁸⁸

Obgleich die Darstellung der einzelnen Kreisbahnen der Sphaira die Chronologie 
der Genesis aufgreift, nach welcher Gott sukzessive Erde, Himmelsgewölbe und Ge
stirne schuf,⁸⁸⁹ ist die Erdkugel nicht zum Zeitpunkt der Neuschöpfung dargestellt, 
sondern bereits besiedelt. In der Miniatur des Gebetbuches scheint nicht der Schaf
fungsprozess von zentraler Bedeutung zu sein, sondern das Heilswirken Gottes an den 
Menschen und der Welt, welches seinen Beginn mit der Schöpfung der Erde nimmt. 
Die Federzeichnung gibt nicht die Schöpfung als einen sukzessiven Prozess wieder, 
sondern ist vielmehr eine Simultandarstellung der Entstehung und Segnung der be
wohnten Welt zugleich beziehungsweise eine überzeitliche Darstellung der Heilstaten 
Gottes an der Welt, in deren Zentrum die Figur Christi steht. Dabei erscheint Christus 
in der Rolle Gottes als primum movens als derjenige, auf den alles, das (dargestellt) ist, 
zurückgeht. Indem gemeinsam mit dem Verweis auf die Schöpfung im Bild zugleich 
die fertige Welt präsentiert wird, spiegelt die überzeitliche Simultandarstellung nicht 
nur die Zeit als Ganzes, d.h. die Geschichte als Heilsgeschichte, die in ihrem Anfang 
auch bereits ihre Erfüllung am Ende der Zeiten vorsieht,⁸⁹⁰ sondern überdies die Syn
chronizität des Kirchenjahres, an dessen Festtagen die Heilsgeschichte jeweils sowohl 
entsprechend dem Festtagsereignis als auch in ihrer überzeitlichen Ganzheit mitge
dacht wird.⁸⁹¹

In der darstellenden Kunst der Renaissance übernimmt die von Atlanten gestützte 
Sphaira mit den eingetragenen Gestirnbahnen bisweilen das mittelalterliche Motiv 
des Glücksrades der Fortuna.⁸⁹² An diese motivgeschichtliche Bildtradition anknüp
fend erscheint Christus in der Miniatur nicht nur als primum movens, sondern ebenso 
als primum mobile, also als derjenige, der an der Sphaira als Symbol des Wechsels des 
Lebens, des Kreislaufs der Natur, des Aufstiegs und Falls des Menschen oder kurzum: 
an der Weltkugel als Symbol für das Vergehen der (menschlichen) Zeit dreht.⁸⁹³

Der von den gefallenen Engeln besetzten Dunkelheit eignet aufgrund der un
durchlässigen Deckkraft und räumlichen Ausdehnung der schwarzen Farbe eine ge

��
888 Vgl. Anm. 961.
889 Vgl. Gn 1, 1–18.
890 Vgl. R���������, Gott (2006), S. 27 (hier zur Gleichzeitigkeit von Schöpfung und Heilsplan im 
christlichen Geschichtsbild des Mittelalters am Beispiel ausgewählter Genesis-Initialen in der Buchma
lerei des Mittelalters).
891 Zu Konfigurationen der heilsgeschichtlichen Zeit siehe F�������, Konfigurationen der Zeit 
(2015). Dass vor allem Schöpfungsbilder in liturgischen Handschriften »oftmals den zirkulären Charak
ter des Kirchenjahres« ins Bild fassen, hat auch B���� F����� am Beispiel der Schöpfungsgeschichte 
im Stammheim-Missale betont. Vgl. F�����, Doppelte Anfänge (2021), S. 224 f.
892 Vgl. G������, Kugel (1970), Sp. 699. Zur Ikonographie der Fortuna sowie dem Glücksrad siehe 
R����� [u.a.], Fortuna (1970), Sp. 53 f. sowie P�������, Rad (1971).
893 Zur Bedeutung des Rades siehe P�������, Rad (1971).

262 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



wisse Bedrohlichkeit. Sie symbolisiert die Gefährdung der Welt, über welche die Fins
ternis hereinzubrechen droht. Dass es sich dabei nicht um eine imaginierte, geistige, 
sondern um eine reelle, physisch greifbare Bedrohung handelt, demonstrieren die bei
den flügellosen Figuren in der oberen Bildhälfte, die sich mit einem erheblichen kör
perlichen Kraftaufwand gegen die Dunkelheit stemmen. Durch diese (ab)stützende 
Funktion erinnert das Figurenpaar an die Atlanten in der unteren Bildhälfte. Wäh
rend diese den Kosmos (das Diesseits) tragen, stützt das obere flügellose Figurenpaar 
die dämonenbesetzte Finsternis, das nicht darstellbare Jenseits. Dass die Dunkelheit 
mitsamt den schemenhaft dargestellten gefallenen Engeln nicht über die Erde herein
bricht, ist nicht allein der körperlichen Anstrengungen der beiden flügellosen Figuren 
zu verdanken, sondern auch auf die Bemühungen der andächtig betenden Engel zu
rückzuführen. Die vier Figuren dürfen sinnbildlich für die Kraft der körperlichen und 
geistigen Übung gedeutet werden und symbolisieren die Notwendigkeit ihrer gemein
samen, konsequenten Ausführung.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Miniatur ist in die 
Textkompilation zur Quadragesima (S. 140–433) integriert, die sich aus fünf Textab
schnitten zusammensetzt.⁸⁹⁴ Sie geht dort ferner dem dritten Abschnitt voraus, der – 
nach seinem Incipit – als Der ewig Ursprung (S. 215–327) bezeichnet wird.⁸⁹⁵ Beim Text 
des ewigen Ursprungs handelt es sich um einen mystischen Text, der die Schöpfung 
als Emanation Gottes auffasst und die unio erbittet. Die auf die einzelnen Wochentage 
der Karwoche verteilten Mahnungen mit inserierten Bitten umfassen mehr als 100 
Seiten (S. 215–327) und memorieren verschiedene Ereignisse der Heilsgeschichte von 
der Schöpfung bis zum Jüngsten Gericht, an welche zwei Schlussgebete angehängt 
sind. Um die Darstellung mit dem Beginn des zugehörigen Textabschnittes auf einer 
Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite eineinhalb Zeilen 
freigelassen.

Darüber, dass der Text des ewigen Ursprungs an den Wochentagen der letzten 
Fastenwoche von Palmsonntag bis Karsamstag betrachtet werden soll, gibt ein – von 
einer anderen als der Haupthand ergänzter – Nachtrag oberhalb des Incipits Auf
schluss.⁸⁹⁶ Dieser ragt über den Schriftspiegel hinaus und ist daher vermutlich nicht 
von Beginn an eingeplant gewesen, wahrscheinlich aber auch nicht viel später ent

��
894 Zu den Textabschnitten der Quadragesima siehe II, 4.3.2.1.
895 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 247. Ein Eintrag im Handschriftencensus oder Verfasser
lexikon liegt nicht vor. Zum Sinn, dem Zweck und der Funktion der alttestamentlichen Bildfolge siehe 
II, 7.2.
896 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 215: am suntag fach an dise vermanungen und durch die 
wuchen von ain tag zum anderen, wie here nach statt.

6.2 Zum Osterfestkreis � 263



standen.⁸⁹⁷ Die nachträgliche Ergänzung ist insbesondere deshalb bedeutsam, weil ih
re Position die Strategie fortführt, Text und Bild weiterhin gesamthaft auf einer Dop
pelseite unterzubringen. Denn die freigelassenen Zeilen auf der dem Bild vorausge
henden Rectoseite hätten an sich genug Platz für den Nachtrag geboten.

Weiterhin hebt sich Der ewig Ursprung durch eine siebenzeilige E-Feldinitiale in 
Blattgold mit Filigranornamenten und Blüten augenscheinlich von den vorherigen 
Texten des Gebetbuches ab. Auch die im Verlauf des Textes sukzessive durchlaufenen 
Tage der Karwoche werden jeweils durch eine Rubrik und eine schmuckvolle mehrzei
lige Feldinitiale oder eine historisierte Initiale kenntlich gemacht.⁸⁹⁸ Über den Text des 
ewigen Ursprungs hinaus enthält das Gebetbuch keine weiteren derartigen Schmuck
initialen.

In den an den einzelnen Tagen der Karwoche zu betrachtenden Mahnungen und 
Bitten werden verschiedene Ereignisse der Heilsgeschichte von der Schöpfung bis 
zum Jüngsten Gericht in einzelnen Themenblöcken memoriert (S. 215–327). Der narra
tive Text der Mahnungen ist dabei insofern von der biblisch-historischen Handlung 
der Karwoche losgelöst, als er einen Abriss der gesamten Heilsgeschichte nach The
menblöcken geordnet wiedergibt und nicht das entsprechende biblisch-historische Ta
gesgeschehen der Karwoche ins Zentrum stellt. Das bedeutet, die Mahnungen rufen 
die einzelnen Stationen der Heilsgeschichte nicht dem jeweiligen Tagesthema der Kar
woche entsprechend in Erinnerung, sondern fassen sie in Themenblöcken zusam
men:⁸⁹⁹

Palmsonntag:
(S. ���–���)

Schöpfung der Welt, Beginn der Heilsgeschichte und Kindheit Jesu 
(Menschwerdung und Geburt Christi, Namensgebung, Anbetung des 
Kindes, Darbringung Jesu im Tempel, Flucht nach Ägypten, der zwölf
jährige Jesu im Tempel) 

Montag der Karwoche:
(S. ���–���)

Leben Jesu (Worte, Taten und Gebete Jesu, Taufe, Versuchung, Lehren 
und Predigten Jesu, Berufung der Jünger, verschiedene [Wunder-]Taten 
und Tugenden Jesu)

Dienstag der Karwoche:
(S. ���–���)

Verfolgung bis Gefangennahme Jesu (Sorgen und Ängste Jesu während 
der Ereignisse der Karwoche)

��
897 In Anbetracht der Höhe des Schriftspiegels befindet sich der Nachtrag zwar noch innerhalb der 
üblichen Begrenzungen, jedoch reicht er deutlich über die reguläre Breite hinaus. Möglicherweise 
wurde der Nachtrag von Margaretha von Kappel selbst oder der späteren Besitzerin des Gebetbuches, 
Margarethe Ehinger, geborene Neithart, angefertigt. Er scheint jedoch auf den ersten Blick weder mit 
dem Margarethe Neithart zugeschriebenen Besitzeintrag auf S. 628 noch mit den Nachträgen auf den 
Seiten 605–623 übereinzustimmen, weshalb es sich hier tatsächlich um einen Nachtrag von Margare
tha von Kappel selbst handeln könnte.
898 Zu den Initialen siehe II, 6.5.
899 Zum appellativen Charakter der im Gebetbuch enthaltenen Mahnungen und der Funktion des 
Texttyps siehe II, 4.1.3.

264 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Mittwoch der Karwoche:
(S. ���–���)

Abführung, Verhör, Verspottung Jesu, Verleugnung durch Petrus und 
Verurteilung Jesu durch Pilatus 

Donnerstag der Karwoche:
(S. ���–���)

Spottgewand, Martyrium und Kreuzigung Christi 

Freitag der Karwoche:
(S. ���–���)

Christus am Kreuz (vom Mitleiden Mariens bis zum Kreuztod Jesu)

Samstag der Karwoche:
(S. ���–���)

Opfertod am Kreuz, Wunden Christi, Kreuzabnahme, Grablegung, Auf
erstehung, Erscheinungen Jesu, Himmelfahrt Christi, Aussendung des 
Heiligen Geistes, Jüngstes Gericht

Der Schwerpunkt der Mahnungen und Bitten liegt auf dem Lebens- und Leidensweg 
Christi, der jedoch als Teil der Heilsgeschichte in diese eingefasst ist.

Die Perspektive der Mahnungen ist die eines Sprecher-Ich, das zunächst die Engel 
Gottes, dann Christus in der ersten Person Singular dazu auffordert, sich an das ent
sprechende, ihnen zuteilgewordene Ereignis zu erinnern, um die zuvor vergegenwär
tigte Heilstat oder Leidenserfahrung in der Jetztzeit für die Betenden erneut heilswirk
sam werden zu lassen und nutzbar zu machen.⁹⁰⁰ Dabei sollen die Rezipierenden die 
Schöpfungsgeschichte durch die Augen der Engel Gottes⁹⁰¹ und die christologische 
Heilsgeschichte durch die Augen Christi erleben und schließlich mit Christus mitlei
den. Die Andacht richtet sich hier maßgeblich an den Mittlerfiguren aus, welche die 
entsprechenden, im Text referierten Ereignisse (Schöpfung sowie Lebens- und Lei
densweg Jesu) ›am eigenen Leib‹ erfahren haben. Ihre Erinnerung und Erfahrung sol
len die Rezipierenden betrachten und emotional daran teilhaben, um dadurch selbst 
das größte Heil, die unio mystica, zu erlangen.⁹⁰² Das zentrale Anliegen des Textes be
steht darin, den Rezipientinnen und Rezipienten die Heilsgeschichte durch die Augen 
derjenigen zu vergegenwärtigen, welchen die göttliche Handlung selbst zuteilgewor
den ist, und sie zur compassio, dem Mitleiden der Betenden mit Christus, anzuregen. 
Zu diesem Zweck wird in den Textpassagen wiederholt in einem mitunter schauder
haften Detailreichtum von der Grausamkeit des Leidens Jesu berichtet:

Ich ermanen dich, herre, der bitterkait und des smertzen, so du hettest, do die witi des crútzes 
usser dinen ǎdren gezogen ward, und die hut under dinen úchsen brach, und sich din flaisch von 
dem gebain loste, und sich die gelider ledgoten, und din ǎdren zersprungen, do dir der nagel ward 
in geslagen […] Ich ermanen dich, herre, der bitterkait, so du hettest, do dir die füss würden nitsich 
gezogen und sich da die wunden gentzlich uff tǎten und dine rippe und dine gelider scharreten, das 
du wärt an ze sehen als ain geschúch, du do wärd die aller schönst forme úber aller menschen 
kind; won alle dine gelider würden da usser enander gezogen, das man sy möchte gezellet han […] 
Ich ermanen dich, herre, der bitterkait und des smertzen, so du hettest, do dir ain stumpffer nagel 

��
900 Vgl. K�������/L��������, Ars memorativa (2020), S. 206; auch bei L�����, Gebetbuch und Gebär
de (1996), S. 27.
901 In diesem Zusammenhang dürfen die schemenhaft dargestellten schwarz geflügelten Wesen im 
Bild rückwirkend eindeutig als gefallene Engel aufgefasst werden (vgl. Anm. 962).
902 Vgl. hierzu auch K�������/L��������, Ars memorativa (2020), bes. S. 209.

6.2 Zum Osterfestkreis � 265



ward geslagen dür die zwen dick füsse, da von ainem ieclichen hamerschlag din hirni erfúllet ward 
und das aller din lib erzitrote, und din rugge der krachete, und das der nagel also grǒß was, das 
sich die füsse slitzen, und das daz flaisch und die adren důr brachen, und das dir der nagel die hut 
und das flaisch stiess důr das holtz, das es ainet halb in stúken möchte sin gevallen. […] Ich 
ermanen dich, herre, der zerzerung aller diner adren, von dinem hopt, von dinem hertzen, von 
dinen henden, von dinen füssen und von allen dinen gelidern. Ich ermanen dich, herre, das du also 
vast gespannen würd úber das crútz, daz du weder hand noch füss gerúren mochtest und das man 
wol alle dine glider gezellet hetti. Und was enkain glid, es würdi verseret und verwundet, untz uff 
den tod dürch minen willen. (S. 290–292)

Derartige schauderhafte Schilderungen sollen die Rezipierenden dazu anhalten, das 
Leiden und die Schmerzen Christi nicht nur zu vergegenwärtigen, sondern durch 
Christus selbst zu erleben. Erst wenn die Rezipientinnen und Rezipienten die Ereignis
se sowohl vergegenwärtigen als auch empathisch an ihnen partizipieren, erfüllen sie 
»das Gebot, Christi Opfer zu würdigen, und damit auch die notwendige Prämisse der 
eigenen Errettung«.⁹⁰³ Den Nutzen, welchen die Rezipierenden aus der empathischen 
Partizipation am Leiden Christi ziehen, stellt der Text des ewigen Ursprungs selbst he
raus: Min herre, gib mir, das ich dir also krefteclichen mitlide, das och du mir mitlidist 
an der stund, so ich sin aller nottürftigost bin (S. 298).

In diesem Sinne knüpfen die zwischen die Mahnungen inserierten Bitten an die 
memorierten Handlungen an und beziehen das thematisierte Ereignis auf die Gegen
wart der Rezipierenden:

Ich ermanen dich der minneclichen andächtigen gebettes, so du ie getät in menschlicher natur, und 
aller der lieplichen naigunge, so du dich mit hertzen oder mit lib ie genaigtost zü dinem vatter, und 
dür alles des gebettes willen, so zü dir ie beschach, das dinem götlichen hertzen geneme was. So 
bitt ich dich, das du mit dem allem sament für mich bittest an der stund, so ich númen bitten kan 
noch mag. (S. 234)

Ich ermanen dich, herre, daz dich hungret und türst nach menschlicher natur, da du spistest alle 
creaturen, vernúnfftig und unvernúnfftig, liplich und gaistlich, und das du den figbom verflúchtest, 
do du nit frucht an im fúnde, do dich hungrete; und bitten dich, min herre, das du minen hunger 
erfúllist mit der genuchtsami diner grundlosen güti nu und an minem end. (S. 235)

Ich ermanen dich, herre, das es och was der zit, so sich alle berhaftige ding richtent gegen dem 
frölichen blügenden zit des sumers, da müste din blügendi natur verderben. Ich bitt dich, min 
herre, das du min blüyendi natur verderbist an allen úntugenden und mach mich blüyent und 
berhafft an allen tugenden. (S. 300 f.)

Die Bitten verdeutlichen den Wunsch nach einer positiven Auswirkung des in der vor
herigen Mahnung erinnerten Ereignisses auf das eigene Leben beziehungsweise nach 
der Wiederholung der Heilstat in der Gegenwart der Rezipierenden. Wie Christus 
einst in seiner menschlichen Natur gebetet hat, möge er in der Stunde der Not auch 

��
903 Ebd., S. 209. Hier am Beispiel eines Textes aus dem lyrischen Œuvre Heinrich Laufenbergs 
(Gedenk, maria, maget vin, WKL 713).

266 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



für die Rezipientinnen und Rezipienten beten; wie Christus einst alle Geschöpfe ge
speist hat, möge er nun und an ihrem Ende auch den Hunger der Bittenden stillen 
und sie ebenso von allen Untugenden befreien, wie Christus selbst von ihnen befreit 
ist.

Auf die letzten Mahnungen und Bitten zum Samstag der Karwoche folgen zwei 
Schlussgebete, eines an Gott den Schöpfer, eines an Christus gerichtet, in welchen ein 
letztes Mal die Schöpfung der Welt und die Heilstaten Gottes an der Welt gepriesen 
und Gottes Beistand sowie seine Gnade erbeten werden.

Die Linearität des Textes, in welchem die Heilsgeschichte von der Schöpfung bis 
zum Jüngsten Gericht mit dem Schwerpunkt auf dem Leben und Leiden Jesu an den 
Wochentagen von Palmsonntag bis Karsamstag chronologisch durchlaufen wird, wird 
im Bild in eine überzeitliche Darstellung der Heilstaten Gottes an der Welt überführt. 
Während in den vorausgehenden Texten und Bildern der Quadragesima die Notwen
digkeit der Bußzeit aufgrund des Sündenfalls und Verlustes des Paradieses im Zen
trum steht, wird im Text und im Bild zum ewigen Ursprung nun das Heilswirken Got
tes an den Menschen durch Christus (visuell) vergegenwärtigt und vorausgewiesen. 
Das Bild gibt dabei eine Vorschau auf den Inhalt des ›Ewigen Ursprungs‹, der mit dem 
Schöpfungsbericht einsetzt, und ist Ausdruck des Heilswirkens Gottes an den Men
schen durch Christus. Der christologische Schwerpunkt des Textes wird im Bild er
sichtlich, das Christus in der Rolle Gottes als primum movens beziehungsweise primum 
mobile ins Zentrum stellt. Als solcher segnet der Gottessohn die besiedelte Welt und 
erscheint zugleich als ihr Schöpfer und Lenker sowie als Verkörperung der Heilstaten 
Gottes. Insofern die Miniatur nicht die Schöpfung der Welt, sondern die Heilstaten 
Gottes an der Welt visuell vergegenwärtigt und dabei die Figur Christi ins Zentrum 
stellt, steht die Darstellung hier bereits deshalb in der Abfolge rechtmäßig nach den 
Miniaturen ›Sündenfall‹ (S. 139) und ›Vertreibung aus dem Paradies‹ (S. 161), weil erst 
in Christus der alte Adam überwunden und neu erstanden ist, um die Menschheit 
durch den Opfertod von der Erbsünde zu befreien und den göttlichen Heilsplan zu er
füllen.⁹⁰⁴

Im Zusammenhang mit dem auf sie folgenden Text macht die überzeitliche Dar
stellung deutlich, dass die Heilstaten Gottes als göttliche Vorsehung zwar bereits im 
Ursprung der Welt angelegt und von Beginn an vorgesehen sind, die Ordnung jedoch 
von der im Bild visuell vergegenwärtigten Finsternis sowie den gefallenen Engeln be
droht wird und der Mensch daher dazu aufgefordert ist, durch körperliche und geisti
ge Übung selbst seinen Beitrag für die Bewahrung der Ordnung zu leisten. Ebenso wie 
die vorherigen Bilder ›Sündenfall‹ (S. 139) und ›Vertreibung aus dem Paradies‹ (S. 161) 
vergegenwärtigt auch die dritte alttestamentliche Federzeichnung die Notwendigkeit 
der Buße, Reinigung und stetigen geistigen sowie körperlichen Übung während der 
Quadragesima und darüber hinaus. Zugleich rückt das Bild Jesus Christus in den Fo

��
904 Siehe hierzu auch II, 7.2.

6.2 Zum Osterfestkreis � 267



kus, dessen Passion und Opfertod in den folgenden Texten und Bildern des Gebetbu
ches nun ausführlich thematisiert werden.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion ist die ganzseitige 
Miniatur den Titelbildern mit einer strukturierenden Funktion zuzuordnen. Sie ist 
dem auf sie folgenden Textabschnitt auf einer Doppelseite einleitend vorangestellt 
und gibt eine Vorschau auf dessen Inhalt. Dabei macht das Bild den Beginn eines neu
en Textabschnitts im Gebetbuch kenntlich und nimmt so eine Gliederung der Text
kompilation vor. Durch die freigelassenen Textzeilen auf der dem Bild vorausgehen
den Rectoseite wird die strukturierende Titelbildfunktion zusätzlich bekräftigt.

6.2.4 Einzug in Jerusalem

Die Miniatur (S. 332, siehe Abb. 25) zeigt den Einzug Jesu in Jerusalem und markiert 
den Auftakt zur Karwoche.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 130 mm × 82 mm (H × B) und nimmt 
den gesamten Schriftraum der Versoseite ein. Sie geht dem fünften und letzten Text
abschnitt innerhalb der Textkompilation zur Quadragesima (S. 333–433) voraus, der 
mit einer Mahnung zum Einzug Jesu in Jerusalem am Palmsonntag einsetzt. Text und 
Bild sind auf einer Doppelseite untergebracht.

Bildbeschreibung: Die Federzeichnung zeigt Christus rittlings und barfuß auf einer 
(gemäß dem biblischen Text) Eselin sitzend. Der Gottessohn trägt ein schmuckloses, 
gräuliches Gewand, einen Bart und den charakteristischen Kreuznimbus. Die Szenerie 
ist nach rechts gerichtet. Christus reitet dem geöffneten Torbogen des Stadttors am 
rechten Bildrand entgegen und blickt zur Turmspitze hinauf. Die vedutenhafte Turm
architektur des Stadttors nimmt beinahe die gesamte Höhe des Bildraumes ein. Sie 
schließt knapp unterhalb des oberen Bildrands mit einer Zinne aus zwei Häusern so
wie einem weiteren Turm ab. Im offenen Torbogen sind zwei Figuren in einem blauen 
und purpurnen Gewand dargestellt, die zu dem einreitenden Gottessohn aufschauen. 
Die rechte Figur breitet einen roten Mantel zu den Füßen der Eselin auf dem Boden 
aus. Das Reittier ist in der Bewegung dargestellt und tritt mit dem linken Vorderbein 
auf den ausgebreiteten Stoff. Der Kopf der Eselin ist zu dem roten Stoff herabgesun
ken. Links neben dem Turm steht ein Baum, in dessen Krone, auf der Höhe der Zinne, 
eine Figur (Zachäus) in blauen Beinkleidern und einem purpurnen Obergewand den 
Einzug Christi von oben verfolgt. Jesu linker Arm, der nach der ikonographischen 
Bildtradition üblicherweise die Zügel hält, ist nicht dargestellt. Sein rechter Arm ist 
vor dem Körper erhoben. Die Finger formen auf Kopfhöhe einen Segensgestus: Zeige- 
und Mittelfinger sind ausgestreckt, die restlichen angewinkelt. Die Zeichnung seiner 
Gliedmaßen mutet merkwürdig an, denn die Hand Christi wurde korrigiert und der 

268 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Fehler nur oberflächlich übermalt. Die Umrisse des Arms sowie der Hand sind in dop
pelter Ausführung vorhanden. Der ursprüngliche Malversuch ist nach wie vor sicht
bar. Der Segensgestus Jesu war zunächst auf das Stadttor gerichtet und wurde nach
träglich dahingehend korrigiert, dass er nach der Revision nun nach oben deutet und 
auf die Figur des Zachäus in der Baumkrone weist. Der Gestus und seine offensichtli
che Korrektur lenken den Blick der Betrachtenden gezielt auf Zachäus und heben sei
ne Bedeutung innerhalb der Bilderzählung hervor. Am linken Bildrand befinden sich 
fünf weitere Figuren, die das Geschehen am Stadttor dicht zusammengedrängt verfol
gen. Von dreien der fünf Figuren sind lediglich die Köpfe, von den beiden vordersten 
auch die in Skapuliere gekleideten Körper zu erkennen. Die Figur in der vorderen Rei
he rechts außen hat ihren linken Arm vor der Brust erhoben. Die Finger formen einen 
nicht eindeutig zu bestimmenden Gestus, der womöglich ein Begrüßungsgestus sein 
soll. Den Bildhintergrund ziert erneut ein See- und Bergpanorama. Auf der Wasser
oberfläche des Sees sind überdies die Umrisse eines Bootes zu erkennen. Am Seeufer 
befindet sich ein weißer Turm mit einem roten Spitzdach. Am linken Bildrand, unmit
telbar hinter der Menschenmenge, zeigt sich ein weiteres Gebirge in der Art einer be
grünten Klippe. Auf der grünen Wiese des Bildvordergrundes sind stilisierte Pflanzen 
und Zweige zu erkennen.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen, über
malten Malanweisung zu erkennen. Lesbar ist allein der letzte Teil: <…a fine>.⁹⁰⁵

Referenztexte: Die biblische Textgrundlage für bildliche Darstellungen des Einzugs 
Jesu in Jerusalem findet sich in unterschiedlicher Ausführlichkeit in allen vier Evange
lien des Neuen Testaments.⁹⁰⁶ Darüber hinaus gelten das Buch des Propheten Zacha
rias 9, 9, die Palmsonntagsliturgie sowie das apokryphe Evangelium Nicodemi als Re
ferenzquelle.⁹⁰⁷

Ikonographische Tradition: Die Miniatur repräsentiert – bis auf die im folgenden 
angeführten Details – den frühchristlichen, hellenistisch-abendländischen Bildtypus 
des Einzugs in Jerusalem.⁹⁰⁸ Dieser zeigt den Gottessohn rittlings und nach rechts ge
richtet auf einer Eselin, während Zachäus das Geschehen zumeist von einem Baum 

��
905 R����� C������ liest hier: …asine (vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254). Der von C������ 
als s erkannte Buchstabe stellt jedoch ein f dar: <…a fine>.
906 Vgl. Mt 21, 1–11; Mc 11, 1–10; Lc 19, 1–10 und 19, 28–40; Io 12, 12–19.
907 Vgl. L������� P���� [u.a.], Einzug in Jerusalem (1968), Sp. 593.
908 Vgl. ��� W��������/W����, Einzug in Jerusalem (1958), Sp. 1043 sowie L������� P���� [u.a.], Ein
zug in Jerusalem (1968). Zum konventionellen Bildtypus und Abweichungen davon siehe auch 
H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 218, dort Abb. 288. Zur Ikonographie des Einzugs in Je
rusalem (hier in französischsprachigen Handschriften des Rationale Divinorum officiorum des Duran

6.2 Zum Osterfestkreis � 269



aus beobachtet.⁹⁰⁹ Mit dem byzantinischen Einfluss wird die Szenerie zunehmend von 
Zuschauern begleitet und das Stadttor oder die Stadtmauer akzentuiert.⁹¹⁰ In der Re
gel wird Christus – im Unterschied zur Miniatur des Gebetbuches – bartlos und ohne 
Kreuznimbus dargestellt.⁹¹¹

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

Analyse und Interpretation: Durch die Figur des Zachäus in der Baumkrone, wel
cher insbesondere in der frühchristlichen Kunst regelmäßig in der Bildtradition des 
Einzugs Jesu in Jerusalem erscheint, werden in dem durch die Miniatur des Gebetbu
ches repräsentierten Bildtypus im Grunde genommen zwei unterschiedliche Ereignis
se dargestellt, nämlich: der Einzug Christi in Jerusalem und die vorgängige Ankunft 
Christi in Jericho.⁹¹² Die Zachäus-Erzählung ist Teil des allein im Lukasevangelium 
überlieferten lukanischen Sonderguts. Sie steht sinnbildlich für den bekehrten Sün
der, dessen Leben sich durch die Begegnung mit dem Gottessohn positiv verändert.⁹¹³
Während die Zachäus-Szene im Frühchristentum zunächst häufig nachweisbar ist, 
wird sie in mittelalterlichen Darstellungen des Einzugs in Jerusalem immer selte
ner.⁹¹⁴ Mit dem Zachäus-Motiv im Bild des Einzugs Jesu in Jerusalem rückt – zusätz
lich zum Palmsonntagsgeschehen – die Erzählung des bekehrten Sünders in den Vor
dergrund, und Zachäus wird als die biblische Identifikationsfigur vergegenwärtigt, 
die die Rezipierenden daran erinnert, dass sich auch der Sünder zu Gott bekehren 

��
dus) und Bildern des Einzugs in Jerusalem als ›Memory of Liturgical Processions‹ siehe N���������, 
Body to image (2020). Neuere Forschung zum Bildmotiv des Einzugs in Jerusalem am Beispiel zweier 
um 1400 entstandener Embriachi-Tafeln bietet S����, New contexts (2019).
909 Vgl. L������� P���� [u.a.], Einzug in Jerusalem (1968), Sp. 594 sowie ��� W��������/W����, Ein
zug in Jerusalem (1958), Sp. 1043.
910 Vgl. L������� P���� [u.a.], Einzug in Jerusalem (1968), Sp. 594.
911 Vgl. ��� W��������/W����, Einzug in Jerusalem (1958), Sp. 1043.
912 Vgl. Lc 19, 1–10. Zu den Bildtypen ›Ankunft Christi in Jericho‹ und ›Einzug Christi in Jerusalem‹ 
siehe H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 165 f. und S. 219 (Abb. siehe Bd. 2, S. 55, 102).
913 Im Lukasevangelium wird berichtet, wie Zachäus, der oberste Zollpächter Jerichos, aufgrund sei
ner kleinen Gestalt auf einen Baum klettert, um den einreitenden Jesus besser sehen zu können. Die
ser nennt ihn beim Namen und kehrt – zum Unmut der Menge – ins Haus des Sünders ein. Zachäus 
ändert daraufhin seine Gesinnung und will die Hälfte seines Vermögens den Armen übergeben sowie 
Wucherzinsen vielfach zurückzahlen, worauf ihm Jesus antwortet. Lc 19, 9 f.: Quia hodie salus domui 
huic facta est eo quod et ipse filius sit Abrahae. Venit enim Filius hominis quaerere et salvum facere 
quod perierat. (EU, Lk 19, 9 f.: Heute ist diesem Haus Heil geschenkt worden, weil auch dieser Mann 
ein Sohn Abrahams ist. Denn der Menschensohn ist gekommen, um zu suchen und zu retten, was ver
loren ist.).
914 Vgl. L������� P���� [u.a.], Einzug in Jerusalem(1968), Sp. 594.

270 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



kann. Folglich muss der Übernahme des Motivs in der vorliegenden Miniatur des Ge
betbuches per se eine besondere Bedeutung beigemessen werden.⁹¹⁵

Die für den Palmsonntag namensgebenden und in der ikonographischen Traditi
on des Einzugs in Jerusalem seit frühchristlicher Zeit verankerten Palmzweige respek
tive die Zweige und Blätter, die das Volk dem Gottessohn nach dem Johannes-, Mat
thäus- und Markusevangelium (sowie nach dem die Miniatur umgebenden textuellen 
Kontext) entgegenbringt oder auf dem Weg ausbreitet, fehlen in der Miniatur des Ge
betbuches.⁹¹⁶ Die stilisierten Pflanzen im Bildvordergrund können weder als Blätter, 
Zweige noch Palmzweige identifiziert werden. Jedoch weisen die Blätter der Baumkro
ne durchaus Ähnlichkeiten mit dem in der Bibel erwähnten Maulbeerfeigenbaum 
(sycomorus) des Lukasevangeliums auf.⁹¹⁷ Diese Ähnlichkeit ist augenfällig, da allein 
der hier vorliegende Baum diese spezielle Blattform aufweist, während die weiteren 
im Bilderzyklus des Gebetbuches dargestellten Bäume andere Blattformen zeigen.⁹¹⁸
Es darf davon ausgegangen werden, dass das Zachäus-Motiv hier absichtlich mitsamt 
dem biblischen, dem Bildtypus entsprechendem sycamorus übernommen wurde.

Die vedutenhafte, zeitgenössische Architektur des Stadtturms sowie das See- und 
Bergpanorama können jeweils als Reminiszenz an das Erscheinungsbild der spätmit
telalterlichen Seestadt Konstanz gelten. Ähnliche vedutenhafte Stadttürme kommen 
beispielsweise auch in der Richental-Chronik des Konstanzer Konzils (um 1465) sowie 
der eidgenössischen Chronik des Luzerners Diebold Schilling (1511–1513) zum Einsatz, 
um das zeitgenössische Konstanz darzustellen.⁹¹⁹

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Feder
zeichnung geht dem fünften und letzten Textabschnitt (S. 333–433) innerhalb der Text
kompilation zur Quadragesima (S. 140–443) voraus. Dieser setzt sich aus Mahnungen, 

��
915 Zur Bedeutung des Zachäus-Motivs innerhalb des Gebetbuches der Margaretha von Kappel siehe 
den Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text‹.
916 Zwei Darstellungen des Einzugs in Jerusalem, in welchen beide Motive vereint werden, das Za
chäus-Motiv und das der abgeschnittenen Palmzweige, bespricht J������ H�������� im ikonographi
schen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Begerin. Vgl. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 
(2015), S. 219, dort Abb. 288 und Bd. 2, S. 102.
917 Vgl. Lc 19, 4. Zum Bildmotiv des Zachäus im Maulbeerfeigenbaum siehe H��������/P�����, Ur
sula Begerin 1 (2015), S. 165 f., Abb. Bd. 2, S. 55.
918 Vgl. die Bäume in den Miniaturen ›Die Bußpredigt Johannes des Täufers‹ (S. 66), ›Taufe Jesu‹ 
(S. 136), ›Sündenfall‹ (S. 139), ›Vertreibung aus dem Paradies‹ (S. 161) und ›St. Stephan in Konstanz – 
Einsegnung der ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594).
919 Vgl. (beispielhaft) Ulrich Richental, Chronik des Konzils zu Konstanz: Konstanz, Rosgartenmu
seum, Hs. 1, fol. 73v, 74r, 93v, 94r, Abb. im Faksimile: Ulrich Richental, Chronik des Konzils, bearb. 
K������� (2013), sowie Luzern, Korporation Luzern (Depositum in der Zentral- und Hochschulbiblio
thek Luzern), S 23 fol., S. 86 und S. 443. Zum Vorgang der Transponierung der Heilsgeschichte durch 
die vedutenhafte, zeitgenössische Architektur des Stadtturms als Reminiszenz an das spätmittelalterli
che Konstanz siehe II, 7.1.

6.2 Zum Osterfestkreis � 271



Betrachtungen und Gebeten für die einzelnen Tage der Karwoche zusammen, in wel
che vereinzelt weitere Texte integriert sind.⁹²⁰ Der Zyklus beginnt mit einer narrati
ven Mahnung und einem Gebet zum Palmsonntag (S. 333–339), welche beide den Ein
zug Jesu in Jerusalem thematisieren. Die Miniatur ›Einzug Jesu in Jerusalem‹ geht dem 
Beginn des gleichnamigen Textabschnitts voraus, sodass Bild und Text gemeinsam auf 
einer Doppelseite untergebracht sind.

Um das inhaltlich-thematische Verhältnis des Bildes zu den umliegenden Texten 
zu klären, gilt es im Folgenden zunächst die zyklische Struktur und den Inhalt der drei 
Textabschnitte der Quadragesima zu beleuchten, in denen allen wiederholt die Kar
woche durchlaufen wird. Dazu zählen, in der Reihenfolge ihres Erscheinens, Der ewig 
Ursprung mitsamt der angehängten Schlussgebete (S. 215–327),⁹²¹ die ›Ritterschaft Jesu 
Christi‹ (S. 327–331)⁹²² sowie der bereits erwähnte Zyklus von Mahnungen, Betrachtun
gen und Gebeten für die einzelnen Tage der Karwoche (S. 333–433).⁹²³ Die Abfolge der 
Texte aufgreifend, wird das Verhältnis der Miniatur zum Text der ihr vorausgehenden 
›Ritterschaft Jesu‹ analysiert. Anschließend werden das Verhältnis des Bildes zu dem 
auf es folgenden Textabschnitt diskutiert und Verknüpfungen zwischen den Texten 
aufgezeigt.

Die zyklische Struktur der drei Textabschnitte, die nacheinander wiederholt die 
Karwoche durchlaufen, nimmt ihren Anfang mit einem mystischen Text, dem ewigen 
Ursprung (S. 215–327).⁹²⁴ Dieser beinhaltet Mahnungen mit inserierten Bitten zu ver
schiedenen Ereignissen der Heilsgeschichte von der Schöpfung bis zum Jüngsten Ge
richt sowie zwei Schlussgebete. Diese sollen, verteilt auf die Wochentage der Karwo
che, sukzessive betrachtet werden und thematisieren verschiedene Ereignisse der 
Heilsgeschichte von der Schöpfung bis zum jüngsten Gericht – unabhängig von der ei
gentlichen biblischen Handlung der Karwoche – in sieben Themenblöcken.⁹²⁵ Die auf
einander aufbauenden, narrativen Mahnungen sind von der biblisch-historischen 
Handlung der Karwoche losgelöst, da sie einen Abriss der gesamten Heilsgeschichte 

��
920 Siehe hierzu II, 4.3.2.1.
921 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 215–327: Incipit: Ewiger ursprung alles gúttes, ich loben 
dich; Explicit: Also beger ich diner gnaden, das du min súndiges hertze uss der vinsternus böser gedenck 
und böser fürsatzes also laiten wöllest, das ich wirdig werde dines ewigen götlichen antlúts eweclich ze 
schowen. Amen!
922 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 327–331: Incipit: Diss ist die ritterschafft unsers herren, die 
sol man an vahen in der karwochen uff den balm tag; Explicit: Trag in dinem hertzen ainen minneclichen 
fan, wann du hast ritterlich die siben hopt súnden úberwunden und bist in der ritterschafft und 
bruderschafft Ihesu Christi. Amen!
923 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 333–433: Incipit: An dem balmstag so sprich disz gebett und 
vermanug; Explicit: empfilch ich dir alles das, das mir liplich und gaistlich nottürfftig ist. Hie erzelle 
únser frowen, was dir anlige.
924 Siehe hierzu auch die Inhaltsübersicht unter II, 2 sowie den Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches 
Verhältnis zum umliegenden Text‹ unter II, 6.2.3.
925 Siehe hierzu II, 6.2.3.

272 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



nach Themenblöcken geordnet wiedergeben und nicht das biblisch-historische Tages
geschehen der Karwoche ins Zentrum stellen.

Der zweite Textabschnitt (S. 327–331) führt einen einzelnen Text an, der sich in 
der einleitenden Rubrik selbst als ritterschafft unsers herren (›Ritterschaft Jesu Chris
ti‹) bezeichnet:

Diss ist die ritterschafft unsers herren. Die sol man an vahen in der karwochen uff den balm tag 
und ist zu samen gelait mit gedencken worten und wercken und lert bestritten die siben tod súnden.
(S. 327)

Die ›Ritterschaft Jesu Christi‹ (S. 327–331) ist eine geistige Gebets- respektive Bußübung 
für die Karwoche, die zur inneren Läuterung verhelfen soll.⁹²⁶ Der Text ist in die ein
zelnen Wochentage untergliedert, an denen – von Palmsonntag bis zum Ostersonn
tag – täglich jeweils eine der Tugenden Christi betrachtet wird. An den Tugenden 
Christi sollen sich die Rezipierenden ein Vorbild nehmen, um mit ihrer Hilfe die sie
ben Todsünden zu überwinden.⁹²⁷ Indem die Tugenden überdies jeweils zu ein bis 
drei Arma Christi in Beziehung gesetzt werden, bietet die Übung zugleich eine Passi
onsbetrachtung.⁹²⁸

Der Zyklus von Mahnungen, Betrachtungen und Gebeten für die einzelnen Tage 
der Karwoche (S. 333–433) ist in fünf Abschnitte untergliedert, die zunächst jeweils 
das entsprechende biblisch-historische Tagesgeschehen der bedeutendsten Tage der 
Karwoche wiedergeben: Palmsonntag (S. 332–339), Gründonnerstag (S. 340–352), Kar
freitag (S. 352–427), Karsamstag (S. 427–433) und Ostersonntag (S. 435–486). Die Textab
schnitte zum Palmsonntag und Karfreitag sind mit jeweils einem Bild ausgestattet. Die 
Abschnitte zum Gründonnerstag und Ostersonntag weisen jeweils zwei Federzeich
nungen auf. Den Texten zum Karsamstag ist keine Miniatur beigegeben.⁹²⁹

Tag: Miniatur(en):

Palmsonntag: ›Einzug in Jerusalem‹ (S. ���)
Gründonnerstag: ›Letztes Abendmahl‹ (S. ���); ›Gebet am Ölberg‹ (S. ���)
Karfreitag: ›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ (S. ���)
Ostersonntag: ›Auferstehung Christi‹ (S. ���); ›Christus erscheint Maria‹ (S. ���).

Alle drei Texte (Ewig Ursprung, ›Ritterschaft Christi‹ und Zyklus von Mahnungen, Be
trachtungen und Gebeten) beginnen mit der Nennung des Palmsonntags als Ausgangs
punkt für die Textbetrachtung und Auftakt der Karwoche. Der Zeitpunkt der Rezepti
on wird in der nachträglich ergänzten Rubrik des ewigen Ursprungs verbindlich fest

��
926 Zur ›geistlichen Ritterschaft‹ siehe L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 318–320; K�����- 
S���������, Ritterschaft Jesu Christi (2004); B����������, Text in Bewegung (2013).
927 Vgl. L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 319; B����������, Text in Bewegung (2013).
928 Vgl. B����������, Text in Bewegung (2013), S. 257.
929 Zur Passion Christi in den Texten und Bildern des Gebetbuches der Margaretha siehe II, 7.3.

6.2 Zum Osterfestkreis � 273



gelegt: Am suntag [Palmsonntag] fach an dise vermanungen und durch die wuchen von 
ain tag zum anderen, wie here nach statt (S. 215). Die einzelnen Texte des ewigen 
Ursprungs sollen zwar an den Tagen der Karwoche betrachtet werden, vergegenwärti
gen dabei jedoch nicht auch die biblisch-historischen Tagesereignisse der Karwoche. 
Auf der zeitstrukturellen Ebene des Gebetbuches werden die Ereignisse der Karwoche 
im Text des ewigen Ursprungs nicht analog dem entsprechenden Festtag nachgezeich
net. Erst mit der ›Ritterschaft Jesu‹ ist die Textkompilation des Gebetbuches auch auf 
der inhaltlichen Ebene bei den Ereignissen der Karwoche angelangt. Die Durchfüh
rung der Bußübung soll verbindlich am Palmsonntag beginnen. Ihr Text adressiert 
die Rezipierenden und fordert sie dazu auf, die Übung an den Tagen der Karwoche 
konsequent auszuführen und täglich jeweils eine der Tugenden Christi zu betrach
ten.⁹³⁰ Dabei soll unter anderem am Palmsonntag der Einzug Jesu in Jerusalem, am 
Gründonnerstag das Gebet Jesu am Ölberg, am Karfreitag das Martyrium Christi und 
am Ostersonntag die Auferstehung Christi erinnert werden. Die Bußübung ist nicht 
nur hinsichtlich ihrer zeitlichen Ausübung, sondern auch inhaltlich an den Tagen und 
Ereignissen der Karwoche orientiert. Dadurch werden die biblisch-historischen Ereig
nisse der Karwoche mit der Bußübung erstmals systematisch an den entsprechenden 
Tagen im liturgischen Kirchenjahr vergegenwärtigt und nachvollzogen, sodass hier 
der Rezeptionszeitpunkt erstmals mit den im Text geschilderten Ereignissen synchro
nisiert.

Das zeitliche Nebeneinander von vergangener Heils- und Jetztzeit wird am ab
wechselnden Gebrauch der Vergangenheits- und Gegenwartsform im Text der Buß
übung deutlich:

Uff den sunnentag kam Ihesus demútenclich uff ainem esel. So sol man sich den tag flyssen der 
tugent, der demütikait, wider hoffart, und sol man sich in dem hertzen bedencken und tragen das 
wǎffen claid christi. (S. 327)

Uff den dornstag so flysse dich mügender andǎcht, won Christus ward uff den tag also müd, das er 
hin viel und schwitzet wasser und blüt, mit uff satzung der sacramenten, mit fúnff wäschen und 
mit predigen und betten wider trakait. Trag in dinem hertzen ain krútz mit drin nagel. Spaut knúw 
nider, als Christus uff dem öl berg tett. (S. 329 f.)

Durch die Aufforderungen werden die Leserinnen und Leser im Text der ›Ritterschaft 
Jesu‹ unmittelbar adressiert und die Wahrnehmung beziehungsweise Wirkung des 
auf die Bußübung folgenden Bildes zum Einzug Jesu in Jerusalem (S. 332) beeinflusst. 
Dies gilt insbesondere deshalb, weil die letzten Textzeilen der dem Bild vorausge

��
930 A���� B���������� hat in ihrer Untersuchung der Parallelüberlieferung der ›Ritterschaft Jesu 
Christi‹ auf die Bemerkung in den Prologen zweier Handschriften hingewiesen, die festhalten, dass 
die ›Ritterschaft‹ dort auch außerhalb der Karwoche durchgeführt werden könne. Die Übung ist somit 
an sich zwar an die Tage der Karwoche gekoppelt, ihre Durchführung jedoch in der Parallelüberliefe
rung nicht immer allein auf diese beschränkt. Vgl. B����������, Text in Bewegung (2013), S. 273.

274 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



henden Bußübung den Rezipierenden die eigene Aufnahme in die ritterschafft und 
bruderschafft Jesu Christi in Aussicht stellen, sobald diese die Bußübung andächtig 
durchgeführt und die sieben Todsünden überwunden haben: wann du hast ritterlich 
die siben hopt súnden úberwunden und bist in der ritterschafft und bruderschafft Ihesu 
Christi. Amen! (S. 331). Eine Bruderschaft Christi wird den Betrachterinnen und Be
trachtern in der an das Versprechen der Aufnahme anschließenden Miniatur im Bild 
vor Augen gestellt, sodass sich die in die ritterschafft und bruderschafft Jesu Christi 
aufgenommenen Betrachter(innen) nun auch selbst in der im Bild dargestellten ›Bru
derschaft‹ (Zeugenschaft) am linken Bildrand wiederfinden beziehungsweise sich mit 
dieser identifizieren können. Die Assoziation der im Bild dargestellten Figurengruppe 
mit einer Bruderschaft, wie sie der Text vorgibt, wird insbesondere durch die Skapu
liere der Figuren in der vordersten Reihe bekräftigt.

Indem die Federzeichnung den Einzug Jesu in Jerusalem am Palmsonntag und die 
›Bruderschaft Jesu Christi‹, die Zeugen seines Einzugs, visuell vergegenwärtigt, re
kurriert sie nicht nur auf die ihr vorausgehenden Texte, in welchen das Geschehen 
zu Palmsonntag bereits thematisiert wurde, sondern gibt zugleich eine Vorschau auf 
den Inhalt der auf sie folgenden Texte, welche die Handlung des historischen Palm
sonntagsgeschehens aufgreifen. Der entsprechende Textabschnitt zum Palmsonntag 
(S. 332–339) ist in zwei Teile gegliedert. Der erste Textteil (S. 333–337) kann nach der 
zugehörigen Rubrik (S. 333) als Mahnung (vermanung) zum Palmsonntag bezeichnet 
werden. Den zweiten Teil (S. 337–339) bildet ein Gebet zum Palmsonntag.

Während der Text der ›Ritterschaft Jesu‹ die Rezipierenden adressiert, fällt die 
Perspektive der auf die einleitende Rubrik folgenden Mahnung nun auf den im Bild vi
suell vergegenwärtigten Gottessohn: O du kúnglicher herr, Ihesu Christe (S. 333). Noch 
vor dem Beginn der an es anschließenden Mahnung stellt das Bild den Betrachterin
nen und Betrachtern den Adressaten des folgenden Textes vor Augen und macht zu
gleich auf den Wechsel der Adressatenstruktur im Text aufmerksam. Obgleich sich 
die narrative Mahnung in ihrer Funktion und Adressatenstruktur sichtlich von der 
Bußübung abhebt, rekurriert sie inhaltlich wiederholt auf den ihr vorausgehenden 
Text der ›Ritterschaft Jesu‹ und nimmt nicht nur auf das Bild, sondern auch auf den 
textuellen Kontext Bezug.

O du kúnglicher herr Ihesu Christe. Min hertz ermanet dich, wie du an dem morgen frü des 
hohzitlichen tags, sechs tag vor ostren das was, an dem balmstag dich beraitest uff die herfart, in 
ze faren mit diner ritterlichen gesellschafft diner armen iunger, nit uff schönem wol geziertem 
pfärit, besunder uff ainer schmähinen Eslinen, die och nit din aigen, besunder der gemaind was, die 
dir berait ward und brǎcht und du, edler herr, dǎr uff gesetzt. (S. 333)

Indem die Gesellschaft der armen Jünger, welche Jesu bei seinem Einzug in Jerusalem 
begleiten, als ›ritterlich‹ bezeichnet wird (ritterlichen gesellschafft diner armen iunger), 
greift die Mahnung den Text der ›Ritterschaft Jesu‹ unmittelbar auf. Ihre Ritterlichkeit 
ist dabei – das bestätigt die bildliche Darstellung – nicht auf die Optik, sondern auf die 
Gesinnung der Jünger Jesu zu beziehen. Obgleich sie arm an Besitz sind, erscheinen 

6.2 Zum Osterfestkreis � 275



sie doch ritterlich. Der Rekurs auf den vorherigen Text durch die Wortwahl ritterlich
und das vermeintliche Oxymoron ritterlich – arm wiederholen sich im Textabschnitt 
zum Palmsonntag auch im Zusammenhang mit der Erscheinung des Gottessohnes. 
Trotz seiner zunächst eindrücklich geschilderten materiellen Besitzlosigkeit wird 
Christus als schöner, lútzelger, zierlicher ritter; edler ritter oder wol gestalter iúngling
beschrieben und trotz seines schmächtigen Reittieres zieht er ritterlich in Jerusalem 
ein:

O du kaiserlicher sun des lebenden gottes, wie ritest du hútt und bist alle din tag ze füs gegangen. 
Ach du schöner, lútzelger, zierlicher ritter, wie ritest du hútt in barfůs, barhopt, in schwachen 
claidern, arm und blǒsz ǎn wappen claid und kúngcliche wǎt. So zúhest du hútt in, hin ritent gen der 
hohen, schönen statt iherusalem, des versprochnen kampfs. O, in dem du schöner, wol gestalter 
iúngling ritterlich solt fechten und in under gang und verlierung dins edlen, blüyenden, fryen 
lebens den sig in dem strit solt behaben. Ach, das din wirdige, gottförmliche sel und din minnendes 
hertz wol bekantent, darumb do du edler ritter begundest des strites stat nahen und du sin 
ansächt. (S. 333 f.)

Auch wenn Barfüßigkeit und materielle Besitzlosigkeit auf der symbolischen Ebene 
an sich in einem Widerspruch zur Ritterschaft stehen, werden die Eigenschaften im 
Bild und der folgenden Mahnung zu besonderen Eigenschaften der Ritterlichkeit er
klärt. Als Voraussetzung für diese metaphorische Deutung dient maßgeblich der Text 
der ›Ritterschaft Jesu‹. Die Bußübung bereitet nicht nur die Bildbetrachtung, sondern 
ebenso die Deutung des Textabschnitts zum Palmsonntag aus dem folgenden Zyklus 
von Mahnungen, Betrachtungen und Gebeten für die einzelnen Tage der Karwoche 
(S. 333–433) vor.

Wie gezeigt wurde, nähern sich die Texte des Gebetbuches mit den drei Textab
schnitten, die nacheinander wiederholt die Karwoche durchlaufen, sukzessive den Er
eignissen der Karwoche an. Inhaltlich synchronisieren der Rezeptionszeitpunkt und die 
in der Textkompilation des Gebetbuches geschilderten Passionsereignisse innerhalb 
der Karwoche erstmals mit dem Text der ›Ritterschaft Christi‹. Darin mag möglicherwei
se der Grund dafür bestehen, weshalb sie nicht bereits zuvor auch visuell vergegenwär
tigt wurden. Für den heilswirksamen Umgang mit den Texten und Bildern zur Passion 
Christi (S. 327–433) bedarf es vorab der geistigen und körperlichen Vorbereitung, wel
che die drei ersten Textabschnitte zur Quadragesima (S. 140–327) gewährleisten.

Die auf das Bild des Einzugs folgende Textkompilation rekurriert einerseits auf 
die vorausgehenden Texte, nimmt aber ebenso auf bestimmte Aspekte des Bildes Be
zug. Christus reitet barfuß, in einfachen Kleidern und ohne Rüstung (Wappenkleid) 
oder königliche Gewänder auf einer schmächtigen Eselin. Einzig das im Text beschrie
bene Charakteristikum der Barhäuptigkeit (barhopt) wird in der Miniatur nicht darge
stellt. Im Bild trägt der Gottessohn – entgegen dem Text und der gängigen hellenis
tisch-abendländischen Bildtradition – den Kreuznimbus als Kennzeichen seiner Gött
lichkeit beziehungsweise seiner metaphorischen Ritterschaft. Darüber hinaus werden 
im Text der Mahnung einzelne im Bild dargestellte Motive wie die Begrüßung Jesu 

276 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



durch die Stadtbewohner oder das Ausbreiten der Kleider zu den Füßen der Eselin be
gründet:

Do sy vernǎment, das du kúnglicher herr wärt gen der statt riten, do yltent sy und trungent recht 
mit grǒssen scharen uss der statt dir engegen und zugent iro gewand ab und zerspraitent das an 
den weg under den esel. Sy klumment uff die bomm und brǎchent est, und die öl zwyg, und iunge 
ris mit blůsten, und die blůmen ab dem veld und würffent es dir engegen an den weg, da du riten 
solltest. (S. 335)

Die Mahnung informiert nicht nur linear-narrativ über das heilsgeschichtliche Ge
schehen am Palmsonntag, sondern dient zugleich der Exegese des Bildes. Überra
schenderweise bleibt die Parabel des bekehrten Sünders Zachäus im Text unerwähnt. 
Sie wird allein durch das Bild präsent, sodass der Text die bildliche Darstellung zwar 
weitgehend auslegt, das Bild jedoch zugleich die Bild- und Textbetrachtung um die Pa
rabel des bekehrten Sünders erweitert. Das Verhältnis von Text und Bild ist insofern 
reziprok, als beide Medien ihre Rezeption gegenseitig beeinflussen.

Neben der Mahnung greift auch das Gebet zum Palmsonntag (S. 337–339) auf ver
schiedene Elemente des Bildes zurück:

O min vil lieber herr und vatter Ihesu Christe. Durch dins demütigen in ritens willen, so du tät uff 
der armen eslinen gen der statt iherusalem, ach so kumm hútt, himelscher kúng der eren, ritent uff 
der eslinen diner lutren zarten menschait, mit diner gegenwirtikait gegen der statt miner armen 
sel, o die so gar zerstört und verworffen ist von minen vigenden; und das ich dich, himelschen 
kúng, hútt und alle zit also begirlich und erwirdenclich empfah in miner sel, das ich dich, 
himelschen kúng, minen zarten, geminnten herren, werde loben hie im zit und dört mit fröden 
iemer eweclichen. Amen! (S. 337–339)

Die Bitte des Gebetes, Jesu möge der Stätte der eigenen, armen Seele ebenso entgegen
reiten wie der Stadt Jerusalem und im Hier und Jetzt erneut gegenwärtig sein, rekur
riert insofern auf die Miniatur, als die Gestalt des Gottessohnes in der Federzeichnung 
tatsächlich angesehen werden kann. Der erbetene Einzug Jesu in die Seele der Beten
den wird in einen Bezug zum vergangenen – in der Miniatur visuell vergegenwärtig
ten – Einzug Jesu in Jerusalem gesetzt und dadurch legitimiert, dass dasselbe Ereignis 
in der Vergangenheit bereits erfolgt ist und sich nun im Bild vor den Augen der Be
trachtenden, vornehmlich der ursprünglichen Betrachterin Margaretha von Kappel 
und innerhalb einer ihr vertrauten Umgebung, erneut ereignet. Durch die Transponie
rung des biblischen Geschehens in die Kulisse des zeitgenössischen Konstanz wird das 
historische Geschehen sowohl aktualisiert als auch neu verortet.⁹³¹ Die Anamnese des 
Gebets, die Erinnerung an den ursprünglichen Einzug Jesu in Jerusalem, ist hier zu
gleich eine Aufforderung zur Wiederholung der Heilsgeschichte im Hier und Jetzt der 

��
931 Zu Aktualisierungsstrategien im Bild und Methoden der Transponierung der Heilsgeschichte in 
den Texten und Bildern des Gebetbuches siehe II, 7.1.

6.2 Zum Osterfestkreis � 277



räumlichen und zeitlichen Gegenwart der Betrachterin. In Analogie zum ursprüngli
chen Einzug Jesu in Jerusalem soll der Einzug Jesu in die Seele der Betenden am ge
genwärtigen Palmsonntag erwirkt werden. In diesem Zusammenhang klärt sich 
schließlich die Verwendung des Zachäus-Motivs als Referenz für die Bekehrung des 
sündhaften Menschen, in dessen Seele Jesu in der vergangenen Heilszeit bereits er
folgreich eingezogen ist.

Der Wunsch nach der Wiederholung der vergangenen Heilstat in der Gegenwart 
der Rezipierenden wird überdies an den häufigen Tempuswechseln in der Zeitstruk
tur des Textabschnitts, sowohl der Mahnung als auch des Gebets, ablesbar. In den auf 
die Federzeichnung folgenden Texten alternieren Präsensformen wie wie ritest du 
hútt oder so kúmm hútt […] ritent (S. 333–337) regelmäßig mit Präteritalformen wie 
beraitest, ritest (S. 333) usw., sodass Vergangenheit und Gegenwart mitunter ver
schwimmen. Dadurch, dass das Ereignis sowohl in der Vergangenheitsform in Erinne
rung gerufen als auch in die gegenwärtige Zeitform der Rezipierenden transponiert 
wird, wird im Text eine ebenso präsentische Wirkung erzeugt, wie sie die visuelle Ver
gegenwärtigung des Einzugs innerhalb des Konstanzer Seepanoramas erzielt. Durch 
diese doppelte Aktualisierung des Ereignisses in Text und Bild wird die Heilsge
schichte nicht einfach repetiert, sondern ereignet sich am Palmsonntag in der zeitli
chen und räumlichen Gegenwart der Rezipientinnen und Rezipienten gewissermaßen 
erneut.⁹³² Analog dem vergangenen Einzug Jesu in Jerusalem kann am jeweils gegen
wärtigen Palmsonntag des Kirchenjahres der Einzug Jesu in die Seele der Betenden 
(auch der bekehrten Sünder!) erwirkt werden. Die Strategie des Bildes und des auf es 
folgenden Textabschnittes, den in der heilsgeschichtlichen Zeit längst vergangenen 
Einzug Jesu in Jerusalem am jeweils gegenwärtigen Palmsonntag für die Rezipieren
den erneut miterlebbar zu machen, spiegelt die synchronisierende Wirkung des Kir
chenjahres und macht sich diese zugleich zunutze.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur geht dem auf sie folgenden Text zum Palmsonn
tag auf der Versoseite voraus, sodass Text und Bild zum Palmsonntag auf einer Dop
pelseite untergebracht sind. Sie weist auf einen neuen Textabschnitt im Gebetbuch 
hin, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt zugleich eine Vorschau 
auf den Inhalt der folgenden Texte. Auf den ersten Blick erscheint die Federzeichnung 
als strukturierendes Titelbild, allerdings offenbart die Analyse des Verhältnisses der 
Miniatur zu den umliegenden Texten ein strukturelles Mischverhältnis beziehungs
weise eine strukturelle Doppelfunktion. Trotz der formalen Integration des Bildes als 
strukturierendes Titelbild rekurriert die Federzeichnung sowohl inhaltlich als auch 
thematisch auf die ihr vorausgehenden Texte und greift die Wortwahl der ihr voraus
gehenden Bußübung unmittelbar auf. Durch diesen inhaltlich-thematischen Rekurs 

��
932 Zur präsentischen Wirkung, welche durch den Wechsel von der grammatischen Vergangenheits- 
in die Gegenwartsform erzielt wird, siehe F�������, Konfigurationen der Zeit (2015), bes. S. 163 f.

278 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



bildet das einleitende Titelbild zugleich ein Scharnier zwischen den einzelnen Texten, 
die wiederholt die Karwoche durchlaufen, und verbindet insbesondere den Text der 
Bußübung (S. 327–331) mit dem auf das Bild folgenden Zyklus von Mahnungen, Be
trachtungen und Gebeten (S. 333–433).

6.2.5 Letztes Abendmahl

Format und Layout: Die Miniatur ›Letztes Abendmahl‹ (S. 340, siehe Abb. 26) misst 
135 mm × 84 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. 
Sie ist gemeinsam mit der Miniatur ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346) in den Textabschnitt 
zum Gründonnerstag (S. 341–352) aus dem fünften und letzten Teil (S. 333–433) der 
Textkompilation zur Quadragesima integriert. Das Bild eröffnet den auf es folgenden 
Textabschnitt, der auf der ihm gegenüberliegenden Rectoseite einsetzt. Um Bild und 
Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite elf 
Zeilen (circa eine halbe Seite) freigelassen.

Bildbeschreibung: Im Zentrum des räumlichen Bildaufbaus ist – entlang der horizon
talen Bildmittellinie und über die gesamte Breite des Bildfeldes – die gedeckte Abend
mahlstafel dargestellt. Auf dem von einem weißen Tischtuch bedeckten Längstisch 
stehen ein Kelch, eine Schüssel mit Broten und ein Teller, auf dem sich ein stilisiertes 
Lamm befindet. Das Personal (Jesus und seine zwölf Jünger) ist entlang der beiden 
Längsseiten des Tisches arrangiert und einander im Verhältnis acht zu fünf gegen
übergestellt. Entlang der hinteren Längsseite sind acht Figuren platziert. Christus ist 
in die Mitte gerückt. Er trägt ein blau-graues Gewand und den charakteristischen 
Kreuznimbus. Zu seiner Linken befinden sich vier, zu seiner Rechten drei Jünger. In 
der neben dem Körper erhobenen rechten Hand hält der Gottessohn zwischen Zeige
finger und Daumen eine kreisrunde Hostie. Jesu Linke ruht auf der Tafel. Der Zeige
finger der linken Hand deutet auf das Lamm. Links neben dem Lamm steht der 
Abendmahlskelch unterhalb der Hostie vor Christus auf dem Tisch. Der Blick des Got
tessohnes fällt auf die Betrachter(innen), welchen er die Hostie zu präsentieren bezie
hungsweise darzubieten scheint. Zur Linken und Rechten Christi müssen – in einem 
blauen und einem roten Gewand – Petrus und Johannes angenommen werden. Johan
nes ruht – in einer Erweiterung des Motivs der Johannesminne – mit dem Kopf nicht 
auf der Brust, sondern auf dem Schoß Christi. Petrus, der als ältester Jünger an seinem 
weißgrauen Bart und Haar zu erkennen ist, faltet die Hände in einem Gebetsgestus 
vor der Brust zusammen und blickt zum Erlöser. Rechts neben Petrus befinden sich 
drei weitere nimbierte Figuren in einem grünen, roten sowie blauen Gewand. Die 
Blickrichtung sowie Körperhaltung der beiden äußersten Figuren am rechten Bild
rand, insbesondere der Redegestus der Figur im roten Gewand, suggeriert eine Unter
redung der beiden. Links neben Johannes sind zwei weitere nimbierte Jünger in ei
nem ockerfarbenen Gewand mit blauem Mantel und einem grünen Gewand darge

6.2 Zum Osterfestkreis � 279



stellt. Die fünf Jünger an der hinteren Längsseite können nicht näher identifiziert wer
den. Ob Christus und die sieben Jünger an der Tafel stehen oder sitzen, kann aus der 
Perspektive der Betrachter(innen) nicht eindeutig ausgemacht werden. Der Falten
wurf sowie die Proportionen der Gewänder und Körper lassen eine stehende Position 
vermuten, die Figur des Johannes, dessen Haupt auf dem Schoß Christi ruht, hingegen 
eine sitzende. Im Vergleich mit den weiteren Figuren des Bildes ist die Figur des Got
tessohnes augenfällig vergrößert. Auf der vorderen Tischseite sind – in der Rückan
sicht – fünf Jünger dargestellt. Davon haben vier nimbierte Figuren, die ebenfalls 
nicht identifiziert werden können, am Tisch Platz genommen. Auf einer Bank in der 
rechten Bildhälfte sitzen drei in ein weißes, rotes und graues (von links nach rechts) 
Gewand gekleidete Figuren. Die beiden äußeren Jünger sind im Halbprofil dargestellt, 
sodass die vor der Brust zusammengefalteten Hände zu sehen sind. Von dem Dritten 
(im weißen Gewand) ist allein die Rückenseite dargestellt. Zwischen den drei sitzen
den Figuren in der rechten Bildhälfte und einer weiteren, auf einem hölzernen Stuhl 
am Tisch sitzenden Figur am linken Bildrand ist eine Lücke in der Bestuhlung der 
Längsseite zu erkennen. Durch die Lücke tritt – ebenfalls mit dem Rücken zum Be
trachtenden – eine stehende Figur in einem grünen Gewand an den Tisch heran. Diese 
ist als einzige Figur der Szenerie nicht nimbiert. Um das Haupt trägt sie lediglich ein 
geflochtenes Haarband. Die Figur steht nicht unmittelbar an der Tafel, sondern ist 
nach hinten – in Richtung der Betrachtenden – versetzt und befindet sich in einer ge
sonderten, abseitigen Position. Durch seine Position und die fehlende Nimbierung gibt 
sich der Jünger als Judas zu erkennen. Auf den Verräter machen nicht nur dessen ab
seitige Position und fehlende Nimbierung, sondern ebenso der Zeigegestus des an der 
vorderen Tischseite sitzenden Jüngers am linken Bildrand aufmerksam. Die Kopfhal
tung des in ein blaues Untergewand und einen roten Überwurf gekleideten Jüngers 
weist darauf hin, dass dieser unmittelbar den Gottessohn auf der gegenüberliegenden 
Längsseite anblickt. Zugleich deutet er mit der seitlich neben dem Körper erhobenen 
rechten Hand und dem ausgestreckten Zeigefinger auf die Judasfigur und somit Chris
tus den Verrat beziehungsweise Verräter voraus. Das Erscheinungsbild des geschlosse
nen Innenraumes der Abendmahlsszenerie mutet merkwürdig an. Durch die räumli
che Staffelung wird der Darstellung zwar eine besondere Tiefe verliehen und mit der 
Fluchtperspektive experimentiert, doch gleichzeitig erzeugen die tiefliegende Holzde
cke, die Gleichfarbigkeit der rötlich braunen Wände sowie des Bodens und die Organi
sation der im Vergleich zum Raum überdimensionierten Abendmahlsgesellschaft eine 
gedrängte Atmosphäre. Während die Sitzmöbel auf der vorderen Tischseite (Bank 
und Stuhl) über den rechten und linken Bildrahmen hinausreichen, werden die da
rauf sitzenden Figuren von diesem ›abgeschnitten‹. Im Bildvordergrund des Innenrau
mes sind – am linken und nahe dem rechten Bildrand – zwei einzelne Gießgefäße dar
gestellt. Die Gefäße und die Figur des Judas werfen augenfällige längliche Schatten 
auf den terracottafarbenen Boden.

280 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Malanweisung: Entlang des linken unteren Bildrandes sind Reste der ins Bildfeld ein
getragenen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Vom Abschiedsmahl Christi, der Einsetzung der Eucharistie und der 
Voraussage des Verrats wird in unterschiedlicher Ausführung und Ausführlichkeit so
wohl in allen vier Evangelien als auch im ersten Korinther, dem Psalm 41 und in den 
pseudo-bonaventurianischen ›Meditationes vitae Christi‹ berichtet.⁹³³

Ikonographische Tradition: In Anlehnung an die biblischen Quelltexte begegnen alle 
drei Ereignismomente (Abschiedsmahl, Verrat, Eucharistie) seit frühchristlicher Zeit 
regelmäßig in der bildenden Kunst.⁹³⁴ Die fehlende Nimbierung der Judasfigur, ihre 
abseitige, gesonderte Position im Bild und die Zentrierung Christi an der hinteren 
Längsseite der Tafel entsprechen typischen Merkmalen der abendländischen Kunst 
des frühen Mittelalters.⁹³⁵

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung ist 
gemeinsam mit der Miniatur ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346) in den Textabschnitt zum 
Gründonnerstag (S. 341–352) aus dem fünften und letzten Teil (S. 333–433) der Text
kompilation zur Quadragesima integriert. Dieser setzt sich aus Mahnungen, Betrach
tungen und Gebeten für die einzelnen Tage der Karwoche zusammen, in welche ver
einzelt weitere Texte eingebettet sind.⁹³⁶ Der Textabschnitt zum Gründonnerstag ist 
durch die Miniaturen in zwei Ereignis-Abschnitte um das letzte Abendmahl (S. 340– 
345) und das Gebet Jesu am Ölberg (S. 346–352) untergliedert. Das Bild ›Letztes Abend
mahl‹ (S. 340) eröffnet den auf es folgenden Abschnitt zum letzten Abendmahl am 
Gründonnerstag und gibt eine Vorschau auf den Inhalt des Textabschnittes, der auf 
der dem Bild gegenüberliegenden Rectoseite einsetzt. Um Bild und Text gesamthaft 
auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite elf Zeilen 
(circa eine halbe Seite) freigelassen.

��
933 Vgl. Mt 26, 17–29, Mc 14, 12–25, Lc 22, 7–38, Io 13, 1–17, 26; 1 Cor 11, 23–25; Ps 40, 10; Meditationes Vi
tae Christi Cap. 73 (Hinw. v. L������� P����/H����������, Abendmahl (1968), Sp. 10). Zu den Quellen 
siehe ebd.
934 Vgl. L������� P����/H����������, Abendmahl (1968), Sp. 11–18; zu den einzelnen Bildthemen 
(und ihrer Kombination) siehe auch M�����, Abendmahl (1937) sowie H��������/P�����, Ursula Be
gerin 1 (2015), S. 230–232.
935 Vgl. M�����, Abendmahl (1937), Sp. 31 f. sowie L������� P����/H����������, Abendmahl (1968), 
Sp. 16 f.
936 Siehe hierzu II, 4.3.2.1.

6.2 Zum Osterfestkreis � 281



Der Aufbau beider Textabschnitte (S. 340–345; S. 347–352) entspricht dem des vo
rausgehenden Abschnitts zum Palmsonntag (S. 333–339). Auf eine einleitende narrati
ve Mahnung (vermanung), die das entsprechende Ereignis thematisiert, folgt jeweils 
ein Gebet (gebett).

Strukturelle Funktion: Wie die Miniatur ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332) weist auch die 
vorliegende Federzeichnung eine strukturelle Doppelfunktion auf. Sie geht dem fol
genden Textabschnitt zum letzten Abendmahl auf der Versoseite voraus, sodass Text 
und Bild auf einer Doppelseite untergebracht sind. Hierfür wurden auf der dem Bild 
vorausgehenden Textseite eigens elf Zeilen (circa eine halbe Seite) freigelassen. Die 
formale Integration des Bildes macht augenscheinlich einen neuen Textabschnitt im 
Gebetbuch kenntlich und nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor. Weiterhin 
bietet das Bild eine Vorschau auf den Inhalt des folgenden Textes und gibt sich auf 
den ersten Blick als strukturierendes Titelbild zu erkennen.

Ebenso wie die Miniatur ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332) greift die Federzeichnung 
überdies den ihr vorausgehenden Textabschnitt zum Palmsonntag unmittelbar auf, in 
dem Christus als lebendigi spis (S. 337) bezeichnet und als eucharistischer Heiland dar
gestellt wird. Damit wird die Darstellung des eucharistischen Heilands, wie sie das 
Bild zeigt, im Text vorweggenommen. Durch den unmittelbaren Rekurs bildet das ein
leitende Titelbild zugleich ein Scharnier zwischen den einzelnen Textabschnitten, die 
über die formalen Textgrenzen hinweg als eine zusammengehörende Einheit erschei
nen. Mithilfe der strukturellen Doppelfunktion des Bildes werden die Mahnungen, Be
trachtungen und Gebete des Zyklus (S. 333–433) einerseits nach den Tagen und Ereig
nissen der Karwoche in einzelne Ereignis-Abschnitte untergliedert. Andererseits wird 
kenntlich gemacht, dass es sich bei den verschiedenen Texten des Zyklus um ›eine‹ zu
sammengehörende Einheit handelt.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Die Besonderheit der Miniatur besteht in 
der simultanen Darstellung der drei Bildmotive und Ereignismomente Abschiedsmahl, 
Eucharistie und Vorausdeutung des Verrats sowie der gleichzeitigen Andeutung der 
vormaligen Fußwaschung.⁹³⁷ Christus ist als eucharistischer Heiland mit Kelch und 
Hostie dargestellt. Durch den Akt der Austeilung der heiligen Kommunion konzen
triert seine Darstellungsform die Einsetzung der Eucharistie mit dem letzten Abend
mahl und stellt gleichermaßen ihre Fortsetzung innerhalb der liturgischen Abend
mahlsmesse in die Tradition des urchristlichen Abendmahls. Die abgesonderte Positi

��
937 Die Überführung aller vier Ereignismomente in eine Simultandarstellung stellt insbesondere des
halb eine bemerkenswerte Besonderheit dar, weil in vergleichbaren Bildern des letzten Abendmahls 
in der Regel höchstens zwei Motive zu einer Darstellung verschmelzen oder eines (zumeist der Verrat) 
besonders hervorgehoben wird. Vgl. M�����, Abendmahl (1937), Sp. 28. Siehe auch H��������/P�����, 
Ursula Begerin 1 (2015), S. 230–233.

282 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



on der Judasfigur und der dargestellte Zeigegestus der Figur links im Bild deuten den 
Verrat beziehungsweise Verräter voraus und heben so das Verratsmoment hervor. 
Mittels der Gießgefäße im Bildvordergrund wird überdies auf ein weiteres, viertes 
biblisches Ereignis Bezug genommen, die im Johannesevangelium geschilderte Fuß
waschung als vormaliges Ereignis zum letzten Abendmahl.⁹³⁸

Während die Miniatur verschiedene Ereignismomente simultan darstellt, wird im 
entsprechenden Textabschnitt zum letzten Abendmahl – sowohl in der Mahnung als 
auch dem Gebet – allein das eucharistische Moment fokussiert und weder die Voraus
deutung des Verrats noch die Fußwaschung thematisiert. Im Zentrum der Textbe
trachtung steht an dieser Stelle einzig das Sakrament der Eucharistie.

Die visuelle Vergegenwärtigung des eucharistischen Heilands im Bild und die im 
Text zentrierte Eucharistie bieten den Rezipierenden gemeinsam mit den in der direk
ten Rede Jesu wiedergegebenen Konsekrationsworten über Brot und Wein gleichsam 
eine Eucharistie für das Auge dar: »Nemment und essent, won dis ist min licham, der 
für úch sol geben werden. Dis söllent ir tůn in miner angedenknús« (S. 342 f.).⁹³⁹ Anstatt 
den Leib Christi über den Mund zu empfangen, wird dieser nun visuell über das Auge 
einverleibt, wodurch der Vorgang des Ansehens des Bildes den eucharistischen Emp
fang des Leibs Christi bis zu einem gewissen Grad substituiert.⁹⁴⁰

6.2.6 Gebet am Ölberg

Format und Layout: Die Federzeichnung ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346, siehe Abb. 27) 
misst 140 mm × 82 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite 
ein. Sie ist gemeinsam mit der Miniatur ›Letztes Abendmahl‹ (S. 340) in den Textab
schnitt zum Gründonnerstag (S. 341–352) aus dem fünften und letzten Teil der Text
kompilation zur Quadragesima (S. 333–433) integriert. Das Bild geht dem auf der ihm 
gegenüberliegenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt über die Geschehnisse im 

��
938 Aufgrund ihres Volumens erscheinen die beiden Gießgefäße offensichtlich als große (Gieß-)Kan
nen und stellen keine Karaffen, Krüge oder ähnliche handliche Tafelgefäße dar. Insofern vergleichba
re Kannen aus der Tradition der liturgischen Hand- oder Fußwaschung bekannt sind, ruft ihre Dar
stellung im Bild des letzten Abendmahls unwillkürlich das Ereignis der Fußwaschung in Erinnerung 
(vgl. Io 13, 1–20). Zur Ikonographie der liturgischen Fußwaschung siehe A�������/F����, Fußwa
schung, liturgisch (2016). Zur Kombination der beiden Bildmotive ›Letztes Abendmahl‹ und ›Fußwa
schung‹ in einem Bild, wie sie im 12. und 13. Jahrhundert häufig in Psaltern vorkommt, siehe 
H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 231 f., dort Abb. 306.
939 Die Konsekrationsworte beruhen auf den im Lukasevangelium wiedergegebenen Worten Christi 
beim letzten Abendmahl (vgl. Lc, 22, 19 f.). Eine Eucharistie für das Auge der Betrachter(innen) bietet 
auch die Miniatur ›Monstranz und Eucharistie‹ S. 562 (siehe II, 6.3.2).
940 Vgl. hierzu allgemein S������, Eucharistie (2013) sowie H��������, ›In gebeden‹ (2009), S. 161 
(hier am Beispiel des MS Praed. r 69 (Ausst. 37), fol. 23r.ine, aufbewahrt in der Stadt- und Universitäts
bibliothek, Frankfurt).

6.2 Zum Osterfestkreis � 283



Garten Gethsemane (S. 347–352) voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unter
zubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite vierzehn Zeilen (über eine halbe Sei
te) freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Darstellung des Gebets am Ölberg ist in drei Bildebenen unter
teilt: Bildvordergrund, mittlere Ebene und Bildhintergrund. In der mittleren Bildebe
ne ist mittig Christus mit Kreuznimbus und in einem blaugrauen Gewand dargestellt. 
Der Gottessohn kniet mit erhobenen Händen vor einer Felserhöhung am linken Bild
rand. Sein Blick geht zu dem goldgelben Kelch hinauf, der auf der grasbedeckten Fels
erhöhung steht. Die Gestik Christi ist doppelsinnig. Während der Gestus der linken 
Hand an einen Orantengestus erinnert (der Arm ist erhoben, die Handfläche ausge
breitet und sichtbar), entspricht der Gestus der rechten Hand einem Rede- bezie
hungsweise Gesprächsgestus (die Handfläche ist eingedreht, Daumen, Zeige- und Mit
telfinger sind ausgestreckt, die restlichen angewinkelt). Im Gesicht, am Hals und an 
den Handinnenflächen Jesu sind – zart aufgetragen und kaum sichtbar – blutige rote 
(Schweiß-)Tropfen zu erkennen. Der Bildvordergrund zeigt am unteren Bildrand drei 
nimbierte, schlafende Jünger, die – gemäß der biblischen Textgrundlage des Matthäus- 
und Markusevangeliums – als Jakobus, Petrus und Johannes identifiziert werden kön
nen. Petrus (in der Mitte) gibt sich im Bild an seinem grauen, schütteren Haar zu er
kennen. Er trägt ein blaues Gewand und sitzt in einer Art Schneidersitz auf dem grü
nen Rasen. Seine Arme sind vor der Brust verschränkt, die Augen geschlossen. Petrus 
ist als einziger Jünger den Betrachterinnen und Betrachtern frontal zugewandt. Zur 
Linken Petrus sitzt am rechten Bildrand ein weiterer Jünger, vermutlich Johannes. 
Dieser wendet sich von den Betrachterinnen beziehungsweise Betrachtern ab und 
verbirgt das Gesicht hinter der rechten Hand. Der Jünger trägt ein braunes Unterge
wand, ein blaues Halstuch und einen roten Mantel mit hellgrauem Innenfutter, der 
über seine linke Schulter herabfällt. Der Jünger zur Rechten Petrus, vermutlich Jako
bus, scheint sich – gemäß seiner Körperhaltung – mit dem Rücken an eine im Bild 
nicht klar zu erkennende Anhöhe anzulehnen. Sein rechtes Bein ist aufgestellt, der 
rechte Arm auf der erhöhten Rasenfläche abgestützt. Die Augen sind geschlossen, der 
Kopf auf die rechte Schulter herabgesunken. Der Jünger trägt ein bräunlich-weißes 
Gewand mit einem roten Halstuch. Im Bildhintergrund ist am rechten Bildrand die 
Verfolgerschar Christi dargestellt, die in dessen Rücken herannaht. Die Verfolger wer
den von dem Verräter Judas angeführt und sind bereits im Garten angekommen. Ju
das ist an seinem gelben Gewand, den feinen roten Haarsträhnen, dem roten Halsbeu
tel und dem augenfälligen Zeigegestus zu erkennen.⁹⁴¹ Er dreht sich zu den gerüsteten 
Häschern um und deutet mit dem ausgestreckten Zeigefinger der rechten Hand auf 

��
941 In der mittelalterlichen Kunst wird Judas häufig mit rotem Haar und gelbem Gewand dargestellt. 
Überdies wird die mit dem Lohn für den Verrat gefüllte Geldbörse ausdrücklich betont. Vgl. H���, 
[u.a.], Judas Ischariot (1970), Sp. 445; siehe auch K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 123 f.

284 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



den Gottessohn. Von dreien der fünf Verfolger ist der gesamte Körper dargestellt, zwei 
weitere sind durch ihre Helme angedeutet. Zwei der drei Häscher in der vordersten 
Reihe tragen gräuliche, wohl eiserne Rüstungen mit blauen oder weißen Beinkleidern 
und Helmen. Der dritte ein rotes Hemd und einen eisernen Helm. Durch die Garten
einzäunung im Bildhintergrund werden die Geschehnisse am Ölberg eingegrenzt und 
zugleich die räumliche Nähe der Verfolger betont. Im Hintergrund ist in stark abgerie
benem Blau der Horizont dargestellt. Die Felserhöhung am linken Bildrand und die er
höhte Grasfläche im Bildvordergrund werfen lange Schatten auf den grünen Rasen, 
die horizontal vom linken zum rechten Bildrand verlaufen.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Das Gebet am Ölberg und die Geschehnisse im Garten Gethsemane 
werden im Matthäus-, Markus- und Lukasevangelium geschildert, jedoch weichen die 
Berichte voneinander ab.⁹⁴² Während im Matthäus- und Markusevangelium einzig Pe
trus, Jakobus und Johannes den Gottessohn nach der Beendigung des Abendmahls am 
Gründonnerstag in den Garten Gethsemane begleiten, schränkt Lukas die Jüngerschar 
nicht weiter ein. Auch die Gebetshaltung Jesu variiert in den Evangelien. Matthäus 
und Markus berichten von einem niederfallenden Gottessohn (procidit in faciem 
suam / procidit super terram),⁹⁴³ während dieser im Lukasevangelium niederkniet 
(positis genibus orabat).⁹⁴⁴

Ikonographische Tradition: In bildlichen Darstellungen des Gebets am Ölberg variie
ren die Anzahl, Anordnung und Körperhaltung der Jünger über die Jahrhunderte hin
weg häufig. Selbiges gilt für die Körperhaltung Christi, der – in Anlehnung an die un
terschiedlichen Evangelienberichte – entweder kniet und betet oder sich auf den Bo
den niederwirft. Während frühchristliche Darstellungen des Gebets am Ölberg in der 
Regel kein Zeichen des Leids enthalten, wird die Todesangst Christi in der spätmittel
alterlichen Kunst insbesondere betont.⁹⁴⁵ Als Folge der Hervorhebung der Todesangst 
Christi wird das ursprünglich mehrszenige Bildschema seit dem 14. Jahrhundert zu
nehmend von einem einszenigen Bildschema abgelöst, nach welchem Christus im 
Bildmittelgrund vor einem Felsen kniet, während im Vordergrund die drei schlafen
den Jünger Petrus, Jakobus und Johannes dargestellt sind.⁹⁴⁶ Der im biblischen Gebet 
Christi erwähnte Kelch erscheint vom 15. Jahrhundert an regelmäßig als Symbol des 

��
942 Vgl. Mt 26, 36–46; Mc 14, 32–42, Lc 22, 39–46. Siehe T�����, Ölberg (1971), Sp. 342.
943 Mt 26, 39; Mc 14, 35.
944 Lc 22, 41.
945 Vgl. T�����, Ölberg (1971), Sp. 343 f. sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 238–241.
946 Vgl. T�����, Ölberg (1971), Sp. 347.

6.2 Zum Osterfestkreis � 285



Erlösungsleidens in Ölberg-Bildern.⁹⁴⁷ Insbesondere in der spätmittelalterlichen Kunst 
zeigt sich überdies eine Umgestaltung der dargestellten Landschaft. Vermehrt werden 
die Geschehnisse am Ölberg in einen eingezäunten Garten verlagert und die Gefan
gennahme Jesu dadurch vorausgedeutet, dass die von Judas angeführten Verfolger Je
su bereits innerhalb der Umzäunung des Gartens herbeieilen.⁹⁴⁸

Mit der einszenigen Darstellung des Gebets im eingezäunten Garten und im Bei
sein der drei schlafenden Jünger sowie der herannähernden Häscher repräsentiert 
die Miniatur des Gebetbuches den gängigen spätmittelalterlichen Bildtypus, allerdings 
mit dem augenfälligen Unterschied, dass die Todesangst Christi in der Miniatur kaum 
dargestellt wird.

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung ist 
gemeinsam mit der Miniatur ›Letztes Abendmahl‹ (S. 340) in den Textabschnitt zum 
Gründonnerstag (S. 341–352) aus dem fünften und letzten Teil (S. 333–433) der Text
kompilation zur Quadragesima integriert. Dieser ist durch die beiden Miniaturen in 
zwei Abschnitte um das letzte Abendmahl (S. 340–345) und das Gebet Jesu am Ölberg 
(S. 346–352) untergliedert. Das Bild ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346) geht dem auf der ihm ge
genüberliegenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt über die Geschehnisse wäh
rend des Gebets am Ölberg (S. 347–352) voraus und gibt eine Vorschau auf dessen In
halt. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorheri
gen Rectoseite vierzehn Zeilen freigelassen.

Der Aufbau des auf die einleitende Federzeichnung folgenden Textabschnitts 
(S. 347–352) entspricht wiederum dem der vorherigen beiden Textabschnitte zum Ein
zug in Jerusalem (S. 333–339) und letzten Abendmahl (S. 341–345). Auf eine einleitende 
narrative Betrachtung zu dem im Bild dargestellten Ereignis folgt ein themengleiches 
Gebet. Diesmal fehlt jedoch die Rubrik zwischen Bild und Text, deren gliedernde und 
einleitende Funktion nun stellvertretend das Bild übernimmt.

Strukturelle Funktion: Wie die Miniaturen ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332) und ›Letztes 
Abendmahl‹ (S. 340) weist das vorliegende strukturierende Titelbild zugleich eine 
Scharnierfunktion und somit eine strukturelle Doppelfunktion auf. Die strukturieren
de Titelbildfunktion wird an der formalen Integration der Miniatur ersichtlich. Das 
Bild geht den auf es folgenden Texten zum Gebet am Ölberg auf der Versoseite voraus. 
Um das Bild und den Textabschnitt zum Gebet am Ölberg auf einer Doppelseite unter
zubringen, wurden auf der dem Bild vorausgehenden Textseite vierzehn Zeilen (über 

��
947 Vgl. ebd.
948 Vgl. ebd., Sp. 347 f.

286 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



eine halbe Seite) freigelassen. Die Miniatur macht einen neuen Textabschnitt im Ge
betbuch kenntlich, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt vorab ei
ne Vorschau auf den Inhalt der auf sie folgenden Texte.

Obgleich die Federzeichnung den Inhalt des ihr vorausgehenden Textabschnitts 
nicht unmittelbar aufgreift, rekurriert sie insofern auf die ihr vorausgehenden Texte 
Der ewig Ursprung (S. 215–327) und ›Ritterschaft Jesu Christi‹ (S. 327–331), als die Ge
schehnisse am Ölberg dort (in einem anderen Kontext) bereits thematisiert wurden. 
Innerhalb der sich wiederholenden Kreisstruktur der drei Texte, die wiederholt die 
Karwoche durchlaufen, fungiert das strukturierende Titelbild dadurch auch als Schar
nierbild.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Im Bild des Gebets am Ölberg wird erneut 
die Strategie augenfällig, die Leidensmomente Jesu im Bilderzyklus des Gebetbuches 
bewusst auszusparen, obgleich deren Betonung und Hervorhebung eigentlich einem 
charakteristischen Merkmal der spätmittelalterlichen Kunst und Passionsfrömmigkeit 
entsprechen.⁹⁴⁹ Die Verzweiflung Jesu wird allein in dem auf das Bild folgenden Text 
dargelegt, dort allerdings sowohl in der Rede des Text-Ich als auch durch Einsprengsel 
direkter Rede Jesu anschaulich zum Ausdruck gebracht.

Die verblichenen blutigen Schweißtropfen am Haupt und den beiden Handinnen
flächen Jesu erscheinen im Bild vielmehr als Vorausdeutung der Kreuzigungsmale 
denn als Zeichen der Agonie Christi. Hier kann allein die Gestik Jesu als Hinweis auf 
die im anschließenden Text betonte Zwiespältigkeit des Gottessohnes und die Unterre
dung mit dem Vater gelten. Die doppelsinnigen Gesten spiegeln die Zerrissenheit Jesu. 
Der Orantengestus der linken Hand kann als Zeichen der pietas, also der Unterwer
fung unter den Willen des Vaters, gedeutet werden. Gleichzeitig zeigt der Redegestus 
der rechten Hand das Zwiegespräch zwischen Vater und Sohn an und fasst so die ver
zweifelte Bitte Jesu ins Bild, der Vater möge ihn verschonen und den Kelch an ihm vo
rübergehen lassen: Pater si vis transfer calicem istum a me.⁹⁵⁰

In der auf das Bild folgenden Betrachtung sticht weiterhin die Erwähnung der 
Fingerabdrücke Christi im Felsen am Ölberg hervor, welche auch der anschließende 
Gebetstext aufgreift:

Sin angst was also grǒss, das er in den felsen graiff mit baiden henden. Der fels entwaich, das die 
vinger beliben in dem felsen gemalet und gezaichnet, als ob sy in ain waich wachs getrukt wäri […] 
Ach lieber herr, wel ain grǒß angst und not das was, do du in den felsen grifft als in ain wachs; und 
bitt dich, lieber herr, das du och in min hertz griffist mit dinen vingern und dǎr in din mǎl setzist, 
das ich dins lidens, schmertzen und todes niemer vergesse. (S. 349–352)

��
949 Vgl. ebd., Sp. 344 sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 238–241.
950 Vgl. Lc 22, 42 (auch Mt 26, 39 und Mc 14, 36).

6.2 Zum Osterfestkreis � 287



Die zweifache Erwähnung der Eindrücke der fünf Finger Christi in der ›Agoniegrot
te‹⁹⁵¹ überrascht insbesondere deshalb, weil das Motiv nicht den biblischen Grundtex
ten entstammt.⁹⁵² Es muss an dieser Stelle, im Kontext der Evangelienberichte, gezielt 
ergänzt worden sein.⁹⁵³

6.2.7 Christus am Kreuz mit Maria und Johannes

Format und Layout: Die Miniatur ›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ (S. 422, 
siehe Abb. 28) misst 116 mm × 83 mm (H × B) und nimmt – im Unterschied zu den ihr 
vorausgehenden Federzeichnungen zur Karwoche – nicht den gesamten Schriftspiegel 
der Versoseite ein. Das Bild ist in den Textabschnitt zum Karfreitag (S. 352–427) aus 
dem fünften und letzten Teil (S. 333–433) der Textkompilation zur Quadragesima inte
griert. Es schließt dort auf derselben Versoseite an die als Zehn inwendige Leiden 
Christi bezeichneten ›Memento-Gebete‹ an (S. 412–422) und geht dem auf der gegen
überliegenden Rectoseite einsetzenden Text mit der Selbstbezeichnung Drei Geschoß 
unseres Herren (S. 423–427) voraus.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Miniatur steht das aufgerichtete Passionskreuz 
mit dem gekreuzigten Gottessohn. Der Längsbalken des Holzkreuzes verläuft entlang 
der vertikalen Bildmittellinie durch das gesamte Bildfeld und nimmt fast die gesamte 
Bildhöhe ein. Der Querbalken des Kreuzes erstreckt sich ebenfalls beinahe über die 
gesamte Breite des Bildfeldes hinweg. Um den oberhalb des Querbalkens verkürzten 
Längsbalken des Holzkreuzes ist eine Banderole mit der Inschrift INRI (Iesus nazare
nus rex iudaeorum) geschlungen. Der gekreuzigte Christus ist mit insgesamt drei Nä
geln durch die beiden Hände und überschlagenen Füßen ans Kreuz genagelt. Er trägt 
lediglich einen weißen Lendenschurz und den Kreuznimbus. Sein Haupt ist auf die 
rechte Schulter herabgesunken, die Augen sind geschlossen. Von der Stirn des Gottes
sohnes fallen – dünn aufgetragen – Blutstropfen auf dessen Brustkorb herab. An der 
rechten Seite seines Brustkorbes ist die blutende Seitenwunde zu erkennen. Aus den 
Kreuzigungswunden seiner Hände rinnen – ebenfalls dünn aufgetragen – weitere 
Blutstropfen an seinen Unterarmen entlang und fallen auf der Höhe der Ellenbogen 

��
951 Zur Bezeichnung der Agoniegrotte (mit einer englischen Übersetzung des Pilgerberichts) siehe 
S������, Holy Land (1896), S. 27.
952 Von den Abdrücken der fünf Finger Jesu berichtet der Kleriker Johannes von Würzburg nach sei
ner Pilgerfahrt ins Heilige Land zwischen 1160 und 1170. Vgl. Peregrinationes tres, hg. H������ (1994), 
S. 115, Zeile 886 f.
953 Die Textkompilation zum Gebet am Ölberg ist aller Wahrscheinlichkeit nach bereits als Kompila
tion übernommen worden. Vermutlich wurde dabei auch die Erweiterung der Schilderung um das 
Motiv der Fingereindrücke Jesu in dem Felsen mit übernommen.

288 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



senkrecht herab. Am linken Bildrand ist die Gottesmutter mit Nimbus, gesenktem 
Haupt, geschlossenen Augen und vor der Brust gefalteten Händen dargestellt. Sie trägt 
ein graues Untergewand und einen weißen Mantel mit einem augenfälligen Falten
wurf. Der weite Mantel ist derart um ihr Haupt und ihren Körper geschlungen, dass 
darunter allein ihre Hände, das Gesicht und wenige Ausschnitte des Untergewands 
hervorschauen. Am rechten Bildrand ist bartlos, barfuß und mit Nimbus der Apostel 
Johannes in einem bodenlangen, roten Gewand dargestellt. Sein nackter linker Fuß 
ragt unter dem Mantelsaum hervor, die Hände sind vor der Brust zusammengefaltet. 
Der Blick ist auf die Gottesmutter auf der anderen Seite des Kreuzes gerichtet. Am 
Hals des Jüngers ist ein schwarzweißes Kollar beziehungsweise ein Kollarhemd unter
halb des Gewandes zu erkennen. Am Fuße des Kreuzes ist eine grüne Wiese mit stili
sierten Pflanzen dargestellt, während sich im Hintergrund erneut die bereits bekann
te See- und Berglandschaft zeigt. Oberhalb des Kreuzquerbalkens sind am angedeute
ten Horizont Reste blauer Farbe zu erkennen.

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen 
Malanweisung zu sehen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Der bildlichen Darstellung des gekreuzigten Gottessohnes liegen zahl
reiche neu- und alttestamentliche sowie außerbiblische und patristische Quellen zu
grunde.⁹⁵⁴ Zu den bedeutendsten Referenztexten zählen die vier Evangelienberich
te.⁹⁵⁵

Ikonographische Tradition: Die Miniatur repräsentiert den streng symmetrischen, 
dreifigurigen Bildtypus des Früh- und Hochmittelalters.⁹⁵⁶ Das Kreuz steht im Zen
trum des Bildes, Maria und der Apostel Johannes sind zur Rechten und Linken des ge
kreuzigten Gottessohnes dargestellt.⁹⁵⁷ Entsprechend der seit dem 12. Jahrhundert 
nachweisbaren Bildtradition des Dreinagelkruzifixus ist der Leib des Gottessohnes 
nicht mit vier Nägeln durch alle Gliedmaßen, sondern mit drei Nägeln durch die bei
den Hände und die überschlagenen Füße ans Kreuz geschlagen.⁹⁵⁸

��
954 Vgl. L������� P����/�á����, Kreuzigung Christi (1970), Sp. 606 f.
955 Vgl. Mt 27, 33–56; Mc 15, 22–41; Lc 23, 33–49; Io 19, 17–37.
956 Vgl. L������� P����/Já����, Kreuzigung Christi (1970), Sp. 622 f.
957 Weitere symmetrisch aufgebaute, dreifigurige Bilder beschreibt u.a. J������ H�������� im iko
nographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Begerin. Vgl. H��������/P�����, Ursula Bege
rin 1 (2015), S. 282–298.
958 Zur Darstellung und Bildtradition des Dreinagelkruzifixus siehe W����, Dreinagelkruzifixus 
(1958), Sp. 524 f.

6.2 Zum Osterfestkreis � 289



Bildvorlage: R����� C������ schlägt vor, die Federzeichnung auf eine Vorlage des 
Meisters E.S. zurückzuführen, an welcher sich der Miniator – mit einigen Abweichun
gen – orientiert haben soll (siehe Abb. 29).⁹⁵⁹

Zwar bestehen zwischen dem entsprechenden Kupferstich und der Miniatur im 
Gebetbuch Übereinstimmungen in Bezug auf den symmetrischen, dreifigurigen Bild
aufbau, da dieser innerhalb des entsprechenden Bildtypus jedoch feststeht, kann mit 
ihm allein noch keine Abhängigkeit zwischen den Bildern nachgewiesen werden. Das 
symmetrisch aufgebaute, dreifigurige Bildformular entwickelt sich bereits früh zum 
gängigen, zahlreich überlieferten Gemeingut, was dazu führt, dass spezifische Ge
meinsamkeiten zwischen den entsprechenden Bildern des Bildtypus nur schwer aus
zumachen sind.

Bei eingehender Betrachtung des entsprechenden Kupferstichs und der Miniatur 
des Gebetbuches lassen sich letztlich mehr Unterschiede als Übereinstimmungen er
kennen. Die Darstellung der Gottesmutter, ihre Körperhaltung und ihr Gestus korres
pondieren nicht mit der Figur des Stichs. Dort ist Maria beinahe frontal dargestellt, 
ihr Kopf ist zur linken Schulter geneigt und im Gesicht ist der Ausdruck des Leids und 
der Trauer ablesbar. Die Hände sind vor dem Unterleib gefaltet, das rechte Bein ist un
ter dem Mantel angewinkelt, der Oberkörper leicht nach hinten gelehnt. Demgegen
über ist die Figur der Gottesmutter in der Federzeichnung des Gebetbuches im Halb
profil dargestellt und weder ihr Kopf noch ihre Beine angewinkelt. Ihre Hände sind 
vor der Brust erhoben und zum Gebet verschränkt. An ihrem Gesicht und den ge
schlossenen Augen ist kein Anzeichen des Leids oder der Trauer ablesbar. Auch die 
Darstellungen der Figuren des Apostels Johannes zeigen – abgesehen von seiner Posi
tion im Bild und dem Attribut der Barfüßigkeit – keine Übereinstimmungen. Im Kup
ferstich des Meisters hält der Evangelist ein Buch in seiner Rechten, auf welches zu
gleich die ausgestreckten Finger der linken Hand deuten. Dieses fehlt in der Miniatur 
des Gebetbuches. Anstatt dessen hält Johannes die bloßen Hände vor der Brust erho
ben und zum Gebet verschränkt. Darüber hinaus unterscheiden sich seine weitere 
Körperhaltung, die Blickrichtung und seine Kleidung in den jeweiligen Bildern. Im 
Kupferstich blickt Johannes zum Gekreuzigten hinauf und scheint diesem das offene 
Buch in seiner Hand auszuweisen. Hingegen blickt Johannes in der Miniatur des Ge
betbuches zur Gottesmutter herüber. Dort trägt er überdies ein augenfälliges rotes 
Kardinalsgewand und ein Kollar, während die Gewandung im Stich eine gänzlich an
dere ist. Weiterhin ist die Inschrift INRI im Stich in den Längsbalken des Kreuzes ein
geritzt und in der Miniatur auf einer Banderole um den Längsbalken geschlungen. Im 
Stich des Meisters E.S. ist die Seitenwunde Christi nicht dargestellt. Auch die Darstel
lungen des Lendenschurzes Christi unterscheiden sich augenscheinlich. Dass der ent

��
959 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253; sowie L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), 
Nr. 32, S. 82 f.

290 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



sprechende Stich des Meisters E.S. (L���� 32) der Miniatur im Gebetbuch als Vorlage 
gedient haben könnte, scheint eher unwahrscheinlich.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Durch ihr Format und 
ihre Position im Text unterscheidet sich die Miniatur von den ihr vorausgehenden 
drei Bildern zur Karwoche. Im Unterschied zu diesen ist sie dem Textabschnitt zum 
Karfreitag (S. 352–427) nicht einleitend vorangestellt, sondern in den Verlauf der Text
kompilation integriert und befindet sich dort zwischen den beiden Reihengebeten mit 
den Selbstbezeichnungen Zehn inwendige Leiden Christi (S. 412–422) und Drei Geschoß 
unseres Herren (S. 423–427). Der Textabschnitt zum Karfreitag ist der umfangreichste 
innerhalb der einzelnen Abschnitte des Zyklus von Mahnungen, Betrachtungen und 
Gebeten für die einzelnen Tage der Karwoche (S. 333–433). Er setzt sich aus einer ein
leitenden narrativen Betrachtung mit inserierten Gebeten, darunter das ›Gebet von 
den sieben Worten Christi am Kreuz‹, S. 398–402,⁹⁶⁰ Mahnungen zu der Gefangennah
me Jesu, dem Verhör, der Verurteilung, dem Martyrium und der Kreuzigung Jesu 
(S. 352–412) sowie den bereits genannten, vor dem Kruzifix zu betenden Reihengebe
ten zusammen.

Die Miniatur ›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ (S. 422) schließt auf der
selben Versoseite unmittelbar an die letzten beiden Zeilen der Zehn inwendige Leiden 
Christi an. Die Drei Geschoß unseres Herren beginnen auf der ihr gegenüberliegenden 
Rectoseite, sodass Teile beider Texte mit dem Bild auf einer Doppelseite untergebracht 
sind. Der Text der Zehn inwendigen Leiden Christi (S. 412–422) setzt sich aus zehn ›Me
mento-Gebeten‹ zusammen.⁹⁶¹ Diese beginnen jeweils mit einer Anaklese, in welcher 
der Mittler, Jesus Christus, angerufen wird. Auf die Anrufung folgt in der Anamnese – 
jeweils unter Verwendung der appellativen Formel ich ermanen dich – die Aufforde
rung zur Erinnerung an ein innerliches Leiden Jesu. Die zehn ›Memento-Gebete‹ rufen 
diejenigen seelisch-innerlichen Leidensmomente Jesu in Erinnerung, die der Gottes
sohn vom Moment seiner Verurteilung an bis zum Kreuztod neben den äußeren 
Schmerzen des körperlichen Martyriums erlitten hat. Die Gebetsanamnese geht in ei
ne Bitte (Epiklese) mit einer formelhaften Lobpreisung Gottes (Doxologie) über. Den 
Abschluss bildet die beschließende Akklamationsformel Amen.⁹⁶²

��
960 Bei dem vorliegenden Gebet von den sieben Worten Christi am Kreuz (S. 398–402) handelt es sich 
um eine Variante des zumeist Ps. Beda Venerabilis (oder auch Hieronymus bzw. Johannes Chrysosto
mus) zugeschriebenen lateinischen Gebetstextes ›De septem verbis domini in cruce‹. Vgl. O���������, 
Gebetbuch für Margaretha von Kappel (1980), Sp. 1117 sowie den Eintrag im Registerband ›Gebet v. d. 
sieben Worten Christi am Kreuz‹, in ²VL (2008), S. 432.
961 Zu dem von G����� A����� geprägten Begriff ›Memento-Gebet‹ siehe II, 4.1.3. (Bezeichnung nach 
A�����, Das christliche Gebetbuch (1987), S. 38).
962 Diese Grundstruktur wiederholt sich in allen zehn Mahnungen, jedoch wird die Akklamationsfor
mel bisweilen weggelassen.

6.2 Zum Osterfestkreis � 291



Herre Ihesu Christe, min got und min erlöser, ich ermanen dich dines erstenn innwendigen lidens 
und sterbens, das du hettest, do du erkantest, das durch die iuden und dine finde der gewalt dines 
himelschen vatters solt so gar vernicht werden; und bitt dich, lieber herre Ihesu Christe, das du 
mir und allen menschen, die diner gnaden begeren, alle únser súnde vergebest, die wir ie gewürckt 
und volbracht haben in menschlicher blödikait und uss aigner boßhait; und sterck úns, das wir hin 
fúr únser kranckhait niemmer gepruchen wider die allmächtikait dines himelischen vatters. Amen!
(S. 412 f.)

Auch wenn die auf die narrativen Betrachtungen zum Karfreitagsgeschehen folgen
den ›Memento-Gebete‹ narrative Passagen aufweisen, wird die Erzählung der den 
Textabschnitt einleitenden Betrachtung in ihnen nicht fortgeführt. Vielmehr heben 
die Zehn inwendigen Leiden Christi gewisse Aspekte der Passion – gelöst vom zeitli
chen Ablauf des vorherigen Textes – erneut hervor.

Mit den Drei Geschoß unseres Herren wird die narrative Struktur der vorherigen 
Memento-Gebete aufgelöst. Die drei verhältnismäßig umfangreichen, als Drei Geschoß
bezeichneten Gebete adressieren den gekreuzigten Christus und sollen mit andacht
[…] vor dem crucifix an dem hailigen kar fritag (S. 423) gebettet werden. Die rubrizierte 
Gebetsaufforderung macht hier nicht nur genaue Vorgaben über die Rezeption der 
drei Gebete, sondern auch über den Gebrauch des ihnen vorausgehenden Bildes, das 
den Kruzifixus mitliefert, vor dem die den Textabschnitt beschließenden Karfreitags
gebete gesprochen werden sollen. Die Gebete sind nicht einfach vor einem willkürli
chen, sondern vor einem bestimmten, nämlich dem im Bild dargestellten Kruzifixus 
zu sprechen.

Insofern die Zehn inwendigen Leiden Christi und die Drei Geschoß unseres Herren
in zwei von F���� H������ untersuchten süddeutschen, dominikanischen Gebetbü
chern jeweils gemeinsam und in der vorliegenden Reihenfolge überliefert sind, attes
tiert ihnen H������ neben einem dominikanischen Ursprung eine gewisse »literari
sche Abhängigkeit«.⁹⁶³ Die vermutlich dominikanische Provenienz der Texte bestätigt 
sich mit einem Blick in die weitere Parallelüberlieferung.⁹⁶⁴ In einem von mir exem
plarisch zusammengestellten und untersuchten Korpus von neun Handschriften wird 
acht ein dominikanischer Ursprung zugeschrieben. Allein die Handschrift St. Florian, 
StiB, Cod. XI 205 stammt aus einem Klarissenkloster. Gemeinsam und in der vorliegen
den Abfolge sind die Gebete allerdings nur in vier der neun Handschriften überliefert. 
Eine literarische Abhängigkeit der Texte kann nicht bestätigt werden, wohl aber eine 

��
963 H������, Mittelalterliche Frömmigkeit (1952), S. 51, auch S. 49 und S. 160. Vgl. Berlin, SB, Mgo. 567, 
fol. 52v–61v (mit den Drei Geschoß unseres Herren); München, BSB, Cgm 127, fol. 120v–132v (mit den 
Drei Geschoß unseres Herren). Diese besteht jedoch nicht in Bezug auf die ebenfalls von H������ un
tersuchte Handschrift München, BSB, Cgm 4659.
964 Untersucht wurden exemplarisch die Handschriften Basel, UB, A X 130; Berlin, SB, Mgo. 567; Ein
siedeln, StiB, Cod. 283 (1105); St. Florian, StiB, Cod. XI 205; München, BSB, Cgm 127; München, BSB, Cgm 
4697; München, UB 8° Cod. Ms. 278; Nürnberg, StB, Cent. VI, 57; Zürich, Ms. C 162.

292 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Tendenz, die Texte gemeinsam zu tradieren.⁹⁶⁵ Dass es sich bei den Zehn inwendigen 
Leiden Christi und den Drei Geschoß unseres Herren aller Wahrscheinlichkeit nach 
um dominikanische Andachtstexte handelt, ist im Rahmen der Untersuchung des Ge
betbuches insofern bedeutsam, als ihr Erscheinen eine Erklärung dafür bieten könnte, 
weshalb P���� O��������� annimmt, die Textkompilation des Gebetbuches sei domi
nikanischen Ursprungs.⁹⁶⁶

Strukturelle Funktion: Die Miniatur ›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ 
(S. 422) ist zwischen die beiden Reihengebete Zehn inwendige Leiden Christi (S. 412– 
422) und Drei Geschoß unseres Herren (S. 423–427) zum Karfreitag platziert. Sie 
schließt formal an die Zehn inwendige Leiden Christi an und greift den Inhalt beider 
Gebetstexte auf. Folglich ist die Miniatur den in den Textfluss integrierten Bildern zu
zuordnen, die den Inhalt der umliegenden Texte unmittelbar aufgreifen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Erneut spielt das Leiden Jesu und das Leid 
der Gottesmutter beim Anblick des gekreuzigten Kindes in der Miniatur des Gebetbu
ches überraschend eine stark untergeordnete Rolle. Durch die im Bild dargestellte 
idyllische Landschaft, den üppig bepflanzten Grasboden sowie das See- und Bergpano
rama wird die Szenerie gewissermaßen sogar romantisiert. Im Zusammenhang mit 
der andächtig betenden Haltung Marias, die kein Anzeichen des Leids oder der Trauer 
zu erkennen gibt, erscheint die Kreuzdarstellung eher friedvoll denn leiderfüllt und 
bietet kaum das Potenzial, die compassio anzuregen.

Eine Erklärung für die Aussparung der Leidensaspekte zeigt sich mit der auf das 
Bild folgenden Gebetseinleitung, die nicht nur die Rezeption der Gebete, sondern auch 
den Gebrauch des Bildes steuert: Hie nach volgen drú gepett, die man mit andacht 
petten sol vor dem crucifix an dem hailigen kar fritag, und haissen: die drú geschoss 
únsers herren Ihesu Christi (S. 423). Im Bild ist der Kruzifixus mitgeliefert, vor dem die 
den Textabschnitt beschließenden Karfreitagsgebete gesprochen werden sollen. Die 
Gebetseinleitung und die folgenden Gebetstexte sind nicht auf einen willkürlichen, 
sondern den im Bild vergegenwärtigten Kruzifixus zu beziehen. An diesen gesteuerten 
Gebrauch des Bildes anknüpfend erscheint die leidlose Figur Marias nicht als trauern
de Gottesmutter, sondern als Vorbild der christlichen Andacht. Die Miniatur liefert 
nicht nur den Kruzifixus, vor dem die Betenden die im Text folgenden Gebete spre
chen sollen, sondern demonstriert mit der andächtigen Haltung der Gottesmutter zu
gleich das andächtige Gebet vor dem Kruzifixus. Zu diesem leiten Bild und Text die Re
zipierenden zu gleichen Teilen gezielt an. Hiermit erklärt sich schließlich auch die 

��
965 Berlin, SB, Mgo. 567; Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105); München, BSB, Cgm 127; Zürich, Ms. C 162; 
auszugsweise in St. Gallen, Cod. 509, fol. 114r–117v.
966 Vgl. O���������, Gebetbuch für Margaretha von Kappel (1980), Sp. 1117.

6.2 Zum Osterfestkreis � 293



Blickrichtung der Johannesfigur, der – wie die Betrachter(innen) des Bildes – Maria 
anblickt, um sich an ihr ebenso ein Vorbild zu nehmen.

6.2.8 Auferstehung Christi

Format und Layout: Die Miniatur ›Auferstehung Christi‹ (S. 434, siehe Abb. 30) misst 
128 mm × 82 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. 
Sie ist gemeinsam mit der Miniatur ›Christus erscheint Maria‹ (S. 445) in den Textab
schnitt zum Ostersonntag (S. 435–486) integriert. Die Federzeichnung leitet den auf 
der ihr gegenüberliegenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt ein und gibt eine 
Vorschau auf dessen Inhalt. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, 
wurden auf der vorherigen Rectoseite vier Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Federzeichnung zeigt den auferstandenen Christus mit Kreuz
nimbus vor dem Felsengrab sowie drei ruhende Wächter. Entlang der vertikalen Bild
mittellinie ist aufrechtstehend und in einer Mandorla Christus neben der geschlosse
nen und versiegelten Grabtür dargestellt. In seiner linken Hand hält er die Kreuzes
fahne (rotes Kreuz auf weißem Grund), die rechte ist rechtwinklig neben dem Körper 
ausgebreitet und deutet auf die aufgehende Sonne, deren Morgenrot hinter dem am 
linken Bildrand seitlich abfallenden Felsengrab hervordrängt. Die Augen Christi sind 
geschlossen. Um seine Schultern und den Unterleib ist ein roter Mantel gewickelt, des
sen Fall den Oberkörper und die blutende Seitenwunde entblößt. Neben der Seiten
wunde sind die weiteren Kreuzigungsmale an den Füßen und Händen Christi durch 
rote Blutstropfen hervorgehoben. Den fünf blutenden Wundmalen entsprechend be
finden sich an der Eingangstür des Felsengrabes am rechten Bildrand fünf ungebro
chene, tropfenförmige, rote Siegel. Die Positionen dieser fünf Siegel zeichnen die Um
risse Christi ab. Sie sind auf der Höhe der Füße, Hände sowie des Hauptes Christi, das 
heißt in der linken und rechten unteren Ecke, mittig an beiden Seiten und in der Mitte 
der oberen Türfassung angebracht. Unmittelbar unterhalb dieser oberen Türfassung 
ist auf dem Stein der Grabtür ein vermutlich pseudo-hebräischer Schriftzug zu erken
nen. Der Gottessohn und die zum linken Bildrahmen abfallende Gesteinsformation 
des Felsengrabes nehmen circa zwei Drittel der Bildhöhe und circa drei Viertel der 
Bildbreite ein. Im Vergleich mit dem Felsengrab und dem weiteren Personal der Sze
nerie ist die Figur Christi überproportional groß dargestellt. Im unteren Drittel des 
Bildfeldes liegen – jeweils am rechten und linken Bildrand – zwei Wächter auf dem 
grünen Grasboden. Die Figuren sind einander zugewandt und tragen eiserne Rüstun
gen mit bunten Beinkleidern. Der Wächter am rechten Bildrand stützt sich – halb lie
gend, halb aufgerichtet – mit dem angewinkelten linken Arm auf einer Armbrust ab. 
Sein rechter Arm ist seitlich neben dem Körper ausgestreckt und berührt beinahe den 
ebenfalls ausgestreckten linken Arm des ihm halb aufgerichtet gegenübersitzenden 
Wächters. Oberhalb des Wächters am linken Bildrand ist eine weitere Wächterfigur 

294 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



zu erkennen, die seitlich hinter dem Felsengrab hervorschaut. Von ihr ist lediglich der 
Kopf, der in ein rotes Hemd gekleidete Oberkörper und der rechte Arm zu sehen, der 
restliche Körper wird von dem Felsengrab verdeckt. Der dritte Wächter scheint zu 
schlafen – sein Haupt ist auf die rechte Schulter herabgesunken, die Augen sind ge
schlossen –, stützt sich dabei jedoch mit dem rechten Arm auf dem Grasboden ab. Die 
Körper der Wächterfiguren erscheinen ungelenk, ihre Darstellung unbeholfen. Ob sie 
liegen, sich anlehnen, schlafen oder gerade dabei sind, sich aufzurichten, kann nicht 
eindeutig ausgemacht werden. Im Bildhintergrund ist die hinter einem Berg aufgehen
de Morgensonne zu sehen, deren Morgenrot mit den blauen Farbresten des Himmels 
verschwimmt.

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen 
Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Die Auferstehung Christi ist in zahlreichen biblischen, apokryphen 
und patristischen Quellen überliefert.⁹⁶⁷

Ikonographische Tradition: Von dem Motiv der Auferstehung Christi existieren ver
schiedene bildliche Darstellungsformen.⁹⁶⁸ Die am häufigsten nachweisbaren Bildty
pen der Auferstehung zeigen den Gottessohn entweder aufrecht im (geöffneten) Grab 
stehend oder aus diesem heraussteigend.⁹⁶⁹ Die vorliegende Miniatur orientiert sich 
jedoch nicht an dem gängigen Bildformular, sondern repräsentiert mit dem ›Felsen
grabtypus‹ jenen spätmittelalterlichen, selteneren Bildtyp, welcher den auferstande
nen Gottessohn vor dem versiegelten Felsengrab darstellt und insbesondere die Un
versehrtheit und Geschlossenheit der Grabstätte hervorhebt.⁹⁷⁰

Seit dem 15. Jahrhundert erscheint der Sonnenaufgang als bevorzugte Metapher 
der Auferstehung Christi und nimmt immer häufiger den Hintergrund spätmittelalter
licher Auferstehungsdarstellungen ein.⁹⁷¹

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Feder
zeichnung ist gemeinsam mit der Miniatur ›Christus erscheint Maria‹ (S. 445) in den 

��
967 Vgl. W������, Auferstehung Christi (1968), Sp. 201.
968 Vgl. ebd.
969 Vgl. ebd., Sp. 202 sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 316 f.
970 Vgl. W������, Auferstehung Christi (1968), Sp. 216 f.
971 Vgl. ebd., Sp. 202 f. Weiterhin kennzeichnet das Sonnenmotiv die theologische Deutung Christi als 
sonnenstrahlender Heilbringer und wahrer sol invictus (siehe hierzu auch II, 6.1.5, bes. den Abschnitt 
›Analyse und Interpretation‹).

6.2 Zum Osterfestkreis � 295



auf die Textkompilation zur Quadragesima (S. 333–433) folgenden Textabschnitt zum 
Ostersonntag (S. 435–486) integriert. Sie geht dem auf der ihr gegenüberliegenden Rec
toseite einsetzenden Text voraus und gibt eine Vorschau auf dessen Inhalt. Um die 
ganzseitige Federzeichnung gesamthaft mit dem entsprechenden Text zur Auferste
hung Jesu auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectosei
te vier Zeilen freigelassen.

Der Aufbau des auf das einleitende Titelbild folgenden Textabschnitts zum Oster
sonntag (S. 435–486) ähnelt dem zum Karfreitag. Auf narrative Betrachtungen mit in
serierten Gebeten, die das Tagesgeschehen von der Auferstehung bis zum ›Thomas
zweifel‹ komprimiert wiedergeben (S. 435–441), folgen ein Text mit der Selbstbezeich
nung Die loblich Urstend⁹⁷² (S. 441–454), das ›Osterlob‹⁹⁷³ (S. 454–483) und eine weitere 
Betrachtung mit einem Gebet zur Begegnung zwischen dem Auferstandenen und Ma
ria Magdalena (Noli me tangere; S. 483–486). In den drei auf die einleitende Betrach
tung angehängten Textabschnitten werden dabei wiederum gewisse Aspekte des Ta
gesgeschehens gelöst vom zeitlichen Ablauf der Betrachtung erneut hervorgehoben.

Strukturelle Funktion: Wie die Miniaturen ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332), ›Letztes 
Abendmahl‹ (S. 340) und ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346) weist das vorliegende strukturie
rende Titelbild zugleich eine Scharnierfunktion und eine strukturelle Doppelfunktion 
auf. Die strukturierende Titelbildfunktion wird an der formalen Integration der Mi
niatur ersichtlich. Das Bild geht der folgenden Betrachtung auf der Versoseite voraus, 
sodass Text und Bild zur Auferstehung Christi am Ostersonntag auf einer Doppelseite 
untergebracht sind. Hierfür wurden auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite vier 
Zeilen freigelassen. Die Miniatur macht einen neuen Textabschnitt im Gebetbuch 
kenntlich, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt vorab eine Vor
schau auf den Inhalt der folgenden Betrachtung.

Obgleich die Miniatur ›Auferstehung Jesu‹ – ebenso wie die Miniatur ›Gebet am 
Ölberg‹ – den ihr vorausgehenden Textabschnitt nicht unmittelbar aufgreift, rekur
riert sie insofern auf die ihr vorausgehenden Texte Der ewig Ursprung (S. 215–327) 
und ›Ritterschaft Jesu Christi‹ (S. 327–331), als das Auferstehungsereignis dort (in ei
nem anderen Kontext) bereits thematisiert wurde. Innerhalb der sich wiederholenden 
Kreisstruktur der drei Texte, die wiederholt die Karwoche durchlaufen, fungiert das 
strukturierende Titelbild dadurch ebenso als Scharnierbild.

��
972 Der vorliegende Text Die loblich Urstend setzt sich aus einer Mahnung mit inserierten Bitten und 
Gebeten zusammen. Er ist nicht verwandt mit der Verserzählung ›Diu urstende‹ Konrads von Heimes
furt, siehe hierzu G������ (Hg.), Diu urstende (1991).
973 Hier handelt es sich um den deutschen Text zum gregorianischen Ostergradual Haec dies quam 
fecit dominus exsultemus et laetemur in ea (Dom. Resurrectionis, Gradual, Cantus ID 008414).

296 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



6.2.9 Christus erscheint Maria

Format und Layout: Die Miniatur ›Christus erscheint Maria‹ (S. 445, siehe Abb. 31) 
misst 90 mm × 80 mm (H × B, ohne Zierrahmen) und nimmt circa zwei Drittel des 
Schriftspiegels der Rectoseite ein. Sie ist gemeinsam mit der Federzeichnung ›Aufer
stehung Christi‹ (S. 434) in den Textabschnitt zum Ostersonntag (S. 435–486) integriert. 
Das Bild ist dort ferner in den Textfluss des Textes mit der Selbstbezeichnung Die 
loblich Urstend (S. 441–454) eingebettet.⁹⁷⁴ An den unteren Bildrand schließen sieben 
Textzeilen an.

Bildbeschreibung: Die Miniatur zeigt die Erscheinung des Herrn vor Maria in einem 
häuslichen Innenraum. Aufgrund ihrer Position entlang der vertikalen Bildmittellinie 
rückt die nimbierte Gottesmutter in den Fokus der Darstellung. Sie steht vor einem 
hölzernen Gebetspult, über welchem ein weißes, kostbar verziertes Tuch liegt. Das 
Pult ist unterhalb der einzig sichtbaren Fensteröffnung des Raumes am rechten Bild
rand platziert und an die bräunliche Außenwand des Raumes gerückt. In der linken 
Bildhälfte ist der auferstandene Gottessohn in einer Mandorla und mit dem charakte
ristischen Kreuznimbus dargestellt. Im Vergleich zur Raumarchitektur und der Figur 
der Gottesmutter erscheint die Figur Christi wiederum überproportional groß. Mit sei
ner Rechten hält er einen Kreuzstab (hier ohne Kreuzesfahne)⁹⁷⁵ diagonal vor dem 
Körper. Der linke Arm ist neben dem Körper erhoben, die Finger formen einen Se
gensgestus (Daumen, Zeige- und Mittelfinger sind ausgestreckt, die restlichen ange
winkelt). Der Fall seines roten Mantels bedeckt beinahe den gesamten Körper Christi 
und entblößt einzig die Brust mit der blutenden Seitenwunde. Neben der Seitenwunde 
werden die Kreuzigungsmale an den Händen durch rote Blutstropfen hervorgehoben. 
Die Figur Marias ist im Moment der Bewegung ergriffen. Ihr Oberkörper wendet sich 
vom Pult ab und der Erscheinung ihres Sohnes zu, sodass die Betrachter(innen) ihr 
Gesicht frontal anblicken. Ihr Unterkörper und der Faltenwurf ihres Mantels sind 
nach wie vor auf das Gebetspult ausgerichtet. Die Augen der Gottesmutter sind ge
schlossen. Ihr Gestus ist ein Gestus des Erschreckens, die Arme sind vor der Brust er
hoben, die geöffneten Handinnenflächen nebeneinander sichtbar. Maria trägt dassel
be weinrote Untergewand wie in den Darstellungen ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ 
(S. 72) und ›Maria im Wochenbett‹ (S. 87). Die blaue Farbe ihres blauen und papierfar
benen Kapuzenmantels ist partiell abgerieben. Die Zweifarbigkeit des Mantels hebt 
den üppigen Faltenwurf zusätzlich hervor. An der Innenwand des Bildhintergrundes 

��
974 Der vorliegende Text Die loblich Urstend setzt sich aus einer Mahnung mit inserierten Bitten und 
Gebeten zusammen. Er ist nicht verwandt mit der Verserzählung ›Diu urstende‹ Konrads von Heimes
furt, siehe hierzu G������ (Hg.), Diu urstende (1991).
975 Denselben Kreuzstab, allerdings mit der Kreuzfahne, trägt Christus auch in der Miniatur ›Aufer
stehung Christi‹ (S. 434).

6.2 Zum Osterfestkreis � 297



ist ein oben geraffter grüner Wandbehang zu sehen, der sich über die gesamte Höhe 
und Breite der Wand erstreckt. Die Raumarchitektur wird durch eine ockerfarbene 
Holzbalkendecke und einen braunen, gequaderten Boden vervollständigt. Augenfällig 
ist die Fensteröffnung, die weder Vorhänge noch eine Rahmung aufweist, jedoch mit 
einem Mittel- und einem Querbalken versehen ist, welche gemeinsam die Form des 
Passionskreuzes nachbilden. Durch die Fensteröffnung ist erneut eine See- und Berg
landschaft sowie der Horizont zu erkennen. Das Experimentieren mit der Fluchtper
spektive, die räumliche Staffelung der Architektur und die im Fenster sichtbare Land
schaft verleihen dem Bild eine besondere Tiefenwirkung. Weiterhin sticht das goldgel
be, giebelförmige Rahmenbesatzornament aus Rankenwerk hervor, das den Rahmen 
der Darstellung zum einzigen Zierrahmen des Gebetbuches macht.

Malanweisung: Entlang des unteren Bildrahmens sind Reste der ins Bildfeld eingetra
genen, übermalten Malanweisung zu erkennen. R����� C������ liest: … post resurect
[ionem].⁹⁷⁶

Referenztexte: Von den verschiedenen Erscheinungen Christi, unter anderem vor Ja
kobus und Petrus, vor den Frauen am Grab, vor Maria Magdalena (Noli me tangere) 
oder vor den Aposteln, berichten sowohl die Evangelien als auch außerbiblische pa
tristische und exegetische Quellen. Die einzelnen Berichte sind nicht deckungsgleich. 
Sowohl die Anzahl der Erscheinungen als auch ihre Abfolge unterscheiden sich erheb
lich.⁹⁷⁷ Die Erscheinung des Herrn vor der Gottesmutter Maria ist einzig in außerbibli
schen patristischen und exegetischen Quellen überliefert.⁹⁷⁸

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Erscheinung des Herrn vor 
der Gottesmutter Maria sind in der bildenden Kunst erst seit dem 14. Jahrhundert 
nachweisbar.⁹⁷⁹ Die Darstellungsweisen unterscheiden zwei hauptsächliche Bildtypen, 
die jeweils Maria am Betstuhl und entweder einen stehenden oder eintretenden Chris
tus zeigen.⁹⁸⁰ In beiden Bildtypen ist die Raumgestaltung häufig von Darstellungen 
der Verkündigung beeinflusst.⁹⁸¹

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

��
976 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
977 Vgl. M������, Erscheinung des Auferstandenen (4). Vor Maria (1968) (mit einer Übersicht der 
Quellen sowie der Einzeldarstellungen der Erscheinungen) sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 
1 (2015), S. 318.
978 Vgl. M������, Erscheinung des Auferstandenen (4). Vor Maria (1968), Sp. 667 f.
979 Vgl. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 318.
980 Vgl. M������, Erscheinung des Auferstandenen (4). Vor Maria (1968), Sp. 668.
981 Vgl. ebd.

298 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Miniatur ist in den 
Textfluss der Loblich Urstend (S. 441–454) aus dem Textabschnitt zum Ostersonntag 
(S. 435–486) eingebettet. Diese setzt sich aus einer Mahnung mit inserierten Bitten und 
Gebeten zusammen, in denen gewisse Ereignisse wie die Erscheinungen Jesu vor Ma
ria, Maria Magdalena, den Jüngern und das Auferstehungswunder – gelöst vom zeitli
chen Ablauf der den Textabschnitt einleitenden Betrachtung – erneut thematisiert 
werden. Die Federzeichnung ist derart in den Textfluss der Loblich Urstend integriert, 
dass sie dort der Schilderung des im Bild visuell vergegenwärtigten Ereignisses unmit
telbar vorausgeht.

Ähnlich der Federzeichnung ›Christus am Kreuz‹ (S. 422) ist auch die vorliegende 
Miniatur in den Teil des entsprechenden Textabschnittes integriert, in dem gewisse 
bereits thematisierte Aspekte gelöst vom zeitlichen Ablauf der einleitenden Mahnun
gen und Betrachtungen erneut hervorgehoben werden.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur ›Christus erscheint Maria‹ (S. 445) ist in den 
Textfluss der Loblich Urstend (S. 441–454) eingebettet und greift dabei sowohl den In
halt des sie umgebenden Textes zur Auferstehung und den Erscheinungen des Herrn 
als auch die einleitende narrative Betrachtung zum Ostersonntag auf, denn in dieser 
wurden die wunderhaften Erscheinungen des Herrn mitsamt der Erscheinung Jesu 
vor den Jüngern bereits thematisiert. Das Bild dient nicht primär dazu, die umliegen
den Texte zu gliedern, sondern stellt vielmehr dessen Inhalt auf der Bildebene dar. Es 
kann den in den Textfluss integrierten Miniaturen zugeordnet werden, die ihren 
textuellen Kontext unmittelbar aufgreifen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Die Miniatur ›Christus erscheint Maria‹ stellt 
durch paradigmatische Verknüpfungen ein interbildliches Bezugssystem sowohl zwi
schen den Miniaturen des Gebetbuches als auch zwischen der Federzeichnung und 
weiteren religiösen Bildtypen außerhalb des Gebetbuches her. Die Darstellung der 
Gottesmutter und des geschlossenen Innenraumes mitsamt dem Gebetspult ist an der 
ikonographischen Bildtradition der Verkündigung orientiert und weist ebenso augen
fällige Ähnlichkeiten mit der Miniatur ›Verkündigung‹ (S. 62) im Gebetbuch Margare
thas auf.⁹⁸²

Eine weitere paradigmatische Verknüpfung zwischen der vorliegenden Feder
zeichnung und der Miniatur ›Verkündigung‹ (S. 62) sowie den weiteren Mariendarstel
lungen des Bilderzyklus (›Mondsichelmadonna‹, S. 72; ›Maria im Wochenbett‹, S. 87) 
zeigt sich überdies in der Ausstattung des Bildhintergrunds mit einem Wandbehang 
beziehungsweise Ehrentuch. Darüber hinaus erinnern die figürliche Darstellung Chris
ti und die – seine menschliche Natur hervorhebenden – sichtbaren Blutstropfen an 

��
982 Zur Ikonographie der Erscheinung des Auferstandenen vor Maria und dem Einfluss der Verkün
digung siehe u.a. ebd. Siehe hierzu auch II, 6.1.2.

6.2 Zum Osterfestkreis � 299



den Händen und der Seitenwunde an die vorherige Miniatur ›Auferstehung Christi‹ 
(S. 434), mit dem einzigen Unterschied, dass die am Kreuzstab befestigte Kreuzesfahne 
der Auferstehung in der Miniatur ›Christus erscheint Maria‹ fehlt.

6.2.10 Himmelfahrt Christi

Format und Layout: Die Miniatur ›Himmelfahrt Christi‹ (S. 486, siehe Abb. 32) misst 
108 mm × 90 mm (H × B) und nimmt circa drei Viertel des Schriftspiegels der Versosei
te ein. Sie schließt auf derselben Versoseite an die letzten vier Zeilen des vorherigen 
Textabschnitts zum Ostersonntag (S. 435–486) an. Zugleich geht das Bild dem auf es 
folgenden Textabschnitt zur Himmelfahrt Christi (S. 486–497) voraus und gibt eine 
Vorschau auf dessen Inhalt.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Federzeichnung ist der grasbedeckte, hellgrüne 
Himmelfahrtsfelsen dargestellt. Auf seiner Gipfelfläche sind die dunkelgrauen Fußab
drücke Christi zu erkennen. Der Körper des Gottessohnes ist größtenteils bereits aus 
dem Bildraum entschwunden. Lediglich die von einem grauen Gewand umhüllten Un
terschenkel und Füße befinden sich noch innerhalb des Bildraumes. Von den Knien 
aufwärts ist der restliche Körper in einen stilisierten Wolkenkranz am oberen Bild
rand aufgestiegen. Christus steht auf einem nahezu kreisrunden Regenbogen, der sich 
im Hintergrund um den gesamten Felsen erstreckt. Unter dem grauen Gewand tritt 
der rechte Fuß Christi auf dem Regenbogen hervor. Am Fuße des Auffahrtsfelsens hat 
sich zur Rechten und Linken die Zeugenschaft der Himmelfahrt Christi versammelt. 
Unter ihr befinden sich – im Vordergrund der rechten Bildhälfte – die Gottesmutter 
Maria und – im Vordergrund der linken Bildhälfte – Maria Magdalena. Die nimbierte 
Gottesmutter ist in ein blaues Gewand mit weißem Schleier gekleidet. Maria Magdale
na trägt ein rotes Gewand und einen weißen Schleier mit Nimbus um das Haupt. Zu 
den Füßen Maria Magdalenas steht ein goldgelbes Behältnis, das vermutlich ihr Attri
but, ein Salbgefäß, darstellen soll. Beide Frauen halten die Hände zum andächtigen 
Gebet vor der Brust zusammengefaltet. Im Unterschied zu den meisten weiteren Zeu
gen der Himmelfahrt Christi wenden sich Maria und Maria Magdalena nicht dem Auf
stiegsereignis zu. Die Gottesmutter erscheint im Ganzkörperprofil, ihr Kopf ist leicht 
gesenkt und ihr Blick auf den linken Bildrand gerichtet. Ihr gegenüber ist Maria Mag
dalena im Ganzkörperhalbprofil dargestellt und hält die Augen geschlossen. Im Rü
cken Maria Magdalenas befindet sich die einzige weitere Figur der Szenerie, die sich 
ebenfalls nicht dem Himmelfahrtsereignis zuwendet. Der bartlose Jüngling trägt ein 
blaues Gewand, eine weinrote Kappe und ist nicht nimbiert. Seine Figur spiegelt die 
Körperhaltung Maria Magdalenas. Er ist im Ganzkörperhalbprofil dargestellt, hat die 
Hände zum andächtigen Gebet vor der Brust zusammengefaltet und wendet sich von 
dem Ereignis in der Bildmitte ab. Im Unterschied zu den besagten drei Figuren des 
Bildvordergrundes verfolgen die restlichen elf Figuren der Federzeichnung den Auf

300 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



stieg Christi und sind daher entweder in der Rücken- oder der Seitenansicht darge
stellt. Die nicht nimbierte Figurengruppe ist – im Verhältnis acht zu vier – auf die lin
ke und rechte Bildhälfte aufgeteilt. Von den acht Figuren links neben dem Auffahrts
felsen ist eine weitere Figur zu erkennen, die ihren Kopf mitsamt der weinroten Kap
pe über die rechte Schulter nach hinten wendet, sodass ihr Gesicht im Profil sichtbar 
ist. Von den restlichen sechs Figuren der linken Bildhälfte sind allein die Rücken und 
Hinterköpfe zu sehen. Sie wenden sich von den Betrachterinnen und Betrachtern ab 
und dem entschwebenden Gottessohn zu. Zwei Hinterköpfe offenbaren Tonsuren in 
den Haarschöpfen. Die vier Figuren in der rechten Bildhälfte sind allesamt im Ganz
körperhalbprofil dargestellt und blicken zum entschwebenden Gottessohn hinauf. Im 
Hintergrund der Szenerie zeigt sich erneut ein See- und Bergpanorama mit stilisierten 
Bäumen sowie dem in blauer Farbe angedeuteten Himmel. Der grüne Grasboden des 
Bildvordergrundes ist mit zahlreichen stilisierten Pflanzen ausgestattet. Wiederum ist 
die blaue Farbe – hier am unteren Mantelsaum der Gottesmutter sowie am Horizont – 
partiell stark abgerieben.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Das Ereignis der Himmelfahrt Christi gehört zweifelsfrei zu den ältes
ten Dogmen des Christentums.⁹⁸³ Berichte des Aufstiegs Jesu in das Himmelreich sind 
in biblischen und apokryphen Quellen wiederholt überliefert.⁹⁸⁴

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Himmelfahrt Christi sind 
seit dem Frühchristentum zahlreich und in unterschiedlichen Darstellungsformen 
nachweisbar.⁹⁸⁵ Die Miniatur des Gebetbuches repräsentiert den vor allem im Spät
mittelalter vorherrschenden und vielfach belegten Bildtypus des frontal entschwin
denden Christi, von dessen Körper lediglich noch die Unterschenkel und Füße im Bild
raum dargestellt werden.⁹⁸⁶ Die Fußspuren Christi auf dem Auffahrtsfelsen sind seit 
dem zweiten Viertel des 14. Jahrhunderts immer häufiger in Darstellungen der Him
melfahrt Christi enthalten.⁹⁸⁷

Bildvorlage: Die Miniatur kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt werden.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung ist 
auf einer Doppelseite mit dem Beginn des Textabschnitts zur Himmelfahrt Christi 

��
983 Vgl. S�����, Himmelfahrt Christi (1970), Sp. 268.
984 Vgl. ebd.
985 Vgl. ebd., Sp. 268–276.
986 Vgl. ebd., Sp. 274 sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 338–342.
987 Vgl. S�����, Himmelfahrt Christi (1970), Sp. 274 f.

6.2 Zum Osterfestkreis � 301



(S. 487–497) untergebracht und schließt zugleich auf derselben Versoseite an die letz
ten vier Zeilen des vorherigen Abschnitts zum Ostersonntag (S. 435–486) an. Das Bild 
gibt eine Vorschau auf den Inhalt der auf es folgenden Texte, in denen das im Bild dar
gestellte Ereignis erläutert und ausgelegt wird.

Der zweigliedrige Aufbau des Textabschnitts zur Himmelfahrt Christi (S. 487–497) 
ähnelt denen zum Karfreitag (S. 352–427) und Ostersonntag (S. 435–486). Auf eine ein
leitende narrative Betrachtung mit inserierten Mahnungen und Gebeten zum Ereignis 
der Himmelfahrt Christi (S. 487–491) folgt ein einzelner Text, hier die sogenannte 
Pfingstpredigt Marquards von Lindau (S. 491–497). Die Pfingstpredigt bildet den vier
ten Teil des mehrteiligen Traktats ›De anima Christi‹ auf Deutsch, das weithin dem 
Franziskaner Marquard von Lindau zugeschrieben wird.⁹⁸⁸ Der deutschsprachige Text 
gilt als Übersetzung einer lateinischen Originalfassung, von welcher einzig der dritte 
Teil überliefert ist.⁹⁸⁹ Im Text der Pfingstpredigt werden die Ereignisse zwischen der 
Himmelfahrt Christi und Pfingsten geschildert und die Heilsgeschichte ausgelegt.

Ebenso wie die Mahnungen und Betrachtungen des Textzyklus für die einzelnen 
Tage der Karwoche (S. 333–433) zeichnet sich auch die Betrachtung zur Himmelfahrt 
Christi durch häufige Tempuswechsel aus. Erneut alternieren Präsensformen regel
mäßig mit Präteritalformen, sodass die vergangene Heilszeit und Gegenwart mitunter 
verschwimmen und die Heilstat sowohl nacherzählt als auch in die Gegenwart der Be
trachtenden transponiert wird und sich dort gewissermaßen erneut ereignet.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur schließt formal auf derselben Versoseite an die 
letzten vier Zeilen des vorherigen Textabschnitts zum Ostersonntag (S. 435–486) an 
und eröffnet den auf der folgenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt zur Him
melfahrt Christi (S. 487–497). Das Bild gibt eine Vorschau auf den Inhalt der folgenden 
Texte und ist zugleich auf einer Doppelseite sowohl mit Teilen der ihm vorausgehen
den als auch der auf es folgenden Textabschnitte untergebracht. Dadurch bildet die 
Miniatur ein Scharnier zwischen den einzelnen Texten im Gebetbuch. Als Scharnier
bild nimmt die Federzeichnung nicht primär eine Gliederung der Textkompilation 
vor, sondern überspielt die Textgrenzen, sodass die Textkompilation schließlich als ei
ne zusammengehörende Einheit erscheint.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Obwohl die Zahlensymbolik der im Bild dar
gestellten zwölf Zeugen der Himmelfahrt Christi nahelegt, dass es sich bei ihnen um 

��
988 Vgl. ›De anima Christi‹, Teil IV: wie sich die iunger hieltent nach der uff fart Ihesu Christi. Abgese
hen von diesem vierten Teil sind im Einsiedler Gebetbuch keine weiteren Abschnitte der mehrteiligen 
Pfingstpredigt enthalten. Zu Marquard von Lindau und dem Traktat ›De anima Christi‹ siehe P�����, 
Marquard von Lindau OFM (1987); H��������, Der Traktat ›De paupertate‹ von Marquard von Lindau 
(1965), S. 213–215 sowie M������, Marquard von Lindau (2010).
989 Vgl. P�����, Marquard von Lindau OFM (1987), Sp. 97.

302 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



die zwölf Apostel handelt, weisen die laienhaften und insbesondere klerikalen Züge 
einzelner Figuren darauf hin, dass die Zeugenschaft hier aus einer gemischten Gesell
schaft und nicht der Apostelschar besteht. Dabei präfigurieren die zwei mit Tonsuren 
ausgestatteten Figuren in der linken Bildhälfte bereits christliche Kleriker. Die ge
mischte Gesellschaft kann als die ›Urgemeinde‹ gedeutet werden, die sich nach dem 
Tod Christi in dessen Auftrag bildet.⁹⁹⁰ Durch die Darstellung der christlichen Urge
meinde anstatt der Apostelschar im Bild bieten sich den Betrachterinnen und Betrach
tern verschiedene Identifikationsmöglichkeiten. Diese werden von den unterschiedli
chen Rezeptionsangeboten der Figuren gesteuert und führen dazu, dass die Betrach
tenden im Bild der Himmelfahrt Christi als ›implizite Betrachter‹⁹⁹¹ selbst vertreten 
sind.

Die Rückenfiguren im Bild nehmen nicht nur die Perspektive der Rezipierenden 
ein, sondern tragen diesen ihre Sichtweise an, indem sie auf eben das Himmelfahrts
geschehen blicken, das den Betrachterinnen und Betrachtern als Bild vor Augen ge
stellt wird.⁹⁹² Sie sind sowohl selbst Betrachtende als auch Figurationen der Betrach
ter(innen) im Bild,⁹⁹³ deren Perspektive sie vertreten. Sie adressieren die Rezipieren
den und geben diesen vor, worauf sie ihren Blick zu richten haben. In der Federzeich
nung wird der Moment der Heilsgeschichte visuell vergegenwärtigt, welchen die Zeu
gen der Himmelfahrt Christi im Bild selbst erleben. In der Rolle der ›impliziten Be
trachter‹⁹⁹⁴ werden die Rezipientinnen und Rezipienten bei der Bildbetrachtung nicht 
nur selbst zum Teil des Bildes, sondern ebenso zum Teil der im Bild visuell vergegen
wärtigten Urgemeinde und Zeugenschar.

Weiterhin bieten die Figuren Marias und Maria Magdalenas ein anderes Rezepti
onsangebot. Durch ihre vom Himmelfahrtsgeschehen abgewandte Position erscheinen 
sie weniger als Stellvertreter der Betrachtenden im Bild oder als unmittelbare Zeugen 
der Himmelfahrt Christi, sondern vielmehr als Vorbilder und Idealbilder des Betens. 
Sie demonstrieren und präformieren das andächtige Gebet vor dem Bild im Bild und 
fordern die Betrachtenden dadurch zum Beten vor dem Bild auf. Im Unterschied zu 

��
990 Zum Begriff ›Urgemeinde‹ und seiner Verwendung siehe: E�����, Urchristentum (2001) sowie 
K�������, Urgemeinde (2001), Sp. 467 f. Siehe auch Act 1, 13–14. Durch die Darstellung der Urgemeinde 
in der Miniatur ›Himmelfahrt Christi‹ wird zugleich auf die ›Mission‹ der Jünger im Auftrag Jesu ver
wiesen, die Botschaft der Himmelfahrt und aller weiterer wundersamer Ereignisse im Anschluss an 
den Aufstieg des Gottessohnes ins Himmelreich zu verbreiten. Folglich nimmt die Miniatur nicht nur 
auf die einleitende Betrachtung zur Himmelfahrt Bezug (S. 487–491), sondern ebenso auf die Pfingst
predigt (S. 491–497), deren Inhalt die Taten der Jünger respektive der Urgemeinde nach der Himmel
fahrt wiedergibt und auslegt.
991 Zum rezeptionsästhetischen Ansatz des ›Betrachters im Bild‹ siehe u.a. K���, Kunstwerk und Be
trachter (2008); K���, Der rezeptionsästhetische Ansatz (2003) sowie K��� (Hrsg.), Betrachter im Bild 
(1992), hier sowohl der Beitrag K���s als auch die weiteren Beiträge des Bandes.
992 Vgl. K���, Der rezeptionsästhetische Ansatz (2003), S. 108.
993 Vgl. K���, Kunstwerk und Betrachter (2008), S. 253.
994 Vgl. Anm. 1066.

6.2 Zum Osterfestkreis � 303



den Rückenfiguren tragen sie den Rezipierenden nicht ihre Sichtweise, sondern ihre 
(Gebets-)Haltung an und laden zum gemeinsamen Beten vor dem Bild ein. Der Vor
bildcharakter der Marienfiguren wird dabei von der laienhafte Züge aufweisenden Fi
gur im Rücken Maria Magdalenas bekräftigt, die ihre Gebärde präzise nachahmt. Ge
meinsam geben die Figuren des Bildes eine klare Anweisung für den Gebrauch des Bil
des. Die im Bild visuell vergegenwärtigte Himmelfahrt Christi betrachtend, soll vor 
dem dargestellten Geschehen andächtig gebetet werden. In diesem Zusammenhang 
erscheint die das Konstanzer Seepanorama reminiszierende Seelandschaft des Bild
hintergrundes insbesondere deshalb bedeutungsvoll, weil sie das Himmelfahrtsereig
nis in ein der ursprünglichen Betrachterin Margaretha bekanntes Umfeld transpo
niert und ihr zugleich den Ort für die Gebetsübung aufzeigt.⁹⁹⁵

6.2.11 Ausgießung des Heiligen Geistes (Pfingsten)

Format und Layout: Die Miniatur ›Ausgießung des Heiligen Geistes‹ (S. 498, siehe 
Abb. 33) misst 135 mm × 82 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der 
Versoseite ein. Sie ist auf einer Doppelseite mit dem auf sie folgenden ersten von ins
gesamt sechs Abschnitten aus der Textkompilation zum Pfingstfest (S. 499–554) unter
gebracht.

Bildbeschreibung: Die Miniatur zeigt die Ausgießung des Heiligen Geists über den 
Häuptern der Urgemeinde. In der Bildmitte ist die nimbierte Gottesmutter Maria dar
gestellt. Sie trägt ein blaues, überproportional großes Kapuzengewand, dessen Farbe 
stark abgerieben ist. Durch die Mantelöffnung an Hals und Brust ist ein weinrotes Un
tergewand und ein weißer Halsschleier zu erkennen. Die Figur der Gottesmutter ist 
frontal dargestellt, doch ihr Gesicht ist leicht zur Seite, in Richtung des linken Bildran
des, gewandt. Ob ihre Augen geschlossen oder geöffnet sind, ist nicht eindeutig zu er
kennen.⁹⁹⁶ Zu ihrer Linken steht Maria Magdalena in einem beigen Kleid und einer 
hellgelben Kopfbedeckung, jedoch ohne Nimbus. In ihrem linken Arm hält sie ein 
Salbgefäß vor dem Körper. Ihr Kopf ist zu ihrer linken Schulter geneigt und die Augen 
sind geschlossen. Die beiden Frauenfiguren stehen dem weiteren Personal der Szene
rie in der Bildmitte vor und bilden den vordersten Teil der gereihten Figurenkomposi
tion. Indem die Figur der Gottesmutter die Maria Magdalenas partiell überdeckt, tritt 

��
995 Siehe hierzu auch II, 7.1.
996 Hier scheint eine Korrektur angebracht worden zu sein. Möglicherweise waren die Augen zu
nächst offen und wurden dann übermalt, sodass sie geschlossen wirken.

304 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



die Gottesmutter zusätzlich hervor.⁹⁹⁷ Der Heilige Geist ist nach der gängigen Darstel
lungsweise als nimbierte weiße Taube mit ausgebreiteten Flügeln am oberen Bildrand 
dargestellt. Die Heilig-Geist-Taube schwebt exakt mittig über der Menschenmenge. Die 
vertikale Bildmittelinie ist zugleich die Spiegelachse des Taubenkörpers. Von dem 
Taubenkörper fallen zahlreiche goldgelbe und partiell schwarz unterlegte Strahlen in 
der Form eines halben Strahlenkranzes auf die Köpfe der Figuren nieder. Das insge
samt zwölfköpfige Personal der Darstellung ist auf drei Bildebenen aufgeteilt. Die vor
derste Ebene zeigt die beiden Marienfiguren, während in der mittleren Ebene vier 
und in der hinteren sechs Figuren auszumachen sind. Die vier Figuren der zweiten 
Bildebene sind symmetrisch auf die rechte und linke Bildhälfte verteilt. Zur Rechten 
der Gottesmutter befinden sich zwei männliche, nicht nimbierte Figuren. Die Figur 
unmittelbar neben Maria soll vermutlich einen Gelehrten darstellen. Sie trägt ein 
weinrotes Obergewand über einem grünen Untergewand. Ihre rechte Hand ist vor 
der Brust erhoben und formt einen Zeigegestus, welcher auf die Heilig-Geist-Taube 
deutet (der Zeigefinger ist ausgestreckt, die restlichen angewinkelt). Sein Blick folgt 
dem Gestus zur Heilig-Geist-Taube am oberen Bildrand. Die zweite Figur, ein Laie in 
der Seitenansicht, trägt ein rotes Gewand und eine augenfällige Burse um den Gürtel. 
Der Laie streckt die erhobenen und zusammengefalteten Hände zum Heiligen Geist 
empor, sein Blick folgt dem Gebetsgestus. Der Faltenwurf seines roten Gewandes sug
geriert eine kniende Körperhaltung. Zur Linken Maria Magdalenas sind zwei weitere 
Figuren zu erkennen. Durch die Mantelöffnung des (nicht nimbierten, frontal darge
stellten) Laien rechts neben Maria Magdalena sind die vor der Brust zusammengefal
teten Hände und sein hellbraunes Untergewand zu sehen. Neben ihm ist eine nimbier
te Figur im Ganzkörperhalbprofil an den Bildrand gedrängt, deren erhobenes Haupt 
zum Heiligen Geist hinaufblickt. Die beiden Figuren rechts und links außen sind beide 
in der Seitenansicht dargestellt und lenken den Blick der Betrachter(innen) auf die 
Heilig-Geist-Taube. Auf der hintersten Ebene sind – nebeneinander – sechs ausnahms
los nimbierte Figuren auszumachen. Unter ihnen ist deutlich eine Frau in einer wein
roten Ordenstracht mit einem weißen Halsschleier zu erkennen. Darüber hinaus kön
nen die zwei Figuren rechts neben der Ordensfrau aufgrund ihrer Tonsuren als Mön
che identifiziert werden. Die Gemeinde hat sich auf einer sockelartigen, mehreckigen 
(Erd-)Erhöhung versammelt, die – ebenso wie die restliche Bodenfläche – mit Gras be
ziehungsweise grünen sowie gelben stilisierten Pflanzen bedeckt ist. Die Kanten der 
oberen Sockelleiste sind mit roter Farbe nachgezeichnet worden.⁹⁹⁸ Die Gesichter des 

��
997 Aufgrund ihrer zentralen und vorstehenden Stellung erscheint die Gottesmutter in der Miniatur 
des Gebetbuches sinnbildlich als vorgebildete Ecclesia. Dabei soll die Hervorhebung Marias »am Grün
dungstag der Kirche […] auf die Ebenbildlichkeit von Maria und Ecclesia hindeuten«. S������� [u.a.], 
Pfingsten (1971), Sp. 421.
998 Die sockelähnliche Konstruktion könnte ein achteckiges Gebäude andeuten. Siehe hierzu 
S������� [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 418.

6.2 Zum Osterfestkreis � 305



dargestellten Personals und die unterschiedlichen Faltenwürfe ihrer Gewänder wei
sen eine augenfällig individuelle Ausführung auf, die den dargestellten Figuren je
weils einen eigenen Ausdruck verleiht.⁹⁹⁹

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen 
Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Die Ausgießung des Heiligen Geistes an Pfingsten ist hauptsächlich in 
der neutestamentlichen Apostelgeschichte überliefert und wird darüber hinaus nur in 
darauf bezüglichen Texten aufgegriffen.¹⁰⁰⁰

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Ausgießung des Heiligen 
Geistes orientieren sich überwiegend an den ersten Versen der Apostelgeschichte. Da
ran anknüpfend werden die zwölf Apostel bei der Empfängnis des Heiligen Geistes 
dicht beieinander dargestellt.¹⁰⁰¹ Die Federzeichnung des Gebetbuches repräsentiert 
einen spätmittelalterlichen Bildtypus, innerhalb dessen sich der Heilige Geist nicht 
über der Apostelschar, sondern – in Anlehnung an die Apostelgeschichte 1, 15 – über 
der aufgereihten Urgemeinde ausgießt.¹⁰⁰² Dabei bilden Maria und Maria Magdalena 
die Mitte der gereihten Figurenkomposition.¹⁰⁰³

Bildvorlage: Die Darstellung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt werden.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Minia
tur (S. 498) folgt auf den deutschsprachigen Text der sogenannten Pfingstpredigt 
(S. 491–497) aus dem ihr vorausgehenden Textabschnitt zur Himmelfahrt Christi 
(S. 486–498)¹⁰⁰⁴ und eröffnet den auf der folgenden Rectoseite einsetzenden ersten 
von insgesamt sechs Textabschnitten aus der Textkompilation zum Pfingstfest (S. 499– 
554). Sie ist auf einer Doppelseite mit dem Beginn der auf sie folgenden Texte unterge
bracht und gibt eine Vorschau auf den Inhalt des ersten Textabschnitts.

Die Textkompilation zu Pfingsten (S. 499–554) setzt sich aus sechs Textabschnitten 
zusammen, die alle den Heiligen Geist ins Zentrum stellen: Auf eine einleitende Be
trachtung (S. 499), deren Inhalt das biblische Pfingstereignis und die Pfingstpredigt 

��
999 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255.
1000 Vgl. Act 2, 1–13; sowie S������� [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 415 f.
1001 Vgl. S������� [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 416 sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), 
S. 343 f.
1002 Vgl. S������� [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 416.
1003 Zu Darstellungen der reihenden Figurenkomposition mit Maria in der Mitte siehe ebd., Sp. 418.
1004 Zur Pfingstpredigt siehe Kapitel II, 6.2.10, Abschnitt ›Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum um
liegenden Text‹.

306 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



des Petrus zusammenfasst,¹⁰⁰⁵ sowie zwei angehängte Gebete (S. 499–503) folgen drei 
Gebete zum Heiligen Geist (S. 504–506), die auf den Augustinerchorherren Johannes 
von Indersdorf (1382–1470) zurückgeführt werden können.¹⁰⁰⁶ An die Gebete schlie
ßen ein Offizium vom Heiligen Geist (S. 506–539), sieben Tagzeiten vom Heiligen Geist 
(S. 539 f.), ein Text mit der Selbstbezeichnung Sieben Gaben des Heiligen Geistes
(S. 541–554)¹⁰⁰⁷ und zuletzt verschiedene Gebete zum Heiligen Geist (S. 547–554) an. 
Mit Ausnahme der abschließenden Gebete (S. 547–554) werden die einzelnen Textab
schnitte jeweils durch die Textart bezeichnende, einleitende Rubriken von den vorhe
rigen Texten abgehoben und weiterhin durch Rubrizierungen und kürzere Rubriken 
strukturiert.

Da in der dem Bild vorausgehenden Pfingstpredigt die Taten der Jünger nach der 
Himmelfahrt Christi bis zum Pfingsttag thematisiert werden, welche das Pfingstereig
nis nicht nur vorbereiten, sondern die Aussendung des Heiligen Geistes überhaupt 
erst bewirken, nimmt die Miniatur hier nicht nur den Inhalt des auf sie folgenden 
Textabschnittes vorweg, sondern rekurriert ebenso auf die ihr vorausgehende Pfingst
predigt, welche die Bildbetrachtung maßgeblich vorbereitet.

Strukturelle Funktion: Ähnlich den Miniaturen ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332), ›Letz
tes Abendmahl‹ (S. 340), ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346) und ›Auferstehung Christi‹ (S. 434) 
zeichnet sich das vorliegende strukturierende Titelbild durch einen semiotischen Son
derstatus mit einer strukturellen Doppelfunktion aus.

Die strukturierende Titelbildfunktion wird anhand der formalen Integration der 
Miniatur ersichtlich. Das Bild geht den auf es folgenden Texten zur Ausgießung des 
Heiligen Geistes an Pfingsten auf der Versoseite voraus, sodass Bild und Text auf einer 
Doppelseite untergebracht sind. Die Miniatur macht einen neuen Textabschnitt im Ge
betbuch kenntlich, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt eine Vor
schau auf den Inhalt der folgenden Texte. Zugleich rekurriert sie auf die ihr voraus
gehende Pfingstpredigt, welche die Bildbetrachtung vorbereitet. Dadurch bildet das 
strukturierende Titelbild ebenso ein Scharnier zwischen den Texten zur Himmelfahrt 
Christi (S. 486–497) und zum Pfingstfest (S. 499–554), mittels welchem die Textgrenze 

��
1005 Vgl. Act, 2, 1–36.
1006 Vgl. Anm. 386.
1007 Der deutsche Text der ›Sieben Gaben des Heiligen Geistes‹ beruht auf Bonaventuras Commenta
rius in IV libros Sententiarum, Liber III, dist. 34 und 35 (vgl. R��, Bonaventura (1956), S. 209–216). Die 
Gaben sind hier allerdings nicht in der absteigenden, sondern in der aufsteigenden Reihenfolge wie
dergegeben. Die aufsteigende Nennung der sieben Gaben götliche vorcht, götliche güte, götliche kunst, 
götliche sterki, götlich raut, götlich verstantnus und götlich wyßhait gilt als Modell des Aufstiegs zu 
Gott und symbolisiert den Weg vom Irdischen zum Himmlischen (vgl. S���������, Heinrich Kaufrin
gers Gedicht (1996/97), S. 318 f.). Zu Bonaventuras Auffassung der ›Sieben Gaben des Heiligen Geistes‹ 
siehe B�����, Die sieben Gaben (1931), S. 77–89.

6.2 Zum Osterfestkreis � 307



überspielt wird und die Textabschnitte als eine zusammengehörende Einheit erschei
nen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Anstatt der Mission der Jünger im Auftrag 
Christi fokussiert das Bild augenscheinlich die Herabkunft des Heiligen Geistes an 
Pfingsten. Zu diesem Zweck erfüllt der Heilige Geist im Bild nicht nur die berufene 
Apostelschar, sondern alle Mitglieder der christlichen Urgemeinde.¹⁰⁰⁸

In der Urgemeinde sind bereits christliche Mönche, Nonnen, Laien und Gelehrte 
präfiguriert. Ihre Darstellung deutet den Fortbestand der christlichen Gemeinde vo
raus. Unter den Figuren ist die einzige weibliche Figur deshalb bemerkenswert, weil 
ihre Nonnentracht einen Bezug zur Familiengeschichte Margarethas eröffnet. Nach ei
gener Aussage legte ihre Tochter Dorothea von Hof bereits 1477 im Alter von 19 Jahren 
selbst ihre weltlichen Kleider ab und den Sturz an.¹⁰⁰⁹

It und do ich alt bin gesin núntzehen jar, uf sant vrenna tag, do gieng ich uf des hailgen crútztag 
nächst dar nach gen den ainsidlen uf ain engelwiche und satzt do den sturtz uf und let etliche 
weltliche claiden und clainet hin, das ich yr nit me trůg. (Einsiedeln, StiB, Cod. 752, fol. 357r.)

Dass Dorothea das Moment der Einkehr sechs Jahre später in ihrem ›Buch der göttli
chen Liebe und Summe der Tugend‹ (1483) nachträgt, weist auf dessen besondere Be
deutung in ihrem Leben hin. Dementsprechend könnte die weibliche Figur mit dem 
Sturz im Bild des Gebetbuches Dorothea von Hof darstellen und auf ihre devote Ein
kehr aufmerksam machen. Zum Zeitpunkt der Entstehung des Bildes im Jahre 1482 
trägt Dorothea bereits seit fünf Jahren den Sturz.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis

6.3.1 Dreieinigkeit

Die Miniatur zeigt die Wiedervereinigung der drei göttlichen Personen im Himmel
reich und wird in der vorliegenden Studie bewusst als ›Dreieinigkeit‹ bezeichnet. Der 
gewählte Bildtitel soll in erster Linie den Moment der Wiedervereinigung Christi mit 
Gott im Himmelreich betonen (wie ihn die Miniatur darstellt) und weiterhin die Diffe
renzierung zwischen der vorliegenden Federzeichnung und der ersten Miniatur im 
Gebetbuch ›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ erleichtern, um so bei 
den Leserinnen und Lesern keine Verwechslung aufkommen zu lassen.

��
1008 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255.
1009 Vgl. B�������, Dorothea von Hof (2015), S. 65 f.

308 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Format und Layout: Die Miniatur ›Dreieinigkeit‹ (S. 554, siehe Abb. 34) misst 100 mm 
× 90 mm (H × B) und nimmt circa drei Viertel des Schriftspiegels ein. Sie schließt auf 
derselben Versoseite an die letzten sechs Zeilen der ihr vorausgehenden Textkompila
tion zum Pfingstfest (S. 498–554) an und eröffnet den auf sie folgenden Textabschnitt 
zur Dreifaltigkeit (S. 555–561).

Bildbeschreibung: Die Federzeichnung zeigt die Dreieinigkeit (Christus, Heilig-Geist- 
Taube, Gottvater) horizontal aufgereiht und eng beieinandersitzend auf einer ocker
farbenen zweistufigen Thronbank. Auf der – von den Betrachterinnen und Betrach
tern ausgehend – rechten Seite der Thronbank ist Gottvater als Greis mit grauem Haar 
und Bart dargestellt. Auf seinem Haupt trägt er Krone und Kreuznimbus. Gottvater ist 
in einen weinroten und mit einer Brosche am Hals zusammengehaltenen Mantel ge
kleidet, dessen Fall das beige Untergewand offenlegt. Auf dem linken Oberschenkel 
Gottvaters liegt eine Weltkugel, welche dieser in seiner linken Hand hält. Zu seiner 
Rechten sitzt Christus neben ihm auf der Thronbank. Vater und Sohn wenden sich ei
nander zu und blicken sich an. Christus zeigt sich im Alter seines Kreuztodes mit brau
nem Haar, Bart, Krone und Kreuznimbus. Er trägt einen hellroten Mantel, der eben
falls von einer Brosche am Hals zusammengehalten wird. Die Mantelöffnung entblößt 
den nackten Oberkörper mitsamt der (verblassten) Seitenwunde. In seinen Händen 
hält der Gottessohn ein Buch, wohl als Symbol des göttlichen Wortes und Gesetzes, 
welches er dem Vater als Lehrer und Übermittler dieser Gesetze darbietet.¹⁰¹⁰ Zwi
schen den Häuptern des Vaters und Sohnes schwebt die kreuznimbierte Heilig-Geist- 
Taube mit ausgebreiteten Flügeln mittig über dem Buch. Von dem frontal dargestell
ten Taubenkörper gehen göttliche Strahlen aus, die auf das Buch herabfallen. Die 
zweistufige Thronbank besteht aus einem unteren Podest als Trittfläche und einer er
höhten Sitzbank. In die Fußkante der Trittfläche sind fünf schwarze Wolkenkreuze 
eingearbeitet. Vor der Thronbank sind zwei geflügelte Engel dargestellt, die sich zu 
den Füßen der Heiligen Dreieinigkeit verneigen. Die Engel sind einander im Ganzkör
perhalbprofil gegenübergestellt. Sie stützen sich auf ihre Knie und neigen den gesam
ten Oberkörper mitsamt ihren blond gelockten Köpfen zum Boden herab. Die weinro
ten Flügel des Engels im grünen Gewand in der linken Bildhälfte und die hellroten 
Flügel des Engels im papierfarbenen Gewand in der rechten Bildhälfte greifen die 
Mantelfarben Gottvaters und des Sohnes diagonal auf. Der braune Boden des Bildvor
dergrunds reicht bis zur Fußkante des Throns. Von dort aus zeigt sich im Hintergrund 
ein grüner Wandbehang mit Kleeblattkreuzmuster, der kurz vor dem oberen Bildrand 

��
1010 Vgl. K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 72 f. Der Akt der Darbietung des Buches kann 
als Zeichen der Hingabe bzw. der Fügsamkeit Jesu gegenüber dem Wort, Willen und Gesetz des Vaters 
interpretiert werden.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 309



in einem roten Saum abschließt.¹⁰¹¹ Zwischen dem Saum und dem oberen Bildrand ist 
mit blauer, größtenteils stark abgeriebener Farbe der Himmel angedeutet. Entlang 
der Fußkante des Throns ist über die gesamte Bildbreite ein Schatten auf dem Boden 
zu erkennen, dessen Form auf kein im Bild dargestelltes Bildelement zurückgeführt 
werden kann.

Malanweisung: Auf dem unausgemalten, papierfarbenen Gewand des Engels in der 
linken Bildhälfte ist die ins Bildfeld eingetragene Malanweisung vollständig lesbar: 
trinitas sancta.¹⁰¹²

Referenztexte: Die biblische Textgrundlage für bildliche Darstellungen der Dreifaltig
keit bildet der im Matthäusevangelium überlieferte Vers: euntes ergo docete omnes 
gentes baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti.¹⁰¹³ Für die Darstellung 
der drei göttlichen Personen in der horizontalen Reihung, wie sie in der Miniatur des 
Gebetbuches vorliegt, ist überdies der erste Vers des Psalms 109 ausschlaggebend: 
Dixit Dominus Domino meo sede a dextris meis donec ponam inimicos tuos scabillum 
pedum tuorum.¹⁰¹⁴

Ikonographische Tradition: Bilder der Trinität, Dreifaltigkeit oder Dreieinigkeit un
terscheiden drei hauptsächliche Darstellungstypen. Zum einen wird die Trinität mit
tels Symbolen gekennzeichnet, zum anderen durch typologische Stellvertreter ver
sinnbildlicht oder als drei (menschliche) Personen dargestellt.¹⁰¹⁵ Die Miniatur des Ge
betbuches repräsentiert den letzten der drei genannten Bildtypen, welcher die Dar

��
1011 Zur Bedeutung von Vorhängen, Wandbehängen und Ehrentüchern in bildlichen Darstellungen 
des Spätmittelalters siehe den Abschnitt ›Analyse und Interpretation‹ unter II, 6.1.2.
1012 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
1013 Mt 28, 19 (EU, Mt 28, 19: Darum geht und macht alle Völker zu meinen Jüngern; tauft sie auf den 
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes). Vgl. B��������, Dreifaltigkeit (1968), 
Sp. 525.
1014 Ps 109, 1 (EU, Ps 110, 1: Ein Psalm Davids. So spricht der HERR zu meinem Herrn: Setze dich zu 
meiner Rechten und ich lege deine Feinde als Schemel unter deine Füße).
1015 Vgl. (mit einer ausführlichen Beschreibung der Dreifaltigkeitsdarstellungen) F�������� [u.a.], 
Dreifaltigkeit (1958). Zur Entwicklung des Bildmotivs seit dem 3. bzw. 4. Jahrhundert nach Christus sie
he D�� B����, La Trinità (2021) und T�������, Images of the Trinity (2009). Zum Bildmotiv und den 
Herausforderungen sowie (theologischen und kulturgeschichtlichen) Voraussetzungen ihrer (symboli
schen sowie menschlichen) Darstellung siehe A�������, Darstellung der Trinität (2009) sowie M�G���, 
Trinity (2004); zum Bildmotiv siehe H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 342 f. sowie 
L��������, Gnadenstuhl und Trinität (2015) (hier in erster Linie am Beispiel von Darstellungen des 
Gnadenstuhls als Sonderform). Ein Versuch, die Typologie von Dreifaltigkeitsdarstellungen im mittel
europäischen Kontext zu verorten, unternimmt L�����, Ikonographie (2015). L����� untersucht über
wiegend Säulen und Statuen, bezieht aber auch bildliche Dreifaltigkeitsdarstellungen mit ein. Zur 
Darstellung der Dreifaltigkeit in Retabel des Spätmittelalters, hier überwiegend am Beispiel des Drei
faltigkeits-Retabels der St. Johanniskirche in Werben, siehe R������, Dreifaltigkeits-Retabel (2011).

310 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



stellung des Heiligen Geistes als Taube einschließt. Die Darstellungen Gottvaters als 
Greis und Christi im Alter seiner Kreuzigung sowie die horizontale Reihung der drei 
göttlichen Personen (Christus zur Rechten Gottvaters, der Heilige Geist in der Mitte) 
entsprechen überdies einem beliebten Psalter-Darstellungstypus, der sich vor allem 
im Spätmittelalter häufig in Bibeln, Gebet- und Chorbüchern nachweisen lässt.¹⁰¹⁶

Bildvorlage: Die Darstellung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt werden.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
schließt auf derselben Versoseite an die letzten sechs Zeilen der ihr vorausgehenden 
Textkompilation zum Pfingstfest (S. 498–554) an und eröffnet den auf sie folgenden 
Textabschnitt zur Dreifaltigkeit (S. 555–561). Dieser setzt sich aus sieben Gebeten an 
die Heilige Dreifaltigkeit sowie die drei göttlichen Personen zusammen. Die Autor
schaft der einzelnen Gebetstexte darf als bekannt gelten: Das erste und siebte Gebet 
werden dem Augustinerchorherren Johannes von Indersdorf (1382–1470) zugeschrie
ben, der bereits die drei Gebete zum Heiligen Geist aus der vorherigen Textkompilati
on zu Pfingsten (S. 504–506) verfasst hat.¹⁰¹⁷ Die restlichen fünf Gebete (in der vorlie
genden Reihenfolge Nr. 2, 3, 4, 5 und 6) stammen aus der Feder Johanns von Neumarkt 
(1310/15–24.12.1380), der als Bischof und Kanzler am Hof Karls IV. (1316–1378) zu den 
bedeutendsten Inhabern hoher kirchlicher sowie weltlicher Ämter gezählt werden 
darf.¹⁰¹⁸

Die einzelnen Gebetstexte werden im Gebetbuch der Margaretha derart zusam
mengesetzt, dass ihre Abfolge einen sukzessiven Aufbau aufweist. Im Anschluss an 
die einleitende Miniatur ›Dreieinigkeit‹ adressiert das erste Gebet die Trinität (sancta 
trinitas), woraufhin die drei göttlichen Personen in der trinitarischen Dreierfolge 
›Vater, Sohn, Heiliger Geist‹ in eigenen Gebeten einzeln angerufen werden (S. 555– 
559).¹⁰¹⁹ Mit der Abfolge des zweiten, dritten und vierten Gebets wird das dreiteilige 
trinitarische Schema (Vater, Sohn, Heiliger Geist) entsprechend den gegliederten drei
teiligen Glaubensbekenntnissen wie dem apostolischen Glaubensbekenntnis beibehal

��
1016 Vgl. F�������� [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 436 f. sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 
(2015), S. 342 f.
1017 Siehe hierzu auch II, 6.2.11. Zu den Gebeten des Johannes von Indersdorf siehe H����, Johannes 
von Indersdorf (1983).
1018 Zu den Gebetstexten siehe H����, Johann von Neumarkt (1983); C������-P�����, Gebete Johanns 
von Neumarkt (2020), S. 271–274; Johann von Neumarkt, Schriften, hg. K������ (1935), Nr. 4, 1 (S. 58); 
Nr. 4, 2 (S. 59); Nr. 4, 3 (S. 59); Nr. 4, 4 (S. 60); dort Anm. zu Z. 7 (S. 60); auch Johann von Neumarkt, Ge
bete des Hofkanzlers, hg. K������ (1964), S. 129 f. Zu Johann von Neumarkt und seinen Werken siehe 
weiterhin (mit einer weiterführenden Bibliographie) C������-P�����, ebd.
1019 In der vorliegenden Reihung hier die Gebete Nr. 1 (Johannes von Indersdorf), 2 (Johann von Neu
markt), 3 (Johann von Neumarkt), 4 (Johann von Neumarkt).

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 311



ten.¹⁰²⁰ Die letzten drei Gebete sind wiederum an die Wesenseinheit der drei göttli
chen Personen in Gott gerichtet. Die Zusammenstellung der Gebetstexte lässt eine ge
wisse Orientierung am trinitarischen Schema erkennen. Weiterhin verweist ihre Sum
me durch die Siebenzahl als Symbolzahl des Heiligen Geistes (numerus spiritus sancti) 
auf den Charakter des Pfingstfestes als Fest des Heiligen Geistes.¹⁰²¹

Die Gebete zur Heiligen Dreifaltigkeit sind im untersuchten Textkorpus einzig in 
der Handschrift Frankfurt a. M., Ms. germ. oct. 31 (fol. 88r–89v) parallel überliefert. 
Dort sind allerdings – in derselben Reihenfolge – nur die Gebete Johanns von Neu
markt, also fünf der sieben Gebete, enthalten. Die im Gebetbuch der Margaretha vor
liegende Rahmung der Gebete Johanns von Neumarkt durch die beiden an die sancta 
trinitas gerichteten Gebete des Johannes von Indersdorf entfällt im Frankfurter Codex. 
Da für die Abfolge der Gebete zur Dreifaltigkeit, wie sie im Gebetbuch Margarethas 
vorliegt, keine Parallelüberlieferung bekannt ist, darf angenommen werden, dass die 
Gebetsfolge in der vorliegenden Form nicht bereits als kompilierter Text vorlag, son
dern gezielt derart zusammengetragen wurde.

Durch die Kombination von Text und Bild erhält das erste Gebet der Reihe eine 
doppelte Semantik. Die Bitte, die sancta trinitas möge den Betenden ansehen, wird in 
dem Gebetstext gleich zweimal geäußert. Und beide Male werden die Aufforderungen 
Sieh hútt in mich und Sieh mich an zudem durch rubrizierte S-Majuskeln hervorgeho
ben:

O hailige drivaltikait, o ainige ainikait, du hailge mayestetlichait, ewige barmhertzikait, got, vatter, 
sun, hailiger gaist, ain ware gothait, drivaltig in der person und ainig in dem wesen, schópffers 
himels und der erde, miner armen sel trost, sieh hútt in mich armen súnderinen mit den ogen diner 
götlichen liebi, da mit du an gesehen hǎst alles menschliches geschlächtes, da du es zü dem ersten 
mǎl gedachtest zü erlösen. Sieh mich an mit den ogen diner barmhertzikait, da mit du angesehen 
hast mengen grǒssen súnder in ain büßvertiges leben hie uff erd, der ich laider nit der minst bin.
(S. 555 f.)

In der im Bild visuell vergegenwärtigten sancta trinitas erhalten die beiden Bitten ei
nen sichtbaren Bezugspartner. Dadurch können die Betenden ihre Bitten nicht nur 
unmittelbar an den sichtbar gewordenen Adressanten richten, sondern zugleich so
wohl die visuell vergegenwärtigte Dreieinigkeit anblicken als auch andersrum selbst 
von ›den Augen ihrer Barmherzigkeit‹ aus dem Bild heraus angeblickt werden.¹⁰²²
Denn der Anblick des Bildes ist, wie dies T����� L����� in seiner Untersuchung ver
schiedener Gebete und Bilder in Gebetbüchern aus dem Dominikanerinnen-Kloster 

��
1020 Zum apostolischen Glaubensbekenntnis und weiteren dreiteiligen Glaubensbekenntnissen siehe 
D��������, Glaubensbekenntnisse (2017), S. 22–30.
1021 Vgl. zur Zahlenbedeutung allgemein M����/S������, Sieben (1987), Sp. 480.
1022 Vgl. L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 330. Zur doppelten Semantik von ansehen bzw. an
blicken siehe die Abschnitte ›Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text‹ unter II, 6.1.6, 
II, 6.1.7 sowie II, 6.2.1.

312 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



St. Nikolaus in undis darlegt, immer auch als ein wechselseitiger Vorgang zu begrei
fen. Von der Betrachtung des himmlischen Objekts erhoffe es sich der Betrachtende, 
auch selbst von dem betrachteten Objekt wahrgenommen und »in die Welt der Himm
lischen entrückt zu werden«.¹⁰²³

Strukturelle Funktion: Die zwischen die Textabschnitte Pfingsten (S. 498–554) und 
Dreifaltigkeit (S. 555–561) eingebettete Miniatur befindet sich an einer kompilatori
schen Textgrenze, mit welcher zugleich ein Wechsel in der liturgischen Festzeit des 
Kirchenjahres einhergeht. Nachdem der Osterfestkreis mit dem Pfingstereignis endet, 
beginnt mit dem Fest der Dreifaltigkeit der letzte Zeitabschnitt im Kirchenjahr, die so
genannte ›restliche Zeit im Jahreskreis‹. Die Miniatur schließt formal an die letzten 
sechs Zeilen der ihr vorausgehenden Textkompilation zu Pfingsten an (S. 498–554) 
und eröffnet den auf sie folgenden Textabschnitt zur Dreifaltigkeit (S. 555–561). Dabei 
vergegenwärtigt das Bild die Adressaten der auf sie folgenden Gebete, die sancta 
trinitas in der Gestalt der drei göttlichen Personen, und ist zugleich auf einer Doppel
seite sowohl mit Teilen der ihm vorausgehenden Texte als auch der auf es folgenden 
Gebete untergebracht. Somit bildet die Miniatur ein Scharnier zwischen den einzelnen 
Textabschnitten des Gebetbuches. Als Scharnierbild soll die Federzeichnung nicht pri
mär eine Gliederung der Textkompilation vornehmen, sondern die Textgrenzen zwi
schen den Abschnitten überspielen, sodass die Texte des Gebetbuches auch über kom
pilatorische Grenzen hinweg als eine zusammengehörende Einheit erscheinen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Die den Bilderzyklus des Gebetbuches ein
leitende Miniatur ›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ (S. 13) und die vor
liegende Darstellung der Dreieinigkeit im Himmelreich (S. 554) bilden eine Klammer 
um den Beginn und den Abschluss des göttlichen Erlösungsplanes. Während die erste 
Dreifaltigkeitsdarstellung mit dem Ratschluss und der Menschwerdung den Beginn 
des göttlichen Heilsplans markiert und dessen Ende vorausdeutet, zeigt die vorliegen
de Darstellung die Einheit der drei göttlichen Personen nach dem Erlösungstod Jesu 
und den Abschluss des göttlichen Erlösungsplanes auf. Weitere paradigmatische Ver
knüpfungen innerhalb des Bilderzyklus eröffnen überdies die Motive der Weltkugel 

��
1023 Ebd., S. 330 f. Dass die Betrachter(innen) vor dem Bild des Objekts der Verehrung für dieses 
ebenso selbst ansichtig werden, darf auch dann weiterhin gelten, wenn kein direkter Blickaustausch 
mit den Figuren erfolgt. Die Möglichkeit des wechselseitigen Anblickens ist in erster Linie an die vi
suelle Vergegenwärtigung des verehrten Objekts vor den Augen der Betrachter(innen) und nicht 
zwangsläufig an einen Blickaustausch mit ihm geknüpft. Ebenso wie die Betrachter(innen) auf das im 
Bild vergegenwärtigte Objekt blicken können, kann dieses an sich auch aus dem Bild heraus auf die 
Betrachter(innen) blicken. Zu Formen der spätmittelalterlichen »Schaufrömmigkeit« und der Bedeu
tung bzw. Heilswirkung des ›Sehens/Schauens‹, auch im Sinne der persönlichen Begegnung zwischen 
den Betrachtenden und dem dargestellten Bildinhalt, siehe u.a. S�������, Sakralbild (2002), bes. 
S. 148–152.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 313



und Engelsfiguren. Als Sinnbild der Schöpfung und Symbol der Herrschaft Gottes über 
die Schöpfung¹⁰²⁴ rekurriert das Motiv der Weltkugel (in der Hand Gottes) auf die ent
sprechende Darstellung der Welt in der Federzeichnung ›Christus segnet die Welt‹ 
(S. 214). Beide Bilder demonstrieren die Macht und Herrschaft Gottes über die Welt 
und rufen die Heilstaten Gottes in Erinnerung. Die Rekurrenz auf die in der Miniatur 
der Segnung der Welt dargestellte göttliche Vorsehung erfolgt im Bild der Dreieinig
keit zu einem Zeitpunkt, zu welchem der Erlösungsplan vollendet ist. Während die 
Ordnung der Welt in der Miniatur ›Christus segnet die Welt‹ akut bedroht wird und 
auf den Segen Gottes angewiesen ist, ist die Ordnung der in der Miniatur ›Dreieinig
keit‹ dargestellten Welt nun gesichert.

Weiterhin lassen sich auch die Engelsfiguren innerhalb eines interbildlichen Be
zugssystems deuten. Als Boten Gottes und Vollstrecker der göttlichen Heilsgeschich
te¹⁰²⁵ wird ihnen in den Miniaturen ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Vertreibung aus dem Pa
radies‹ (S. 161), ›Christus segnet die Welt‹ (S. 214), ›Dreieinigkeit (S. 554), ›Monstranz 
und Eucharistie‹ (S. 562) sowie ›Jüngstes Gericht‹ (S. 577) jeweils eine aktive Rolle zu
teil. Sie überbringen die Botschaft Gottes (S. 62), vollstrecken sein Urteil (S. 161, S. 577), 
kommen der Menschheit im Kampf gegen die ›bösen Geister‹ zur Hilfe (S. 214) oder 
verehren die Dreieinigkeit respektive den Leib Christi in der Monstranz (S. 554, S. 562).

6.3.2 Monstranz und Eucharistie

Format und Layout: Die Federzeichnung ›Monstranz und Eucharistie‹ (S. 562, siehe 
Abb. 35) misst 135 mm × 79 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der 
Versoseite ein. Sie geht dem auf sie folgenden Textabschnitt zu Fronleichnam (S. 563– 
577) auf der Versoseite voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubrin
gen, wurden auf der vorherigen Rectoseite vier Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Der Bildraum der Federzeichnung lässt sich in ein unteres sowie 
ein oberes Bildfeld mit jeweils eignen Bildszenen unterteilen. Die zwei Bildfelder wer
den durch eine schwarze Begrenzungslinie entlang der horizontalen Bildmittellinie 
und dem mit ihr wechselnden Untergrund der beiden Bildszenen voneinander abge
trennt. Im Zentrum der unteren Bildhälfte und im Bildvordergrund ist eine goldgelbe 
Turmmonstranz mit wolkenförmigem Standfuß und offenem Schauzylinder darge
stellt. Durch die geöffneten Türflügel des zylinderförmigen Schaubehältnisses ist im 
Zentrum des Gefäßes eine einzelne (freischwebende) Hostie zu erkennen. Das liturgi
sche Schaugefäß steht auf einer mit Mustern verzierten weißen Sockelplatte auf dem 

��
1024 Vgl. K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 247 sowie G������, Kugel (1970), Sp. 697. Zur 
Ikonographie der ›Dreifaltigkeit als Weltenschöpfer‹ siehe B��������, Dreifaltigkeit (1968), Sp. 532 f.
1025 Vgl. K���������, Symbole und Attribute (2011), S. 103.

314 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



grünen Grasboden. Das Ziermuster der Platte reicht entlang der vorderen sowie der 
rechten Seitenkante des Sockels über diesen hinaus und setzt sich auf der grünen 
Graswiese fort, wodurch die Darstellung des Sockels eine eigentümliche Plastizität er
hält. Die Turmmonstranz wird von zwei musizierenden Engeln verehrt, die – leicht 
nach hinten versetzt – zu ihrer Rechten und Linken platziert sind. Der Engel in der 
linken Bildhälfte ist mit einem beigen Gewand sowie roten Flügeln ausgestattet und 
zupft – auf dem Grasboden sitzend – an den kaum sichtbaren Seiten einer Laute. Der 
zweite Engel am rechten Bildrand trägt ein gräuliches Gewand und hellbraune, unför
mige Flügel. Mit seinen beiden Händen spielt er eine Harfe und tritt dabei dem Objekt 
der Verehrung im Ausfallschritt entgegen. Im oberen Bildfeld ist in der linken Bild
hälfte ein Ritter in einer eisernen, den gesamten Körper verhüllenden Rüstung mit ge
schlossenem Visier dargestellt. Der Ritter hält eine Fahnenlanze mit einer roten Fahne 
in seiner Linken und ein Wappenschild in seiner Rechten, dessen augenfällige Form 
an eine Tartsche erinnert.¹⁰²⁶ Das Wappenschild ist den Betrachterinnen und Betrach
tern frontal entgegengerichtet, sodass das Wappen (sechs goldene Kugeln auf blauem 
Grund) mühelos erkannt werden kann. Am rechten Bildrand ist auf derselben Höhe 
ein kniender Bischof im Ganzkörperprofil dargestellt. Ritter und Bischof sind einan
der zugewandt und blicken sich an. Der Bischof ist in ein rotes Gewand gekleidet, trägt 
eine blaue, perlenbesetzte Mitra und bietet dem Ritter ein Tablett mit drei Brotlaiben 
und einem Kelch dar, welches er mit beiden Händen ausgestreckt vor dem Körper 
hält. Über dieser eucharistischen Szene sind am oberen Bildrand die Farbreste des 
blauen Himmels zu sehen. Die in der oberen Bildhälfte dargestellte Szene hebt sich 
durch den unterschiedlich gestalteten Untergrund von der Darstellung in der unteren 
Bildhälfte ab. Der grüne Grasboden der unteren Bildhälfte ist mit zahlreichen stilisier
ten Grashalmen ausgestattet und weist eine augenscheinlich andere Musterung und 
Farbgebung auf als der grün-blaue, pflanzenlose Grasboden des oberen Bildfeldes.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen zwei
zeiligen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar. Dass die Mal
anweisung hier zweizeilig und verhältnismäßig umfangreich ist, mag auf die zweisze
nige Darstellung zurückzuführen sein.

Referenztexte: Die Gesamtdarstellung kann in der vorliegenden Darstellungsform 
auf keine biblische oder außerbiblische Referenzquelle zurückgeführt werden. Die Re
ferenztexte der in den einzelnen Bildstreifen aufgegriffenen Motive und Analogien zu 

��
1026 »Tartsche, Renntartsche, Stechschild: gewölbter, an einer Seite zum Einlegen der Lanze halb
kreisförmig ausgeschnittener Turnierschild. […] Ende des 14. Jahrhunderts wurde die T. in die He
raldik eingeführt und war bis um 1500 als Wappenschild beliebt«. O�����, Lexikon der Heraldik 
(1985), S. 393.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 315



weiteren Bildtypen oder biblischen Textquellen werden im Abschnitt ›Analyse und In
terpretation‹ diskutiert.

Ikonographische Tradition: In der Miniatur werden verschiedene eucharistische 
(Monstranz, Eucharistiefeier) sowie weltliche (Ritter, Wappenschild) Bildmotive aufge
griffen und zu einer vermutlich eigenschöpferischen, zwei-szenigen Darstellungsform 
kombiniert. Diese kann in der vorliegenden Form in keine bestimmte ikonographi
sche Bildtradition eingeordnet werden.¹⁰²⁷

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den. Es handelt sich sehr wahrscheinlich um eine eigenschöpferische Darstellung.

Analyse und Interpretation: Die Miniatur ›Monstranz und Eucharistie‹ zählt sowohl 
hinsichtlich ihrer Bildkomposition als auch des dargestellten Bildinhalts zu den rätsel
haften Federzeichnungen des Bilderzyklus. Durch die in zwei Bildfelder mit jeweils ei
genen Szenen unterteilte, vermutlich eigenschöpferische Bildkomposition hebt sich 
die Simultandarstellung augenfällig von den bisherigen Federzeichnungen des Gebet
buches ab. Die Bedeutung der im Bild dargestellten Motive erschließt sich nicht auf 
den ersten Blick, sondern muss mithilfe einer Analyse der verwendeten ikonographi
schen Modelle und über Analogien zu weiteren eucharistischen Darstellungsformen 
erschlossen werden.

Unter den verschiedenen bildlichen Anbetungskompositionen nimmt die Darstel
lung der Monstranz, welche zu den bedeutendsten liturgischen Schaugeräten zählt, 
zweifelsfrei eine prominente Rolle ein. Die im unteren Bildfeld dargestellte Verherrli
chung des Sakraments durch musizierende Engel entspricht dem gängigen christologi
schen Bildprogramm der Monstranz-Darstellungen.¹⁰²⁸ Die geöffneten Türflügel der 
goldgelben Turmmonstranz offenbaren die Hostie als den in der Eucharistiefeier kon
sekrierten und von den Engeln verehrten Leib Christi. Dieser wird dabei nicht allein 
durch die Engel im Bild verehrt, sondern erscheint den Betrachtenden des Bildes zu
gleich als Objekt der Verehrung und Anbetung.

Weiterhin erinnert die im oberen Bildstreifen der Miniatur dargestellte Bildkom
position an den eucharistischen Bildtypus der alttestamentlichen Begegnung zwischen 
Abraham und Melchisedech. Dieser zeigt den aus der Schlacht zurückgekehrten Abra
ham ebenfalls häufig in Ritterkleidern und stellt ihm die Figur des Melchisedech mit 

��
1027 Zur ikonographischen Tradition der im Einzelnen dargestellten Motive siehe den Abschnitt 
›Analyse und Interpretation‹.
1028 Vgl. H���, [u.a.], Monstranz (1971), Sp. 280 f. Zur Monstranz mit der Hostie als ›Bildzeichen Chris
ti‹ siehe S������, Eucharistie (2013), bes. S. 16 f.

316 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Kelch und Hostie gegenüber.¹⁰²⁹ Das Alte Testament kennt Melchisedech als Priesterkö
nig von Salem (wohl Jerusalem), der den siegreich aus der Schlacht heimkehrenden 
Abraham segnet, ihm Brot und Wein darbietet und so das eucharistische Opfer präfigu
riert.¹⁰³⁰ Als eucharistische Lehrgestalt erscheint Melchisedech insbesondere im geistli
chen Spiel.¹⁰³¹ Das Neue Testament deutet Melchisedech unter anderem aufgrund sei
ner geheimnisvollen Herkunft (er ist mutter- und vaterlos), des ewigen Priester-König
tums sowie des Opfers von Brot und Wein als Präfiguration des Typus Christi.¹⁰³² Die 
Opfergabe respektive die Darstellung der drei alttestamentlichen Vorbilder des Opfers 
Christi nach dem römischen Meßkanon (Abel, Abraham und Melchisedech) dominiert 
auch innerhalb der frühchristlichen und mittelalterlichen Bildtypen der Eucharis
tie.¹⁰³³ Das Motiv des Messopfers Melchisedechs ist – in Verbindung mit Darstellungen 
Abrahams oder mit dem Opfer Abels – regelmäßig in eucharistischen Darstellungen zu 
finden und bestimmt insbesondere Kunstwerke mit einer liturgischen Funktion, die 
den »unmittelbare[n] Sinnbezug zur Messe«¹⁰³⁴ betonen und verdeutlichen sollen.¹⁰³⁵

In beiden Bildstreifen steht die Eucharistie respektive das eucharistische Messop
fer im Zentrum, welches im unteren Bildstreifen verehrt und im oberen Bildstreifen 
zelebriert wird. Während die zum eucharistischen Opfer der Heiligen Messe dienende 
Hostie den Betrachterinnen und Betrachtern des Bildes im unteren Bildstreifen als Ob
jekt der Verehrung und Anbetung vor Augen gestellt wird, erscheint die im oberen 

��
1029 Vgl. M�����, Abraham (1937), Sp. 88–89. Der Altar, hinter welchem der Priesterkönig in einigen 
bildlichen Darstellungen der Begegnung steht, wird wiederholt weggelassen. Vgl. ebd., Sp. 88.
1030 Vgl. Gn 14, 17–20. Siehe hierzu auch S������, Eucharistie (2013). Um den Priesterkönig als welt
lichen und geistlichen Würdenträger zu kennzeichnen, trägt die Figur Melchisedechs in bildlichen 
Darstellungen der Begegnung seit dem 12. Jahrhundert vermehrt sowohl die charakteristische Königs
krone als auch eine Mitra. Vgl. M�����, Abraham (1937), Sp. 88.
1031 Vgl. hierzu u.a. Arnold Immessen, hg. K���� (1913), V. 2099–2155; Ingolstädter Prozessionsord
nung eines Fronleichnamsspiels (IgPo), Z. 19; Künzelsauer Fronleichnamsspiel (KF), V. 665–684; Zerb
ster Fronleichnamsspiel (ZF 0), V. 27–28. Editionen: Arnold Immessen, hg. K���� (1913), V. 2099–2155 
(S. 157–159); Geistliches Schauspiel im Zeugnis der Zeit, hg. N������ (1986), Z. 19 (S. 409); Das Künzel
sauer Fronleichnamspiel, hg. L������� (1969), Vers 665–684 (S. 23–24); Das Zerbster Prozessionsspiel 
1507, hg. R����� (1930), V. 27–28 (S. 25). Die Hinweise zu den zitierten Spielen beruhen auf B�������, 
Spiele und Marienklagen (1986). Zur Rolle Melchisedechs im spätmittelalterlichen geistlichen Spiel sie
he D���, Melchisedech (2005). Weiterhin wird die meist halbmondförmige Lunula, die Halterung der 
Hostie innerhalb des Schaubehältnisses der Monstranz, vereinzelt mit dem Namen Melchisedechs be
zeichnet, wodurch sich überdies eine Verbindung zwischen dem Priesterkönig und dem liturgischen 
Schaugerät herstellen lässt. Siehe hierzu auch S����, Monstranz (1970), S. 400.
1032 Vgl. Hbr 7, 1–4 sowie Ps 109, 4; sowie B������������, Melchisedek (1998), Sp. 80.
1033 Vgl. T������, Eucharistie (1968), Sp. 687 und Sp. 692. Zu Darstellungen der Eucharistie von der 
frühchristlichen Kunst bis 800 nach Christus siehe S����, Art and Eucharist (2012). Zu Darstellungen 
der Eucharistie im Spätmittelalter siehe V�� A������, Art and Eucharist (2012). Zur Bedeutung der Eu
charistie in ›Late Medieval Life and Art‹ siehe u.a. K�����, Counterfeiting the Eucharist (2020).
1034 N����, Melchisedech (1993), Sp. 491.
1035 Vgl. T������, Eucharistie (1968), Sp. 689 (dort Abb. 1), Sp. 692.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 317



Bildfeld dargestellte Szene als Modell für die Durchführung des Messopfers nach dem 
alttestamentlichen Vorbild. Die zwei Register bilden eine thematische Einheit, geben 
aber keine bestimmte Leserichtung vor, da sie sich zwar gegenseitig ergänzen, nicht 
aber als Bildfolge narrativ aufeinander aufbauen.

Augenfällig und nicht mit dem Bildtyp der eucharistischen Begegnung zwischen 
Abraham und Melchisedech vereinbar bleibt das Wappenschild des Ritters (sechs gol
dene Kugeln auf blauem Grund), durch welches dieser als Quirinus von Neuss identifi
ziert werden kann.¹⁰³⁶ Die Ritterfigur des oberen Bildstreifens ist zwar an bildlichen 
Darstellungen Abrahams bei der Begegnung mit Melchisedech orientiert, zeigt aber 
nicht Abraham, sondern Quirinus.

Eine mögliche Begründung für die Ersetzung Abrahams mit der Figur des Quiri
nus ist weder im Bild noch in den Texten des Gebetbuches mitgeliefert, sodass die Be
deutung der Figur außerhalb der Handschrift entschlüsselt werden muss. Eine Verbin
dung zwischen der Stadt Konstanz als Entstehungsort des Gebetbuches und dem Stadt
patron von Neuss, einem römischen Offizier und christlichen Märtyrer aus dem zwei
ten Jahrhundert, lässt sich allerdings über den Reichskrieg zur Befreiung der von Karl 
dem Kühnen belagerten Stadt Neuss (29.6.1474–26.6.1475) herstellen.¹⁰³⁷ Die Konstan
zer mussten sich nicht nur kriegerisch an der Befreiung von Neuss beteiligen, sondern 
hielten – ebenso wie viele weitere oberrheinische Städte – aufgrund der Bedrohung 
durch die burgundische Expansionspolitik anlässlich der Belagerung mehrere Bittpro
zessionen mit dem Sakrament ab, um Gott »unermüdlich und inständig um Frieden« 
zu bitten.¹⁰³⁸ Diese Bittprozessionen eröffnen insofern einen Bezug zu Fronleichnam, 
als sie maßgeblich von Fronleichnamsumzügen inspiriert wurden.¹⁰³⁹ Dass die Belage
rung von Neuss letztlich scheitert, wurde nicht nur den geleisteten Prozessionen und 
der geistigen sowie körperlichen Stärkung durch die eucharistische Messfeier, son
dern insbesondere auch der Hilfe des heiligen Stadtpatrons Quirinus zugeschrie
ben.¹⁰⁴⁰ Die Identifikation des Ritters im Bild des Gebetbuches als Quirinus, dem das 
eucharistische Messopfer dargeboten wird, mag folglich mit den an Fronleichnam

��
1036 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 250. C������ weist bereits darauf hin, dass das Wappen 
des Quirinus von Neuss üblicherweise mit neun und nicht mit sechs Kugeln ausgestattet ist. Weshalb 
der Miniator anstatt der üblichen neun Kugeln lediglich sechs darstellt, obgleich sich doch gerade in 
der Zahl Neun ein etymologischer Bezug zum römischen Namen der Stadt Neuss (Novaesium) herstel
len lässt, bleibt weiterhin unklar. Siehe hierzu auch W�����, Quirinus v. Neuss (1999), Sp. 777.
1037 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255. Zu Quirinus von Neuss siehe A�����-W������, Quiri
nus v. Neuss (1995), Sp. 375.
1038 S������, Ritual und Ereignis (1997), S. 281. Zur Beteiligung der Konstanzer am Kriegszug nach 
Neuss siehe u.a. auch B������, Reaktion der Reichsstände (2003) (Hinw. v. C������, Hs. Nr. 43.1.55 
(2014), S. 255).
1039 S������, Ritual und Ereignis (1997), S. 288. Zum Ritus der Konstanzer Fronleichnamsprozessio
nen siehe u.a. auch Z��������, Liturgie im Konstanzer Münster (1956), S. 95–98; M�����, Konstanz im 
Mittelalter 2 (1989), S. 142 f.
1040 Vgl. A�����-W������, Quirinus v. Neuss (1995), Sp. 375.

318 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



sumzügen angelehnten Bittprozessionen um Frieden einhergehen, deren Wirkung 
durch das Scheitern der Belagerung von Neuss im Jahre 1475 belegt wurde. Durch die 
Figur des Quirinus erinnert die im oberen Bildstreifen dargestellte Szene nicht nur 
den Ursprung der eucharistischen Messfeier, sondern demonstriert zugleich ihre 
Wirkmacht an einem zeitgenössischen Beispiel.¹⁰⁴¹ Gemeinsam vergegenwärtigen die 
Bildstreifen zum Fronleichnamsfest sowohl das Objekt der Verehrung, das eucharisti
sche Opfer und den Akt der Verehrung als auch den Ursprung sowie die zeitgenössi
sche Zelebration der eucharistischen Messfeier.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Minia
tur (S. 562) geht den auf sie folgenden Texten zu Fronleichnam (S. 563–577) auf der 
Versoseite voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden 
auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite viereinhalb Zeilen freigelassen. Dass die 
Zeilen bewusst ausgelassen wurden, wird deshalb besonders augenfällig, weil die auf 
das Bild folgende viereinhalbzeilige Rubrik die Leerstelle auf der vorherigen Seite lü
ckenlos hätte füllen können.

Die Textkompilation zu Fronleichnam (S. 563–577) setzt sich aus verschiedenen 
Bitt- sowie Grußtexten mit einem inserierten Hymnus und inserierten Gebeten zusam
men, die überwiegend eine eucharistische Bildsprache verwenden. Auf eine for
melhafte Lobpreisung Jesu Christi als eucharistischer Heiland (S. 563–564) folgen der 
Text des eucharistischen Hymnus ›Pange lingua gloriosi‹ von Thomas von Aquin auf 
Deutsch (S. 564–566),¹⁰⁴² fünf ›Christusgrüße‹ mit einer christologisch-eucharistischen 
Bildsprache (S. 566–567)¹⁰⁴³ sowie weitere (eucharistische) Bitt- und Grußtexte an 
Christus oder Maria mit inserierten Gebeten (S. 567–577).¹⁰⁴⁴

��
1041 Auf die Strategie, die alttestamentliche Messfeier in einen zeitgenössischen Kontext zu transpo
nieren, weist überdies die Form des Wappenschildes als Tartsche hin. Das Turnierschild wurde gegen 
Ende des 14. Jahrhunderts in die Heraldik eingeführt und erfreute sich bis um 1500 besonderer Be
liebtheit. Es gilt folglich als charakteristisches Wappenschild des 15. Jahrhunderts. Vgl. O�����, Lexi
kon der Heraldik (1985), S. 393.
1042 Siehe hierzu W��������, Pange lingua gloriosi (deutsch) (1989), Sp. 288 f.; Hymnographi latini, 
hg. D����� (1907), S. 586 f. Der deutsche Text des eucharistischen Hymnus kann auf einen ursprüng
lich lateinischen Vesperhymnus für Fronleichnam zurückgeführt werden, den Thomas von Aquin 
(1224/25–7.03.1274) »im Auftrag Papst Urbans IV. für das 1264 eingeführte Fronleichnamsfest geschaf
fen haben [soll]«. W��������, Pange lingua gloriosi (deutsch)‹(1989), Sp. 288. Der lateinische Hymnus 
ist ein fester Bestandteil der Liturgie des Fronleichnamsfestes. Zur Hymnennachbildung in deutscher 
Sprache bzw. den deutschen Hymnenübertragungen u.a. am Beispiel des Hymnus ›Pange lingua glo
riosi‹ siehe M���, Pange lingua (2004).
1043 Zu der Textsorte der in der vorliegenden Arbeit als ›Christusgrüße‹ bezeichneten Grußtexte sie
he den Abschnitt ›Inhaltich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text‹ unter II, 6.1.7.
1044 Von den Texten zum Fronleichnamsfest sind lediglich die fünf ›Christusgrüße‹ und Auszüge der 
weiteren Bitt- und Grußtexte an Christus und Maria im untersuchten Handschriftenkorpus überlie
fert. Vgl. Frankfurt a. M., Ms. germ. oct. 31, fol. 90v–91v und fol. 98r–99v.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 319



Die einzelnen Textabschnitte enthalten kaum narrative Passagen. Überhaupt 
spielt das Narrative nur eine untergeordnete Rolle und tritt gegenüber der Gebrauchs
funktion der Texte für die praktische Frömmigkeitsübung zurück. Die im Gebetbuch 
der Margaretha enthaltenen Texte zum Fronleichnamsfest geben keine bestimmte 
Heilstat wieder, sondern dienen als Gebrauchstext für die private, außerliturgische 
Andacht und Meditation über das eucharistische Opfer am Fronleichnamstag. Eine 
›Nacherzählung‹ nicht nur der Heilsgeschichte, sondern der Geschichte der Gegen
wart bietet hingegen das Bild, das hier eine gegenüber dem Text ungleich stärkere 
narrative Rolle einnimmt.

Dass die Texte auf den praktischen Gebrauch für die Frömmigkeitsübung abzie
len, wird anhand der zahlreichen Imperativ-Präsens-Formen und im Zusammenhang 
mit der eucharistischen Bildsprache deutlich, durch welche die Rezipierenden zur 
Verehrung des (auch visuell vergegenwärtigten) Sakraments aufgefordert werden.

Als die ewig wyszhait usz rüffet und spricht: »Komment her ir rúwigen zü der spis úwer begnadung, 
komment her ir blinden zü der spis úwer erlúchtung, komment her ir krancken zü der spis úwer 
sterckung, komment her ir trurigen zü der spis úwer trostung, komment her ir minnenden zü der 
spis úwer veraingung, kumment her ir luten zü der spis der gothait.« O lieber mensch nun schick 
dich dar zü, das du frölich mugist kummen zü diser erwirdigen ladung des aller höchsten 
sacraments, der selb der wirt und die wirtschafft ist. (S. 564)

Die Aufforderung, zu der spis zu kommen, gilt hier nicht nur der eucharistischen 
Messfeier, sondern ist ebenso eine Aufforderung zum Betrachten des Bildes, in wel
chem das Sakrament den Augen der Betrachtenden dargeboten wird. Mit der innigen 
Betrachtung des Bildes und der Verehrung des eucharistischen Opfers geht gleichsam 
eine Eucharistie für das Auge der Betrachtenden einher. Das Ansehen des Bildes res
pektive das Erblicken der Hostie im Bild soll dabei den eucharistischen Empfang des 
Leibs Christi in der Messfeier gewissermaßen substituieren, denn die Hostie als Leib 
Christi kann nun visuell über das Auge einverleibt werden.¹⁰⁴⁵ Wie dies A���� B���� 
in ihrer Untersuchung eucharistischer Bilderzählungen in den Smithfield Dekretalen 
festhält, erlauben es Bilder insbesondere der Hostie und der Eucharistiefeier den Be
trachtenden, das Objekt der Verehrung, den konsekrierten Leib Christi, zu einem Zeit
punkt ihrer Wahl und zu den eigenen Bedingungen visuell zu vergegenwärtigen, an
dächtig zu betrachten und sich angemessen auf die Messfeier vorzubereiten.

Images of the Host could offer their viewers a clearer view of the sacred wafer than would ordi
narily be possible in a church, in which liturgical screens and furnishings fellow parishioners 
and clerical personnel, holy smoke and sheer distance might render it virtually imperceptible. 
Moreover, while it was possible for devout laypeople – especially members of the elite who 

��
1045 Eine ähnliche Eucharistie für das Auge der Betrachter(innen) bietet auch die Miniatur ›Letztes 
Abendmahl‹ (siehe II, 6.2.5). Zu Bildern als Ersatz-Eucharistie siehe auch R���, Postcards on parch
ment (2015), bes. S. 225–242.

320 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



owned illuminated manuscripts – to communicate more often than once a year, such images 
could allow their owners to see and contemplate the Host at moments of their own choosing. […] 
For the laypeople who owned and used these devotional books, such representations of the 
Eucharist may have been a valuable proxy for the Host itself, enabling them to prepare for and 
participate in the Mass as well as to meditate on the meaning of this sacrament.¹⁰⁴⁶

Eine solche »Liturgiesierung der privaten Bildandacht« nehme – so L����� in seiner 
Untersuchung spätmittelalterlicher Sehrituale – für die Laienfrömmigkeit des Spät
mittelalters eine bedeutende Rolle ein: »Bilder waren eben das Sakrament der From
men – und der Blick und die Bildandacht waren ihre Liturgie«.¹⁰⁴⁷

Als Simultandarstellung der Verehrung und Zelebrierung der ersten Eucharistie 
(-feier) sowie ihrer Fortsetzung gibt die Miniatur eine Vorschau auf den Inhalt der auf 
sie folgenden Texte zum Fronleichnamsfest, in welchen das eucharistische Opfer als 
Objekt der Verehrung und Gegenstand der Anbetung ins Zentrum der geistigen Be
trachtung tritt.

Die Verehrung der Eucharistie findet ihre kultische Form im Fronleichnamsfest; da sie, davon 
ausgehend, auch zum Gegenstand der Anbetung wird, bilden sich bestimmte Anbetungskomposi
tionen heraus.¹⁰⁴⁸

Die Federzeichnung stellt eine bemerkenswerte eigenschöpferische Anbetungskompo
sition dar, deren Besonderheit darin besteht, dass sie zugleich die Anbetung respektive 
Verehrung der Eucharistie, ihr alttestamentliches Vorbild, ihre zeitgenössische Fortset
zung und ihre an einem zeitgenössischen Beispiel erwiesene Wirkmacht visuell verge
genwärtigt sowie zugleich eine Eucharistie für das Auge des Betrachtenden darstellt. 
Dabei sollen – wie dies M����� A������� in seiner Untersuchung der eucharistischen 
Bedeutung von unter anderem Kreuzigungsdarstellungen in der romanischen Malerei 
Kataloniens und des Nordens der Pyrenäen feststellt – die eucharistischen und an
dächtigen Funktionen der Bildbetrachtung nicht nur addiert werden, sondern viel
mehr verschmelzen und sich so gegenseitig verstärken.¹⁰⁴⁹ Sowohl in den auf das Bild 
folgenden Texten als auch in der neuartigen Bildformulierung spiegelt sich – analog 
verschiedener von S������ untersuchter eucharistischer Bildmotive – »eine Hoff
nung auf die Heilswirkung der von der Kirche gespendeten Sakramente«¹⁰⁵⁰ durch die 
eingehende Betrachtung des ›liturgiesierten‹ Bildes und die Rezeption der Texte. Und 
schließlich ist die simultane Darstellung der Verehrung und Zelebrierung der Eucha
ristie ein Bild des Fronleichnamsfestes selbst. Dies darf zumindest insofern gelten, als – 

��
1046 B����, Communion and community (2013), S. 56–59.
1047 L�����, Sehrituale (2005), S. 89. Zur sakramententheologisch angebahnten Konkurrenz von Bild 
und Eucharistie siehe u.a. H����, Gottes Gegenwart (2010).
1048 T������, Eucharistie (1968), Sp. 694.
1049 Vgl. A�������, Eucharistie (2021), S. 177.
1050 S������, Eucharistie (2013), S. 16.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 321



so M���� G������ in seinem Aufsatz zur Ars celebrandi im Kontext des Fronleichnams
festes – die Darstellung und Medialität im Fronleichnamsfest im Mittelpunkt stehe und 
dabei die Feier, die die Feier feiere, sakramentalen Charakter erhalte. So zeige uns der 
Festtag vollends, »dass die Eucharistie als Feier zum Sakrament wird und dass erst in 
der Art und Weise des Feierns die Präsenz Christi in Brot und Wein garantiert« sei.¹⁰⁵¹

Mit der eigenständigen Erzählweise des Bildes gegenüber den Texten – das hier 
ebenso wie die von N������ O�� untersuchten narrativen Bilderzyklen »gleichsam ne
ben dem Text – und doch im Dialog mit ihm« eine neue, die Textkompilation ergän
zende Geschichte erzählt, die anderen Strukturgesetzen gehorcht als die das Bild um
gebenden Texte – geraten die Bilderzählungen mehrszeniger Registerbilder ins Blick
feld, die sich seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert vor allem im deutschen Sprachge
biet etabliert haben.¹⁰⁵² Das ›neue‹ »Illustrationsverfahren« der ganzseitigen, häufig 
auf gesonderten Blättern eingeschobenen Registerbilder, deren zwei oder drei überei
nanderliegende Bildstreifen zumeist eine thematische Einheit bilden, soll – im Unter
schied zu Einzeldarstellungen – vor allem die Eigenständigkeit der Bilderzählung ge
genüber dem Text betonen.¹⁰⁵³ Eine solche eigenständige Erzählweise des Bildes ge
genüber den Texten wird am Verhältnis der Miniatur ›Monstranz und Eucharistie‹ zu 
den auf sie folgenden Texten zu Fronleichnam evident. In der vorliegenden Form he
ben sich Bild und Text zum Fronleichnamsfest sichtlich von den weiteren Text-Bild- 
Kompositionen im Gebetbuch der Margaretha ab.

Strukturelle Funktion: Die ganzseitige Federzeichnung geht dem auf sie folgenden 
Textabschnitt zu Fronleichnam auf der Versoseite voraus, sodass Text und Bild ge
meinsam auf einer Doppelseite untergebracht sind. Hierfür wurden auf der dem Bild 
vorausgehenden Rectoseite viereinhalb Textzeilen freigelassen. Durch ihre Position 
und die Leerzeilen am Ende der ihr vorausgehenden Textkompilation macht die Mi
niatur einen neuen Abschnitt im Gebetbuch kenntlich und nimmt eine Gliederung der 
Textkompilation vor. Darüber hinaus gibt sie eine Vorschau auf den Inhalt der folgen
den Texte und erfüllt somit alle Kriterien eines strukturierenden Titelbildes.

6.3.3 Jüngstes Gericht

Format und Layout: Die Miniatur ›Jüngstes Gericht‹ (S. 577, siehe Abb. 36) misst 
115 mm × 95 mm (H × B). Sie nimmt bis auf drei Zeilen am oberen Bildrand die gesam
te Höhe des Schriftspiegels der Rectoseite ein und reicht deutlich über die reguläre 

��
1051 G������, Ars celebrandi (2015), S. 117 f.
1052 O��, Bildstruktur (1993), S. 53.
1053 Ebd., S. 53. Zur narrativen Eigenlogik mehrszeniger Registerbilder siehe meinen Aufsatz zur 
Funktionsweise der Parzival-Illustrationen im Cgm 19, F���, Symmetrie und Symbolik (2021).

322 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Breite des Schriftspiegels hinaus. Die Federzeichnung schließt auf derselben Rectosei
te an die letzten drei Zeilen aus der vorherigen Textkompilation zu Fronleichnam an 
(S. 563–577) und eröffnet den auf der folgenden Seite einsetzenden Textabschnitt zum 
Jüngsten Gericht (S. 578–593).

Bildbeschreibung: In der oberen Bildhälfte der Federzeichnung befindet sich die Fi
gurengruppe der Deesis.¹⁰⁵⁴ Im Zentrum thront Christus als Weltenrichter auf einem 
doppelten Regenbogen, der sich aus einem jeweils violetten, blauen, gelben und grü
nen Farbstreifen zusammensetzt. Zu seiner Rechten ist die Gottesmutter Maria, zu sei
ner Linken die Figur Johannes des Täufers dargestellt. Der obere Regenbogen bildet 
die Thronbank, während sich der untere zu den Füßen des Erlösers erstreckt. Der Got
tessohn ist in einen roten Mantel mit grünem Innenfutter gekleidet, dessen Fall so
wohl den Oberkörper mitsamt der verblassten Seitenwunde als auch die Wundmale 
an den Händen und Füßen Christi entblößt. Über den seitlich ausgebreiteten Armen 
gehen ein rotes Schwert und eine grün-weiße Lilie als Zeichen des Gerichts und der 
Barmherzigkeit zur Linken und Rechten Christi vom Haupt des Gottessohnes aus. Ma
ria und Johannes der Täufer sind – jeweils im Ganzkörperhalbprofil – an das linke 
und rechte Ende des oberen Regenbogens platziert. Beide Figuren sind nimbiert und 
wenden sich dem Weltenrichter zu. Die Gottesmutter trägt ein hellbraunes Unterge
wand und einen blauen Kapuzenmantel. Ihre Hände sind andächtig vor der Brust zu
sammengefaltet und der Kopf nach unten geneigt. Die Figur des Täufers ist in ein hell
braunes kurzärmeliges Gewand gehüllt und eilt dem thronenden Christus mit ausge
streckten Armen entgegen. In der Mitte der unteren Bildhälfte, unmittelbar zu den Fü
ßen Christi, trennt ein geflügelter Engel im beigen Gewand die Gruppe der Seligen (zu 
seiner Rechten) von den Verdammten (zu seiner Linken). Seine Arme sind seitlich ne
ben dem Körper ausgebreitet. Die Rechte weist zu den Seligen. Die Linke hält einen 
Palmzweig (das Attribut ist nicht eindeutig zu erkennen, es könnte sich auch um einen 
Botenstab oder ein Zepter handeln) und deutet zu den Verdammten. Die acht erlösten 
Seelen werden von dem nimbierten Petrus am linken Bildrand empfangen. Als Zei
chen der aufgeschlossenen Himmelspforte hält dieser sein seit dem 5. Jahrhundert 
gängiges Attribut, den Schlüssel des Himmelreichs, in den Händen.¹⁰⁵⁵ Während Pe
trus in ein braunes Untergewand und einen roten Mantel gekleidet ist, bleibt die Schar 
der Seligen unbekleidet. Die Tonsuren der fünf hinteren Figuren lassen darauf schlie
ßen, dass es sich bei ihnen um Mönche handelt. Die drei Figuren der vorderen Reihe 

��
1054 Zur Bildkomposition der Deesis siehe V�� B�����, Deesis (1968).
1055 Vgl. Mt 16, 19: Et tibi dabo claves regni caelorum et quodcumque ligaveris super terram erit 
ligatum in caelis et quodcumque solveris super terram erit solutum in caelis. (Ich werde dir die Schlüs
sel des Himmelreichs geben; was du auf Erden binden wirst, das wird im Himmel gebunden sein, und 
was du auf Erden lösen wirst, das wird im Himmel gelöst sein. Vgl. EU, Mt 16, 19). Zur Genese des Pe
trus-Bildes siehe J����, Ein Fischer (2016).

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 323



sind nicht weiter gekennzeichnet. Am rechten Bildrand werden die dicht gedrängten 
Verdammten von einer Teufelsfigur in den monströsen Höllenschlund gedrängt, der 
die Form eines Drachenkopfes mit einer gespaltenen Schlangenzunge aufweist. Das 
beinahe rechtwinklig aufgerissene Maul des drachenähnlichen Höllenwesens wird 
von dem seltsam angewinkelten Körper der nackten Teufelsfigur und von einer weite
ren unbekleideten Figur, die dem Höllenschlund soeben durch die Hände des Teufels 
zugeführt wird, vollständig versperrt, sodass die sieben weiteren Figuren nicht daraus 
entrinnen können. Sechs (möglicherweise auch sieben) der verdammten Figuren tra
gen ebenfalls Tonsuren und stellen die gerichteten schlechten Mönche dar. Die letzte 
verdammte Figur scheint aufgrund der langen Haare weiblichen Geschlechts zu sein. 
Der weit geöffnete monströse Höllenschlund ist in einen braunen Berghang integriert, 
auf dessen Oberfläche sich weitere, stilisierte Gesichter erkennen lassen. Zwischen 
den Körpern der Verdammten schlängeln rote Feuerzungen empor, die sich bis auf 
den Berghang ausbreiten. Sowohl der Hang als auch die Höllenflammen gehen über 
den rechten Bildrand hinaus, sodass das Höllenreich nicht mit der Bildeinfassung en
det. Auf der dem Höllenschlund gegenüberliegenden Seite überragt äquivalent der 
Himmelsschlüssel Petri die Rahmung und erweitert das Himmelreich auf einen Be
reich außerhalb des Bildfeldes. Am oberen Bildrand ist in blauer Farbe der Himmel 
angedeutet, während sich die Szenerie am unteren Bildrand auf einem grünen Gras
boden abspielt.

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der mit einer Feder ins Bild
feld eingetragenen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Vom Weltgericht am Jüngsten Tag wird sowohl in biblischen als auch 
in außerbiblischen Quellen berichtet.¹⁰⁵⁶ Als grundlegend für die Weltgerichtsdarstel
lungen in der bildenden Kunst müssen die alttestamentlichen Psalmen¹⁰⁵⁷ 7, 7–15; 9, 5; 
97, 2–6, das Buch des Propheten Daniel,¹⁰⁵⁸ die neutestamentlichen Evangelien des 
Matthäus und Johannes, der Hebräerbrief und die Offenbarung des Johannes gel
ten.¹⁰⁵⁹

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen des Weltgerichts erreichen ih
ren Höhepunkt insbesondere in der Altarbildmalerei des 15. Jahrhunderts und sind 
im Spätmittelalter häufig verbreitet.¹⁰⁶⁰ Die vorliegende vielteilige Bildkomposition 

��
1056 Vgl. B����, Weltgericht (1986), Sp. 513.
1057 Vgl. ebd.
1058 Vgl. Dn 12, 2 f. sowie 7, 9–14 (Hinw. v. B����, Weltgericht (1986), Sp. 513).
1059 Vgl. Mt 24, 30–32 und 25, 31–46; Io 3, 17–21; Hbr 6, 2; Apc 20, 11–15 (Hinw. v. B����, Weltgericht 
(1986), Sp. 513).
1060 Vgl. B����, Weltgericht (1986), Sp. 522.

324 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



des Weltgerichts am Jüngsten Tag entspricht einem für mittelalterliche Darstellung 
gängigen Bildformular. In ihm verschmelzen Elemente aus der byzantinischen und 
westlichen Kunst zu einer populären Darstellungsform.¹⁰⁶¹ Die Bildkomposition selbst 
und die Darstellung der sogenannten ›kleinen Deesis‹ mit Christus, Maria und Johan
nes dem Täufer sind an den kanonischen Bildtypus byzantinischer Weltgerichtsdar
stellungen angelehnt.¹⁰⁶² Als typische Bildelemente der westlichen Kunst dürfen hin
gegen die Darstellung der Seitenwunde Christi sowie die des Höllenschlundes als mons
tröses, die Verdammten verschlingendes Ungeheuer gelten.¹⁰⁶³

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann auf keine Vorlage zurückgeführt werden.¹⁰⁶⁴

Analyse und Interpretation: Die vielteilige Bildkomposition kann entlang der verti
kalen und horizontalen Bildmittellinie in jeweils zwei Bildfelder (ein oberes, unteres, 
rechtes und linkes) unterteilt werden, die nicht nur verschiedene Szenen und Ereig
nisse enthalten, sondern ebenso unterschiedliche Funktionen präsentieren. In der 
oberen Bildhälfte ist die kleine Deesis mit Christus, Maria und dem Täufer dargestellt. 
Dabei rückt die Figur Christi nicht nur durch die mittige Platzierung in den Fokus der 
Betrachtenden, sondern ebenso durch die im Vergleich zu den restlichen Figuren 
überproportional große Darstellung. Als »Träger und Vermittler der göttlichen Gna
de«¹⁰⁶⁵ übernehmen die Figuren Mariens und Johannes des Täufers zur Rechten und 
Linken Christi innerhalb der Darstellung die Rollen der Fürbittenden. An sie können 
sich die Betrachtenden hoffnungsvoll wenden, um durch sie bei Gott um ein mildes 
und barmherziges Urteil für sich selbst oder eine nahestehende Person zu bitten.

In der linken Bildhälfte ist, zu den Füßen Mariens und am Fuße des unteren Re
genbogens sowie zur Rechten Christi, die Gruppe der Seligen versammelt, die von Pe
trus als Himmelspförtner und ›Fels‹ der Kirche empfangen werden. Die Figur des Pe
trus, die den Schlüssel zum Himmelstor in Händen hält, wird hier zur Symbolfigur 
der Ecclesia, welche sie im Bild vergegenwärtigt, denn ubi Petrus, ibi ergo ecclesia, ubi 
ecclesia, ibi nulla mors, sed uita aeterna.¹⁰⁶⁶ Im Zug der Seligen befinden sich in der 

��
1061 Vgl. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 350.
1062 Vgl. B����, Weltgericht (1986), Sp. 513 sowie H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 350.
1063 Vgl. B����, Weltgericht (1986), Sp. 519.
1064 Wenn auch nicht als Vorlage, dann vielleicht doch aber als Inspiration für die vorliegende Ge
richtsdarstellung mag möglicherweise ein 1472 entstandenes Fresko aus dem Passionszyklus der Syl
vesterkapelle im Konstanzer Münster gedient haben. Siehe hierzu u.a. R���, 1584 roh überschmiert 
(2011); K���, Die Sylvesterkapelle (2013); K�����, Wandmalerei (2013) sowie R���, Sylvesterkapelle 
(2013).
1065 V�� B�����, Deesis (1968), Sp. 496.
1066 Ambrosius, Pars VI, hg. Z����� (1999), Ps 40, 30 (S. 250). Zur Rolle des Petrus als figura ecclesiae
siehe S������, Petrus (2007), bes. S. 338–340.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 325



vordersten Reihe rechts außen zwei Figuren, deren Darstellung an die der Figuren 
Adams und Evas in den Miniaturen ›Sündenfall‹ (S. 139) und ›Vertreibung aus dem Pa
radies‹ (S. 161) erinnert. An diese Reminiszenz anknüpfend, darf die Darstellung der 
Urmenschen in der ersten Reihe des Zugs der Erlösten für die Betrachtenden als end
gültiger Beweis für die Tilgung der Ursünde gelten.

In der rechten Bildhälfte ist, am anderen Ende des unteren Regenbogens, unter
halb der Johannesfigur und zur Linken Christi, die Gruppe der Verdammten in den 
monströsen Höllenschlund gedrängt. Die Aufteilung der Seelen in Selige und Ver
dammte wird von der assistierenden Engelsfigur zu den Füßen Christi unterstützt, 
welche die Seelen zusätzlich voneinander abschirmt. Die Lilie, welche über den Seli
gen in der linken Bildhälfte vom Haupt Christi – nicht dessen Mund – ausgeht, ist ein 
Symbol der Barmherzigkeit Jesu.¹⁰⁶⁷ Demgegenüber ist das Schwert, das über der 
Gruppe der Verdammten vom Haupt Christi ausgeht, ein Zeichen des Gerichts über 
die Sünder sowie ihrer Verurteilung.¹⁰⁶⁸ Während die Lilie überdies »die geistliche 
Macht, Recht zu sprechen« repräsentiert, gilt das Schwert weithin als Symbol der welt
lichen Macht der Rechtsprechung.¹⁰⁶⁹ Die Darstellung demonstriert den Betrachten
den deutlich Christi Barmherzigkeit gegenüber den seligen, rechtschaffenen und seine 
Verurteilung der sündigen Menschen. Zudem zeigt sie den Rezipierenden des Gebet
buches auf, dass diese durch die eigene geistige Übung und eine christliche Lebens
weise schließlich erhoffen dürfen, am Jüngsten Tag selbst ebenso ein Teil des Zugs der 
Seligen zu sein (dies wird im folgenden Abschnitt ausführlich diskutiert).

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
schließt auf derselben Rectoseite an die letzten drei Zeilen der ihr vorausgehenden 
Textkompilation zu Fronleichnam an (S. 563–577) und eröffnet den auf der folgenden 
Versoseite einsetzenden Textabschnitt zum Jüngsten Gericht, dem letzten Sonntag im 
Kirchenjahr (S. 578–593).

��
1067 Vgl. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), S. 350 (hier am Beispiel der Weltgerichtsdar
stellung im Begerin Gebetbuch).
1068 Vgl. Apc 1, 16: Et habebat in dextera sua stellas septem et de ore eius gladius utraque parte acutus 
exiebat et facies eius sicut sol lucet in virtute sua. (EU: In seiner Rechten hielt er sieben Sterne und aus 
seinem Mund kam ein scharfes, zweischneidiges Schwert und sein Gesicht leuchtete wie die machtvoll 
strahlende Sonne) sowie Apc, 2, 16: Similiter paenitentiam age si quo minus venio tibi cito et pugnabo 
cum illis in gladio oris mei. (EU: Kehr also um! Sonst komme ich bald und werde sie mit dem Schwert 
in meinem Mund bekämpfen). Vgl. auch Is 49, 2. Siehe hierzu auch H��������/P�����, Ursula Bege
rin 1 (2015), S. 350 (hier am Beispiel der Weltgerichtsdarstellung im Begerin Gebetbuch).
1069 P������-B���������, Lilie (1986), Sp. 101. Siehe auch H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), 
S. 350 (hier am Beispiel der Weltgerichtsdarstellung im Begerin Gebetbuch).

326 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Dieser beginnt mit einer kurzen einleitenden Betrachtung zum Festtagsthema 
(S. 578 f.),¹⁰⁷⁰ in welche ein Bittgebet eingebettet ist (S. 578).¹⁰⁷¹ Es folgen Auszüge aus 
der zumeist anonym überlieferten ›Informatio meditationis de passione Domini‹ des 
Egher Heinrich von Kalkar auf Deutsch (S. 579–588)¹⁰⁷² und eine letzte, kurze Betrach
tung des Lebens und Leidens Christi (S. 588–591)¹⁰⁷³ in chronologischer Abfolge. Den 
Abschluss der Textkompilation zum letzten Sonntag im Kirchenjahr bilden zwei weite
re Bittgebete (S. 591–593).¹⁰⁷⁴

Bei der ›Informatio‹ des bedeutenden und einflussreichen deutschen Kartäusers 
Egher Heinrich von Kalkar (1328–20.12.1408) handelt es sich um eine Anleitung für die 
Betrachtung des Leidens Christi, innerhalb welcher Gebete und methodische Anwei
sungen alternieren.¹⁰⁷⁵ Um »Inhalt und Form der Leidensmeditation«¹⁰⁷⁶ zu vermit
teln, werden die Passionsstationen Christi im Text der ›Informatio‹ in zehn Teilen me
ditierend durchgangen. Erstens: Jesus am Ölberg, zweitens: Gefangennahme, drittens: 
Jesus vor seinen Richtern, viertens: Geißelung und Verspottung, fünftens: Verurtei
lung, sechstens: Kreuzigung, siebtens: Jesus verzeiht dem Schächer, achtens: Jesus 
übergibt seine Mutter Johannes, neuntens: das Sterben Jesu und zehntens: Öffnung 

��
1070 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 578: Incipit: O lieber mensch, bedenck und betracht, was 
erschrockenlichs und bÿdemes tages daz ist, sö der zornig richter zü gericht komet; Explicit: und in der 
betrachtung diser glori und er und wirdigkait werdent dir bilich ring alle úbel und widerwärtikait, die 
du durch gottes willen lidest in diser welt.
1071 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 578: Incipit: O lieber herr Ihesu Christe, ich armer súnder 
bitt dich; Explicit: Sunder mit dinen userwelten besitze die ewige fröde.
1072 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 250. Zu Egher Heinrich von Kalkar und der ›Informatio 
meditationis de passione Domini‹ siehe L�������, Een tractaat (1933); R������, Der Kartäuser Hein
rich Egher von Kalkar (1967), bes. S. 108–114 sowie R������, Egher Heinrich von Kalkar (1979). Die lite
rarischen Werke Eghers wurden nach dessen Tod nur geringfügig rezipiert, was R������ darauf zu
rückführt, dass Egher »keine großen systematischen Schriften zum monastischen und kontemplativen 
Leben verfaßt hat, sondern das, was er zu Askese, Mystik und Kontemplation zu sagen hatte, immer 
als persönliche Ansprache an seine Mitbrüder geformt hat«. R������, Egher Heinrich von Kalkar 
(1979), Sp. 383. Dass Auszüge der ›Informatio‹ trotz ihrer geringfügigen Rezeption ins Gebetbuch der 
Margaretha aufgenommen wurden, unterstützt die Vermutung, dass der im Gebetbuch enthaltene 
Text in der vorliegenden Form bereits als Kompilation übernommen wurde. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 
283 (1105), S. 579–588: Incipit: Dis betrachtung des lidens marter tod und ürstendi únsers herren Ihesu 
Christi ist hie beschriben uff das kürtzest; Explicit: Únser herre Ihesus Christus, der mit dem vatter und 
mit dem hailigen gaist lebt und richßnet iemer ewenclich. Amen!
1073 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 588–591: Incipit: O lieber herre Ihesu Christe, als du umb 
erlösung der welt von himel her ab woltest komen; Explicit: der dich wauren gott veriah und bekannt 
richsnen von welt ze welt iemer ewenclich.
1074 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 591–593: Incipit 1: Herre Ihesu Christe, ich arme súnderi 
bitt dich; Explicit 1: der du lebst und richsnest mit got, dem vatter, und dem hailigen gaist ewenclich. 
Amen!; Incipit 2: Gott, herre, gott uss gott, liecht uss liecht; Explicit 2: und beschirm mich unwirdigen, 
dinen diener, vor aller widerwärtikait libs und sel und vollait mich in das ewig leben. Amen!
1075 Vgl. R������, Egher Heinrich von Kalkar (1979), Sp. 382.
1076 R������, Der Kartäuser Heinrich Egher von Kalkar (1967), S. 222, dort Anm. 456.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 327



seiner Seite.¹⁰⁷⁷ Im zehnten Teil (decimum membrum) wird überdies die Grablegung 
und Auferstehung Christi miteinbezogen.

Die im Gebetbuch der Margaretha vorliegende Übersetzung der ›Informatio‹ ins 
Deutsche gibt den weit umfassenderen lateinischen Originaltext nur ausschnitthaft 
wieder.¹⁰⁷⁸ Die Auszüge entstammen alle einem der zehnten Station (decimum mem
brum) angehängten Textabschnitt der ursprünglichen ›Informatio‹, welcher keine wei
tere Passionsstationsbetrachtung enthält, sondern eine Anleitung zur Erlangung der 
göttlichen Gnade durch die geistige Übung und eingehende Betrachtung des Lebens, 
Auftrags, Leidens, der Marter und der Lehre Christi bietet. Indem die im Gebetbuch 
enthaltenen Textauszüge keine zeitlich festgelegten Passionsstationen memorieren, 
sondern sich allein auf die allgemeine Anleitung zur Erlangung der göttlichen Gnade 
durch die eingehende Betrachtung des gesamten Lebens- und Leidenswegs Christi be
rufen, ist ihre Rezeption nicht an ein bestimmtes Datum oder Ereignis im Kirchenjahr 
gebunden. Da der thematische Schwerpunkt der aus der ›Informatio‹ extrahierten 
Textabschnitte allerdings auf der Erlangung der göttlichen Gnade liegt, bietet es sich 
insbesondere an, den Text im Zusammenhang mit dem Thema des Jüngsten Gerichts 
zu rezipieren.

Dis betrachtung des lidens, marter, tod und ürstendi únsers herren Ihesu Christi ist hie beschriben 
uff das kürtzest und umb das, das du, der bist, der in gaistlichem leben volkomen wilt werden, in 
dem büch und lere ain raitzung und ain materi habist, dir selber zü wecken gaistlicher übung. Und 
ist, das du dich an diser betrachtung emseclich und mit fliß übest, so findest du vil bessere und 
süssere ding denn die geschriben sind, wann in dem leben, ärnde, lere und liden und marter Christi 
ist verborgen ain ungemessner schatz göttlicher gnaden, den der allmächtig gott den menschen 
gibt durch sinen ain gebornen sun, unsern herren Ihesum Christum, der ain brunn ist, der niemer 
unfliessent ist, der ainem ieclichen menschen das trincken der gnaden git, nach dem als er fächtig 
ist. Und darumb ist, das du dich emsclich in diser hailgen betrachtung übest, so vindest du núwe 
und ungehörte güte gaistlicher gnad, die nie nieman geschriben noch geprediget hat. (S. 579–581)

Der zitierte Abschnitt stellt denjenigen Rezipientinnen und Rezipienten, die das Leid, 
die Marter, den Tod und die Auferstehung Christi eingehend betrachten und sich da
bei emseclich und mit fliß geistig geübt haben, núwe und ungehörte güte gaistlicher 
gnad in Aussicht, die nie nieman geschriben noch geprediget hat. Durch die Heraus
lösung der Anleitung aus der ›Informatio‹ und ihre Übertragung in den textuellen 

��
1077 Vgl. ebd., S. 110 f.
1078 Vgl. hierzu L�������, Een tractaat (1933). Die Seiten 579–581 des Einsiedler Gebetbuchs entspre
chen den Zeilen 464–483 (S. 85); Codex Einsiedeln, 283, S. 581–582 entsprechen den Zeilen 500–504 
(S. 86) und Codex Einsiedeln, 283, S. 582–588 entsprechen den Zeilen 504–572 (S. 86–88), Hinw. v. 
C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 250 (mit eigenen Ergänzungen). Die Edition L�������s umfasst 573 
Zeilen, allerdings nimmt R����� C������ an, dass »der von Lindeman edierte Traktat wohl nur einen 
Extrakt aus einem größeren Werk darstellt, da dort lediglich die Passion, aber nicht – wie in der Ein
leitung angekündigt – auch das Leben Jesu behandelt wird«. C������, Handschrift Nr. 43.1.59 (2014), 
S. 279.

328 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Kontext des Gebetbuches der Margaretha wird diese von den ihr vorausgehenden Me
ditationen der Passion in der ›Informatio‹ entkoppelt und neu mit den Texten zum Le
bens- und Leidensweg Jesu im Gebetbuch verknüpft. Die Unterweisung am letzten 
Sonntag im Kirchenjahr verspricht durch den Vorgang der ›Retextualisierung‹, die 
hier auch eine Rekontextualisierung darstellt, nun den Rezipienten, die sich im Ver
lauf des Kirchenjahres mit den im Gebetbuch enthaltenen Texten zum Lebens- und 
Leidensweg Jesu geistig geübt haben, núwe und ungehörte güte gaistlicher gnad.¹⁰⁷⁹
Demnach wird den Benutzerinnen und Benutzern des Gebetbuches der Erwerb eines 
gnädigen Urteils am Tag des Jüngsten Gerichts gleichsam zugesichert. Dies allerdings 
unter dem Vorbehalt, dass sie sich im Verlauf des Jahres fleißig geübt und den Lebens- 
und Leidensweg Jesu eingehend betrachtet haben.

Und darumb flisse dich, das du alle zit únsern herren Ihesu Christo an ligist. Und mach dir das 
liden Ihesu Christi zü ainer tagwaid, die du alle tag in dinem gemüte úberlǒffist, das du da mit 
verdienist, ze werden und och sin der frucht des holtzes des ewigen lebens, des holtzes frucht sind 
alle erwelten. (S. 581)

Dass die göttliche Gnade nicht leichtfertig erworben werden kann, sondern Beharr
lichkeit in der geistigen Übung und eine »fortwährende Umgestaltung des eigenen Le
bens« nach dem Vorbild Jesu Christi erfordert,¹⁰⁸⁰ wird im anschließenden Abschnitt 
der ›Informatio‹ sogleich ergänzt.

Und ob das beschäch, das du ie in diser hailigen betrachtung nit gnad nach diner begirde fundist, 
darumb solt du nit ablǎssen, won der herr waist wol was dir nútz und zimlich ist und was gnaden 
er dir sol und geben wil. Darumb vol wach klopff an und bitt umb gnaud, bis dir die tür der gnaden 
werd uff geschlossen. (S. 581 f.)

Dieser Nachtrag eröffnet einen Bezug zur Zyklizität des Kirchenjahres, indem er die 
Rezipierenden darauf hinweist, dass das Leben und Leiden Jesu fortwährend betrach
tet und in jedem Jahr erneut memoriert werden muss. Somit verspricht die Textkom
pilation des Gebetbuches am Ende des Kirchenjahres angelangt einerseits einen Lohn 
für die bereits geleistete Frömmigkeitsübung, fordert andererseits jedoch die Rezi
pientinnen und Rezipienten gleichsam dazu auf, die Übung mit dem neuen Jahr er
neut zu beginnen und dies so lange beharrlich fortzuführen, bis das Ende der Welt tat
sächlich eintrifft und die tür der gnaden werd uff geschlossen.¹⁰⁸¹

��
1079 Zum Begriff und dem Vorgang der ›Retextualisierung‹ siehe B����/P�����, Retextualisierung 
(2005), darin bes. die Einleitung von B����/P����� und die Beiträge B����, Retextualisierungen in 
der mittelalterlichen Literatur (2005), bes. S. 37–39 sowie H��������, Rewriting History (2005).
1080 Vgl. R������, Der Kartäuser Heinrich Egher von Kalkar (1967), S. 222.
1081 Zu Zeitvorstellungen und dem Umgang mit den letzten Dingen im Mittelalter siehe G����, Zeit 
und Ewigkeit (2020).

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 329



Um den Rezipierenden ein weiteres Mal die Möglichkeit zu geben, dem Gebot 
nachzukommen und das Leben und Leiden Jesu zu betrachten, folgt auf die Auszüge 
aus der ›Informatio‹ eine letzte, kurze Betrachtung des Lebens und Leidens Jesu 
(S. 588–591), in welcher der Lebensweg Jesu von der Verkündigung und Menschwer
dung bis zur Aussendung des Heiligen Geistes noch einmal im Schnelldurchlauf erin
nert wird. Im Text der Betrachtung werden die Stationen aus dem Lebensweg Jesu in 
ihrer chronologischen Abfolge – ohne eine weitere Erklärung oder Auslegung – aufge
zählt. In der vorliegenden Gestalt erhält die Passionsbetrachtung daher den Charakter 
einer Aufzählung. Obgleich diese kurz und knapp ausfällt, ist sie insofern ausführli
cher als die ihr vorausgehenden Passionsbetrachtungen im Gebetbuch, als sie Statio
nen aus dem Lebensweg Jesu anführt, die bislang keine oder nur beiläufig Erwähnung 
fanden, wie zum Beispiel die Kindheit Christi, die Versuchungen Jesu oder seine Wun
dertaten.

In Egipten geflohen, die ab gött nider gevellet, wider komen, müd worden von swären wegen, getǒft 
worden, gebredigot hast, gezaichnot, gevastet, türst, hunger gelitten, versücht, gesund gemachet, 
totten erkicket, richtum versmahet, armüt gesücht usw. (S. 588 f.)

Die Gebete der Textkompilation zum Jüngsten Gericht adressieren alle Jesus Christus 
und bitten diesen um seinen Beistand in der eigenen Not als ein gnädiger, gütiger 
Richter.

Bild und Text zum Jüngsten Gericht folgen gleichsam zwei Intentionen: Zum einen 
wird in beiden Medien ein letztes Mal im linearen Kirchenjahr das liturgische Tages
thema, das zentrale Objekt der Verehrung im Gebetbuch – Jesus Christus – und dessen 
Lebens- beziehungsweise Leidensweg vergegenwärtigt und nachvollziehbar gemacht, 
bevor die Betrachtung mit dem nächsten Kirchenjahr erneut von vorne beginnt. Dane
ben machen beide Medien eindringlich auf die Notwendigkeit der beharrlichen geisti
gen Übung aufmerksam, indem sie das Ziel aufzeigen: die Aufnahme in den Zug der 
Seligen respektive ins Himmelsreich am Tag des Jüngsten Gerichts. Dabei wird der 
Glaube an Jesus Christus fest mit der göttlichen Gnade verbunden und zur Vorausset
zung für ihren Erwerb.

Insofern die christologische Heilsgeschichte mit der Entsendung Christi beginnt 
und mit dessen zweiter Ankunft am Tag des Jüngsten Gerichts, der Parusie Christi, 
vollendet ist, bilden das Bild und die Textkompilation zum Jüngsten Gericht gemein
sam mit dem Bild und den Texten zum ersten Adventssonntag eine Klammer um die 
weiteren Inhalte im Gebetbuch der Margaretha.¹⁰⁸² Während die Miniatur und die 
Texte zum ersten Adventssonntag die am Verlauf des Kirchenjahres ausgerichtete 

��
1082 Im Gebetbuch markiert das Jüngste Gericht das Ende des Kirchenjahres und ebenso das Ende 
der im Verlauf des Kirchenjahres zu betrachtenden Textkompilation. In der Zeitvorstellung des mittel
alterlichen Menschen ist das Jüngste Gericht überdies auch das Ende der Zeit selbst, die – von Gott ge
macht – mit der Schöpfung der Welt (bzw. dem Sündenfall) einsetzt und mit dem Jüngsten Gericht en

330 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Textkompilation des Gebetbuches chronologisch einleiten und eine Vorschau auf ih
ren Inhalt geben, beschließen das Bild und die Texte zum Jüngsten Gericht sowohl die 
Gesamtkompilation als auch das Kirchenjahr. Die erste Miniatur des Gebetbuches 
›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ ist als zeitenthobene Allegorie der 
Passion – ebenso wie der Advent als Vorbereitungszeit auf die weihnachtliche Epipha
nie Christi – eschatologisch orientiert und richtet den Blick auf die endgültige Wieder
kunft Christi zum Weltenende.¹⁰⁸³ Demgegenüber geben die Texte zum Jüngsten Ge
richt mit der abschließenden Zusammenfassung des Lebenswegs Jesu einen Rückblick 
auf die ihnen vorausgehenden Texte und den Beginn der Erlösungsgeschichte durch 
die Menschwerdung Christi. Selbiges darf auch für die Miniatur zum Jüngsten Gericht 
gelten. Diese gibt insofern eine Rückschau auf die Heilsgeschichte mit dem Lebens- 
und Leidensweg Jesu, als Christus in der Gestalt des Weltenrichters nach wie vor seine 
Kreuzigungsmale zur Schau trägt, wodurch das Weltgericht in einen direkten Bezug 
zur Kreuzigung und dem Opfertod Christi gesetzt wird, welche ihrerseits das Weltge
richt überhaupt erst ermöglichen. Da der Erlösungstod Christi erst durch die Ursünde 
notwendig geworden ist, schwingt mit ihm implizit auch der Sündenfall und mit der 
Darstellung des Jüngsten Gerichts am Ende der Welt schließlich die gesamte Heilsge
schichte mit. Dabei wird die Rezeption von Text und Bild hier in den Kontext des 
Jüngsten Gerichts und der Glaube an Jesus Christus in den Kontext der göttlichen Gna
de eingeordnet, während der Auszug aus der ›Informatio‹ überdies auf die zyklische 
Struktur des Kirchenjahres und die Notwendigkeit der beharrlichen geistigen Übung 
aufmerksam macht. Folglich bilden Bild und Textkompilation zum Jüngsten Gericht 
gemeinsam mit dem Bild und den Texten zum ersten Adventssonntag nicht nur eine 
Klammer um die weiteren Inhalte im Gebetbuch, sondern ebenso um das lineare Kir
chenjahr, und zugleich wird im Textabschnitt zum Ende dieses linearen Verlaufs die 
Zyklizität des Kirchenjahres betont und die Klammer gewissermaßen wieder geöffnet.

Strukturelle Funktion: Die Federzeichnung schließt auf derselben Rectoseite an die 
letzten drei Zeilen des vorherigen Textabschnitts zu Fronleichnam an (S. 563–577) und 
eröffnet den auf der ihr folgenden Versoseite einsetzenden Textabschnitt zum Jüngs
ten Gericht (S. 578–593). Ohne mit diesem auf einer Doppelseite untergebracht zu sein, 
gibt das Bild eine Vorschau auf den Inhalt des auf der folgenden Seite einsetzenden 
Textabschnitts. Folglich bildet die Miniatur über den Seitenumbruch hinweg ein 
Scharnier zwischen den einzelnen Texten zu Fronleichnam und denen zum Jüngsten 
Gericht. Als Scharnierbild nimmt die Federzeichnung nicht primär eine Gliederung 

��
det bzw. in die Ewigkeit übergeht (vgl. G����, Zeit und Ewigkeit (2020), bes. S. 20 und S. 41–43). Auch 
in diesem Sinne bilden das einleitende Bild der Dreifaltigkeit mit Schmerzensmann und das Bild zum 
Jüngsten Gericht eine Klammer um die Heilsgeschichte sowie den Inhalt des Gebetbuches.
1083 Vgl. L������, Endzeitliche Bildkatechese (2007), S. 90 (hier allgemein über endzeitliche Bildkate
chese zur Adventszeit in Kirchenräumen des Spätmittelalters).

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis � 331



der Textkompilation vor, sondern dient dazu, die Textgrenzen zu überspielen, sodass 
die einzelnen Texte des Gebetbuches schließlich als eine zusammengehörende Einheit 
erscheinen.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige 
Miniaturen

6.4.1 St. Stephan in Konstanz – Einsegnung der ehingerischen Familiengräber

Format und Layout: Die Darstellung mit der Malanweisung dedicatio ecclesiae (S. 594, 
siehe Abb. 37) misst 127 mm × 83 mm (H × B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel 
der Versoseite ein. Sie eröffnet den auf der folgenden Rectoseite einsetzenden letzten 
Textabschnitt (vor dem Nachtrag) im Gebetbuch der Margaretha (S. 594–601), der sich 
aus Gebeten und Mahnungen zum Sündenablass sowie einer Gebetsanweisung zur 
Kirchweihe zusammensetzt. Auf der vorausgehenden Rectoseite wurde eine Zeile frei
gelassen.

Bildbeschreibung: Im Fokus der Federzeichnung steht ein perspektivisch bemerkens
wert gelungener dreischiffiger Kirchenbau mit einem Glockenturm. Das Kirchenge
bäude ist in der oberen Bildhälfte an den rechten Bildrand gestellt und nimmt etwas 
mehr als die halbe Höhe des Bildes ein. Der Glockenturm ragt entlang des rechten bis 
knapp unterhalb des oberen Bildrandes hinauf. An den Kirchturm schließt das erhöh
te Mittelschiff mit einem geziegelten Satteldach und zwei niedrigeren Seitenschiffen 
mit geziegelten Pultdächern an. Sowohl auf der Erhöhung des Mittelschiffs als auch 
auf dem Seitenschiff und an den sichtbaren Turmseiten sind Fensteröffnungen ange
bracht. Aus dem an einen Dreipass erinnernden Maßwerk im Bogenfenster des Kirch
turms ragt die Kreuzesfahne, die zugleich der Wappenfahne des zeitgenössischen Bis
tums Konstanz entspricht (rotes Kreuz auf weißem Grund), an einer Fahnenstange he
raus. An der Stirnseite des Kirchengebäudes befindet sich ein offener Torbogen, der 
einen Teil des Innenraumes der Kirche preisgibt. Im Halbschatten des geöffneten Tor
bogens ist eine Figur mit einer roten Mitra und einem roten Gewand zu erkennen. Zu
dem zeigen sich der gequaderte Kachelboden und die gemauerten Innenwände. Im 
Bildhinter- und -vordergrund ist das Mauerwerk einer Mauer zu sehen, die sowohl 
die Kirche als auch ihren Kirchhof umschließt. Im Kirchhof – links neben dem Ein
gangsportal des Kirchengebäudes – steht ein Beinhaus mit Sockel und geziegeltem 
Pultdach am linken Bildrand, dessen Rückseite unmittelbar an das Mauerwerk an
schließt. Durch die zwei offenen Fensterbögen des sogenannten ›Ossariums‹ ist der 
mit zahlreichen Totenschädeln gefüllte Innenraum des Gebäudes zu erkennen. Zwi
schen dem Beinhaus und dem Kirchenbau befinden sich überdies ein Holzkreuz und 
eine weitere Wappenfahne an einem Fahnenmast. Die Bannerfahne zeigt das gleiche 
Motiv wie die Hängefahne am Kirchturm, diesmal jedoch mit einer Farbumkehrung 

332 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



(weißes Kreuz auf rotem Grund).¹⁰⁸⁴ Im Bildvordergrund ist am linken Bildrand als 
Rückenfigur ein Diakon dargestellt. Dieser trägt ein beiges Unter- sowie ein weißes 
Übergewand und wendet sich dem Kirchenbau zu. Mit seiner Rechten schwingt er ein 
Weihrauchfass an einer Kettenkonstruktion über zwei graue Grabplatten, die vor ihm 
auf dem grünen Grasboden des Kirchhofes liegen. Das Weihrauchfass ist im Schwung 
erfasst. Rechts neben den zwei nebeneinanderliegenden Grabplatten zu den Füßen 
des Diakons sind zwei weitere, hellgraue Grabplatten angebracht. Im Bildhintergrund 
ist außerhalb der Ummauerung des Kirchhofes eine grasbedeckte Anhöhe am linken 
Bildrand zu sehen. Auf dieser sind zwei Figuren zu erkennen. Auf dem Gipfel der An
höhe steht eine (betende?) Figur vor einem Kastenkreuz am linken Bildrand, während 
eine weitere Figur ungefähr auf der Höhe des Ossariums einen ausgetretenen Pfad 
entlangschlendert. Auf der Anhöhe sind weiterhin drei unterschiedlich große Bäume 
und im Bildhintergrund das charakteristische Konstanzer See- und Bergpanorama 
dargestellt.

Malanweisung: Auf dem Mauerwerk entlang des unteren Bildrandes ist die ins Bild
feld eingetragene Malanweisung sicht- und lesbar: dedica(tio) eccle(siae).¹⁰⁸⁵

Referenztexte: Die vorliegende Darstellung kann auf keine biblische oder außerbibli
sche Referenzquelle zurückgeführt werden. Mögliche Analogien zum liturgischen Ri
tus der Kirchweihe und des Allerseelenfestes werden im Abschnitt ›Analyse und Inter
pretation‹ diskutiert.¹⁰⁸⁶

Ikonographische Tradition: Die Darstellung kann in der vorliegenden Erscheinungs
form in keine Bildtradition eingeordnet werden.¹⁰⁸⁷ Analogien zu bildlichen Darstel
lungsformen der Kirchweihe und des Allerseelenfestes werden im Abschnitt ›Analyse 
und Interpretation‹ diskutiert.

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurückgeführt wer
den.

Analyse und Interpretation: Die Miniatur mit der deutlich lesbaren Malanweisung 
dedicatio ecclesiae gehört zu den rätselhafteren Federzeichnungen des Bilderzyklus 
im Gebetbuch. Ihr Bildinhalt scheint der Anlage nach mehrdeutig und nicht mit der 

��
1084 Das Wappen entspricht Darstellungen der frühen Form der Schweizerfahne, wie sie beispiels
weise auch in der eidgenössischen Chronik des Luzerners Diebold Schilling (1511–1513) wiederholt vor
kommen. Vgl. Luzern, Korporation Luzern (Depositum in der Zentral- und Hochschulbibliothek Lu
zern), S 23 fol.
1085 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.
1086 Vgl. H���, [u.a.], Kirchweihe (1970), Sp. 538.
1087 Zu Darstellungen der Kirchweihe siehe ebd., Sp. 538 f.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 333



Malanweisung übereinzustimmen. Die im Vordergrund des Bildes dargestellte Einseg
nung der vier Gräber und das Beinhaus erinnern unwillkürlich an das Sakramentale 
der Gräbersegnung, welches am Allerseelenfesttag (2. November) zelebriert wird.¹⁰⁸⁸
Allerdings existiert für das Ereignis der rituellen Gräbersegnung zu Allerseelen keine 
eigene Bildtradition, die einen direkten Vergleich ermöglichen würde. Zwar stimmt 
die im Bild dargestellte Einsegnungsszene mit dem zeitgenössischen Ritus der Gräber
segnung am Allerseelenfesttag in Konstanz grundsätzlich überein,¹⁰⁸⁹ lässt sich aber 
nicht mit dem Verweis auf die Kirchweihe (dedicato ecclesiae) in der Malanweisung 
vereinbaren, die in der Diözese Konstanz am 9. September begangen wird.¹⁰⁹⁰ Demge
genüber sind Bilder der Kirchweihe zwar mehrfach belegt, jedoch divergieren diese 
insofern merklich von der im Gebetbuch der Margaretha vorliegenden Darstellung, 
als sie nie auch das Motiv der Gräbersegnung enthalten.¹⁰⁹¹ Die innerbildliche Diskre
panz zwischen der Darstellung der Einsegnung der Gräber und der Malanweisung 
kann weder mithilfe einer ikonographischen noch einer liturgisch-rituellen Analyse 
des Bildes aufgelöst werden. Im Bild, so scheint es, werden durch die Darstellung der 

��
1088 Zum Allerseelenfesttag und seiner historischen Entwicklung siehe W�������, Pantheon und Al
lerheiligen (2004); F������, Allerheiligen (1993), Sp. 405f; S���������, Allerheiligen (1980), Sp. 428.
1089 Über den Konstanzer Ritus der Gräbersegnung sowie kirchlicher Prozessionen über die Gräber 
unterrichtet ein zwischen 1517 und 1519 entstandenes Ceremoniale, in welchem die liturgische Ge
staltung der wichtigsten Feste im Konstanzer Münster festgehalten wird (vgl. Konstanz, Stadtarchiv, 
Abt. Kirchensachen Nr. 94 [Processionale ecclesie Constantiensis 1420]). Zur Datierung siehe (mit einer 
Edition) Z��������, Liturgie im Konstanzer Münster (1956). Für den Festtag zu Allerseelen (in die 
animarum) ist in besagter Handschrift eine Prozession außerhalb des Kirchengebäudes verzeichnet, 
die nicht nur einen Gang über die Gräber, sondern ebenso die Beweihräucherung (thurificacio) und 
Besprengung der Gräber mit Weihwasser (aspersio aque benedicte) vorsieht (vgl. ebd. S. 103). Die im 
Ceremoniale geschilderte feierliche Prozession zum Kirchweihtag (in die dedicationis ecclesie) lässt 
sich nicht mit der Darstellung in der Miniatur vereinbaren. Am Kirchweihtag ist zwar eine Prozession 
außerhalb der Kirche vorgesehen, nicht aber die Segnung von Gräbern (vgl. Z��������, Liturgie im 
Konstanzer Münster (1956), S. 100).
1090 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255 sowie ein um 1490 in der Diözese Konstanz entstande
nes Gebetbuch mit Kalender: Trier, StB, Hs. 819/10 8°, fol. 9r.
1091 Zum Bildtypus der Kirchweihe siehe H���, [u.a.], Kirchweihe (1970), Sp. 538. Zum Motiv der 
Kirchweihe in der mittelalterlichen Buchmalerei siehe L���, Motiv Kirchweih (2017). Die Ikonographie 
der Kirchweihe unterscheidet zwei Darstellungsformen. In der frühchristlichen Kunst überwiegenden 
Darstellungen der Altarweihe im Inneren des Kirchengebäudes. Seit dem 9. Jahrhundert sind überdies 
Bilder bekannt, die die Segnung des Kirchengebäudes von außen, mitunter auch durch die Bespren
gung mit Weihwasser zeigen (vgl. H���, [u.a.], Kirchweihe (1970), Sp. 538). Ebenso wie in der Miniatur 
des Gebetbuches nimmt das Kirchengebäude in den entsprechenden Segnungsbildern folgerecht eine 
zentrale Rolle ein, jedoch wird dabei nie zugleich eine Gräbersegnung dargestellt. Dass die in der Mi
niatur des Gebetbuches dargestellte Segnung tatsächlich den Gräbern zu den Füßen des Diakons und 
nicht etwa dem Kirchengebäude gilt, wird anhand der Position des Diakons und der Ausrichtung des 
schwingenden Weihrauchfasses zweifelsfrei ersichtlich. Der Versuch, die Widersprüchlichkeit zwi
schen dem Bildinhalt und der Malanweisung über einen Vergleich der Miniatur mit der Bildtradition 
der Kirchweihe aufzulösen, scheitert.

334 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Gräbersegnung und die auf die Kirchweihe deutende Malanweisung zwei unterschied
liche Festtage und Ereignisse verknüpft. Dabei lassen sich die Motive ›Gräbersegnung‹ 
und ›Kirchweihe‹ schließlich weder kalendarisch noch ikonographisch in Einklang 
bringen.

Darüber hinaus mutet die Darstellung auch deshalb merkwürdig an, weil beide 
Festtage auf der zeitstrukturellen Ebene eine markante Zäsur innerhalb der Gesamt
komposition des Gebetbuches in Text und Bild markieren würden. Mit dem der hier 
diskutierten Miniatur vorausgehenden Bild und den Texten zum Tag des Jüngsten Ge
richts ist das Gebetbuch auf der zeitstrukturellen Ebene und in Bezug auf die lineare 
Zeitauffassung des Kirchenjahres bereits an seinem Ende angelangt. Im Anschluss an 
die dem Jüngsten Gericht und dem ewigen Leben gewidmeten letzten beiden Sonntage 
im Jahreskreis, es handelt sich hierbei um die letzten beiden Sonntage im Monat No
vember, beginnt das Kirchenjahr mit dem ersten Advent von Neuem. Weder in heils
geschichtlich-chronologischer noch in liturgischer Hinsicht können das Allerseelenfest 
am 2. November oder der Festtag der Konstanzer Kirchweihe am 9. September in ih
rer kalendarischen Abfolge plausibel an den Tag des Jüngsten Gerichts angeschlossen 
werden.¹⁰⁹² Dass die Gesamtkompilation des Gebetbuches in Text und Bild den Ver
lauf des Kirchenjahres bis zuletzt konsequent nachzeichnet und dieser chronologische 
Aufbau nun mit der abschließenden Bild-Text-Zusammenstellung aufgebrochen wer
den sollte, scheint nicht plausibel. Auflösen lässt sich die chronologische Dissonanz 
nur dann, wenn die Daten der Festtage gänzlich außer Acht gelassen werden. Auf 
dem Weg zur Entschlüsselung der letzten narrativen Darstellung des Gebetbuches gilt 
es daher, einen Schritt zurückzutreten und den dargestellten Bildinhalt sowie die Mal
anweisung von einem anderen Blickwinkel aus zu betrachten. Hierfür bedarf es im 

��
1092 Da die Kirchweihe grundsätzlich ein beweglicher Festtag ist und von lokalen Riten abhängt, 
wird der Festtag in vergleichbaren nach dem Kirchenjahr geordneten Textkompilationen zwar regel
mäßig an den Schluss dieser Bücher angehängt, jedoch geschieht dies nur dann, wenn die entspre
chenden Bücher die Liturgie übergeordnet darstellen und nicht an einen bestimmten lokalen Ritus 
und eine feststehende Festordnung gebunden sind. (Neben dem Verweis auf allgemeine liturgische 
Werke wie Lektionare oder Missale seien als zwei exemplarische Beispiele für eine solche Ordnung 
ein um 1505–1515 entstandenes Gebetbuch (Mainz, StB, Hs. I 427) sowie die ›Legenda aurea‹ genannt. 
Das besagte, in Mainz aufbewahrte Gebetbuch enthält u.a. Gebete, Hymnen und Sequenzen zu den 
wichtigsten Festen im Kirchenjahr, die mit dem Advent einsetzen und mit der Kirchweihe enden. 
Auch die nach dem Verlauf des Kirchenjahres kalendarisch geordnete ›Legenda aurea‹, eine Kombina
tion von Legendar und Liturgik, beginnt mit dem Advent und endet mit der Kirchweihe. Ein Beispiel 
für die Einbindung des Kirchweihfestes in den lokalen Ritus bietet ein 1490 entstandenes Gebetbuch 
aus der Diözese Konstanz, vgl. Trier, StB, Hs. 819/10 8°, fol. 9r). Da das Gebetbuch der Margaretha sei
nen Herkunftsort Konstanz verschiedentlich hervorhebt, kann das Kirchweihfest hier nicht länger als 
mobil gelten. Vielmehr sind die verschiedenen, von Kirche zu Kirche variablen Kirchweihfesttage in 
der Konstanzer Festordnung fixiert und verankert. Dass Text und Bild zum Festtag dennoch bewusst 
ans Ende der Gesamtkompilation angehängt wurden, obgleich die weiteren Inhalte im Gebetbuch die 
Zeitstruktur des Kirchenjahres bislang konsequent nachgezeichnet haben, scheint nicht plausibel.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 335



Folgenden – dies sei der Untersuchung an dieser Stelle vorweggenommen – der Ausei
nandersetzung mit der Stiftskirche St. Stephan und ihrer Bedeutung im Leben der Fa
milie Ehinger beziehungsweise der Margaretha von Kappel.

Ich möchte dafür plädieren, die vorliegende Miniatur nicht als Darstellung der 
Kirchweihe oder der Gräbersegnung zu deuten, sondern als ein von der Zeitstruktur 
des Kirchenjahres unabhängiges ›Memorialbild‹ für die verstorbenen ehingerischen 
Familienmitglieder, insbesondere den verstorbenen Gemahl Margarethas.¹⁰⁹³ Als ein 
solches gemaltes ›Memorialbild‹ erscheint die Darstellung – so meine These – deshalb, 
weil sie die Verstorbenen über ihre Gräber vergegenwärtigt und ein bildlicher Aus
druck der »Gegenwart der Toten« und der Memoria Margarethas ist.¹⁰⁹⁴ Augenfällig 
bleibt dabei, dass neben der Gräbersegnung auch das in der Miniatur dargestellte Kir
chengebäude eine bedeutenden Rolle im Bild einnimmt. Auf es richtet sich nicht nur 
der Blick der am linken Bildrand dargestellten Diakonsfigur im Bild, sondern auch 
der Fokus der Betrachtenden. Indem die Figur des Diakons durch den Akt der Einseg
nung als eines der wenigen Elemente innerhalb der starren Bildkomposition Bewe
gung suggeriert,¹⁰⁹⁵ zieht sie den Blick der Betrachtenden zunächst auf sich und die 
dargestellten Grabplatten. Als Rückenfigur trägt sie den Rezipierenden zugleich ihre 
Sichtweise an, sodass schließlich das Kirchengebäude in den Fokus der Betrachtung 
sowohl des Diakons im Bild als auch der Betrachtenden vor dem Bild rückt. Die minu
tiös ausgearbeitete, wirklichkeitsnahe Darstellung des Kirchengebäudes regt zu einer 
eingehenderen Auseinandersetzung mit seiner Erscheinungsform an. Dies insbeson
dere deshalb, weil die wirklichkeitsgetreue Wiedergabe der Gegenstände in der Welt 
im zeitgenössischen Kunstverständnis der Bodenseemalerei ab 1440 bekanntlich eine 

��
1093 Zu dem von O���� geprägten Begriff ›Memorialbild‹ und seiner langjährigen Diskussion siehe 
A�������, Bildnis – Memoria – Repräsentation (2021); O����, Memoria und Memorialbild (1984), dort 
Anm. 18.
1094 O����, Memoria und Memorialbild (1984), S. 387. Zum Memorialbild als bildlicher Ausdruck der 
›Gegenwart der Toten‹ siehe O����, Memoria als Kultur (1995), bes. S. 43 f. Bei dem Begriff ›Memorial
bild‹ handelt es sich um keinen genuin kunstwissenschaftlichen Terminus. O���� verwendet die 
Bezeichnung komplementär zu gängigen Begriffen der Ikonographie wie bspw. ›Autorenbild‹, ›Dedi
kationsbild‹, ›Familienbild‹, ›Freundschaftsbild‹, ›Herrscherbild‹, ›Krönungsbild‹, ›Stifterbild oder ›To
tenbild‹ (vgl. ebd. S. 387 f.). Nach O���� hebt sich das ›Memorialbild‹ insofern von diesen Bildtypen 
ab, als es sich nicht auf einen bestimmten Bildinhalt beschränkt (wie dies bspw. bei dem Totenbild 
der Fall ist, das einen Toten darstellt), sondern auf einen bestimmten sozialen Kontext verweist, also 
»eine Bild-Funktion, einen sozialen Gesamtzusammenhang [meint], der das Bild entstehen ließ und 
auf den es verweist. Der Begriff des ›Memorialbildes‹ versucht also bestimmte Bedeutungsschichten 
von Bildern zu erfassen, die Ausdruck sozialer Vorstellungen und sozialen Handelns sind«. Ebd., 
S. 388 f.
1095 Neben dem Diakon suggeriert einzig noch die im Wind flatternde Bannerfahne neben dem Holz
kreuz im Kirchhof Bewegung. Die restlichen Bildelemente sind starr.

336 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



bedeutende Rolle einnimmt.¹⁰⁹⁶ In diesem Zusammenhang gilt es zu prüfen, ob der 
Kirchenbau eine reale Kirche vergegenwärtigt.

Für die persönliche Memoria Margarethas ist insbesondere ein Ort von großer Be
deutung: die Pfarr- und Stiftskirche der Familie Ehinger, St. Stephan.¹⁰⁹⁷ Da jedoch kei
ne zeitgenössischen Bilder von St. Stephan existieren und die Kirche im Laufe der 
Jahrhunderte grundlegende bauliche Umgestaltungen erfahren hat, lässt sich nicht 
ohne Weiteres klären, ob es sich bei dem in der Miniatur des Gebetbuches dargestell
ten Kirchengebäude tatsächlich um die Stephanskirche handelt.¹⁰⁹⁸ Um die vorliegen
de Miniatur mit der zeitgenössischen Erscheinungsform der Stephanskirche im Ent
stehungsjahr des Gebetbuches vergleichen zu können, muss die Baugeschichte der 
Stiftskirche mit dem Schwerpunkt auf der Umbauphase im 15. Jahrhundert beleuchtet 
werden.¹⁰⁹⁹ Dabei lassen sich für einige augenfällige Details der Darstellung im Gebet

��
1096 Vgl. K�����, Konstanz (2001), S. 81. Zur wirklichkeitsgetreuen Wiedergabe von Realien in der 
deutschen Kunstlandschaft des 15. Jahrhunderts vgl. L����, Verkündigung (2000), S. 17: »Ab dem zwei
ten Viertel des 15. Jahrhunderts setzte dann in allen deutschen Kunstlandschaften zeitlich versetzt ei
ne völlig neue Stilrichtung ein, die […] sich um eine wirklichkeitsgetreue Abbildung von Gegenstän
den, Räumen, Menschen sowie ganzer Szenen bemühte. Es handelt sich hierbei nicht um einen 
Realismus im modernen Sinn, sondern um den Versuch, religiöse Aussagen durch alltägliche Erschei
nungen und Vorgänge begreifbar zu machen und damit in menschliche Dimensionen zu kleiden«.
1097 Eine enge Verbindung zu St. Stephan lässt sich überdies auch für Johannes Sattler nachweisen, 
der als Redakteur, Berater oder Miniator ebenfalls an der Entstehung der Handschrift beteiligt war. 
Sattler ist im Jahre 1479 als Leutpriester zu St. Stephan überliefert und hatte bis 1479 sowohl das Kano
nikat als auch Plebanat der Konstanzer Pfarrkirche St. Stephan inne. Vgl. M�����, St. Stephan (1981), 
S. 288; zu Sattler siehe II, 5.1.
1098 Die Stephanskirche erfuhr beinahe während des gesamten 15. Jahrhunderts zahlreiche bauliche 
Veränderungen, die vor allem ihre äußere Erscheinungsform maßgeblich prägten (vgl. M�����, St. Ste
phan (1981), S. 11). Zur Stiftskirche St. Stephan und ihrer Baugeschichte siehe H������, St. Stephan 
(1957); B������, St. Stephan (1977).
1099 Im Jahre 1408 kommen Leutpriester und Kapitel von St. Stephan gemeinsam mit dem Bürger
meister und Rat der Stadt zu dem Entschluss, die Stephanskirche in Länge und Höhe zu erweitern 
(vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 14). Die Bittschrift des Baugesuchs betreffend hält H������ fest: 
»In dieser Bittschrift wurde dargetan, daß »unser pfarrkirchen ze St. Stephan … größlich gepresthafft 
und brüchig … zue allen sythen« sei. Aber »mit dem gewonlichen baugelt« könne man »den bau nach 
siner nothdurfft nit vollfüehren«. Da aber die meisten Konstanzer nach St. Stephan eingepfarrt seien 
(»der mehrtayll als Underthan hafft syndt zu derselben pfarrkirchen«), bäte das Stiftskapitel um Bau
kostenzuschuß durch die Stadt, »wann sie die bau ehrbar dunckht«. In die Baukommission möge man 
als Pfleger und Helfer drei »wyss undt ehrbar man«, nämlich die Ratsherren Hans Muntprat, Jacob 
Eglin und Konrad Mangold berufen, die mit den beiden alljährlich aus dem Stiftskapitel zu wählenden 
Chorherren die Bauleitung innehaben sollten. Ein bestimmter Kostenzuschuss, wie man ihn heutzuta
ge leisten würde, war nicht erbeten worden. Man rechnete im Gegenteil mit der Gebefreudigkeit der 
Konstanzer Bürger, dem »Allmuesen«, das täglich »von ehrbaren christen leüthen an den bau gegeben 
würdt«. Aber schon die Mehrzahl der bürgerlichen Stimmen im Bauausschuss (3:2 zugunsten der Bür
gerschaft) läßt erraten, daß sich die Stadtverwaltung als Vertreterin der Bürgerschaft größeren Ein
fluß sicherte, indem sie die Hauptkosten übernahm.« H������, St. Stephan (1957), S. 132.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 337



buch tatsächlich Bezüge zur zeitgenössischen Form der Konstanzer Stiftskirche St. Ste
phan nachweisen. Die auf den ersten Blick augenfälligste Ähnlichkeit besteht zweifels
frei in dem perspektivisch bemerkenswert gelungenen dreischiffigen Kirchenbau mit 
dem charakteristischen Glockenturm. Der Turm der Stephanskirche wurde 1436 bezie
hungsweise 1438¹¹⁰⁰ als »Stumpf aufgebaut, durch ein Satteldach gedeckt und sollte 
die Glocken aufnehmen«.¹¹⁰¹ Endgültig abgeschlossen wurden die Arbeiten erst im 
Jahre 1485, als »der Turm mit Blei gedeckt und der Turmkopf mit Helmstange, Kreuz 
und Hahn aufgesetzt werden konnte«.¹¹⁰² Die Darstellung des mit einem einfachen 
Satteldach versehenen Kirchturms in der Miniatur des Gebetbuches der Margaretha 
entspricht der Schilderung des besagten, zum Zeitpunkt der Entstehung des Gebetbu
ches im Jahre 1482 noch nicht mit Blei gedeckten, als ›Stumpf‹ aufgebauten Turms der 
Stephanskirche auffallend.

Neben dem charakteristischen Kirchenbau erinnern die im Bild dargestellte Um
mauerung des Kirchhofes und die anhand der Grabplatten angedeutete Nutzung des 
Kirchhofes als Friedhof an die einstige Erscheinungsform der Stephanskirche. Der auf 
dem Kirchhof zu St. Stephan angelegte Friedhof ist erstmals am 2. Januar 1264 ge
nannt. Für Angehörige der Pfarrei und des Stifts zählte er bis ins Jahr 1541 zu den 
wohl bevorzugtesten Begräbnisorten.¹¹⁰³ Für das Jahr 1502 ist gar belegt, dass der 
Kirchhof zu St. Stephan mit derart vielen Grabsteinen ausgestattet war, dass kaum 
noch Platz für neue Gräber gefunden werden konnte.¹¹⁰⁴

Nichtsdestoweniger galt die Stephanskirche während des Mittelalters und der Neuzeit als bevor
zugter Begräbnisort. Das Recht zum freien Begräbnis für jeden, der hier begraben zu werden 
wünschte, hatte bereits das Privileg Papst Hadrians IV. vom 29. Januar 1159 ausgesprochen […]. 
Die Bitte und Forderung um und nach einem Begräbnis in St. Stephan war zumeist mit Jahrtags
stiftungen verbunden. Die früheste Nachricht von einer solchen mit einer Anniversarstiftung 
verbundenen Bitte ist uns aus dem Jahre 1261 erhalten.¹¹⁰⁵

Sowohl der Kirchhof als auch der Friedhof von St. Stephan wurden nachweislich von 
einer Mauer umgeben, die im Zuge der Reformation im Jahre 1541 zugunsten eines of

��
1100 Die Daten zum Beginn des Turmbaus unterscheiden sich bei H������ und M�����. Humpert 
hält das Jahr 1436 fest, M����� hingegen das Jahr 1438. Vgl. H������, St. Stephan (1957), S. 133; 
M�����, St. Stephan (1981), S. 15.
1101 H������, St. Stephan (1957), S. 133.
1102 M�����, St. Stephan (1981), S. 15.
1103 Vgl. ebd., S. 19, außerdem S. 24 f.
1104 Vgl. (mit Quellenangabe) ebd., S. 24: »Im Jahre 1502 machte sich der Rat – offenbar angesichts ei
ner Pestwelle – Gedanken darüber, wie künftig Platz für Gräber geschaffen werden könne angesichts 
der Tatsache, daß der kilchoff alhie zu St. Steffan gar mit vil Grabstainen dermassen belegt, das zů 
besorgen ist, wo das sterbett nit ablauß, sonder zůnemm, das dann der totengreber mit den sterbenden 
lúth vor den gelegenen Grabstainen nit underkummen müg«.
1105 Ebd., S. 219 (mit einem Quellenverzeichnis).

338 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



fenen Marktplatzes gemeinsam mit allen Grabsteinen abgerissen wurde.¹¹⁰⁶ Erst im 
Jahre 1561 wurde diese Mauer neu errichtet und der Friedhof erneut geweiht, bevor 
die Begräbnisstätte im Jahre 1784 endgültig verlegt wurde.¹¹⁰⁷

Weiterhin lassen sich über das im Bild dargestellte Ossarium im Kirchhof Paralle
len zur Konstanzer Stephanskirche herleiten. Ein solches Beinhaus, wie es die Minia
tur zeigt, ist als Leichenhalle und Aufbewahrungsort für die – aufgrund des Platzman
gels im Rahmen der Bauerweiterung – zahlreich ausgegrabenen Gebeine ebenfalls in 
den historischen Quellen zu St. Stephan erwähnt.¹¹⁰⁸ Das Beinhaus gilt als zentraler 
Kommunikationsort mit den Toten und nimmt folglich als ›Stätte der Erinnerungskul
tur‹ eine ausschlaggebende Rolle bei der Totenverehrung ein.¹¹⁰⁹

Als Begräbnisstätte kann St. Stephan in den historischen Quellen für Dorothea 
von Hof, die Enkelin Margaretha von Kappels, und deren Mann Jörg von Hof nachge
wiesen werden.

Im Jahre 1502 bestimmt Jörg vom Hoff im Rahmen seiner Anniversarstiftung, in der Stephanskir
che neben seiner Ehefrau in dem Grab beerdigt zu werden, auf dem die beiden Wappenschilde 
der vom Hoff und Ehinger angebracht sind.¹¹¹⁰

Über den Begräbnisort der weiteren ehingerischen Familienmitglieder liegen keine 
Vermerke vor. Dass neben Dorothea und ihrem Mann auch weitere Mitglieder der Fa
milie Ehinger auf dem Friedhof, wenn nicht sogar im Kirchenraum begraben wurden, 
darf jedoch insofern vorausgesetzt werden, als »es […] bei den Konstanzer Patrizierfa
milien, soweit sie nach St. Stephan eingepfarrt waren, Tradition geworden [war], sich 
ein Erdbegräbnis in ihrer Pfarrkirche anzukaufen«.¹¹¹¹ Dass Mitglieder der Familie 
Ehinger die Konstanzer Stephanskirche über Generationen hinweg wiederholt mit 
Stiftungen bedacht haben, ist verschiedentlich belegt.¹¹¹²

��
1106 Ebd., S. 24 f.
1107 Ebd., S. 25.
1108 Überdies ist belegt, dass das Beinhaus noch im Jahre 1489 – also nur sieben Jahre nach der Ent
stehung des Einsiedler Gebetbuches – durch eine Stiftung der Familie Gaisberg »eine ewige Ampel als 
sogenanntes Totenlicht« erhält. H������, St. Stephan (1957), S. 185 (mit Angabe der Quellen).
1109 Zu Formen der Memoria bzw. der Erinnerungskultur in Bezug auf die Totenverehrung siehe 
O����, Memoria und Memorialbild (1984); O����, Memoria als Kultur (1995), bes. S. 33–53; B���, Die 
mittelalterliche Pfarrei (2017), hier bes. S. 186–233. Zum Beinhaus siehe Z�����, Beinhaus (1948).
1110 M�����, St. Stephan (1981), S. 219 (mit einem Quellenverzeichnis).
1111 H������, St. Stephan (1957), S. 185. Zum genauen Ort der Begräbnisstätte hält Humpert weiterhin 
fest: »Im Chor und Langhaus waren insgesamt sechzehn Altäre aus Stein aufgestellt, darunter der 
Frontaltar mit dem Tabernakel. Der Boden war mit Steinplatten belegt, unter denen die Leichen von 
Chorherren und Stiftskaplänen sowie von Konstanzer Patriziern und deren Frauen bestattet wurden, 
wenn es von ihnen gewünscht oder von den Angehörigen verfügt und die Gräbertaxe an die Stiftsfa
brik entrichtet worden war. Die übrigen Einwohner wurden, soweit sie nach St. Stephan eingepfarrt 
waren, im Friedhof rund um die Kirche beerdigt, der mit einer Steinmauer umgeben war«. Ebd., S. 134.
1112 Siehe hierzu II, 1.1.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 339



Die erwiesene Beliebtheit des Kirchhofes zu St. Stephan als Grabstätte gibt Anlass 
zu der Vermutung, dass die Ruhestätte des verstorbenen Ehemannes Margaretha von 
Kappels, Heinrich Ehingers (III.), ebenso bei St. Stephan anzufinden ist. Da der Groß
vater Heinrich Ehingers (III.), Heinrich Ehinger (II.), als damaliger Stadtammann nicht 
nur als Stadtverwalter, sondern – wie es die Quellen vermuten lassen– aller Wahr
scheinlichkeit nach auch finanziell maßgeblich an den Umbaumaßnahmen der Ste
phanskirche im 15. Jahrhundert beteiligt war, darf es weiterhin als plausibel gelten, 
dass auch er und weitere Familienmitglieder durch ihre Stiftungen eine Grabstätte zu 
St. Stephan erworben hatten.¹¹¹³ Folglich dürfen die Grabplatten in der Miniatur des 
Gebetbuches aller Wahrscheinlichkeit nach mit den Familiengräbern der Ehinger as
soziiert werden, sollen vermutlich insbesondere an das Grab Heinrich Ehingers (III.) 
erinnern und der Totenverehrung respektive der persönlichen Memoria Margaretha 
von Kappels dienen. Dabei vergegenwärtigen Kirche, Friedhof und Beinhaus gemein
sam einen zusammengehörigen Kultraum der liturgischen Memoria, an welchen die 
persönliche Memoria hier maßgeblich anknüpft.¹¹¹⁴

Insbesondere im Spätmittelalter entwickeln sich die Pfarrkirchen zu den neuen 
zentralen Stätten der Memoria und zum »Ort des Gedenkens der Verstorbenen und 
der inständigen Fürbitte für ihr Seelenheil«.¹¹¹⁵ Die Darstellung der Gräbersegnung in
nerhalb des Kirchhofes der Stephanskirche erscheint demnach als konsequente Ver
bildlichung der Memoria Margaretha von Kappels und als wesentlicher Bestandteil ih
rer Memorialpraxis.¹¹¹⁶ Diese Annahme wird dadurch bestätigt, dass eine besondere 
Andachtsform der Memorialpraxis – nach B��� – darin bestanden habe, dass die Hin
terbliebenen die Grabstätten der Toten regelmäßig – und unabhängig von einem be
stimmten Festtag – von einem Kleriker oder Priester beweihräuchern ließen, ebenso 
wie es die Miniatur im Kontext der Stephanskirche, des Kirchhofes und des Beinhau
ses darstellt.¹¹¹⁷

Mit der Identifizierung des im Bild dargestellten Kirchengebäudes als Konstanzer 
Stephanskirche findet sich weiterhin eine Erklärung für die im Bild dargestellten 

��
1113 Dass sich Heinrich Ehinger (II.) durch die Gabe von Allmuesen ebenso ein Erdbegräbnis in der 
Pfarrkirche St. Stephan angekauft hatte, ist höchstwahrscheinlich, aber nicht belegt. Vgl. H������, 
St. Stephan (1957), S. 134: Da »über die Sachaufwendungen während dieser dritten und langen Bau
periode […] keinerlei Abrechnungen erhalten [sind]«, kann über eine mögliche Kostenbeteiligung 
Heinrich Ehingers (II) nur spekuliert, aber keine genaue Aussage getroffen werden.
1114 Vgl. B���, Die mittelalterliche Pfarrei (2017), S. 213.
1115 Ebd., S. 195.
1116 Vgl. O����, Memoria und Memorialbild (1984), S. 391. Zu den wohl grundlegendsten und verbrei
tetsten Erscheinungsformen des Memorialbildes im Mittelalter zählen insbesondere (figürliche) Grab
bilder. Die bildliche Darstellung einer bzw. mehrerer Grabplatten (ohne Figuren) reiht sich in die Dar
stellungstradition dieser – für die Memorialpraxis wesentlichen – Grabbilder ein. Zum (figürlichen) 
Grabbild siehe B����, Das mittelalterliche Grabbild (1976).
1117 Vgl. B���, Die mittelalterliche Pfarrei (2017), S. 196 f.

340 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Wappenfahnen. Dies gilt sowohl für die Wappenfahne des zeitgenössischen Bistums 
Konstanz (rotes Kreuz auf weißem Grund) als auch für die frühe Form der Schweizer
fahne (weißes Kreuz auf rotem Grund),¹¹¹⁸ insofern der über die gesamte Bodensee
region gestreute Besitz des Chorstifts zu St. Stephan einen beträchtlichen Schwer
punkt in der Schweiz hatte.¹¹¹⁹ Dieser umfasste vor allem zahlreiche Dörfer, Höfe und 
Patronate im Thurgau (Schweiz). Des Weiteren stammt der von 1474–1487, zur Zeit 
der Entstehung des Gebetbuches, bezeugte Propst zu St. Stephan, Gabriel von Landen
berg, aus einem thurgauischen Adelsgeschlecht.¹¹²⁰

Die augenfälligen Parallelen zwischen der einstigen Nutzung und Erscheinungs
form der Stephanskirche und der in der Miniatur vorliegenden Darstellung mitsamt 
allen Details – wie dem charakteristischen Kirchenbau, dem als Friedhof genutzten, 
ummauerten Kirchhof, dem Beinhaus und den Wappenfahnen – müssen neben der 
erwiesenen Bedeutung der Pfarrkirche im Leben der Familie Ehinger¹¹²¹ als derart 
evident gelten, dass kaum noch Zweifel daran aufkommen mögen, dass die besagte Fe
derzeichnung die Stiftskirche St. Stephan darstellen und die verstorbenen Familien
mitglieder über ihre Gräber vergegenwärtigen soll. Zur abschließenden Klärung der 
Malanweisung gilt es jedoch der Vollständigkeit halber, nach dem Datum der Kirch
weihe zu St. Stephan zu fragen. Hierzu finden sich in der bisherigen Forschung wider
sprüchliche Vermerke: Während M����� das Kirchweihfest auf den Sonntag vor St. Jo

��
1118 Das Wappen entspricht Darstellungen der frühen Form der Schweizerfahne (vgl. Anm. 1159).
1119 Aufbauend auf den umfangreichen Untersuchungen H������s fasst B������ den Besitz wie folgt 
zusammen: »Die genannten Urkunden Bischof Hermanns I. und Papst Hadrians IV. von 1158/59 gestat
ten einen genauen Überblick über den Besitz des Chorstifts. Er lag breitgestreut über das Bodenseege
biet, hatte aber einen deutlichen Schwerpunkt in der schweizerischen Bodenseeregion und umfasste 
hier das Dorf Happerswil (Thurgau), je einen Hof zu Hergershofen, Salmsach und Lengwil (Thurgau), 
ein Landgut bei Lengwil und ein Freigut in Altishausen (Thurgau), zwei Mansen in Buch (Thurgau), je 
eine Manse in Thursdorf, Gontershofen, Andhausen, Eppishausen und Neuwilen (alle Thurgau), Wein
berge in Egelshofen, Tägerwilen und Triboltingen sowie Zehnte in Emmishofen, Weinfelden, Dettigho
fen, Tibinshausen und Bommen (alle Thurgau). Die weiteren Besitzungen lagen bei Überlingen, Rott
weil und in Konstanz. Von den Kleingütern und Zehnten im Thurgau gingen die in Andhausen, 
Eppishausen, Gontershofen, Thursdorf, Emmishofen, Dettighofen, Tibinshausen, Weinfelden, Bommen 
und Lengwil im 13. Jh. verloren. Erweitert werden konnten die Mansen in Buch zu einem Hof, der 
Zehnt in Triboltingen um Weinberge. Schließlich ist später an Besitz noch genannt: Weingärten in 
Kreuzlingen (14. Jh.) und Bottighofen (um 1800), eine Mühle in Emmishofen (15. Jh.), ein Zinslehen bei 
Kreuzlingen (14. Jh.), Äcker im Tägermoos (13.Jh.) sowie Rebbesitz in Ermatingen und Berlingen 
(14. Jh.). Das wertvollste Gut im Thurgau war zweifellos das Dorf Happerswil, das mit allen Rechten, 
einschließlich der Vogtei, im Besitz des Chorstifts lag, das allerdings durch die Reformation verloren
gegangen scheint. An Patronaten besaß das Stift im Thurgau die Pfarreien Salmsach, Aawangen, Ober
andwil und Gachnang, von denen allerdings keines auf Dauer gehalten werden konnte«. B������, 
St. Stephan (1977), S. 326 (mit Quellenangaben).
1120 Vgl. ebd., S. 336 f.
1121 Zur Bedeutung der Pfarrkirche St. Stephan im Leben der Familie Ehinger siehe II, 1.1.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 341



hann Baptist datiert,¹¹²² vermerkt H������ einen nicht näher bestimmten Tag im Ok
tober.¹¹²³ Da beide Daten ebenso wenig mit der Position der Miniatur innerhalb der 
Zeitstruktur des Gebetbuches konvergieren wie der 9. September oder das Allerseelen
fest am 2. November, scheint es endgültig ausgeschlossen, dass die Malanweisung 
dedicatio ecclesiae in der Miniatur explizit den Festtag der Kirchweihe hervorheben 
soll. Sie ist – so meine These – nicht auf den Festtag der Kirchweihe in Konstanz zu be
ziehen, sondern stellt eine allgemeine ›Widmung des Gotteshauses‹ St. Stephan dar, 
welches den zentralen Ort der Memoria und Memorialpraxis Margarethas bildet. In
dem die Stephanskirche – nach B��� – der ausgewählte prominente Repräsentations
ort der Kirche ist, ist das Bild dabei nicht allein der Stephanskirche, sondern zugleich 
dem durch sie repräsentierten christlichen Glauben der Kirche als Ganzer (eben der 
ecclesiae) gewidmet. In der Folge rückt das Gebetbuch der Margaretha in den Kontext 
der zahlreichen Stiftungen der Familie Ehinger für die (Stephans-)Kirche und wird – 
im Zusammenhang mit der Frömmigkeitspraxis des Stifts sowie der persönlichen Me
morialpraxis Margarethas – ebenso zur geistigen Stiftung, mit welcher die verstorbe
nen Familienmitglieder erinnert und ihr (sowie das eigene) Seelenheil bewahrt wer
den sollen. Mit dem letzten narrativen Bild des Gebetbuches wird durch den Akt der 
Memoria für den Ehemann und die gesamte Familie Ehinger eine wesentliche Funkti
on der Handschrift offensichtlich, welche anschließend ebenso im Kolophon (S. 602) 
hervorgehoben wird: Das Gebetbuch der Margaretha dient dem Andenken und See
lentrost ihrer selbst, ihrer Nachkommen, ihres verstorbenen Ehemannes Heinrich so
wie aller gläubigen Seelen und wurde demnach maßgeblich als Akt der Memoria an
gefertigt.¹¹²⁴ Diese ist hier, wie dies im 15. Jahrhundert üblich ist, zweigeteilt und gilt 
sowohl dem Seelenheil als auch der Erinnerung (pro remedio animae et pro memo
ria).¹¹²⁵

Die Federzeichnung verweist – so möchte ich meine These abschließend zusam
menfassen – nicht primär auf einen in der Konstanzer Festordnung verankerten Fest
tag (weder den der Kirchweihe noch den des Allerseelenfestes), sondern stellt ein zeit
enthobenes Bild der Stephanskirche und Totenverehrung dar. Zwar schwingen die 
Festtage Kirchweihe und Allerseelen mit der visuellen Vergegenwärtigung der Stifts
kirche und der Totenverehrung durch die Bildmotive des Kirchenbaus, der Gräberseg
nung und des Beinhauses implizit mit, jedoch sind die Festtage als solche nicht in den 
Fokus des Bildes gestellt. Mit der Deutung der Federzeichnung als Memorialbild, mit 

��
1122 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 101.
1123 Vgl. H������, St. Stephan (1957), S. 79. In der spätmittelalterlichen Historiographie ist zudem ei
ne Neuweihe der Stephanskirche durch Bischof Ulrich II. (1127 bis 1138) belegt, jedoch enthält diese 
keine Datumsangabe. Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 13, basierend auf ›Die Chroniken der Stadt 
Konstanz‹, hg. R������ (1891), S. 4 und S. 24.
1124 Eine Edition des Kolophons findet sich unter II, 4.5.
1125 Vgl. R���, Attribute der Memoria (2021) S. 296 (hier allgemein zur Memorialkultur im 15. Jahrhun
dert).

342 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



welchem die Pfarrkirche St. Stephan geehrt und die verstorbenen Familienmitglieder 
im Kontext der Stiftskirche, ihrer letzten Ruhestätte, vergegenwärtigt werden sollen, 
klärt sich schließlich sowohl die Diskrepanz zwischen dem dargestellten Bildinhalt 
und der Malanweisung als auch die Problematik des Festtagsdatums innerhalb der 
Zeitstruktur des Gebetbuches. Als ein vom liturgischen Kirchenjahr und seinen Festta
gen zeitlich unabhängiges Memorialbild, das an der vorliegenden Position inhaltlich- 
thematisch dennoch an die vorausgehenden Inhalte anknüpft, durchbricht die Minia
tur die bisherige chronologische Ordnung der im Gebetbuch enthaltenen Texte und 
Bilder nicht, sondern komplementiert diese vielmehr. Indem die Federzeichnung die 
zeitenthobene Verehrung der Kirche und der Toten in den Vordergrund stellt – insbe
sondere der auf dem Kirchhof zu St. Stephan begrabenen ehingerischen Familienmit
glieder, die in ihren Gräbern auf den Tag des Jüngsten Gerichts warten –, greift sie auf 
der thematischen und funktionalen Ebene unmittelbar den eschatologischen Charak
ter der ihr vorausgehende Miniatur und Textkompilation zum Tag des Jüngsten Ge
richts auf.¹¹²⁶ Dies wird im folgenden Abschnitt weiter ausgeführt.

Inhaltlich-thematisches Verhältnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung 
eröffnet die auf der ihr folgenden Rectoseite einsetzende letzte Textkompilation des 
Gebetbuches (S. 595–601) vor dem Kolophon, die sich aus Gebeten und Mahnungen 
um Sündenablass (S. 595–600) sowie einer Gebetsanweisung zur Kirchweihe (S. 600 f.) 
zusammensetzt. Auf die zwei einleitenden Gebete um Sündenablass (S. 595–597) folgen 
zwei weitere Textabschnitte, die jeweils eine Mahnung – einmal an die minne wunden
Jesu, einmal an die hailgen werch Marias sowie aller Heiligen – und ein weiteres Gebet 
um Sündenablass enthalten (S. 597–600). Mit der Gebetsanweisung zur Kirchweihe 
(S. 600 f.) und dem anschließenden Kolophon (S. 602) endet die ursprüngliche Text
kompilation des Gebetbuches. Auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite wurde ei
ne Zeile freigelassen.

Ebenso wie das ihr vorausgehende Bild der Stephanskirche nimmt die letzte Text
kompilation des Gebetbuches nicht auf einen bestimmten Festtag Bezug, sondern be
inhaltet vielmehr einzelne zeitenthobene, thematisch sortierte Gebete und Mahnun
gen, die einen Bezug zu einer bestimmten Kirche herstellen. Als eine thematisch sor
tierte Sammlung von Gebeten um Sündenablass dürfen die vier vorliegenden Gebete 
deshalb gelten, weil sie alle einen Ablass versprechen und auf die Vergebung der Sün
den abzielen. Im Folgenden werden die Ablasswirkung der vier Gebete analysiert und 
diese in einen Bezug zur Konstanzer Stephanskirche gesetzt sowie anschließend ihre 
Sprechsituation diskutiert.

Eine zunehmend engere Verknüpfung zwischen Ablass und Gebet ist seit dem 
späten 13. und frühen 14. Jahrhundert nachweisbar und von der Forschung bislang 

��
1126 Zur Heilswirkung des Totengedächtnisses, hier am Beispiel des Epitaphs der Familie Bubendorf, 
siehe auch N���, Totengedächtnis (2012).

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 343



noch nicht eingehend untersucht.¹¹²⁷ Zum »Beten als Werkzeug der Heilsaneig
nung«¹¹²⁸ stellt D������� in seinem 2019 erschienenen Aufsatz fest:

Zu den häufigsten Ablassbedingungen des Spätmittelalters gehören nämlich nicht nur Spenden 
und das Geben von Almosen für die Errichtung von Kirchen und die Unterstützung von Kreuzzü
gen, sondern auch einfache Gebetsleistungen, die von Gläubigen an bestimmten Fest- und Heili
gentagen oder sogar unabhängig davon verrichtet werden sollten – und dies ohne jegliche finan
zielle Kosten.¹¹²⁹

Die Besonderheit der Ablassgebete (im Gebetbuch) besteht in ihrer sowohl heilbrin
genden als auch kompensatorischen Wirkkraft. Mit ihrer Hilfe sollen begangene Sün
den wiedergutgemacht und die Zeit im Purgatorium verkürzt werden.¹¹³⁰

Bemerkenswerterweise geben die im Gebetbuch Margarethas enthaltenen Ablass
gebete neben ihrem Zweck beziehungsweise ihrer Wirksamkeit ebenso Aufschluss 
über den Ort ihrer Anwendung. Indem insbesondere das erste (S. 495) und das vierte 
(S. 597–598) – mit einer Mahnung verknüpfte – Gebet die Ablassverleihung jeweils an 
eine bestimmte, aber nicht weiter benannte Kirche knüpfen, wird ihre Wirksamkeit 
an einen bestimmten Ort gekoppelt.

Allmächtiger, yemer ewiger gott, won du durch das liden und den tod dins ain gebornen suns úns 
glöbigen erbarmhertzclich für sehen hǎst mitt ablaus und vergebung der súnden […] bitten wir 
dich, das du úns vergebung und diss ablǎs, die diser hailgen kirchen verlihen sind, hie in zit 
tailhaftig machen wellist also, das wir durch vergebung únser súnd und pin verdienen und 
tailhafftig werden der eren der himelschen fröden. Amen! (S. 598)

Hútt ist ablas aller miner súnden; Und verlih mir, das ich tailhaftig werd alles des güttes, das hie in 
diser kirchen und in allen gotzhúser und an allen gewichten stetten hútt gegenwirtig ist. (S. 599)¹¹³¹

Im Anschluss an die den Gebeten vorausgehende Miniatur – und im Zusammenspiel 
mit ihr – kann die im Text angeführte Kirche ohne eine explizite Namensnennung des 
Gotteshauses im Text als die Konstanzer Stephanskirche identifiziert werden. Ohne ei
nen anderen Hinweis rekurrieren die Anmerkungen ›diese heilige Kirche‹ oder ›hier 
in dieser Kirche‹ in dem auf das Bild folgenden Text unwillkürlich auf die im voraus
gehenden Bild dargestellte Kirche. Durch das Bild der Stephanskirche erhält die Wort
folge ›diese Kirche‹ einen für die Rezipierenden sichtbaren Bezugspunkt. Infolgedes

��
1127 Vgl. D�������, Gebet, Ablass und Heilsaneignung (2019), S. 290.
1128 Ebd., S. 290.
1129 Ebd. (beruhend auf E��������, Ablaßgebete (2004), Sp. 4–7). Für Beispiele zahlreicher Gebete 
mit Ablass verweist D������� auf H������, Mittelalterliche Frömmigkeit (1952), S. 55–58, 62, 94–96, 112, 
116, 139.
1130 Zum Nachlass der zeitlichen Sündenstrafe durch Ablass (für sich selbst sowie für Tote) siehe 
auch N���, Totengedächtnis (2012), bes. S. 321–323.
1131 Die Hervorhebungen (Unterstreichungen) in diesem und dem vorangegangenen Abschnitt wur
den hinzugefügt und finden sich nicht in der Handschrift.

344 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



sen wird auch die Ablasswirkung der auf die Miniatur folgenden Gebete um Sünden
ablass an den im Bild vergegenwärtigten Kirchenbau gekoppelt. Dass die Ablassverlei
hung hier an ein bestimmtes Gotteshaus gebunden ist, stellt grundsätzlich keinen Son
derfall dar, sondern bildet vielmehr den Regelfall der spätmittelalterlichen Ablasskul
tur. »Das im Großteil der bekannten Ablässe vorgeschriebene Werk bestand in der Tat 
in dem Besuch einer bestimmten Kirche an einem oder mehreren Heiligen- oder Fest
tagen«.¹¹³² Da die Stephanskirche nachweislich zu den bedeutendsten Pfarrkirchen 
der Stadt Konstanz im Spätmittelalter zählt, ist davon auszugehen, dass sie mit gewis
sen Ablässen belegt war.¹¹³³ Anstatt an einen bestimmten Festtag im Kirchenjahr ist 
die Rezeption der Gebete nun folglich an einen bestimmten Ort gebunden und zu
nächst zeitenthoben. Eine festgelegte Gebetszeit gibt allein die Gebetsanweisung zur 
Kirchweihe vor, auf welche an späterer Stelle eingegangen wird.

Nachdem also die Zeitstruktur des Gebetbuchs mit dem der Miniatur zu St. Ste
phan vorausgehenden Bild und den Texten zum Jüngsten Gericht (S. 577–593) am Ende 
des Kirchenjahres angelangt ist, löst der (Gebets-)Ort nun die (Gebets-)Zeit ab. Der per
formative Akt des Betens und der Sündenablass sind nunmehr überzeitlich und an 
den räumlichen Kontext der Stephanskirche gebunden. Durch die visuelle Vergegen
wärtigung der Stephanskirche im Bild rücken die auf das Bild folgenden Gebete auch 
dann in den räumlichen Kontext der Stephanskirche, wenn sie nicht im originalen 
Kirchenbau gesprochen werden (können).¹¹³⁴ Der außerhalb des Gebetbuches real- 
existente Ort der Gebetspraxis wird innerhalb des Buches als Bild vor Augen gestellt, 
sodass die anschließenden Gebete entweder im originalen Kirchenbau oder ersatzwei
se auch vor dem Bild (ad imagines) wirkkräftig rezitiert werden können.¹¹³⁵

Zusätzlich zum Zweck, der Wirkkraft und dem Ort der Gebete werden darüber hi
naus ihr Sprecher sowie ihre Sprechsituation definiert. Indem sich das betende Sub
jekt im dritten Gebet (S. 597–598) selbst als súnderin bezeichnet, die sich mit der Bitte 
um Sündenablass am heutigen Tag in der Ich-Perspektive an Jesus Christus wendet, 
wird die weibliche Identität des betenden Ich enthüllt. Weiterhin werden die Umstän
de des Sprechaktes ersichtlich:

��
1132 D�������, Gebet, Ablass und Heilsaneignung (2019), S. 294.
1133 Im Rahmen der vorliegenden Studie konnte kein zeitgenössischer Beleg für an die Stephanskir
che gekoppelte Ablässe im Spätmittelalter gefunden werden. Der frühste Ablassvermerk bezieht sich 
auf das 18. Jahrhundert (vgl. hierzu M�����, St. Stephan (1981), S. 133). Da die Stephanskirche aller
dings zu den bedeutendsten und ältesten Kirchen des mittelalterlichen Konstanz gezählt werden 
muss, darf auch ohne einen direkten Beleg angenommen werden, dass sie mit Ablässen belegt war. 
Zur Bedeutung der Stephanskirche siehe II, 1.1.
1134 Zum Bild als Gebetsort siehe L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 274–284.
1135 Zu den sog. ›Indulgenzen ad imagines‹, der Ablassverleihung für das Sprechen eines Gebets vor 
einem Bild, siehe D�������, Gebet, Ablass und Heilsaneignung (2019), S. 298–300; zur Ablassgewäh
rung für die Bildverehrung siehe L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 295–298.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 345



Herr min, Ihesu Christe, ich arme súnderin naig mich für din erbarmhertzigen füss […] nun bitt ich 
dich, das du mir von dem horde diner volkomnen werck und dines bittren lidens und dines hailgen 
todes hútt gerüchest ze geben ablǎs aller miner súnde. (S. 597 f.)

Die Verwendung der ersten Person Singular (ich arme súnderin […] nun bitt ich dich) 
verdeutlicht eine individuelle Sprechsituation. Das Gebet wird nicht von einem kollek
tiven ›Wir‹ im Rahmen einer gemeinschaftlichen Andacht, sondern von einem einzel
nen weiblichen Individuum (›Ich‹) im Privaten gesprochen. Die Sprecherin bittet al
lein um den eigenen Sündenablass und schließt darüber hinaus keine Außenstehen
den in das Gebet mit ein. Die vorliegenden Gebete sind folglich als private Gebete zu 
bestimmen, die erst durch den Ort des Sprechaktes wirkmächtig werden und allein 
auf die persönliche Begegnung der weiblichen Sprecherin mit Gott und die Vergebung 
ihrer eigenen Sünden abzielen. Nachdem die einleitende Miniatur mit der Darstellung 
der Stephanskirche in ihrer zeitgenössischen Form den Ort der Gebete und die Texte 
selbst den Zweck (Ablass), die Sprechsituation (weibliches Ich bittet für sich) und die 
Zeit (Gegenwart) offengelegt haben, darf als ihre Sprecherin im Folgeschluss wohl vor
nehmlich die Konstanzer Auftraggeberin des Gebetbuches, Margaretha von Kappel, 
angenommen werden.

Indem die das dritte und vierte Gebet einleitenden Mahnungen ebenfalls kein 
zeitlich festgelegtes Ereignis erinnern, sondern die Heilstaten Jesu (der minne wunden
Jesu) und das Heilswirken Mariens sowie aller Heiligen ins Gedächtnis rufen, ohne da
bei jeweils auf konkrete Ereignisse Bezug zu nehmen, heben sie ein letztes Mal die bei
den zentralen Leitmotive des Gebetbuches hervor: den Lebens- und Leidensweg Jesu, 
eingefasst in die göttliche Heilsgeschichte.

Einen bemerkenswerten Abschluss des Gebetbuches bildet die Gebetsanweisung 
zur Kirchweihe (S. 600 f.). Obwohl die Anleitung zwar einen bestimmten Festtag be
nennt, wird dieser im Text nicht als gegenwärtig beschrieben.

Wenn du kirchwihi holest und in die kirchen kumest, so bett fúnff pater noster und fúnff Ave 
Maria, ains der hailgen drivaltikait, das ander dem hailgen leben, ler und sterben únsers lieben 
herren Ihesu Christi, dannen der ablǎs flússet, das dritt únser lieben frowen und allen hailgen und 
besunder denen, in der eer das gotzhus gewicht ist, das vierd allen den selen, der lichnam rüwent 
in der selben kirchen, das fúnfft für all súnder und súnderin und für alle die, die dem selben 
gotzhus ie güts geton haind, sy syent lebent oder tǒd. Amen! (S. 600 f.)

Im Unterschied zu den zeitgebundenen Textabschnitten des Gebetbuches transponiert 
die Anleitung das Kirchweihfest nicht in die Gegenwart der Rezipierenden. Dies, da 
sie keine der für die vorherigen Textabschnitte charakteristischen Transponierungs
marker enthält, wie sie beispielsweise die alternierende Verwendung von Präterital- 
und Präsensformen oder der augenfällige Gebrauch von Temporaladverbien darstel
len: an dem húttigen tag (S. 123 und 124); so zúhest du hútt in (S. 334); das du din 
volkomnen tugenden und din volkomni beraitschaft hútt uff opffrist dinem himelschen 
vatter (S. 344) oder herre Ihesu Christe, der du úns uff den húttigen tage an dem galgen 

346 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



des crútzes von der dienstperkait des túfelss hast erledigt (S. 426). Aufgrund ihrer Er
scheinungsform stellt die Anleitung weniger das Kirchweihfest an sich, als vielmehr 
das Kirchengebäude und den performativen Akt der an die Kirche gekoppelten Ab
lassgebete ins Zentrum. Sie erläutert den »Handlungs- beziehungsweise Wirkungsas
pekt des Gebets«,¹¹³⁶ indem sie die Haltung der Betenden und die Wirkkraft der nach 
der Anleitung zu sprechenden Paternoster und Ave Maria darlegt. An ihr wird deut
lich, dass das Gebet mehr als der bloßen Verbalisierung des Textes bedarf. Insbeson
dere für die Ablassverleihung müssen weitere Kriterien erfüllt sein.¹¹³⁷ Voraussetzung 
sowohl für den eigenen Gnadenerwerb als auch den Gnadenerwerb der ins Gebet ein
geschlossenen Seelen ist, dass die entsprechenden Gebete – der Anleitung nach – mit 
der erforderlichen Haltung umgesetzt werden. Über diese (hier äußere) Haltung gibt 
die Gebetsanweisung ausdrücklich Aufschluss.

Neben der Vorgabe der äußeren Gebetsfaktoren, wie der Gebetszeit, des Gebetsor
tes und des Zwecks respektive der Wirkkraft der zu betenden Grundgebete (Paternos
ter und Ave Maria), werden diesen fünf verschiedene Funktionen zugeschrieben. Da
mit der ablǎs flússet (Zweck), sollen am Kirchweihtag (Gebetszeit) in der Stephanskir
che (Gebetsort) nacheinander fünf Paternoster und Ave Maria gebetet werden, die in 
der folgenden Reihenfolge erstens: der Heiligen Dreifaltigkeit, zweitens: dem Leben, 
der Lehre und dem Sterben Jesu, drittens: der Jungfrau Maria und allen Heiligen, ins
besondere den Namenspatronen der Kirche, viertens: allen verstorbenen, in der Kir
che begrabenen Seelen sowie fünftens: allen Sünderinnen, Sündern und allen lebendi
gen sowie toten Wohltätern der Kirche gewidmet werden sollen. Die Wirkkraft des 
versprochenen Ablasses für die eigene Seele ist nicht quantitativ definiert, wie dies in 

��
1136 L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 257 (hier an einem anderen Beispiel).
1137 Über die unterschiedlichen Varianten des Verhaltens zum Ablasserwerb und die an ein be
stimmtes religiöses Verhalten sowie einen bestimmten Gebetsort gebundene Ablassgewährung gibt 
ein Ablassbrief für die Pfarrkirche Baar (Diözese Konstanz) vom 10. Juni 1361 Aufschluss: »Von denen, 
die an Christus glauben […] gewähren wir allen, wenn sie wahrhaft bereuen, zerknirscht sind und be
kannt haben, die besagte Kirche an den jeweiligen Festtagen ihres Patrons und der seligen Jungfrau 
Maria und an allen unten angeführten Festen (es folgt eine Liste von über 70 Festen) eines Opfergangs 
oder Pilgergangs wegen aufgesucht haben oder an Messe Vesper, Matutin, Predigt oder an anderen 
Arten des Gottesdienstes da teilgenommen haben, oder die die Hostie und das heilige Öl, wenn sie zu 
Kranken getragen werden, begleitet haben, oder die zu Feierabendgeläute kniend 3 Ave Maria gespro
chen haben, oder die zur Ausstattung besagter Kirche Beleuchtung, Schmuckstücke, Bücher, Kelche, 
Gold, Silber, Kleider (Meßgewänder) geschenkt oder vermacht haben oder eine Schenkung oder Ver
mächtnis veranlasst haben oder auf irgendeine andere Weise besagter Kirche ihre helfenden Hände 
angeboten haben, oder die für das Wohlsein des Bischofs, der vorliegendes bestätigt oder […] für alle 
ihre Verwandten Freunde und Wohltäter im Fegefeuer an Gott ihr frommes Gebet verrichtet haben, 
wann auch immer, wie oft auch immer und wo auch immer sie das Vorstehende oder etwas vom Vor
stehenden in Demut verrichtet haben, gnädig im Herrn, gestützt auf das Mitleid des allmächtigen Got
tes und auf die Autorität seiner Apostel, der seligen Peter und Paul, jeder von uns 40 Tage Ablaß der 
ihnen auferlegten Buße.« J�����, Himmel, Hölle, Fegefeuer (1994), S. 239 f. (Hinw. v. L�����, Gebetbuch 
und Gebärde (1996), S. 253 f.).

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 347



den zahlreichen Ablassgebeten des Spätmittelalters der Fall ist, die eine ganz be
stimmte Anzahl an Tagen oder Jahren Ablass gewähren, sondern (qualitativ) absolut 
und unbedingt:¹¹³⁸ dannen der ablǎs flússet. Eine solche uneingeschränkte Wirkkraft 
ist bemerkenswert und überrascht an dieser Stelle insbesondere deshalb, weil sie – 
wie Wiederkehr in ihrer Untersuchung des Hermetschwiler Gebetbuches festhält – in 
der Regel nur sprachmagischen Texten inne ist.¹¹³⁹ Innerhalb der im Gebetbuch der 
Margaretha vorliegenden Gebetseinleitung ist die absolute Wirkkraft besonders be
achtlich, da sie nicht nur das eigene Seelenheil der Betenden, sondern ebenso das der
jenigen Seelen garantiert, für welche die Gebete gesprochen werden.¹¹⁴⁰ Der in der Ge
betseinleitung zugesicherte Gnadenerwerb soll nicht nur dazu motivieren, das Gebet 
tatsächlich der Anweisung nach zu beten,¹¹⁴¹ sondern gewährleistet überdies den 
Fortbestand des fließenden Ablasses für diejenigen Seelen im Fegefeuer, die nicht 
mehr selbst darum bitten können. Die mit Text (und Bild) praktizierte Memoria – als 
performativer Akt der Frömmigkeit – hat folglich nicht nur für den Betenden, sondern 
auch für diejenigen, für deren Seele gebetet wird, aktuell-existenzielle Konsequen
zen.¹¹⁴²

Während die ersten Gebete der letzten Textkompilation private, individuelle Ge
bete darstellen, in welchen eine Sünderin allein für sich selbst bittet, zeigen sich mit 
der direktiven Anleitung zur äußeren Gebetshaltung der zu betenden Grundgebete 
nunmehr zwei nach wie vor individuelle, aber vielseitig nutzbare Gebete mit einer ab
soluten und gewissermaßen doppelten Wirkkraft, indem sie der eigenen Seele der Be
tenden ›fließenden‹ Ablass versprechen und zugleich für das Seelenheil weiterer Au
ßenstehender bitten. Die nach der Gebetsanweisung zu sprechenden Grundgebete 
präsentieren folglich eine andere Sprechperspektive als die ihnen vorausgehenden 
Gebete. Durch die Widmungen schließen sie die angeführten göttlichen, heiligen und 
weltlichen Personen mit ein und stellen einen Bezug zur Familie Ehinger und ihren 
Stiftungen her, denn unter den ehingerischen Familienmitgliedern sind sowohl ver
storbene, auf dem Friedhof zu St. Stephan begrabene Seelen als auch (lebendige sowie 
verstorbene) Wohltäter des Stifts zu finden. Indem folglich gleich zwei der fünf zu be
tenden Paternoster und Ave Maria unmittelbar ehingerischen Familienmitgliedern ge

��
1138 Vgl. W���������, Hermetschwiler Gebetbuch (2013), S. 134.
1139 Vgl. Ebd., S. 134.
1140 Derartige Ablassgebete, die denen Ablassverleihung versprechen, die für das Seelenheil anderer 
bitten, sind seit der Mitte des 13. Jahrhunderts in erster Linie im Zusammenhang mit der Förderung 
des Gedenkens für Könige und Fürsten bekannt. Vgl. D�������, Gebet, Ablass und Heilsaneignung 
(2019), S. 300–301. Grundlegend dazu verweist D������� überdies auf N�����, Gebetsgedenken (1994). 
Zur Heilswirkung von Ablassgebeten im Zusammenhang mit dem Totengedächtnis, hier am Beispiel 
des Epitaphs der Familie Bubendorf, siehe N���, Totengedächtnis (2012).
1141 Vgl. A�����, Das christliche Gebetbuch (1987), S. 40 sowie W���������, Hermetschwiler Gebet
buch (2013), S. 186.
1142 Vgl. N���, Totengedächtnis (2012), S. 327 (hier am Beispiel des Epitaphs der Familie Bubendorf).

348 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



denken, wird die Ablasswirkung für die Familie intensiviert. Durch den uneinge
schränkten Ablass ist die vorgegebene Gebetspraxis weiterhin popularisiert und si
chergestellt, dass die Gebete auch zukünftig gemäß der vorliegenden Anleitung ge
sprochen werden. Die zukünftigen Sprechakte gewährleisten – unabhängig von den 
zukünftigen Nutzern des Gebetbuches und Sprechern der besagten Gebete – weiterhin 
das familiäre Seelenheil. Die Ablasswirkung bleibt durch die am Kirchweihtag zu be
tenden Grundgebete auch dann bestehen, wenn das betende Ich nicht weiter für sich 
selbst (und seine Familie) beten kann, sondern (unwissende) Außenstehende es nut
zen. In seiner individuellen Form ist das Gebetbuch nicht nur von jedem Betenden 
nutzbar, sondern behält mit seiner zukünftigen Nutzung zugleich seine ursprüngliche 
Funktion bei, nämlich für das Seelenheil Margarethas und ihrer Familie zu bitten. Die 
Sicherstellung des weiteren ›fließenden‹ Ablasses soll gewähren, dass die Seelen der 
Familienmitglieder einst frei von jeder Sünde vor das Jüngste Gericht treten können. 
Als Mittel nicht nur der »(Re-)Integration des religiösen Subjektes in die das Leben tra
gende und das Heil vergewissernde communio sanctorum«,¹¹⁴³ sondern als Mittel zur 
Sicherstellung des (familien-)eigenen Seelenheils über den Tod hinaus, ermöglichen 
die Gebete sowohl den eigenen als auch ›fremden‹ anhaltenden Gnadenerwerb. Dass 
die fortwährende Heilsaneignung eine bedeutende Strategie im Gebetbuch darstellt, 
wird schließlich ebenso in dem auf die Anleitung zur Kirchweihe folgenden Kolophon 
deutlich:

Begeret von allen denen, die diss büch in haind, lesent oder bettent, das sy gott trúlich für sy und ir 
gemahel sälgen bittint und sy in irem andächtigen gebett lǎssen bevolhen sin. Amen! (S. 602)

An der Miniatur ›St. Stephan‹, der Gebetsanweisung zur Kirchweihe und dem Kolo
phon wird das Interesse der Auftraggeberin an ihrem Gebetbuch, die Gewährung und 
Bewahrung des eigenen und familiären Seelenheils, wie an keiner anderen Stelle im 
Gebetbuch greifbar. Anknüpfend an L�����, der Gebetsanweisungen als »Spiegel der 
spätmittelalterlichen Frömmigkeitspraxis«¹¹⁴⁴ deutet, ist die vorliegende Gebetsanwei
sung ebenso ein Spiegel der individuellen Frömmigkeits- und Memorialpraxis Marga
retha von Kappels. Im Vergleich zu den vorherigen am Verlauf des Kirchenjahres ori
entierten Texten des Gebetbuches versammelt die letzte Textkompilation schließlich 
nicht nur Ablassgebete mit einem Ortsbezug, sondern auch mit einer bemerkenswert 
persönlichen Note, indem im Zusammenhang mit dem vorgegebenen Ort sowohl das 
betende Subjekt näher definiert wird, als auch die Familie Ehinger in den Fokus gerät.

Indem die letzte Textkompilation wiederholt den Sündenablass und die Befreiung 
aus dem Fegefeuer thematisiert und das Bild gleichzeitig die ehingerischen Familien
mitglieder visuell vergegenwärtigt, die in ihren Gräbern auf den Jüngsten Tag warten, 

��
1143 L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 66.
1144 Ebd., S. 268.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen � 349



rekurrieren Texte und Bild inhaltlich sowie funktional auf die ihr vorausgehenden 
Texte und insbesondere auf den eschatologischen Charakter des vorherigen, letzten 
Gebets zum Jüngsten Gericht (S. 592–593), das um einen gnädigen Richter und die Ver
gebung der Sünden am letzten Tag bittet. Durch diesen inhaltlich-thematischen Re
kurs fügen sich sowohl die Gebete und Mahnungen als auch die Gebetsanweisung zur 
Kirchweihe trotz des Wechsels von einer zeitlichen Strukturierung zu einem lokalen 
und persönlichen Bezugsrahmen nahtlos an die ihnen vorausgehenden Textkompila
tionen an. Obgleich mit den letzten Texten des Gebetbuches die am liturgischen Kir
chenjahr orientierte Zeitstruktur durch einen persönlichen Ortsbezug zur Konstanzer 
Stiftskirche St. Stephan abgelöst wird, erscheinen die entsprechenden Texte keines
wegs aus dem Zusammenhang herausgerissen. Vielmehr stellen sie einen lückenlos 
an die Thematik der Textkompilation anknüpfenden persönlichen Abschluss des Ge
betbuches dar, durch welchen das eigene Seelenheil seiner Besitzerin und ihrer Fami
lie nicht nur im Hier und Jetzt, sondern durch den fortwährenden Gebrauch des Ge
betbuches auch zukünftig und bis zum Tag des Jüngsten Gerichts gesichert wird.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion ist die ganzseitige 
Miniatur den Titelbildern mit einer strukturierenden Funktion zuzuordnen. Sie ist 
den auf sie folgenden Texten auf der Versoseite einleitend vorangestellt, macht den 
Beginn des letzten Textabschnitts vor dem Nachtrag kenntlich und nimmt so eine Glie
derung der im Gebetbuch enthaltenen Texte vor.

6.4.2 Allianzwappen Ehinger-von Kappel

Das Allianzwappen (S. 603, siehe Abb. 38) des Heinrich Ehinger (III., 1438–1479) und 
der Margaretha von Kappel (1439/40–1491?) misst 137 mm × 88 mm (H × B). Die ganz
seitige Miniatur ist der Textkompilation des Gebetbuches auf einer einzelnen Perga
mentseite vor dem Nachtrag angebunden.

Bildbeschreibung: Die Wappentafel zeigt in der unteren Bildhälfte links das Wappen
schild der Konstanzer Familie Ehinger, einen mit drei roten Rosen besetzten gelben 
Schrägbalken auf einem schwarzen, ornamentierten Feld. An der heraldisch rechten 
Oberkante des Wappenschildes schließt das Oberwappen an, ein Ritterhelm mit Helm
zier. Von dem Helm geht ein üppiges Rankendekor aus. Auf der Helmzier wiederholt 
sich der rosenbesetzte Schrägbalken des Wappenschildes. Das Wappenschild der Mar
garetha von Kappel in der rechten Bildhälfte ist in drei dreieckige, zugespitzte Längs
felder unterteilt. Auf den beiden äußeren, zart ornamentierten gelben Feldern befin
det sich jeweils eine schwarze Pilgermuschel in der oberen Hälfte der Wappentafel. 
Das mittlere schwarze Längsfeld ist diametral zu den Außenfeldern gestaltet und mit 
einer gelben Pilgermuschel an der unteren Längsseite versehen. Hier schließen Ritter
helm und Helmzier des Oberwappens an der heraldisch linken oberen Kante des 

350 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



Wappenschildes an. Wiederum geht von dem Helm ein Rankendekor aus, während 
sich die Helmzierde als geschwungene Büffelhörner in den beiden Hauptfarben des 
Schildes (schwarz und gelb) äußert. Durch drei auf dem heraldisch rechten schwarzen 
Horn angebrachte gelbe Pilgermuscheln und drei weitere, auf dem heraldisch linken 
gelben Horn angebrachte schwarze Pilgermuscheln, wiederholt sich auch hier das 
Wappenmotiv. Die beiden Helme sind einander zugewandt und durch eine um einen 
Balken geschlungene Banderole mit der Aufschrift DIN ALLAIN verbunden. Beide 
Wappenschilde sind in sich leicht gebogen und fallen aufeinander zu, was ihnen eine 
plastische Wirkung verleiht. Die Wappen nehmen circa drei Viertel des Bildfeldes ein 
und sind auf einem hellgrünen Grasboden aufgestellt, der mit stilisierten gelben und 
violetten Pflanzen versehen ist. Der Grasboden reicht knapp bis zur Hälfte der Wap
penschilde. Danach zeigt sich bis zu den Enden der Helmzierden ein tiefblauer, par
tiell leicht abgeriebener Hintergrund. Unmittelbar oberhalb der Helmzierden befin
den sich zwei Engelsfiguren hinter einer Balustrade in einem goldbesetzten Halbkreis. 
Die Miniatur ist mehrfach umrahmt. Zunächst umschließt ein grauer, architektoni
scher Rundbogenrahmen mit stilisiertem Maßwerk innerhalb einer Kasteneinrah
mung den Bildinhalt, woraufhin sich eine goldene Rahmenleiste mit einer dunklen 
Kontur und zuletzt eine rote Randung anschließen.

Die Allianzwappenminiatur, ihr Duktus, das Kolorit, der Materialwechsel und ihr 
möglicher Ursprung wurden bereits unter II, 5.2 diskutiert, weshalb an dieser Stelle 
auf eine eingehendere Betrachtung verzichtet wird.

6.5 Weiterer Buchschmuck

Über die Miniaturen hinaus ist das Gebetbuch der Margaretha weiterhin mit einer 
zweigliedrigen Akanthusranke mit Rankenkletterer (S. 1), einer acht- (S. 248), vier sie
ben- (S. 215, 233, 283, 299) und einer fünfzeiligen Feldinitiale (S. 312) sowie einer acht
zeiligen historisierten Initiale (S. 264) und dem Allianzwappen Ehinger-Neithart (S. 601) 
ausgestattet. Diese sollen im Folgenden kurz beschrieben und ihre Funktion innerhalb 
des Gebetbuches erläutert werden.

Akanthusranke mit Rankenkletterer: Die zweiseitige dunkelgrüne Akanthusranke 
im Randdekor auf der ersten Textseite des Gebetbuches (S. 1) geht von den beiden Ar
men eines Rankenkletterers in der rechten unteren Ecke der Seite aus. Der sogenann
te Rankenkletterer erscheint als unproportionierte (Trage-)Figur. Seine geschwunge
nen Arme nehmen beinahe die gesamte Länge seines Körpers ein. Die zwei Ranken 
verlaufen entlang des rechten sowie unteren Seitenrandes und sind mit olivgrünen so
wie violetten (blau-rosafarbenen) Palmetten mit bis zu acht Blattlappen und Frucht
trauben in Muschelgold, sogenannten Goldpollen, verziert.

Der Rankenkletterer und die Akanthusranke der ersten Textseite weisen allein ei
ne textschmückende Funktion auf. Sie nehmen weder eine Gliederung der Textkompi

6.5 Weiterer Buchschmuck � 351



lation vor, noch deuten sie auf ein bestimmtes Wort oder einen bestimmten Textinhalt 
hin. Ein weiteres schmückendes Element der ersten Textseite zeigt sich in dem schwarz 
ornamentierten Binnenfeld der den Textanfang markierenden rubrizierten H-Initiale.

Feldinitialen und historisierte Initiale: Die insgesamt sechs (acht-, sieben- oder 
fünfzeiligen) Feldinitialen (vgl. S. 215, 233, 248, 283, 299, 312) und die achtzeilige histori
sierte Initiale (S. 264)¹¹⁴⁵ sind allesamt im Text Der ewig Ursprung (S. 215–327) enthal
ten. Darüber hinaus weist die Textkompilation des Gebetbuches keine weiteren Feld- 
oder historisierten Initialen auf. Die Initialkörper der Feldinitialen sind in Blattgold 
gehalten und von einem (mehr-)farbigen Grund (gelb, rot, grün, blau) umgeben, der 
jeweils mit bunten Filigranornamenten und teilweise mit Blüten besetzt ist. Im Gegen
satz zu den Feldinitialen ist der Initialkörper der historisierten Initiale silbern. Auch 
er befindet sich auf einem mehrfarbigen, mit buntem Filigranornament und Blüten 
belegten Grund. Im Anschluss an drei der sieben Initialen (S. 215, 283, 299) wiederholt 
sich der Initialbuchstabe in den folgenden Texten als (rubrizierte) Majuskel. Die sie
ben Initialformen weisen durchgehend eine textgliedernde Funktion auf, indem sie 
im Text des ewigen Ursprungs (S. 215–327) jeweils einen neuen Tag kenntlich machen: 
Palmsonntag (S. 215), Montag (S. 233), Dienstag (S. 248), Mittwoch (S. 264), Donnerstag 
(S. 283), Karfreitag (S. 299), Karsamstag (S. 312). Ob das Gliederungsschema eigens für 
das Gebetbuch entwickelt wurde oder gemeinsam mit dem Text von einer möglichen 
Vorlage übernommen wurde, bleibt unklar.¹¹⁴⁶

Allianzwappen Ehinger-Neithart: Im Unterschied zum Allianzwappen Ehinger-von 
Kappel (S. 603) ist die circa fünfzeilige Federzeichnung des Allianzwappens Ehinger- 
Neithart (S. 601) vergleichsweise einfach gestaltet. Auf der linken Seite befindet sich 
das Wappenschild der Familie Ehinger, ein goldener, mit drei roten Rosen besetzter 
Schrägbalken auf einem schwarzen Feld. Rechts daneben ist das Wappen der Familie 
Neithart dargestellt, ein weiß-silbernes Feld mit einem schwarzen Dreiberg, aus dem 
ein stilisiertes schwarzes Kleeblatt an einem Stiel herauswächst.

Als Wappenträger des ehingerischen Wappens darf hier nun nicht mehr Heinrich 
Ehinger (III.), sondern dessen Sohn Hans (III., 1456–1505) gelten. Das Allianzwappen 
steht für die durch die Heirat im Jahre 1482 erworbene Verbindung zwischen den 
Wappenträgern Hans Ehinger (III.) und seiner Frau Margarethe Neithart (gestorben 

��
1145 Die sieben Initialkörper erscheinen einmal als E-, fünfmal als I- und einmal als H-Initiale.
1146 In der Parallelüberlieferung des Textes in der Handschrift Zürich, ZB, Ms. C 162, fol. 56r–143r 
kommen an denselben Stellen mehrzeilige, einfache, rubrizierte Initialen zum Einsatz. Darüber hi
naus ist der Text dort mit drei Holzschnitten ausgestattet (fol. 58v: Engelsturz, fol. 97v: Christus vor Pi
latus, fol. 117r: Kreuzigung). Der entsprechende Text der Handschrift Karlsruhe, BLB, Cod. Donau
eschingen 437, fol. 1r–183v ist ebenfalls mithilfe mehrzeiliger Feldinitialen und weiterhin durch 
33 Miniaturen zum Leben und der Passion Jesu gegliedert.

352 � 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte



1513).¹¹⁴⁷ Aus der Darstellung des Allianzwappens im Gebetbuch der Margaretha, wel
ches sich in der gleichen Weise in Dorotheas ›Buch der göttlichen Liebe‹ wiederfin
det,¹¹⁴⁸ geht hervor, dass sowohl das Gebetbuch Margarethas als auch das ›Buch der 
göttlichen Liebe‹ zeitweilig in den Besitz Hans Ehingers (III.) und seiner Frau Margare
the Neitharts übergingen. Vermutlich ist das im Gebetbuch der Margaretha enthaltene 
Allianzwappen Ehinger-Neithart im Rahmen des Besitzerwechsels nachträglich einge
tragen worden.¹¹⁴⁹

��
1147 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 246.
1148 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 752, fol. 2r.
1149 Zur Wanderung der Bücher siehe II, 1.2.

6.5 Weiterer Buchschmuck � 353


	6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte ‒ mit einer Einleitung zum methodischen Vorgehen
	6.1 Zum Weihnachtsfestkreis
	6.1.1 Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann
	6.1.2 Verkündigung
	6.1.3 Die Bußpredigt Johannes des Täufers
	6.1.4 Mondsichelmadonna mit Buch
	6.1.5 Geburt Christi
	6.1.6 Maria im Wochenbett
	6.1.7 Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind
	6.1.8 Beschneidung des Herrn
	6.1.9 Anbetung der Heiligen Drei Könige
	6.1.10 Darbringung Jesu im Tempel
	6.1.11 Taufe Christi

	6.2 Zum Osterfestkreis
	6.2.1 Sündenfall
	6.2.2 Vertreibung aus dem Paradies
	6.2.3 Christus segnet die Welt ‒ Göttliche Vorsehung
	6.2.4 Einzug in Jerusalem
	6.2.5 Letztes Abendmahl
	6.2.6 Gebet am Ölberg
	6.2.7 Christus am Kreuz mit Maria und Johannes
	6.2.8 Auferstehung Christi
	6.2.9 Christus erscheint Maria
	6.2.10 Himmelfahrt Christi
	6.2.11 Ausgießung des Heiligen Geistes (Pfingsten)

	6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis
	6.3.1 Dreieinigkeit
	6.3.2 Monstranz und Eucharistie
	6.3.3 Jüngstes Gericht

	6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen
	6.4.1 St. Stephan in Konstanz ‒ Einsegnung der ehingerischen Familiengräber
	6.4.2 Allianzwappen Ehinger-von Kappel

	6.5 Weiterer Buchschmuck


