6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der
umliegenden Texte - mit einer Einleitung zum
methodischen Vorgehen

Im Folgenden werden die 27 Miniaturen des Gebetbuches der Margaretha von Kappel
in der chronologischen Ordnung ihres Vorkommens einzeln betrachtet. Ein zentrales
Anliegen dieses Kapitels (IL, 6) ist es, die Verhdltnisse von Text und Bild sowohl in for-
maler als auch in inhaltlicher sowie struktureller Hinsicht zu beschreiben.

Die Einzelanalysen geben zundchst das »Format« der entsprechenden Miniatur an
und beschreiben das >Layout« der einzelnen (Text-)Bild-Seiten beziehungsweise der
Doppelseiten. Auf die formal-kompositorische Einbettung folgt jeweils eine kurze
»Bildbeschreibungs, welche den Inhalt der Federzeichnung komprimiert wiedergibt.
Sofern diese bekannt sind, werden weiterhin die dem Bildmotiv zugrundeliegenden
(biblischen) >Referenztexte« angegeben.

Daruber hinaus gilt es, »ikonographische Traditionen« herauszustellen und die
Verhéltnisse zu konkreten, identifizierten >Bildvorlagen« zu diskutieren. Sofern fiir
Miniaturen — auf der Grundlage bisheriger Forschungsergebnisse oder eigener Re-
cherchen - hinsichtlich des gesamten Bildformulars oder einzelner Motive und Figu-
ren aussagekriftige Ahnlichkeiten zu anderen Bildzeugnissen nachgewiesen werden
konnen, werden diese in die Einzeluntersuchungen miteinbezogen. Die Federzeich-
nungen werden mit den potenziellen Vorlagen verglichen und Gemeinsamkeiten so-
wie Differenzen oder Neuakzentuierungen aufgezeigt und analysiert.

Fiir zwolf exemplarisch ausgewéhlte Miniaturen erfolgt im Anschluss eine >Analy-
se und Interpretation« augenfalliger Bildinhalte. Jene bezieht mitunter die ikonogra-
phische Tradition, die Bildvorlage und die biblischen Grundtexte mit ein. Dies ge-
schieht, da es von Bedeutung ist, ob augenfallige Bildinhalte von ikonographischen
Traditionen, der Bildvorlage oder dem biblischen Quelltext abweichen und wie diese
Abweichungen jeweils zum Beispiel im Hinblick auf eine verdnderte Bildwirkung
oder gezielte Rezeptionslenkung erklart werden konnen. Eingehender untersucht
werden die Miniaturen >Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmannc« (S. 13), >Ver-
kiindigung: (S. 62), "Mondsichelmadonna mit Buch« (S. 72), »Geburt Christi« (S. 78), »Ma-
ria im Wochenbett« (S. 87), >Fiinf Wunden, mit Kreuz und Christuskind« (S. 89), >Stin-
denfall« (S. 139), >Christus segnet die Welt — Gottliche Vorsehung« (S. 214), >Einzug in Je-
rusalemc (S. 332), »Monstranz und Eucharistie« (S. 562), >Jiingstes Gericht« (S. 577) und
»St. Stephan — Einsegnung der ehingerischen Familiengréaber« (S. 594). Diese zwolf Mi-
niaturen, darunter sechs Miniaturen aus dem Weihnachtsfestkreis, drei aus dem Os-
terfestkreis, zwei aus der restlichen Zeit im Jahreskreis und das Schlussbild, wurden
deshalb exemplarisch ausgewihlt, weil an ihnen konzeptionelle Uberlegungen hinter
der Auswahl und dem Umgang mit Bildern im Gebetbuch augenscheinlich werden.
Zudem zeigen sie die Besonderheiten der Gesamtkompilation nicht zuletzt auch des-

8 Open Access. © 2026 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111577173-007



180 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

halb auf, weil es sich bei den ausgewdhlten Darstellungen zu einem grofien Teil um
seltene Bildmotive oder Neuschdpfungen handelt.

Im Weiteren gilt es, das jeweilige »>inhaltlich-thematische Verhéltnis< zwischen
den analysierten Miniaturen und den sie unmittelbar umgebenden Texten herauszu-
arbeiten. Die Verhdltnisse der weiteren Federzeichnungen zu den umliegenden Tex-
ten werden komprimiert dargelegt. Die Analysen der Texte und Text-Bild-Beziehun-
gen diskutieren auch die pragmatischen Funktionen der Miniaturen, indem danach
gefragt wird, wie das entsprechende Bild seine (meditative) Wirkung im Zusammen-
hang mit dem Text jeweils erzielt.

Auf der Basis der vorherigen Beobachtungen kann festgestellt werden, welche
»strukturelle Funktion« die 27 Einzelbilder jeweils tibernehmen, ob ihnen also als
Scharnierbild eine Scharnierfunktion zukommt, sie als Titelbild primar eine struktu-
rierende Funktion innehaben oder sie als in den Textfluss integrierte Miniaturen er-
scheinen.*® Im Zusammenhang mit der strukturellen Funktion ist es inshesondere
von Bedeutung, ob die Miniaturen Riickwirkungen auf das Textverstdndnis hervorru-
fen, indem sie gewisse Textinhalte fokussieren, isolieren oder ergénzen.

Im Rahmen derjenigen Einzelanalysen, in welchen nicht eingehend auf die Bilder
und die umliegenden Texte eingegangen werden konnte, sei zumindest auf >besonde-
re Merkmale« der Miniatur oder des Verhdltnisses zwischen Bild und Text hingewie-
sen, sofern solche auszumachen sind.

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis
6.1.1 Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann

Die erste Miniatur des Bilderzyklus (S. 13, sieche Abb. 2) zeigt Gottvater, Christus als
Schmerzensmann mit den Werkzeugen seines Martyriums (Arma Christi) und bluten-
den Wunden sowie die Taube als Symbol des Heiligen Geistes.

Format und Layout: Die Darstellung misst 103 mm x 79 mm (H x B) und nimmt circa
drei Viertel des Schriftspiegels der Rectoseite ein. Sie ist in die Textkompilation zum
ersten Adventssonntag integriert. An ihren unteren Bildrand schliefien vier Textzeilen
an.

Bildbeschreibung: Am linken Bildrand ist — die gesamte Bildhéhe einnehmend -
Gottvater dargestellt. Er trégt ein blaugraues, gesiumtes Untergewand sowie einen ro-
ten Mantel mit griinem Innenfutter. Auf dem mit dunklem Haar und Bart ausgestatte-
ten Haupt ruht — als Symbol der gleichermafien geistlichen und weltlichen Macht Got-

599 Fir eine ausfiihrliche Beschreibung und Definition der Bildfunktionen siehe II, 5.3.2.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 181

tes — eine hohe goldene Krone, umgeben von einem oblongen, goldenen Kreuznim-
bus.®® Als weiteres Herrschaftssymbol ist zwischen dem unteren Bildrand und den
Fuflen Gottvaters eine kreuzbekronte Weltkugel dargestellt. Die rechte Hand Gottva-
ters greift den unteren linken Mantelsaum, wodurch das rote Kleidungsstiick den Kor-
per augenfallig umwickelt. Der auf Brusthéhe vor dem Kérper ausgestreckte rechte
Zeigefinger deutet auf den Schmerzensmann, welchen Gottvater mit seiner Linken un-
ter der rechten Achsel halt. Christus hat einzig einen weifien Lendenschurz umgebun-
den und tragt — ebenso wie Gottvater — einen dunklen Bart. Sein rechter Arm ist ange-
winkelt und die Hand liegt auf der blutenden Seitenwunde, welche sie zugleich an-
zeigt. Die Linke hélt Geiflel und Rute. Aus den Wundmalen seines Martyriums an der
Seite, den beiden Fufien, Handen sowie dem Kopf quellen rote, iippig aufgetragene
Blutstropfen hervor. Die Knie sind eingeknickt, die Augen geschlossen und das Haupt —
in Richtung Gottvaters — zur rechten Schulter geneigt. Zu den Flifien des Gottessohnes
liegt das Holzkreuz diagonal auf dem Boden. An den Nagellochern des Querbalkens
zeigen sich Blutstropfen Christi. Am rechten Bildrand ist die GeifSelsdule mit einem ge-
flochtenen Strick dargestellt. Uber dem Haupt Christi schwebt der Heilige Geist als
weifle Taube mit ausgebreiteten Fligeln. Sowohl Gottvater als auch der Heilige Geist
tragen Kreuznimben und sind ganzlich von goldenen Strahlenkrdnzen umgeben, wéh-
rend die Christusfigur lediglich an der rechten, dem Vater zugeneigten Gesichtshélfte
zarte Strahlen aufweist. In der unteren Bildhélfte zeigt sich der dufSerst rudimentér
gequaderte Boden, der ein Fiinftel des Bildhintergrundes einnimmt. Daran schlief3t
ein blauer, unregelmafiig kolorierter und partiell grau gepunkteter Hintergrund an.
Die Darstellung ist in zwei rechteckige, rosafarbene Rahmenleisten mit violetten Kon-
turen eingefasst, welche von der Weltkugel und den Blutstropfen Jesu iibertreten wer-
den.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Da es sich bei der vorliegenden Federzeichnung um eine simultane
Darstellung verschiedener Bildmotive handelt, kann keine einzelne Referenzquelle
bestimmt werden. Die biblischen Grundlagen, auf welche sich die »Vorstellungen und
Gefiihle, die mit der Veranschaulichung des >Schmerzensmannes« verbunden waren«
stiitzen, hat RUDOLF BERLINER bereits ausfiihrlich dargelegt.**!

600 Zum Attribut der Krone als gottliches und weltliches Herrschaftszeichen siehe HOLL [u.a.], Krone
(1970), Sp. 659-661.

601 BERLINER, Darstellungen des Erldsers (2003), S. 194. Nach BERLINER hat die Veranschaulichung des
Schmerzensmannes neben den Passionserzdhlungen der Evangelisten inshesondere folgende bibli-
sche Grundlagen (vgl. ebd.): Iob 16, 7-18; Ps 22; Is 53; Lam 1, 12 und Lam 1, 3 (sowie einzelne Verse in
Kap. 3); die Herrenworte tiber den panis vivus in Io 6; Rm 8, 17; 2 Cor 5, 15 und 21; Phil 3, 10 und 11; 2
Tim 2, 12; 1 Pt 2, 24; Hbr 9, 28 und 13,12.



182 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Ikonographische Tradition: Die Miniatur reprédsentiert den spatmittelalterlichen
Bildtypus der sogenannten »>Pitié-de-Nostre-Seigneurs, in dem zentrale Motive der En-
gelpietd sowie der Marienklage zu einer Darstellung verschmelzen.’® Im Gegensatz
zur Engelpieta®® wird der Korper Christi anstatt von einem oder mehreren Engeln
von Gottvater gehalten; und anders als in der Marienklage®** fehlt hier das Klagemo-
tiv, an dessen Stelle die Vorfiihrung des Schmerzensmannes »in der Summe seines
Leidens«®® tritt. Dieser erscheint in der Tradition des geopferten Gottessohnes als Zu-
sammenfassung der gesamten Passion und gilt als zeitenthobene Darstellung des zu-
gleich toten und lebendigen Christi.®*® Auf das Paradoxon in den Darstellungen des als
Mensch verstorbenen Gottes hat unter anderem BELTING hingewiesen.

Das Bild stellt einen Menschen dar, an dem die Spuren menschlichen Schicksals erscheinen. Zu-
gleich muf} es dariiber hinaus auf das prima facie nicht darstellbare Verstdndnis dieses Men-
schen als Gott verweisen, der als solcher gar nicht hat sterben kénnen. [...] Das eine Paradoxon,
die Verbindung von Tod und Leben, resultiert aus dem anderen, grofferen Paradoxon, das in der
Verbindung von Gott und Mensch in einer Person gedacht wird.*’

Der vorliegende Typus unterscheidet sich in mehrfacher Hinsicht von anderen gangi-
gen Dreifaltigkeitsdarstellungen wie beispielsweise dem hochmittelalterlichen Bildtyp
des Gnadenstuhls.®®® Er 16st die symmetrische Bildkomposition des Gnadenstuhls auf,
indem Gottvater selbst den leidenden Leib Christi >seitlich< neben sich hilt, anstatt
ihn am Kreuz héingend und im Vollzug seines Opfers >vor« sich darzubieten.®® Uber-
dies erscheint die Christusfigur hier eben nicht als Gekreuzigter, sondern entspricht
dem spétmittelalterlichen Bildmotiv des Schmerzensmannes (>imago pietatis<).®*® Als

602 Vgl. FELDBUSCH [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 436 sowie AUGUSTYN, Die Darstellung der Trinitét
(2009), bes. S. 64-66. Zum ahnlich aufgebauten Bildmotiv des Gnadenstuhls siehe u.a. LEUSCHNER, Gna-
denstuhl und Trinitét (2015).

603 Zur Engelpieta siehe vON DER OSTEN, Engelpieta (1967).

604 Vgl. FELDBUSCH [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 436.

605 Ebd.

606 Zur Gleichzeitigkeit des toten und lebendigen Gottes siehe u.a. BELTING, Bild und Publikum (1981),
bes. S. 12 sowie BERLINER, Darstellungen des Erldsers (2003), bes. S. 199.

607 BELTING, Bild und Publikum (1981), S. 12.

608 Zur Bildschépfung des Gnadenstuhls siehe: FELDBUSCH [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 435 f.: »Als
Gnadenstuhl bezeichnet man die Darstellung Gottvaters, der, gewohnlich thronend, den gekreuzigten
Christus vor sich halt [...]; beide Hénde stiitzen die Kreuzesbalken, der Leib Christi ist meist in kleine-
rem Mafistab als Gottvater wiedergegeben. Die Taube schwebt in der Senkrechten zwischen den Haup-
tern Gottvaters und Christi oder geht aus dem Munde des Vaters hervor. — Der Gnadenstuhl, dessen Be-
nennung nicht sicher nachweishar ins 15. Jh. zurtickgeht, ist seit der 1. H. 12. Jh. in der deutschen und
franzésischen Kunst — etwa gleichzeitig — bekannt [...] und bleibt bis zum 18. Jh. fast unverandertx.

609 Vgl. ebd., Sp. 436.

610 Zum Bildtypus des Schmerzensmannes (:imgao pietatis¢) siehe u.a. BERLINER, Darstellungen des
Erlosers (2003), bes. S. 192-212; MERSMANN, Schmerzensmann (1972); SODING, Schmerzensmann (2018),
bes. S. 7-25 sowie ZIMMERMANN, »Schmerzensmann« (1997).



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 183

(Kenn-)Zeichen der einzelnen Passionsstationen aber auch der Passion als Ganzer
werden der Darstellung des Schmerzensmannes die Leidenswerkzeuge (Arma Christi)
beigegeben. Die Verbindung von Schmerzensmann und Arma Christi, wie sie in der
ersten Miniatur des Gebetbuches vorliegt, ist hidufig anzufinden.’"* Dariiber hinaus
wird das Motiv der >imago pietatis« regelméRig mit anderen Bildthemen kombiniert.5**

Darstellungen des Schmerzensmannes und der Arma Christi zdhlen zu den belieb-
testen Andachtsbildmotiven der spatmittelalterlichen Bild-Christologie. Sie sind in der
Regel mit besonderen Abldssen verbunden, »sodass ihre Verehrung durchaus in Er-
wartung einer ganz konkreten Belohnung [...] vollzogen wurde«.**?

Bildvorlage: Die Federzeichnung weist augenfillige Ubereinstimmungen mit einem
Kupferstich aus dem Spétwerk des Meisters der Berliner Passion auf (siche Abb. 3).5**
Da von diesem Stich eine beinahe identische Kopie aus der Hand des anonymen Meis-
ters der Marter der Zehntausend existiert (siehe Abb. 4),°"® gilt es genauer zu priifen,
welcher der beiden Stiche als Vorlage fiir die Miniatur im Gebetbuch der Margaretha
gedient haben konnte.

Die Kopie des origindren Stiches unterscheidet sich lediglich in Details von ihrem
Vorbild: Der Strahlennimbus Christi fehlt in der Nachahmung. Weiterhin weist das
Kreuz auf der Weltkugel in der linken unteren Bildecke in der Kopie eckige anstatt
der abgerundeten Enden des Originals auf. Im Unterschied zum origindren Stich
nimmt der gequaderte FufSboden der Kopie deutlich weniger (Bild-)Raum ein. Er
reicht nur minimal tiber den Mantelsaum Gottvaters und nicht tber die Weltkugel
und das zu den FiiSen Christi liegende Kreuz hinaus.®*® Der augenfilligste Unterschied
zwischen der Nachahmung und dem Original besteht darin, dass die Kreuzigungsmale
Christi, mit Ausnahme der Seitenwunde, im Stich des Meisters der Marter der Zehn-
tausend fehlen.

Insgesamt prasentiert der kopierte Stich ein technisch sowie kiinstlerisch deutlich
weniger versiertes Erscheinungsbild. Der Abschluss des Fuf$bodens ist uneben, die Fi-
guren weisen sichtlich grébere, unbeholfenere Ziige auf; die Faltenwiirfe wirken starr
und der gesamte Bildraum mitsamt seinen einzelnen Bildelementen weniger plas-

611 Zu den sog. >Arma Christic siehe SUCKALE, Arma Christi (1977), S. 177-208.

612 Vgl. u.a. SODING, Schmerzensmann (2018), bes. S. 7-25 sowie auch HECHT, Der Schmerzensmann
(2009).

613 DINZELBACHER, Christus als Schmerzensmann (2004), S. 201. Siehe hierzu auch BELTING, Bild und
Kult (1990), S. 462. Zum Bildnis des gestorbenen Gottes (imago pietatis) siehe BELTING, Bild und Publi-
kum, bes. S. 53-68; zu Darstellungen der Arma Christi als einem der wesentlichen Bildmotive spatmit-
telalterlicher Andachtsbilder SUCKALE, Arma Christi (1977).

614 Vgl. Lenrs, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), Nr. 77, S. 19 und S. 114 sowie CERMANN, Hs.
Nr. 43.1.55 (2014), S. 253. Zum Meister der Berliner Passion siehe II, 5.4.1.

615 Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 3 (1915), Nr. 82, S. 403.

616 Vgl. ebd., S. 403.



184 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

tisch. Im Vergleich mit den beiden Stichen fallt weiterhin auf, dass das Schriftband,
welches in beiden Stichen die Minuskellegende >p[rolplrilo filio non peperci« (ich habe
meinen eigenen Sohn nicht verschont) aufweist, in der Miniatur des Gebetbuches
fehlt. Diese Auslassung ist deshalb bedeutungsvoll, weil mit ihr der Text als zentrales
und hervorgehobenes Motiv im Bild des Gebetbuches entféllt und die Medienkombi-
nation von Schrift und Bild zugunsten einer rein bildlichen Darstellung aufgeldst
wird. Uberdies betont der als Ich-Rede verfasste lateinische Text der beiden Stiche die
Opfergabe Gottes. Durch die Tilgung des Schrifthandes in der Miniatur des Gebetbu-
ches wird nicht nur die Medienkombination aufgelést, sondern auch der explizite Ver-
weis auf die Opfergabe aufgehoben. Dies fiihrt zu einer Neuakzentuierung des Bildin-
haltes, in welchem nun nicht mehr das Opfer Gottes, sondern die Opfergabe des
menschgewordenen, zugleich toten und lebendigen Christi ins Zentrum riickt. Die Fi-
gur des schmerzensreichen Erldsers wurde inshesondere im Spatmittelalter zur »Zen-
tralfigur der katholischen Bild-Christologie«.*” Mit der Verehrung Christi als schmer-
zenreicher Erldser in der Gestalt des Opfers, nicht des Herrschers, geht zugleich die
Konzentration auf dessen menschliche Natur statt der géttlichen einher.®'® Auf diesen
Aspekt wird an spaterer Stelle weiter eingegangen.

Neben der Auslassung des Schriftbandes stechen im direkten Vergleich der Minia-
tur des Gebetbuches mit den beiden Kupferstichen inshesondere die Umgestaltung
der gottlichen Strahlen und Strahlenkrdnze sowie die Ergédnzung der Blutstropfen
Christi hervor. In beiden Stichen ist der Heilige Geist mit einem halben Strahlenkranz
unterhalb der Fliigel ausgestattet. Im Stich des Meisters der Berliner Passion weist die
Christusfigur aufierdem einen Strahlennimbus auf, der in der Kopie fehlt. Dartiber hi-
naus sind in beiden Stichen keine weiteren Strahlenkrdnze enthalten. Demgegentiber
werden in der Miniatur des Gebetbuches sowohl Gottvater als auch der Heilige Geist
ganzlich von augenfélligen Strahlenkrdnzen umschlossen, wohingegen Christus kei-
nen Strahlennimbus trégt. Das charakteristische Symbol der Goéttlichkeit Christi wird
nicht in die Miniatur des Gebetbuches tibertragen. Gleichzeitig treten die die mensch-
liche Natur des Gottessohnes symbolisierenden Wundmale durch den tippig erganzten
Blutfluss unverkennbar hervor. Im Unterschied zur Miniatur des Gebetbuches sind in
den beiden Stichen weder die Wundmale Christi noch die Nagellécher des Kreuzes
durch Blutstropfen gekennzeichnet. Uberhaupt enthalten beide Stiche keine Anzei-
chen des Blutes Christi.

Trotz der augenfilligen Abweichungen zwischen der Nachahmung und dem Ori-
ginal lasst sich fiir die Miniatur im Gebetbuch nach wie vor keine eindeutige Bildvor-
lage bestimmen, denn die Federzeichnung enthélt sowohl Elemente des Originals als
auch der Kopie. Ahnlich wie im Stich des Meisters der Marter der Zehntausend nimmt
der gequaderte Fuf$boden der Miniatur deutlich weniger Raum ein als derjenige des

617 DINZELBACHER, Christus als Schmerzensmann (2004), S. 203.
618 Vgl. ebd., S. 204.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 185

originalen Kupferstichs. Ferner fehlt der Strahlennimbus Christi sowohl in der Kopie
als auch in der Federzeichnung. Andererseits verbinden die offensichtlich abgerunde-
ten Enden des Kreuzes auf der Weltkugel und insbesondere ihr plastisches Erschei-
nungshild die Federzeichnung augenscheinlich mit dem originalen Stich. Selbiges gilt
fur die Darstellung der Kreuzigungsmale Christi an Hdnden und Fiiflen, die in der Ko-
pie fehlen. Uberdies weist die Gestaltung der Krone Gottvaters in der Federzeichnung
deutlichere Ahnlichkeiten zu der des originalen Stiches auf.

Das Ergebnis der Bildvergleiche ermoglicht keine eindeutige Aussage dartber,
welcher der beiden Stiche tatsachlich als Vorlage fiir die Miniatur im Gebetbuch der
Margaretha gedient hat. Der Bildaufbau ist in beiden Stichen mit dem der Miniatur
identisch und beide Stiche weisen sowohl Ubereinstimmungen mit der Federzeich-
nung als auch Abweichungen von ihr auf. Allerdings haben die Vergleiche aufgezeigt,
dass die Umgestaltungen und Neuakzentuierungen gegentiber den Vorlagen einer ab-
sichtsvollen Strategie folgen, gezielt die — im textuellen Kontext des Bildes betonte —
menschliche Natur Christi darzustellen. Mithilfe der Erganzung der Strahlenkridnze
erzeugt der Maler zudem einen markanten Kontrast zwischen der Gottlichkeit Gottva-
ters sowie des Heiligen Geistes und der hervorgehobenen Menschlichkeit der Christus-
figur.

Analyse und Interpretation: Christus ist im Alter seines Kreuztodes und >noch« in
seiner menschlichen Natur dargestellt. Zwar neigt er sich der Gottlichkeit des Vaters
entgegen, jedoch ist der blutende und leidende (menschliche) Korper raumlich den
Geiflelwerkzeugen und dem Martyrium zugewandt. Einzig die feinen Strahlen an der
rechten, zum Vater geneigten Gesichtshélfte lassen seine Gottlichkeit erahnen. Sein
Korper erscheint tot, aber dennoch zu Bewegungen féahig, die in einem Widerspruch
zu »den fiir Menschen geltenden biologischen oder physikalischen Naturgesetzen«®*
stehen. Er steht weitgehend selbstdndig, hélt Rute und Geifdelwerkzeug fest verschlos-
sen in seiner linken Hand und deutet mit der rechten auf die Seitenwunde. Das Motiv
dieses lebenden Toten dient der gleichzeitigen Veranschaulichung der menschlichen
und gottlichen Natur Christi, die in der Darstellung des sowohl toten als auch lebendi-
gen Gottessohnes, des zeitlosen Erlgsers, zum Ausdruck gelangt.

Der Schmerzensmann ist aus dem historischen Zusammenhang der Passion he-
rausgelst und erscheint als zeitenthobene Allegorie der Passion.®”® Gemeinsam mit
den im Bild enthaltenen Arma Christi und ihrer semiotischen Funktion bietet er je-
doch zugleich eine Vorschau auf die Passion. Wie beim Motiv des Schmerzensmannes
handelt es sich bei dem der Arma Christi nicht um eine blofSe Darstellung der einzel-
nen Passionswerkzeuge, sondern um ein Inbild der Passion als Ganzer. Die einzelnen

619 BERLINER, Darstellungen des Erlosers (2003), S. 201.
620 Vgl. ebhd., S. 202.



186 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Werkzeuge dienen einerseits der Erinnerung der Passion und sind andererseits Zei-
chen der Erlésung.®*!

Eine dhnliche Vorankiindigung macht der augenféllige Zeigegestus Gottvaters. In-
dem dieser auf die Gestalt des Schmerzensmanns deutet, kann der Zeigegestus als
Vorausschau der Zukunft des Sohnes interpretiert werden, die an der Gestalt des
Schmerzensmannes und den Arma Christi ersichtlich wird.

Die Miniatur vereint ungleichzeitige Momente der Heilsgeschichte in einer simul-
tanen Darstellung. Als Vorausschau des Schicksals Christi repréasentiert die Darstel-
lung den gottlichen Heilsratschluss. Weiterhin stellt das Motiv des Schmerzensmannes
sowohl die menschliche Natur Christi seit dessen Menschwerdung als auch die Gott-
lichkeit des toten Erlosers dar. Insofern mit der Passion Christi eine Aktualisierung
des gottlichen Heilsplans erfolgt, wird der im Bild dargestellte gottliche Heilsrat-
schluss durch die Allegorie der Passion in der Situation des Bildes bereits aktualisiert.

Die kiinstlerische Aufgabe [des Bildthemas] bestand in darstellender Glaubhaftmachung der
durch die Passion erfolgten Aktualisierung des gottlichen Heilsratschlusses, eine Aktualisierung,
an der Menschen, der Gottmensch und der dreieinige Gott beteiligt waren.®**

In der Federzeichnung wird mit der Darstellung der Dreifaltigkeit in der Gestalt Gott-
vaters, der das Schicksal seines Sohnes vorausdeutet, des Heiligen Geistes und Christi
als Schmerzensmann nicht die Wiedervereinigung der drei gottlichen Personen im
Himmelreich, sondern der gottliche Ratschluss als Voraussetzung der Passion und sei-
ne Aktualisierung durch die Vorschau auf die Passion fokussiert. Mit der Entsendung
des Heiligen Geistes macht der gottliche Ratschluss das Martyrium Christi, an dessen
Ende die Erlésung der Menschheit durch den Opfertod steht, erst unausweichlich.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Das Bild ist in die Kom-
pilation paraliturgischer Texte zum ersten Adventssonntag (S. 4-15) eingebettet, die
sich aus Ubersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, einer volks-
sprachigen Predigt, welche die Sehnsucht nach der Ankunft des Herrn thematisiert, ei-
ner Fastenanleitung und zwei Schlussgebeten zum ersten Adventssonntag auf Deutsch
zusammensetzt. Sie ist dort ferner zwischen die Gebetsaufforderung und das erste Ge-
bet integriert. Der Gebetstext setzt unterhalb der Miniatur auf derselben Rectoseite
ein.®”® Durch die Integration des Bildes zwischen den Text der Gebetsaufforderung
und das folgende erste Gebet wird das Bild bereits als Teil des Gebets wahrgenommen,
vor dem es platziert ist. Gebetsaufforderung, Bild und Gebet bilden eine eng zusam-
mengehorende Einheit.

621 Vgl. SUCKALE, Arma Christi (1977), bes. S. 182 f. und S. 189.

622 BERLINER, Darstellungen des Erlosers (2003), S. 194.

623 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 12-15. Eine Edition der entsprechenden Texte (Gebetsauf-
forderung und Gebete) ist in Kapitel I, 4.8.1 einsehbar.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 187

Beide auf die Miniatur folgenden Gebete adressieren Gottvater und bitten um die
Aussendung beziehungsweise Ankunft des Erlosers in seiner menschlichen Natur, da-
mit dieser die Schuld und Siinde des Menschen tilge.*** Im Bild ist nicht nur der Adres-
sat der Gebete (Gottvater), sondern auch das Objekt der Bitte >Christus in seiner
menschlichen Natur« visuell vergegenwértigt. Die Anschauung der Menschlichkeit
Christi in Bildern des Schmerzensmannes ist dabei — wie dies SUCKALE am Beispiel
spatmittelalterlicher Bilder des Schmerzensmannes und der Arma Christi aufzeigt —
gerade deshalb von besonderer Bedeutung, weil Gott »in der Menschheit Christi [...]
»greifbar und sichtbar« wird und wir ihm uns im (Mit-)Leiden nahern konnen.** Zu-
gleich wird die erbetene Tilgung der eigenen Stinde und Schuld durch die Vorschau
auf die Aktualisierung des gottlichen Heilsratsplanes mit der Passion Christi im Bild
bereits vorausgedeutet. Der weitere Lebensweg Jesu wird in der dem Bild vorausge-
henden Fastenanleitung, ausgehend von der Verkiindigung bis zur Aussendung des
Heiligen Geistes an Pfingsten, im Schnelldurchgang dargelegt.®*

Wahrend die Gebetstexte die im géttlichen Heilsratsplan eingefasste Erlosung des
Menschen fokussieren, nimmt die Fastenanleitung zu den einzelnen Wochentagen auf
chronologisch aufeinander aufbauende Ereignisse aus dem Leben Jesu Bezug. Die Li-
nearitit des Textes wird im Bild auf der gegeniiberliegenden Rectoseite zu einer si-
multanen Darstellung iiberfithrt. Die entsprechenden Ereignisse aus dem Leben Jesu
(Verkiindigung, Geburt des >menschlichen Gottes¢, dessen Martyrium, die Erldsung
der Menschheit und die Aussendung des Heiligen Geistes) sind in der Vorschau auf
das Schicksal des Gottessohnes im Bild impliziert. Als Simultandarstellung fasst die
Miniatur nicht nur Motive des Lebens- und Leidensweges Jesu zusammen, sondern
stellt den Betrachterinnen und Betrachtern mit den Motiven des gottlichen Heilsrat-
schlusses, der Menschwerdung Christi und der Gestalt Gottvaters, welcher Passion
und Erlosung vorausschauend anzeigt, den gesamten gottlichen Heilsplan vor Au-
gen.‘m

Die Miniatur greift den sie umgebenden textuellen Kontext auf, indem sie sowohl
auf die ihr vorausgehende Fastenanleitung rekurriert als auch die in den auf sie fol-
genden Gebeten thematisierte Menschwerdung, menschliche Natur Christi und Aktua-

624 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 14 f. Eine ausfiihrliche Analyse der Gebete erfolgt unter II,
481

625 SUCKALE, Arma Christi (1977), S. 193.

626 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 12. Eine Edition der Fastenanleitung bietet Kapitel II,
4311

627 Mit dieser simultanen Darstellungsweise stellt die Bilderzdhlung der Miniatur, welche den Bilder-
zyklus auf der Bildebene als Pendant zum Prolog auf der Textebene einleitet, im Ubrigen auch einen
Gegensatz zur linearen Erzédhlweise des zweifach ausgerichteten Prologs dar. Indem dieser zunéchst
in die Heilsgeschichte und anschliefiend erst eigens in den Lebensweg Jesu respektive den Advent als
Beginn des Kirchenjahres einleitet, verlduft er ebenso linear wie die Fastenanleitung und das erste Ge-
bet zum ersten Adventssonntag.



188 =—— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

lisierung des Heilsratsplans darstellt. Dabei geben Text und Bild mit den ihnen zur
Verfiigung stehenden Mitteln jeweils eine Vorschau auf die Menschwerdung des Erl6-
sers und seinen weiteren Lebensweg mitsamt der Passion und dem Opfertod.

Im Zusammenspiel von Text und Bild wird tberdies die pragmatische Funktion
der Miniatur ersichtlich, die im Folgenden exemplarisch an dem auf das Bild folgen-
den ersten Gebet sowie der ihm vorausgehenden Gebetseinleitung aufgezeigt werden
soll.

Im Bild wird das in der Anaklese des Gebets angerufene Subjekt O Herr, himel-
scher vatter visuell vergegenwaértigt. Die Anschauung Christi sowie Gottvaters im Bild
und der Blickaustausch mit dem Bild sollen den Betenden vor dem Bild den Eintritt in
eine umso unmittelbarere Beziehung zu Gott ermdglichen, als sie die Texte des Gebet-
buches an dieser Stelle — ohne das Bild — allein hétten erzeugen kénnen.®*® Die Bezie-
hung ist dabei reziprok, da sowohl die Betrachtenden das angerufene Subjekt im Bild
ansehen als sich auch selbst vor dem Bild zeigen und von der im Bild visuell verge-
genwartigten Figur Gottvaters aus dem Bild heraus angesehen werden kénnen. Das
Erblicken ist nicht nur ein gegenwértiges, sondern ein gegenseitiges Erblicken, wo-
durch Gottvater der Bitte des auf das Bild folgenden Gebets, er moge das Elend (die
betriipnus) seines Volkes ansehen, bereits im Bild nachkommt. Durch den Blickaus-
tausch tritt die Figur Gottvaters mit den Betrachterinnen und Betrachtern vor dem
Bild in Kontakt und zeigt diesen den Sohn mit dem ausgestreckten Zeigefinger der
rechten Hand buchstablich an. Sie deutet die Aussendung des ain gebornen sun in
menschlich natur und die Erlésung des Menschen durch den Opfertod Christi wort-
wortlich voraus.®®® Angeleitet durch den Zeigegestus Gottvaters sowie die regelrechte
Vorfilihrung des Gottessohnes und dessen Schicksals im Bild erscheint die Darstellung
riickblickend als Aktualisierung des Gebetstextes.

Weiterhin emotionalisiert die dem Bild vorangestellte Gebetseinleitung sowohl
den Gebetstext als auch die Bildbetrachtung. Dies geschieht insbesondere durch die
Aufforderung, das folgende Gebet, das bereits mit der Bildbetrachtung einsetzt, mit
anddcht und mit innigem hertzen zu sprechen. Die Heilswirkung wird hier nicht durch
die blof3e repetitive Wiedergabe des Gebetstextes, sondern durch die innere Haltung
der Betenden, also durch das Sprechen der Gebete mit anddcht und mit innigem
hertzen, erzeugt.®*

628 Zum Blickaustausch mit dem Bild allgemein siehe LENTES, Gebetbuch und Gebarde (1996), S. 330—
334 sowie die Abschnitte >Analyse« und >Interpretation¢ unter II, 6.1.4 sowie >Inhaltlich-thematisches
Verhdltnis zum umliegenden Text« unter II, 6.3.1.

629 Zur Rolle und Funktion derartiger Kontaktfiguren im Bild, wie sie inshesondere in der Rezepti-
onsasthetik zahlreich diskutiert wurden, siehe die Abschnitte >Analyse und Interpretation« unter II,
6.2.1; >Beobachtungen besonderer Merkmale« unter II, 6.2.10 sowie KEMp, Kunstwerk und Betrachter
(2008); KEmP, Der rezeptionsésthetische Ansatz (2003) sowie KEmp (Hg.), Betrachter im Bild (1992), hier
sowohl der Beitrag KEmps als auch die weiteren Beitrdge des Bandes.

630 Siehe hierzu auch II, 4.8.1.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 189

Mithilfe der Miniatur tritt der Inhalt des Textes vor den Augen der Betrachtenden
in Erscheinung. Sie suggeriert die korperliche Prasenz der Figuren, an welche die Re-
zipierenden ihre Bitte und ihr Gebet unmittelbar richten konnen. Darin erfiillt die
Darstellung bereits eine der charakteristischen Funktionen eines Andachtsbildes. Sie
eroffnet in Ergdnzung zum Text einen Zugang zur — und dient der — privaten Andacht.

Des Weiteren hat die Miniatur eine affektive Wirkung. Die Darstellung des bluten-
den Schmerzensmannes transportiert das Leiden Christi und ermdglicht die emotiona-
le Teilhabe an seiner Passion auf eine Weise, die der umliegende Text allein nicht her-
zustellen vermag. Die Art des Zusammenwirkens von Bild und Text begiinstigt das
Verschmelzen von Subjekt und Objekt der Bildbetrachtung beziehungsweise der Lek-
tire zusatzlich. Weiterhin wird das affektive Bildpotential durch den — im Unter-
schied zur Vorlage — iippigen Blutfluss Christi gesteigert. Ein dhnlicher Effekt kann am
Beispiel des auf Vorlagen Martin Schongauers beruhenden Passionsbilderzyklus des
Herrenalber Gebetbuches beobachtet werden.®*" Auch dort ergénzt der Kiinstler ge-
gentiber der Vorlage Schweifs und Blut als Zeichen des Leidens, der Qual und der Er-
schopfung Christi. Zudem blickt Christus — im Unterschied zu den Stichen, die den Mi-
niaturen im Herrenalber Gebetbuch als Vorlage gedient haben — nun die Betrachten-
den an. Derartige Ergdnzungen und Verdnderungen gegentiber den Vorlagen stehen
nicht allein im Zusammenhang mit dem Wunsch nach einer wirklichkeitsgetreuen
Darstellung des Martyriums Christi, sondern zielen vor allem auf eine verstarkte emo-
tionale Teilhabe am Bildgeschehen durch einen gesteigerten Realismus ab.**?

Hinsichtlich ihrer Position im Codex sowie des Inhalts und Themas der Darstel-
lung bildet die erste Miniatur den chronologischen Auftakt des folgenden Bilderzyklus
als eine Art bildliches Pendant zum Prolog in der Textkompilation. Die Funktion, wel-
che der Prolog fiir die Texte des Gebetbuches iibernimmt, iithernimmt die Miniatur
entsprechend fiir den Bilderzyklus: Sie vergegenwartigt den wesentlichen Inhalt des
Gebetbuches, indem sie auf programmatische Weise anzeigt, dass im Folgenden zwar
der Lebens- und Leidensweg Jesu fokussiert wird, dieser aber als Teil der Heilsge-
schichte verstanden und eingeordnet werden muss.®*® Mit der Darstellung des Rat-
schlusses als Voraussetzung der Menschwerdung Jesu, die den Beginn des liturgischen
Kirchenjahres indiziert, erhalten sowohl die folgenden Texte als auch die Bilder des
Gebetbuches einen Auftakt, der den chronologischen, strukturellen und thematischen
Aufbau des Gebetbuches der Margaretha von Kappel vorgibt. Das Bild will die gesamte
Passion vergegenwartigen, ohne dabei genaue zeitliche Angaben zu machen. Es evo-

631 Vgl. VATH, Herrenalber Gebetbuch (2001), S. 105.

632 Vgl. HEINZER, Andacht (2008), S. 476: »Die Intention dieser vom Maler realisierten Verdnderungen
erscheint klar: Sie zielen auf starkere Versinnlichung und grofieren Realismus in der Darstellung des
Leidensaspektes ab und bewirken damit eine Steigerung des affektiven Potentials der Bilder«. Siehe
hierzu auch VATH, Herrenalber Gebetbuch (2001), S. 105.

633 Zur Funktion der zwei Prologteile siehe II, 4.2.



190 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

ziert mehrere (in der Historie der Heilsgeschichte linear verlaufende) Ereignisse und
macht sie simultan wahrnehmbar.®** In dieser Funktion erscheint es als das am bes-
ten geeignete, zeitenthobene Erdffnungshild der folgenden, die Linearitat des liturgi-
schen Kirchenjahres nachzeichnenden Texte und Bilder im Gebetbuch Margarethas.
Die Darstellung ist ein Inbild der Heilsgeschichte, der Passion und des Erlosungswer-
kes zugleich.**®

Strukturelle Funktion: Neben dem sie umgebenden textuellen Kontext greift die Mi-
niatur mit der Darstellung der Menschwerdung Christi auch das liturgische Tagesthe-
ma des ersten Adventssonntages (S. 4-15) auf, der ganz im Zeichen der Menschwer-
dung steht. Uberdies spiegelt das Bildthema mit der drastischen Darstellung des Lei-
dens Christi in der Gestalt des Schmerzensmannes sowie dem Motiv der Arma Christi
den liturgischen Charakter des Advents als vorweihnachtliche Zeit der Bufie und des
Fastens zur Vorbereitung auf das Geburtsfest Christi.**®

Indem die Darstellung sowohl den sie umgebenden textuellen Kontext aufgreift
als auch den liturgischen Charakter des ersten Adventssonntages visuell vergegenwar-
tigt, ohne dabei (primér) eine Strukturierung der Texte, in welche sie eingefasst ist,
vornehmen zu wollen, darf sie den in den Textfluss integrierten Miniaturen zugeord-
net werden.

6.1.2 Verkiindigung

Format und Layout: Die Darstellung der Verkiindigung (S. 62, siehe Abb. 5) misst
130 mm x 85 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein.
Sie befindet sich zwischen dem vorletzten und letzten Gebet zum dritten Advents-
sonntag und der Woche der Fronfasten (S. 23-64). Um die Miniatur mit dem auf sie fol-
genden Gebet auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rec-
toseite vier Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Darstellung zeigt Maria und den Verkiindigungsengel inner-
halb einer rdumlichen Architektur, die mit dem Bildrahmen verschmilzt. Die Szenerie
ist in einen rosa-grauen architektonischen Rundbogenrahmen mit stilisiertem Mafi-
werk, schwarzen Konturen und auf drei Viertel der Bildhohe seitlich angedeuteten
Saulenvorspriingen eingefasst. Entlang der vertikalen Bildmittellinie verlauft eine
Saule mit Kreuzrippengewo6lbe durch den Bildinnenraum. In der linken Bildhélfte be-

634 Vgl. (an einem anderen Bildbeispiel) SUCKALE, Arma Christi (1977), S. 187.

635 Mit der Analyse der ersten Miniatur im Gebetbuch der Margaretha und ihrem Verhéltnis zum
umliegenden Text ist deutlich geworden, dass das Bild keineswegs blofs schmiickendes Beiwerk dar-
stellt, sondern eine gegeniiber dem Text eigenstédndige (den Text ergdnzende) Erzdhlweise prasentiert.
636 Vgl. HEINZ, Advent (1993), Sp. 171-173.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 191

findet sich — nach rechts ausgerichtet — Maria vor einem hélzernen Lesepult. Auf die-
sem liegt ein weiSes Tuch sowie ein aufgeschlagenes Buch. In ihrer rechten Hand halt
die Gottesmutter ein weiteres aufgeschlagenes Buch, wéhrend die Linke vor der Brust
erhoben ist. Zeige- und Mittelfinger sind ausgestreckt, die restlichen Finger angewin-
kelt. Sie tragt einen blauen Mantel mit griinem Innenfutter und ein ockerfarbenes Un-
tergewand. Der volumindse Mantel wird an ihrem Hals von einer Brosche zusammen-
gehalten. Das braune, lockige Haar tragt einen Nimbus. Die Ausmafie des Mantels
zeichnen im Vergleich mit der Marienfigur ein disproportionales Bild. Da Maria vor
dem Lesepult steht, anstatt zu knien oder zu sitzen, erscheint der Mantel mit seinem
uppigen Faltenwurf und Schwung unverhéaltnismafiig grof3. Der Mantelschwung resul-
tiert aus der Abwendung Marias vom Lesepult und ihrer Zuwendung zum Verkindi-
gungsengel am rechten Bildrand. Dieser ist in einen weit ge6ffneten roten Mantel mit
griinem Innenfutter gekleidet, der ebenfalls von einer Brosche am Hals zusammenge-
halten wird. Uberdies triagt der Engel ein hellgelbes Untergewand und ist mit bunten
turkis-hellblauen Fliigeln ausgestattet. Er neigt den blond gelockten Kopf zur linken
Schulter herab und blickt auf das in seinen Hdnden ausgerollte Spruchband mit der
Inschrift Ave Gracia, der biblischen Marienanrede des Engels Gabriel bei der Verkiin-
digung des Herrn.®®” Die Engelsfigur ist derart in den Bildvordergrund gestellt, dass
sie sowohl aus der Architektur des Raumes als auch aus dem Bildfeld heraustritt. Das
angewinkelte linke Bein bekréftigt den Eindruck, dass der Engel den Bildraum zu ver-
lassen sucht. Hinter Maria ist in der linken Bildhélfte ein roter mit Rankenornamen-
ten bestickter Vorhangstoff aufgespannt. Dieser erstreckt sich vom linken Bildrand
ausgehend bis zur Sdule in der Bildmitte und ist allein im Hintergrund der Raumhalfte
angebracht, in welcher Maria dargestellt ist. Weiterhin wird die Raumarchitektur
durch eine griine Wand im Hintergrund sowie den circa die Hélfte des Bildraumes
einnehmenden gequaderten, terracottafarbenen Boden geschlossen.®*® Da sowohl der
Bildhintergrund der rechten Bildhalfte als auch die Mittelsdule schattiert sind, scheint
der Raum von einer unsichtbaren Lichtquelle aufierhalb des linken Bildrandes er-
leuchtet zu werden. Allerdings korrelieren die Schattierungen innerhalb des gesamten
Bilderzyklus nicht konsequent mit den jeweiligen Lichtquellen. Sie représentieren kei-
ne bedeutungsvolle Lichtmetaphorik, sondern fungieren in erster Linie als schmu-
ckende Bildbeigabe. In der unteren Rahmenleiste zeigt sich tiber die gesamte Bildbrei-
te der Schriftzug ANNO SALVTIS 1482 JOH[A]N[NE]S SATLER P[RES]B[YTEJR ME FECIT
(etc.).®* Hierbei ist augenfillig, dass einige Buchstaben in Bezug auf die Intensitét ih-

637 Vgl. Lc 1, 28: Et ingressus angelus ad eam dixit have gratia plena Dominus tecum benedicta tu in
mulieribus.

638 »Die Gestaltung des FufSbhodens mit Fliesen- oder Platten [...] ist allen im spéatmittelalterlichen
Deutschland entstandenen Verkiindigungsdarstellungen [gemein]«. LUKEN, Verkiindigung (2000),
S.46 1.

639 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 247. Zur Selbstnennung siehe II, 5.1.



192 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

rer Farbigkeit herausstechen, so beispielsweise die Buchstabenfolge ME FECIT sowie
die Jahreszahl 1482. Wahrend die Jahreszahl zeitgenossische Schriftziige aufweist, er-
scheinen einzelne andere Buchstaben neuzeitlich und mégen daher vermutlich zu ei-
nem spateren Zeitpunkt von einer anderen Hand nachgezeichnet worden sein.

Malanweisung: Unterhalb der Namensnennung Johannes Sattlers sind Reste der ur-
springlichen, iibermalten Malanweisung zu erkennen. Diese ist im Ganzen unleser-
lich, einige entzifferbare Buchstaben lassen jedoch darauf schliefien, dass Malnotiz
und Bildunterschrift tibereinstimmen kénnten.

Referenztexte: Die biblische Grundlage fiir die Darstellung der Verkiindigung hildet
das Lukasevangelium.®*° Mittels der Marienanrede Ave Gracia, des sogenannten Engli-
schen Grufies, auf dem Schriftband in den Handen des Verkindigungsengels ist der
biblische Text des Lukasevangeliums im Bild konkret préisent.®*" Fiir bildliche Darstel-
lungen der Verkiindigung spielt tiberdies das apokryphe, dem Marienleben gewidme-
te Protoevangelium des Jakobus eine bedeutende Rolle.**?

Ikonographische Tradition: Indem sie Maria und den Verkiindigungsengel in einem
Innenraum zeigt, entspricht die Miniatur grundsatzlich dem gangigen Bildformular
zahlreicher spatmittelalterlicher Verkiindigungsdarstellungen.®*® Einzelne Abwei-
chungen vom Bildtypus der Verkiindigung, wie er mehrheitlich iiberliefert ist, werden
im Folgenden diskutiert.

Bildvorlage: Als Vorlage fiir die im Gebetbuch Margarethas dargestellten Figuren der
Verkiindigungsszene dirfte ein Kupferstich des Meisters E.S. gedient haben (LEHRS 12;
siehe Abb. 6).%**

640 Vgl. Lc 1, 26-38, die Gruflworte hier: 1, 28.: Et ingressus angelus ad eam dixit have gratia plena
Dominus tecum benedicta tu in mulieribus.

641 Zur Visualisierung des Wortes in Darstellungen der Verkiindigung siehe WENZEL, Verkiindigung
an Maria (1993). Die entsprechende Textpassage des Lukasevangeliums inklusive der Marienanrede
schafft nicht nur die Grundlage fiir bildliche Darstellungen der Verkiindigung, sondern ebenso fiir die
Anaklese des »>Ave Maria¢, dem um den Namen der Gottesmutter erganzten wesentlichen Grundgebet
der katholischen Kirche.

642 Vgl. WENZEL, Verkiindigung an Maria (1993), S. 25, dort Anm. 8 sowie Protev]ac 10-12. Zum Proto-
evangelium des Jakobus siehe KAISER, Protevangelium des Jakobus (2020); La forme la plus ancienne du
Protévangile de Jacques, hg. DE STRYCKER, Briissel (1961) sowie ZERVOS, Protoevangelium of James (2019).
643 Zum Bildtypus der Verkindigung siehe BRAUNFELS/LECHNER, Maria, Marienleben (1986), Sp. 154—
210 sowie LUKEN, Verkiindigung (2000), bes. S. 41-64. Fiir eine computergestiitzte ikonographische Un-
tersuchung von 6564 Verkiindigungsdarstellungen des Mittelalters siehe BELL/IMPETT: Ikonographie
und Interaktion (2019).

644 Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 2 (1910), Nr. 12, S. 58; HOFLER, Meister E.S. (2007); S. 49-53;
CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 193

Diesen zeichnet der Miniator allerdings nicht gesamthaft getreu nach, denn die Raum-
architektur weicht augenscheinlich ab. Ubereinstimmungen mit dem Kupferstich des
Meisters E.S. zeigen sich vor allem in der Rahmenarchitektur und der Figur des Ver-
kiindigungsengels. Die geneigte Kopf- und Korperhaltung, seine Position im Bild, der
Faltenwurf seines Gewandes und das Schriftband in seinen Handen weisen augenfalli-
ge Ahnlichkeiten zur Engelsfigur im Stich des Meisters E.S. auf. Im Unterschied zum
Meister, der das Schriftband unbeschriftet 14sst, trdgt der Miniator die Grufdworte Ave
Gracia nach und verduflerlicht die Verkiindigungsbotschaft des Lukasevangeliums,
die »im Bild als Schrift ansichtig« wird.**®

Des Weiteren verbindet das Buch in der rechten Hand Marias den Kupferstich
mit der Miniatur und unterscheidet zugleich beide Darstellungen von anderen gangi-
gen Verkiindigungsmotiven, in welchen Maria zwar beinahe immer >ein< Buch als
»unverzichtbares Requisit«**® beigegeben ist, nicht aber »zwei« Biicher. Obgleich Maria
im Kupferstich des Meisters kniet oder sitzt, wihrend sie in der Miniatur des Gebet-
buches zu stehen scheint, fallt ihr Mantel sowohl im Stich als auch in der Federzeich-
nung Uberproportional grofs aus.

Frappierende Abweichungen vom originalen Kupferstich zeigen sich vor allem in
der innerbildlichen (Raum-)Gestaltung der Miniatur. Fiir diese mag sehr wahrschein-
lich eine andere Vorlage, mdglicherweise die einer Marterszene, verwendet worden
sein.’*” Die prunkvolle, sakral anmutende Raumarchitektur des Meisters E.S. weicht
in der Federzeichnung einem profanen Innenraum.®*® Das gedffnete Fenster hinter
Maria wird durch einen Vorhang ersetzt. Mit dem Wegfall des Fensters geht iiberra-
schenderweise auch die Tilgung des Heiligen Geistes in der Gestalt der durch das
Fenster einschwebenden weifien Taube einher. Dieser fehlt in der Miniatur des Gebet-
buches ganzlich. Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass die substanziellen Ein-
griffe in das Bildformular sowohl den Vorhang hinter Maria als auch die Sdule in den
Fokus motivgeschichtlicher Uberlegungen riicken. Diese gilt es im Folgenden auszu-
fihren.

645 WENZEL, Verkiindigung an Maria (1993), S. 32. Hier am Beispiel verschiedener spétmittelalterli-
cher Bilder der Verkiindigung an Maria.

646 LUKEN, Verkindigung (2000), S. 35

647 Die Sdule mit dem Kreuzrippengewo6lbe im Mittelgrund erinnert an Darstellungen der Geifselsdu-
le. Vgl. u.a. Ludwig von Ulm: Geiflelung, bemalter Holzschnitt, um 1470, Washington, National Gallery
of Art, Inventarnummer: 1968.18.2 (online abrufbar unter: https://www.nga.gov/collection/art-object-pa
ge.50891.html [26.06.2022]) sowie Jan Polack: Geisselung Christi, Ol auf Holz, um 1490, Miinchen,
Miunchner Stadtmuseum, Inventarnummer: GM-11d/245 (online abrufbar unter: https://sammlungonli
ne.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html [26.06.2022]). Vermutlich wurde
daher mit einer Bildvorlage der Marter Christi gearbeitet. Welche Vorlage zur Verwendung gelang,
konnte jedoch nicht ermittelt werden.

648 Zu Raumkonstruktionen in Darstellungen der Verkundigung im 15. und 16. Jahrhundert siehe
LUKEN, Verkindigung (2000), bes. S. 41-44; zum spatmittelalterlichen Wohnhaus als Schauplatz der
Verkiindigung siehe ebd. S. 298-305.


https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html
https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html
https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html

194 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Analyse und Interpretation: Vorhdnge, Wandbehénge oder sogenannte Ehrentiicher
zieren als schmiickendes Beiwerk haufig die Hintergriinde mittelalterlicher Personen-
darstellungen. Sie dienen vielfach der Zierde sowie Auszeichnung der vor ihnen dar-
gestellten Personen (hdufig Herrscher, Heilige oder Martyrer) und haben zumeist eher
eine deskriptive anstatt einer symbolischen Funktion.®*® Im Gebetbuch der Margare-
tha sind in sieben Federzeichnungen Vorhénge im Bildhintergrund enthalten.®*® Fiinf
dieser sieben Federzeichnungen haben gemein, dass sie jeweils die Gottesmutter dar-
stellen.®® Es lasst sich ein gewisses Muster nachweisen, nach welchem (bildschmii-
ckende) Vorhénge inshesondere Mariendarstellungen beigegeben werden. Neben der
zunichst deskriptiven, »auf die realistische Beschreibung der ortlichen Umsténde«®%>
abzielenden Funktion, haben Vorhéinge in Madonnendarstellungen auch eine symbo-
lische Bedeutung.®*®

Ein purpurner (Tempel-)Vorhang, wie er in zwei Marien-Miniaturen des Gebetbu-
ches vorliegt,** spielt im Lukasevangelium, dem Protoevangelium des Jakobus und
der exegetischen Literatur eine wesentliche Rolle. Nach den Schilderungen des Lukas-
sowie des apokryphen Protoevangeliums naht Maria wahrend der Verkiindigung
durch den Engel Gabriel einen purpurnen Tempelvorhang, der beim Tod Jesu in zwei
Hélften reif3t.**® Im Protoevangelium des Jakobus ist die Verkiindigung des dort als
Gabriel benannten Verkiindigungsengels eng mit der Fertigung des purpurnen Tem-
pelvorhangs durch Maria verkniipft.®*® Insofern der im Lukasevangelium erwihnte
zerrissene Vorhang in der exegetischen Literatur als Bestdtigung des Opfertodes Jesu
gedeutet wird,*’ erscheint auch der in der Miniatur des Gebetbuches dargestellte pur-
purne Vorhang in Verbindung mit der Marienfigur und in Anlehnung an den bibli-
schen sowie apokryphen Text als Vorausdeutung des Schicksals Jesu. In diesem Zu-

649 Zur Darstellung des Vorhangs in der bildenden Kunst von der Spatantike bis zum Ende des Mit-
telalters, unter Einbezug sowohl von Herrscher- als auch christlichen und weiteren Bildern, sowie ins-
besondere auch in der Marienikonographie siehe EBERLEIN, Apparitio regis (1982).

650 Vgl. die Miniaturen »>Verkiindigung« (S. 62), JMondsichelmadonna mit Buch« (S. 72), >Maria im Wo-
chenbett« (S. 87), »Beschneidung des Herrn« (S. 94), »Darbringung Jesu im Tempel« (S. 110), >Christus er-
scheint Maria« (S. 445) und »Dreieinigkeit« (S. 554).

651 Vgl. die Miniaturen »Verkiindigung« (S. 62), Mondsichelmadonna mit Buch« (S. 72), >Maria im Wo-
chenbett« (S. 87), »Darbringung Jesu im Tempel« (S. 110) und >Christus erscheint Mariac (S. 445).

652 LUKEN, Verktundigung (2000), S. 57. Hier am Beispiel verschiedener spatmittelalterlicher Bilder
der Verkiindigung an Maria.

653 Zum Motiv des Vorhangs in Madonnendarstellungen siehe EBERLEIN, Apparitio regis (1982), S. 147 f.
Zur symbolischen Bedeutung des Vorhangs siehe PAPASTAVROU, Le voile (1993). Zu »mittelalterlichen
Assoziationen des Leibs der Jungfrau mit textilem Stoff« siehe GERTSMAN, Der blutige Umhang (2019).
654 Vgl.»Verkiindigung« (S. 62) und >Mondsichelmadonna mit Buchc« (S. 72).

655 Vgl. Protevjac 11, 1-3; Lc 23, 45.

656 Vgl. Protev]jac 10-12. Siehe KAISER, Protevangelium des Jakobus (2020), 4.4.

657 Vgl. BUCHELER, Purpur und Weiss (2015), S. 10.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 195

sammenhang wird der Vorhang sowohl zu einem Marien- sowie Christussymbol als
auch zum Zeichen fiir das durch (den Opfertod) Jesu wiedererlangte Himmelreich.

Uberdies wird der Vorhang der Verkiindigungsdarstellung im Gebetbuch Marga-
rethas durch den Vorgang der Enthiillung beziehungsweise Verhiillung zum Bedeu-
tungstrager. Seine nur linksseitige Anbringung und die daraus resultierende einseitige
Verhullung des linken Bildhintergrundes stehen in einem deutlichen Kontrast zum
unverhiillten, offenen Bildinnenraum der rechten Bildhélfte. Dieser sich erdffnende
Kontrast zwischen einem verhiillt-geschlossenen und einem unverhillt-gedffneten
Bildraum transportiert eine typologische Deutung in die Szenerie, die wiederum an
die Verschlossenheit des Paradieses durch Eva und dessen erneute Offnung durch die
Gottesmutter Maria erinnert. Mit dieser Allusion an die Eva-Maria-Typologie ist eine
der bedeutendsten typologischen Inbezugsetzungen von alttestamentlichen zu neutes-
tamentlichen Figuren und Ereignissen aufgegriffen. Wahrend mit Eva die Erbsiinde in
die Menschheit einzieht, bringt Maria mit der Geburt ihres Sohnes die Erlésung.
Durch die Verkiindigung wird die Prafiguration Marias als Antitypus Evas erst ent-
hillt und der einseitig angebrachte Vorhang zum typologischen Zeichen. Die typologi-
sche Deutung wird durch den Symbolgehalt der ge6ffneten Biicher auf dem Lesepult
und in der rechten Hand Marias iiberdies bekréaftigt. Wahrend das geschlossene Buch
in Verkiindigungsdarstellungen als Symbol der Jungfraulichkeit Mariens gilt, verweist
das gedffnete Buch auf die »Erfiillung der Verheifungen des Alten Testaments«.®*® Da
gerade die Darstellung zweier (offener) Blicher und inshesondere die Ausstattung Ma-
rias mit einem Buch in ihrer rechten Hand vom Bildformular typischer Verkiindi-
gungsdarstellungen abweichen, fallen diese umso deutlicher ins Auge. Ob der Minia-
tor mit dem Kupferstich des Meisters gezielt eine Vorlage ausgewahlt hat, die zwei Bii-
cher enthélt, um mit ihrer Hilfe auf die gewtlinschte Interpretation der Darstellung
hinzuweisen, oder ob es sich um eine zuféllige Bildauswahl handelt, ist unklar. Die
Darstellung zweier Biicher scheint allerdings charakteristisch fiir die Verkiindigungs-
stiche des Meisters E.S. zu sein, denn in den sechs verschiedenen Darstellungsversio-
nen der Verkindigung aus dem (Euvre des Meisters lassen sich vier Stiche nachwei-
sen, die jeweils zwei geoffnete Biicher enthalten.®*

Als Vorausdeutung des Schicksals Jesu im Bild der Verkiindigung sowie als Sym-
bol der Passion Christi darf ebenso die Sdule mit dem Kreuzrippengewdlbe im Mittel-
grund gedeutet werden. Sie evoziert Darstellungen Jesu an der Geifselsdule und verge-
genwirtigt so Marter und Passion Christi bereits zum Zeitpunkt der Verkiindigung.**’

658 KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 73.

659 Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 2 (1910), S. 391 (Inhaltsiibersicht), dort inshesondere die
Stiche Nr. 9, Nr. 10, Nr. 11 und Nr. 12.

660 Vgl. u.a. Ludwig von Ulm: GeifSelung, bemalter Holzschnitt, um 1470, Washington, National Galle-
ry of Art, Inventarnummer: 1968.18.2 (online abrufbar unter: https://www.nga.gov/collection/art-object-
page.50891.html [26.06.2022]) sowie Jan Polack: Geisselung Christi, Ol auf Holz, um 1490, Miinchen,


https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.50891.html

196 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Neben der Raumarchitektur werden in der Miniatur des Gebetbuches ebenso die
Figuren neu arrangiert. Zwar ist Marias Gestus in beiden Bildern &hnlich, jedoch un-
terscheidet sich ihr Blickwinkel in der Federzeichnung von der Vorlage. Dartiber hi-
naus befinden sich Maria und der Engel im Kupferstich des Meisters E.S. auf gleicher
Hohe. Maria wendet sich dort frontal den Betrachterinnen beziehungsweise Betrach-
tern und der Engel unmittelbar der Gottesmutter zu. Im Stich steht die Gottesmutter
nicht nur im Zentrum der Raumarchitektur, sondern zugleich im Zentrum des Bildes.
Demgegentiber verdndert der Miniator des Gebetbuches die Positionen und Perspekti-
ven, was eine Modifikation der Bildwirkung nach sich zieht. Er nimmt Maria aus dem
Zentrum des Bildes und der Raumarchitektur heraus, in welchen neu die Saule als Vo-
rausdeutung und Vergegenwartigung der Marter Christi ihren Platz findet. Die Figur
Mariens wird nach links und leicht nach hinten versetzt. Gleichzeitig riickt der Ver-
kiindigungsengel nach vorne in Richtung der Betrachtenden. Durch dieses neue Ar-
rangement wendet sich die Marienfigur nun zwar unmittelbar dem Engel, dieser je-
doch nicht mehr der Gottesmutter, sondern vielmehr den Betrachterinnen und Be-
trachtern des Bildes zu. Dass er dabei obendrein den rechten Bildrahmen ubertritt,
bekraftig den Eindruck, die Figur wiirde aus dem Bild heraus- und den Betrachtenden
vor dem Bild entgegentreten. In der Folge befindet sich der Verkiindigungsengel phy-
sisch nur noch zur Hélfte im selben (Bild-)Raum mit Maria. Maria blickt ihn zwar un-
mittelbar an, doch kann sie die Verkiindigungshotschaft des Spruchbandes aus ihrer
Perspektive nicht lesen. Diese wird allein den Betrachtenden des Bildes présentiert.
Da ausschliefSlich sie »mit den schriftlichen Signifikanten der mundlichen Botschaft«
des Verkiindigungsengels konfrontiert werden, hat das Schriftband hier ebenso wie in
den von WENZEL untersuchten spatmittelalterlichen Bildern der Verkiindigung an Ma-
ria eine primér exzentrische Funktion.®*!

Aufgrund der Absenz des Heiligen Geistes und der Position der Sdule sowie des
Engels wird weniger der Verkiindigungsmoment an Maria ins Zentrum des Bildes ge-
stellt, als vielmehr die urspringliche Betrachterin Margaretha von Kappel adressiert
und in die Kommunikationssituation miteinbezogen. Vornehmlich an sie richtet sich
hier die christologische Botschaft von der Erldsung des Menschen durch die Mensch-
werdung Christi im Schofd der Gottesmutter sowie dessen Marter und Opfertod. Dass
es das Schrifthand zu lesen und zu verinnerlichen gilt, wird an der Blickrichtung des
Verkiindigungsengels deutlich. Sein Blick fallt auf das Band herab, sein Augenmerk ist
auf den Schriftzug gerichtet. Folgt das Auge der Betrachtenden dem Blick des Engels,
wozu dieser anleitet, landet es unausweichlich auf den Verkiindigungsworten.

Minchner Stadtmuseum, Inventarnummer: GM-IId/245 (online abrufbar unter: https://sammlungonli
ne.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html [26.06.2022]).
661 WENZEL, Verkiindigung an Maria (1993), S. 34.


https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html
https://sammlungonline.muenchner-stadtmuseum.de/objekt/geisselung-christi-10002619.html

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 197

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Miniatur ist in den
Textabschnitt zum dritten Adventssonntag und der Woche der Fronfasten (S. 23-64)
eingebettet, der sich aus Ubersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deut-
sche, einer Predigt {iber die baldige Ankunft des Herrn, Anleitungen zum Fasten wéh-
rend der Fronfastentage (mit inserierten Gebeten) und der Wochentage der dritten
Adventswoche sowie vier Schlussgebeten zusammensetzt. Sie befindet sich dort ge-
nauer zwischen dem vorletzten und letzten Schlussgebet des Textabschnitts.

Durch ihre Einbettung in den Textfluss komplettiert die Federzeichnung ein-
driicklich den sukzessiven Aufbau der vier Gebete (S. 59-64). Das erste Gebet der Folge
beginnt mit den Worten O du uff brechendes wort des himelschen vatters (S. 59) und fo-
kussiert die Verkindigung an Maria sowie Vereinigung Gottes mit der Menschheit
durch Christus. Das Zweite — von der geminnten sel cristi (S. 60)*®* — richtet sich an die
Seele Jesu im Mutterleib, in Erwartung seines Martyriums fir die Erlosung der
Menschheit. Das Dritte ist der schwangeren Maria gewidmet. Hingegen adressiert das
vierte und auf die Federzeichnung folgende Gebet Gottvater und bittet diesen darum,
dass er ebenso die sel, kraft, hertz und gemiit (S. 64) der Menschen von der Kraft des
Heiligen Geistes >schwéngern« und sie mit dem Heiligen Geist erfiillen mdge, damit sie
diesen — gleich Maria — in die Welt tragen. Mithilfe der Adressierung der Betrachten-
den durch die Neupositionierung des Verkiindigungsengels und der Erganzung der
Verkiindigungsworte wird die Bitte des letzten Gebets im Bild visuell vergegenwaértigt.
Der Text wird gewissermafien Bild respektive im Bild als Schrift veranschaulicht. Die
Verkiindigungsbotschaft zur Menschwerdung Gottes richtet sich nicht weiter exklusiv
an die Gottesmutter, sondern vornehmlich an die Betrachtenden, die durch die Ge-
betstexte dazu angehalten werden, sie — nach dem Vorbild der Gottesmutter — anzu-
nehmen und den Heiligen Geist selbst zu empfangen. Im Zuge dessen wird Maria zur
Identifikations- und Vorbildfigur fiir die Rezipierenden, die gleichermafien Gottes
Wort empfangen und in sich tragen sollen.®®® Die Aufforderung zur imitatio mariae
kntipft an die Frommigkeitspraxis der Mutterschaftsmystik an. Durch sie konnten die
Rezipientinnen »die Geburt und Mutterschaft Gottes in sich selbst erleben: wie Maria
Gott empfangen, ins sich getragen und geboren hatte, so auch der mystisch begnadete
Mensch«.®®*

In dem die Federzeichnung umgebenden textuellen Kontext werden — ebenso wie
im Bild — unmittelbar die Betrachtenden adressiert. Durch ein derartiges Identifikati-
onsangebot treten diese in das Bild ein und werden selbst zum Teil der dargestellten

662 Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 60. Bei diesem im Gebetbuch der Margaretha eingetragenen
Gebet handelt es sich trotz der dhnlichen Bezeichnung nicht um das seit dem 14. Jahrhundert bezeugte
Gebet >Anima Christi«. Siehe hierzu RICHARDS, Anima Christi (2008).

663 Zu dieser Bildstrategie der Verinnerlichung siehe ScHLIE, Bildraum (2004), bes. S. 99. Zur Vorbild-
lichkeit Mariens siehe ZIERHUT-BOScH, Mutterschaftsmystik (2008); SCHMOLINSKY, Imaginationen
(1993).

664 ZIERHUT-BOSCH, Mutterschaftsmystik (2008), S. 58.



198 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Szenerie.*® Indem die vier Gebete zur Verkiindigung thematisch konsequent und suk-
zessive aufeinander aufbauen, erfolgt die Verkiindigungsbotschaft erneut im Hier
und Jetzt sowie unter Einbezug der Rezipientinnen und Rezipienten, die sie nun selbst
erfahren.

Neben der Marienfigur sind tiberdies die Biicher Mariens und der profane Innen-
raum der Szenerie als Identifikationsangebote fiir die Betrachtenden zu deuten. Die
Biicher auf dem Lesepult und in der Hand Mariens erscheinen als Mise en abyme (Bild
im Bild), indem sie an eben das Gebetbuch erinnern, welches die Rezipierenden zum
Zeitpunkt der Bildbetrachtung und der Lektiire des Textes selbst vor sich liegen haben
oder in den Handen halten. Ebenso wie die Gottesmutter zum Zeitpunkt der Verkiindi-
gung in einem Buch liest, tun dies nun die Betrachtenden vor dem Bild. Dabei ist nicht
nur der Lesevorgang an sich derselbe, sondern auch der Ort, an dem er geschieht, der
héusliche Innenraum. Durch die Anpassung der Raumlichkeit, in welcher die Verkin-
digung an Maria erfolgt, wird das Heilsgeschehen nicht nur visuell vergegenwartigt,
sondern in das zeitgendssische Umfeld der Betrachtenden, vornehmlich der urspriing-
lichen Rezipientin Margaretha von Kappel, transponiert, um sich dort gewissermafen
erneut abzuspielen.®*®

Die den Gebeten vorausgehende Anleitung zur Zeit der Fronfasten wéhrend der
dritten Adventswoche (S. 28-57) gibt bereits eine Vorschau auf das im Bild dargestellte
Verkiindigungsereignis. Dort wird bemerkt, dass in der Zeit der Fronfasten deshalb
das Evangelium der Verkiindigung gelesen werde, weil der Christenheit darin zu ver-
stehen gegeben wird, wie got menschlich natur an sich nam in dem rainen iunckfrowli-
chen lib Marien (S. 54). Im Folgenden wird der Ratschluss Gottes und die bereitwillige
Hingabe Christi flir die Erlésung der Menschheit in einem fingierten Dialog zwischen
Vater und Sohn geschildert.®®” Die christologische Botschaft des Verkiindigungsengels,
die Erlosung des Menschen von der Erbsiinde durch die Menschwerdung sowie
schliefdlich die Marter und den Opfertod des Gottessohnes, wird dabei vorab verdeut-
licht und ausgelegt. Indem sie das fiir die Deutung und Entschliisselung des Verkiindi-
gungsbildes benotigte Wissen bereitstellt, dient die dem Bild als Text vorausgehende
Auslegung als Einleitung zur anschlieSenden Bildbetrachtung sowie der (Er-)Klarung
des Bildes.

Strukturelle Funktion: Die Untersuchung des Verhéltnisses der Federzeichnung zu
den umliegenden Texten zeigt auf, dass das Bild seinen textuellen Kontext unmittelbar

665 Eine ausfithrliche Auseinandersetzung mit dem Akt des Ins-Bild-Tretens der Betrachter(innen)
bietet LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 439-444. Siehe hierzu weiterhin die Abschnitte >Ana-
lyse und Interpretation« unter II, 6.2.1; >Beobachtungen besonderer Merkmale« unter II, 6.2.10 sowie
11, 7.2.

666 Vgl. LUKEN, Verkiindigung (2000), bes. S. 29. Siehe hierzu auch II, 7.1.

667 Siehe hierzu auch II, 4.8.2.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 199

aufgreift und visuell vergegenwartigt. Somit kann die Miniatur trotz ihres ganzseiti-
gen Bildformates den in den Textfluss integrierten Miniaturen zugeordnet werden.
Dies gilt deshalb, weil sie nicht primér eine Strukturierung des Textabschnittes vor-
nimmt, sondern dessen Inhalt auf die Bildebene tibertragt und dort komplettiert.

Mit dem ganzseitigen Format und den auf der vorherigen Rectoseite freigelasse-
nen vier Textzeilen geht hier ausnahmsweise keine strukturierende Titelbildfunktion
einher. Format und Freilassung der Textzeilen konnen vielmehr auf die Strategie zu-
rickgefithrt werden, dem Bild gezielt mehr Raum zur Verfiigung zu stellen und es so-
wohl an der wesentlichen Position zwischen den Gebeten als auch auf einer Doppel-
seite mit dem folgenden, auf es bezogenen Gebet unterzubringen.

6.1.3 Die BuBpredigt Johannes des Taufers

Die Miniatur (S. 66, siehe Abb. 7) zeigt Johannes den Taufer am Ufer des Jordans, einer
Gemeinschaft von Zuhorern predigend.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 97 mm x 67 mm (H x B). Sie ist derart
auf der Text-Bild-Seite platziert, dass sie sich nicht an den Vorgaben des Schriftspie-
gels orientiert, sondern nach links sowie nach unten versetzt ist und iiber den Schrift-
spiegel hinausragt. Die Position des Bildes verwundert deshalb, weil es sich hier um
eine Ausnahmeerscheinung innerhalb des Bilderzyklus handelt. Die Bufpredigt ist
das einzige Bild des Gebetbuches, das linksseitig aus dem formalen Setting des Schrift-
spiegels heraustritt. Die Miniatur ist in die Textkompilation zum vierten Adventssonn-
tag integriert. Der Text verlauft entlang ihres oberen sowie rechten Bildrands weiter.

Bildbeschreibung: Am rechten oberen Bildrand steht barfufd Johannes der Taufer mit
Nimbus und einfachem Hirten- beziehungsweise Wanderstab.®®® Er trigt ein schmuck-
loses, knielanges sowie hellbraunes Gewand und steht auf einer Felserh6hung am
Ufer einer Flussschleife. Unterhalb des grasbedeckten Felsvorsprungs schwimmt ein
weifser Schwan im Wasser des Flusses. Am unteren Bildrand und in der Flussschleife
sind nebeneinander die charakteristischen Ahren dreier Schilfpflanzen dargestellt,
die in der Darstellung der Taufe Christi wiederkehren (vgl. S. 136). Am gegentiberlie-
genden Flussufer befindet sich eine Menschenmenge von dreizehn Figuren. Nach ih-
ren Gewandern und Kopfbedeckungen zu urteilen, handelt es sich um Vertreter des
Volkes. Aufgrund ihrer zeitgenossisch-hofischen Kleidung sticht die dritte Figur von

668 Eines der gangigen ikonographischen Attribute Johannes des Téaufers ist — neben dem Lamm —
ublicherweise der Kreuzstab. In der vorliegenden Miniatur des Gebetbuches hélt Johannes allerdings
eher einen einfachen Hirten-, bzw. Pilger- oder Wanderstah. Vgl. WEIs, Johannes der Taufer (1974),
Sp. 168 sowie EHRENSPERGER-KATZ, Stab (1972).



200 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

links in der ersten Reihe besonders hervor. Anstatt des bodenlangen Gewandes tragt
sie als einzige enganliegende Beinkleider sowie ein verhdltnisméfig kurzes Hemd
und erscheint als zeitgendssisches Beispiel einer héfischen Figur. Im Hintergrund der
Szenerie ist links hinter der Menschenmenge ein Baum sowie tiber die gesamte Bild-
flache ein See- und Bergpanorama dargestellt. Darin sind auf Kniehdhe des Téufers
am rechten Bildrand die Umrisse einer Stadt zu erkennen. Im Vergleich mit dem tbri-
gen Personal ist der Taufer iiberproportional grofd dargestellt.

Malanweisung: Oberhalb des Schwans sind Reste der mit einer Feder ins Bildfeld ein-
getragenen, Ubermalten Malanweisung zu erkennen. REGINA CERMANN liest: Jhn [?] b
praedicans.®®

Referenztexte: Die bildliche Darstellung der BuBSpredigt des Taufers basiert auf dem
Matthéus- und Lukasevangelium.®’® In Anlehnung an die Reden des Propheten Jesaja
berichten beide Evangelien von der Predigt des Johannes, der »symbolisch als Vorldu-
fer Christi und Prophet der Erlésung«®”* begriffen und den Sohn Gottes — gemiR dem
Johannesevangelium — voraussagen, erkennen und taufen wird.®’? Entsprechend dem
Matthdus- und Lukasevangelium darf Jesaja riickwirkend als derjenige Prophet des
Alten Testaments gelten, welcher Johannes den Taufer und dessen Bufdpredigt vorher-
sagt.’”®

Ikonographische Tradition: Die Miniatur reprasentiert den gingigen Bildtypus der
BuRpredigt des Tdufers vor dem Volk und Gesandten aus Jerusalem,*’* wobei die in
beiden Evangelien erwahnte Axt (vgl. Mt 3,10 und Lc 3,9) als gangiges Attribut der Sze-
ne fehlt.*”® Innerhalb des Darstellungstyps variieren Bildaufbau und Details haufig,
was dazu fiihrt, dass eine grofSe Varianz vorliegt.

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann auf keine bekannte Vorlage zuriickgefiihrt
werden.

Inhaltlich-thematisches Verhéaltnis zum umliegenden Text: Die Darstellung (S. 66)
ist ebenso wie die auf sie folgende Miniatur >Mondsichelmadonna mit Buch« (S. 72) in
die Textkompilation zum vierten Adventssonntag integriert (S. 64-74), die sich aus
Ubersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, einer volkssprachi-

669 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

670 Vgl. Mt 3, 1-12 sowie Lc 3, 1-18.

671 WEIS, Johannes der Taufer (1974), Sp. 174.

672 Vgl. Io 1, 29-36. Zu Johannes dem Taufer siehe BACKHAUS, Jesus und Johannes (2017).
673 Vgl. Is 40, 3.

674 Zum Bildtypus der Bufipredigt siehe WEIs, Johannes der Taufer (1974), Sp. 181 f.

675 Siehe ebd., Sp. 181 f.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 201

gen Predigt tiber die Wiederkunft Christi am Jingsten Tag, Fastenanleitung und Gebe-
ten (hier: zehn als Gebete zu sprechende O-Antiphonen und ein Kollektengebet, je-
weils auf Deutsch) zum vierten Adventssonntag zusammensetzt. Mit dem letzten
Sonntag vor Weihnachten néhert sich die vorweihnachtliche Zeit der Bufle und der
Vorbereitung auf das Geburtsfest ihrem Ende, denn das Hochfest Weihnachten und
die ersehnte Geburt des Erlosers stehen nun unmittelbar bevor.

Die Federzeichnung ist in die deutsche Ubersetzung der Antiphonen eingebettet,
innerhalb welcher der Téufer als Prophet eine zentrale Rolle einnimmt. Die Texte der
Antiphonen beruhen iiberwiegend auf dem Buch des Propheten Jesaja. Das Verhéltnis
von Text und Bild ist insofern ein typologisches, als die bildliche Darstellung der neu-
testamentlichen Bufspredigt des Taufers als Aktualisierung und Erfillung der in den
umliegenden Antiphonentexten thematisierten alttestamentlichen Prophezeiung Jesa-
jas gelten darf.

Die Vorausdeutung des Taufers im Buch des Propheten Jesaja wird mit denselben
Worten eingeleitet, die in der Textkompilation des Gebetbuches nun unmittelbar ne-
ben der Miniatur stehen: Consolamini, consolamini, also spricht got.676 Die mitgeliefer-
te Erklarung fiir die Wortwiederholung (Consolamini, consolamini | werdent getrost,
werdent getrdst) gibt Aufschluss dartiber, dass mit der Geminatio einerseits die Gott-
heit und andererseits die Menschheit Gottes angesprochen werden solle: Darumb
sprichet er es zwiirent, das wir getrost sond werden von siner gotthait und von siner
menschait (S. 67). Die beiden Pole werden im typologischen Verhéltnis zwischen Text
und Bild aufgegriffen. Der Text, der die alttestamentlichen Prophezeiungen des Tau-
fers und Erlosers wiedergibt, reflektiert das Gottliche, die Miniatur, welche die Vor-
hersage des menschlichen Erldsers vergegenwartigt und innerhalb welcher Johannes
der Taufer als symbolischer Vorlaufer Christi dessen Erscheinung préafiguriert, das
Menschliche.

Durch die Wiedergabe der alttestamentlichen Vorausdeutung des Taufers im Text
der Antiphonen und der Vorausdeutung des Erlosers in der im Bild dargestellten Buf3-
predigt werden die alttestamtlichen Prophezeiungen des Textes im Bild aktualisiert
und ihre Erfiillung gleichsam neben dem Text im Bild visuell vergegenwartigt.

Strukturelle Funktion: Indem sie ihren unmittelbaren textuellen Kontext sowohl
thematisch als auch inhaltlich aufgreift und auf die Bildebene tibertragt, chne primar
eine Strukturierung des Textes vornehmen zu wollen, darf die Federzeichnung den in
den Textfluss integrierten Miniaturen mit einem unmittelbaren Bezug zu den umlie-
genden Texten zugeordnet werden.

676 Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 66 f.; Vgl. Is 40, 1: Consolamini consolamini popule meus dicit
deus vester.



202 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Beobachtungen besonderer Merkmale: Als Ersatz fiir die indizierte christologische
Lesart des Lammes, das symbolisch Christus als Lamm Gottes bedeutet und Darstel-
lungen des Téaufers als dessen wesentliches Attribut in der Regel beigegeben ist, er-
scheint in der Federzeichnung ein weier Schwan.®”” Dieser hat im Unterschied zum
Attribut des Lammes einen mehrdeutigen Zeichenstatus, denn als Reinheitssymbol ist
der Schwan sowohl als Marien- als auch als Christussymbol belegt. Dass die im vorlie-
genden Bild dargestellte Schwanenfigur insofern als christologisches Symbol gedeutet
werden kann, als es sich dabei um eine im Mittelalter verbreitete Lesart handelt, be-
legt nicht zuletzt der Marienlobgesang »>Die Goldene Schmiede« Konrads von Wiirz-
burg: man seit uns allen, daz der swan singe, swenne er sterben sol, dem tete din sun
geliche wol, an dem héren criuce vron.*”® Als Christussymbol kennzeichnet der Schwan
hier Johannes den Tédufer als denjenigen Propheten, der den sterblichen Messias vo-
raussagt.

Bemerkenswert bleibt tiberdies, dass die Figur des Taufers innerhalb der Gesamt-
komposition des Gebetbuches in Text und Bild eine besondere Gewichtung erhalt. Mit
den Federzeichnungen zur Bufipredigt am Jordan (S. 66) und der >Taufe Christic
(S. 136), die zugleich das Hauptmotiv der Johannes-Vita darstellt, sind dem Téaufer
gleich zwei Miniaturen des Bilderzyklus gewidmet. Dariiber hinaus ist Johannes nicht
nur in den besagten Bildern visuell vergegenwartigt, sondern nimmt in der Textkom-
pilation des Gebetbuches wiederholt eine zentrale Rolle ein. Zum einen ist sein Festtag
im Kolophon der Handschrift als Datum der Vollendung des Gebetbuchs angegeben:
Diss biich ist vollendet uff Sannt Iohanns tag des tdffers (S. 602). Zum anderen tritt er in
den Texten des Gebetbuches mehrmals als derjenige Prophet namentlich in Erschei-
nung, der Christus voraussagt, tauft und gemeinsam mit Adam und Eva als erster aus
der Vorhélle befreit wird.®”® Ein méglicher Grund fiir diese haufige Erwédhnung kénn-
te darin bestehen, dass gleich mehrere Mitglieder der Familie Ehinger in Konstanz
und ebenso Johannes Sattler nach dem Tédufer benannt sind. Sowohl der Sohn Marga-
rethas und Heinrichs (IIL) als auch der Bruder sowie der Neffe Heinrichs (IIL.) tragen
den Vornamen Hans als Kurzform fiir Johannes. Durch die mehrfache Anfithrung des
Heiligen, der seinen Namensvettern als Fiirbitter dient, wird implizit Fiirsprache fiir
die Namenstrager erbeten.

677 Vgl. WEIs, Johannes der Taufer (1974).

678 Konrad von Wiirzburg, Die goldene Schmiede, hg. GRIMM/KLEMANN (1840), V. 976-979; siehe auch
KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 382.

679 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 6, 137, 405, 585.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 203

6.1.4 Mondsichelmadonna mit Buch

Format und Layout: Die Darstellung der Maria mit Buch auf der Mondsichel (S. 72,
siehe Abb. 8) misst 113 mm x 82 mm (H x B) und nimmt bis auf zwei Textzeilen an ih-
rem unteren Bildrand den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. Sie ist — ebenso
wie die ihr vorausgehende Darstellung der Bufipredigt des Taufers — in die Textkom-
pilation zum vierten Adventssonntag (S. 64-74) integriert.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Federzeichnung steht Maria mit gelbem Nimbus
und Strahlenkranz barfufd auf einer gelben Mondsichel. Die Gottesmutter tragt einen
(papierfarbenen) Mantel mit beigem Innenfutter iiber einem weinroten Untergewand.
Ihr hellbraunes Haar wird von der Mantelkapuze umhtillt. In ihrer rechten Hand halt
sie ein aufgeschlagenes Buch auf Brusthohe vor sich ausgestreckt. Die Linke ruht da-
runter vor dem Korper. Ihr Blick féllt nicht auf das offene Buch herab, sondern ist auf
den Betrachter gerichtet. Am unteren Bildrand ist eine griine Wiese mit stilisierten
Pflanzen und im Bildhintergrund erneut ein mit Rankenornamenten bestickter roter
Vorhang zu sehen. Dieser nimmt die gesamte Bildbreite ein und endet knapp unter-
halb des oberen Bildrahmens auf Kopfhohe Mariens. Zwischen ihm und dem oberen
Bildrand sind auf einem schmalen Streifen blauen Horizonts sieben stilisierte gelbe
Sterne dargestellt.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.
Referenztexte: Die bildliche Darstellung der Mondsichelmadonna, wie sie im Gebet-

buch der Margaretha vorliegt, ist von der Deutung Marias als die apokalyptische Frau
nach der Perikope in der Offenbarung des Johannes beeinflusst.®*

680 Vgl. Apc 12, 1-5: Et signum magnum paruit in caelo mulier amicta sole et luna sub pedibus eius et
in capite eius corona stellarum duodecim et in utero habens et clamat parturiens et cruciatur ut pariat
et visum est aliud signum in caelo et ecce draco magnus rufus habens capita septem, et cornua decem et
in capitibus suis septem diademata et cauda eius trahebat tertiam partem stellarum caeli et misit eas in
terram et draco stetit ante mulierem quae erat paritura ut cum peperisset filium eius devoraret et
peperit filium masculum qui recturus erit omnes gentes in virga ferrea et raptus est filius eius ad Deum
et ad thronum eius. (EU, Apk 12, 1-5: Dann erschien ein grofies Zeichen am Himmel: eine Frau, mit der
Sonne bekleidet; der Mond war unter ihren Fiiffen und ein Kranz von zwo6lf Sternen auf ihrem Haupt.
Sie war schwanger und schrie vor Schmerz in ihren Geburtswehen. Ein anderes Zeichen erschien am
Himmel und siehe, ein Drache, grofs und feuerrot, mit sieben Képfen und zehn Hérnern und mit sie-
ben Diademen auf seinen Kopfen. Sein Schwanz fegte ein Drittel der Sterne vom Himmel und warf sie
auf die Erde herab. Der Drache stand vor der Frau, die gebdren sollte; er wollte ihr Kind verschlingen,
sobald es geboren war. Und sie gebar ein Kind, einen Sohn, der alle Volker mit eisernem Zepter wei-
den wird. Und ihr Kind wurde zu Gott und zu seinem Thron entrtickt.) Vgl. hierzu auch HENKELMANN,
Strahlenkranzmadonna (2011).



204 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Ikonographische Tradition: Mit der Darstellung des Strahlenkranzes und der Mond-
sichel weist die vorliegende Miniatur des Gebetbuches die gangigen ikonographischen
Attribute auf, die fiir die Bezeichnungen des Bildtypus als >Mondsichelmadonnas,
»Strahlenkranzmadonna« oder >Madonna auf der Mondsichel« ausschlaggebend sind.
Der Typus reiht sich in die ikonographische Tradition zahlreicher Marienbilder ein,
zu denen iberdies etliche Kultbilder und Ikonen der Gottesmutter zahlen.®®" Er stellt
eine ikonographische Erweiterung der Marienbilder dar, die durch die Ubernahme
der Attribute des apokalyptischen Weibes aus der Offenbarung des Johannes entstan-
den ist (Mond beziehungsweise Mondsichel, Sterne) und seit dem 14. Jahrhundert
nachgewiesen werden kann.®®” Bei dem Bildtypus der Strahlenkranzmadonna auf der
Mondsichel handelt es sich um eine Verschmelzung der Darstellung der Gottesmutter
und des apokalyptischen Weibes zu einem eigenstdndigen Bildtypus, der sich vor al-
lem im 15. und 16. Jahrhundert besonderer Beliebtheit erfreut.*®®

Darstellungen der Mondsichelmadonna zdhlen zu den sogenannten >autonomen
Marienbildnissens, die bereits seit frithchristlicher Zeit eine bedeutende Rolle fiir den
christlichen Kult einnehmen.®®* Der Bildtypus weist augenfillige Ahnlichkeiten zu der
vor allem im Barock in samtlichen katholischen Léndern dominierenden Darstel-
lungsvariante der immaculata conceptio sowie der sich von dieser ableitenden Dar-
stellung der Maria vom Siege auf.*®® Mit beiden hat die Mondsichelmadonna vor allem
die stehende Position Mariens auf der Halbsichel des Mondes gemein.*®® Im Unter-
schied zur immaculata conceptio und Maria vom Siege fehlt ihr jedoch die Figur der
Schlange, deren Bezwingung die barocken Bildtypen nach dem ersten Buch Mose obli-
gat darstellen.®®’

Bildvorlage: Der Miniatur hat aller Wahrscheinlichkeit nach ein Kupferstich der
Mondsichelmadonna aus dem (Euvre des Meister E.S. als Vorlage gedient, den der Mi-
niator weitgehend getreu nachzeichnet (LEHRS 59; siehe Abb. 9).%%

681 Zu den Begriffen Kulthild und Ikone siehe BELTING, Bild und Kult (1990).

682 Vgl. HENKELMANN, Strahlenkranzmadonna (2011), S. 281 f.

683 Vgl. ebd.

684 Vgl. BRAUNFELS/LECHNER, Maria, Marienleben (1986), Sp. 157.

685 Zu den Bildtypen allgemein siehe u.a. ebd.; zum Bildtypus der immaculata conceptio siehe inshe-
sondere Sp. 199 f.

686 Vgl. EicH, Empfangnis Marid, unbefleckte (1967). Um die barocken Bildtypen von der fritheren
Mondsichelmadonna abzugrenzen, wird die Halbsichel der spateren Bildnisse verschiedentlich umge-
kehrt und nach unten gedffnet dargestellt. Vgl. PoEscHEL, Handbuch Ikonographie (2005), S. 119.

687 Vgl. Gn 3, 15; sowie BRAUNFELS/LECHNER, Maria, Marienleben (1986), Sp. 199 f.; EicH, Empfangnis
Marid, unbefleckte (1967) und PoescHEL, Handbuch Ikonographie (2005), S. 119.

688 Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 2 (1910), Nr. 59, S. 118 f. Zum besagten Stich und weiteren
Madonnenbléttern des Meister E.S. siehe HOFLER, Meister E.S. (2007), S. 86-93.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 205

Einzig die Blickrichtung Mariens weicht von der Vorlage ab, in welcher Maria
nicht die Betrachtenden adressiert, sondern auf das offene Buch herabblickt.

Zudem unterscheidet sich der Bildhintergrund von dem des origindren Stichs.
Der dort pflanzen- und bliitenreiche Grasboden, auf dem Maria mit der Mondsichel
steht, ist in der Miniatur des Gebetuches stark vereinfacht. Uberdies erginzt der Mi-
niator den bereits in der Federzeichnung >Verkiindigung« (S. 62) enthaltenen Vorhang,
hier nun als Ehrentuch hinter Maria. Ein solches ist im origindren Stich des Meisters
E.S. ebenso wenig dargestellt wie die sieben Sterne iiber dem Haupt Mariens.®**

Analyse und Interpretation: Indem die sieben Sterne am Himmelszelt eine augenfal-
lige Analogie zu dem in der Offenbarung des Johannes genannten siebenképfigen apo-
kalyptischen Drachen bilden, wird durch sie ein intermedialer Bezug zwischen der
Miniatur und dem biblischen Text der Offenbarung erdffnet. An diesen ankniipfend
erscheint Maria in der Darstellung sinnbildlich zur apokalyptischen Frau der Offenba-
rung, als Furbitterin und als Schutzpatronin im Kampf gegen das Bose. In diesem Zu-
sammenhang spielt der in der Miniatur des Gebetbuches >neu« hergestellte Blickkon-
takt zwischen der Gottesmutter und den Betrachtenden eine zentrale Rolle. Durch den
Blickaustausch mit dem Bild wird die Madonna mit dem Buch zur Identifikationsfigur
fur die Rezipierenden, die zum Zeitpunkt der Betrachtung der Miniatur selbst das
Buch vor sich haben, dessen Teil das Bild ist. Der Blickaustausch soll die Rezipieren-
den zur Bildbetrachtung einladen und dient als Medium der Versenkung der Beten-
den. Mit seiner Hilfe konnten es sich die Betenden, wie THOMAS LENTES in seiner Un-
tersuchung der Bilder in Gebetbtichern aus St. Nikolaus in undis feststellt, erhoffen, ei-
nerseits »in die Welt der Himmlischen entriickt«**® und andererseits auch selbst
wahrgenommen zu werden (hier: von den barmherzigen Augen der Gottesmutter).®*
Er gilt als das entscheidende Moment, durch welches die Grenzen zwischen Irdischem
und Himmlischen tberschritten werden und das im Andachtsbild visuell vergegen-
wartigte Objekt der Verehrung in den direkten Kontakt mit den Betrachtenden treten
kann.**? »Beim Blickaustausch mit dem Bild wurde [...] sehend die heilswirksame Gna-
de auf den Menschen iibertragen«.’*

689 Zur Bedeutung von Vorhdngen, Wandbehédngen und Ehrentiichern im Bild siehe den Abschnitt
»Analyse und Interpretation« unter II, 6.1.2.

690 LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 331.

691 Zum Blickaustausch mit dem Bild am Beispiel der bebilderten Gebetbticher aus St. Nikolaus in
undis siehe ebd., S. 330-334 sowie den Abschnitt >Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden
Text« unter II, 6.3.1.

692 Das Bildmotiv der Mondsichelmadonna z&hlt mitunter zu den beliebtesten Motiven unter spét-
mittelalterlichen Andachtshildern. Vgl. KLEIN, Andachtsbild (1937), Sp. 681 f.

693 LENTES, Gebetbuch und Gebéarde (1996), S. 332.



206 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Bemerkenswert ist ferner das Buch in der rechten Hand Marias, das keinem typi-
schen Attribut des Mondsichelmadonnentypus entspricht. Seine Darstellung evoziert
drei Deutungsansétze. Zum einen gilt das Buch zunéchst als symbolisches Zeichen der
frommen Lebensfiihrung Mariens.*** Weiterhin kann es als (selbst-)referenzielles Mo-
tiv einerseits auf das biblische Buch (beziehungsweise Perikopenbuch, welchem der
Bildtypus seine Existenz verdankt) und andererseits als Mise en abyme (Bild im Bild)
flir das Gebetbuch Margarethas gedeutet werden, in welchem es selbst enthalten
ist.%*® Weiterhin erdffnen das Buch und das gespannte Ehrentuch hinter der Marienfi-
gur durch paradigmatische Verkniipfungen ein interbildliches Bezugsystem zwischen
der vorliegenden Miniatur und der »Verkiindigung« (S. 62). In beiden Miniaturen halt
die Gottesmutter ein Buch in ihrer rechten Hand und beide Bilder verbindet der rote,
ornamentbesetzte Vorhang im Hintergrund der Marienfiguren.®*® Bislang scheint es,
als wiirde der Miniator gezielt Madonnendarstellungen mit den Motiven Vorhang und
Buch akzentuieren und so paradigmatische Verkniipfungen zwischen den Madonnen-
miniaturen des Gebetbuches herstellen. Insofern jedoch das Buchmotiv (nicht aber
das Vorhang- beziehungsweise Ehrentuchmotiv) auch bereits in beiden Vorlagen des
Meisters E.S. enthalten ist, lasst sich nicht abschliefiend klaren, ob es der Miniator ge-
zielt oder zuféllig (mit) darstellt. Nichtsdestotrotz bleibt die Wiederholung der Motive
augenfallig.

Im Zusammenhang mit der Darstellung des Ehrentuches geraten drei weitere Ma-
donnenbilder aus der Bodenseeregion ins Blickfeld, welche die Gottesmutter ebenfalls
vor einem roten Ehrentuch respektive Wandteppich darstellen. Es handelt sich um
Wandbilder von Strahlenkranzmadonnen aus dem Konstanzer Miinster, Reichenau-
Mittelzell und dem Uberlinger Miinster, die allesamt im 15. Jahrhundert in oder in der
Nihe von Konstanz angefertigt wurden.®®’ Zumindest die 1445 entstandene Strahlen-
kranzmadonna tiber dem Grabmal Bischofs Otto III. von Hachberg (gestorben 1451) in
der Margaretenkapelle des Konstanzer Miinsters musste sowohl Margaretha von Kap-
pel als auch Johannes Sattler bekannt gewesen sein. Die 1471 in Reichenau-Mittelzell

694 Vgl. u.a. LUKEN, Verkiindigung (2000), S. 35 und S. 300 sowie WENZEL, Verkiindigung an Maria
(1993), S. 38.

695 Zur Darstellung des Buches als Mise en abyme (Bild im Bild) im Gebetbuch der Margaretha siehe
auch I, 6.1.2.

696 Zur (Be-)Deutung des Buches und des Ehrentuches hinter Maria siehe den Abschnitt >Analyse
und Interpretation« unter II, 6.1.2. Zur Darstellung von Vorhéngen oder Ehrentiichern in der bilden-
den Kunst von der Spatantike bis zum Ende des Mittelalters, unter Einbezug sowohl von Herrscher-
als auch christlichen und weiteren Bildern sowie inshesondere auch in der Marienikonographie siehe
EBERLEIN, Apparitio regis (1982). Zur symbolischen Bedeutung des Vorhangs siehe PAPASTAVROU, Le
voile (1993). Zu »mittelalterlichen Assoziationen des Leibs der Jungfrau mit textilem Stoff« siehe
GERTSMAN, Der blutige Umhang (2019).

697 Vgl. (mit Abb.) MICHLER, Gotische Wandmalerei (1992), S. 100, dort Abb. 260; S. 122 f., Abb. 323 und
Abb. 325 (vgl. auch HENKELMANN, Strahlenkranzmadonna (2011), S. 283).



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 207

entstandene Strahlenkranzmadonna durfte wenigstens Johannes Sattler begegnet
sein, da dieser nicht nur in Konstanz, sondern auch auf der nahegelegenen Reichenau
als Geistlicher titig war.*®® Auch wenn sich zwischen dem Entstehungskontext des Ge-
betbuches und der 1475 entstandenen Strahlenkranzmadonna im Uberlinger Miinster
keine direkte Verbindung nachweisen lasst, besteht eine solche durchaus zwischen
der Stadt Uberlingen und der Familie Ehinger in Konstanz. Nach den Angaben im
Oberbadischen Geschlechterbuch soll die Familie Ehinger vor ihrer Ubersiedlung
nach Konstanz in Uberlingen anséssig gewesen sein und ein Familienmitglied, ge-
nannt Heinrich der Altere, dort im Jahre 1281 sogar die Biirgermeisterwiirde bekleidet
haben.®*® Uberdies ist Uberlingen — ebenso wie die Reichenau — nicht weit von Kon-
stanz entfernt und konnte iiber den Seeweg schnell und einfach erreicht werden. Dass
die drei (oder eine der drei) Madonnenmalereien moglicherweise die Inspiration da-
fir gegeben haben konnten, die auf den Vorlagen der >Verkiindigung« und >Mondsi-
chelmadonna« des Meisters E.S. beruhenden Miniaturen des Gebetbuches um das Vor-
hang- beziehungsweise Ehrentuchmotiv und seine Deutungstradition zu erginzen,
waére an sich moglich.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
(S. 72) ist gemeinsam mit der ihr vorausgehenden Miniatur >Bufipredigt Johannes des
Taufers« (S. 66) in die Textkompilation zum vierten Adventssonntag integriert (S. 64—
74). Diese setzt sich aus Ubersetzungen von Antiphonen und Responsorien ins Deut-
sche, einer volkssprachigen Predigt tiber die Wiederkunft Christi am Jingsten Tag,
Fastenanleitung und Gebeten (hier: zehn als Gebete zu sprechende O-Antiphonen so-
wie ein Kollektengebet, jeweils auf Deutsch) zum vierten Adventssonntag zusammen.
Wie zuvor die Darstellung der BufSpredigt des Taufers ist die Darstellung der Mondsi-
chelmadonna unmittelbar in den textuellen Kontext der Ubersetzungen von Antipho-
nen ins Deutsche, hier der zehn sogenannten O-Antiphonen, welche in der letzten Ad-
ventswoche vor der Geburt des Herrn gesungen werden (S. 70-74), eingebettet.”® Die
Miniatur ist in den Textfluss der achten, der Gottesmutter gewidmeten O-Antiphon in-
tegriert, deren zugehorige Rubrik — die achtent von Marien (S. 71) — dem folgenden
Bild auf der vorherigen Rectoseite vorausgeht. Sie befindet sich zwischen der Rubrik
und der auf sie folgenden Ubersetzung der achten O-Antiphon ins Deutsche.

698 Siehe hierzuII, 5.1.

699 Vgl. KINDLER VON KNOBLOCH, Oberbadisches Geschlechterbuch (1898), S. 286 (Hinw. v. MULLER,
Ehinger von Konstanz (1905), S. 20).

700 Zu den O-Antiphonen allgemein siehe BARSCH, O-Antiphonen (1998), Sp. 953 f.; HAUBLING/Z0Tz,
O-Antiphonen (dt.) (2004). Zu ihrer Verwendung in einem volkssprachigen Gebetbuch siehe ERHARD,
Laien und Liturgie (2015), S. 298-302.



208 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Die Achtent von Marien: [Seitenumbruch, S. 72: Miniatur >Mondsichelmadonna mit Buch] O Ain
iunckfrow ob allen iunckfrowen, wie geschicht das, won [S. 73] kaine ist geschehen worden dir
gelich, weder vor noch ndch? Ir tochtren von iherusalem nit verwundrent tich an mir oder wes
verwundrent ir iich? Es ist ain gétliche haimlichait, das ir an mir sehent. (S. 72 £)""

Aufgrund seiner Position wird das Bild als Teil der achten O-Antiphon wahrgenom-
men, in welche es eingebettet ist, wodurch Text und Bild zu einer eng zusammengeho-
renden Einheit verschmelzen.”®? Insofern das Bild die Adressatin der Antiphon, die
Gottesmutter Maria, darstellt, erscheint es an dem fiir es bestimmten Ort im Kontext
der O-Antiphon, welche die Gottesmutter preist. Das Marienbild dient als visuelle Ver-
gegenwadrtigung des liturgischen Lobgesangs Mariens aus der achten O-Antiphon und
rekurriert mit der Darstellung des apokalyptischen Weibes aus der Offenbarung des
Johannes zugleich auf den in der vorausgehenden Predigt thematisierten letzten
Kampf des Menschen mit dem Bosen vor der Wiederkunft Christi am Jiingsten Tag.

Dariiber, wie die O-Antiphonen zu rezipieren sind, gibt die Textkompilation des
Gebetbuches Aufschluss. Sie sollen als Gebete an den sieben Wochentagen vor Weih-
nachten gesprochen werden:

Nun vah an mit allen hailgen vdttern und mit allen minnenden hertzen, in der alten und in der
niwen ee, mit gantzer begird, und lad im und riiff im herzii, won er ist ietz uff der vart zii tins ze
komen; und bitt in, das er zii dir in ker in din hertz und gemiit; und sprich disi gebett die siben tag
vor den wihenndchten all tag. (S. 69 £.)

Weshalb hier eine Zehnerfolge der insgesamt 23 bezeugten lateinischen O-Antiphonen
angefiihrt wird, obwohl die liturgische Tradition tblicherweise eine Siebener-, Neu-
ner- oder Zwélferfolge vorsieht,”® erschliet sich erst durch die eingehende Analyse
der Antiphonen im Zusammenhang mit den Texten und Bildern des Gebetbuches.

701 Vgl. Anm. 786.

702 Das Verhiltnis von Text und Bild erinnert somit an das zwischen Text und Bild der ersten Minia-
tur des Gebetbuches. Siehe II, 6.1.1.

703 BARSCH, O-Antiphonen (1998), Sp. 953. Vgl. auch HAUBLING/Z0TZ, O-Antiphonen (dt.) (2004). Zu ih-
rer Verwendung in einem volkssprachigen Gebetbuch siehe ERHARD, Laien und Liturgie (2015), S. 298—
302. Eine Erklarung fiir die Verwendung von Siebener-, Neuner- und Zwoélferfolgen der O-Antiphonen
bietet Durandus. Siehe Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 11, 4, S. 819; (lat. Du-
ranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XI, 4, S. 174-175); Durandus, Rationale divinorum 2,
hg. SUNTRUP (2016), 6, 11, 4, S. 819 (nach Sicardus, Mitrale V, 4, hg. MIGNE (1855), PL 213, 214D; 215B;
215D); lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XI, 4, S. 175; Durandus, Rationale divi-
norum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 11, 5, S. 822; (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI,
X1, 5, S. 176) sowie Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 11, 5, S. 822; (lat. Duranti,
Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XL, 5, S. 177).



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =—— 209

Die erst antiffen:

O ewige wyszhait, die da bist us gangen von dem mund des aller obrosten; und alle ding bist du
begriffen und us richten, starklich, stissenclich, von ainem end untz zii dem andren end, kumm und
ler tins den weg der wyszhait!”**

Die aunder antiffen:

O adonay, du hertzog und laiter des huses ysrahel, du da moysi in dem flammen des fuirinen
boschen bist erschinen und im uff dem berg synay die gebott hdst gegeben, kumm und erledg uns
mit dinem us gestreckten arm!”*

Die dritt antifon:
O du wiirtzel yesse, du da stdst zii ainem zaichen des volks uff dem die kuing enthaltent iren mund,
den die haiden an bettend, kum tins ze erlésen und sum dich yetz nit me!”*®

Die vierd antiffen:

O du schlussel davides und du zepter des hus von ysrahel, du da uff tiist, das nieman mag
beschliessen, und beschliissest, das nieman mag uff getiin, kumm und fiir us die gefangnen von dem
kérker, die da sitzent in der finsternus und in dem schatten des todes!”"’

Die funfft Antiffen:
O du uff gender schyn des ewigen liechtes und du sum der gerechtikait, kumm und erlicht die
sitzenden in der vinsternus und in dem schatten des todes!”*®

Die sechst antifon:
O du kung der haiden und ir begirlicher und du ortstain, der du ze samen fiigen bist die zwai volk,
ze komen in ains, kumm und behalt den menschen, den du uss laim hast geschaffen!”®

704 Vgl. O sapientia quae ex ore altissimi prodisti attingens a fine usque ad finem fortiter suaviter
disponensque omnia veni ad docendum nos viam prudentiae. Antiphonae Majores, First Vespers, Anti-
phon, Cantus ID 004081.

705 Vgl. O adonai et dux domus Israel qui Moysi in igne flammae rubi apparuisti et ei in Sina legem
dedisti veni ad redimendum nos in bracchio extento. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Can-
tus ID 003988.

706 Vgl. O radix Jesse qui stas in signum populorum super quem continebunt reges 0s suum quem
gentes deprecabuntur veni ad liberandum nos jam noli tardare. Antiphonae Majores, First Vespers, An-
tiphon, Cantus ID 004075.

707 Vgl. O clavis David et sceptrum domus Israel qui aperis et nemo claudit claudis et nemo aperit veni
et educ vinctum de domo carceris sedentem in tenebris et umbra mortis. Antiphonae Majores, First Ves-
pers, Antiphon, Cantus ID 004010.

708 Vgl. O oriens splendor lucis aeternae et sol justitiae veni et illumina sedentes in tenebris et umbra
mortis. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004050.

709 Vgl. O rex gentium et desideratus earum lapisque angularis qui facis utraque unum veni salva
hominem quem de limo formasti. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004078.



210 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Die sibent antiffen:
O Emanuel, du unser kung und gesetzt trager, ain baitung der haiden und iro behalter, kumm uns
ze behalten, gott, unnser herr!’*°

Die Achtent von Marien [S. 72: Miniatur Madonna mit Buch auf der Mondsichel]:

O ain iunckfrow ob allen iunckfrowen, wie geschicht das, won kaine ist geschehen worden dir
gelich, weder vor noch ndch? Ir tochtren von iherusalem nit verwundrent tich an mir oder wes
verwundrent ir iich? Es ist ain gotliche haimlichait, das ir an mir sehent.”"

Die viiij:

O gabriel, du bott der himmel, der du bist in gegangen mit verschlossnen tiren zii mir und hast
mir verkundet das wort: »Du wirst empfahen und geberen ainen sun, der wirt gehaissen Emanuel/«
Das sprichet als vil, als gott ist mitt unns.”**

Die zehent antiffen:

O du fridlicher kiing und geboren vor aller der welt, gang uf durch das guldin tor und stich haim,
die du erlést hast, und bring sy wider dahin, dannen sy verstdssen sint durch ir schuld!”*® (S. 70—
73)714

Alle zehn O-Antiphonen beginnen mit der namensgebenden O-Anrufung, verweisen
auf die Geburt des Herrn sowie die Erldsung der Menschheit und finden ihre biblische
Referenzquelle sowohl im Alten als auch im Neuen Testament. Die ersten sieben O-An-
tiphonen (S. 70-71) folgen dem géngigen Schema der mehrfach tiberlieferten Siebener-
folge und sollen — geméf Durandus — »nach ihrer Ordnung an ihrem festgelegten Tag
bis Weihnachten«”*® gesungen werden.”*® Sie richten sich an Christus und reflektieren
sowohl die sieben Gaben der Gnade seiner Menschwerdung als auch die sieben Gaben
des Heiligen Geistes, welche »Christus bei seinem Kommen der Welt geschenkt hat

710 Vgl. O Emmanuel rex et legifer noster exspectatio gentium et salvator earum veni ad salvandum
nos domine deus noster. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004025.

711 Vgl. O virgo virginum quomodo fiet istud quia nec primam similem visa est nec habere sequentem fi-
liae Jerusalem quid me admiramini divinum est mysterium hoc quod cernitis. Antiphonae Majores, First
Vespers, Antiphon, Cantus ID 004091.

712 Vgl. O Gabriel nuntius caelorum qui januis clausis ad me intrasti et verbum nuntiasti concipies et
paries Emmanuel vocabitur. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004028.

713 Vgl. O rex pacifice tu ante saecula nate per auream egredere portam redemptos tuos visita et eos
illuc revoca unde ruerunt per culpam. Antiphonae Majores, First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004080.

714 Eine tabellarische Ubersicht der deutschsprachigen Texte der Antiphonae Majores im Gebetbuch
der Margaretha, ihrer lateinischen Entsprechungen, der biblischen Referenztexte sowie der liturgi-
schen Anlésse, zu denen sie gesungen werden, findet sich im Anhang unter III, 2, Tabelle 2.

715 Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 11, 4, S. 819 (lat: Porro, ad ostendendum
desiderium antiquorum patrum, in fine Aduentus cantantur septem antiphone, unaqueque secundum
ordinem suum suo die usque ad Natale. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XI, 4,
S. 174-175).

716 HAUBLING/Z0TZ, O-Antiphonen (dt.) (2004).



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 211

und durch welche diejenigen, die in Erwartung waren, erleuchtet worden sind«.”"” In
ihnen finden die Vorfreude auf die Geburt des Herrn und die Sehnsucht nach Gottes
Gegenwart ihren Hohepunkt. Dementsprechend ist den ersten sieben O-Antiphonen
der jeweils intensive Ausdruck der Sehnsucht nach der Gegenwart Gottes gemein. Die-
se auflert sich inshesondere in der hdufigen Wiederholung des Imperativs kumm
(veni), welchen allein die reguldren sieben O-Antiphonen aufweisen. Die ersten beiden
Antiphonen O ewige wyszhait und O adonay adressieren die Gottlichkeit Jesu und bit-
ten um Weisheit, gemeint ist die Belehrung der Unwissenden, sowie um Erlésung.”*®
Die dritte (O du wiirtzel yesse) und vierte (O du schlussel davides) O-Antiphon adressie-
ren die menschliche Natur Jesu und bitten um die korperliche sowie geistige Befrei-
ung von Siinden.”*® Da jedoch Belehrung (Weisheit), Erlésung und korperliche sowie
geistige Befreiung alleine keinen Nutzen brachten, wenn man nicht auch sahe, wohin
man gehe, bittet die fiinfte O-Antiphon um Erleuchtung und die letzten beiden um die
endgiiltige Rettung.”*® Dabei wiirden die fiinfte, sechste und siebte O-Antiphon (O du
uff gender schyn des ewigen liechtes; O du kiing der haiden; O Emanuel, du unser kung
und gesetzt trager) sowohl der Gottheit als auch der Menschheit zustehen, da »der
Sohn Gottes [...] geméfs der Gottheit entsprechend dem Schriftwort Gott, gib dein
Richteramt dem Konig usw. (Ps 71, 2), aber auch gemaf} der Menschheit nach dem an-
deren Wort Herr, in deiner Kraft freut sich der Kénig usw. (Ps 20, 2) Kénig genannt«’*!
werde. Dieser Vorgang erinnert an die Wortwiederholung Consolamini, consolamini /
werdent getrost, werdent getrdst aus dem textuellen Kontext der Miniatur >BufSpredigt
des Taufers« (S. 66): Darumb sprichet er es zwiirent, das wir getrést sond werden von
siner gotthait und von siner menschait (S. 67).7%

Mit den volkssprachigen Texten der achten, neunten und zehnten O-Antiphonen
des Gebetbuches geht nun ein — im Vergleich mit den vorherigen O-Antiphonen — au-
genfélliger Wechsel sowohl der Adressatenstruktur als auch der grammatikalischen
Struktur der Texte einher. Sie adressieren nicht mehr allein Christus, sondern in der
Reihenfolge ihres Vorkommens zundchst Maria, dann Gabriel und schliefflich wiede-
rum Christus. Uberdies entfallen die Sehnsucht ausdriickenden kumm-Imperative in
den entsprechenden drei O-Antiphonen und weiterhin wird mit ihnen der feststehen-

717 Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 11, 4, S. 819. (lat.: Vel sunt septem propter
septem dona Spriritus sancti que Christus ueniens largitus est mundo, et per que expectantes illuminati
sunt. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XI, 4, S. 175). Nach Sicardus, Mitrale V, 4,
hg. MIGNE (1855), PL 213, 214D; 215B; 215D.

718 Vgl. Ebd,, 6, 11, 4, S. 820 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XI, 4, S. 175).

719 Vgl. Ebd,, 6, 11, 5, S. 821 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, X, 5, S. 176).

720 Vgl. Ebd,, 6, 11, 5, S. 821 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, XI, 5, S. 176).

721 Ebd, 6, 11, 4, S. 820 (lat. Duranti, Rationale divinorum 2, hg. DAVRIL (1998), VI, X1, 4, S. 175: nam Dei
Filius dicitur rex secundum diuinitatem, iuxta illud: Deus iudicium tuum regi da etc.; et etiam secundum
humanitatem, iuxta illud: Domine in uirtute tua letabitur rex etc.).

722 Siehe hierzu auch II, 6.1.3.



212 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

de Grundaufbau von formeller Anrufung und anschliefender imperativisch ge-
brauchter Bitte zugunsten einer Anrufung und anschlieSenden Lobpreisung der Ange-
rufenen aufgebrochen. Die zehnte O-Antiphon enthélt zwar nach wie vor imperativi-
sche Bitten, nicht aber den Imperativ kumm. Die achte und neunte O-Antiphon ver-
zichten génzlich auf Imperative und Bitten.

In Bezug auf die Frage danach, weshalb die >regulére« Siebenerfolge der grofien
O-Antiphonen in der Textkompilation des Gebetbuches der Margaretha zu einer Zehn-
erfolge erweitert wird, fallt auf, dass die Texte hier um genau jene drei O-Antiphonen
erganzt werden, die erneut den Inhalt respektive die Themen der ihnen vorausgehen-
den Bilder und Texte aufgreifen. Die achte Marienantiphon und das zugehérige Mari-
enbild vergegenwértigen und lobpreisen die Figur, welche innerhalb der gesamten
Adventszeit und insbesondere in den Texten und dem Bild zum dritten Adventssonn-
tag (S. 23-64) eine zentrale Rolle einnimmt: die Gottesmutter Maria. Ebenso rekurriert
die an den Verkiindigungsengel Gabriel adressierte neunte Antiphon auf die Texte so-
wie das Bild zur Verkiindigung im Kontext des dritten Adventssonntages und stellt
nun die Figur des Verkiindigungsengels ins Zentrum. Die zehnte O-Antiphon erdffnet
einen Bezug zur gesamten Adventszeit, indem sie erneut den Herrn Jesus Christus ad-
ressiert und das Wirken des >friedlichen Kénigs« (rex pacifice) auf Erden, die Erlosung
der Menschheit, preist. Diesmal wird die Sehnsucht nach der Gegenwart Gottes und
der Erlosung nicht durch den ausschliefSlich den ersten sieben O-Antiphonen eigenen
kumm-Imperativ (veni), sondern durch die Imperative gang uf, siich haim und bring
(Latein nur visita und revoca) ausgedriickt. Die fiir den bisherigen Verlauf des Gebet-
buches wesentlichen Text-Bild-Themen der vorweihnachtlichen Adventszeit (die
Sehnsucht nach der Gegenwart Jesu, die Lobpreisung der Gottesmutter Maria, die Ver-
kiindigung des Herrn durch den Engel Gabriel, die Erlosung der Menschheit durch Je-
sus Christus und schlieflich der Beistand Christi am Jiingsten Tag) werden in den Tex-
ten der zehn O-Antiphonen wiederholt und ein letztes Mal vor Weihnachten zusam-
mengefasst. Dabei symbolisieren die der traditionellen Siebenerfolge angehdngten
drei O-Antiphonen nicht nur aufgrund der Dreizahl, sondern auch der in ihnen darge-
stellten Motive schlieflich ebenso das Handeln der Trinitat. Dies gilt deshalb, weil mit
den entsprechenden Motiven (Erwdhlung Marias als Mutter Gottes durch Gott, Ver-
kiindigung/Menschwerdung durch den Engel und den Heiligen Geist sowie der Erlo-
sung durch Christus und dessen Wiederkunft) zugleich die Erinnerung an das Heils-
wirken Gottvaters, des Heiligen Geistes und des eingeborenen Sohnes, Jesus Christus,
mitschwingt. Die Wesenseinheit der drei gottlichen Personen in Gott wird auch im
Schlussgebet des Textabschnitts zum letzten Sonntag vor der Geburt des Herrn thema-
tisiert. Dabei verschwimmen Gegenwart und Zukunft, das heifist die Menschwerdung
und Parusie Christi, in der Epiklese des Gebets augenfallig:



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 213

O gott, du bist der, der uns idrlich bist erfrowen mit der baitung unser erlosung. Verlih uns
gnadenclich, das wir dinen ain gebornen sun, den wir frélichen empfahent ze ainem erloser, och
sicherlich mit froden werdint sehen zii ainem richter kunfftig an dem iungsten tag, der mit dir lept
und richsnet in ainikait des hailgen gaistes iemer ewenclichen. Amen! (S. 73 )

Indem die Heilsgeschichte zunéchst in der Gegenwartsform reflektiert wird (verlih
uns gnadenclich, das wir dinen ain gebornen sun, den wir frolichen empfahen ze ainem
erloser) und anschlieflend ihre Auswirkungen auf die Zukunft der Betenden dargelegt
werden (och sicherlich mit froden werdint sehen zii ainem richter kunfftig an dem
iungsten tag), spiegelt der Tempuswechsel hier augenscheinlich die unterschiedlichen
Zeitebenen der Heilsgeschichte wider und zugleich synchronisiert dabei die Zeitstruk-
tur des Textes die des Kirchenjahres.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion entspricht die Fe-
derzeichnung den in den Textfluss integrierten Miniaturen, die ihren textuellen Kon-
text unmittelbar aufgreifen und auf die Bildebene iibertragen, ohne dabei primér eine
Gliederung der Texte vornehmen zu wollen.

6.1.5 Geburt Christi

Die Federzeichnung zeigt das Christuskind in einer Strahlenglorie vor einem einfa-
chen Stall mit Maria, Josef, Ochs und Esel (siehe Abb. 10).

Format und Layout: Die Miniatur »Geburt Christi« (S. 78) misst 124 mm x 80 mm (H x B)
und nimmt bis auf zwei Textzeilen, die an ihrem oberen Bildrand ins Bildfeld einge-
tragen sind, den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein. Sie ist in den Textab-
schnitt zu Weihnachten (S. 74-94) integriert.

Bildbeschreibung: Im Fokus der Miniatur steht Maria mit dem neugeborenen Jesus-
kind. Die nimbierte Gottesmutter ist im Zentrum des Bildes dargestellt und trégt einen
grauen Mantel tiber einem hellbraunen Untergewand. Ihr langes, blondes Haar fallt
weit tiber ihre Schultern herab. Die Hinde Mariens sind andéachtig vor der Brust tiber-
kreuzt. Thr Korper ist leicht nach links und zum neugeborenen Christuskind herabge-
neigt. Der unbekleidete Gottessohn liegt in einer Strahlenglorie auf dem griinen Gras-
boden zwischen der Mutter und dem linken Bildrand. Er trégt allein den charakteristi-
schen Kreuznimbus. Am rechten Bildrand ist im Riicken der Gottesmutter ein einfach
gemauertes, an der Stirnseite offenes Gebdude mit einem geziegelten Satteldach dar-
gestellt. Darinnen steht Joseph in einem roten Gewand mit weifsem Giirtel und blauer
Kopfbhedeckung. Er hélt beide Hande zu einer Geste des Beifalls beziehungsweise der
Freude vor seiner Brust erhoben. Unmittelbar tiber dem Dachgiebel ist die strahlende
Weihnachtssonne zu erkennen. Links an das Gebaude schlief3t ein einfacher Tierstall
mit Flachdach an, der bis an den linken Bildrand reicht und erst aufserhalb des Bild-



214 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

feldes abschlieRt. Uber den Bretterverschlag der Stirnseite blicken unmittelbar iiber
dem Christuskind die Kopfe von Ochs und Esel heraus. Durch den halb gedffneten
Tierstall und eine Fenster6ffnung in der linken Auflenwand des weiteren Stallgebédu-
des ist das See- und Bergpanorama im Hintergrund der Darstellung zu sehen. Den Un-
tergrund der Szenerie bilden eine griine Graswiese und im Bildvordergrund, diagonal
zum unteren Bildrand, ein beackertes Feld mit schattierten, groben Erdbrocken. Die
Schattierungen stimmen nicht mit der Position der strahlenden Weihnachtssonne
iberein, sondern lassen eine weitere Lichtquelle aufSerhalb des linken Bildrahmens
vermuten.”*®

Malanweisung: Nicht lesbar.

Referenztexte: Im Vergleich zur Passion Christi, die in verschiedenen biblischen Bu-
chern eine zentrale Rolle einnimmt, erhalt die Geburt des Gottessohnes im biblischen
Text erstaunlich wenig Gewicht.”** Bildliche Darstellungen der Geburt Christi basieren
vor allem auf den Schilderungen des Lukasevangeliums, welches die Geburt Christi
zeitlich und raumlich situiert.””® Dariiber hinaus dienen apokryphe Kindheitsevange-

723 Dass Schattenwurf und Lichtquelle hier nicht iibereinstimmen, hat keine besondere Bedeutung.
Im zeitgendssischen Kunstverstandnis des ausgehenden 15. Jahrhunderts spielt eine realgetreue Aus-
fihrung der Schattenwiirfe nicht zwangslaufig eine bedeutungstragende Rolle. Folglich ist auch die
bildimmanente Beleuchtung eher selten konsequent durchdacht. In den Miniaturen des Gebetbuches
der Margaretha dienen Lichteinfall und Schattenwiirfe — mit Ausnahme der Miniatur >Vertreibung
aus dem Paradies« (S. 161) — primér als schmtickende Bildbeigabe. Zur Beleuchtung — hier im Zusam-
menhang mit den Rahmungen von Buchmalereien aus Konstanz — siehe KONRAD, Buchmalerei (1997),
S. 144 f.

724 Als Referenztexte flir die Geburt Christi gelten das Matthéus- (Mt 1, 1-25; Mt 2, 1-12) und Lukas-
evangelium (Lc 2, 1-21). Vgl. ANDERSEN, Das Kind sehen (2011), S. 290. Zu den biblischen sowie aufSer-
biblischen Quellen der Darstellung der Geburt Christi siehe WILHELM, Geburt Christi (1970), Sp. 86 f.
725 Vgl. Lc 2, 1-7: Factum est autem in diebus illis exiit edictum a Caesare Augusto ut describeretur
universus orbis haec descriptio prima facta est praeside Syriae Cyrino et ibant omnes ut profiterentur
singuli in suam civitatem ascendit autem et Ioseph a Galilaea de civitate Nazareth in Iudaeam civitatem
David quae vocatur Bethleem eo quod esset de domo et familia David ut profiteretur cum Maria
desponsata sibi uxore praegnate factum est autem cum essent ibi impleti sunt dies ut pareret et peperit
filium suum primogenitum et pannis eum involvit et reclinavit eum in praesepio quia non erat eis locus
in diversorio. (EU, Lc 2, 1-7: Es geschah aber in jenen Tagen, dass Kaiser Augustus den Befehl erlief3,
den ganzen Erdkreis in Steuerlisten einzutragen. Diese Aufzeichnung war die erste; damals war Quiri-
nius Statthalter von Syrien. Da ging jeder in seine Stadt, um sich eintragen zu lassen. So zog auch Josef
von der Stadt Nazaret in Galilda hinauf nach Judda in die Stadt Davids, die Betlehem heif3t; denn er
war aus dem Haus und Geschlecht Davids. Er wollte sich eintragen lassen mit Maria, seiner Verlobten,
die ein Kind erwartete. Es geschah, als sie dort waren, da erfillten sich die Tage, dass sie gebaren soll-
te, und sie gebar ihren Sohn, den Erstgeborenen. Sie wickelte ihn in Windeln und legte ihn in eine
Krippe, weil in der Herberge kein Platz fiir sie war). Zum Quelltext siehe ANDERSEN, Das Kind sehen
(2011), S. 290.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 215

lien sowie literarische Texte des Mittelalters und insbesondere die Vision der Heiligen
Brigitta von Schweden als Inspirationsquelle fiir Malereien.”*® Die Darstellung von
Ochs und Esel als Zeugen der Geburt Christi nimmt Bezug auf das Buch Jesaja des Al-
ten Testaments sowie das Buch des Propheten Habakuk der griechischen Septuagin-
ta.””” Die biblischen Referenztexte fiir die Darstellung der Sonne werden gemeinsam
mit der Verwendung und Bedeutung des Motivs im Abschnitt >Analyse und Interpreta-
tion« erlautert.

Ikonographische Tradition: In bildlichen Darstellungen der Geburt Christi gewinnt
die Marienfigur bereits seit dem Friihmittelalter an Gewicht und riickt immer haufi-
ger ins Zentrum der Szenerien.””® Seit dem 14. Jahrhundert erscheinen die Gottesmut-
ter und bisweilen auch Joseph dabei als Vorbild der christlichen Andacht.”®® Charakte-
ristisch fiir diesen im Spétmittelalter weit verbreiteten >Anbetungstyp¢, welchen die
vorliegende Miniatur des Gebetbuches reprasentiert, ist der Gestus der Anbetung. Die-
ser findet insbesondere durch die vor der Brust Giberkreuzten Arme und zum Gebet
gefalteten Héinde der Figuren Ausdruck.”*® Das Jesuskind erscheint fortan fast aus-
nahmslos nackt und in der Gestalt des neugeborenen, aufierhalb der Krippe liegenden
Kindes.”" Die fehlende Bekleidung des Kindes und die einfache Stallarchitektur gelten
als Zeichen der Armut der Heiligen Familie.”*

Bildvorlage: Der Miniatur hat ein Kupferstich des Meisters E.S. als Vorlage gedient,
an welchem sich der Miniator getreu orientiert (siehe Abb. 11).%

726 Vgl. WILHELM, Geburt Christi (1970), Sp. 86 f. sowie RuDOLF, Geburt Christi (2012), S. 10. Zum Ein-
fluss der Vision Brigittas auf bildliche Darstellungen der Geburt Christi siehe WoLF, Geburt Christi
(2012), mit Verweis auf den lateinischen Text der Vision Brigittas (siehe Birgitta von Schweden, Rev.
VII, 21).

727 Is 1, 3: Cognovit bos possessorem suum et asinus praesepe domini sui Israhel non cognovit populus
meus non intellexit. (EU, Is 1, 3: Der Ochse kennt seinen Besitzer und der Esel die Krippe seines Herrn;
Israel aber hat keine Erkenntnis, mein Volk hat keine Einsicht). LXX, Hab 3, 2: Herr, ich betrachtete
deine Werke und ich bin betroffen. Inmitten zweier Lebewesen wirst du erkannt, in dem Nahen der
Jahre wirst du wieder erkannt werden. Vgl. WILHELM, Geburt Christi (1970), Sp. 89.

728 Vgl. WILHELM, Geburt Christi (1970), Sp. 104; zur ikonographischen Tradition siehe auch
GOTTDANG, »auf Knien« (2005) (erneut erschienen unter demselben Titel in: SCHNEIDER/NEUMANN (Hg.):
Menschen, die Geschichte schrieben [2014]); KLoTz, Geburt Christi (2019), bes. S. 126; DRUMMOND, Divi-
ne love (2021).

729 Zum neuen Bildtypus der Anbetung siehe GOTTDANG, »auf Knien« (2005); WoLF, Von der Geburt
Christi (2016); KLoTz, Geburt Christi (2019), S. 125.

730 Vgl. RuboLF, Geburt Christi (2012), S. 15.

731 Vgl. ebd,, S. 15.

732 Vgl. ebd.

733 Vgl. GEISBERG, Kupferstiche des Meister E.S. (1923/1924), Nr. 315; HOFLER, Meister E.S. (2007), S. 57;
sowie CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253.



216 =—— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Obgleich die Federzeichnung des Gebetbuches den besagten Kupferstich seiten-
verkehrt wiedergibt, bleiben die augenfilligen Ahnlichkeiten zwischen den Bildern
eindeutig. Die Architektur der beiden Stélle und die Darstellung des Personals weisen
tiberzeugende Ubereinstimmungen auf. Die einzigen Abweichungen finden sich im
Zusammenhang mit der Gestaltung des Vorder- und Hintergrundes sowie der Darstel-
lung des charakteristischen Sterns von Bethlehem. Im Kupferstich des Meisters ist im
Stallfenster hinter Joseph ein architektonisches Gebilde zu erkennen. In der Feder-
zeichnung des Gebetbuches ist an derselben Stelle allein ein See- und Bergpanorama
zu sehen. Dartiiber hinaus gestaltet der Miniator den Bildvordergrund um, indem er
die Graswiese am unteren Bildrand - im Unterschied zur Vorlage — um ein beackertes
Feld mit groben Erdbrocken erweitert. Weiterhin ergdanzt der Maler des Gebetbuches
den charakteristischen Kreuznimbus des Christuskindes, welcher in der Vorlage fehlt.
Die wohl augenfalligste Veranderung gegeniiber der Vorlage besteht in der Ersetzung
des sechszackigen, von einem Engel getragenen Weihnachtssterns durch eine kreis-
runde Weihnachtssonne, die elf Strahlenlinien wirft.

Analyse und Interpretation: Durch den Austausch des Sterns von Bethlehem mit ei-
ner Weihnachtssonne wird ein Bezug zu der theologischen Deutung Christi als son-
nenstrahlender Heilbringer und wahrer sol invictus eroffnet.”** Ausschlaggebend fiir
diese Deutung sind sowohl Textstellen des Neuen als auch des Alten Testamentes, die
auf einen metaphorischen Sonnenaufgang einer sol iustitiae sowie einen Heilshringer
verweisen, dessen Antlitz strahlt wie die Sonne und der als ewige Sonne auf- und
nicht mehr untergehen wird.”*®

Der heidnische Kult des sol invictus, des unbesiegbaren romischen Sonnengottes,
reicht bis in die frithe Menschheitsgeschichte zuriick.”*® Als »wahre Sonne< und >wah-
rer sol invictus« tritt Christus im christlichen Glauben im Laufe des 4. Jahrhunderts an
die Stelle des romischen Sonnengottes.”®” Fortan wird das Sonnensymbol in der bil-
denden Kunst auf Christushilder tibertragen und schliefilich zum festen Bestandteil

734 Zur Sonnensymbolik siehe u.a. KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 393 sowie LAAG, Son-
ne (1972).

735 Mal 4, 2: Et orietur vobis timentibus nomen meum sol iustitiae et sanitas in pinnis eius et egrediemini
et salietis sicut vituli de armento. (EU, Ma 3, 20: Fiir euch aber, die ihr meinen Namen fiirchtet, wird die
Sonne der Gerechtigkeit aufgehen und ihre Fliigel bringen Heilung. Ihr werdet hinausgehen und Freu-
denspriinge machen wie Kélber, die aus dem Stall kommen.). Zu den weiteren biblischen Referenz-
quellen siehe LAAG, Sonne (1972), Sp. 175.

736 Vgl. LAAG, Sonne (1972), Sp. 175 1.

737 Der Ursprung des Geburtsfestes Christi am 25. Dezember, dessen Datum mit dem heidnischen
Festtag des romischen Sonnengottes bzw. dem urspriinglichen heidnischen Festtag der Wintersonnen-
wende zusammenfllt, wurde in der Forschung bereits ausgiebig diskutiert. Dartiber, dass das christli-
che Geburtsfest des Erlosers im 4. Jahrhundert durch Kaiser Konstantin I. absichtlich auf den heidni-
schen Festtag des Sonnengottes verlegt worden sei, um den heidnischen Kult zu verdrangen und zu



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 217

der Christussymbolik. Bis heute wird das Christusmonogramm auch auf liturgischen
Textilien oder Gerédten wie beispielsweise Monstranzen, Paramenten oder Taberna-
keln hiufig zusammen mit dem Sonnenmotiv dargestellt.”*®

Wahrend das charakteristische Sternenmotiv in Darstellungen der Geburt als Hin-
weis auf den Ort der Geburtsstétte, welchen er aufzeigt, gilt, besteht die symbolische
Funktion des Sonnenmotivs in der Kennzeichnung und Hervorhebung Christi als der
wahrer sol invictus, sonnenstrahlender Heilbringer und Erldser. Die Absicht, diese
Deutungsweise durch den Austausch des Motivs bewusst in die Darstellung zu trans-
portieren, wird vor allem mit der Wiederholung des Vorgangs in der Miniatur >Anbe-
tung der Heiligen Drei Konige« (S. 101) deutlich.”

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
»Geburt Christic (S. 78) ist gemeinsam mit den zwei weiteren Miniaturen >Maria im
Wochenbett« (S. 87) und >Fiinf Wunden, mit Kreuz und Christuskind« (S. 89) in die
Textkompilation zu Weihnachten (S. 74-94) integriert. Diese setzt sich aus Ubersetzun-
gen von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, einer auf die Worte des Apostels
Paulus verweisenden volkssprachigen Kapitel-Lesung zu Heiligabend (S. 74-78) sowie
weiteren Ubersetzungen von liturgischen Gesingen ins Deutsche,”* einer als prophe-
cya bezeichneten volkssprachigen Kurzlesung aus dem Buch des Propheten Jesaja (Is 9,
5-6),”*" einer Betrachtung der Geburt des Kindleins Jesu, einer Mahnung iiber die
Freude Marias beim Anblick des neugeborenen Kindes und >Christusgriifen<** zum
ersten Weihnachtstag zusammen. Die Miniatur befindet sich dort ferner zwischen

einem christlichen umzufunktionieren, herrscht gemeinhin Konsens. Zum sol invictus, der Winterson-
nenwende und dem Ursprung von Weihnachten siehe HijMANS, Sol Invictus (2003); ENGEMANN, Sonne,
Sonne und Mond (1995), Sp. 2049; LAAG, Sonne (1972), Sp. 175 f.

738 Vgl. LAAG, Sonne (1972), Sp. 177.

739 SieheII, 6.1.9.

740 Dazu zéhlen Ubersetzungen von Antiphonen, Responsorien und dem Introitus zur loblichen fron
mess ins Deutsche. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 83: Ain kind ist uns geborn und ain sun ist
lins gegeben. Des fursten tiim ist im geleit uf sin achsel und er wirt gehaissen oder genempt der engel
von grossen rdt (vgl. Puer natus est nobis et filius datus est nobis cujus imperium super humerum ejus
et vocabitur nomen ejus magni consilii angelus. Nativitas Domini, Mass, Introit, Cantus ID g00553).
Darumb singent dem herren ain niwes gesang, won er hdt getdn grofsi wunder (vgl. Cantate domino
canticum novum quoniam mirabilia fecit. Nativitas Domini, Mass, Introit verse, Cantus ID g00553a.1).
Vgl. hierzu auch http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de (13.08.2018).

741 Vgl. Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 13, 6 (S. 828). Vgl. Einsiedeln, StiB,
Cod. 283 (1105), S. 82 f.: Incipit: Och der wirdig prophet ysayas hdt in siner prophecy; Explicit: Ain clarer
sun ist uns hutt geborn und er wirt gehaissen der starck gott, alleluia des lobent alle gott.

742 Da die im Gebetbuch der Margaretha enthaltenen, an das Christuskind gerichteten Griifte, fiir
welche die Forschung bislang keinen eigenen Fachterminus kennt, formal den Mariengriiffen angegli-
chen sind, seien sie hier und im Folgenden als >Christusgriifie« bezeichnet. Eine Textanalyse dieser
»Christusgriifie« findet sich im Abschnitt >Inhaltlich-thematisches Verhaltnis zum umliegenden Text«
unter I, 6.1.7.


http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de

218 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

den Abschnitten zu Heiligabend (S. 74-78) und denen zum textuell umfangreicheren
und mit zwei weiteren Miniaturen ausgestatteten ersten Weihnachtstag (S. 79-94).

Das Bild schliefit auf derselben Versoseite an die letzten zwei Zeilen des ihm vo-
rausgehenden Textabschnitts zu Heiligabend an. Die auf die Miniatur folgenden Uber-
setzungen liturgischer Gesdnge zum ersten Weihnachtstag setzen auf der ihr gegen-
uberliegenden Rectoseite ein, sodass sich das Bild der Geburt Christi und die volks-
sprachigen Texte der liturgischen Gesange zur Geburt Christi auf einer Doppelseite ge-
gentiberstehen. Der liturgische Tag des Hochfestes der Geburt des Erlésers beginnt
hier bereits mit dem Heiligabend, denn die Texte zum ersten Weihnachtstag fithren
zundchst eine Vorbemerkung zu dem am Vorabend zu sprechenden Gebet an. Durch
diesen Rekurs werden die Festtage tUber die Textgrenze hinweg miteinander ver-
knupft. Zusatzlich werden die Textabschnitte zu Heiligabend und dem ersten Weih-
nachtstag iiber das Bild miteinander verbunden. Indem die letzten zwei Zeilen des
Textabschnittes zu Heiligabend ins Bildfeld eingetragen sind, werden sie als Teil des
Bildes wahrgenommen. Sie begrenzen die dargestellte Szenerie nach oben und erfil-
len so die Funktion der Rahmenlinie, die sie ersetzen. In der Art eines Scharniers tragt
die Miniatur dazu bei, dass die Texte zu Heiligabend und zum ersten Weihnachtstag
mit dem dazwischengeschalteten Bild eine eng zusammengehorende Einheit bilden.
Inhaltlich-thematisch nimmt die Darstellung inshesondere auf die auf sie folgenden
Texte zum Geburtsfest Christi Bezug. Zugleich gipfelt in ihr die zuvor zum Ausdruck
gebrachte sehnstichtige Erwartung des Erlosers, dessen neugeborene, menschliche Ge-
stalt in der Miniatur visuell vergegenwartigt wird und dessen Ankunft sich nach der
synchronisierenden Wirkung des Kirchenjahres mit dem Bild und den Texten zum Ge-
burtsfest Christi endlich ereignet. Uberdies rekurriert das Sonnenmotiv im Bild und
die theologische Deutung des Motivs als Symbol des wahren sol invictus, Jesus Chris-
tus, auf zwei der Miniatur vorausgehende Antiphonen zu Heiligabend. Im deutsch-
sprachigen Text der ersten die Sonnenmetaphorik aufgreifenden Antiphon wird der
nahende Erloser als Sonne und im original lateinischen Text als sol salvator bezeich-
net:

Antifon: Orietur [sicut sol salvator mundi et descendet in uterum virginis sicut imber super
gramen] Antifon: Der behalter der welt wirt erschynen und er gat ab in den lib der iunckfrowen.
Da erschynt er als die sunn und als der regen tiber dag gras und tiber den bliimen. (S. 76)"*

In der zweiten Antiphon wird die Gegenwart des Erlosers unmittelbar mit dem Son-
nenaufgang verbunden:

743 Vgl. Vigilia Nat. Domini, Lauds/First Vespers, Antiphon, Cantus ID 004195. Als biblische Referenz
der Antiphon gelten Jes 60, 2; Dt 32, 2 und Ps 71, 7-6 (vgl. https://gregorien.info/chant/id/6053/0/de
[29.01.2021]).


https://gregorien.info/chant/id/6053/0/de

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 219

Antifon zu magnificat: Dum ortus fuerit [sol de caelo videbitis regem regum procedentem a patre
tamquam sponsus de thalamo suo/ So die sunn uff gdt, so werdent ir sehen den kung der kungen,
us gon von dem vatter als der briitgom von siner schldfkamer- (S. 77)7**

Die Kopplung der Gegenwart des Erlosers an die aufgehende beziehungsweise aufge-
gangene Sonne zeigt sich anschliefSend auch in der auf den Text folgenden Miniatur.
Indem iiberdies die Darstellung der Strahlenglorie, die das neugeborene Kind im Bild
umgibt, der Darstellung der Sonnenstrahlen entspricht, wird die Christus-Sonne-Ana-
logie zusatzlich bekraftigt, denn gleich der Sonne strahlt auch das neugeborene Kind.
Dass die Ersetzung des Sternmotivs aus dem origindren Stich durch eine Weihnachts-
sonne in der Miniatur des Gebetbuches einer absichtsvollen Bildstrategie folgt, darf
im Zusammenhang mit dem textuellen Kontext der Federzeichnung als sehr wahr-
scheinlich gelten.

Auf der dem Bild gegeniiberliegenden Textseite sticht augenscheinlich das rubri-
zierte und rot unterstrichene lateinische Incipit zum Invitatorium Cristus natus est
hervor, dessen Inhalt in der vorausgehenden Miniatur visuell vergegenwartigt wird:
Cristus natus est. Cristus ist tins geborn, koment her, wir sond in anbetten! (S. 79)"** Da-
bei stellt die Miniatur nicht nur das Objekt der Anbetung, das neugeborene Christkind
dar, sondern demonstriert durch die Gestik der Figuren Mariens und Josephs zugleich
dessen Anbetung und Lobpreisung. Die Gottesmutter und der Ziehvater Jesu treten
umso deutlicher als Vorbilder der christlichen Andacht und Anbetung des Herrn her-
vor, zu welcher der Text hier unmittelbar auffordert. Durch das im Bild visuell verge-
genwdrtigte Moment der Anbetung werden die betenden Betrachterinnen und Be-
trachter dazu angeleitet, beim Betrachten des Bildes selbst die Haltung der Figuren
einzunehmen und es ihnen vor dem Bild gleichzutun. Der Text erscheint hier als Auf-
forderung und das Bild als Anleitung zur Andacht. Gemeinsam laden Text und Bild
die Betrachtenden dabei zur individuellen Frommigkeitsiibung und zur emotionalen
Anteilnahme am Ereignis der Geburt Christi ein.”*

Durch den die Stadt Konstanz reminiszierenden Hintergrund wird die Szenerie
nicht nur zeitlich aktualisiert, sondern auch rdumlich neu verortet. Im Bild ereignet
sich die Anbetung des neugeborenen Kindes in der Gegenwart der Betrachtenden, das
heifdt im Beisein der urspringlichen Betrachterin Margaretha sowie in der ihr ver-
trauten heimischen Umgebung, erneut, sodass die zeitliche und rdumliche Entfernung
zwischen dem in der Heilszeit ldngst vergangenen Ereignis und der Gegenwart aufge-
l6st werden. In Anbetracht der synchronisierenden Wirkung des Kirchenjahres darf
sich der Rezipierende — gemeinsam mit Maria und Joseph — zum Zeitpunkt der Bildbe-

744 Vgl. Vigilia Nat. Domini, Second Vespers, Antiphon, Cantus ID 002462.

745 Vgl. Christus natus est nobis venite adoremus, Nativitas Domini, Matins, Invitatory antiphon, Can-
tus ID 001055.

746 Vgl. GOTTDANG, »auf Knien« (2005), S. 119 (hier am Beispiel des Bildtypus der knienden Maria).



220 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

trachtung zu den ersten zdhlen, die den sonnenstrahlenden Heilbringer nach seiner
Geburt anbeten.”’

In den anschlieRenden Ubersetzungen der liturgischen Gesédnge zum ersten Weih-
nachtstag, der Mahnung, den Gebeten und den folgenden Miniaturen >Maria im Wo-
chenbett« (S. 87) und >Finf Wunden, mit Kreuz und Christuskind« (S. 89) werden die
Gegenwart Christi, die Rolle der Gottesgebérerin und die Umstdnde der Jungfrauenge-
burt unter den Augen der im Bild dargestellten tierli (S. 80) weiterhin thematisiert.”*®

Strukturelle Funktion: Dass die Miniatur eine Scharnierfunktion aufweist, welche
dazu beitragt, die Texte zu Heiligabend (S. 74-78) und dem ersten Weihnachtstag
(S. 79-94) innerhalb der Textkompilation zu Weihnachten (S. 74-94) als eine eng zu-
sammengehorende Einheit erscheinen zu lassen, hat bereits die Untersuchung des in-
haltlich-thematischen Verhéltnisses zwischen der Miniatur und dem umliegenden
Text aufgezeigt. Mithilfe des Scharnierbildes wird sowohl die Textgrenze zwischen
den Abschnitten »Heiligabend« und dem >ersten Weihnachtstag« als auch der Wechsel
im liturgischen Charakter der Festzeiten Uberspielt, also von der vorweihnachtlichen
Bufszeit des Adventes zum freudigen Hochfest Weihnachten iibergeleitet.

6.1.6 Maria im Wochenbett

Die Miniatur (S. 87, siehe Abb. 12) zeigt Maria mit dem Christuskind im Wochenbett
und eine Frau, die Nahrung herbeitragt.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 86 mm x 82 mm (H x B) und nimmt
knapp tber die Halfte des Schriftspiegels der Rectoseite ein. Sie ist gemeinsam mit
den Miniaturen >Geburt Christi< (S. 78) und >Fiinf Wunden, mit Kreuz und Christus-
kind« (S. 89) in die Textkompilation zu Weihnachten (S. 74-94) integriert.

Bildbeschreibung: Im Fokus des Bildes befindet sich ein diagonal von der linken obe-
ren Bildecke ausgehendes und bis knapp vor die rechte untere Bildecke reichendes,
perspektivisch gezeichnetes Bett mit holzernem Rahmen und erhéhter abgerundeter
Kopfseite. Mit den Beinen unter einer bunt gemusterten und aufwendig verzierten
Bettdecke ist aufrecht im Bett sitzend die Gottesmutter Maria dargestellt. In ihren
Hénden halt sie das aufrecht auf der Bettdecke stehende nackte Christuskind. Die Got-
tesmutter ist nimbiert und durch das weinrote Untergewand und die blauen Armel
erstmals im Verlauf der bisherigen Bildfolge ansatzweise in den traditionell mariani-

747 Zu diesem »mystischen Erleben (der Geburt Christi) vor und mithilfe von Kunstwerken« vgl.
WoLF, Geburt Christi (2012), bes. S. 214.
748 Siehe hierzu die folgenden beiden Einzelanalysen II, 6.1.6 und II, 6.1.7.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 221

schen Farben Blau und Rot gekleidet. Um das Haupt tragt sie neben dem Nimbus ei-
nen weiflen Schleier. Das unbekleidete Christuskind kann durch den Kreuznimbus
zweifelsfrei identifiziert werden. Es greift mit dem linken Arm nach hinten zur Mutter
und streckt den rechten einer Frau am rechten Bildrand entgegen. Diese ist in ein gri-
nes Gewand mit einem beigen Schleier gekleidet und bringt ein rundbauchiges Gefafd
auf einem Unterteller herbei, aus dem der Stil eines Loffels herausragt. Ihr unter dem
Gewand angewinkeltes linkes Bein suggeriert Bewegung und das Herantreten ans
Bett. Uber den Bildhintergrund erstreckt sich vom rechten Bildrand bis zur Bettkante
erneut ein roter Wandbehang, an dessen augenfélliger Musterung ebenso wie an der
Bettwdsche die Kostbarkeit der Stoffe ersichtlich wird. Der Wandbehang ist mit
schwarzen Kreuzen sowie gelben, stilisierten heraldischen Lilien kostbar bestickt und
an einer Art Gardinenstange befestigt, die einen schmalen Balken des blauen Firma-
ments zwischen sich und dem oberen Bildrand zu erkennen gibt. Die blaue Farbe ist
stark abgerieben. Unterhalb des Holzbettes sind die Vorderseite und weiteren Umrisse
eines Bettkastens zu erkennen. Den Bilduntergrund bildet ein gequaderter Plattenbo-
den.

Malanweisung: Die mit einer Feder ins Bildfeld eingetragene, iibermalte Malanwei-
sung ist links neben dem Bettkasten zu erkennen. Von ihr sind allein Reste lesbar:
<..puerplerla>.”*

Referenztexte: Als Textgrundlage fiir bildliche Darstellungen der Maria im Wochen-
bett diirfen zunéchst allgemein diejenigen biblischen Grundtexte gelten, welche die
menschliche Gottesgeburt aus dem Schof$ der Jungfrau bekunden und »eine spirituel-
le Auslegung der Geburt Christi«’*® verhindern. Weiterhin bildet die seit dem 2. Jahr-
hundert berichtete apokryphe Hebammenlegende eine wesentliche Inspirationsquelle
fiir marianische Wochenbettmalereien.”*

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Maria im Wochenbett ent-
standen als Erweiterung der Geburtsszene oder wurden aus dieser extrahiert.”** Seit

749 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

750 ScHEWE, Wochenbett Mariens (1972), Sp. 536. Vgl. bspw. Gal 4, 4: At ubi venit plenditudo temporis
misit Deus Filium suum factum ex muliere factum sub lege. (EU, Gal 4, 4: Als aber die Zeit erfiillt war,
sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau und dem Gesetz unterstellt).

751 Vgl. GOTTDANG, »auf Knien« (2005), bes. S. 104. Die sog. Hebammenlegende ist sowohl im grie-
chischen Protevangelium des Pseudo-Jakobus aus dem 2. Jahrhundert als auch im lateinischen Evan-
gelium des Pseudo-Matthdus aus der 2. Halfte des 5. Jahrhunderts tiberliefert. Zur Aufnahme der
apokryphen Hebammenlegende in zahlreiche mhd. Bearbeitungen der Kindheit Jesu und fiir eine Zu-
sammenfassung der Legende siehe u.a. PEPERKORN, Meistergesang (1982), S. 60-79.

752 Vgl. SCHWINN-SCHURMANN, Maria im Wochenbett (2016), S. 147. Zum Bildtypus und seiner iko-
nographischen Tradition siehe auch ZIERHUT-BOScH, Mutterschaftsmystik (2008), bes. S. 61-82 sowie



222 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

dem 14. Jahrhundert fanden sie in ganz Deutschland Verbreitung, waren jedoch am
héufigsten im alemannischen Stidwesten und dort tiberwiegend in Dominikanerinn-
enklostern vertreten.”*® Wihrend in spatmittelalterlichen Darstellungen der Geburt
Christi, welche die im Gebetbuch vorliegende Geburtsminiatur (S. 78) représentiert,
zumeist die gesamte Heilige Familie (Maria und Joseph) sowie Ochs und Esel enthalten
sind, ruickt in Darstellungen des Wochenbetts Mariens nun allein die Gottesgebarerin
mit dem Kind ins Zentrum.”** Das Bildmotiv aus dem Marienleben ist der Verehrung
der Gottesmutter gewidmet und soll die enge Beziehung zwischen Mutter und Kind
betonen.”®®

Nach der Art heidnischer Geburtsbhilder wird die Gottesmutter im Wochenbett
héaufig liegend oder halb aufgerichtet im Bett sitzend dargestellt. Das Christuskind be-
findet sich entweder auf ihrem Schof, in ihren Armen oder liegt neben ihr. Selten
zeigt sich allein die Wochnerin im Bild.”*® Weiteres Personal oder eine Assistenzfigur,
wie sie die Miniatur des Gebetbuches aufweist, wohnen der Szenerie in der Regel
nicht bei.

Durch die Darstellung der Assistenzfigur hebt sich die Miniatur des Gebetbuches
augenscheinlich von anderen Bildern des Wochenbett Mariens ab.”’ Sie erinnert an

Schultes, Madonna im Wochenbett (2011), S. 52 f. Zu religiésen Geburtsszenen allgemein siehe
L’ESTRANGE, Holy motherhood (2008), bes. S. 1-21.

753 Vgl. SCHEWE, Wochenbett Mariens (1972), Sp. 536; siehe auch SCHWINN-SCHURMANN, Maria im Wo-
chenbett (2016), S. 150. Die zahlreiche Vertretung der Bilder inshesondere in Dominikanerinnenklds-
tern steht in einem Zusammenhang mit der >Mutterschaftsmystik, die auch in verschiedenen Visions-
berichten wiederholt eine zentrale Rolle einnimmt. Vgl. hierzu ZIERHUT-BOScH, Mutterschaftsmystik
(2008). Zu Visionsberichten des Wochenbetts Mariens aus ausgewéhlten Frauenklostern des alemanni-
schen Siidwestens siehe SCHWINN-SCHURMANN, Maria im Wochenbett (2016). Die Stadt Konstanz beher-
bergte im Spatmittelalter allein drei dominikanische Gemeinschaften: die Dominikaner von St. Niko-
laus, die Dominikanerinnen von St. Peter an der Fahr und die Dominikanerinnen von Zoffingen. Vgl.
BRUCKNER, Dorothea von Hof (2015), S. 16. In eines davon, das Konstanzer Peterskloster, trat im Jahre
1503 die Enkelin Margarethas, Dorothea Ehinger (IL), ein und nahm zwei der familieneigenen Hand-
schriften mit, den Einsiedler Codex 283 sowie den Einsiedler Codex 710. Welche Verbindung zwischen
Margaretha von Kappel, ihrem Gebetbuch und dem Dominikanerorden bestand, lasst sich nicht mehr
nachweisen. In seinem Artikel zum Gebetbuch der Margaretha von Kappel nimmt OCHSENBEIN an,
dass die Textkompilation des Gebetbuches dominikanischen Ursprungs sei. Was ihn genau zu dieser
Annahme veranlasst, bleibt unklar. Vgl. OCHSENBEIN, Gebetbuch fiir Margaretha von Kappel (1980),
Sp. 1117.

754 Vgl. SCHWINN-SCHURMANN, Maria im Wochenbett (2016), S. 147.

755 Vgl. ebd.

756 Zum Bildtypus des Wochenbetts Mariens siehe SCHEWE, Wochenbett Mariens (1972), Sp. 536;
ZIERHUT-BOscH, Mutterschaftsmystik (2008), bes. S. 58-82 sowie SCHWINN-SCHURMANN, Maria im Wo-
chenbett (2016), S. 147.

757 Als Vorlage fiir die Assistenzfigur in der Miniatur des Gebetbuches mag moglicherweise eine der
Frauenfiguren aus dem (Euvre des Meisters E.S. gedient haben. Zumindest dhnelt die Darstellung der
Assistenzfigur in der Miniatur des Gebetbuches augenfallig einigen weiblichen Assistenzfiguren, wie



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 223

Bilder der Johannesgeburt oder auch der Mariengeburt, welcher fast ausnahmslos
weitere Figuren oder Personal beiwohnen.”*® In Bildern der Geburt des Tdufers steht
héufig Maria selbst der gebdrenden Elisabeth bei. Bilder der Geburt Mariens enthalten
oft zahlreiches Personal.”®® Obgleich die Anwesenheit einer Assistenzfigur in mariani-
schen Wochenbettbildern uniiblich ist, kann aufgrund der Nimbierungen und insbhe-
sondere des charakteristischen Kreuznimbus um das Haupt des Kindes kein Zweifel
daran bestehen, dass die Miniatur das Wochenbett Mariens darstellt. Dass die Gottes-
mutter erstmals im Verlauf der bisherigen Bildfolge zumindest ansatzweise in der ma-
rianischen Farbkombination blau-rot gekleidet ist, mag ebenso als Hinweis auf ihre
Identitat gelten.

Bildvorlage: Die Darstellung konnte bislang auf keine Vorlage zurickgefithrt werden.

Analyse und Interpretation: Die Darstellung der Wochnerin, die sich in einem héus-
lichen Innenraum von der Geburt erholt, wahrend sie von einer weiblichen Assistenz-
figur mit Nahrung versorgt wird, generiert im Kontext des Gebetbuches der Margare-
tha zwei Bedeutungen. Zum einen mdgen die Assistenzfigur und der hausliche Innen-
raum in Anlehnung an einen spétmittelalterlichen >Realismus« darauf abzielen, eine
gewisse Wirklichkeitstreue in die Szenerie zu transportieren und so die Heilsgeschich-
te in eine dem zeitgendssischen Publikum vertraute Gegenwart zu transponieren.”®
Wie SVEN LUKEN am Beispiel verschiedener spatmittelalterlicher Darstellungen der
Verkiindigung an Maria aufgezeigt hat, lasst sich in der deutschen Kunst ab dem zwei-
ten Viertel des 15. Jahrhunderts vermehrt eine gesteigerte Wirklichkeitstreue in der
bildlichen Wiedergabe verschiedener, auch religioser Szenerien nachweisen. Dieser
spatmittelalterliche >Realismus¢, der keineswegs dem modernen Realismus gleichzu-
setzen ist, stehe in einem Zusammenhang mit dem »Versuch, religiose Aussagen durch
alltagliche Erscheinungen und Vorgénge begreifbar zu machen und damit in mensch-
liche Dimensionen zu kleiden«.”®* Das hélzerne Bett mit dem abgerundeten Kopfteil
und dem Bettkasten, die jeweils kosthar bestickten Stoffe der Bettdecke sowie des
Wandbehangs im Bildhintergrund und schliefilich der gequaderte Plattenboden ent-
sprechen charakteristischen Bildelementen spatmittelalterlicher Innenraumbilder

sie der Meister E.S. darstellt. Als Beispiel sei hier auf die Stiche Heimsuchung (vgl. L. 14, L. 15 und L. 16)
und zwei weitere Madonnenstiche (vgl. L. 77 sowie L. 75) verwiesen. Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich,
Text- und Tafelbd. 2 (1910).

758 Zu religiosen Geburtsszenen siehe u.a. L’'ESTRANGE, Holy motherhood (2008), bes. S. 1-21.

759 Zu ausgewdhlten Darstellungen der Geburt Mariens siehe u.a. LUDKE/LORENZ, Spatmittelalter
(2001), S. 249, dort Abb. 140c, S. 253, Abb. 141, S. 257, Abb. 143a.

760 Zur »Transponierung des zeitlich und értlich Fernen in das eigene Leben« durch die Gestaltung
der (Wohn-)Rédume im Bild siehe PAcHT, Van Eyck (1989), S. 66.

761 LUKEN, Verkindigung (2000), S. 17. Zur wirklichkeitsgetreuen Darstellung von Realien und Alltags-
gegenstanden in den Miniaturen des Gebetbuches siehe II, 7.1.



224 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

biirgerlicher Wohnréume.”®* Wie KAMMEL in seiner Untersuchung privater religiéser

Bilder des Spatmittelalters aufgezeigt hat, haben sich »oftmals vergleichbare Einrich-
tungsstiicke und Bildmobiliar erhalten [...], die denen der bildlichen Darstellungen
entsprechen«.”®® Auch wenn Bilder an sich nicht als authentische Quelle fiir reale mit-
telalterliche Rdume gelten diirfen, geben sie doch zumindest einen Eindruck der zeit-
genossischen Raumausstattung wieder.”®* Darauf, dass es sich bei dem dargestellten
Wohnraum in der Miniatur des Gebetbuches um den Wohnraum einer wohlhabenden
Person, moglicherweise den Margarethas selbst, handelt, weisen die kostbar bestick-
ten Stoffe der Bettdecke und des Wandbehangs hin. Durch die zeitliche und rdumliche
Aktualisierung der Szenerie wird — wie bereits zuvor in der Darstellung der Geburt
Christi — die zeitliche Entfernung zwischen dem in der heilsgeschichtlichen Zeit langst
vergangenen Ereignis und der Gegenwart aufgelost. Wiederum ereignet sich das Ver-
gangene in der Gegenwart der Betrachtenden erneut. Was HEIKE SCHLIE zur Bedeu-
tung des zeitgendssischen Interieurs im Bild der Verkiindigung auf der Mitteltafel des
Merode-Tryptichons (1425-1435) aus der Werkstatt Robert Campins festhalt, darf auch
fur die Bedeutung des Innenraums in der Miniatur »Maria im Wochenbett« gelten:

Statt die Interieurs auf ihre Bedeutung als marianisches Attribut zu beschrénken, soll hier ge-
zeigt werden, daf$ der Raum vielmehr auf die Situation des Betrachters und die Rezeptions-
zusammenhéange ausgerichtet ist, die ihrerseits durch deutlich formulierte und semantisch einge-
setzte Konnotationen von Privatheit gekennzeichnet sind.”®®

Zum anderen stellt das Bild im Kontext des Gebetbuches und dessen weiblicher Besit-
zerin ebenso eine Hommage auf die Rolle der Frau als Mutter, Gebérerin und Geburts-
helferin im Spétmittelalter dar. Wie dies ELIZABETH L’ESTRANGE in ihrer Untersuchung
religioser Geburtsszenen u.a. der Marien- und Johannesgeburt festgestellt hat, sind
derartige weiblich dominierte, narrative Darstellung des Gebdrens, die einen Raum
der weiblichen Solidaritit zeigen, in dem Frauen einander beistehen und sich umei-
nander kiimmern, typisch fiir die westeuropdische Kunst des Spatmittelalters und von
der Handschriftenmalerei bis zur skulpturalen Kunst weit verbreitet.”%® Der Reiz sol-
cher Bilder — so L’ESTRANGE - liege darin, etwas zu zeigen, wortiber schriftliche Quel-
len in der Regel schweigen: den privaten, weiblichen Raum des Geburtszimmers, der
die gebarende oder frisch entbundene Frau vom 6ffentlichen, ménnlichen Raum der
Auflenwelt trennt und die Rolle der Frauen als Miitter, Pflegerinnen und Hebammen

762 Zu Raum- und Innenraumbildern in der Malerei siehe DUCHTING, Bildraum (2010); zur Inbezugset-
zung des im Bild dargestellten Raumes zu realen Rdumen und der Wiedergabe profaner Interieurs sie-
he ScHLIE, Bildraum (2004).

763 KAMMEL, Imago pro domo (2000), S. 11.

764 Vgl. ebd.

765 ScHLIE, Bildraum (2004), S. 92.

766 L’ESTRANGE, Holy motherhood (2008), S. 1.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 225

im spéiten Mittelalter aufzeigt.”®’ Das Bild demonstriert das Band, welches Frauen
iber das Gebéren miteinander kniipfen und welches sie auf eine Weise mit der Got-
tesmutter Maria verbindet, die allein Frauen vorbehalten ist.”®® Dass die Anwesenheit
einer Assistenzfigur, die der Gottesmutter beisteht und diese mit Nahrung versorgt,
die Szenerie in einen profanen Kontext riickt und das Dogma der schmerzfreien Jung-
frauengeburt profaniert,”® ist zwar ungliicklich, aber nicht weiter theologisch bedeu-
tungsvoll. Das Bild will zu keinem Zeitpunkt das Dogma anzweifeln, sondern vielmehr
die Gottesgeburt in ein der Betrachterin vertrautes Umfeld transponieren und iiber
die Mutterschaft eine direkte Verbindung zwischen Margaretha als Mutter und der
Gottesmutter Maria herstellen. Dabei fungiert das zeitgendssische Interieur in gewis-
ser Weise als Pendant zum See- und Bergpanorama der vorherigen Miniatur im Gebet-
buch, allerdings mit dem Unterschied, dass es die Szenerie zeitlich aktualisiert, aber
rdumlich nur vage neu verortet. Im Unterschied zu dem fiir die Stadt Konstanz cha-
rakteristischen See- und Bergpanorama bietet der Bildraum der Wochenbettminiatur
den modernen Betrachtenden keine eindeutigen Anhaltspunkte fiir eine genaue loka-
le Verortung. Sollte der dargestellte Bildraum tatsachlich einen realen Raum représen-
tieren, moglicherweise sogar den Privatraum Margarethas, in welchem sie selbst ge-
boren hat und das Gebetbuch zum Zeitpunkt der Bildbetrachtung rezipiert, wiren da-
mit die Bildgrenzen durchldssig und eine Verschmelzung Margarethas mit der darge-
stellten Szenerie evoziert.””’ Durch die zeitliche und raumliche Aktualisierung der
Szenerie, in der nun heilige und weltliche Motive vereint werden, ihre Transponie-
rung in ein Umfeld, wie es Margaretha bei der Geburt ihrer Kinder sehr wahrschein-
lich selbst erlebt hat, sowie {iber das Band der Mutterschaft wird die Betrachterin und
Mutter Margaretha gewissermafen selbst zum Teil des Bildes und die Gottesmutter
als Dialogpartnerin unmittelbar greifbar.

Wird die bisherige Bildfolge im Uberblick betrachtet, fillt auf, dass diejenigen Mi-
niaturen, die Szenen aus dem Marienleben darstellen oder in welchen Maria im Zen-
trum des Bildes steht, mit Ausnahme der Geburt Christi, alle den roten Wandbehang
im Hintergrund der Federzeichnungen gemein haben.””* Mit der Wiederholung des
Motivs werden nicht nur dessen symbolische Bedeutung in die entsprechenden Bilder
transferiert, sondern durch paradigmatische Verkniipfungen auch ein interbildliches

767 Vgl. ebd., S. 3.

768 Zur heiligen Mutterschaft siehe allgemein L’ESTRANGE, Holy motherhood (2008).

769 Da Maria ja gerade nicht unter dem Wochenbett zu leiden hat, ist es an sich auch nicht notwen-
dig, dass sie im Bett ruht und von einer Assistenzfigur versorgt wird. Siehe hierzu auch GOTTDANG,
»auf Knien« (2005), bes. S. 120 (hier im Zusammenhang mit Darstellungen der liegenden Maria in Bil-
dern der Geburt Christi).

770 Vgl. SCHLIE, Bildraum (2004), S. 93.

771 Siehe die Miniaturen »Verkiindigung« (S. 62), "Mondsichelmadonnac« (S. 72) und >bMaria im Wochen-
bett« (S. 87).



226 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Bezugssystem zwischen den Marienbildern geschaffen und diese miteinander verbun-
den.””?

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
»Maria im Wochenbett« (S. 87) ist gemeinsam mit den zwei Miniaturen »Geburt Christic
(S. 78) und >Finf Wunden, mit Kreuz und Christuskind« (S. 89) in die Textkompilation
zu Weihnachten (S. 74-94) integriert. Diese setzt sich aus Ubersetzungen von Antipho-
nen und Responsorien ins Deutsche, einer volkssprachigen Kapitel-Lesung iiber die
Worte des Apostel Paulus zu Heiligabend (S. 74-78) sowie weiteren Ubersetzungen
von liturgischen Geséingen ins Deutsche,””* einer als prophecja bezeichneten volks-
sprachigen Kurzlesung aus dem Buch des Propheten Jesaja (Is 9, 5-6),””* einer Betrach-
tung der Geburt des Kindleins Jesu, einer Mahnung tber die Freude Marias beim An-
blick des neugeborenen Kindes und »>ChristusgrifSen« zum ersten Weihnachtstag zu-
sammen. Dort ist die Miniatur ferner in den Text der Mahnung tiber die Freuden Ma-
riens beim Anblick des neugeborenen Kindes integriert (S. 87 f.). Das Bild schlief3t auf
derselben Rectoseite unmittelbar an die einleitende Rubrik — Von Marien (S. 87) — an.
Die Mahnung setzt auf der folgenden Versoseite ein. Durch seine Platzierung wird das
Bild als Teil der Mahnung wahrgenommen, in welche es eingefasst ist, sodass Text
und Bild auch hier zu einer eng zusammengehérenden Einheit verschmelzen.””

Von Marien [Miniatur: Maria im Wochenbett] O du hohe, himelsche, edli kindbetterin Maria, ich
ermanen dich des unbegriffenlichen lustes und froden, so du hettest in dem anblick dins nuw
gebornen zarten kindlis, das du so dick wdrt anblicken und dich so tieff fiir in naigen und din
schones antlit in sin vergottetes angesicht wirt legen und das vil stissenklichen kuissen und an din
mdgtliches hertz trucken. (S. 87 £.)

Das Bild vergegenwartigt die Adressatin der Mahnung, die Kindbetterin Maria, bevor
diese im Text selbst angerufen wird. Die Ich-Rede des durch die Miniatur in der Einbil-

772 Zum Zeichenstatus der roten Vorhdnge, Wandbehénge oder Ehrentiicher im Bild siehe den Ab-
schnitt >Analyse und Interpretation« unter I, 6.1.2.

773 Hierzu zéhlen Ubersetzungen von Antiphonen, Responsorien und dem Introitus zur loblichen
fron mess ins Deutsche. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 83: Ain kind ist tins geborn und ain sun
ist uns gegeben. Des fiirsten tiim ist im geleit uf sin achsel und er wirt gehaissen oder genempt der engel
von grossen rdt (vgl. Puer natus est nobis et filius datus est nobis cujus imperium super humerum ejus
et vocabitur nomen ejus magni consilii angelus. Nativitas Domini, Mass, Introit, Cantus ID g00553).
Darumb singent dem herren ain nuwes gesang, won er hdt getdan grofsi wunder (vgl. Cantate domino
canticum novum quoniam mirabilia fecit. Nativitas Domini, Mass, Introit verse, Cantus ID g00553a.1).
Vgl. hierzu auch http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de (13.08.2018).

774 Vgl. Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 13, 6 (S. 828). Vgl. Einsiedeln, StiB,
Cod. 283 (1105), S. 82 f.: Incipit: Och der wirdig prophet ysajias hdt in siner prophecy; Explicit: Ain clarer
sun ist uns hutt geborn und er wirt gehaissen der starck gott, alleluia des lobent alle gott.

775 Das Verhéltnis von Text und Bild erinnert an das zwischen Text und Bild der Miniaturen >Dreifal-
tigkeit mit Christus als Schmerzensmannc (S. 13) und >Mondsichelmadonna mit Buchz« (S. 72).


http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de

6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 227

dung der Rezipierenden angeleiteten Dialogs zwischen den Betrachtenden und der im
Bild visuell vergegenwaértigten Gottesmutter folgt im Anschluss an die Miniatur. In-
dem die Darstellung die Mutterschaft und die im Text der Mahnung zum Ausdruck ge-
brachte Mutterliebe Mariens visuell vergegenwartigt, dient sie tiberdies der »Andacht
und Verinnerlichung der im Bildwerk dargestellten« engen Beziehung zwischen der
Gottesmutter und dem Christuskind, welche SCHWINN-SCHURMANN im Zusammenhang
mit dem Bildmotiv der Maria im Wochenbett allgemein betont.””®

Bild und Text weisen einen appellativen Charakter auf. Sie leiten die Rezipieren-
den dazu an, beim Anblick des in der Miniatur dargestellten neugeborenen Kindes
dieselbe Liebe (unbegriffenliche lust und fréde) nachzuempfinden, wie sie die Gottes-
mutter in dem anblick [des] niiw gebornen zarten kindlis empfindet, und kniipfen so-
mit an die Frommigkeitspraxis der Mutterschaftsmystik an. Dabei spiegelt »die intime
Néhe zwischen Jesus und Maria [...] die Bediirfnisstrukturen der Mystik im Allgemei-
nen und der Mutterschaftsmystik im Besonderen wider«.””” Das Nachempfinden der
mitterlichen Beziehung Marias zum Christuskind steht hier im Fokus der mystischen
Vereinigung mit Gott in seiner menschlichen, kindlichen Gestalt.””®

Zugleich zielt das Bild — wie dies ZIERHUT-BOSCH im Zusammenhang mit dem Mo-
tiv der Maria im Wochenbett hervorhebt — »auf den unmittelbaren Dialog mit dem Be-
trachter [ab], der in der meditativen Bildandacht den Protagonisten des Geschehens
zu begegnen«”” sucht.

Weiterhin ist die Mahnung des Text-Ich, das hier in der ersten Person Singular
zur Gottesmutter spricht und sie an das oft wiederholte Anblicken des Kindes erin-
nert, ebenso eine Mahnung an die Rezipierenden, das Kind im Bild selbst gleicherma-
Ben dicke anzuschauen. In Kombination mit dem Bild erhalten die Lemmata >anbli-
ckenc«beziehungsweise >Anblick« dadurch eine doppelte Semantik und einen appellati-
ven Charakter. Die Wortformen meinen hier nicht mehr nur den in der heilsgeschicht-
lichen Zeit ldngst vergangenen Moment, sondern zugleich dessen Wiederholung in
der Gegenwart des Bildes und der Betrachtenden, die das Kind aktuell ebenso anbli-
cken sollen, wie es einst Maria tat. Durch die visuelle Vergegenwartigung im Bild kann
das neugeborene Kind hier tatsdchlich-praktisch angesehen werden. Der Anblick des
Kindleins und der kérperliche Ausdruck der nachempfundenen Mutterliebe zu ihm
miussen vorab allerdings erbeten werden:

776 SCHWINN-SCHURMANN, Maria im Wochenbett (2016), S. 150.

777 ZIERHUT-BOscH, Mutterschaftsmystik (2008), S. 63 f. (hier allgemein zum Bildtypus der Maria im
Wochenbett).

778 Vgl. WoLF, Von der Geburt Christi (2016), S. 48 sowie allgemein ZIERHUT-BOSCH, Mutterschaftsmys-
tik (2008).

779 ZIERHUT-BOSCH, Mutterschaftsmystik (2008), S. 64.



228 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

O lieplichi zarti mdgtliche miiter, gund mir und erlob mir ain schén iungs kindelin, das zart liebli in
diner miiterlichen schds, an ze sehen und mit im ze kosen nach alles mins hertzen begird. (S. 89)"*°

Die Figur der Gottesmutter erscheint nicht allein als Vorbild der Gottesliebe und an-
dichtigen Betrachtung des Christuskindes,”®" sondern ebenfalls in ihrer Rolle als Be-
hiiterin. Dabei rekurriert die Bitte des betenden Ich insofern auf die ihr vorausgehen-
de Wochenbettminiatur, als das Bild den Bittenden einen visuell wahrnehmbaren An-
sprechpartner bietet.

Strukturelle Funktion: Indem die Federzeichnung den sie umgebenden textuellen
Kontext unmittelbar aufgreift und auf die Bildebene iibertragt, ohne dabei primér ei-
ne Gliederung der Texte vornehmen zu wollen, entspricht ihre strukturelle Funktion
der der in den Textfluss integrierten Miniaturen.

6.1.7 Funf Wunden, mit Kreuz und Christuskind

Die Miniatur (S. 89, siehe Abb. 13) zeigt das Jesuskind in einem tberproportional gro-
BBen, die Seitenwunde Christi symbolisierenden Herz vor einem Holzkreuz. In den vier
Bildecken sind die weiteren Kreuzigungsmale Christi an den Handen und Fufien dar-
gestellt.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 73 mm x 65 mm (H x B). Sie nimmt et-
was weniger als die halbe Hohe und knapp drei Viertel der Breite des Schriftspiegels
der Rectoseite ein, sodass der umliegende Text an ihrem rechten Bildrand entlang
weiterlduft. Das Bild ist als das letzte von insgesamt drei Bildern (Geburt Christi, S. 78
und Maria im Wochenbett, S. 87) in die Textkompilation zu Weihnachten (S. 74-94) in-
tegriert.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Darstellung steht das tberproportional grofie,
dunkelrot ausgemalte Herz Jesu vor einem Holzkreuz. Darin ist sitzend und mit tber-
kreuzten Beinen das nackte Christuskind dargestellt. Um das Haupt tragt es den cha-
rakteristischen Kreuznimbus. Die linke Hand halt einen Kreuzstab diagonal vor dem
Korper. Der rechte Arm ist neben dem Korper erhoben und angewinkelt. Zeige- und

780 Ahnlich werde — nach einem Aufsatz von ANDREA GOTTDANG — auch in den Meditationes Vitae
Christi verfahren. Hier werde der Leser, die Leserin unmittelbar dazu aufgefordert, Maria zu bitten,
das Kind selbst im Arm halten zu diirfen. Vgl. GOTTDANG, »auf Knien« (2005), S. 107.

781 Unter »andédchtige Betrachtung« ist hier sowohl der Vorgang des Betrachtens des Kindleins ge-
meint als auch die Verwendung des Begriffs im Sinne eines terminus technicus fiir das spatmittelalter-
liche »denkerische Durchdringen und Meditieren heilsgeschichtlicher Zusammenhénge«. THALL
andacht und betrachtung (2012), S. 265.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 229

Mittelfinger der rechten Hand formen einen Segensgestus. Zur Rechten des Christus-
kindes sind in der linken Hélfte des Herzens die klaffenden Wundrénder der Seiten-
wunde zu erkennen. Die vier Balken des Holzkreuzes reichen oben und unten sowie
rechts und links tiber das Herz hinaus und unterteilen den Bildraum in vier Bildfel-
der. Diese enthalten in der jeweiligen Bildecke die weiteren Kreuzigungswunden
Christi. In der linken unteren Bildecke ist die blutende Kreuzigungswunde am rechten
Fuf, in der rechten unteren Bildecke die blutende Kreuzigungswunde am linken Fuf}
und in den oberen Bildecken von links nach rechts die blutigen Wundmale der rech-
ten und linken Hand dargestellt. Die Kreuzigungswunden sind jeweils von einem
Kreuznimbus umschlossen. Der grine Bildhintergrund der Miniatur ist mit Rankenor-
namenten versehen. An den beiden linken Bildecken zeigen sich iiberdies zwei Bliiten,
die auflerhalb des Bildfeldes an die Miniatur anschlief3en.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der urspriinglichen Malanweisung
zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Als Textgrundlage fiir bildliche Darstellungen der fiinf Wunden Chris-
ti dirfen allgemein all diejenigen biblischen sowie patristischen Grundtexte oder
Kreuzigungsberichte gelten, welche die Kreuzigungsmale und die Seitenwunde Christi
beschreiben oder ihr Vorhandensein vermuten lassen.”®*

Ikonographische Tradition: In der im Gebetbuch der Margaretha vorliegenden Dar-
stellung verschmelzen verschiedene Bildmotive wie das Herz-Jesu-Bild,”®® das Fiinf-
Wunden-Motiv,”®* das Motiv des Kreuzes als eine der Arma Christi’®® und das Motiv
des Christkindes’®® zu einer eigenstéindigen Darstellungsform. Die Kombination der

782 Vgl. SAUSER, Wunden Christi (1972), Sp. 540 (mit einer Auflistung der Textquellen). Fiir die bibli-
schen Grundlagen zu Darstellungen des Herzens Jesu im Anklang an die Herz-Jesu-Verehrung siehe
AusrT, Gertrud von Helfta (2006), bes. S. 431-433.

783 Als eigenstandiges Bildmotiv ist das Herz-Jesu-Bild im 15. Jahrhundert zunéchst in Deutschland
nachweishar. Es erscheint zumeist gemeinsam mit Darstellungen der weiteren Wundmale Jesu oder
der Arma Christi und nimmt vor allem in Fiinf-Wunden-Bildern eine zentrale Rolle ein. In der isolier-
ten Form ohne Beifiguren oder die Darstellung weiterer Passionssymbole bzw. Wundmale ist das Mo-
tiv eher selten anzutreffen. Vgl. WALZER/HOLL, Herz Jesu (1970). Zur Verehrung des Herzens Jesu am
Beispiel verschiedener vorreformatorischer Herz-Holzschnitte siehe KOEPPLIN, Bewohnte Herz (2019).
Zum Bildmotiv des durchbohrten Herzens Jesu siehe ScHMIDT, Neues vom durchbohrten Herzen
(2018).

784 Zu Darstellungsformen der Wunden Christi siehe SAUSER, Wunden Christi (1972). Zu verschiede-
nen Finf-Wunden-Bildern in illustrierten Handschriften des Mittelalters siehe BENNETT, Christ’s five
wounds (2006).

785 Zum Motiv der Arma Christi siehe SUCKALE, Arma Christi (1977).

786 Zum Bildmotiv des Christkindes siehe WENTZEL, Christkind (1954) sowie ZIERHUT-BOSCH, Mutter-
schaftsmystik (2008), bes. S. 112-119.



230 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Einzelmotive Herz-Jesu, Finf-Wunden und Arma Christi in einer Darstellung ist in der
spatmittelalterlichen Kunst weit verbreitet.”®” Sie bietet sich deshalb besonders an,
weil Darstellungen der Wunden Jesu und der Arma Christi einen zeichenhaften Cha-
rakter besitzen und insofern denselben Symbolstatus aufweisen, als sie alle zunédchst
auf die Passion sowie die Erlosung deuten.”®® Da den verschiedenen Motiven als Ein-
zelbilder und in der gemeinsamen Darstellung ein besonderer Heilswert nachgesagt
wird, zihlen sie dariiber hinaus zu den beliebtesten Andachtsbildmotiven.”®®

Das aus szenischen Zusammenhéngen herausgeloste Einzelbild des stehenden
nackten Christuskindes ist circa um 1300 entstanden und zeigt den etwa einjdhrigen,
kindlichen Jesusknaben als segnenden Heiland.” In seiner Linken hélt er héufig ein
Passionssymbol, wihrend die Rechte zum Segensgestus erhoben ist.”" Als isoliertes
Einzelbild, aber auch als zentrales Motiv in Herz-Jesu-Bildern ist das Bildmotiv bereits
seit dem frithen 14. Jahrhundert weit verbreitet.”*> Darstellungen des nackten Christ-
kindes sind thematisch verwandt mit denen der Maria im Wochenbett und stehen
ebenso in einer wechselseitigen Beziehung zu Visionsberichten aus verschiedenen
Frauenkldstern.”*® Hingegen sind Darstellungen des sitzenden Kindes eher selten.

Bildvorlage: Die Darstellung konnte bislang auf keine bestimmte Vorlage zuriickge-
fithrt werden. REGINA CERMAN weist auf Ahnlichkeiten im Aufbau des Bildes mit meh-
reren von WILHELM SCHREIBER beschriebenen Holzschnitten hin.”"* Eine weitere ver-
gleichbare Darstellung des im Herzen sitzenden Christuskindes mitsamt der Seiten-
wunde und den weiteren Wundmalen, verteilt auf die vier Bildecken, bietet iiberdies

787 Zur Kombination der Arma Christi mit anderen Bild- bzw. Passionsthemen siehe SUCKALE, Arma
Christi (1977) sowie RupY, Postcards on parchment (2015), bes. S. 116-120.

788 SUCKALE, Arma Christi (1977), S. 189. Zum zeichenhaften Charakter der Motive siehe GRIESE, Text-
Bilder (2011), S. 52, S. 277-285.

789 Vgl. SAUSER, Wunden Christi (1972), Sp. 540. Zu Fiinf-Wunden-Bildern als Andachtsbhilder respekti-
ve der Funf-Wunden-Frommigkeit in Text und Bild am Beispiel eines illustrierten Stundenbuches aus
dem 14. Jahrhundert siehe BENNETT, Christ’s five wounds (2006).

790 Vgl. ZIERHUT-BOscH, Mutterschaftsmystik (2008), S. 112; WENTZEL, Christkind (1954), Sp. 590.

791 Zu Gestus und Passionssymbol in Darstellungen des Christkindes siehe ZIERHUT-BOSCH, Mutter-
schaftsmystik (2008), S. 114. Die Darstellung des Christkindes in der Miniatur des Gebetbuches der
Margaretha entspricht dem Christkindtypus insofern, als es ebenfalls den Kreuzstab als ein Symbol
der Passion in der linken Hand hélt, wahrend die rechte zu dem charakteristischen Segengestus erho-
ben ist.

792 Vgl. ebd., S. 112; WALZER/HOLL, Herz Jesu (1970), Sp. 251; sowie BENNETT, Christ’s five wounds
(2006).

793 Vgl. WENTZEL, Christkind (1954), Sp. 590, siehe auch ZIERHUT-BOSCH, Mutterschaftsmystik (2008),
bes. S. 112-119.

794 REGINA CERMAN nennt die von Schreiber beschriebenen Holzschnitte Nr. 801, Nr. 801a, Nr. 807—
807c und Nr. 808a (Letzterer ohne Lanze und Kreuztitulus). Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 247
sowie SCHREIBER, Holz- und Metallschnitte (1926), S. 25-28.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 231

ein Stich des anonymen Meisters mit den Bandrollen sowie eine Kopie dieses Stichs
vom Meisters der Marter der Zehntausend.”*®

Analyse und Interpretation: Von den fiinf Wundmalen Jesu steht augenfallig das
uberdimensionierte Herz Jesu mit der Herzwunde und dem sitzenden Christuskind
im Zentrum und Fokus des Bildes. Das Bild des aufgestofSenen Herzens Jesu am Kreuz
steht im Zusammenhang mit der mittelalterlichen Herz-Jesu-Verehrung, an deren Ent-
stehung insbhesondere »die monastische Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts«’*® maR-
geblich beteiligt ist. Die unmittelbare Betrachtung des Herzens Jesu, fiir welche das
Herz-Jesu-Bild dementsprechend das bevorzugte Andachtsbild darstellt, ist Ausdruck
einer besonderen Christusmystik und Passionsfrommigkeit.”®’ Die Herz-Jesu-Andacht
konzentriert in Texten und Bildern »das Wesentliche des christlichen Glaubens: die
Zuwendung Gottes zu uns, die sich im Kreuzestod des menschgewordenen Sohnes als
Liebe manifestiert«.”?® Dabei ist das verwundete Herz deshalb das zentrale Motiv der
Herz-Jesu-Andacht, weil »das Aufgestoflenwerden des Herzens am Kreuz« als die
»deutlichste Manifestation« der Liebe Jesu gilt.”*?

Als Symbol der Erlésung des Menschen durch die Liebe Christi wird das in der Mi-
niatur des Gebetbuches visuell vergegenwartigte, aufgestofiene Herz zum sicht-, greif-
und berithrbaren Bild der Liebe Jesu. Das im Inneren des Herzens eingeschlossene
Christuskind ist dort geborgen und unversehrt, denn das verwundete Herz Jesu ist zu-
gleich »Ort und Symbol der Vereinigung mit Gott«.**® Durch die andéchtige Betrach-
tung des Bildes kann die Liebe Jesu geistig verinnerlicht werden. Mithilfe dieser geisti-
gen Verinnerlichung der im verwundeten Herzen manifestierten Gottesliebe kénnen
sich die Betrachtenden nicht nur der Vereinigung mit Christus, sondern auch mit Gott
versichert sein.®*! Die Darstellung ist Ausdruck und Inbild des Wunsches nach der ei-
genen Vereinigung mit Gott. Diese kann allerdings nur durch den »Akt der ganz-
menschlichen Hingabe an Jesu«*** erzielt werden, der sich zuvor selbst fiir den Men-

795 Fir den Stich des Meisters mit den Bandrollen vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Textbd. 4 (1921),
Nr. 81, S. 116 (ohne Abbildung). Fiir den Stich des Meisters der Marter der Zehntausend vgl. ebd.
Texthd. 3 (1915), Nr. 86, S. 406; eine Abb. des Stichs ist im zugehorigen Tafelbd. 3 enthalten, dort Tafel
329, S.108.

796 WALLNER, »Geschmack finden an der Liebe Jesu« (1996), S. 264. Zur Symbolik des Herzens Jesu
und der Herz-Jesu-Verehrung siehe RICHSTATTER, Herz-Jesu-Verehrung (1924), mit 18 Tafeln altdeut-
scher Herz-Jesu-Bilder; AusT, Gertrud von Helfta (2006); ZIEGENAUS, Herz-Jesu-Verehrung (2011).

797 Vgl. AusT, Gertrud von Helfta (2006), S. 437. Zur Verehrung des Herzens Jesu am Beispiel verschie-
dener vorreformatorischer Herz-Holzschnitte siehe KOEPPLIN, Bewohnte Herz (2019).

798 WALLNER, »Geschmack finden an der Liebe Jesu« (1996), S. 272.

799 Ebd, S. 271.

800 AusT, Gertrud von Helfta (2006), S. 441.

801 Vgl. WALLNER, »Geschmack finden an der Liebe Jesu« (1996), S. 270.

802 Ebd, S. 271.



232 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

schen hingab. Die Herz-Jesu-Bildandacht soll zu einem Austausch der Herzen anregen,
durch welchen die Betrachtenden die Liebe Christi im eigenen Herzen empfangen sol-
len.®*® Die im Bild visuell vergegenwiirtigte Gottesliebe soll von dort aus iiber das Auge
Eingang in das Herz finden und das Bild sich nicht nur im Bewusstsein, sondern auch
im Herzen der Betrachtenden einpragen. Die Betrachtung und Verehrung des Herzens
Jesu erlaubt eine Beziehung zwischen dem Herz der Betrachtenden und dem betrach-
teten Herzen Jesu. Dass Herz und Augen uber das Bild miteinander verbunden sind
respektive sich das im Bild vergegenwaértigte Objekt der Anrufung durch den Vorgang
des Erblickens insbesondere in »den Augen des Herzens« (cordis oculis) einpragen
soll, wird bereits im kirchlichen Lehrbuch des Sicardus von Cremona (1160-1215) be-
schrieben und spéter erneut in der Messauslegung des Durandus (1230/1231-1.11.1296)
aufgegriffen.®**

Durch die Kombination verschiedener Christusmotive in einem Bild wird das
Bildpotenzial betréchtlich gesteigert. Die Federzeichnung vergegenwartigt und symbo-
lisiert zugleich sowohl die Passion und den Erlésungstod Christi als auch die Liebe Je-
su und die Vereinigung mit Gott. Dadurch ist das Andachtshild insofern vielseitig ein-
setz- beziehungsweise nutzbar, als die Rezipierenden die entsprechenden heilsge-
schichtlichen Zusammenhénge je nach Belieben entweder anhand einzelner Motive
oder der Gesamtheit des Bildes denkerisch durchdringen und meditieren kénnen.®®

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
»Filnf Wunden, mit Kreuz und Christuskind« (S. 89) ist gemeinsam mit den zwei weite-
ren Miniaturen >Geburt Christi« (S. 78) und >Maria im Wochenbett« (S. 87) in die Text-
kompilation zu Weihnachten (S. 74-94) integriert. Dort ist sie wie die Miniatur >Maria
im Wochenbett« (S. 87) in die Textkompilation zum ersten Weihnachtstag (S. 79-94)
eingebettet, die sich aus Ubersetzungen liturgischer Gesinge ins Deutsche,**® einer als

803 AusrT, Gertrud von Helfta (2006), S. 441.

804 Auf die Frage danach, weshalb es tblich sei, in (Mess-)Biichern zum Te igitur beim Beginn des Op-
fergottesdienstes ein Bild des Gekreuzigten einzufiigen, antworten Sicardus und Durandus mit dersel-
ben Begriindung. Das Bild sei deshalb eingefiigt, damit die Betrachter(innen) denjenigen, den sie (im
Text) anrufen, zugleich >quasi gegenwértig« sehen und sich das Dargestellte in den Augen des Herzens
einpragen konnten. Sicardi, Mitralis de Officiis III, 6 (2008), S. 182: Sed in quibusdam codicibus maiestas
Patris et crux depingitur Crucifixi, ut quasi praesentem videamus quem invocamus et passio quae
representatur, cordis oculis ingeratur. (Hinw. v. BELTING, Bild und sein Publikum (1981), S. 19). Ahnlich
spéater auch bei Durandus: propter quod in plerisque saramentariis, inter prefationem et canonem,
ymago crucifixi depingtur, ut, non non solum intellectus littere, uerum etiam aspectus picture,
memoriam dominice passionis inspiret. [...] Ut sacerdos quasi presentem uideat quem inuocat et quem
alloquitur dicens: »Te igitur« etc.; et passio que hic representatur cordis oculis ingeratur. Duranti, Ratio-
nale divinorum 1, hg. SUNTRUP (1995), S. 416 f. (Hinw. v. THALI, Heilsvermittlung (2009), S. 263).

805 Vgl. THALIL, andacht und betrachtung (2012), S. 265.

806 Dazu zihlen hier Ubersetzungen von Antiphonen, Responsorien und dem Introitus zur loblichen
fron mess ins Deutsche. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 83: Ain kind ist tins geborn und ain sun



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 233

prophecya bezeichneten volkssprachigen Kurzlesung aus dem Buch des Propheten Je-
saja (Is 9, 5-6),%°” einer Betrachtung der Geburt des Kindleins Jesu, einer Mahnung
uber die Freude Marias beim Anblick des neugeborenen Kindes und »Christusgriifsen«
zum ersten Weihnachtstag zusammensetzt. Das Bild nimmt weniger als die halbe Ho-
he und nur knapp drei Viertel der Breite des Schriftspiegels der Rectoseite ein und ist
in den Text der >Christusgrufie« integriert, der an seinem rechten Bildrand entlang
weiterlduft.

Der Federzeichnung unmittelbar vorausgeht die auf die Wochenbettdarstellung
(S. 87) folgende Mahnung an die Kindbetterin Maria, die mit einer Bitte des Text-Ich
an Maria endet, das Kind anschauen und liebkosen zu diirfen (S. 87-89).

O lieplichi zarti magtliche miiter, gund mir und erlob mir ain schon iungs kindelin, das zart liebli
in diner miiterlichen schds, an ze sehen und mit im ze kosen nach alles mins hertzen begird. (S. 89)

In Anlehnung an die quasi-dialogische Struktur von Andachtstexten, die auf die Erfah-
rung der Gegenwart Gottes antworten, stellt das Finf-Wunden-Bild die visuell wahr-
nehmbare Antwort der Gottesmutter auf die unmittelbar zuvor gedufierte Bitte des
Text-Ich dar. Indem diese auf der Ebene des Bildes beantwortet wird, indem das Bild
Christus in der Gestalt des neugeborenen Kindes vergegenwartigt, wodurch es die Be-
trachter(innen) nun tatsachlich ansehen und liebkosen konnen, verschmelzen Text
und Bild hier wiederum zu einer eng zusammengehdrenden Einheit. Die dem Bild vo-
rausgehende Mahnung leitet die Bildbetrachtung an und in der visuellen Vergegen-
wartigung des Christuskindes im Bild manifestiert sich die Antwort auf die Bitte des
Text-Ich. Das Objekt der eigenen hertzen begird kann im Bild nicht nur angesehen
(erlob mir [...] an ze sehen), sondern tatsdchlich angesprochen und liebkost werden
(erlob mir [...] ze kosen). In Kombination mit dem Bild erhalten die Lemmata >anse-
hen<und >kosen« eine doppelte Semantik.

Als Antwort auf die Bitte des Text-Ich werden mit der Federzeichnung zugleich
die Antwort der Gottesmutter und das Christuskind sichtbar. Dartiber hinaus visuali-
siert das Bild das Begehren und Verlangen des Text-Ich (alles mins hertzen begird),
namlich Christus eingeschlossen im eigenen Herzen mit sich zu tragen und jederzeit

ist uns gegeben. Des fiirsten tiim ist im geleit uf sin achsel und er wirt gehaissen oder genempt der engel
von grossen rdt (vgl. Puer natus est nobis et filius datus est nobis cujus imperium super humerum ejus
et vocabitur nomen ejus magni consilii angelus. Nativitas Domini, Mass, Introit, Cantus ID g00553).
Darumb singent dem herren ain nuwes gesang, won er hdt getdan grofsi wunder (vgl. Cantate domino
canticum novum quoniam mirabilia fecit. Nativitas Domini, Mass, Introit verse, Cantus ID g00553a.1).
Vgl. auch http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de (13.08.2018).

807 Vgl. Durandus, Rationale divinorum 2, hg. SUNTRUP (2016), 6, 13, 6 (S. 828). Vgl. Einsiedeln, StiB,
Cod. 283 (1105), S. 82 f.: Incipit: Och der wirdig prophet ysajas hdt in siner prophecy; Explicit: Ain clarer
sun ist uns huitt geborn und er wirt gehaissen der starck gott, alleluia des lobent alle gott.


http://gregorien.info/chant/id/6542/1/de

234 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

ansehen beziehungsweise ansprechen zu kénnen.*”® Im Bild ist das Kind im Herz ein-
geschlossen, geborgen und unversehrt, vereinigt mit Gott.

Die Miniatur rekurriert auf die ihr vorausgehende Mahnung, weist aber auch ei-
nen engen Bezug zu den >Christusgrifien« auf, in welche sie eingefasst ist. Dem Text
der Christusgrufie, welcher am rechten Bildrand entlang weiterlduft, geht die Rubrik
Ain hupscher grutz von dem kindli Thesus (S. 89) voraus. Die einzelnen Grufie des ver-
héltnismaflig umfangreichen GrufStextes (S. 89-94) setzen sich jeweils aus der anapho-
risch verwendeten Gruf$formel Gegriisset sigist du, gefolgt von einer namentlichen Be-
zeichnung des (kindlichen) Heilands (hailigostes kind [...] liepliches begirliches kindli
Thesus usw.) und einer Christus preisenden Metapher (beispielsweise Du bist stisser
denn alle honig fliessende stissikait) zusammen (S. 90 f.). Mitunter wird auf die Na-
mensnennung verzichtet, sodass die preisende Metapher unmittelbar an die Gruf3for-
mel anschliefdt (Gegriisset sigist du ain sun der gerechtikait [...] ain spis der engel usw. —
S. 91). Der Beginn einer neuen Grufdformel ist durchgiangig durch abwechselnd rote
und blaue G-Lombarden gekennzeichnet. Weiterhin ist der Textabschnitt mithilfe von
Rubrizierungen gegliedert und endet mit der beschlieffenden Akklamationsformel
Amen (S. 94).

Dem Aufbau nach dhneln die insgesamt 24 anaphorisch verwendeten >GriifSe« den
aus der Marienlyrik bekannten Mariengriien, jedoch mit dem Unterschied, dass sie
Christus adressieren und ausschlieRlich christologische Sprachbilder enthalten.®® Da
die Forschung bislang keinen eigenen Fachterminus fiir die formal den Mariengriifien
angeglichenen, aber auf Christus ausgerichteten Griifie kennt, seien diese hier und im
Weiteren — analog den MariengriiRen — als >ChristusgriiRe« bezeichnet.®'® Entspre-
chend den preisenden, bittenden, mahnenden und meditierenden strophischen Gri-
fen an Maria werden auch die im Gebetbuch enthaltenen Grufitexte mit der vom Ave
Maria abgeleiteten Grufiformel >Ave« beziehungsweise >Gegrifiet seist du« eingelei-
tet.®"! Mit den Mariengriifen gemein haben die 24 anaphorisch verwendeten >Chris-
tusgriife« neben ihrer Form uberdies, dass sie kaum narrative Passagen enthalten.
Wie in der Marienlyrik spielt das Narrative lediglich eine untergeordnete Rolle.?"?

808 Zur doppelten Semantik von ansehen bzw. anblicken siehe den Abschnitt >Inhaltlich-thematisches
Verhdltnis zum umliegenden Text« unter II, 6.1.6. Eine doppelte Semantik durch die Kombination von
Wort und Bild erhalten u.a. auch die entsprechenden Textzeilen zu den Miniaturen >Siindenfall« und
»Dreieinigkeit«. Siehe hierzu die Einzelanalysen II, 6.2.1; II, 6.3.1.

809 Zum >Mariengrufi« siehe u.a. APPELHANS, Mariendichtung (1970); WACHINGER, Mariengriifse (1987);
GARTNER, Mariendichtung (2000).

810 Einzelne GrufSgebete an Christus oder das Christuskind, die mit der Formel >Sei gegriifdt« einset-
zen, sind an sich zahlreich bekannt. Jedoch sind anaphorische Reihungen dieser Griifse nach dem Mus-
ter der Mariengriife bislang nicht systematisch erforscht worden. Fiir eine Auswahl an Griifien siehe
das Register der Gebetsinitien »gegriifiest seist du« in SCHNEIDER, Handschriften (1988), S. 836—839.

811 Vgl. WACHINGER, Mariengriife (1987), Sp. 3; GARTNER, Mariendichtung (2000), S. 538.

812 Vgl. GARTNER, Mariendichtung (2000), S. 538.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 235

Das Martyrium Christi wahrend der Passion wird in den 24 >Christusgrifien«< nicht
thematisiert. Zwar wird Jesus in einem »>Grufd« als tiber gelicher zaichen trager der
martrer (S. 92 £.) bezeichnet, sein Leiden dariiber hinaus jedoch nicht eigens erwahnt.
Die Grufitexte weisen vielmehr einen freudigen Charakter auf. Sie meditieren und
preisen die Geburt, Mensch- sowie Gottheit Jesu und sparen die Leidensmomente
géinzlich aus. Ahnliches gilt auch fiir die Miniatur, in welcher das Martyrium Christi
durch die Wundmale zwar angedeutet, das Leiden aber nicht ndher dar- oder ausge-
stellt wird. Insgesamt fokussiert die in Bild und Text dargebotene Christusandacht
nicht primér die Passion Christi, sondern konzentriert und preist die im verwundeten
Herzen Jesu manifestierte Gottesliebe und die langersehnte Gegenwart des kindlichen
Heilands am Weihnachtstag.

Im Zusammenhang mit der Adressierung und Zentrierung Christi im Text der 24
»Christusgrifie« und im Finf-Wunden-Bild erscheint die Gruppierung von genau 24
»Christusgrifien« keineswegs willkiirlich. Vielmehr ist die Zahl 24 inshesondre in 24-tei-
ligen Gruppen insofern auf Christus zu beziehen, als sie »wegen der 24 Stunden des
Tagesablaufs [und ebenso der 24 Tage bis zur Geburt des Herrn] die Erleuchtung der
Glaubigen beziehungsweise des Erdkreises durch Christus oder den Glauben«*'* be-
zeichnet.

Das Andachtshild des kindlichen Heilands sowie der Finf-Wunden-Christi und
die an das Bild anschliefenden »>Christusgriifie« bilden eine eng zusammengehorende
Einheit, in welcher die Christusfrémmigkeit nicht einfach nur eine zentrale Rolle ein-
nimmt, sondern konzentriert zum Ausdruck gelangt.

Strukturelle Funktion: Das Bild ist in den Text der >Christusgriifie« eingebettet und
greift sowohl den Inhalt des Textes auf, in welchen es eingefasst ist, als auch den In-
halt der ihm vorausgehenden Mahnung. Folglich darf es den in den Textfluss inte-
grierten Miniaturen mit einem unmittelbaren Bezug zu den umliegenden Texten zuge-
ordnet werden.

6.1.8 Beschneidung des Herrn

Format und Layout: Die Miniatur >Beschneidung des Herrn« (S. 94, siehe Abb. 14)
misst 114 mm x 85 mm (H x B) und geht der Textkompilation zur Circumcisio Domini
(S. 95-100) voraus. Sie nimmt bis auf drei Zeilen an ihrem oberen Bildrand den gesam-
ten Schriftspiegel der Versoseite ein.

Bildbeschreibung: Im Vordergrund der Miniatur findet die Beschneidung Christi
durch einen in ein rotes, bodenlanges Gewand gekleideten Mohel mit einer roten

813 MEYER/SUNTRUP, 24 (1987), Sp. 680.



236 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Kopfbedeckung statt. Der Mohel ist nach rechts gewandt und halb kniend - das rechte
Bein ist aufgestellt, das linke in der Schwebe angewinkelt — bei der Ausfiihrung seiner
Tatigkeit dargestellt. Das nackte, kreuznimbierte Jesuskind wird von einem am rech-
ten Bildrand sitzenden Hohepriester gehalten. Ausgestreckt auf einem weifSen Tuch
ruht es auf dessen Schof, wahrend der Mohel die Beschneidung vornimmt. Der Hohe-
priester ist deutlich an seiner Kleidung zu erkennen. Er tragt ein violettes Gewand
und eine blaue Mitra Uber einer weifSen Haube, die ihm tief ins Gesicht fallt und seine
Augen beinahe gédnzlich bedeckt. Die Mitra ist augenfallig mit kleinen, runden, weiflen
Perlen versehen und weist Spuren goldener Farbe (eventuell eine Musterung) auf. Die
Szenerie wird von drei weiteren Figuren begleitet. Zwischen dem Mohel und dem Ho-
hepriester steht aufrecht und leicht nach hinten versetzt ein weiterer Geistlicher in ei-
nem griinen Gewand mit einer weifSen Stola und violetter Mitra. Dieser blickt auf den
Akt der Beschneidung herab und hélt mit seiner Rechten ein weifSes Tuch tiber den
Operationshereich. Die Linke greift das aufgerollte Ende seiner Stola und halt diese
davon ab, in den Operationsbereich zu fallen. Am linken Bildrand befinden sich zwei
weitere Figuren. Eine weibliche Assistenzfigur hélt mit beiden Handen ein weiteres
weifSes Tuch ausgebreitet vor dem Korper und blickt zu der Beschneidung hertber.
Sie ist in ein griines Gewand gekleidet und tragt eine weifi-goldene Kopfbedeckung.
Links neben ihr streckt eine ménnliche Figur ihren Kopf und linken Arm auf eine gro-
teske Weise entlang des linken Bildrahmens schrég in das Bildfeld hinein. Mittels die-
ser absurden Gestik transportiert die Figur eine gewisse Komik in die Darstellung, de-
ren Sinn und Zweck sich nicht erschliefst. Den Bildhintergrund fiillt gesamthaft ein
dunkelbrauner Wandbehang mit einer gelben, abstrakten Musterung (stilisierte Ster-
ne?). Im Vordergrund zeigt sich der terracottafarbene Boden. Die Darstellung des
Stuhls, auf dem der Hohepriester sitzt, wirkt tberraschend plastisch. Seine Lehne
iberdeckt die Rahmenleiste des rechten Bildrandes und tritt augenfallig aus dem Bild-
raum heraus.

Malanweisung: Am unteren Bildrand ist deutlich die Malanweisung Circumcisio xi***
zu erkennen.

Referenztexte: Die biblische Grundlage fiir bildliche Darstellungen der Beschneidung
Christi bildet das Lukasevangelium, nach welchem Christus am achten Tag nach sei-
ner Geburt beschnitten wird und den Namen »Jesus« erhélt.*"

814 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

815 Vgl. Lc 2, 21: Et postquam consummati sunt dies octo ut circumcideretur vocatum est nomen eius
Iesus quod vocatum est ab angelo priusquam in utero conciperetur. (EU, Lc 2, 21: Als acht Tage voriiber
waren und das Kind beschnitten werden sollte, gab man ihm den Namen Jesus, den der Engel genannt
hatte, bevor das Kind im Mutterleib empfangen war).



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 237

Ikonographische Tradition: Seit dem 12. Jahrhundert lassen sich drei verschiedene
Hauptdarstellungstypen der Beschneidung Christi erkennen, die sich vor allem an-
hand der beteiligten Akteure unterscheiden.®'® Die Beschneidungsminiatur im Gebet-
buch der Margaretha reprasentiert den zweiten Bildtypus, in welchem ein Priester
das Kind auf dem Scho® hélt, wihrend ein Mohel die Beschneidung vornimmt.®'” Die
Gottesmutter, die der Szenerie Uiblicherweise entweder alleine oder gemeinsam mit
Joseph beiwohnt, fehlt in der Miniatur des Gebetbuches.?'®

Bildvorlage: Dass Christus in der vorliegenden Miniatur nicht von einem »einfachenc
Priester, sondern von einem Hohepriester gehalten wird, tiberrascht, da sich dieser in
Bildern der Beschneidung des Herrn nur selten zeigt. Seine Darstellung legt die Ver-
mutung nahe, dass sich der Miniator hier an einer Tafelmalerei der Beschneidung des
Herrn aus der Konstanzer Werkstatt des anonymen Meisters des Hohenlandenberger
Altars orientiert haben konnte (siehe Abb. 15).

Die um 1480 entstandene Tafelmalerei stammt von der Innenseite eines nicht
mehr erhaltenen Fliigelaltares mit betrichtlichem Ausmaf (circa 320 x 580 cm).®*® Im
aufgeklappten Zustand offenbarte das Retabel vier Marienszenen. Auf der Aufienseite
befanden sich einst acht Szenen der Passion Christi, von denen sich weitere Bildtafeln
erhalten haben.®*

Zwischen der Miniatur und der Tafelmalerei zeigen sich augenfillige Uberein-
stimmungen in Bezug auf die Figurendarstellung (Hohepriester und Mohel) sowie
auch die Gestaltung des Interieurs.**" Zunichst sticht die Kleidung des Hohepriesters
heraus. In beiden Bildern tragt dieser ein weinrotes Gewand und eine augenfallig mit
weiflen Perlen verzierte Mitra tiber einer tief ins Gesicht fallenden Haube. Beide Male
reicht der Stoff der Haube iiberraschend weit tiber die Stirn des Hohepriesters hinab
und iiberdeckt in der Miniatur sogar beinahe ganzlich dessen Augen. Auch die sitzen-
de Position des Hohepriesters und die plastische Darstellung des schrig ausgerichte-
ten Stuhls weisen sichtbare Ubereinstimmungen auf, obgleich sich einzelne Details

816 Vgl. ISERMEYER, Beschneidung Christi (1948).

817 Vgl. ebd., Sp. 329.

818 Vgl. ehd.

819 Vgl. ZINKE, Augustinermuseum (1990), S. 64.

820 Vgl. ebd., S. 63 f. sowie auch KoNRAD, Werkstatt (1990), S. 46; LuTHY, Altarfragment (1969) und
WESTHEIDER/PHILIPP, Himmel und Holle (2009), S. 130-134.

821 Vgl. Meister des Hohenlandenberger Altars: »Beschneidung Christi¢, Tafelmalerei, um 1480, Frei-
burg, Augustinermuseum, M 67/02. Die Tafelmalerei entstammt der Innenseite eines nicht mehr erhal-
tenen Marien-Fliigelaltars. Abbildung online unter: https://onlinesammlung.freiburg.de/de/object/
9826AAD54CC1B81669954985D5417889 (15.02.2021). Zur Konstanzer Werkstatt und zu Identifizierungs-
versuchen des anonymen Meisters mit einem Versuch der etwas genaueren Datierung der Beschnei-
dungstafel siehe II, 5.4.1.


https://onlinesammlung.freiburg.de/de/object/9826AAD54CC1B81669954985D5417889
https://onlinesammlung.freiburg.de/de/object/9826AAD54CC1B81669954985D5417889

238 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

unterscheiden. Uberdies dhneln sich in beiden Bildern die Figuren des Mohels. Beide
Male ist dieser (halb) kniend und nach rechts gewandt, bei der Ausfiihrung seiner Té&-
tigkeit erfasst. Wahrend der Mohel in der Tafelmalerei auf dem linken Bein kniet und
das rechte aufgestellt hat, zeigt die Miniatur des Gebetbuches allerdings eine etwas
unbeholfenere Darstellung seiner Koérperhaltung. Zwar ist auch hier das rechte Bein
aufgestellt, jedoch hat das linke keinen Bodenkontakt, sondern scheint vielmehr in
der Luft zu schweben. Zuletzt ist der abstrakt gemusterte braune Wandbehang, wel-
cher den gesamten Bildhintergrund der Miniatur einnimmt, ebenfalls im Bildhinter-
grund der Tafelmalerei zu sehen, nimmt dort allerdings deutlich weniger Raum ein,
sodass die Raumarchitektur weiterhin sichtbar bleibt. Deutliche Abweichungen zwi-
schen den Bildern zeigen sich — neben der Raumarchitektur im Bildhintergrund — vor
allem hinsichtlich des Begleitpersonals. Dieses ist in der Miniatur des Gebetbuches auf
die Hélfte reduziert (drei anstatt sechs Begleitfiguren). Der Reduktion féllt auch das in
der Tafelmalerei dargestellte Figurenpaar Maria und Joseph zum Opfer.

Nach BERND KONRAD haben der Werkstatt des Hohenlandenberg-Altars haupt-
sdchlich Druckgraphiken des Malers und Kupferstechers Martin Schongauer als Vorla-
ge gedient. Auf der Suche nach einer mdglichen gemeinsamen Vorlage erzielte die
Konsultation der 115 erhaltenen Kupferstiche Schongauers sowie weiterer Handzeich-
nungen und Tafelbilder des Kiinstlers und seiner Werkstatt jedoch keine Resultate.
Die erhaltenen Werke aus dem (Euvre Schongauers weisen keine Ahnlichkeiten zu
den Darstellungen der Beschneidungstafel sowie der Miniatur im Gebetbuch der Mar-
garetha von Kappel auf.?*

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
befindet sich auf derselben Versoseite wie die letzten beiden Zeilen der ihr vorausge-
henden »ChristusgriifSe« (S. 89—-94) und geht der auf der ihr gegentiberliegenden Recto-
seite einsetzenden Textkompilation zur Circumcisio Domini (S. 95-100) voraus. Diese
setzt sich aus einer Betrachtung und einem Gebet zum Festtag der Circumcisio Domini
zusammen.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur schliefst auf derselben Versoseite an die ihr vo-
rausgehenden Texte zu Weihnachten (S. 74-94) an, greift diese jedoch weder inhalt-
lich noch thematisch auf. Sie gibt allein eine Vorschau auf den Inhalt der auf sie fol-
genden Texte (S. 95-100). Das Bild fungiert als Scharnierbild, indem es die Textgrenze
zwischen den Festtagen uiberspielt und die inhaltlich-thematisch voneinander unab-
héngigen Abschnitte formal miteinander verkniipft.

822 Vgl. KONRAD, Werkstatt (1990), S. 47.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =—— 239

Beobachtungen besonderer Merkmale: Durch die Anwesenheit eines Hohepriesters
bei der Beschneidung, welche die erste Verwundung Christi darstellt, eréffnet sich un-
weigerlich ein Bezug zu den — auf der zeitstrukturellen Ebene des Gebetbuches - zu-
kiinftigen Verwundungen Christi in der Gegenwart der Hohepriester Kajaphas und
Hannas, unter deren Verhoren das unschuldige Blut Christi erneut vergossen werden
wird. In der vorliegenden Darstellung der Beschneidung des Herrn erfillt die Figur
des Hohepriesters eine proleptische Funktion. Gemeinsam mit der ersten Verwun-
dung, das heifdt dem ersten Opfer Christi, werden dessen spétere Verwundungen wéh-
rend der Passion und dessen letztes Opfer durch den Kreuztod vorweggenommen.

6.1.9 Anbetung der Heiligen Drei Konige

Format und Layout: Die Miniatur (S. 101, siehe Abb. 16) misst 132 mm x 78 mm (H x B)
und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Rectoseite ein. Sie ist in die Textkompilati-
on zur Epiphania Domini (S. 100-109) integriert und dort zwischen die Silben des Wor-
tes hail-gen (S. 100-102) eingebettet.

Bildbeschreibung: Das Bild zeigt die Anbetung des Christuskindes durch die Heiligen
Drei Konige. Am rechten Bildrand ist auf dem Grasboden sitzend Maria mit Nimbus,
wallendem Haar, braunem Untergewand und einem beigen Mantel mit ausgiebigem
Faltenwurf dargestellt. Auf ihrem SchofS steht aufrecht das Christuskind in der Gestalt
eines etwa einjahrigen Knaben. Christus tragt den charakteristischen Kreuznimbus
um das Haupt und ein blaues Hemd, das ihm bis knapp tiber die Knie reicht. Seine lin-
ke Hand ist um den Hals der Mutter gelegt, wahrend die rechte vor dem Herzen zur
Faust geballt ist. Kopf und Kérper wenden sich dem Konig zu, der mit ausgestrecktem
rechtem Bein mittig in der unteren Bildhalfte vor der Gottesmutter und dem Christus-
kind auf dem Grashoden kniet. Der Konig blickt zum Christuskind herauf. Seine abge-
legte Krone liegt zu seinen Fiiflen auf dem griinen Grasboden. Der rechte ausgestreck-
te Fuf uibertritt den unteren Bildrahmen und lenkt die Aufmerksamkeit der Betrach-
ter(innen) auf die danebenliegende Krone. Der kniende Konig tragt einen roten Man-
tel mit beigem Innenfutter sowie ein blaues Untergewand mit einer dunkelroten Bein-
bekleidung, die ihm weit bis tibers Knie reicht. Mit seinen Handen umfasst er den Stiel
eines goldgelben Kelches mit ge6ffnetem Klappdeckel, welchen er dem Christuskind
darbietet. Oberhalb des knienden Konigs ist ein weiterer, aufrechtstehender Konig
dargestellt. Dieser tragt ein bodenlanges rotes Gewand und eine goldgelbe Krone auf
dem Haupt. In seiner Rechten hélt er ein goldgelbes (Salb-)GefafS. Der linke Arm ist er-
hoben und deutet auf die blassgelbe Weihnachtssonne auf dem Mauerwerk in der
oberen rechten Bildecke. Dass der Himmelskorper, welcher aufgrund der Mauerziegel



240 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

nur schwer erkennbar ist, tatsachlich eine Weihnachtssonne mit mehreren gezackten
Strahlen darstellt, wird unter der Anwendung von UV-Licht sichtbar (siehe Abb. 17).%%*

Die ausgestreckten Mittel- und Zeigefinger des Koénigs im roten Gewand formen
einen Zeigegestus. Zwar ist sein Korper dem Christuskind und der Gottesmutter zuge-
wandt, doch sein Blick féllt iiber die rechte Schulter in Richtung des letzten der Drei
Heiligen Konige am linken Bildrand. Diesen kleiden dunkelrote Beinkleider sowie ein
blaues Unter- und beiges Ubergewand. Sein Gesicht ist mit einem dunklen Grauton
ibermalt. An seinem Giirtel tragt er ein Schwert. In seiner linken Hand hélt er einen
goldgelben Hornpokal mit einem aufgesetzten Kreuz. Der rechte Arm suggeriert einen
zeremoniellen BegriifSungsgestus, bei welchem die augenfillige Kopfbedeckung — ein
Hut mit angebundenem bodenlangem Schleier — mit einer ausladenden Bewegung
vom Kopf genommen wird. Der Bildhintergrund ist eigenttiimlich aufgeteilt und zeigt
in der linken Bildhélfte wiederum ein See- und Bergpanorama, wahrend in der rech-
ten Bildhélfte — hinter Maria — die merkwiirdig stufenartigen Reste eines geziegelten
Mauerwerks mit einem angeschlossenen Schrigdach dargestellt sind.®** Die einzelnen
Mauerziegel ragen in einer bruchstickhaften Abstufung iither dem Kopf des Konigs im
roten Gewand hervor. Den hellgriinen Grashoden im Bildvordergrund bedecken dun-
kelgriine Gréser und stilisierte Pflanzen. Er reicht bis circa zur Hélfte des Bildfeldes
hinauf. Am oberen Bildrand ist der Rest eines schmalen Balkens blauer Farbe zu er-
kennen. Im Vergleich zu den weiteren Figuren erscheinen die Gottesmutter und ihr
Mantel tiberproportional grof}, wodurch die Marienfigur innerhalb der Szenerie eine
besondere Gewichtung erhlt.**®

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen Mal-
anweisung zu sehen, jedoch aufgrund der Uberdeckung durch die dunkelbraune Rah-
menlinie nicht mehr leshar.

823 Die Wiederholung des Motivs der Weihnachtssonne erdffnet durch paradigmatische Verkniipfun-
gen ein interbildliches Bezugsystem zwischen den Miniaturen der Geburt Christi (S. 78) und der Anbe-
tung der Heiligen Drei Konige (S. 101). Durch den Vorgang des Ersetzens des in den entsprechenden
Bildvorlagen dargestellten Weihnachtssterns mit einer Weihnachtssonne &ndert sich der Zeichensta-
tus des Himmelskorpers mafigeblich. Wahrend der Weihnachtsstern vor allem dazu dient, die Ge-
burtsstatte des Erlosers auszuweisen, wird durch das Motiv der Weihnachtssonne die theologische
Deutung Christi als sonnenstrahlender Heilbringer und wahrer sol invictus in die Darstellung trans-
portiert. Zur Bedeutung des Motivs der Weihnachtssonne, die Christus als sonnenstrahlender Heil-
bringer und wahrer sol invictus kennzeichnet, siehe II, 6.1.5, bes. den Abschnitt >Analyse und Interpre-
tation.

824 Ein dhnlich abgestuftes und geziegeltes Mauerwerk zeigt sich auch in der Bildvorlage des Meis-
ters E.S. Siehe hierzu den Abschnitt >Bildvorlage.

825 Letztlich ist die Ikonographie der Bildvorlagen fiir den Bilderzyklus des Gebetbuches wiederholt
derart verdndert worden, dass Maria regelmaflig in den Fokus gerdt und als die Bedeutsame er-
scheint.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 241

Referenztexte: Bildliche Darstellungen der Anbetung der Drei Konige basieren auf
den Schilderungen des Matthdusevangeliums,®*® des Psalms 71 und den Prophezeiun-
gen Jesajas.®”” Am ausfiihrlichsten berichtet das Matthdusevangelium, nach welchem
allerdings keine Konige, sondern magi (Sterndeuter) mithilfe des Sterns zum Kind ge-
fithrt werden.®*® Die Bezeichnung der Sterndeuter als reges (Konige) ist auf den Psalm
71 sowie das Buch Jesaja zuriickzufiihren.?* Die Anzahl der Kénige bildet eine Analo-
gie zu den im Matthdusevangelium genannten »drei« Gaben Gold, Weihrauch und Myr-
rhe.®*

Ikonographische Tradition: Die Anbetung gilt als erstes Bildmotiv der Kindheit Chris-
ti und kann bereits seit dem 3. Jahrhundert nachgewiesen werden. Die in der Miniatur
dargestellte Rollenverteilung entspricht dem gangigen Bildtypus der Anbetung der
Drei Konige, auch Anbetung der Magier genannt, wie er im 13. Jahrhundert ent-
steht:®! Wahrend der erste Konig devot niederkniet, schaut der zweite zum dritten
Konig zuriick und zeigt diesem den Stern.®*?

Bereits seit dem 12. Jahrhundert existieren Darstellungen, in welchen das Gesicht
einer der drei Konige (zunachst Balthasar dann Caspar) dunkel ausgemalt wurde. Die
Dunkelfarbung der Haut wird als Zeichen der Herkunft der drei Kénige aus allen Erd-
teilen gedeutet und gewinnt inshesondere im 15. Jahrhundert an Beliebtheit.®**

Bildvorlage: Obgleich sich der Miniator bei der Ubernahme des originéren Bildmotivs
augenscheinlich grofSere Freiheiten gelassen hat bzw. auch hier verschiedene Vorla-
gen verwendet haben mag, weist die Miniatur nach wie vor tiberzeugende Uberein-
stimmungen mit einem Kupferstich des Meisters E.S. auf (siehe Abb. 18).2%*

Die urspriingliche Darstellung ist in der Miniatur seitenverkehrt wiedergegeben
und stark vereinfacht. Das Personal ist auf die Figuren Maria und Kind sowie die drei
Konige reduziert. Der fliegende Engel, welcher im Kupferstich den Weihnachtsstern
hélt, Ochs und Esel sowie weitere heraneilende Figuren fehlen in der Miniatur des Ge-
betbuches. Der detailreich ausgestaltete stadtische Hintergrund wird durch das wie-
derkehrende See- und Bergpanorama ersetzt. Dartiber hinaus er- und versetzt der Mi-

826 Vgl. Mt 2, 1-12.

827 Vgl. WEIs, Drei Konige (1968), Sp. 539 f.

828 Vgl. Mt 2, 1.

829 Vgl. Ps 71, 10; Is 60, 3.

830 Vgl. WEIs, Drei Konige (1968), Sp. 539.

831 Vgl. ebd., Sp. 541 f.

832 Vgl. ebd., Sp. 543. Siehe hierzu auch HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 133-135 (Abb.
Bd. 2, S. 32).

833 Vgl. WErs, Drei Konige (1968), Sp. 541.

834 Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 2 (1910), Nr. 26, S. 73; HOFLER, Meister E.S. (2007), S. 58—
60.



242 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

niator die Gestalt des Konigs links im Stich durch eine Figur eines gekrénten Konigs
im roten Gewand. Anstatt an den linken Bildrand ist diese >neue« Konigsfigur im Ge-
betbuch der Margaretha nun ins Zentrum des Bildes gertickt. Da sich der Miniator hin-
sichtlich der anderen beiden Konigsfiguren getreu an der Vorlage des Meisters orien-
tiert,®* sticht der neugestaltete und umgesetzte Konig besonders hervor. Fiir ihr Er-
scheinungsbild lasst sich im (Euvre des Meisters E.S. keine unmittelbare Vorlage fin-
den.®*® Sie muss entweder aus einem anderen, bislang unbekannten Zusammenhang
extrahiert worden sein oder — mdglicherweise in Anlehnung an die bildtypische
Rollenverteilung seit dem 13. Jahrhundert — eine Eigenkreation des Miniators darstel-
len. Zweifelsfrei besteht ihre wesentliche Funktion darin, die Weihnachtssonne in der
rechten oberen Bildecke auszuweisen beziehungsweise darauf aufmerksam zu ma-
chen.®’

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Feder-
zeichnung ist in die Textkompilation zur Epiphania Domini (S. 100-109) integriert und
dort zwischen die Silben des Wortes hailgen (S. 100-102) eingebettet: hail[Seitenum-
bruch, Miniatur, Seitenumbruch]gen [dry kung]. Der durch die Rubrik Der zwdlfft tag
(S. 100) eingeleitete Textabschnitt setzt sich aus einer Betrachtung und zwei Gebeten
zur Epiphania Domini am Dreikonigsfesttag zusammen. Neben der Miniatur >Anbe-
tung der Heiligen Drei Kénige« ist keine weitere Federzeichnung des Gebetbuches der-
art silbentrennend in ein Wort eingefiigt.

Strukturelle Funktion: Die Federzeichnung greift den Inhalt der Textkompilation
zur Anbetung des Kindes am zwolften Tag nach der Geburt des Herrn, in welchen sie
eingefasst ist, unmittelbar auf, ohne primdr eine Gliederung der Textkompilation vor-
nehmen zu wollen. Sie darf folglich den in den Textfluss integrierten Miniaturen zuge-
ordnet werden.

835 Wéhrend in der Vorlage des Meisters E.S. keine Unterschiede beziiglich der Hautfarbe der Konige
zu erkennen sind, malt der Miniator des Gebetbuches das Gesicht des Koénigs am linken Bildrand
nachtréglich dunkel aus.

836 Die einzige Konigsfigur aus dem (Euvre des Meisters E.S., die ebenfalls einen den Himmelskérper
ausweisenden Zeigegestus aufweist, findet sich im Stich LEHRS 27. Der entsprechende Kénig deutet mit
seiner rechten Hand auf den Stern am linken oberen Bildrand. In seiner Linken halt er ein rundes Ge-
faf. Die Darstellung der Figur (die Koérperhaltung, ihre Blickrichtung, ihr Gewand, die Kopfbedeckung,
der Zeigegestus und das Gefaf} in ihrer Hand) unterscheidet sich jedoch merklich von der zur Diskus-
sion stehenden Figur im Gebetbuch der Margaretha. Vgl. LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 2 (1910),
Nr. 27, S. 75; Abb. bei ApPUHN, Meister E.S. (1989), L. 27.

837 Im Bild der Anbetung der Heiligen Drei Konige wird folglich nicht nur der Weihnachtsstern
durch eine Weihnachtssonne ersetzt, sondern weiterhin eigens eine Figur ergénzt, welche dazu dient,
die Betrachtenden zuséatzlich auf die Gegenwart der Weihnachtssonne aufmerksam zu machen.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 243

6.1.10 Darbringung Jesu im Tempel

Format und Layout: Die Miniatur »Darbringung Jesu im Tempel« (S. 110, sieche Abb. 19)
misst 130 mm x 80 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite
ein. Sie geht der Textkompilation zur Purificatio Mariae (S. 110-136) voraus und gibt
eine Vorschau auf den Inhalt des auf sie folgenden Textabschnitts. Um Bild und Text
auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite dreiein-
halb Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Miniatur zeigt die Ubergabe des Jesuskindes im Tempel. Im
Fokus der Federzeichnung sind — jeweils im Ganzkoérperprofil und einfach nimbiert —
die Gottesmutter Maria und das Christuskind dargestellt. Die Gottesmutter tragt ein
blaues Untergewand unter einem grauen Mantel sowie eine weifse Kopfbedeckung.
Sie steht aufrecht vor einem perspektivisch dargestellten Blockaltar mit einem zwei-
stufigen Sockel und umfasst das nackte Christuskind mit beiden Handen. Dieses steht
aufrecht auf der Mensa und wendet sich mit ausgestreckten Armen frontal dem Hohe-
priester am rechten Bildrand zu. Der Hohepriester steht Gottesmutter und Kind auf
der anderen Altarseite gegeniiber. Uber seinen vor dem Korper ausgebreiteten Armen
liegt ein weifdes Tuch, welches er dem dargebotenen Kind entgegenstreckt. Der obers-
te Priester tragt ein blaues Untergewand, einen roten Mantel und eine weinrote Mitra
iiber einem goldgelben Kopftuch, das ihm tief ins Gesicht fallt. Uber der Mensa liegt
ein weifdes, kostbar verziertes Tuch, dessen Musterung mehrere Vierpasse in Quadra-
ten zeigt. Am linken Bildrand steht eine weitere weibliche Figur. Diese tragt ein rotes
Kleid mit einem goldgelben Schleier und hélt mit beiden Handen zwei weifde Tauben
vor dem Korper. Die Frau wendet sich nicht dem Geschehen, sondern frontal den Be-
trachterinnen und Betrachtern zu und blickt diese direkt an. Der Bildhintergrund
zeigt bis knapp unterhalb des oberen Bildrandes einen oben gerafften und mit Ran-
kenornamenten bestickten griinen Wandbehang.®*® Die durch die Raffung tiberschla-
genen Enden offenbaren den roten Stoff der Ruckseite. Zwischen dem Wandbehang
und dem oberen Bildrand ist in stark abgeriebenem Blau ein schmaler Balken des Fir-
maments zu erkennen. Im Bildvordergrund zeigt sich der wei8-grau gequaderte Tem-
pelboden. Besonders hervor sticht der perspektivisch gezeichnete Altar, dessen Block-
form den rechten Bildrahmen gemeinsam mit einzelnen Bodenkacheln tiberragt und
sich auferhalb des Bildrahmens fortsetzt. Weiterhin augenféllig sind die iiberpropor-
tional langen Kleider und Méntel des dargestellten Personals.

838 Zur Bedeutung von Vorhédngen, Wandbehdngen und Ehrentiichern in bildlichen Darstellungen
des Spatmittelalters siehe den Abschnitt >Analyse und Interpretation« unter II, 6.1.2.



244 — o6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Malanweisung: Entlang der unteren Bildrahmenlinie ist die mit einer Feder ins Bild-
feld eingetragenen Malanweisung zu erkennen: virgo bayolans xm Symeon recepit
istum.®*°

Referenztexte: Bildliche Darstellungen zum Ereignis respektive dem kirchlichen Fest
der Darstellung des Herrn oder auch Purificatio Mariae bzw. Maria Lichtmess rufen,
wie die doppelte Bezeichnung bereits erahnen lésst, zwei verschiedene Geschehen in-
nerhalb desselben Festtages in Erinnerung. Die zwei Bezeichnungen gehen auf zwei
unterschiedliche Ereignisse der biblischen Erzdhlung zurtick und fokussieren entwe-
der die Darbringung des Christuskindes oder die Reinigung Marias im Tempel. Die
Schilderung des erstgenannten Ereignisses findet sich im neutestamentlichen Lukas-
evangelium.**® Die dort nur beildufig erwéhnte Reinigung Mariens im Tempel, die
nach dem Gesetz Mose 40 Tage nach der Geburt des Kindes erfolgen soll, wird im drit-
ten Buch Mose des Alten Testaments ausfiihrlich thematisiert.®*' Im Zusammenhang

839 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

840 Lc 2, 22-24: Et postquam impleti sunt dies purgationis ejus secundum legem Moysi tulerunt illum in
Jerusalem ut sisterent eum Domino sicut scriptum est in lege Domini quia omne masculinum adaperiens
vulvam sanctum Domino vocabitur et ut darent hostiam secundum quod dictum est in lege Domini par
turturum aut duos pullos columbarum. (EU, Lk 2, 22-24: Als sich fiir sie die Tage der vom Gesetz des
Mose vorgeschriebenen Reinigung erfiillt hatten, brachten sie das Kind nach Jerusalem hinauf, um es
dem Herrn darzustellen, wie im Gesetz des Herrn geschrieben ist: Jede ménnliche Erstgeburt soll dem
Herrn heilig genannt werden. Auch wollten sie ihr Opfer darbringen, wie es das Gesetz des Herrn vor-
schreibt: ein Paar Turteltauben oder zwei junge Tauben.).

841 Lv 12, 1-8: Locutus est Dominus ad Mosen dicens loquere filiis Israhel et dices ad eos mulier si
suscepto semine pepererit masculum inmunda erit septem diebus iuxta dies separationis menstruae et
die octavo circumcidetur infantulus ipsa vero triginta tribus diebus manebit in sanguine purificationis
suae omne sanctum non tanget nec ingredietur sanctuarium donec impleantur dies purificationis eius
sin autem feminam pepererit inmunda erit duabus ebdomadibus iuxta ritum fluxus menstrui et
sexaginta ac sex diebus manebit in sanguine purificationis suae cumque expleti fuerint dies purificationis
etus pro filio sive pro filia deferet agnum anniculum in holocaustum et pullum columbae sive turturem
pro peccato ad ostium tabernaculi testimonii et tradet sacerdoti qui offeret illa coram Domino et rogabit
pro ea et sic mundabitur a profluvio sanguinis sui ista est lex parientis masculum ac feminam quod si
non invenerit manus eius nec potuerit offerre agnum sumet duos turtures vel duos pullos columbae
unum in holocaustum et alterum pro peccato orabitque pro ea sacerdos et sic mundabitur. (EU, Lv 12,
1-8: Der Herr sprach zu Mose: Sag zu den Israeliten: Wenn eine Frau empféngt und einen Knaben ge-
biert, ist sie sieben Tage unrein, wie sie in der Zeit ihrer Regel unrein ist. Am achten Tag soll man die
Vorhaut des Kindes beschneiden und dreiunddreiflig Tage soll die Frau wegen des vergossenen Blutes
im Zustand der Reinigung bleiben. Sie darf nichts Geweihtes bertihren und nicht zum Heiligtum kom-
men, bis die Tage ihres Reinigungszustands vortiber sind. Wenn sie ein Madchen gebiert, ist sie zwei
Wochen unrein wie wahrend ihrer Regel. Sechsundsechzig Tage soll sie wegen des vergossenen Blutes
im Zustand der Reinigung bleiben. Wenn die Tage ihres Reinigungszustands fiir einen Sohn ebenso
wie fiir eine Tochter voriiber sind, soll sie ein einjahriges Schaf als Brandopfer und eine Felsentaube
oder eine Turteltaube als Stindopfer zum Priester an den Eingang des Offenbarungszeltes bringen. Er
soll es vor dem HERRN darbringen und fiir sie Versohnung erwirken; so wird sie rein von der entstan-



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =—— 245

mit der Darstellung des Herrn nimmt tiberdies die im Lukasevangelium berichtete Be-
gegnung zwischen Simeon und dem Christuskind (Hypapante) eine bedeutende Rolle
ein.

Die inhaltliche Ausrichtung des Festtags als Marien- oder Herrenfest variiert im
Laufe der Zeit regelméfdig. Wahrend der Festtag zunachst primér als Marienfest ver-
standen wurde und die Reinigung Marias im Vordergrund stand, ist er spatestens seit
der Liturgiereform 1960 beziehungsweise 1969 als gesamtkirchliches Fest der Darbrin-
gung des Herrn gekennzeichnet.®*>

Ikonographische Tradition: Die Miniatur repréasentiert den seit karolingischer Zeit
nachweisbaren Bildtypus der Darbringung im Tempel, der zugleich das Reinigungsop-
fer Mariens und die Begegnung des Jesusknaben mit Simeon ins Bild fasst. Dieser
zeichnet sich vor allem durch eine anndhernd symmetrische Aufteilung des Personals
zu beiden Seiten des Altars im Tempelinneren aus. Die Gottesmutter hélt das Jesus-
kind tiber dem Altar, wéhrend Simeon ihm die verhiillten Hande entgegenstreckt. Das
weitere Personal variiert, zumeist wohnen der Szenerie Joseph und die Prophetin
Hanna bei.**®

Obwohl der entsprechende Bildtypus priméar die im Lukasevangelium geschilder-
te Darbringung fokussiert, enthélt er zugleich Handlungsstrdnge beziehungsweise
Bildmotive der Reinigung Mariens sowie der Begegnung zwischen Simeon und dem
Christuskind (Hypapante).*** Das Ereignis der Reinigung Mariens wird héufig durch
das Motiv einer Magd kommemoriert, welche die Opfertauben hélt. Dass der in der
Miniatur dargestellte Hohepriester mit Simeon identifiziert werden muss, geht aus
der Malanweisung hervor: virgo bayolans xm Symeon recepit istum.*** Die Darstellung
Simeons als Hohepriester des Tempels ist vor allem im Spatmittelalter haufig anzu-
treffen. In der bildenden Kunst des ausgehenden Mittelalters sind Praesentatio, Purifi-
catio und Hypapante schliefSlich zu einem festen Bild verschmolzen.®*®

Bildvorlage: Die Miniatur >Darbringung Jesu im Tempel< konnte bislang auf keine
Vorlage zurtickgefiihrt werden.

denen Blutung. Das ist die Weisung fiir eine Frau, die einen Knaben oder ein Madchen gebiert. Wenn
sie die Mittel fiir ein Schaf nicht aufbringen kann, soll sie zwei Turteltauben oder zwei Felsentauben
nehmen, eine als Brandopfer und die andere als Siindopfer; der Priester soll fiir sie Verséhnung er-
wirken und so wird sie rein.).

842 Vgl. MAAs-EWERD, Darstellung des Herrn (1995), Sp. 27.

843 Eine dhnliche Bilddarstellung, wie sie im Gebetbuch der Margaretha vorliegt, bespricht JEFFREY
HAMBURGER im ikonographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Begerin. Vgl. HAMBURGER/
PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 135 (Abb. Bd. 2, S. 33).

844 Vgl. voN ERFFA, Darbringung im Tempel (1954).

845 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

846 Vgl. voN ERFFA, Darbringung im Tempel (1954), Sp. 1066.



246 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein und geht der auf der gegen-
iberliegenden Rectoseite einsetzenden Textkompilation zur Purificatio Mariae (S. 110—
136) voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der
vorherigen Rectoseite dreieinhalb Zeilen freigelassen. Aufgrund seiner vorgestellten
Position gibt das Bild eine Vorschau auf den Inhalt der folgenden Textkompilation, die
sich in zwei Abschnitte untergliedern lasst. Ein erster Teil setzt sich aus narrativen
Mahnungen mit inserierten Betrachtungen zu den Festtagsereignissen (S. 111-119), der
Darstellung Jesu im Tempel (Praesentatio), dem Reinigungsopfer Mariens im Tempel
(Purificatio) und der Begegnung mit Simeon (Hypapante) sowie einem Gebet (S. 119-
121) zusammen. Der zweite Teil (S. 121-136) enthilt Ubersetzungen liturgischer Gesin-
ge (Antiphonen und Responsorien) ins Deutsche, kurze volkssprachige Liturgieerkla-
rungen — beispielsweise zum Vorgehen wihrend der Kerzenweihe am Festtag®*’ —,
zwei volkssprachige Kollektengebete sowie an die Gottesmutter gerichtete Mahnun-
gen mit inserierten Bitten an die Schmerzen Mariens (S. 128-133) und einen Textab-
schnitt zu den >Fiinf Schmerzen Mariens< in Reimform (S. 133-136).>*® Die Mahnungen,
Betrachtungen und Gebete (S. 110-128) adressieren nacheinander Christus, die Gottes-
mutter Maria, Simeon oder Gottvater und thematisieren dabei abwechselnd die ent-
sprechenden Festtagsereignisse Praesentatio, Purificatio und Hypapante. Wéahrend
diese im Bild simultan dargestellt werden, handeln sie die anschlieflenden Texte li-
near ab.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion ist die ganzseitige
Miniatur den Titelbildern mit einer strukturierenden Funktion zuzuordnen. Sie ist
der auf sie folgenden Textkompilation vorgestellt und gibt eine Vorschau auf deren In-
halt. Das Bild macht den Beginn eines neuen Abschnitts respektive eines neuen Fest-
tags kenntlich und nimmt so eine Gliederung der Texte im Gebetbuch vor. Durch die
Freilassung dreier Textzeilen auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite wird zu-
sétzlich auf die Textgrenze aufmerksam gemacht und die strukturierende Funktion
des Bildes bekraftigt.

6.1.11 Taufe Christi

Format und Layout: Die Federzeichnung >Taufe Christi« (S. 136, siehe Abb. 20) misst
87 mm x 79 mm (H x B) und nimmt etwas mehr als die Hélfte des Schriftspiegels ein.
Sie schliefst auf derselben Versoseite unmittelbar an die ihr vorausgehende Textkom-

847 Vgl. Anm. 310.
848 Eine eingehende Analyse des Fiinf Schmerzen Mariens« in Reimform findet sich unter II, 4.8.3.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =—— 247

pilation zur Purificatio Mariae (S. 110-136) an. Auf der ihr gegentiberliegenden Recto-
seite beginnt die Textkompilation zur Taufe Christi (S. 136-139).

Bildbeschreibung: Das Bild zeigt die Taufe Christi durch Johannes den Téufer. Im Zen-
trum der Federzeichnung ist Christus mit Kreuznimbus und Lendentuch dargestellt.
Seine Hénde sind vor der Brust tiberkreuzt. Die Figur Christi schwebt aufrecht iiber ei-
nem Flusslauf. Seine iiberschlagenen FiifSe sind bis zu den Waden ins Wasser getaucht.
Der Kopf Jesu ist dem Taufer am rechten, grashedeckten Flussufer entgegengeneigt, die
Augen sind geschlossen. Der bartige Téufer steht barfuf§ an der Kante des Flussufers.
Er ist nimbiert und tréagt ein einfaches, knielanges, braunes Gewand. In seiner erhobe-
nen rechten Hand hélt er das Taufgefaf}, welches er selbst iiber dem Haupt des Gottes-
sohnes ausschiittet. In der linken Hand halt er ein langliches weifdes Tuch auf Hiifthéhe
vor dem Korper. Der Taufzeremonie wohnt ein gefliigelter Engel bei, der am gegen-
uberliegenden Flussufer in der linken Bildhélfte dargestellt ist. Er tragt ein weifses Ge-
wand unter einem roten, knielangen Uberwurf und blickt zur Taufzeremonie heriiber.
Uber seinen vor der Brust erhobenen Armen liegt das Gewand Jesu. Im Hintergrund
der Taufzeremonie sind eine besiedelte See- und Berglandschaft sowie die Spitzen ein-
zelner Stadttirme zu erkennen. Der obere Bildrand zeigt einen schmalen Balken des
Horizonts in abgeriebener blauer Farbe. Zwischen der Figur des Taufers und dem
rechten Bildrand befindet sich ein einzelner Baum. Im Bildvordergrund, unterhalb
der im Fluss schwebenden Fiifie Christi, sind drei einzelne Schilfihren dargestellt.®*°

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Vom Ereignis der Taufe Jesu wird in allen vier Evangelien des Neuen
Testaments sowie in weiteren biblischen, apokryphen und patristischen Quellen be-
richtet.®*

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Taufe Jesu sind seit den An-
fangen der friihchristlichen Kunst nachweishar.®*" Obgleich das dargestellte Personal
uber die Jahrhunderte hinweg stark variiert, bleibt das grundlegende Bildformular
dhnlich. Jesu steigt aus dem Wasser empor; der Himmel 6ffnet sich; der Heilige Geist
kommt in der Gestalt einer Taube nieder. Wahrend Johannes der Taufer zumeist als
bartiger (alter) Mann dargestellt ist, erscheint Christus sowohl als Erwachsener als

849 Die Position und Anzahl der drei Schilfahren erinnern an diejenigen in der Miniatur >Die Buf3pre-
digt Johannes des Taufers« (S. 66).

850 Vgl. Mt 3, 13-17; Mc 1, 9-11; Lc 3, 21; To 1, 29-34. Eine ausfiihrliche Auflistung der Quellen bietet
HoLL [u.a.], Taufe Jesu (1972), Sp. 247 £.

851 Vgl. HoLL [u.a.], Taufe Jesu (1972), Sp. 248 {. Fiir eine computergestiitzte ikonographische Untersu-
chung von 883 Taufdarstellungen des Mittelalters siehe BELL/IMPETT, Ikonographie und Interaktion
(2019).



248 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

auch in der Gestalt des Kindes.*** Assistierende Engelsfiguren wohnen der Szenerie
ungefahr seit dem 5. Jahrhundert regelmafig bei. Darstellungen, die auf einen konkre-
ten sakramentalen Taufritus Bezug nehmen, nach welchem der Heilige Geist oder bis-
weilen Johannes der Taufer das Taufgefafs selbst tiber dem Haupt Jesu ausgiefsen, sind
etwa seit dem 9. Jahrhundert bekannt.®%®

Die Miniatur des Gebetbuches reprasentiert einen gangigen Bildtypus der Taufe
Jesu, unterscheidet sich jedoch dadurch von vergleichbaren Darstellungen, dass Gott
weder in der Gestalt der Heilig-Geist-Taube noch der Gottvaters im Bild des Gebetbu-
ches enthalten ist. Die Absenz liberrascht insbesondere deshalb, weil die Reduktion
des Personals auf die Dreifigurengruppe Jesus, Johannes und den assistierenden Engel
fur bildliche Darstellungen des 15. Jahrhunderts eher untypisch ist. Sie entspricht ei-
ner deutlich spéteren Bildtradition, die sich erst im Barock manifestiert.?>*

Bildvorlage: Die Miniatur des Gebetbuches erinnert an eine altere, kolorierte Feder-
zeichnung zur Taufe Christi, wie sie in der familieneigenen Historienbibel aus der Ha-
genauer Werkstatt des Diebold Lauber vorliegt (siehe Abb. 21).%%°

Auch wenn der Miniator des Gebetbuches die Miniatur der Historienbibel nicht
getreu kopiert, sondern augenscheinlich seinen eigenen Stil einbringt, lassen sich wei-
terhin augenfillige Gemeinsamkeiten zwischen den beiden Bildern ausmachen.

Frappierende Ahnlichkeiten zeigen sich im Bildaufbau der beiden Federzeichnun-
gen und insbesondere in der Reduktion, Positionierung und Darstellung des Personals.
Obwohl Darstellungen der Taufe Jesu seit friihchristlicher Zeit mafigeblich von der
Prasenz Gottes wahrend der Taufe geprégt sind, fehlt in beiden Bildern jegliche Spur
Gottes, sei es in der Gestalt der Heilig-Geist-Taube oder Gottvaters. Uberdies bestehen
in der symmetrischen Bildkomposition weitere Ubereinstimmungen. In beiden Feder-
zeichnungen steigt Christus aus dem Fluss empor, wihrend Johannes der Taufer am
rechten Flussufer und der assistierende Engel mit dem braunen Gewand Jesu am lin-
ken Flussufer dargestellt sind. In beiden Bildern schiittet der Taufer das Taufgefafs (ei-
ne Ampulle) selbst tiber dem Haupt Jesu aus. Auch die in der Historienbibel kraftig
aufgetragene Umrandung des Nimbus des Taufers mit roter Farbe wiederholt sich in
der Miniatur des Gebetbuches, dort allerdings lediglich als diinn aufgetragene Linie.
Eine solche rote Umrandung des Nimbus liegt im Bilderzyklus des Gebetbuches allein
im Bild der Taufe Jesu vor und wird dartiber hinaus in keiner weiteren Miniatur wie-
derholt. Ferner besteht eine zusatzliche Parallele zwischen der Miniatur des Gebetbu-

852 Vgl. HoLL [u.a.], Taufe Jesu (1972), Sp. 248 f.

853 Vgl. ebd., Sp. 249 f.

854 Vgl. ebd., Sp. 254. Ein &hnliches Bild der Taufe, in welchem ebenfalls allein die Dreifigurengruppe
dargestellt ist, erwahnt JEFFREY HAMBURGER im ikonographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ur-
sula Begerin. Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 149 f,, dort Abb. 151.

855 Vgl. St. Gallen, KB, Vad. Slg. Ms. 343d, fol. 66r.



6.1 Zum Weihnachtsfestkreis =— 249

ches und der Federzeichnung in der Historienbibel in der Darstellung des Baumes am
rechten Bildrand.

Die Darstellung der Taufe Christi, wie sie in der Historienbibel der Lauber-Werk-
statt enthalten ist, darf folglich aus verschiedenen Griinden als plausible Vorlage oder
zumindest Inspirationsquelle fiir die Miniatur des Gebetbuches gelten.**® Da die Histo-
rienbibel bereits in der Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden ist und sich seit ihrer
Entstehung im Besitz Margarethas sowie ihrer Familie befindet, ist sie zunéchst ein-
mal frei verflighar und leicht zugédnglich. Insofern die Forschung iiberdies davon aus-
geht, dass die Auftraggeber den Maler der 167 kolorierten Federzeichnungen, Hans
Ott, gezielt fiir die Arbeit an der Historienbibel ausgewdahlt haben und méglicherweise
ebenso die Bildauswahl vorgegeben oder mitgestaltet haben konnten,®®” erscheint es
durchaus naheliegend, dass einzelne Bildmotive der &lteren Historienbibel als Inspira-
tionsquelle fiir die Miniaturen im Gebetbuch der Margaretha gedient haben konnten.

Betrachtet man die Taufbilder aus dem (Euvre der Werkstatt Diebold Laubers im
Uberblick, fillt auf, dass die Federzeichnung der Taufe aus der Historienbibel inshe-
sondere in Bezug auf die dargestellten Details deutlichere Ubereinstimmungen mit
der entsprechenden Federzeichnung des Gebetbuches aufweist als mit allen weiteren,
vergleichbaren Taufdarstellungen aus der Hagenauer Werkstatt.®*®

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
schliefdt auf derselben Versoseite unmittelbar an die >Fiinf Schmerzen Mariens«< in
Reimform (S. 133-136) aus der ihr vorausgehenden Textkompilation zur Purificatio
Mariae (S. 110-136) an. Auf der ihr gegentiberliegenden Rectoseite beginnt der Textab-
schnitt zur Taufe Christi (S. 136-139), der sich aus einer Betrachtung und einem Gebet
zusammensetzt. Das Bild ist zwischen die Textkompilation zur Purificatio Mariae und
Taufe Christi platziert, nimmt jedoch inhaltlich-thematisch allein auf das im Folgen-

856 Vgl. St. Gallen, KB, VadSlg Ms. 343d, fol. 66r.

857 Siehe hierzu II, 5.4.1, bes. Anm. 642.

858 Obgleich der Bildaufbau an sich in allen Lauber-Bildern der Taufe Jesu statisch bleibt, variieren
die Details, das Personal, dessen Anordnung sowie die Ausgestaltung der Umgebung und Hintergriin-
de deutlich. Grundsétzlich zeigt sich eine Tendenz zur Reduzierung des Personals. Engel und Heilig-
Geist-Taube fehlen wiederholt. Die Darstellung eines Baumes im Bildhintergrund zahlt nicht zu den
grundlegenden, wiederkehrenden Elementen der Taufdarstellungen. Die Kombination Dreifiguren-
gruppe, Darstellung eines Flusslaufes, das Fehlen Gottes und Darstellung eines Baumes am rechten
Bildrand ist — in der vorliegenden Form — iiberhaupt nur in der Federzeichnung der Historienbibel
aus dem Familienbesitz der Ehinger-von Kappel enthalten. Fiir vergleichbare Darstellungen der Taufe
Jesu aus der Lauber-Werkstatt vgl. inshesondere die Handschriften: Bonn, UB, Cod. S 712, fol. 134v (mit
Taube und Engel); Darmstadt, ULB, Hs. 1, fol. 262v (mit Baum); Dresden, SLUB, Mscr. Dresd. A. 49,
fol. 241r (ohne Taube und Engel); Hamburg, SUB, Cod. 7 in scrin., fol. 361r (ohne Taube und Engel);
Miinchen, BSB, Cgm 1101, fol. 284r (mit Taube und Engel); Solothurn, ZB, Cod. S II 43, fol. 366r (ohne
Taube, kein Flusslauf); Ziirich, ZB, Ms. C 5, fol. 365v (mit Taube).



250 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

den geschilderte Ereignis der Taufe Christi Bezug. Bild und Text zur Taufe Jesu bilden
eine eng zusammengehorende Einheit.

Strukturelle Funktion: Indem die Miniatur auf derselben Versoseite formal an die
ihr vorausgehende Textkompilation zur Purificatio Mariae anschlief$t, aber inhaltlich
und thematisch allein auf den auf sie folgenden Textabschnitt zur Taufe Jesu Bezug
nimmt, bildet sie ein Scharnier zwischen den Texten des Gebetbuches, die sie umgeben.
Die Federzeichnung erfiillt dadurch die strukturelle Funktion eines Scharnierbildes,
das die entsprechenden Texte des Gebetbuches verkniipft, die Textgrenzen tiberspielt
und die kompilierten Texte als eine zusammengehorende Einheit erscheinen lasst.

6.2 Zum Osterfestkreis
6.2.1 Siindenfall

Die hildliche Darstellung des Stindenfalls (S. 139, siehe Abb. 22) ist die erste Federzeich-
nung des Bilderzyklus, die dem Osterfestkreis zugeordnet werden kann.

Format und Layout: Die Miniatur misst 106 mm x 78 mm (H x B) und nimmt etwa
drei Viertel des Schriftspiegels ein. Sie schliefst auf derselben Rectoseite unmittelbar
an die letzten finf Zeilen des ihr vorausgehenden Textabschnitts zur Taufe Christi
(S. 136-139) an. Auf der ihr folgenden Versoseite beginnt die Textkompilation zur Qua-
dragesima (S. 140-433).

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Darstellung stehen - symmetrisch links und
rechts neben dem Stamm des Baumes der Erkenntnis — Adam und Eva im Paradies-
garten. Die grenzenlose Fruchtbarkeit des Gartens ist durch ein tppiges Pflanzen-
wachstum, das heifét eine hellgriine Wiese mit dunkelgriinen, gelben und roten stili-
sierten Pflanzen und Baumen symbolisiert. Der Stamm des Baums der Erkenntnis ver-
lauft entlang der vertikalen Bildmittellinie und nimmt circa drei Viertel des Bildrau-
mes ein. Von seiner reichhaltig fruchtragenden Blattkrone ist nur die Halfte im Bild
dargestellt. Die Paradiesschlange ist um den Baumstamm gewickelt. Thr Menschen-
kopf blickt knapp unterhalb der Blattkrone hinter dem Stamm hervor. Links neben
ihr steht der unbekleidete Adam, der Baumkrone und Schlange zugewandt. Sein Kopf
befindet sich ungefahr auf derselben Hohe wie der menschliche Schlangenkopf. Mit
der Linken halt Adam die Frucht des Baumes vor der Brust ausgestreckt, sodass diese
unmittelbar unterhalb des Schlangenkopfes dargestellt ist. Die Schlange blickt auf die
Frucht herab, wihrend Adam zu den weiteren Friichten im Baum hinaufschaut. Mit
seiner Rechten halt er einen Strauch Blatter knapp oberhalb der Scham vor dem Kor-
per. In der rechten Bildhélfte steht die unbekleidete Eva, den Betrachterinnen und Be-
trachtern zugewandt. Mit ihrer Rechten hélt sie eine Frucht knapp oberhalb der



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 251

Scham vor dem Korper. Der linke Arm féllt neben dem Korper herab. Mit Zeigefinger
und Daumen greift sie eine weitere Paradiesfrucht. Wéahrend sich der Oberkérper
Evas den Betrachtenden zuwendet, ist ihr Blick auf eine Fliege gerichtet, die zwischen
ihrem Kopf und dem rechten Bildrand in der Luft fliegt. Der Korper der Fliege ist auf
die Paradiesfrucht in der rechten Hand Evas ausgerichtet. Im Bildhintergrund zeigt
sich wiederholt ein See- und Bergpanorama. Links hinter Adam sowie zwischen Eva
und dem Baum der Erkenntnis vervollstdndigen in der Ferne zwei weitere Baiume die
landschaftliche Kulisse des Paradiesgartens. Besonders augenféllig ist eine unbe-
stimmbare Architektur zwischen dem Garten und Ufer des Sees. Von der Mitte des lin-
ken Bildrands ausgehend verlduft ein braunes Geméauer mit stilisiertem Mauerwerk
diagonal nach rechts unten und mundet hinter dem Baum der Erkenntnis in der Art
eines Stegs in den See. Die obere Abschlusskante des Geméduers ist mit einer roten
Rahmenlinie versehen.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Vom Stindenfall als Ursprung der Erbsiinde berichten neben dem ers-
ten Buch Mose des Alten Testaments verschiedene Briefe, die Apostelgeschichte des
Neuen Testaments sowie weitere apokryphe Texte.®*®

Ikonographische Tradition: Innerhalb der seit frithchristlicher Zeit nachweisharen
Adam-und-Eva-Bilder(zyklen) bildet der Siindenfall das bedeutendste und élteste Bild-
thema.®®® Die zunichst meist symmetrisch organisierten Darstellungen unterscheiden
zwei hauptsachliche Bildtypen: Ein erster kombiniert den Stindenfall mit der ihm vo-
rausgehenden Versuchung Evas. Hierbei nimmt Eva die Paradiesfrucht von der
Schlange entgegen und reicht zugleich eine weitere an Adam weiter. Ein zweiter Bild-
typ konzentriert den bereits vollzogenen Siindenfall: Adam und Eva bedecken ihre
Scham, was aufzeigt, dass die Siinde bereits begangen wurde. Einzelne weitere Bilder
zeigen den Vorgang gestaffelt, indem zwar Eva ihre Scham bedeckt, Adam hingegen
noch unbedeckt bleibt und die Frucht erst in den Handen hélt.**!

859 Vgl. SCHADE, Adam und Eva (1968), Sp. 42 sowie REYGERS, Adam und Eva (1937), Sp. 126 f.

860 Zum Bildthema des Siindenfalls und seiner Bedeutung siehe ScHADE, Adam und Eva (1968),
Sp. 54 £,; REYGERS, Adam und Eva (1937), bes. Sp. 136-138 sowie REUDENBACH, Gestorte Ordnung (2012).
Zu der >Ikonographie und dem Kontext« des Siindenfalls im Spatmittelalter sieche HAMBURGER/PALMER,
Ursula Begerin 1 (2015), S. 119 £, dort Abb. 86-88; CARRASCO, Der Stindenfall (2019), hier am Beispiel
des Werks von Hans Baldung Grien, sowie HOFFMANN, Im Paradies (2021), bes. S. 63-115. Zur >Evoluti-
on of a Written and Visual Interpretive Tradition« des Motivs siehe ENGLARD, It’s all Eve’s fault (2022).
Fiir eine »Geschichte Adams und Evas« siehe GREENBLATT, Adam and Eve (2017) sowie GREENBLATT,
Adam und Eva (2018).

861 Vgl. SCHADE, Adam und Eva (1968), Sp. 59 f. Zur Entwicklung der verschiedenen Bildmotive siehe
ENGLARD, It’s all Eve’s fault (2022).



252 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Seit dem Hochmittelalter weist die bis dato einfache Tiergestalt der Schlange bis-
weilen menschliche oder ungeheuerliche Ziige auf. Darstellungen der Paradiesschlan-
ge mit einem Menschenkopf, wie sie in der Miniatur des Gebetbuches der Margaretha
vorliegt, und einem echsenartigen oder weiblichen (Ober-)Korper sind zunéchst nur
vereinzelt und spater immer héufiger nachweisbar.®

Bildvorlage: Die Miniatur konnte bislang auf keine Vorlage zuruickgefithrt werden.

Analyse und Interpretation: Durch die symmetrische Organisation Adams und Evas
links und rechts neben dem Baum der Erkenntnis behélt der Miniator die altchristli-
che, symmetrische Bildkomposition bei. Anstatt die Versuchung Evas mit dem Siinden-
fall zu kombinieren und die Ereignisse simultan darzustellen, gibt die Federzeichnung
den vollzogenen Siindenfall wieder. Eva ist der teuflischen Versuchung langst verfal-
len und halt gleich zwei Paradiesfriichte in den Handen. Die Schlange hat sich inzwi-
schen Adam zugewandt, doch nimmt sie dabei nicht weiter eine aktive Rolle als Ver-
fiihrerin ein, sondern erscheint vielmehr als passive Betrachterin der Szenerie.®®®
Denn auch Adam hat sich bereits verstindigt, was die Paradiesfrucht in seiner linken
Hand und das Bedecken der eigenen Scham durch seine rechte Hand aufzeigen.®** Da-
riber hinaus ist die Hinwendung Evas zu den Betrachtenden anstatt zu Adam, den es
nicht weiter zu versuchen gilt, als ein zusatzliches Zeichen des abgeschlossenen Stin-
denfalls zu deuten.

Die augenfallige Architektur im Bildhintergrund préfiguriert die Paradiesmauer,
hinter welcher der Paradiesgarten zukiinftig verschlossen ist. Zwar befinden sich
Adam und Eva in der Darstellung noch innerhalb des Gartens, doch zeigt die ihren
Schatten vorauswerfende Mauer zugleich an, dass es einen Raum aufSerhalb des um-
mauerten Paradieses gibt. Dass das Ende der Mauer bis in den im Hintergrund darge-
stellten See hineinreicht, demonstriert ihre Uniitberwindbarkeit und Grenzenlosigkeit.

Die Fliege um Evas Kopf kann als Allegorie des Lasters, der Leidenschaft und der
Verganglichkeit gedeutet werden.*® Mit dem vollzogenen Siindenfall ist die Ewigkeit
des paradiesischen Lebens vergénglich geworden und zugleich sind Laster- und Siind-
haftigkeit in die Menschheit eingezogen. Eine Identifikation der Fliege mit der Figur
des Teufels selbst ldsst sich nicht eindeutig belegen. Sie symbolisiert jedoch insofern

862 Zur anthropomorphen und ungeheuerlichen Gestalt der Schlange in Darstellungen des Siinden-
falls siehe REYGERS, Adam und Eva (1937), Sp. 137 £,; IM1G, Luzifer als Frau (2009); KRIEGER, Adam (2015);
HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 120, dort Abb. 87 sowie ENGLARD, It’s all Eve’s fault
(2022), bes. S. 301-305.

863 Zur Figur der Schlange und ihrer Bedeutung in Darstellungen des Siindenfalls vgl. Angaben in
Fufinote 937.

864 Zur Verhiillung der Scham in Bildern des abgeschlossenen Stindenfalls (hier tiberwiegend am
Beispiel einzelner Werke des Hans Baldung) siehe CARRASCO, Der Stindenfall (2019), S. 132-136.

865 Vgl. KEmP, Fliege (2003), Sp. 1205-1210.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 253

Evas Ausgesetzsein an die teuflische Versuchung beziehungsweise die Verlockung zur
Siinde,®® als die Etymologie des Begriffs >Beelzebub« als eine der Bezeichnungen des
Teufels auf das hebrédische Kompositum Ba‘al zewiiw (wortlich »Herr der Fliegen«) zu-
riickzufithren ist.®®” Als solcher wird der Teufel in der Vulgata wiederholt bezeich-
net.**®

Indem die Figur Evas durch die frontale Darstellung ihres Oberkérpers unmittel-
bar die Betrachtenden adressiert, wird sie zur Kontaktfigur fiir die Rezipientinnen
und Rezipienten.*®® Sie bietet den Apfel, welchen sie vor dem Korper ausgestreckt
hélt, nicht Adam, sondern die Rezipierenden an, lockt diese dadurch ins Bildgesche-
hen hinein und verlockt auch sie zur Stinde. Als >implizite Betrachter« werden die Re-
zipierenden an die eigene Teilhabe an der Erbsiinde sowie die Notwendigkeit zur Bu-
Re und Reinigung von ihr erinnert.*”° Diese Teilhabe wird durch das Konstanzer See-
panorama im Hintergrund der Miniatur bekraftigt, da sich der im Bild dargestellte
Siindenfall dadurch nicht nur unter Einbezug der urspriinglichen Betrachterin, son-
dern iiberdies in der ihr vertrauten heimischen Umgebung ereignet.*”* Als Kontaktfi-
gur im Bild tragt die Figur Evas, deren Blick auf die Fliege als Allegorie des Lasters
und Symbol der teuflischen Versuchung gerichtet ist, zundchst Margaretha von Kap-
pel ihre Sichtweise an und macht sie dadurch darauf aufmerksam, dass auch sie fort-
wahrend der teuflischen Versuchung ausgesetzt ist.

In der Miniatur wird das Ereignis des Stiindenfalls in die Gegenwart der Betrach-
tenden transponiert, um sich dort in ihrer zeitlichen und rdumlichen Gegenwart er-
neut zu ereignen. Gleichzeitig werden die Betrachtenden selbst der visuell vergegen-
wartigten Stuinde teilhaftig, indem sie in die dargestellte Szenerie miteinbezogen wer-
den und selbst der teuflischen Versuchung verfallen.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
schliefdt auf derselben Rectoseite unmittelbar an die letzten finf Zeilen des Gebetes
aus dem ihr vorausgehenden Textabschnitt zur Taufe Christi (S. 136-139) an. Auf der

866 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

867 VgL, Beelzebub, in: Etymologisches Worterbuch des Deutschen (1993), bereitgestellt durch das Di-
gitale Worterbuch der deutschen Sprache, https://www.dwds.de/wh/Beelzebub (19.03.2020). Zur Etymo-
logie und Begrifflichkeit fiir den Teufel siehe auch GoeTz, Gott und die Welt I, 3 (2016), S. 194-200.

868 Vgl. u.a. Mt 12, 24; Mc 3, 22 und Lc 11, 15.

869 Zur Dramaturgie und Bedeutung des Blicks aus dem Bild und Einbezug des Betrachters (hier am
Beispiel der Figur Adams im Werk des Hans Baldung) siehe CARRASCO, Der Siindenfall (2019), S. 246—
248.

870 Zum rezeptionsdsthetischen Ansatz des >Betrachters im Bild« siehe u.a. KEmMP, Kunstwerk und Be-
trachter (2008); KEmP, Der rezeptionsésthetische Ansatz (2003) sowie KEmp (Hg.), Betrachter im Bild
(1992), hier sowohl der Beitrag KEMPs als auch die weiteren Beitrdge des Bandes.

871 Zur derartigen Aktualisierungsstrategien im Bild, mittels welchen die Heilsgeschichte in die zeitli-
che und rdumliche Gegenwart der Betrachter(innen) transponiert wird, siehe II, 7.1.


https://www.dwds.de/wb/Beelzebub

254 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

ihr folgenden Versoseite beginnt die Textkompilation zur §sterlichen Buf3- und Fasten-
zeit, der Quadragesima (S. 140-433). Diese setzt sich aus funf Textabschnitten zusam-
men. Auf die Miniatur >Stindenfall« (S. 139) folgt zunachst eine theoretisch-didaktische
Anleitung zum Fasten mit Erlduterungen zur korperlichen und geistigen Ubung wiih-
rend der gesamten Fastenzeit von Aschermittwoch bis Karsamstag (S. 140-161), in wel-
che eine erste Passionsbetrachtung eingebettet ist. An diesen einleitenden, theore-
tisch-didaktischen Teil schliefSen vier weitere Textabschnitte an, deren Inhalt auf die
praktische Frémmigkeitsiibung wihrend der Fastenzeit ausgelegt ist.®”>

Obgleich die liturgisch motivierte Miniatur »Stindenfall« (S. 139) die Textkompilati-
on zur Quadragesima einleitet, indem sie eine Vorschau auf den Inhalt der folgenden
Texte gibt, rekurriert sie zugleich auf den ihr vorausgehenden Textabschnitt zur Taufe
Christi.®”® Dies gilt insofern, als das der Miniatur vorausgehende Gebet einen Bezug zu
der auf es folgenden Darstellung des Siindenfalls aufweist:

O geminnter gottes sun, gib uns und verlih uns, das wir in cristenlichem globen funden werdint,
und in diner gewdren luterkait gewaschen, gerainget und geliitret werdint von aller erbsund, und
gefrigt in unser ersten unschuld, und wider in gelaitet in unser vdtterlichen erbschaft. Da wir dich,
ain geborner sun, unser aller liepsten herren, von dem wir alle gaben und gnaden so rilich
empfangen haind und alle zit empfahent, da durch wider in gesenckt werdint und geainget in
wdrer gelychait dins gétlichen bildes, dinem minnenden hertzen, da wir dich, ain geborner sun,
ewenclich werdint schowen und niessen in ewiger glori. Amen! (S. 138 f.)

Noch vor dem eigentlichen Beginn der Textkompilation zur Fastenzeit geben das letz-
te Gebet aus der Textkompilation des Weihnachtsfestkreises und die liturgisch moti-
vierte Miniatur >Stindenfall« beide eine Vorschau auf den Inhalt des auf sie folgenden
Textabschnittes und den liturgischen Charakter der dsterlichen BufSzeit, in welcher
die Reinigung von der Erbsiinde im Zentrum steht. Das Gebet, Bild und die folgenden
Texte bilden tber die Textgrenze hinweg eine eng zusammengehdrende Einheit,
durch welche die Texte des Weihnachtsfestkreises mit denen des Osterfestkreises ver-
kniipft werden. Weiterhin wird den Rezipierenden im letzten Gebet aus dem Weih-
nachtsfestkreis die Notwendigkeit des geistigen und korperlichen Fastens wahrend
der folgenden Osterlichen Bufizeit aufgrund der Erbstinde erldutert, noch bevor ihnen
das Ereignis anschliefend als Bild vor Augen gestellt wird. Mit der Bitte um Reinigung,
Lauterung und Befreiung von der im Bild visuell vergegenwértigten Erbsiinde wird
die Notwendigkeit der Bufe wahrend der den Rezipierenden gegenwértigen Bufszeit
an die einstige Ursunde gekoppelt.

872 Zu den Textabschnitten der Quadragesima siehe II, 4.3.2.1.

873 Als liturgisch motiviert« darf die Miniatur deshalb gelten, weil sie auf die liturgischen Schriftle-
sungen des Stundengebets rekurriert, innerhalb welcher zur 6sterlichen Fastenzeit wiederholt die Ge-
nesis thematisiert und christologisch gedeutet wird. Dabei wird inshesondere auch an den Siindenfall
erinnert. Vgl. Das Rémische MefSbuch, hg. Benediktinern der Erzabtei Beuron (1956), S. 102, 118-120 so-
wie Messbuch der HL Kirche, hg. SCHOTT (1894), S. 141.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 255

Im Vergleich mit den weiteren Miniaturen des Bilderzyklus sticht ferner der rote
Rahmen der Miniatur hervor. Allein die alttestamentlichen Federzeichnungen >Sun-
denfall« (S. 139), >Vertreibung aus dem Paradies« (S. 161) und »Christus segnet die Welt«
(S. 214) sind mit roten Rahmenlinien ausgestattet. Die Rahmenlinien der weiteren
Miniaturen des Gebetbuches sind tiberwiegend (dunkel)braun. Die rote Umrandung
kennzeichnet die drei alttestamentlichen Darstellungen des Bilderzyklus und hebt die-
se von den weiteren Miniaturen des Gebetbuches ab. Sowohl in der Darstellung des
Siindenfalls als auch der Vertreibung wiederholt sich die rote Farbe der Rahmenlinie
jeweils im Motiv der Paradiesmauer, deren obere Mauerkante ebenfalls eine augenfal-
lige rote Begrenzungslinie aufweist. Die Rahmungen dienen nicht nur der Begrenzung
des Bildfeldes, sondern versinnbildlichen die das Paradies umschliefSende Mauer,
durch welche der im Gebetstext erhoffte Genuss der ewigen glori und der ewigen pa-
radiesischen Freuden dem Menschen zunéchst verwehrt bleibt. Indem jedoch die Aus-
laufe einzelner Buchstaben der letzten Zeile des dem Bild vorausgehenden Gebets par-
tiell sowohl das Bildfeld als auch die Rahmenlinien tiberdecken, sodass Bild und Text
an diesen Stellen ineinanderlaufen,®* erscheint die >Paradiesmauerx gewissermafien
durchléssig. Dies mag als Zeichen dafiir gedeutet werden, dass die Paradiesmauern
mithilfe des Betens sowie des korperlichen und geistigen Fastens iberwunden werden
und der Mensch — dank des Opfertodes Jesu — erneut in den Genuss der ewigen para-
diesischen Freuden gelangen kann. Schliefilich erhélt die Doxologie des Gebetstextes,
inshesondere der Begriff schowen, durch das Bild eine doppelte Semantik, indem die
erhoffte ewige glori des Paradieses in der Miniatur tatsdchlich ansichtig wird.?”®

Strukturelle Funktion: Das Bild schliefst formal an den ihm vorausgehenden Gebets-
text an, welchen es ebenso inhaltlich aufgreift. Zugleich gibt es eine Vorschau auf den
Inhalt der auf es folgenden Textkompilation zur dsterlichen Bufizeit und stellt den Be-
trachtenden mit der Ursiinde den Grund fiir die Notwendigkeit des Fastens, der eige-
nen Reinigung und der Bufe vor Augen.?’® Die Miniatur bildet ein Scharnier zwischen
dem ihr vorausgehenden Gebetstext und der auf sie folgenden Texte, durch welches
die Textgrenze zwischen den Textkompilationen zur Taufe Christi (Weihnachtsfest-
kreis) und Quadragesima (Osterfestkreis) tiberspielt wird. Als Scharnierbild demons-
triert die Miniatur augenféllig das Ineinandergreifen der Texte und Bilder im Gebet-
buch Margarethas.

874 Dies gilt inshesondere fiir die Auslédufe der ss-Doppelung des Wortes niessen sowie der Buchsta-
ben g in ewiger und glorti.

875 Zur doppelten Semantik des Wortes (an)sehen siehe den Abschnitt >Inhaltlich-thematisches Ver-
héltnis zum umliegenden Text« unter II, 6.1.6. Eine doppelte Semantik durch die Kombination von
Wort und Bild erhalten u.a. auch die entsprechenden Textzeilen zu den Miniaturen >Fiinf Wunden,
mit Kreuz und Christuskind« sowie >Dreieinigkeit«. Siehe hierzu die entsprechenden Einzelanalysen II,
6.1.7; 11, 6.3.1.

876 Zur Funktion der alttestamentlichen Bildfolge siehe II, 7.2.



256 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Die Position der liturgisch motivierten alttestamentlichen Miniaturen innerhalb
der Zeitstruktur des Gebetbuches und ihr Verhdltnis zu den umliegenden Texten wird
unter >II, 7.2« analysiert. Dort wird ebenso der Frage nachgegangen, ob die alttesta-
mentliche Bildfolge einen Bruch innerhalb der Chronologie des Bilderzyklus im Gebet-
buch markiert.

6.2.2 Vertreibung aus dem Paradies

Format und Layout: Die Miniatur (S. 161, siehe Abb. 23) misst 119 mm x 80 mm (H x
B) und nimmt bis auf zwei Schriftzeilen an ihrem oberen Bildrand den gesamten
Schriftspiegel der Rectoseite ein. Sie ist in die Textkompilation zur Quadragesima
(S. 140-433) integriert.

Bildbeschreibung: Die Darstellung zeigt die Vertreibung Adams und Evas aus dem
Paradies. Am linken Bildrand ist in einem roten, kurzen Gewand ein gefliigelter Engel
dargestellt. Zum Schlag ausholend hélt er mit beiden Handen die flammend rote
Schneide seines Schwertes iiher dem Kopf erhoben. Seine Gestalt ist in der Bewegung
erfasst, das linke Bein tritt auf, das rechte folgt der Vorwartshewegung. Das auffallend
kurzgeratene Gewand des Engels wird auf Hiifthéhe in einem merkwtrdigen Falten-
wurf zusammengefasst und entblofit dadurch beinahe den gesamten rechten Ober-
schenkel. Der gemusterte linke Fliigel reicht — ebenso wie die Schwertspitze — deutlich
uber den linken Bildrahmen hinaus. Dicht an den rechten Bildrand gedrangt ist das
vor dem Engel zurtickweichende Figurenpaar Adam und Eva dargestellt. Unmittelbar
am rechten Bildrand befindet sich zunéchst die unbekleidete Eva, die ihre Scham mit
einem Blattstrauch in der rechten Hand bedeckt. Das nach vorne ausgestreckte rechte
Bein Evas suggeriert Bewegung und verdeutlicht ihre Flucht vor dem Engel. Thr Blick
fallt tiber die rechte Schulter zuriick zum Engel. Hinter Eva und dicht an sie gedrangt
ist der ebenfalls unbekleidete Adam dargestellt. Auch er bedeckt die eigene Scham mit
einem Blattstrauch in seiner linken Hand und hélt den rechten Arm schiitzend tber
den Kopf. Wie die Figur Evas ist auch die Adams nach rechts gerichtet, doch blickt
Adam éngstlich zum Engel und dem flammendroten Schwert zurtick, sodass sich sein
Oberkérper den Betrachterinnen und Betrachtern des Bildes beinahe frontal zeigt.
Seine zuriickweichende Haltung wird am ganzen Korper ersichtlich. Die rechten Fiifse
Adams und Evas sowie die rechte Hand Evas werden von der deckend aufgetragenen
roten Bildrahmenlinie iiberdeckt. Da sich die Korper der Figuren nicht mehr gesamt-
haft im Bildfeld befinden, erscheint der »Austritt« respektive die Vertreibung aus dem
Paradies hier zugleich als eine Vertreibung aus dem Bildfeld. Unmittelbar hinter den
drei Figuren ist auf der mittleren Bildebene eine massive graue Ziegelmauer zu sehen.
Diese trennt den Paradiesgarten des Bildhintergrundes von der Figurengruppe im
Bildvordergrund. Das Mauerwerk schliefst auf derselben Hohe ab, auf der sich das
Flammenschwert iiber dem Kopf des Engels befindet. Die rote Begrenzungslinie ent-



6.2 Zum Osterfestkreis =— 257

lang der oberen Mauerkante, welche durch das gesamte Bildfeld verlauft, greift die ro-
te Farbe und den Verlauf der Schwertschneide auf. Hinter der Mauer ragen die brau-
nen Stimme und uppigen griinen Blitterkronen von finf Paradiesbdumen hervor.
Drei Paradiesbdume tragen gelbe, weifSe und rote Friichte. Der Horizont wird durch
einen sanft aufgetragenen Blauton ersichtlich. Im Unterschied zum Grasboden der
vorherigen Siindenfalldarstellung ist der Grashoden unter den Fuifien der Dreifiguren-
gruppe im Bildvordergrund nicht mehr mit stilisierten Pflanzen und Blumen bedeckt.
Weiterhin gehen von den Fiiffen des Engels und Adams — von links unten nach rechts
oben - ldngliche Schatten aus, die sich auf dem eintonigen, griinen Grashoden deut-
lich zeigen.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen Mal-
anweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Bildliche Darstellungen der Vertreibung aus dem Paradies beruhen
hauptsachlich auf den Schilderungen der Genesis im Alten Testament und beziehen
nur vereinzelt auch apokryphe Berichte mit ein.*”’

Ikonographische Tradition: Szenische Bilder der Vertreibung aus dem Paradies un-
terscheiden nach der Genesis 3, 23 f. zwei Bildformeln: einerseits die Entsendung des
Menschen (emisit) aus dem Paradies, mit der Hoffnung auf Rickkehr, sowie die end-
giiltige Vertreibung (ejecit) ohne Hoffnung auf Riickkehr.®’® Die hoffnungsvolle Ent-
sendung (emisit) wird in der bildenden Kunst dadurch demonstriert, dass der Engel
Adam die Hand auf die Schulter legt. Das Ereignis spielt sich zumeist innerhalb des Pa-
radieses ab. Demgegentiber betonen Darstellungen der Figuren aufierhalb des (bereits
ummauerten) Paradieses oder vor dem Eingangstor und der Gebrauch des flammen-
den Schwertes die gewaltsame Vertreibung (ejecit).®”® Die im Gebetbuch der Margare-
tha vorliegende Miniatur reprasentiert den Bildtypus der gewaltsamen Vertreibung
Adams und Evas.

877 Vgl. Gn 3, 1-24; sowie SCHADE, Adam und Eva (1968), Sp. 42, 65 f. und REYGERS, Adam und Eva
(1937), Sp. 126 f.

878 Vgl. Gn 3, 23-24: Et emisit eum Dominus Deus de paradiso voluptatis ut operaretur terram de qua
sumptus est ejecitque Adam et collocavit ante paradisum voluptatis cherubim et flammeum gladium
atque versatilem ad custodiendam viam ligni vitae. (EU, Genesis 3, 23-24: Da schickte Gott, der HERR,
ihn aus dem Garten Eden weg, damit er den Erdboden bearbeite, von dem er genommen war. Er ver-
trieb den Menschen und lief dstlich vom Garten Eden die Kerubim wohnen und das lodernde Flam-
menschwert, damit sie den Weg zum Baum des Lebens bewachten.). Vgl. SCHADE, Adam und Eva
(1968), Sp. 65.

879 Vgl. ScHADE, Adam und Eva (1968), Sp. 65. Zwei Bildbeispiele der gewaltsamen Vertreibung be-
schreibt auch JEFFREY HAMBURGER im ikonographischen Kommentar zum Gebetbhuch der Ursula Bege-
rin. Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 120 £, dort Abb. 88 f.



258 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Bildvorlage: Die Miniatur konnte bislang auf keine konkrete Vorlage zurtickgefthrt
werden.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
(S. 161) ist in die Textkompilation zur Quadragesima (S. 140-433) integriert, die sich
aus funf Textabschnitten zusammensetzt. Auf eine theoretisch-didaktische Anleitung
zum Fasten mit Erlduterungen zur korperlichen und geistigen Ubung wéhrend der ge-
samten Fastenzeit von Aschermittwoch bis Karsamstag (S. 140-161), in welche eine
erste Passionsbetrachtung eingebettet ist, folgen vier weitere Textabschnitte, deren In-
halt auf die praktische Frommigkeitsiibung wihrend der Fastenzeit ausgelegt ist.**°
Das Bild ist dort zwischen die theoretisch-didaktische Anleitung zum Fasten (S. 140-
161) und den ersten anschlieffenden Textabschnitt (S. 162-213) platziert. Dieser bein-
haltet narrative Betrachtungen (darunter eine Passionsbetrachtung), Ubersetzungen
von Antiphonen und Responsorien ins Deutsche, Mahnungen und Gebete sowie eine
anaphorische Betrachtung zum Leiden Christi mit dazwischengeschalteten anaphori-
schen Tagzeitengebeten zur Passion,®®" die in den ersten fiinf Fastenwochen gebetet
werden sollen. Das Bild schlieft auf derselben Rectoseite unmittelbar an die letzten
zwei Zeilen der ihm vorausgehenden Fastenanleitung an. Der auf es folgende Textab-
schnitt (S. 162-213) setzt auf der Versoseite ein. In ihm wird die Vertreibung Adams
und Evas aus dem Paradies im Anschluss an die visuelle Vergegenwértigung des Ereig-
nisses im einleitenden Bild auch im Text thematisiert.**

Strukturelle Funktion: Wie die ihm vorausgehende Federzeichnung >Stindenfallc
(S. 139) schliefst auch das Bild der Vertreibung aus dem Paradies formal an den ihm
vorausgehenden Textabschnitt an, auf welchen es tberdies inhaltlich rekurriert.
Gleichzeitig gibt das Bild eine Vorschau auf den Inhalt der auf es folgenden Texte und
stellt den Betrachtenden den Grund fiir die Notwendigkeit des korperlichen Fastens
und der eigenen Reinigung sowie Bufle vor Augen: die Vertreibung aus dem Paradies
und den Verlust des Paradieses in Folge der Ursiinde. Die Miniatur »Vertreibung aus
dem Paradies« bildet ein Scharnier zwischen den didaktisch-theoretischen Anleitun-
gen und den Texten fiir die praktische Frommigkeitsibung zur Quadragesima, das da-
zu dient, die Textgrenze zu Uberspielen und die kompilierten Texte als eine zusam-
mengehorende Einheit erscheinen zu lassen.

880 Zu den Textabschnitten der Quadragesima siehe II, 4.3.2.1.

881 Vgl. PALMER, Tagzeitengedichte (1995), Sp. 586, Nr. 17; OCHSENBEIN, Privates Beten (1997), S. 151 £;
KLEMMT, Mitteilung (1968).

882 Eine eingehende Betrachtung der gesamten Textkompilation zur Quadragesima (S. 140-433) er-
folgt unter II, 4.3.4.1. Dem inhaltlich-thematischen Verhéltnis zwischen Bild und Text, der Position der
Miniatur innerhalb der Zeitstruktur des Gebetbuches und der Frage danach, ob die alttestamentliche
Bildfolge einen Bruch innerhalb der Chronologie des Bilderzyklus markiert, werden in den entspre-
chenden Kapiteln unter II, 6 sowie unter II, 7.2 nachgegangen.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 259

Beobachtungen hesonderer Merkmale: Im Vergleich mit der Darstellung des Sun-
denfalls werden im Bild der Vertreibung zwei Bildelemente augenfallig: Wéahrend die
Graswiese im Paradies der Siindenfalldarstellung (S. 139) {ippig mit stilisierten Pflan-
zen bedeckt ist, zeigen sich auf dem griinen Grasboden aufSerhalb der Paradiesmau-
ern nun keine Pflanzen. Die iippige Fruchtbarkeit des Paradieses muss in der im Bild-
vordergrund dargestellten Profanwelt vergebens gesucht werden. An den fruchttra-
genden Blattkronen hinter der Paradiesmauer ist sie jedoch nach wie vor ersichtlich.
Auf dem nun unbedeckten Grasboden aufierhalb der Paradiesmauer werden hinge-
gen die Schattenwiirfe der Figuren augenscheinlich. Inshesondere im Vergleich mit
der Federzeichnung >Siindenfall« fallt auf, dass diese zuvor noch keine Schatten war-
fen. Dies ist als Zeichen der Vergéanglichkeit des menschlichen Daseins aufierhalb des
Paradieses zu deuten. Wihrend Adam und Eva innerhalb des himmlischen Paradieses
nicht den Gesetzen der Zeitlichkeit unterworfen sind, wird am Schattenwurf aufier-
halb des Paradieses nun die Fliichtigkeit der Zeit auf Erden ablesbar.®*?

6.2.3 Christus segnet die Welt - Gottliche Vorsehung

Mit der Darstellung des Heilswirkens Gottes an den Menschen (siehe Abb. 24) und der
Welt endet die alttestamentliche Bildfolge >Stindenfall« (S. 139), >Vertreibung aus dem
Paradies« (S. 161) und »Christus segnet die Welt« (S. 214).

Format und Layout: Die Miniatur misst 137 mm x 82 mm (H x B) und uberragt die tib-
liche Einfassung des Schriftspiegels um circa eine Zeile. Sie ist in die Textkompilation
zur Quadragesima (S. 139-433) eingebettet und geht dort dem dritten Textabschnitt,
bezeichnet als Der ewig Ursprung (S. 215-327), voraus. Um Text und Bild gemeinsam
auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der dem Bild vorausgehenden Rec-
toseite eineinhalb Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Im Fokus des Bildes und im Zentrum der unteren Bildhalfte ist die
kugelformige Erde in der Sphaira dargestellt. Die runde Himmelskugel nimmt die ge-
samte Breite der Bildseite und etwas mehr als die untere Halfte der Bildhohe ein. Die
bereits besiedelte Erde ist durch Fliisse, Biume, Wiesen und verschiedene architekto-
nische Gebilde als solche zu erkennen. Sie befindet sich im Zentrum der Sphaira und
wird von zwei konzentrischen Bogen orthogonal umschlossen. Die gesamte Sphaira

883 Ein weiteres Beispiel fiir das augenfallige Spiel mit der Absenz und Présenz von Schatten inner-
halb und auflerhalb des Paradieses zeigt das Triptychon >Garten der Liiste« von Hieronymus Bosch
(1490-1500), in welchem die Figuren ebenfalls nur aufierhalb des Paradieses (hier: in der Holle) einen
Schatten werfen, wahrend Paradies und Paradiesgarten schattenlos bleiben (vgl. Hieronymus Bosch:
Garten der Liiste, Triptychon, ca. 1490-1500, Ol auf Eichenholz, Madrid, Museo del Prado).



260 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

weist neben der zentralen Erdkugel zwei weitere Kreishahnen auf. Zunéchst schlief3t —
versinnbildlicht durch einen sanft aufgetragenen Blauton — die Luft an. Die dufsere
Kreishahn versammelt die Gestirne: Sie zeigt den Mond am linken unteren Bildrand,
die Sonne am rechten, und dazwischen, entlang der Kreishahn, sechs einzelne Sterne.
AbschliefSend wird die Sphaira von einer schmalen, gelben Linie umrundet. Die bei-
den konzentrischen Bogen umschliefien lediglich die Erdkugel nicht aber die Sphaira
orthogonal und kollidieren an vier Punkten (oben, unten und seitlich) mit der &dufders-
ten Kreishahn. Sowohl die Erdkugel als auch die konzentrischen Bogen heben sich
aufgrund ihrer erstaunlich rdumlichen Darstellung von den sie umgebenden Kreis-
bahnen ab. Eine besondere Plastizitat wird der Erdkugel tiberdies durch den Schatten
auf der rechten dufieren Erdhélfte verliehen. In der linken und rechten unteren Bild-
ecke sind zwei Tragerfiguren (Atlanten) dargestellt, die mit rechtwinklig ausgebreite-
ten Armen den Kosmos in ihren Handen halten. Wahrend sich der linke Atlant im gru-
nen Gewand den Betrachterinnen und Betrachtern zuwendet und diesen das Schop-
fungswerk in seinen Handen zu prasentieren scheint, erfiillt der rechte im roten Ge-
wand allein eine stiitzende Funktion. Am rechten Bildrand der oberen Bildhalfte ist
mit Bart und dunklem Haar Christus als Schopfer (primum movens) dargestellt. Er
beugt sich iiber die Sphaira und segnet sein Werk. Zeige- und Mittelfinger seiner rech-
ten Hand sind tiber dem vom Kreuznimbus umschlossenen Haupt zum Segensgestus
erhoben, wahrend die Linke auf dem duflersten Kreis der Himmelskugel liegt. Inwie-
fern seine Hand dort lediglich ruht oder Jesus als primum mobile die Himmelskorper
dreht, ist nicht ersichtlich. Der Gottessohn tragt ein blasslilanes Gewand, das auf Hiift-
hoéhe von einem Glirtel zusammengerafft wird, sowie einen Uberwurf mit rotem Au-
fien- und gold-braunem Innenfutter. Der untere Mantelsaum Christi reicht tiber den
rechten Bildrand hinaus. Am linken Bildrand der oberen Bildhélfte sind vier weitere
Figuren dargestellt. Wahrend die beiden oberen — zwei gefliigelte Engel in einem ro-
ten und einem blauen Gewand — mit vor dem Herzen verschriankten Handfldchen an-
déchtig beten, stemmen sich darunter, unmittelbar oberhalb der Himmelskugel, zwei
fliigellose Figuren in einem purpurnen und griinen Gewand mit erhobenen Armen
und grofiem Kraftaufwand gegen die aus dem Bildhintergrund eindringende, schwarz
ausgemalte Finsternis. Im satten Schwarz der oberen Bildhélfte sind die Umrisse und
partiell die stilisierten Gesichtsziige von acht weiteren gefliigelten Gestalten zu erken-
nen. Die schwarze Farbe nimmt den gesamten Hintergrund der oberen Bildhélfte ein
und zeigt sich auch seitlich der Sphaira in der unteren Bildhélfte.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind — zwischen den Gestirnen — Reste der ins
Bildfeld eingetragenen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr les-
bar.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 261

Referenztexte: Die Federzeichnung nimmt an sich zwar Bezug auf die biblische Schép-
fungsgeschichte, kann jedoch in der vorliegenden Darstellungsform nicht auf eine be-
stimmte biblische oder auRerbiblische Referenzquelle zuriickgefiihrt werden.®**

Ikonographische Tradition: Die vorliegende komplexe Darstellungsform kann auf
keine spezifische Bildtradition zurtickgefithrt werden. In der Miniatur werden ver-
schiedene Bildmotive und -elemente zu einer simultanen und multireferentiellen Dar-
stellung der Schopfung, géttlichen Vorsehung und der Heilstaten Gottes in der christli-
chen Welt kombiniert.*®® Hierfiir orientiert sich der Miniator an verschiedenen Bildty-
pen und -motiven, unter anderem dem Typus der Schopfung beziehungsweise des
Schopfers, dem Motiv der Welt respektive des Weltalls oder dem der (Erd-)Kugel.®*®

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zurickgefiihrt wer-
den.

Analyse und Interpretation: Die Miniatur der Segnung der Welt bildet zweifelsfrei
einen exzeptionellen und bemerkenswerten kiinstlerischen Hohepunkt des Bilderzy-
Klus. Der Bildaufbau, die Kombination unterschiedlicher Bildmotive, die Details, die
auflergewohnliche Raumlichkeit der Darstellung und das Motiv der drohenden Dun-
kelheit mitsamt der schemenhaften Umrisse der gefallenen Engel®®” heben die Feder-
zeichnung nicht nur von den anderen Miniaturen des Gebetbuches, sondern ebenso

884 Fiir die Referenzquellen einzelner Bildmotive wie bspw. Schopfer oder Schopfung siehe u.a. van
DER MEULEN [u.a.], Schopfer, Schépfung (1972); zu Weltall und Weltbild siehe HOLLANDER, Weltall,
Welthild (1972); zum Bildmotiv der Erde siehe HoLL [u.a.], Erde (1968); zur Kugel siehe GERLACH, Kugel
(1970).

885 Zur Gleichzeitigkeit von Schopfung und Heilsplan in der Buchmalerei des Mittelalters siehe
REUDENBACH, Gott (2006), S. 16-33.

886 Zur Ikonographie von Schopfung und Schopfer siehe VAN DER MEULEN [u.a.], Schopfer, Schopfung
(1972); WormM, Das illuminierte Wort (2008), hier am Beispiel historisierter Initialen zur Genesis;
WoRM, Geschichte und Weltordnung (2021), bes. S. 381-390 (hier iiberwiegend am Beispiel des Liber
chronicarum); FRICKE, Doppelte Anfiange (2021), hier am Beispiel der Schopfungsgeschichte im Stamm-
heim-Missale; zur religiésen Vorstellung von der materiellen Schopfung von Kosmos und Welt im Mit-
telalter allgemein siehe GOETz, Gott und die Welt I, 2 (2014); zu Weltall und Weltbild siehe HOLLANDER,
Weltall, Welthild (1972); zu Darstellungen der Erde und (Erd-)Kugel siehe HoLL [u.a.], Erde (1968);
GERLACH, Kugel (1970) sowie NoLL, Totengedachtnis (2012), bes. S. 307-311.

887 Dass die schwarz gefliigelten Wesen als gefallene Engel aufgefasst werden konnen, wird mit dem
auf das Bild folgenden Text augenscheinlich. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 217: Ich ermanen tch,
lieben engel, des minneclichen krefftigen keres, so ir zii got tdtent, damit ir verdientent stdtikait und
sicherhait in dem valle der bdsen englen, das ir ainen ogenblick von im niemer me getiin mugent. Zur re-
ligiésen Vorstellungswelt von Engeln und Ddmonen im christlichen Mittelalter allgemein siehe GOETz,
Gott und die Welt I, 3 (2016).



262 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

von vergleichbaren weiteren Darstellungen der Schopfung, des Schopfers oder der
Welt respektive (Erd-)Kugel auRerhalb des Gebetbuches der Margaretha ab.®®®

Obgleich die Darstellung der einzelnen Kreishahnen der Sphaira die Chronologie
der Genesis aufgreift, nach welcher Gott sukzessive Erde, Himmelsgewdlbe und Ge-
stirne schuf,®® ist die Erdkugel nicht zum Zeitpunkt der Neuschopfung dargestellt,
sondern bereits besiedelt. In der Miniatur des Gebetbuches scheint nicht der Schaf-
fungsprozess von zentraler Bedeutung zu sein, sondern das Heilswirken Gottes an den
Menschen und der Welt, welches seinen Beginn mit der Schépfung der Erde nimmt.
Die Federzeichnung gibt nicht die Schopfung als einen sukzessiven Prozess wieder,
sondern ist vielmehr eine Simultandarstellung der Entstehung und Segnung der be-
wohnten Welt zugleich beziehungsweise eine tiberzeitliche Darstellung der Heilstaten
Gottes an der Welt, in deren Zentrum die Figur Christi steht. Dabei erscheint Christus
in der Rolle Gottes als primum movens als derjenige, auf den alles, das (dargestellt) ist,
zurlickgeht. Indem gemeinsam mit dem Verweis auf die Schopfung im Bild zugleich
die fertige Welt prasentiert wird, spiegelt die tiberzeitliche Simultandarstellung nicht
nur die Zeit als Ganzes, d.h. die Geschichte als Heilsgeschichte, die in ihrem Anfang
auch bereits ihre Erfiillung am Ende der Zeiten vorsieht,**° sondern iiberdies die Syn-
chronizitét des Kirchenjahres, an dessen Festtagen die Heilsgeschichte jeweils sowohl
entsprechend dem Festtagsereignis als auch in ihrer iiberzeitlichen Ganzheit mitge-
dacht wird.***

In der darstellenden Kunst der Renaissance iibernimmt die von Atlanten gesttitzte
Sphaira mit den eingetragenen Gestirnbahnen bisweilen das mittelalterliche Motiv
des Gliicksrades der Fortuna.*** An diese motivgeschichtliche Bildtradition ankniip-
fend erscheint Christus in der Miniatur nicht nur als primum movens, sondern ebenso
als primum mobile, also als derjenige, der an der Sphaira als Symbol des Wechsels des
Lebens, des Kreislaufs der Natur, des Aufstiegs und Falls des Menschen oder kurzum:
an der Weltkugel als Symbol fiir das Vergehen der (menschlichen) Zeit dreht.?*®

Der von den gefallenen Engeln besetzten Dunkelheit eignet aufgrund der un-
durchléssigen Deckkraft und rdumlichen Ausdehnung der schwarzen Farbe eine ge-

888 Vgl. Anm. 961.

889 Vgl. Gn 1, 1-18.

890 Vgl. REUDENBACH, Gott (2006), S. 27 (hier zur Gleichzeitigkeit von Schépfung und Heilsplan im
christlichen Geschichtsbild des Mittelalters am Beispiel ausgewéhlter Genesis-Initialen in der Buchma-
lerei des Mittelalters).

891 Zu Konfigurationen der heilsgeschichtlichen Zeit siehe FUHRMANN, Konfigurationen der Zeit
(2015). Dass vor allem Schopfungsbilder in liturgischen Handschriften »oftmals den zirkuldren Charak-
ter des Kirchenjahres« ins Bild fassen, hat auch BEATE FRICKE am Beispiel der Schépfungsgeschichte
im Stammheim-Missale betont. Vgl. FRICKE, Doppelte Anfénge (2021), S. 224 f.

892 Vgl. GERLACH, Kugel (1970), Sp. 699. Zur Ikonographie der Fortuna sowie dem Gliicksrad siehe
Ristow [u.a.], Fortuna (1970), Sp. 53 . sowie POESCHKE, Rad (1971).

893 Zur Bedeutung des Rades siehe POESCHKE, Rad (1971).



6.2 Zum Osterfestkreis =— 263

wisse Bedrohlichkeit. Sie symbolisiert die Gefahrdung der Welt, iilber welche die Fins-
ternis hereinzubrechen droht. Dass es sich dabei nicht um eine imaginierte, geistige,
sondern um eine reelle, physisch greifbare Bedrohung handelt, demonstrieren die bei-
den fligellosen Figuren in der oberen Bildhélfte, die sich mit einem erheblichen kor-
perlichen Kraftaufwand gegen die Dunkelheit stemmen. Durch diese (ab)stiitzende
Funktion erinnert das Figurenpaar an die Atlanten in der unteren Bildhéalfte. Wah-
rend diese den Kosmos (das Diesseits) tragen, stiitzt das obere fliigellose Figurenpaar
die ddmonenbesetzte Finsternis, das nicht darstellbare Jenseits. Dass die Dunkelheit
mitsamt den schemenhaft dargestellten gefallenen Engeln nicht tiber die Erde herein-
bricht, ist nicht allein der korperlichen Anstrengungen der beiden fliigellosen Figuren
zu verdanken, sondern auch auf die Bemithungen der andéchtig betenden Engel zu-
rickzufiihren. Die vier Figuren diirfen sinnbildlich fir die Kraft der kérperlichen und
geistigen Ubung gedeutet werden und symbolisieren die Notwendigkeit ihrer gemein-
samen, konsequenten Ausfithrung.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Miniatur ist in die
Textkompilation zur Quadragesima (S. 140-433) integriert, die sich aus fiinf Textab-
schnitten zusammensetzt.?** Sie geht dort ferner dem dritten Abschnitt voraus, der —
nach seinem Incipit — als Der ewig Ursprung (S. 215-327) bezeichnet wird.**® Beim Text
des ewigen Ursprungs handelt es sich um einen mystischen Text, der die Schopfung
als Emanation Gottes auffasst und die unio erbittet. Die auf die einzelnen Wochentage
der Karwoche verteilten Mahnungen mit inserierten Bitten umfassen mehr als 100
Seiten (S. 215-327) und memorieren verschiedene Ereignisse der Heilsgeschichte von
der Schopfung bis zum Jlngsten Gericht, an welche zwei Schlussgebete angehéngt
sind. Um die Darstellung mit dem Beginn des zugehorigen Textabschnittes auf einer
Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite eineinhalb Zeilen
freigelassen.

Dartber, dass der Text des ewigen Ursprungs an den Wochentagen der letzten
Fastenwoche von Palmsonntag bis Karsamstag betrachtet werden soll, gibt ein — von
einer anderen als der Haupthand ergadnzter — Nachtrag oberhalb des Incipits Auf-
schluss.®*® Dieser ragt tiber den Schriftspiegel hinaus und ist daher vermutlich nicht
von Beginn an eingeplant gewesen, wahrscheinlich aber auch nicht viel spiter ent-

894 Zu den Textabschnitten der Quadragesima siehe II, 4.3.2.1.

895 Vgl. CERMANN, Hs. Nr.43.1.55 (2014), S. 247. Ein Eintrag im Handschriftencensus oder Verfasser-
lexikon liegt nicht vor. Zum Sinn, dem Zweck und der Funktion der alttestamentlichen Bildfolge siehe
I, 7.2.

896 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 215: am suntag fach an dise vermanungen und durch die
wuchen von ain tag zum anderen, wie here nach statt.



264 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

standen.®*” Die nachtragliche Erginzung ist insbesondere deshalb bedeutsam, weil ih-
re Position die Strategie fortfithrt, Text und Bild weiterhin gesamthaft auf einer Dop-
pelseite unterzubringen. Denn die freigelassenen Zeilen auf der dem Bild vorausge-
henden Rectoseite hitten an sich genug Platz fiir den Nachtrag geboten.

Weiterhin hebt sich Der ewig Ursprung durch eine siebenzeilige E-Feldinitiale in
Blattgold mit Filigranornamenten und Bliiten augenscheinlich von den vorherigen
Texten des Gebetbuches ab. Auch die im Verlauf des Textes sukzessive durchlaufenen
Tage der Karwoche werden jeweils durch eine Rubrik und eine schmuckvolle mehrzei-
lige Feldinitiale oder eine historisierte Initiale kenntlich gemacht.**® Uber den Text des
ewigen Ursprungs hinaus enthalt das Gebetbuch keine weiteren derartigen Schmuck-
initialen.

In den an den einzelnen Tagen der Karwoche zu betrachtenden Mahnungen und
Bitten werden verschiedene Ereignisse der Heilsgeschichte von der Schépfung bis
zum Jingsten Gericht in einzelnen Themenblécken memoriert (S. 215-327). Der narra-
tive Text der Mahnungen ist dabei insofern von der biblisch-historischen Handlung
der Karwoche losgelost, als er einen Abriss der gesamten Heilsgeschichte nach The-
menblocken geordnet wiedergibt und nicht das entsprechende biblisch-historische Ta-
gesgeschehen der Karwoche ins Zentrum stellt. Das bedeutet, die Mahnungen rufen
die einzelnen Stationen der Heilsgeschichte nicht dem jeweiligen Tagesthema der Kar-
woche entsprechend in Erinnerung, sondern fassen sie in Themenblécken zusam-

men;3%°

Palmsonntag: Schopfung der Welt, Beginn der Heilsgeschichte und Kindheit Jesu

(S. 215-233) (Menschwerdung und Geburt Christi, Namensgebung, Anbetung des
Kindes, Darbringung Jesu im Tempel, Flucht nach Agypten, der zwdlf-
jahrige Jesu im Tempel)

Montag der Karwoche: Leben Jesu (Worte, Taten und Gebete Jesu, Taufe, Versuchung, Lehren

(S. 233-248) und Predigten Jesu, Berufung der Jiinger, verschiedene [Wunder-]Taten
und Tugenden Jesu)

Dienstag der Karwoche: Verfolgung bis Gefangennahme Jesu (Sorgen und Angste Jesu wihrend

(S. 248-264) der Ereignisse der Karwoche)

897 In Anbetracht der Hohe des Schriftspiegels befindet sich der Nachtrag zwar noch innerhalb der
ublichen Begrenzungen, jedoch reicht er deutlich tiber die reguldre Breite hinaus. Moglicherweise
wurde der Nachtrag von Margaretha von Kappel selbst oder der spéteren Besitzerin des Gebetbuches,
Margarethe Ehinger, geborene Neithart, angefertigt. Er scheint jedoch auf den ersten Blick weder mit
dem Margarethe Neithart zugeschriebenen Besitzeintrag auf S. 628 noch mit den Nachtridgen auf den
Seiten 605-623 iibereinzustimmen, weshalb es sich hier tatsachlich um einen Nachtrag von Margare-
tha von Kappel selbst handeln konnte.

898 Zu den Initialen siehe II, 6.5.

899 Zum appellativen Charakter der im Gebetbuch enthaltenen Mahnungen und der Funktion des
Texttyps siehe II, 4.1.3.



6.2 Zum Osterfestkreis =——— 265

Mittwoch der Karwoche: Abflihrung, Verhér, Verspottung Jesu, Verleugnung durch Petrus und
(S. 264-282) Verurteilung Jesu durch Pilatus

Donnerstag der Karwoche:  Spottgewand, Martyrium und Kreuzigung Christi
(S. 282-298)

Freitag der Karwoche: Christus am Kreuz (vom Mitleiden Mariens bis zum Kreuztod Jesu)

(S. 298-312)

Samstag der Karwoche: Opfertod am Kreuz, Wunden Christi, Kreuzabnahme, Grablegung, Auf-
(S. 312-325) erstehung, Erscheinungen Jesu, Himmelfahrt Christi, Aussendung des

Heiligen Geistes, Jiingstes Gericht

Der Schwerpunkt der Mahnungen und Bitten liegt auf dem Lebens- und Leidensweg
Christi, der jedoch als Teil der Heilsgeschichte in diese eingefasst ist.

Die Perspektive der Mahnungen ist die eines Sprecher-Ich, das zunachst die Engel
Gottes, dann Christus in der ersten Person Singular dazu auffordert, sich an das ent-
sprechende, ihnen zuteilgewordene Ereignis zu erinnern, um die zuvor vergegenwar-
tigte Heilstat oder Leidenserfahrung in der Jetztzeit fiir die Betenden erneut heilswirk-
sam werden zu lassen und nutzbar zu machen.’® Dabei sollen die Rezipierenden die
Schépfungsgeschichte durch die Augen der Engel Gottes®® und die christologische
Heilsgeschichte durch die Augen Christi erleben und schlieSlich mit Christus mitlei-
den. Die Andacht richtet sich hier mafigeblich an den Mittlerfiguren aus, welche die
entsprechenden, im Text referierten Ereignisse (Schopfung sowie Lebens- und Lei-
densweg Jesu) »am eigenen Leib« erfahren haben. Ihre Erinnerung und Erfahrung sol-
len die Rezipierenden betrachten und emotional daran teilhaben, um dadurch selbst
das grofte Heil, die unio mystica, zu erlangen.’®® Das zentrale Anliegen des Textes be-
steht darin, den Rezipientinnen und Rezipienten die Heilsgeschichte durch die Augen
derjenigen zu vergegenwartigen, welchen die gottliche Handlung selbst zuteilgewor-
den ist, und sie zur compassio, dem Mitleiden der Betenden mit Christus, anzuregen.
Zu diesem Zweck wird in den Textpassagen wiederholt in einem mitunter schauder-
haften Detailreichtum von der Grausamkeit des Leidens Jesu berichtet:

Ich ermanen dich, herre, der bitterkait und des smertzen, so du hettest, do die witi des crutzes
usser dinen ddren gezogen ward, und die hut under dinen tchsen brach, und sich din flaisch von
dem gebain loste, und sich die gelider ledgoten, und din ddren zersprungen, do dir der nagel ward
in geslagen [...] Ich ermanen dich, herre, der bitterkait, so du hettest, do dir die fiiss wiirden nitsich
gezogen und sich da die wunden gentzlich uff tdten und dine rippe und dine gelider scharreten, das
du wirt an ze sehen als ain geschuch, du do wdrd die aller schonst forme uber aller menschen
kind; won alle dine gelider wiirden da usser enander gezogen, das man sy mochte gezellet han [...]
Ich ermanen dich, herre, der bitterkait und des smertzen, so du hettest, do dir ain stumpffer nagel

900 Vgl. KULAGINA/LALLINGER, Ars memorativa (2020), S. 206; auch bei LENTES, Gebetbuch und Gebér-
de (1996), S. 27.

901 In diesem Zusammenhang diirfen die schemenhaft dargestellten schwarz gefliigelten Wesen im
Bild riickwirkend eindeutig als gefallene Engel aufgefasst werden (vgl. Anm. 962).

902 Vgl. hierzu auch KULAGINA/LALLINGER, Ars memorativa (2020), bes. S. 209.



266 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

ward geslagen diir die zwen dick fiisse, da von ainem ieclichen hamerschlag din hirni erfiillet ward
und das aller din lib erzitrote, und din rugge der krachete, und das der nagel also grofs was, das
sich die fiisse slitzen, und das daz flaisch und die adren diir brachen, und das dir der nagel die hut
und das flaisch stiess diir das holtz, das es ainet halb in stiken mochte sin gevallen. [...] Ich
ermanen dich, herre, der zerzerung aller diner adren, von dinem hopt, von dinem hertzen, von
dinen henden, von dinen fiissen und von allen dinen gelidern. Ich ermanen dich, herre, das du also
vast gespannen wiird uber das crutz, daz du weder hand noch fiiss gertiren mochtest und das man
wol alle dine glider gezellet hetti. Und was enkain glid, es wiirdi verseret und verwundet, untz uff
den tod diirch minen willen. (S. 290-292)

Derartige schauderhafte Schilderungen sollen die Rezipierenden dazu anhalten, das
Leiden und die Schmerzen Christi nicht nur zu vergegenwértigen, sondern durch
Christus selbst zu erleben. Erst wenn die Rezipientinnen und Rezipienten die Ereignis-
se sowohl vergegenwartigen als auch empathisch an ihnen partizipieren, erfillen sie
»das Gebot, Christi Opfer zu wiirdigen, und damit auch die notwendige Pramisse der
eigenen Errettung«.’® Den Nutzen, welchen die Rezipierenden aus der empathischen
Partizipation am Leiden Christi ziehen, stellt der Text des ewigen Ursprungs selbst he-
raus: Min herre, gib mir, das ich dir also krefteclichen mitlide, das och du mir mitlidist
an der stund, so ich sin aller nottiirftigost bin (S. 298).

In diesem Sinne kniipfen die zwischen die Mahnungen inserierten Bitten an die
memorierten Handlungen an und beziehen das thematisierte Ereignis auf die Gegen-
wart der Rezipierenden:

Ich ermanen dich der minneclichen anddchtigen gebettes, so du ie getdt in menschlicher natur, und
aller der lieplichen naigunge, so du dich mit hertzen oder mit lib ie genaigtost zii dinem vatter, und
diir alles des gebettes willen, so zii dir ie beschach, das dinem gotlichen hertzen geneme was. So
bitt ich dich, das du mit dem allem sament fiir mich bittest an der stund, so ich niumen bitten kan
noch mag. (S. 234)

Ich ermanen dich, herre, daz dich hungret und tiirst nach menschlicher natur, da du spistest alle
creaturen, vernunfftig und unverntinfftig, liplich und gaistlich, und das du den fighom verfliichtest,
do du nit frucht an im fiinde, do dich hungrete; und bitten dich, min herre, das du minen hunger
erfiillist mit der genuchtsami diner grundlosen giiti nu und an minem end. (S. 235)

Ich ermanen dich, herre, das es och was der zit, so sich alle berhaftige ding richtent gegen dem
frélichen bliigenden zit des sumers, da miiste din bliigendi natur verderben. Ich bitt dich, min
herre, das du min bliiyendi natur verderbist an allen untugenden und mach mich bliiyent und
berhafft an allen tugenden. (S. 300 f.)

Die Bitten verdeutlichen den Wunsch nach einer positiven Auswirkung des in der vor-
herigen Mahnung erinnerten Ereignisses auf das eigene Leben beziehungsweise nach
der Wiederholung der Heilstat in der Gegenwart der Rezipierenden. Wie Christus
einst in seiner menschlichen Natur gebetet hat, mége er in der Stunde der Not auch

903 Ebd., S. 209. Hier am Beispiel eines Textes aus dem lyrischen (Euvre Heinrich Laufenbergs
(Gedenk, maria, maget vin, WKL 713).



6.2 Zum Osterfestkreis =— 267

flr die Rezipientinnen und Rezipienten beten; wie Christus einst alle Geschopfe ge-
speist hat, mdge er nun und an ihrem Ende auch den Hunger der Bittenden stillen
und sie ebenso von allen Untugenden befreien, wie Christus selbst von ihnen befreit
ist.

Auf die letzten Mahnungen und Bitten zum Samstag der Karwoche folgen zwei
Schlussgebete, eines an Gott den Schopfer, eines an Christus gerichtet, in welchen ein
letztes Mal die Schépfung der Welt und die Heilstaten Gottes an der Welt gepriesen
und Gottes Beistand sowie seine Gnade erbeten werden.

Die Linearitat des Textes, in welchem die Heilsgeschichte von der Schépfung bis
zum Jingsten Gericht mit dem Schwerpunkt auf dem Leben und Leiden Jesu an den
Wochentagen von Palmsonntag bis Karsamstag chronologisch durchlaufen wird, wird
im Bild in eine iberzeitliche Darstellung der Heilstaten Gottes an der Welt uiberfiihrt.
Wahrend in den vorausgehenden Texten und Bildern der Quadragesima die Notwen-
digkeit der Bufdzeit aufgrund des Stindenfalls und Verlustes des Paradieses im Zen-
trum steht, wird im Text und im Bild zum ewigen Ursprung nun das Heilswirken Got-
tes an den Menschen durch Christus (visuell) vergegenwértigt und vorausgewiesen.
Das Bild gibt dabei eine Vorschau auf den Inhalt des >Ewigen Ursprungss, der mit dem
Schépfungsbericht einsetzt, und ist Ausdruck des Heilswirkens Gottes an den Men-
schen durch Christus. Der christologische Schwerpunkt des Textes wird im Bild er-
sichtlich, das Christus in der Rolle Gottes als primum movens beziehungsweise primum
mobile ins Zentrum stellt. Als solcher segnet der Gottessohn die besiedelte Welt und
erscheint zugleich als ihr Schopfer und Lenker sowie als Verkorperung der Heilstaten
Gottes. Insofern die Miniatur nicht die Schopfung der Welt, sondern die Heilstaten
Gottes an der Welt visuell vergegenwartigt und dabei die Figur Christi ins Zentrum
stellt, steht die Darstellung hier bereits deshalb in der Abfolge rechtméfig nach den
Miniaturen >Siindenfall« (S. 139) und >Vertreibung aus dem Paradies« (S. 161), weil erst
in Christus der alte Adam iiberwunden und neu erstanden ist, um die Menschheit
durch den Opfertod von der Erbsiinde zu befreien und den goéttlichen Heilsplan zu er-
fiillen.***

Im Zusammenhang mit dem auf sie folgenden Text macht die iiberzeitliche Dar-
stellung deutlich, dass die Heilstaten Gottes als gottliche Vorsehung zwar bereits im
Ursprung der Welt angelegt und von Beginn an vorgesehen sind, die Ordnung jedoch
von der im Bild visuell vergegenwaértigten Finsternis sowie den gefallenen Engeln be-
droht wird und der Mensch daher dazu aufgefordert ist, durch kérperliche und geisti-
ge Ubung selbst seinen Beitrag fiir die Bewahrung der Ordnung zu leisten. Ebenso wie
die vorherigen Bilder >Siindenfall« (S. 139) und »Vertreibung aus dem Paradies« (S. 161)
vergegenwartigt auch die dritte alttestamentliche Federzeichnung die Notwendigkeit
der BuRe, Reinigung und stetigen geistigen sowie korperlichen Ubung wihrend der
Quadragesima und dariiber hinaus. Zugleich riickt das Bild Jesus Christus in den Fo-

904 Siehe hierzu auch II, 7.2.



268 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

kus, dessen Passion und Opfertod in den folgenden Texten und Bildern des Gebetbu-
ches nun ausfiihrlich thematisiert werden.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion ist die ganzseitige
Miniatur den Titelbildern mit einer strukturierenden Funktion zuzuordnen. Sie ist
dem auf sie folgenden Textabschnitt auf einer Doppelseite einleitend vorangestellt
und gibt eine Vorschau auf dessen Inhalt. Dabei macht das Bild den Beginn eines neu-
en Textabschnitts im Gebetbuch kenntlich und nimmt so eine Gliederung der Text-
kompilation vor. Durch die freigelassenen Textzeilen auf der dem Bild vorausgehen-
den Rectoseite wird die strukturierende Titelbildfunktion zusétzlich bekraftigt.

6.2.4 Einzug in Jerusalem

Die Miniatur (S. 332, siehe Abb. 25) zeigt den Einzug Jesu in Jerusalem und markiert
den Auftakt zur Karwoche.

Format und Layout: Die Federzeichnung misst 130 mm x 82 mm (H x B) und nimmt
den gesamten Schriftraum der Versoseite ein. Sie geht dem fiinften und letzten Text-
abschnitt innerhalb der Textkompilation zur Quadragesima (S. 333-433) voraus, der
mit einer Mahnung zum Einzug Jesu in Jerusalem am Palmsonntag einsetzt. Text und
Bild sind auf einer Doppelseite untergebracht.

Bildbeschreibung: Die Federzeichnung zeigt Christus rittlings und barfuf$ auf einer
(gemdfl dem hiblischen Text) Eselin sitzend. Der Gottessohn tragt ein schmuckloses,
grauliches Gewand, einen Bart und den charakteristischen Kreuznimbus. Die Szenerie
ist nach rechts gerichtet. Christus reitet dem getffneten Torbogen des Stadttors am
rechten Bildrand entgegen und blickt zur Turmspitze hinauf. Die vedutenhafte Turm-
architektur des Stadttors nimmt beinahe die gesamte Hohe des Bildraumes ein. Sie
schliefdt knapp unterhalb des oberen Bildrands mit einer Zinne aus zwei Hausern so-
wie einem weiteren Turm ab. Im offenen Torbogen sind zwei Figuren in einem blauen
und purpurnen Gewand dargestellt, die zu dem einreitenden Gottessohn aufschauen.
Die rechte Figur breitet einen roten Mantel zu den Fiiflen der Eselin auf dem Boden
aus. Das Reittier ist in der Bewegung dargestellt und tritt mit dem linken Vorderbein
auf den ausgebreiteten Stoff. Der Kopf der Eselin ist zu dem roten Stoff herabgesun-
ken. Links neben dem Turm steht ein Baum, in dessen Krone, auf der Hohe der Zinne,
eine Figur (Zachéus) in blauen Beinkleidern und einem purpurnen Obergewand den
Einzug Christi von oben verfolgt. Jesu linker Arm, der nach der ikonographischen
Bildtradition tblicherweise die Ziigel hélt, ist nicht dargestellt. Sein rechter Arm ist
vor dem Korper erhoben. Die Finger formen auf Kopfhdhe einen Segensgestus: Zeige-
und Mittelfinger sind ausgestreckt, die restlichen angewinkelt. Die Zeichnung seiner
Gliedmafien mutet merkwiirdig an, denn die Hand Christi wurde korrigiert und der



6.2 Zum Osterfestkreis =— 269

Fehler nur oberfléchlich tibermalt. Die Umrisse des Arms sowie der Hand sind in dop-
pelter Ausfithrung vorhanden. Der urspriingliche Malversuch ist nach wie vor sicht-
bar. Der Segensgestus Jesu war zunéchst auf das Stadttor gerichtet und wurde nach-
traglich dahingehend korrigiert, dass er nach der Revision nun nach oben deutet und
auf die Figur des Zachéus in der Baumkrone weist. Der Gestus und seine offensichtli-
che Korrektur lenken den Blick der Betrachtenden gezielt auf Zachdus und heben sei-
ne Bedeutung innerhalb der Bilderzahlung hervor. Am linken Bildrand befinden sich
funf weitere Figuren, die das Geschehen am Stadttor dicht zusammengedréangt verfol-
gen. Von dreien der fiinf Figuren sind lediglich die Képfe, von den beiden vordersten
auch die in Skapuliere gekleideten Korper zu erkennen. Die Figur in der vorderen Rei-
he rechts aufsen hat ihren linken Arm vor der Brust erhoben. Die Finger formen einen
nicht eindeutig zu bestimmenden Gestus, der womdglich ein BegriifSiungsgestus sein
soll. Den Bildhintergrund ziert erneut ein See- und Bergpanorama. Auf der Wasser-
oberflache des Sees sind iiberdies die Umrisse eines Bootes zu erkennen. Am Seeufer
befindet sich ein weifSer Turm mit einem roten Spitzdach. Am linken Bildrand, unmit-
telbar hinter der Menschenmenge, zeigt sich ein weiteres Gebirge in der Art einer be-
griinten Klippe. Auf der griinen Wiese des Bildvordergrundes sind stilisierte Pflanzen
und Zweige zu erkennen.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen, tiber-
malten Malanweisung zu erkennen. Lesbar ist allein der letzte Teil: <...a fine>.**®

Referenztexte: Die biblische Textgrundlage fiir bildliche Darstellungen des Einzugs
Jesu in Jerusalem findet sich in unterschiedlicher Ausfiihrlichkeit in allen vier Evange-
lien des Neuen Testaments.’*® Dariiber hinaus gelten das Buch des Propheten Zacha-
rias 9, 9, die Palmsonntagsliturgie sowie das apokryphe Evangelium Nicodemi als Re-
ferenzquelle.*”’

Ikonographische Tradition: Die Miniatur repréasentiert — bis auf die im folgenden
angefiihrten Details — den friihchristlichen, hellenistisch-abendlédndischen Bildtypus
des Einzugs in Jerusalem.’®® Dieser zeigt den Gottessohn rittlings und nach rechts ge-
richtet auf einer Eselin, wahrend Zachdus das Geschehen zumeist von einem Baum

905 REGINA CERMANN liest hier: ...asine (vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254). Der von CERMANN
als s erkannte Buchstabe stellt jedoch ein fdar: <...a fine>.

906 Vgl. Mt 21, 1-11; Mc 11, 1-10; Lc 19, 1-10 und 19, 28-40; Io 12, 12-19.

907 Vgl. LuccHESI PALLI [u.a.], Einzug in Jerusalem (1968), Sp. 593.

908 Vgl. voN WITZLEBEN/WIRTH, Einzug in Jerusalem (1958), Sp. 1043 sowie LuccHESI PALLI [u.a.], Ein-
zug in Jerusalem (1968). Zum konventionellen Bildtypus und Abweichungen davon siehe auch
HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 218, dort Abb. 288. Zur Ikonographie des Einzugs in Je-
rusalem (hier in franzdsischsprachigen Handschriften des Rationale Divinorum officiorum des Duran-



270 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

aus beobachtet.’® Mit dem byzantinischen Einfluss wird die Szenerie zunehmend von

Zuschauern begleitet und das Stadttor oder die Stadtmauer akzentuiert.”*° In der Re-
gel wird Christus — im Unterschied zur Miniatur des Gebetbuches — bartlos und ohne
Kreuznimbus dargestellt.***

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zuruckgefithrt wer-
den.

Analyse und Interpretation: Durch die Figur des Zachdus in der Baumkrone, wel-
cher insbesondere in der frithchristlichen Kunst regelméfiig in der Bildtradition des
Einzugs Jesu in Jerusalem erscheint, werden in dem durch die Miniatur des Gebetbu-
ches représentierten Bildtypus im Grunde genommen zwei unterschiedliche Ereignis-
se dargestellt, ndmlich: der Einzug Christi in Jerusalem und die vorgangige Ankunft
Christi in Jericho.”’? Die Zachdus-Erzdhlung ist Teil des allein im Lukasevangelium
iberlieferten lukanischen Sonderguts. Sie steht sinnbildlich fiir den bekehrten Stin-
der, dessen Leben sich durch die Begegnung mit dem Gottessohn positiv verandert.”*®
Wahrend die Zachdus-Szene im Frithchristentum zunéchst haufig nachweisbar ist,
wird sie in mittelalterlichen Darstellungen des Einzugs in Jerusalem immer selte-
ner.”* Mit dem Zachdus-Motiv im Bild des Einzugs Jesu in Jerusalem riickt — zusétz-
lich zum Palmsonntagsgeschehen — die Erzahlung des bekehrten Siinders in den Vor-
dergrund, und Zachédus wird als die biblische Identifikationsfigur vergegenwartigt,
die die Rezipierenden daran erinnert, dass sich auch der Sunder zu Gott bekehren

dus) und Bildern des Einzugs in Jerusalem als >Memory of Liturgical Processions« siehe NOURRIGEON,
Body to image (2020). Neuere Forschung zum Bildmotiv des Einzugs in Jerusalem am Beispiel zweier
um 1400 entstandener Embriachi-Tafeln bietet SMITH, New contexts (2019).

909 Vgl. LuccHESI PALLI [u.a.], Einzug in Jerusalem (1968), Sp. 594 sowie VON WITZLEBEN/WIRTH, Ein-
zug in Jerusalem (1958), Sp. 1043.

910 Vgl. LuccHEsI PALLI [u.a.], Einzug in Jerusalem (1968), Sp. 594.

911 Vgl. voN WITZLEBEN/WIRTH, Einzug in Jerusalem (1958), Sp. 1043.

912 Vgl. Lc 19, 1-10. Zu den Bildtypen >Ankunft Christi in Jericho« und >Einzug Christi in Jerusalemx
siehe HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 165 f. und S. 219 (Abb. siehe Bd. 2, S. 55, 102).

913 Im Lukasevangelium wird berichtet, wie Zachéus, der oberste Zollpachter Jerichos, aufgrund sei-
ner kleinen Gestalt auf einen Baum klettert, um den einreitenden Jesus besser sehen zu kénnen. Die-
ser nennt ihn beim Namen und kehrt — zum Unmut der Menge — ins Haus des Siinders ein. Zachaus
andert daraufhin seine Gesinnung und will die Hélfte seines Vermégens den Armen iibergeben sowie
Wucherzinsen vielfach zurtickzahlen, worauf ihm Jesus antwortet. Lc 19, 9 f.: Quia hodie salus domui
huic facta est eo quod et ipse filius sit Abrahae. Venit enim Filius hominis quaerere et salvum facere
quod perierat. (EU, Lk 19, 9 f.: Heute ist diesem Haus Heil geschenkt worden, weil auch dieser Mann
ein Sohn Abrahams ist. Denn der Menschensohn ist gekommen, um zu suchen und zu retten, was ver-
loren ist.).

914 Vgl. LuccHESI PALLI [u.a.], Einzug in Jerusalem(1968), Sp. 594.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 271

kann. Folglich muss der Ubernahme des Motivs in der vorliegenden Miniatur des Ge-
betbuches per se eine besondere Bedeutung beigemessen werden.”*®

Die fiir den Palmsonntag namensgebenden und in der ikonographischen Traditi-
on des Einzugs in Jerusalem seit frithchristlicher Zeit verankerten Palmzweige respek-
tive die Zweige und Blétter, die das Volk dem Gottessohn nach dem Johannes-, Mat-
théus- und Markusevangelium (sowie nach dem die Miniatur umgebenden textuellen
Kontext) entgegenbringt oder auf dem Weg ausbreitet, fehlen in der Miniatur des Ge-
betbuches.”*® Die stilisierten Pflanzen im Bildvordergrund kénnen weder als Blatter,
Zweige noch Palmzweige identifiziert werden. Jedoch weisen die Blatter der Baumkro-
ne durchaus Ahnlichkeiten mit dem in der Bibel erwdhnten Maulbeerfeigenbaum
(sycomorus) des Lukasevangeliums auf.”’” Diese Ahnlichkeit ist augenfillig, da allein
der hier vorliegende Baum diese spezielle Blattform aufweist, wahrend die weiteren
im Bilderzyklus des Gebetbuches dargestellten Biume andere Blattformen zeigen.”'®
Es darf davon ausgegangen werden, dass das Zachdus-Motiv hier absichtlich mitsamt
dem biblischen, dem Bildtypus entsprechendem sycamorus tibernommen wurde.

Die vedutenhafte, zeitgenossische Architektur des Stadtturms sowie das See- und
Bergpanorama konnen jeweils als Reminiszenz an das Erscheinungsbild der spatmit-
telalterlichen Seestadt Konstanz gelten. Ahnliche vedutenhafte Stadttiirme kommen
beispielsweise auch in der Richental-Chronik des Konstanzer Konzils (um 1465) sowie
der eidgendssischen Chronik des Luzerners Diebold Schilling (1511-1513) zum Einsatz,
um das zeitgendssische Konstanz darzustellen.”*®

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Feder-
zeichnung geht dem fiinften und letzten Textabschnitt (S. 333—-433) innerhalb der Text-
kompilation zur Quadragesima (S. 140-443) voraus. Dieser setzt sich aus Mahnungen,

915 Zur Bedeutung des Zachdus-Motivs innerhalb des Gebetbuches der Margaretha von Kappel siehe
den Abschnitt >Inhaltlich-thematisches Verhaltnis zum umliegenden Text«.

916 Zwei Darstellungen des Einzugs in Jerusalem, in welchen beide Motive vereint werden, das Za-
chéus-Motiv und das der abgeschnittenen Palmzweige, bespricht JEFFREY HAMBURGER im ikonographi-
schen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Begerin. Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1
(2015), S. 219, dort Abb. 288 und Bd. 2, S. 102.

917 Vgl. Lc 19, 4. Zum Bildmotiv des Zachdus im Maulbeerfeigenbaum siehe HAMBURGER/PALMER, Ur-
sula Begerin 1 (2015), S. 165 £, Abb. Bd. 2, S. 55.

918 Vgl. die Bdume in den Miniaturen »>Die Bufipredigt Johannes des Téufers« (S. 66), >Taufe Jesuc
(S. 136), »>Siindenfall« (S. 139), >Vertreibung aus dem Paradies« (S. 161) und >St. Stephan in Konstanz —
Einsegnung der ehingerischen Familiengréber« (S. 594).

919 Vgl. (beispielhaft) Ulrich Richental, Chronik des Konzils zu Konstanz: Konstanz, Rosgartenmu-
seum, Hs. 1, fol. 73v, 74r, 93v, 94r, Abb. im Faksimile: Ulrich Richental, Chronik des Konzils, bearb.
KLOCKLER (2013), sowie Luzern, Korporation Luzern (Depositum in der Zentral- und Hochschulbiblio-
thek Luzern), S 23 fol,, S. 86 und S. 443. Zum Vorgang der Transponierung der Heilsgeschichte durch
die vedutenhafte, zeitgendssische Architektur des Stadtturms als Reminiszenz an das spatmittelalterli-
che Konstanz siehe II, 7.1.



272 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Betrachtungen und Gebeten fiir die einzelnen Tage der Karwoche zusammen, in wel-
che vereinzelt weitere Texte integriert sind.*® Der Zyklus beginnt mit einer narrati-
ven Mahnung und einem Gebet zum Palmsonntag (S. 333-339), welche beide den Ein-
zug Jesu in Jerusalem thematisieren. Die Miniatur >Einzug Jesu in Jerusalem« geht dem
Beginn des gleichnamigen Textabschnitts voraus, sodass Bild und Text gemeinsam auf
einer Doppelseite untergebracht sind.

Um das inhaltlich-thematische Verhéltnis des Bildes zu den umliegenden Texten
zu kléren, gilt es im Folgenden zunéchst die zyklische Struktur und den Inhalt der drei
Textabschnitte der Quadragesima zu beleuchten, in denen allen wiederholt die Kar-
woche durchlaufen wird. Dazu zédhlen, in der Reihenfolge ihres Erscheinens, Der ewig
Ursprung mitsamt der angehéngten Schlussgebete (S. 215-327),”* die »Ritterschaft Jesu
Christi« (S. 327-331)°*? sowie der bereits erwéhnte Zyklus von Mahnungen, Betrachtun-
gen und Gebeten fiir die einzelnen Tage der Karwoche (S. 333-433).”** Die Abfolge der
Texte aufgreifend, wird das Verhéltnis der Miniatur zum Text der ihr vorausgehenden
»Ritterschaft Jesu« analysiert. AnschliefSend werden das Verhéltnis des Bildes zu dem
auf es folgenden Textabschnitt diskutiert und Verknipfungen zwischen den Texten
aufgezeigt.

Die zyklische Struktur der drei Textabschnitte, die nacheinander wiederholt die
Karwoche durchlaufen, nimmt ihren Anfang mit einem mystischen Text, dem ewigen
Ursprung (S. 215-327).%** Dieser beinhaltet Mahnungen mit inserierten Bitten zu ver-
schiedenen Ereignissen der Heilsgeschichte von der Schépfung bis zum Jiingsten Ge-
richt sowie zwei Schlussgebete. Diese sollen, verteilt auf die Wochentage der Karwo-
che, sukzessive betrachtet werden und thematisieren verschiedene Ereignisse der
Heilsgeschichte von der Schépfung bis zum jiingsten Gericht — unabhéngig von der ei-
gentlichen biblischen Handlung der Karwoche — in sieben Themenbldcken.?*® Die auf-
einander aufbauenden, narrativen Mahnungen sind von der biblisch-historischen
Handlung der Karwoche losgeldst, da sie einen Abriss der gesamten Heilsgeschichte

920 Siehe hierzuII, 4.3.2.1.

921 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 215-327: Incipit: Ewiger ursprung alles giittes, ich loben
dich; Explicit: Also beger ich diner gnaden, das du min stundiges hertze uss der vinsternus boser gedenck
und béser fiirsatzes also laiten wéllest, das ich wirdig werde dines ewigen gétlichen antliits eweclich ze
schowen. Amen!

922 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 327-331: Incipit: Diss ist die ritterschafft unsers herren, die
sol man an vahen in der karwochen uff den balm tag; Explicit: Trag in dinem hertzen ainen minneclichen
fan, wann du hast ritterlich die siben hopt stinden uberwunden und bist in der ritterschafft und
bruderschafft Ihesu Christi. Amen!

923 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 333-433: Incipit: An dem balmstag so sprich disz gebett und
vermanug; Explicit: empfilch ich dir alles das, das mir liplich und gaistlich nottiirfftig ist. Hie erzelle
unser frowen, was dir anlige.

924 Siehe hierzu auch die Inhaltsiibersicht unter II, 2 sowie den Abschnitt >Inhaltlich-thematisches
Verhéltnis zum umliegenden Text« unter II, 6.2.3.

925 Siehe hierzuII, 6.2.3.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 273

nach Themenblocken geordnet wiedergeben und nicht das biblisch-historische Tages-
geschehen der Karwoche ins Zentrum stellen.

Der zweite Textabschnitt (S. 327-331) fithrt einen einzelnen Text an, der sich in
der einleitenden Rubrik selbst als ritterschafft unsers herren (Ritterschaft Jesu Chris-
tiJ bezeichnet:

Diss ist die ritterschafft unsers herren. Die sol man an vahen in der karwochen uff den balm tag
und ist zu samen gelait mit gedencken worten und wercken und lert bestritten die siben tod stnden.
(S.327)

Die »Ritterschaft Jesu Christi« (S. 327-331) ist eine geistige Gebets- respektive Bufdiitbung
flir die Karwoche, die zur inneren Lauterung verhelfen s0l1.%® Der Text ist in die ein-
zelnen Wochentage untergliedert, an denen — von Palmsonntag bis zum Ostersonn-
tag — téaglich jeweils eine der Tugenden Christi betrachtet wird. An den Tugenden
Christi sollen sich die Rezipierenden ein Vorbild nehmen, um mit ihrer Hilfe die sie-
ben Todsiinden zu iiberwinden.””” Indem die Tugenden iiberdies jeweils zu ein bis
drei Arma Christi in Beziehung gesetzt werden, bietet die Ubung zugleich eine Passi-
onsbetrachtung.®?®

Der Zyklus von Mahnungen, Betrachtungen und Gebeten fiir die einzelnen Tage
der Karwoche (S. 333-433) ist in funf Abschnitte untergliedert, die zunéchst jeweils
das entsprechende biblisch-historische Tagesgeschehen der bedeutendsten Tage der
Karwoche wiedergeben: Palmsonntag (S. 332-339), Griindonnerstag (S. 340-352), Kar-
freitag (S. 352-427), Karsamstag (S. 427-433) und Ostersonntag (S. 435-486). Die Textab-
schnitte zum Palmsonntag und Karfreitag sind mit jeweils einem Bild ausgestattet. Die
Abschnitte zum Griindonnerstag und Ostersonntag weisen jeweils zwei Federzeich-
nungen auf. Den Texten zum Karsamstag ist keine Miniatur beigegeben.**

Tag: Miniatur(en):

Palmsonntag: >Einzug in Jerusalem« (S. 332)

Griindonnerstag: >Letztes Abendmahl« (S. 340); >Gebet am Olberg« (S. 346)
Karfreitag: >Christus am Kreuz mit Maria und Johannes« (S. 422)
Ostersonntag: >Auferstehung Christic (S. 434); >Christus erscheint Maria« (S. 445).

Alle drei Texte (Ewig Ursprung, »Ritterschaft Christic und Zyklus von Mahnungen, Be-
trachtungen und Gebeten) beginnen mit der Nennung des Palmsonntags als Ausgangs-
punkt fiir die Textbetrachtung und Auftakt der Karwoche. Der Zeitpunkt der Rezepti-
on wird in der nachtréglich ergdnzten Rubrik des ewigen Ursprungs verbindlich fest-

926 Zur »>geistlichen Ritterschaft¢« siehe LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 318-320; KASPER-
SCHLOTTNER, Ritterschaft Jesu Christi (2004); BREITENBACH, Text in Bewegung (2013).

927 Vgl. LENTES, Gebetbuch und Gebéarde (1996), S. 319; BREITENBACH, Text in Bewegung (2013).

928 Vgl. BREITENBACH, Text in Bewegung (2013), S. 257.

929 Zur Passion Christi in den Texten und Bildern des Gebetbuches der Margaretha siehe II, 7.3.



274 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

gelegt: Am suntag [Palmsonntag] fach an dise vermanungen und durch die wuchen von
ain tag zum anderen, wie here nach statt (S. 215). Die einzelnen Texte des ewigen
Ursprungs sollen zwar an den Tagen der Karwoche betrachtet werden, vergegenwarti-
gen dabei jedoch nicht auch die biblisch-historischen Tagesereignisse der Karwoche.
Auf der zeitstrukturellen Ebene des Gebetbuches werden die Ereignisse der Karwoche
im Text des ewigen Ursprungs nicht analog dem entsprechenden Festtag nachgezeich-
net. Erst mit der >Ritterschaft Jesu« ist die Textkompilation des Gebetbuches auch auf
der inhaltlichen Ebene bei den Ereignissen der Karwoche angelangt. Die Durchfiih-
rung der Bufsitbung soll verbindlich am Palmsonntag beginnen. Thr Text adressiert
die Rezipierenden und fordert sie dazu auf, die Ubung an den Tagen der Karwoche
konsequent auszufiihren und téglich jeweils eine der Tugenden Christi zu betrach-
ten.”*® Dabei soll unter anderem am Palmsonntag der Einzug Jesu in Jerusalem, am
Griindonnerstag das Gebet Jesu am Olberg, am Karfreitag das Martyrium Christi und
am Ostersonntag die Auferstehung Christi erinnert werden. Die Buf$tibung ist nicht
nur hinsichtlich ihrer zeitlichen Ausiibung, sondern auch inhaltlich an den Tagen und
Ereignissen der Karwoche orientiert. Dadurch werden die biblisch-historischen Ereig-
nisse der Karwoche mit der BufSiibung erstmals systematisch an den entsprechenden
Tagen im liturgischen Kirchenjahr vergegenwértigt und nachvollzogen, sodass hier
der Rezeptionszeitpunkt erstmals mit den im Text geschilderten Ereignissen synchro-
nisiert.

Das zeitliche Nebeneinander von vergangener Heils- und Jetztzeit wird am ab-
wechselnden Gebrauch der Vergangenheits- und Gegenwartsform im Text der Bufs-
ubung deutlich:

Uff den sunnentag kam Ihesus demutenclich uff ainem esel. So sol man sich den tag flyssen der
tugent, der demiitikait, wider hoffart, und sol man sich in dem hertzen bedencken und tragen das
widffen claid christi. (S. 327)

Uff den dornstag so flysse dich miigender anddcht, won Christus ward uff den tag also miid, das er
hin viel und schwitzet wasser und bliit, mit uff satzung der sacramenten, mit funff wischen und
mit predigen und betten wider trakait. Trag in dinem hertzen ain kriitz mit drin nagel. Spaut knuw
nider, als Christus uff dem 6l berg tett. (S. 329 f.)

Durch die Aufforderungen werden die Leserinnen und Leser im Text der >Ritterschaft
Jesu« unmittelbar adressiert und die Wahrnehmung beziehungsweise Wirkung des
auf die BufSibung folgenden Bildes zum Einzug Jesu in Jerusalem (S. 332) beeinflusst.
Dies gilt inshesondere deshalb, weil die letzten Textzeilen der dem Bild vorausge-

930 ALMUT BREITENBACH hat in ihrer Untersuchung der Paralleliiberlieferung der »Ritterschaft Jesu
Christic auf die Bemerkung in den Prologen zweier Handschriften hingewiesen, die festhalten, dass
die >Ritterschaft« dort auch auerhalb der Karwoche durchgefiihrt werden kénne. Die Ubung ist somit
an sich zwar an die Tage der Karwoche gekoppelt, ihre Durchfithrung jedoch in der Paralleliiberliefe-
rung nicht immer allein auf diese beschrankt. Vgl. BREITENBACH, Text in Bewegung (2013), S. 273.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 275

henden Bufdiibung den Rezipierenden die eigene Aufnahme in die ritterschafft und
bruderschafft Jesu Christi in Aussicht stellen, sobald diese die Bufdiibung andéchtig
durchgefithrt und die sieben Todstinden tiberwunden haben: wann du hast ritterlich
die siben hopt stinden uberwunden und bist in der ritterschafft und bruderschafft Thesu
Christi. Amen! (S. 331). Eine Bruderschaft Christi wird den Betrachterinnen und Be-
trachtern in der an das Versprechen der Aufnahme anschlieflenden Miniatur im Bild
vor Augen gestellt, sodass sich die in die ritterschafft und bruderschafft Jesu Christi
aufgenommenen Betrachter(innen) nun auch selbst in der im Bild dargestellten >Bru-
derschaft« (Zeugenschaft) am linken Bildrand wiederfinden beziehungsweise sich mit
dieser identifizieren kénnen. Die Assoziation der im Bild dargestellten Figurengruppe
mit einer Bruderschaft, wie sie der Text vorgibt, wird inshesondere durch die Skapu-
liere der Figuren in der vordersten Reihe bekréftigt.

Indem die Federzeichnung den Einzug Jesu in Jerusalem am Palmsonntag und die
»Bruderschaft Jesu Christic, die Zeugen seines Einzugs, visuell vergegenwartigt, re-
kurriert sie nicht nur auf die ihr vorausgehenden Texte, in welchen das Geschehen
zu Palmsonntag bereits thematisiert wurde, sondern gibt zugleich eine Vorschau auf
den Inhalt der auf sie folgenden Texte, welche die Handlung des historischen Palm-
sonntagsgeschehens aufgreifen. Der entsprechende Textabschnitt zum Palmsonntag
(S. 332-339) ist in zwei Teile gegliedert. Der erste Textteil (S. 333-337) kann nach der
zugehorigen Rubrik (S. 333) als Mahnung (vermanung) zum Palmsonntag bezeichnet
werden. Den zweiten Teil (S. 337-339) bildet ein Gebet zum Palmsonntag.

Wahrend der Text der »Ritterschaft Jesu« die Rezipierenden adressiert, fallt die
Perspektive der auf die einleitende Rubrik folgenden Mahnung nun auf den im Bild vi-
suell vergegenwaértigten Gottessohn: O du kunglicher herr, Ihesu Christe (S. 333). Noch
vor dem Beginn der an es anschlieffenden Mahnung stellt das Bild den Betrachterin-
nen und Betrachtern den Adressaten des folgenden Textes vor Augen und macht zu-
gleich auf den Wechsel der Adressatenstruktur im Text aufmerksam. Obgleich sich
die narrative Mahnung in ihrer Funktion und Adressatenstruktur sichtlich von der
Buf$tibung abhebt, rekurriert sie inhaltlich wiederholt auf den ihr vorausgehenden
Text der >Ritterschaft Jesu« und nimmt nicht nur auf das Bild, sondern auch auf den
textuellen Kontext Bezug.

O du kunglicher herr Ihesu Christe. Min hertz ermanet dich, wie du an dem morgen frii des
hohzitlichen tags, sechs tag vor ostren das was, an dem balmstag dich beraitest uff die herfart, in
ze faren mit diner ritterlichen gesellschafft diner armen iunger, nit uff schonem wol geziertem
pfirit, besunder uff ainer schmdhinen Eslinen, die och nit din aigen, besunder der gemaind was, die
dir berait ward und brdcht und du, edler herr, ddr uff gesetzt. (S. 333)

Indem die Gesellschaft der armen Jiinger, welche Jesu bei seinem Einzug in Jerusalem
begleiten, als >ritterlich« bezeichnet wird (ritterlichen gesellschafft diner armen iunger),
greift die Mahnung den Text der >Ritterschaft Jesu« unmittelbar auf. Thre Ritterlichkeit
ist dabei — das bestétigt die bildliche Darstellung — nicht auf die Optik, sondern auf die
Gesinnung der Junger Jesu zu beziehen. Obgleich sie arm an Besitz sind, erscheinen



276 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

sie doch ritterlich. Der Rekurs auf den vorherigen Text durch die Wortwahl ritterlich
und das vermeintliche Oxymoron ritterlich — arm wiederholen sich im Textabschnitt
zum Palmsonntag auch im Zusammenhang mit der Erscheinung des Gottessohnes.
Trotz seiner zunichst eindriicklich geschilderten materiellen Besitzlosigkeit wird
Christus als schoner, litzelger, zierlicher ritter; edler ritter oder wol gestalter iungling
beschrieben und trotz seines schméchtigen Reittieres zieht er ritterlich in Jerusalem
ein:

O du kaiserlicher sun des lebenden gottes, wie ritest du hiitt und bist alle din tag ze fiis gegangen.
Ach du schoner, litzelger, zierlicher ritter, wie ritest du hiitt in barfils, barhopt, in schwachen
claidern, arm und blosz dn wappen claid und kungcliche wadt. So zuthest du hutt in, hin ritent gen der
hohen, schonen statt iherusalem, des versprochnen kampfs. O, in dem du schéner, wol gestalter
itingling ritterlich solt fechten und in under gang und verlierung dins edlen, bliiyenden, fryen
lebens den sig in dem strit solt behaben. Ach, das din wirdige, gottférmliche sel und din minnendes
hertz wol bekantent, darumb do du edler ritter begundest des strites stat nahen und du sin
ansdcht. (S. 333 f.)

Auch wenn BarflifSigkeit und materielle Besitzlosigkeit auf der symbolischen Ebene
an sich in einem Widerspruch zur Ritterschaft stehen, werden die Eigenschaften im
Bild und der folgenden Mahnung zu besonderen Eigenschaften der Ritterlichkeit er-
Kléart. Als Voraussetzung fiir diese metaphorische Deutung dient mafdgeblich der Text
der »Ritterschaft Jesu«. Die Bufdiibung bereitet nicht nur die Bildbetrachtung, sondern
ebenso die Deutung des Textabschnitts zum Palmsonntag aus dem folgenden Zyklus
von Mahnungen, Betrachtungen und Gebeten fiir die einzelnen Tage der Karwoche
(S. 333-433) vor.

Wie gezeigt wurde, ndhern sich die Texte des Gebetbuches mit den drei Textab-
schnitten, die nacheinander wiederholt die Karwoche durchlaufen, sukzessive den Er-
eignissen der Karwoche an. Inhaltlich synchronisieren der Rezeptionszeitpunkt und die
in der Textkompilation des Gebetbuches geschilderten Passionsereignisse innerhalb
der Karwoche erstmals mit dem Text der >Ritterschaft Christic«. Darin mag moglicherwei-
se der Grund dafiir bestehen, weshalb sie nicht bereits zuvor auch visuell vergegenwér-
tigt wurden. Fiir den heilswirksamen Umgang mit den Texten und Bildern zur Passion
Christi (S. 327-433) bedarf es vorab der geistigen und korperlichen Vorbereitung, wel-
che die drei ersten Textabschnitte zur Quadragesima (S. 140-327) gewahrleisten.

Die auf das Bild des Einzugs folgende Textkompilation rekurriert einerseits auf
die vorausgehenden Texte, nimmt aber ebenso auf bestimmte Aspekte des Bildes Be-
zug. Christus reitet barfufs, in einfachen Kleidern und ohne Riistung (Wappenkleid)
oder konigliche Gewénder auf einer schméchtigen Eselin. Einzig das im Text beschrie-
bene Charakteristikum der Barhduptigkeit (barhopt) wird in der Miniatur nicht darge-
stellt. Im Bild trégt der Gottessohn — entgegen dem Text und der gangigen hellenis-
tisch-abendléndischen Bildtradition — den Kreuznimbus als Kennzeichen seiner Gott-
lichkeit beziehungsweise seiner metaphorischen Ritterschaft. Dariiber hinaus werden
im Text der Mahnung einzelne im Bild dargestellte Motive wie die Begrufiung Jesu



6.2 Zum Osterfestkreis = 277

durch die Stadtbewohner oder das Ausbreiten der Kleider zu den Fiifsen der Eselin be-
griindet:

Do sy verndment, das du kiinglicher herr wirt gen der statt riten, do yltent sy und trungent recht
mit grossen scharen uss der statt dir engegen und zugent iro gewand ab und zerspraitent das an
den weg under den esel. Sy klumment uff die bomm und brdchent est, und die 6l zwyg, und iunge
ris mit bliisten, und die bliimen ab dem veld und wiirffent es dir engegen an den weg, da du riten
solltest. (S. 335)

Die Mahnung informiert nicht nur linear-narrativ iiber das heilsgeschichtliche Ge-
schehen am Palmsonntag, sondern dient zugleich der Exegese des Bildes. Uberra-
schenderweise bleibt die Parabel des bekehrten Siinders Zachdus im Text unerwahnt.
Sie wird allein durch das Bild prasent, sodass der Text die bildliche Darstellung zwar
weitgehend auslegt, das Bild jedoch zugleich die Bild- und Textbetrachtung um die Pa-
rabel des bekehrten Stinders erweitert. Das Verhéltnis von Text und Bild ist insofern
reziprok, als beide Medien ihre Rezeption gegenseitig beeinflussen.

Neben der Mahnung greift auch das Gebet zum Palmsonntag (S. 337-339) auf ver-
schiedene Elemente des Bildes zurtick:

O min vil lieber herr und vatter Ihesu Christe. Durch dins demiitigen in ritens willen, so du tdt uff
der armen eslinen gen der statt iherusalem, ach so kumm huitt, himelscher kiing der eren, ritent uff
der eslinen diner lutren zarten menschait, mit diner gegenwirtikait gegen der statt miner armen
sel, o die so gar zerstort und verworffen ist von minen vigenden; und das ich dich, himelschen
kung, hutt und alle zit also begirlich und erwirdenclich empfah in miner sel, das ich dich,
himelschen kuing, minen zarten, geminnten herren, werde loben hie im zit und dort mit froden
iemer eweclichen. Amen! (S. 337-339)

Die Bitte des Gebetes, Jesu mdge der Stdtte der eigenen, armen Seele ebenso entgegen-
reiten wie der Stadt Jerusalem und im Hier und Jetzt erneut gegenwartig sein, rekur-
riert insofern auf die Miniatur, als die Gestalt des Gottessohnes in der Federzeichnung
tatséchlich angesehen werden kann. Der erbetene Einzug Jesu in die Seele der Beten-
den wird in einen Bezug zum vergangenen — in der Miniatur visuell vergegenwartig-
ten — Einzug Jesu in Jerusalem gesetzt und dadurch legitimiert, dass dasselbe Ereignis
in der Vergangenheit bereits erfolgt ist und sich nun im Bild vor den Augen der Be-
trachtenden, vornehmlich der urspriinglichen Betrachterin Margaretha von Kappel
und innerhalb einer ihr vertrauten Umgebung, erneut ereignet. Durch die Transponie-
rung des biblischen Geschehens in die Kulisse des zeitgenossischen Konstanz wird das
historische Geschehen sowohl aktualisiert als auch neu verortet.”** Die Anamnese des
Gebets, die Erinnerung an den urspriinglichen Einzug Jesu in Jerusalem, ist hier zu-
gleich eine Aufforderung zur Wiederholung der Heilsgeschichte im Hier und Jetzt der

931 Zu Aktualisierungsstrategien im Bild und Methoden der Transponierung der Heilsgeschichte in
den Texten und Bildern des Gebetbuches siehe II, 7.1.



278 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

raumlichen und zeitlichen Gegenwart der Betrachterin. In Analogie zum urspringli-
chen Einzug Jesu in Jerusalem soll der Einzug Jesu in die Seele der Betenden am ge-
genwartigen Palmsonntag erwirkt werden. In diesem Zusammenhang klart sich
schliefilich die Verwendung des Zach&us-Motivs als Referenz fiir die Bekehrung des
stindhaften Menschen, in dessen Seele Jesu in der vergangenen Heilszeit bereits er-
folgreich eingezogen ist.

Der Wunsch nach der Wiederholung der vergangenen Heilstat in der Gegenwart
der Rezipierenden wird tiberdies an den hédufigen Tempuswechseln in der Zeitstruk-
tur des Textabschnitts, sowohl der Mahnung als auch des Gebets, ablesbar. In den auf
die Federzeichnung folgenden Texten alternieren Prasensformen wie wie ritest du
hutt oder so kumm huitt [...] ritent (S. 333-337) regelmafdig mit Prateritalformen wie
beraitest, ritest (S. 333) usw., sodass Vergangenheit und Gegenwart mitunter ver-
schwimmen. Dadurch, dass das Ereignis sowohl in der Vergangenheitsform in Erinne-
rung gerufen als auch in die gegenwartige Zeitform der Rezipierenden transponiert
wird, wird im Text eine ebenso prasentische Wirkung erzeugt, wie sie die visuelle Ver-
gegenwdrtigung des Einzugs innerhalb des Konstanzer Seepanoramas erzielt. Durch
diese doppelte Aktualisierung des Ereignisses in Text und Bild wird die Heilsge-
schichte nicht einfach repetiert, sondern ereignet sich am Palmsonntag in der zeitli-
chen und rdumlichen Gegenwart der Rezipientinnen und Rezipienten gewissermafien
erneut.”®” Analog dem vergangenen Einzug Jesu in Jerusalem kann am jeweils gegen-
wartigen Palmsonntag des Kirchenjahres der Einzug Jesu in die Seele der Betenden
(auch der bekehrten Siinder!) erwirkt werden. Die Strategie des Bildes und des auf es
folgenden Textabschnittes, den in der heilsgeschichtlichen Zeit langst vergangenen
Einzug Jesu in Jerusalem am jeweils gegenwértigen Palmsonntag fiir die Rezipieren-
den erneut miterlebbar zu machen, spiegelt die synchronisierende Wirkung des Kir-
chenjahres und macht sich diese zugleich zunutze.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur geht dem auf sie folgenden Text zum Palmsonn-
tag auf der Versoseite voraus, sodass Text und Bild zum Palmsonntag auf einer Dop-
pelseite untergebracht sind. Sie weist auf einen neuen Textabschnitt im Gebetbuch
hin, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt zugleich eine Vorschau
auf den Inhalt der folgenden Texte. Auf den ersten Blick erscheint die Federzeichnung
als strukturierendes Titelbild, allerdings offenbart die Analyse des Verhéltnisses der
Miniatur zu den umliegenden Texten ein strukturelles Mischverhéltnis beziehungs-
weise eine strukturelle Doppelfunktion. Trotz der formalen Integration des Bildes als
strukturierendes Titelbild rekurriert die Federzeichnung sowohl inhaltlich als auch
thematisch auf die ihr vorausgehenden Texte und greift die Wortwahl der ihr voraus-
gehenden Bufdiibung unmittelbar auf. Durch diesen inhaltlich-thematischen Rekurs

932 Zur prasentischen Wirkung, welche durch den Wechsel von der grammatischen Vergangenheits-
in die Gegenwartsform erzielt wird, siehe FUHRMANN, Konfigurationen der Zeit (2015), bes. S. 163 f.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 279

bildet das einleitende Titelbild zugleich ein Scharnier zwischen den einzelnen Texten,
die wiederholt die Karwoche durchlaufen, und verbindet insbesondere den Text der
Buf$tibung (S. 327-331) mit dem auf das Bild folgenden Zyklus von Mahnungen, Be-
trachtungen und Gebeten (S. 333-433).

6.2.5 Letztes Abendmahl

Format und Layout: Die Miniatur >Letztes Abendmahl« (S. 340, siehe Abb. 26) misst
135 mm x 84 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein.
Sie ist gemeinsam mit der Miniatur >Gebet am Olberg« (S. 346) in den Textabschnitt
zum Grindonnerstag (S. 341-352) aus dem finften und letzten Teil (S. 333-433) der
Textkompilation zur Quadragesima integriert. Das Bild erdffnet den auf es folgenden
Textabschnitt, der auf der ihm gegentiberliegenden Rectoseite einsetzt. Um Bild und
Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite elf
Zeilen (circa eine halbe Seite) freigelassen.

Bildbeschreibung: Im Zentrum des rdumlichen Bildaufbaus ist — entlang der horizon-
talen Bildmittellinie und tiber die gesamte Breite des Bildfeldes — die gedeckte Abend-
mahlstafel dargestellt. Auf dem von einem weifSen Tischtuch bedeckten Langstisch
stehen ein Kelch, eine Schiissel mit Broten und ein Teller, auf dem sich ein stilisiertes
Lamm befindet. Das Personal (Jesus und seine zwolf Jiinger) ist entlang der beiden
Langsseiten des Tisches arrangiert und einander im Verhdltnis acht zu fiinf gegen-
ubergestellt. Entlang der hinteren Langsseite sind acht Figuren platziert. Christus ist
in die Mitte gertickt. Er tragt ein blau-graues Gewand und den charakteristischen
Kreuznimbus. Zu seiner Linken befinden sich vier, zu seiner Rechten drei Jiinger. In
der neben dem Korper erhobenen rechten Hand hélt der Gottessohn zwischen Zeige-
finger und Daumen eine kreisrunde Hostie. Jesu Linke ruht auf der Tafel. Der Zeige-
finger der linken Hand deutet auf das Lamm. Links neben dem Lamm steht der
Abendmahlskelch unterhalb der Hostie vor Christus auf dem Tisch. Der Blick des Got-
tessohnes fallt auf die Betrachter(innen), welchen er die Hostie zu prasentieren bezie-
hungsweise darzubieten scheint. Zur Linken und Rechten Christi miissen — in einem
blauen und einem roten Gewand — Petrus und Johannes angenommen werden. Johan-
nes ruht — in einer Erweiterung des Motivs der Johannesminne — mit dem Kopf nicht
auf der Brust, sondern auf dem Schofs Christi. Petrus, der als altester Jiinger an seinem
weifsgrauen Bart und Haar zu erkennen ist, faltet die Hdnde in einem Gebetsgestus
vor der Brust zusammen und blickt zum Erlgser. Rechts neben Petrus befinden sich
drei weitere nimbierte Figuren in einem griinen, roten sowie blauen Gewand. Die
Blickrichtung sowie Korperhaltung der beiden &ufSersten Figuren am rechten Bild-
rand, inshesondere der Redegestus der Figur im roten Gewand, suggeriert eine Unter-
redung der beiden. Links neben Johannes sind zwei weitere nimbierte Jinger in ei-
nem ockerfarbenen Gewand mit blauem Mantel und einem griinen Gewand darge-



280 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

stellt. Die finf Jinger an der hinteren Langsseite konnen nicht néher identifiziert wer-
den. Ob Christus und die sieben Jinger an der Tafel stehen oder sitzen, kann aus der
Perspektive der Betrachter(innen) nicht eindeutig ausgemacht werden. Der Falten-
wurf sowie die Proportionen der Gewander und Korper lassen eine stehende Position
vermuten, die Figur des Johannes, dessen Haupt auf dem Schof3 Christi ruht, hingegen
eine sitzende. Im Vergleich mit den weiteren Figuren des Bildes ist die Figur des Got-
tessohnes augenfallig vergrofiert. Auf der vorderen Tischseite sind — in der Riickan-
sicht — funf Jinger dargestellt. Davon haben vier nimbierte Figuren, die ebenfalls
nicht identifiziert werden koénnen, am Tisch Platz genommen. Auf einer Bank in der
rechten Bildhélfte sitzen drei in ein weifes, rotes und graues (von links nach rechts)
Gewand gekleidete Figuren. Die beiden dufSeren Jiinger sind im Halbprofil dargestellt,
sodass die vor der Brust zusammengefalteten Hande zu sehen sind. Von dem Dritten
(im weiflen Gewand) ist allein die Ruickenseite dargestellt. Zwischen den drei sitzen-
den Figuren in der rechten Bildhdlfte und einer weiteren, auf einem hdolzernen Stuhl
am Tisch sitzenden Figur am linken Bildrand ist eine Liicke in der Bestuhlung der
Langsseite zu erkennen. Durch die Liicke tritt — ebenfalls mit dem Riicken zum Be-
trachtenden — eine stehende Figur in einem griinen Gewand an den Tisch heran. Diese
ist als einzige Figur der Szenerie nicht nimbiert. Um das Haupt tragt sie lediglich ein
geflochtenes Haarband. Die Figur steht nicht unmittelbar an der Tafel, sondern ist
nach hinten — in Richtung der Betrachtenden — versetzt und befindet sich in einer ge-
sonderten, abseitigen Position. Durch seine Position und die fehlende Nimbierung gibt
sich der Jiinger als Judas zu erkennen. Auf den Verrdter machen nicht nur dessen ab-
seitige Position und fehlende Nimbierung, sondern ebenso der Zeigegestus des an der
vorderen Tischseite sitzenden Jiingers am linken Bildrand aufmerksam. Die Kopfhal-
tung des in ein blaues Untergewand und einen roten Uberwurf gekleideten Jiingers
weist darauf hin, dass dieser unmittelbar den Gottessohn auf der gegeniiberliegenden
Langsseite anblickt. Zugleich deutet er mit der seitlich neben dem Koérper erhobenen
rechten Hand und dem ausgestreckten Zeigefinger auf die Judasfigur und somit Chris-
tus den Verrat beziehungsweise Verréter voraus. Das Erscheinungsbild des geschlosse-
nen Innenraumes der Abendmahlsszenerie mutet merkwiirdig an. Durch die raumli-
che Staffelung wird der Darstellung zwar eine besondere Tiefe verliehen und mit der
Fluchtperspektive experimentiert, doch gleichzeitig erzeugen die tiefliegende Holzde-
cke, die Gleichfarbigkeit der rétlich braunen Wéande sowie des Bodens und die Organi-
sation der im Vergleich zum Raum tiberdimensionierten Abendmahlsgesellschaft eine
gedrdngte Atmosphédre. Wéahrend die Sitzmobel auf der vorderen Tischseite (Bank
und Stuhl) Gber den rechten und linken Bildrahmen hinausreichen, werden die da-
rauf sitzenden Figuren von diesem »abgeschnitten«. Im Bildvordergrund des Innenrau-
mes sind — am linken und nahe dem rechten Bildrand — zwei einzelne Gief3gefafie dar-
gestellt. Die Gefdfse und die Figur des Judas werfen augenfillige langliche Schatten
auf den terracottafarbenen Boden.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 281

Malanweisung: Entlang des linken unteren Bildrandes sind Reste der ins Bildfeld ein-
getragenen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Vom Abschiedsmahl Christi, der Einsetzung der Eucharistie und der
Voraussage des Verrats wird in unterschiedlicher Ausfiihrung und Ausfiihrlichkeit so-
wohl in allen vier Evangelien als auch im ersten Korinther, dem Psalm 41 und in den
pseudo-bonaventurianischen >Meditationes vitae Christi< berichtet.**?

Ikonographische Tradition: In Anlehnung an die biblischen Quelltexte begegnen alle
drei Ereignismomente (Abschiedsmahl, Verrat, Eucharistie) seit frithchristlicher Zeit
regelméRig in der bildenden Kunst.”** Die fehlende Nimbierung der Judasfigur, ihre
abseitige, gesonderte Position im Bild und die Zentrierung Christi an der hinteren
Langsseite der Tafel entsprechen typischen Merkmalen der abendldndischen Kunst
des friihen Mittelalters.”*

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zuriickgefiihrt wer-
den.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung ist
gemeinsam mit der Miniatur >Gebet am Olberg« (S. 346) in den Textabschnitt zum
Grindonnerstag (S. 341-352) aus dem fiinften und letzten Teil (S. 333-433) der Text-
kompilation zur Quadragesima integriert. Dieser setzt sich aus Mahnungen, Betrach-
tungen und Gebeten fiir die einzelnen Tage der Karwoche zusammen, in welche ver-
einzelt weitere Texte eingebettet sind.”*® Der Textabschnitt zum Griindonnerstag ist
durch die Miniaturen in zwei Ereignis-Abschnitte um das letzte Abendmabhl (S. 340-
345) und das Gebet Jesu am Olberg (S. 346-352) untergliedert. Das Bild >Letztes Abend-
mahl¢ (S. 340) erdffnet den auf es folgenden Abschnitt zum letzten Abendmahl am
Grindonnerstag und gibt eine Vorschau auf den Inhalt des Textabschnittes, der auf
der dem Bild gegentuiberliegenden Rectoseite einsetzt. Um Bild und Text gesamthaft
auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite elf Zeilen
(circa eine halbe Seite) freigelassen.

933 Vgl. Mt 26, 17-29, Mc 14, 12-25, Lc 22, 7-38, To 13, 1-17, 26; 1 Cor 11, 23-25; Ps 40, 10; Meditationes Vi-
tae Christi Cap. 73 (Hinw. v. LUCCHESI PALLI/HOFFSCHOLTE, Abendmahl (1968), Sp. 10). Zu den Quellen
siehe ebd.

934 Vgl. LuccHESI PALLI/HOFFSCHOLTE, Abendmahl (1968), Sp. 11-18; zu den einzelnen Bildthemen
(und ihrer Kombination) siehe auch MOLLER, Abendmahl (1937) sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Be-
gerin 1(2015), S. 230-232.

935 Vgl. MOLLER, Abendmahl (1937), Sp. 31 f. sowie LUCCHESI PALLI/HOFFSCHOLTE, Abendmahl (1968),
Sp. 16 f.

936 Siehe hierzuII, 4.3.2.1.



282 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Der Aufbau beider Textabschnitte (S. 340-345; S. 347-352) entspricht dem des vo-
rausgehenden Abschnitts zum Palmsonntag (S. 333-339). Auf eine einleitende narrati-
ve Mahnung (vermanung), die das entsprechende Ereignis thematisiert, folgt jeweils
ein Gebet (gebet?).

Strukturelle Funktion: Wie die Miniatur >Einzug in Jerusalem« (S. 332) weist auch die
vorliegende Federzeichnung eine strukturelle Doppelfunktion auf. Sie geht dem fol-
genden Textabschnitt zum letzten Abendmahl auf der Versoseite voraus, sodass Text
und Bild auf einer Doppelseite untergebracht sind. Hierfiir wurden auf der dem Bild
vorausgehenden Textseite eigens elf Zeilen (circa eine halbe Seite) freigelassen. Die
formale Integration des Bildes macht augenscheinlich einen neuen Textabschnitt im
Gebetbuch kenntlich und nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor. Weiterhin
bietet das Bild eine Vorschau auf den Inhalt des folgenden Textes und gibt sich auf
den ersten Blick als strukturierendes Titelbild zu erkennen.

Ebenso wie die Miniatur >Einzug in Jerusalem« (S. 332) greift die Federzeichnung
iberdies den ihr vorausgehenden Textabschnitt zum Palmsonntag unmittelbar auf, in
dem Christus als lebendigi spis (S. 337) bezeichnet und als eucharistischer Heiland dar-
gestellt wird. Damit wird die Darstellung des eucharistischen Heilands, wie sie das
Bild zeigt, im Text vorweggenommen. Durch den unmittelbaren Rekurs bildet das ein-
leitende Titelbild zugleich ein Scharnier zwischen den einzelnen Textabschnitten, die
iber die formalen Textgrenzen hinweg als eine zusammengehorende Einheit erschei-
nen. Mithilfe der strukturellen Doppelfunktion des Bildes werden die Mahnungen, Be-
trachtungen und Gebete des Zyklus (S. 333-433) einerseits nach den Tagen und Ereig-
nissen der Karwoche in einzelne Ereignis-Abschnitte untergliedert. Andererseits wird
kenntlich gemacht, dass es sich bei den verschiedenen Texten des Zyklus um »eine« zu-
sammengehorende Einheit handelt.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Die Besonderheit der Miniatur besteht in
der simultanen Darstellung der drei Bildmotive und Ereignismomente Abschiedsmahl,
Eucharistie und Vorausdeutung des Verrats sowie der gleichzeitigen Andeutung der
vormaligen Fuwaschung.®®’ Christus ist als eucharistischer Heiland mit Kelch und
Hostie dargestellt. Durch den Akt der Austeilung der heiligen Kommunion konzen-
triert seine Darstellungsform die Einsetzung der Eucharistie mit dem letzten Abend-
mahl und stellt gleichermafien ihre Fortsetzung innerhalb der liturgischen Abend-
mahlsmesse in die Tradition des urchristlichen Abendmabhls. Die abgesonderte Positi-

937 Die Uberfiihrung aller vier Ereignismomente in eine Simultandarstellung stellt insbesondere des-
halb eine bemerkenswerte Besonderheit dar, weil in vergleichbaren Bildern des letzten Abendmahls
in der Regel héchstens zwei Motive zu einer Darstellung verschmelzen oder eines (zumeist der Verrat)
besonders hervorgehoben wird. Vgl. MOLLER, Abendmahl (1937), Sp. 28. Siehe auch HAMBURGER/PALMER,
Ursula Begerin 1 (2015), S. 230-233.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 283

on der Judasfigur und der dargestellte Zeigegestus der Figur links im Bild deuten den
Verrat beziehungsweise Verrédter voraus und heben so das Verratsmoment hervor.
Mittels der Giefigefafie im Bildvordergrund wird tberdies auf ein weiteres, viertes
biblisches Ereignis Bezug genommen, die im Johannesevangelium geschilderte Fuf3-
waschung als vormaliges Ereignis zum letzten Abendmahl.**®

Wahrend die Miniatur verschiedene Ereignismomente simultan darstellt, wird im
entsprechenden Textabschnitt zum letzten Abendmahl — sowohl in der Mahnung als
auch dem Gebet — allein das eucharistische Moment fokussiert und weder die Voraus-
deutung des Verrats noch die Fufwaschung thematisiert. Im Zentrum der Textbe-
trachtung steht an dieser Stelle einzig das Sakrament der Eucharistie.

Die visuelle Vergegenwartigung des eucharistischen Heilands im Bild und die im
Text zentrierte Eucharistie bieten den Rezipierenden gemeinsam mit den in der direk-
ten Rede Jesu wiedergegebenen Konsekrationsworten iither Brot und Wein gleichsam
eine Eucharistie fir das Auge dar: »Nemment und essent, won dis ist min licham, der
fiir tich sol geben werden. Dis sollent ir tiin in miner angedenkntis« (S. 342 £.).”** Anstatt
den Leib Christi iiber den Mund zu empfangen, wird dieser nun visuell tiber das Auge
einverleibt, wodurch der Vorgang des Ansehens des Bildes den eucharistischen Emp-
fang des Leibs Christi bis zu einem gewissen Grad substituiert.**’

6.2.6 Gebet am Olberg

Format und Layout: Die Federzeichnung >Gebet am Olberg« (S. 346, siche Abb. 27)
misst 140 mm x 82 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite
ein. Sie ist gemeinsam mit der Miniatur >Letztes Abendmahl« (S. 340) in den Textab-
schnitt zum Grindonnerstag (S. 341-352) aus dem fiinften und letzten Teil der Text-
kompilation zur Quadragesima (S. 333-433) integriert. Das Bild geht dem auf der ihm
gegenuberliegenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt tiber die Geschehnisse im

938 Aufgrund ihres Volumens erscheinen die beiden Gief3gefafie offensichtlich als grofie (Giefi-)Kan-
nen und stellen keine Karaffen, Kriige oder dhnliche handliche Tafelgefafle dar. Insofern vergleichba-
re Kannen aus der Tradition der liturgischen Hand- oder Fuffiwaschung bekannt sind, ruft ihre Dar-
stellung im Bild des letzten Abendmahls unwillkiirlich das Ereignis der FufSwaschung in Erinnerung
(vgl. To 13, 1-20). Zur Ikonographie der liturgischen Fufwaschung siehe AUGUSTYN/FRITZ, Fufiwa-
schung, liturgisch (2016). Zur Kombination der beiden Bildmotive >Letztes Abendmahl< und >FufSwa-
schung« in einem Bild, wie sie im 12. und 13. Jahrhundert héufig in Psaltern vorkommt, siehe
HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 231 f., dort Abb. 306.

939 Die Konsekrationsworte beruhen auf den im Lukasevangelium wiedergegebenen Worten Christi
beim letzten Abendmahl (vgl. Lc, 22, 19 f.). Eine Eucharistie fiir das Auge der Betrachter(innen) bietet
auch die Miniatur >Monstranz und Eucharistie« S. 562 (siehe II, 6.3.2).

940 Vgl. hierzu allgemein SURMANN, Eucharistie (2013) sowie HAMBURGER, >In gebeden« (2009), S. 161
(hier am Beispiel des MS Praed. r 69 (Ausst. 37), fol. 23r.ine, aufbewahrt in der Stadt- und Universitéts-
bibliothek, Frankfurt).



284 — o6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Garten Gethsemane (S. 347-352) voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unter-
zubringen, wurden auf der vorherigen Rectoseite vierzehn Zeilen (iiber eine halbe Sei-
te) freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Darstellung des Gebets am Olberg ist in drei Bildebenen unter-
teilt: Bildvordergrund, mittlere Ebene und Bildhintergrund. In der mittleren Bildebe-
ne ist mittig Christus mit Kreuznimbus und in einem blaugrauen Gewand dargestellt.
Der Gottessohn kniet mit erhobenen Hénden vor einer Felserhohung am linken Bild-
rand. Sein Blick geht zu dem goldgelben Kelch hinauf, der auf der grasbedeckten Fels-
erhohung steht. Die Gestik Christi ist doppelsinnig. Wahrend der Gestus der linken
Hand an einen Orantengestus erinnert (der Arm ist erhoben, die Handflache ausge-
breitet und sichtbar), entspricht der Gestus der rechten Hand einem Rede- bezie-
hungsweise Gesprachsgestus (die Handfldche ist eingedreht, Daumen, Zeige- und Mit-
telfinger sind ausgestreckt, die restlichen angewinkelt). Im Gesicht, am Hals und an
den Handinnenflachen Jesu sind — zart aufgetragen und kaum sichtbar — blutige rote
(Schweif3-)Tropfen zu erkennen. Der Bildvordergrund zeigt am unteren Bildrand drei
nimbierte, schlafende Jiinger, die — gemafs der biblischen Textgrundlage des Matthéus-
und Markusevangeliums - als Jakobus, Petrus und Johannes identifiziert werden kon-
nen. Petrus (in der Mitte) gibt sich im Bild an seinem grauen, schiitteren Haar zu er-
kennen. Er tragt ein blaues Gewand und sitzt in einer Art Schneidersitz auf dem gri-
nen Rasen. Seine Arme sind vor der Brust verschrinkt, die Augen geschlossen. Petrus
ist als einziger Junger den Betrachterinnen und Betrachtern frontal zugewandt. Zur
Linken Petrus sitzt am rechten Bildrand ein weiterer Jinger, vermutlich Johannes.
Dieser wendet sich von den Betrachterinnen beziehungsweise Betrachtern ab und
verbirgt das Gesicht hinter der rechten Hand. Der Jinger tréigt ein braunes Unterge-
wand, ein blaues Halstuch und einen roten Mantel mit hellgrauem Innenfutter, der
iber seine linke Schulter herabféllt. Der Jiinger zur Rechten Petrus, vermutlich Jako-
bus, scheint sich — geméf} seiner Korperhaltung — mit dem Riicken an eine im Bild
nicht klar zu erkennende Anhdohe anzulehnen. Sein rechtes Bein ist aufgestellt, der
rechte Arm auf der erhdhten Rasenflache abgestiitzt. Die Augen sind geschlossen, der
Kopf auf die rechte Schulter herabgesunken. Der Jinger tragt ein braunlich-weifSes
Gewand mit einem roten Halstuch. Im Bildhintergrund ist am rechten Bildrand die
Verfolgerschar Christi dargestellt, die in dessen Riicken herannaht. Die Verfolger wer-
den von dem Verréter Judas angefithrt und sind bereits im Garten angekommen. Ju-
das ist an seinem gelben Gewand, den feinen roten Haarstrahnen, dem roten Halsbeu-
tel und dem augenfilligen Zeigegestus zu erkennen.’*' Er dreht sich zu den geriisteten
Héschern um und deutet mit dem ausgestreckten Zeigefinger der rechten Hand auf

941 In der mittelalterlichen Kunst wird Judas haufig mit rotem Haar und gelbem Gewand dargestellt.
Uberdies wird die mit dem Lohn fiir den Verrat gefiillte Geldbérse ausdriicklich betont. Vgl. HOLL,
[u.a.], Judas Ischariot (1970), Sp. 445; siehe auch KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 123 f.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 285

den Gottessohn. Von dreien der fiinf Verfolger ist der gesamte Korper dargestellt, zwei
weitere sind durch ihre Helme angedeutet. Zwei der drei Hascher in der vordersten
Reihe tragen gréuliche, wohl eiserne Riistungen mit blauen oder weifsen Beinkleidern
und Helmen. Der dritte ein rotes Hemd und einen eisernen Helm. Durch die Garten-
einzdunung im Bildhintergrund werden die Geschehnisse am Olberg eingegrenzt und
zugleich die rdumliche Nahe der Verfolger betont. Im Hintergrund ist in stark abgerie-
benem Blau der Horizont dargestellt. Die Felserh6hung am linken Bildrand und die er-
hohte Grasflache im Bildvordergrund werfen lange Schatten auf den griinen Rasen,
die horizontal vom linken zum rechten Bildrand verlaufen.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Das Gebet am Olberg und die Geschehnisse im Garten Gethsemane
werden im Matthdus-, Markus- und Lukasevangelium geschildert, jedoch weichen die
Berichte voneinander ab.***> Wihrend im Matthéus- und Markusevangelium einzig Pe-
trus, Jakobus und Johannes den Gottessohn nach der Beendigung des Abendmahls am
Grundonnerstag in den Garten Gethsemane begleiten, schrénkt Lukas die Jingerschar
nicht weiter ein. Auch die Gebetshaltung Jesu variiert in den Evangelien. Matthaus
und Markus berichten von einem niederfallenden Gottessohn (procidit in faciem
suam / procidit super terram),’*® wihrend dieser im Lukasevangelium niederkniet
(positis genibus orabat).***

Ikonographische Tradition: In bildlichen Darstellungen des Gebets am Olberg variie-
ren die Anzahl, Anordnung und Koérperhaltung der Junger tiber die Jahrhunderte hin-
weg hdaufig. Selbiges gilt fiir die Korperhaltung Christi, der — in Anlehnung an die un-
terschiedlichen Evangelienberichte — entweder kniet und betet oder sich auf den Bo-
den niederwirft. Wahrend friihchristliche Darstellungen des Gebets am Olberg in der
Regel kein Zeichen des Leids enthalten, wird die Todesangst Christi in der spatmittel-
alterlichen Kunst insbesondere betont.*** Als Folge der Hervorhebung der Todesangst
Christi wird das urspriinglich mehrszenige Bildschema seit dem 14. Jahrhundert zu-
nehmend von einem einszenigen Bildschema abgeldst, nach welchem Christus im
Bildmittelgrund vor einem Felsen kniet, wahrend im Vordergrund die drei schlafen-
den Jiinger Petrus, Jakobus und Johannes dargestellt sind.’*® Der im biblischen Gebet
Christi erwédhnte Kelch erscheint vom 15. Jahrhundert an regelméfiig als Symbol des

942 Vgl. Mt 26, 36-46; Mc 14, 32-42, Lc 22, 39-46. Siehe THUNER, Olberg (1971), Sp. 342.

943 Mt 26, 39; Mc 14, 35.

944 Lc 22,41

945 Vgl. THUNER, Olberg (1971), Sp. 343 f. sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 238-241.
946 Vgl. THONER, Olberg (1971), Sp. 347.



286 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Erlésungsleidens in Olberg-Bildern.’*” Insbesondere in der spatmittelalterlichen Kunst
zeigt sich iiberdies eine Umgestaltung der dargestellten Landschaft. Vermehrt werden
die Geschehnisse am Olberg in einen eingeziunten Garten verlagert und die Gefan-
gennahme Jesu dadurch vorausgedeutet, dass die von Judas angefiihrten Verfolger Je-
su bereits innerhalb der Umzéunung des Gartens herbeieilen.”*®

Mit der einszenigen Darstellung des Gebets im eingezdunten Garten und im Bei-
sein der drei schlafenden Jlinger sowie der heranndhernden Héascher représentiert
die Miniatur des Gebetbuches den géngigen spatmittelalterlichen Bildtypus, allerdings
mit dem augenfélligen Unterschied, dass die Todesangst Christi in der Miniatur kaum
dargestellt wird.

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zuruckgefihrt wer-
den.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung ist
gemeinsam mit der Miniatur >Letztes Abendmahl« (S. 340) in den Textabschnitt zum
Grindonnerstag (S. 341-352) aus dem fiinften und letzten Teil (S. 333-433) der Text-
kompilation zur Quadragesima integriert. Dieser ist durch die beiden Miniaturen in
zwei Abschnitte um das letzte Abendmabhl (S. 340-345) und das Gebet Jesu am Olberg
(S. 346-352) untergliedert. Das Bild >Gebet am Olberg« (S. 346) geht dem auf der ihm ge-
gentiberliegenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt tiber die Geschehnisse wéh-
rend des Gebets am Olberg (S. 347-352) voraus und gibt eine Vorschau auf dessen In-
halt. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorheri-
gen Rectoseite vierzehn Zeilen freigelassen.

Der Aufbau des auf die einleitende Federzeichnung folgenden Textabschnitts
(S. 347-352) entspricht wiederum dem der vorherigen beiden Textabschnitte zum Ein-
zug in Jerusalem (S. 333-339) und letzten Abendmahl (S. 341-345). Auf eine einleitende
narrative Betrachtung zu dem im Bild dargestellten Ereignis folgt ein themengleiches
Gebet. Diesmal fehlt jedoch die Rubrik zwischen Bild und Text, deren gliedernde und
einleitende Funktion nun stellvertretend das Bild ibernimmt.

Strukturelle Funktion: Wie die Miniaturen >Einzug in Jerusalem« (S. 332) und »Letztes
Abendmahl« (S. 340) weist das vorliegende strukturierende Titelbild zugleich eine
Scharnierfunktion und somit eine strukturelle Doppelfunktion auf. Die strukturieren-
de Titelbildfunktion wird an der formalen Integration der Miniatur ersichtlich. Das
Bild geht den auf es folgenden Texten zum Gebet am Olberg auf der Versoseite voraus.
Um das Bild und den Textabschnitt zum Gebet am Olberg auf einer Doppelseite unter-
zubringen, wurden auf der dem Bild vorausgehenden Textseite vierzehn Zeilen (iiher

947 Vgl. ebd.
948 Vgl. ebd., Sp. 347 f.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 287

eine halbe Seite) freigelassen. Die Miniatur macht einen neuen Textabschnitt im Ge-
betbuch kenntlich, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt vorab ei-
ne Vorschau auf den Inhalt der auf sie folgenden Texte.

Obgleich die Federzeichnung den Inhalt des ihr vorausgehenden Textabschnitts
nicht unmittelbar aufgreift, rekurriert sie insofern auf die ihr vorausgehenden Texte
Der ewig Ursprung (S. 215-327) und »>Ritterschaft Jesu Christi« (S. 327-331), als die Ge-
schehnisse am Olberg dort (in einem anderen Kontext) bereits thematisiert wurden.
Innerhalb der sich wiederholenden Kreisstruktur der drei Texte, die wiederholt die
Karwoche durchlaufen, fungiert das strukturierende Titelbild dadurch auch als Schar-
nierbild.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Im Bild des Gebets am Olberg wird erneut
die Strategie augenfillig, die Leidensmomente Jesu im Bilderzyklus des Gebetbuches
bewusst auszusparen, obgleich deren Betonung und Hervorhebung eigentlich einem
charakteristischen Merkmal der spatmittelalterlichen Kunst und Passionsfrommigkeit
entsprechen.’*® Die Verzweiflung Jesu wird allein in dem auf das Bild folgenden Text
dargelegt, dort allerdings sowohl in der Rede des Text-Ich als auch durch Einsprengsel
direkter Rede Jesu anschaulich zum Ausdruck gebracht.

Die verblichenen blutigen Schweifdtropfen am Haupt und den beiden Handinnen-
flachen Jesu erscheinen im Bild vielmehr als Vorausdeutung der Kreuzigungsmale
denn als Zeichen der Agonie Christi. Hier kann allein die Gestik Jesu als Hinweis auf
die im anschlieSenden Text betonte Zwiespéltigkeit des Gottessohnes und die Unterre-
dung mit dem Vater gelten. Die doppelsinnigen Gesten spiegeln die Zerrissenheit Jesu.
Der Orantengestus der linken Hand kann als Zeichen der pietas, also der Unterwer-
fung unter den Willen des Vaters, gedeutet werden. Gleichzeitig zeigt der Redegestus
der rechten Hand das Zwiegesprach zwischen Vater und Sohn an und fasst so die ver-
zweifelte Bitte Jesu ins Bild, der Vater mdge ihn verschonen und den Kelch an ihm vo-
riibergehen lassen: Pater si vis transfer calicem istum a me.**°

In der auf das Bild folgenden Betrachtung sticht weiterhin die Erwdahnung der
Fingerabdriicke Christi im Felsen am Olberg hervor, welche auch der anschlieRende
Gebetstext aufgreift:

Sin angst was also gross, das er in den felsen graiff mit baiden henden. Der fels entwaich, das die
vinger beliben in dem felsen gemalet und gezaichnet, als ob sy in ain waich wachs getrukt wiri [...]
Ach lieber herr, wel ain grof$ angst und not das was, do du in den felsen grifft als in ain wachs; und
bitt dich, lieber herr, das du och in min hertz griffist mit dinen vingern und ddr in din mdl setzist,
das ich dins lidens, schmertzen und todes niemer vergesse. (S. 349-352)

949 Vgl. ebd., Sp. 344 sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 238-241.
950 Vgl. Lc 22, 42 (auch Mt 26, 39 und Mc 14, 36).



288 =—— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Die zweifache Erwdhnung der Eindriicke der finf Finger Christi in der »>Agoniegrot-
te®! {iberrascht inshesondere deshalb, weil das Motiv nicht den biblischen Grundtex-
ten entstammt.’®* Es muss an dieser Stelle, im Kontext der Evangelienberichte, gezielt
erginzt worden sein.”*®

6.2.7 Christus am Kreuz mit Maria und Johannes

Format und Layout: Die Miniatur »Christus am Kreuz mit Maria und Johannes« (S. 422,
siehe Abb. 28) misst 116 mm x 83 mm (H x B) und nimmt — im Unterschied zu den ihr
vorausgehenden Federzeichnungen zur Karwoche — nicht den gesamten Schriftspiegel
der Versoseite ein. Das Bild ist in den Textabschnitt zum Karfreitag (S. 352—-427) aus
dem fiinften und letzten Teil (S. 333-433) der Textkompilation zur Quadragesima inte-
griert. Es schliefdt dort auf derselben Versoseite an die als Zehn inwendige Leiden
Christi bezeichneten >Memento-Gebete« an (S. 412-422) und geht dem auf der gegen-
iberliegenden Rectoseite einsetzenden Text mit der Selbsthezeichnung Drei Geschofs
unseres Herren (S. 423-427) voraus.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Miniatur steht das aufgerichtete Passionskreuz
mit dem gekreuzigten Gottessohn. Der Langsbalken des Holzkreuzes verlauft entlang
der vertikalen Bildmittellinie durch das gesamte Bildfeld und nimmt fast die gesamte
Bildhohe ein. Der Querbalken des Kreuzes erstreckt sich ebenfalls beinahe iiber die
gesamte Breite des Bildfeldes hinweg. Um den oberhalb des Querbalkens verkiirzten
Langsbalken des Holzkreuzes ist eine Banderole mit der Inschrift INRI (Iesus nazare-
nus rex iudaeorum) geschlungen. Der gekreuzigte Christus ist mit insgesamt drei N&-
geln durch die beiden Héande und tiberschlagenen Fufien ans Kreuz genagelt. Er tragt
lediglich einen weiflen Lendenschurz und den Kreuznimbus. Sein Haupt ist auf die
rechte Schulter herabgesunken, die Augen sind geschlossen. Von der Stirn des Gottes-
sohnes fallen — diinn aufgetragen — Blutstropfen auf dessen Brustkorb herab. An der
rechten Seite seines Brustkorbes ist die blutende Seitenwunde zu erkennen. Aus den
Kreuzigungswunden seiner Hande rinnen - ebenfalls diinn aufgetragen — weitere
Blutstropfen an seinen Unterarmen entlang und fallen auf der Hohe der Ellenbogen

951 Zur Bezeichnung der Agoniegrotte (mit einer englischen Ubersetzung des Pilgerberichts) siehe
STEWART, Holy Land (1896), S. 27.

952 Von den Abdriicken der fiinf Finger Jesu berichtet der Kleriker Johannes von Wiirzburg nach sei-
ner Pilgerfahrt ins Heilige Land zwischen 1160 und 1170. Vgl. Peregrinationes tres, hg. HUYGENS (1994),
S. 115, Zeile 886 f.

953 Die Textkompilation zum Gebet am Olberg ist aller Wahrscheinlichkeit nach bereits als Kompila-
tion tibernommen worden. Vermutlich wurde dabei auch die Erweiterung der Schilderung um das
Motiv der Fingereindriicke Jesu in dem Felsen mit tibernommen.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 289

senkrecht herab. Am linken Bildrand ist die Gottesmutter mit Nimbus, gesenktem
Haupt, geschlossenen Augen und vor der Brust gefalteten Handen dargestellt. Sie tragt
ein graues Untergewand und einen weifsen Mantel mit einem augenfilligen Falten-
wurf. Der weite Mantel ist derart um ihr Haupt und ihren Kérper geschlungen, dass
darunter allein ihre Hande, das Gesicht und wenige Ausschnitte des Untergewands
hervorschauen. Am rechten Bildrand ist bartlos, barfus und mit Nimbus der Apostel
Johannes in einem bodenlangen, roten Gewand dargestellt. Sein nackter linker Fufs
ragt unter dem Mantelsaum hervor, die Hande sind vor der Brust zusammengefaltet.
Der Blick ist auf die Gottesmutter auf der anderen Seite des Kreuzes gerichtet. Am
Hals des Jiingers ist ein schwarzweifses Kollar beziehungsweise ein Kollarhemd unter-
halb des Gewandes zu erkennen. Am FufSe des Kreuzes ist eine griine Wiese mit stili-
sierten Pflanzen dargestellt, wahrend sich im Hintergrund erneut die bereits bekann-
te See- und Berglandschaft zeigt. Oberhalb des Kreuzquerbalkens sind am angedeute-
ten Horizont Reste blauer Farbe zu erkennen.

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen
Malanweisung zu sehen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Der bildlichen Darstellung des gekreuzigten Gottessohnes liegen zahl-
reiche neu- und alttestamentliche sowie aufSerbiblische und patristische Quellen zu-
grunde.”®* Zu den bedeutendsten Referenztexten zihlen die vier Evangelienberich-
te'955

Ikonographische Tradition: Die Miniatur reprasentiert den streng symmetrischen,
dreifigurigen Bildtypus des Frith- und Hochmittelalters.”®® Das Kreuz steht im Zen-
trum des Bildes, Maria und der Apostel Johannes sind zur Rechten und Linken des ge-
kreuzigten Gottessohnes dargestellt.”®” Entsprechend der seit dem 12. Jahrhundert
nachweisbaren Bildtradition des Dreinagelkruzifixus ist der Leib des Gottessohnes
nicht mit vier Nageln durch alle GliedmafSen, sondern mit drei Ndgeln durch die bei-
den Hénde und die iiberschlagenen Fiifie ans Kreuz geschlagen.’®

954 Vgl. LuccHESI PALL1/jaszAl, Kreuzigung Christi (1970), Sp. 606 f.

955 Vgl. Mt 27, 33-56; Mc 15, 22—-41; Lc 23, 33-49; Io 19, 17-37.

956 Vgl. LuccHESI PALL1/J4szAl, Kreuzigung Christi (1970), Sp. 622 f.

957 Weitere symmetrisch aufgebaute, dreifigurige Bilder beschreibt u.a. JEFFREY HAMBURGER im iko-
nographischen Kommentar zum Gebetbuch der Ursula Begerin. Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Bege-
rin 1 (2015), S. 282-298.

958 Zur Darstellung und Bildtradition des Dreinagelkruzifixus siehe WIRTH, Dreinagelkruzifixus
(1958), Sp. 524 f.



290 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Bildvorlage: REGINA CERMANN schligt vor, die Federzeichnung auf eine Vorlage des
Meisters E.S. zuriickzuftihren, an welcher sich der Miniator — mit einigen Abweichun-
gen — orientiert haben soll (siehe Abb. 29).%%°

Zwar bestehen zwischen dem entsprechenden Kupferstich und der Miniatur im
Gebetbuch Ubereinstimmungen in Bezug auf den symmetrischen, dreifigurigen Bild-
aufbau, da dieser innerhalb des entsprechenden Bildtypus jedoch feststeht, kann mit
ihm allein noch keine Abhéngigkeit zwischen den Bildern nachgewiesen werden. Das
symmetrisch aufgebaute, dreifigurige Bildformular entwickelt sich bereits frith zum
gdngigen, zahlreich tberlieferten Gemeingut, was dazu fithrt, dass spezifische Ge-
meinsamkeiten zwischen den entsprechenden Bildern des Bildtypus nur schwer aus-
zumachen sind.

Bei eingehender Betrachtung des entsprechenden Kupferstichs und der Miniatur
des Gebetbuches lassen sich letztlich mehr Unterschiede als Ubereinstimmungen er-
kennen. Die Darstellung der Gottesmutter, ihre Kérperhaltung und ihr Gestus korres-
pondieren nicht mit der Figur des Stichs. Dort ist Maria beinahe frontal dargestellt,
ihr Kopf ist zur linken Schulter geneigt und im Gesicht ist der Ausdruck des Leids und
der Trauer ablesbar. Die Hande sind vor dem Unterleib gefaltet, das rechte Bein ist un-
ter dem Mantel angewinkelt, der Oberkorper leicht nach hinten gelehnt. Demgegen-
uber ist die Figur der Gottesmutter in der Federzeichnung des Gebetbuches im Halb-
profil dargestellt und weder ihr Kopf noch ihre Beine angewinkelt. IThre Hande sind
vor der Brust erhoben und zum Gebet verschrankt. An ihrem Gesicht und den ge-
schlossenen Augen ist kein Anzeichen des Leids oder der Trauer ablesbar. Auch die
Darstellungen der Figuren des Apostels Johannes zeigen — abgesehen von seiner Posi-
tion im Bild und dem Attribut der BarfiiRigkeit — keine Ubereinstimmungen. Im Kup-
ferstich des Meisters hdlt der Evangelist ein Buch in seiner Rechten, auf welches zu-
gleich die ausgestreckten Finger der linken Hand deuten. Dieses fehlt in der Miniatur
des Gebetbuches. Anstatt dessen hélt Johannes die bloflen Hande vor der Brust erho-
ben und zum Gebet verschrankt. Dariiber hinaus unterscheiden sich seine weitere
Korperhaltung, die Blickrichtung und seine Kleidung in den jeweiligen Bildern. Im
Kupferstich blickt Johannes zum Gekreuzigten hinauf und scheint diesem das offene
Buch in seiner Hand auszuweisen. Hingegen blickt Johannes in der Miniatur des Ge-
betbuches zur Gottesmutter heriiber. Dort tragt er tiberdies ein augenfilliges rotes
Kardinalsgewand und ein Kollar, wihrend die Gewandung im Stich eine génzlich an-
dere ist. Weiterhin ist die Inschrift INRI im Stich in den Ladngsbalken des Kreuzes ein-
geritzt und in der Miniatur auf einer Banderole um den Langsbalken geschlungen. Im
Stich des Meisters E.S. ist die Seitenwunde Christi nicht dargestellt. Auch die Darstel-
lungen des Lendenschurzes Christi unterscheiden sich augenscheinlich. Dass der ent-

959 Vgl. CERMANN, Hs. Nr.43.1.55 (2014), S. 253; sowie LEHRS, Katalog Kupferstich, Texthd. 2 (1910),
Nr. 32, S.82f.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 291

sprechende Stich des Meisters E.S. (LEHRS 32) der Miniatur im Gebetbuch als Vorlage
gedient haben konnte, scheint eher unwahrscheinlich.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Durch ihr Format und
ihre Position im Text unterscheidet sich die Miniatur von den ihr vorausgehenden
drei Bildern zur Karwoche. Im Unterschied zu diesen ist sie dem Textabschnitt zum
Karfreitag (S. 352-427) nicht einleitend vorangestellt, sondern in den Verlauf der Text-
kompilation integriert und befindet sich dort zwischen den beiden Reihengebeten mit
den Selbstbezeichnungen Zehn inwendige Leiden Christi (S. 412-422) und Drei Geschojfs
unseres Herren (S. 423-427). Der Textabschnitt zum Karfreitag ist der umfangreichste
innerhalb der einzelnen Abschnitte des Zyklus von Mahnungen, Betrachtungen und
Gebeten fiir die einzelnen Tage der Karwoche (S. 333-433). Er setzt sich aus einer ein-
leitenden narrativen Betrachtung mit inserierten Gebeten, darunter das »Gebet von
den sieben Worten Christi am Kreuz:, S. 398-402,°°° Mahnungen zu der Gefangennah-
me Jesu, dem Verhor, der Verurteilung, dem Martyrium und der Kreuzigung Jesu
(S. 352-412) sowie den bereits genannten, vor dem Kruzifix zu betenden Reihengebe-
ten zusammen.

Die Miniatur >Christus am Kreuz mit Maria und Johannes« (S. 422) schliefst auf der-
selben Versoseite unmittelbar an die letzten beiden Zeilen der Zehn inwendige Leiden
Christi an. Die Drei Geschojfs unseres Herren beginnen auf der ihr gegentiberliegenden
Rectoseite, sodass Teile beider Texte mit dem Bild auf einer Doppelseite untergebracht
sind. Der Text der Zehn inwendigen Leiden Christi (S. 412—422) setzt sich aus zehn >Me-
mento-Gebeten« zusammen.’®! Diese beginnen jeweils mit einer Anaklese, in welcher
der Mittler, Jesus Christus, angerufen wird. Auf die Anrufung folgt in der Anamnese —
jeweils unter Verwendung der appellativen Formel ich ermanen dich — die Aufforde-
rung zur Erinnerung an ein innerliches Leiden Jesu. Die zehn >Memento-Gebete« rufen
diejenigen seelisch-innerlichen Leidensmomente Jesu in Erinnerung, die der Gottes-
sohn vom Moment seiner Verurteilung an bis zum Kreuztod neben den &dufieren
Schmerzen des korperlichen Martyriums erlitten hat. Die Gebetsanamnese geht in ei-
ne Bitte (Epiklese) mit einer formelhaften Lobpreisung Gottes (Doxologie) iiber. Den
Abschluss bildet die beschlieRende Akklamationsformel Amen.***

960 Bei dem vorliegenden Gebet von den sieben Worten Christi am Kreuz (S. 398-402) handelt es sich
um eine Variante des zumeist Ps. Beda Venerabilis (oder auch Hieronymus bzw. Johannes Chrysosto-
mus) zugeschriebenen lateinischen Gebetstextes >De septem verbis domini in cruce«. Vgl. OCHSENBEIN,
Gebetbuch fiir Margaretha von Kappel (1980), Sp. 1117 sowie den Eintrag im Registerband >Gebet v. d.
sieben Worten Christi am Kreuzs, in VL (2008), S. 432.

961 Zu dem von GERARD ACHTEN gepragten Begriff - Memento-Gebet« siehe II, 4.1.3. (Bezeichnung nach
ACHTEN, Das christliche Gebetbuch (1987), S. 38).

962 Diese Grundstruktur wiederholt sich in allen zehn Mahnungen, jedoch wird die Akklamationsfor-
mel bisweilen weggelassen.



292 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Herre Thesu Christe, min got und min erloser, ich ermanen dich dines erstenn innwendigen lidens
und sterbens, das du hettest, do du erkantest, das durch die iuden und dine finde der gewalt dines
himelschen vatters solt so gar vernicht werden; und bitt dich, lieber herre Ihesu Christe, das du
mir und allen menschen, die diner gnaden begeren, alle tinser stinde vergebest, die wir ie gewiirckt
und volbracht haben in menschlicher blédikait und uss aigner bofShait; und sterck tns, das wir hin
fuir unser kranckhait niemmer gepruchen wider die allmdchtikait dines himelischen vatters. Amen!
(S.412£)

Auch wenn die auf die narrativen Betrachtungen zum Karfreitagsgeschehen folgen-
den >Memento-Gebete« narrative Passagen aufweisen, wird die Erzdhlung der den
Textabschnitt einleitenden Betrachtung in ihnen nicht fortgefiihrt. Vielmehr heben
die Zehn inwendigen Leiden Christi gewisse Aspekte der Passion — geldst vom zeitli-
chen Ablauf des vorherigen Textes — erneut hervor.

Mit den Drei Geschofs unseres Herren wird die narrative Struktur der vorherigen
Memento-Gebete aufgeldst. Die drei verhéltnismaflig umfangreichen, als Drei Geschofs
bezeichneten Gebete adressieren den gekreuzigten Christus und sollen mit andacht
[...] vor dem crucifix an dem hailigen kar fritag (S. 423) gebettet werden. Die rubrizierte
Gebetsaufforderung macht hier nicht nur genaue Vorgaben iiber die Rezeption der
drei Gebete, sondern auch iiber den Gebrauch des ihnen vorausgehenden Bildes, das
den Kruzifixus mitliefert, vor dem die den Textabschnitt beschlieSenden Karfreitags-
gebete gesprochen werden sollen. Die Gebete sind nicht einfach vor einem willkiirli-
chen, sondern vor einem bestimmten, ndmlich dem im Bild dargestellten Kruzifixus
zu sprechen.

Insofern die Zehn inwendigen Leiden Christi und die Drei Geschof$ unseres Herren
in zwei von FRANZ HAIMERL untersuchten siiddeutschen, dominikanischen Gebetbi-
chern jeweils gemeinsam und in der vorliegenden Reihenfolge tiberliefert sind, attes-
tiert ihnen HAIMERL neben einem dominikanischen Ursprung eine gewisse »literari-
sche Abhangigkeit«.*®® Die vermutlich dominikanische Provenienz der Texte bestatigt
sich mit einem Blick in die weitere Paralleliiberlieferung.’®* In einem von mir exem-
plarisch zusammengestellten und untersuchten Korpus von neun Handschriften wird
acht ein dominikanischer Ursprung zugeschrieben. Allein die Handschrift St. Florian,
StiB, Cod. XI 205 stammt aus einem Klarissenkloster. Gemeinsam und in der vorliegen-
den Abfolge sind die Gebete allerdings nur in vier der neun Handschriften tberliefert.
Eine literarische Abhangigkeit der Texte kann nicht bestatigt werden, wohl aber eine

963 HAIMERL, Mittelalterliche Frommigkeit (1952), S. 51, auch S. 49 und S. 160. Vgl. Berlin, SB, Mgo. 567,
fol. 52v-61v (mit den Drei Geschofs unseres Herren); Miinchen, BSB, Cgm 127, fol. 120v-132v (mit den
Drei Geschof$ unseres Herren). Diese besteht jedoch nicht in Bezug auf die ebenfalls von HAIMERL un-
tersuchte Handschrift Miinchen, BSB, Cgm 4659.

964 Untersucht wurden exemplarisch die Handschriften Basel, UB, A X 130; Berlin, SB, Mgo. 567; Ein-
siedeln, StiB, Cod. 283 (1105); St. Florian, StiB, Cod. XI 205; Miinchen, BSB, Cgm 127; Mtinchen, BSB, Cgm
4697; Miinchen, UB 8° Cod. Ms. 278; Niirnberg, StB, Cent. VI, 57; Ziirich, Ms. C 162.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 293

Tendenz, die Texte gemeinsam zu tradieren.’® Dass es sich bei den Zehn inwendigen
Leiden Christi und den Drei Geschof8 unseres Herren aller Wahrscheinlichkeit nach
um dominikanische Andachtstexte handelt, ist im Rahmen der Untersuchung des Ge-
betbuches insofern bedeutsam, als ihr Erscheinen eine Erklarung dafiir bieten konnte,
weshalb PETER OCHSENBEIN annimmt, die Textkompilation des Gebetbuches sei domi-
nikanischen Ursprungs.’*®

Strukturelle Funktion: Die Miniatur >Christus am Kreuz mit Maria und Johannes<
(S. 422) ist zwischen die beiden Reihengebete Zehn inwendige Leiden Christi (S. 412—
422) und Drei Geschofs unseres Herren (S. 423-427) zum Karfreitag platziert. Sie
schliefst formal an die Zehn inwendige Leiden Christi an und greift den Inhalt beider
Gebetstexte auf. Folglich ist die Miniatur den in den Textfluss integrierten Bildern zu-
zuordnen, die den Inhalt der umliegenden Texte unmittelbar aufgreifen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Erneut spielt das Leiden Jesu und das Leid
der Gottesmutter beim Anblick des gekreuzigten Kindes in der Miniatur des Gebetbu-
ches Uberraschend eine stark untergeordnete Rolle. Durch die im Bild dargestellte
idyllische Landschaft, den tippig bepflanzten Grashboden sowie das See- und Bergpano-
rama wird die Szenerie gewissermafien sogar romantisiert. Im Zusammenhang mit
der andachtig betenden Haltung Marias, die kein Anzeichen des Leids oder der Trauer
zu erkennen gibt, erscheint die Kreuzdarstellung eher friedvoll denn leiderfiillt und
bietet kaum das Potenzial, die compassio anzuregen.

Eine Erklarung fur die Aussparung der Leidensaspekte zeigt sich mit der auf das
Bild folgenden Gebetseinleitung, die nicht nur die Rezeption der Gebete, sondern auch
den Gebrauch des Bildes steuert: Hie nach volgen dru gepett, die man mit andacht
petten sol vor dem crucifix an dem hailigen kar fritag, und haissen: die dru geschoss
unsers herren Ihesu Christi (S. 423). Im Bild ist der Kruzifixus mitgeliefert, vor dem die
den Textabschnitt beschlieflenden Karfreitagsgebete gesprochen werden sollen. Die
Gebetseinleitung und die folgenden Gebetstexte sind nicht auf einen willkiirlichen,
sondern den im Bild vergegenwartigten Kruzifixus zu beziehen. An diesen gesteuerten
Gebrauch des Bildes ankniipfend erscheint die leidlose Figur Marias nicht als trauern-
de Gottesmutter, sondern als Vorbild der christlichen Andacht. Die Miniatur liefert
nicht nur den Kruzifixus, vor dem die Betenden die im Text folgenden Gebete spre-
chen sollen, sondern demonstriert mit der anddchtigen Haltung der Gottesmutter zu-
gleich das andéchtige Gebet vor dem Kruzifixus. Zu diesem leiten Bild und Text die Re-
zipierenden zu gleichen Teilen gezielt an. Hiermit erklart sich schlieflich auch die

965 Berlin, SB, Mgo. 567; Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105); Miinchen, BSB, Cgm 127; Ziirich, Ms. C 162;
auszugsweise in St. Gallen, Cod. 509, fol. 114r-117v.
966 Vgl. OCHSENBEIN, Gebetbuch fiir Margaretha von Kappel (1980), Sp. 1117.



294 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Blickrichtung der Johannesfigur, der — wie die Betrachter(innen) des Bildes — Maria
anblickt, um sich an ihr ebenso ein Vorbild zu nehmen.

6.2.8 Auferstehung Christi

Format und Layout: Die Miniatur »>Auferstehung Christi« (S. 434, siehe Abb. 30) misst
128 mm x 82 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der Versoseite ein.
Sie ist gemeinsam mit der Miniatur >Christus erscheint Maria« (S. 445) in den Textab-
schnitt zum Ostersonntag (S. 435-486) integriert. Die Federzeichnung leitet den auf
der ihr gegentuiberliegenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt ein und gibt eine
Vorschau auf dessen Inhalt. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen,
wurden auf der vorherigen Rectoseite vier Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Die Federzeichnung zeigt den auferstandenen Christus mit Kreuz-
nimbus vor dem Felsengrab sowie drei ruhende Wéchter. Entlang der vertikalen Bild-
mittellinie ist aufrechtstehend und in einer Mandorla Christus neben der geschlosse-
nen und versiegelten Grabtir dargestellt. In seiner linken Hand hélt er die Kreuzes-
fahne (rotes Kreuz auf weiffem Grund), die rechte ist rechtwinklig neben dem Korper
ausgebreitet und deutet auf die aufgehende Sonne, deren Morgenrot hinter dem am
linken Bildrand seitlich abfallenden Felsengrab hervordrangt. Die Augen Christi sind
geschlossen. Um seine Schultern und den Unterleib ist ein roter Mantel gewickelt, des-
sen Fall den Oberkorper und die blutende Seitenwunde entblofit. Neben der Seiten-
wunde sind die weiteren Kreuzigungsmale an den Fiiflen und Handen Christi durch
rote Blutstropfen hervorgehoben. Den fiinf blutenden Wundmalen entsprechend be-
finden sich an der Eingangstiir des Felsengrabes am rechten Bildrand fiinf ungebro-
chene, tropfenférmige, rote Siegel. Die Positionen dieser fiinf Siegel zeichnen die Um-
risse Christi ab. Sie sind auf der Hohe der Fiifse, Hinde sowie des Hauptes Christi, das
heifdt in der linken und rechten unteren Ecke, mittig an beiden Seiten und in der Mitte
der oberen Tirfassung angebracht. Unmittelbar unterhalb dieser oberen Tiirfassung
ist auf dem Stein der Grabtiir ein vermutlich pseudo-hebréischer Schriftzug zu erken-
nen. Der Gottessohn und die zum linken Bildrahmen abfallende Gesteinsformation
des Felsengrabes nehmen circa zwei Drittel der Bildhéhe und circa drei Viertel der
Bildbreite ein. Im Vergleich mit dem Felsengrab und dem weiteren Personal der Sze-
nerie ist die Figur Christi tiberproportional grofd dargestellt. Im unteren Drittel des
Bildfeldes liegen — jeweils am rechten und linken Bildrand — zwei Wéchter auf dem
grinen Grasboden. Die Figuren sind einander zugewandt und tragen eiserne Rustun-
gen mit bunten Beinkleidern. Der Wéchter am rechten Bildrand stiitzt sich — halb lie-
gend, halb aufgerichtet — mit dem angewinkelten linken Arm auf einer Armbrust ab.
Sein rechter Arm ist seitlich neben dem Kérper ausgestreckt und beriihrt beinahe den
ebenfalls ausgestreckten linken Arm des ihm halb aufgerichtet gegentibersitzenden
Wachters. Oberhalb des Wéchters am linken Bildrand ist eine weitere Wéachterfigur



6.2 Zum Osterfestkreis =— 295

zu erkennen, die seitlich hinter dem Felsengrab hervorschaut. Von ihr ist lediglich der
Kopf, der in ein rotes Hemd gekleidete Oberkdrper und der rechte Arm zu sehen, der
restliche Kérper wird von dem Felsengrab verdeckt. Der dritte Wachter scheint zu
schlafen — sein Haupt ist auf die rechte Schulter herabgesunken, die Augen sind ge-
schlossen —, stiitzt sich dabei jedoch mit dem rechten Arm auf dem Grasbhoden ab. Die
Korper der Wachterfiguren erscheinen ungelenk, ihre Darstellung unbeholfen. Ob sie
liegen, sich anlehnen, schlafen oder gerade dabei sind, sich aufzurichten, kann nicht
eindeutig ausgemacht werden. Im Bildhintergrund ist die hinter einem Berg aufgehen-
de Morgensonne zu sehen, deren Morgenrot mit den blauen Farbresten des Himmels
verschwimmt.

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen
Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Die Auferstehung Christi ist in zahlreichen biblischen, apokryphen
und patristischen Quellen tiberliefert.”®’

Ikonographische Tradition: Von dem Motiv der Auferstehung Christi existieren ver-
schiedene bildliche Darstellungsformen.®®® Die am héufigsten nachweisbaren Bildty-
pen der Auferstehung zeigen den Gottessohn entweder aufrecht im (geéffneten) Grab
stehend oder aus diesem heraussteigend.’®® Die vorliegende Miniatur orientiert sich
jedoch nicht an dem géngigen Bildformular, sondern reprasentiert mit dem >Felsen-
grabtypus« jenen spéatmittelalterlichen, selteneren Bildtyp, welcher den auferstande-
nen Gottessohn vor dem versiegelten Felsengrab darstellt und insbesondere die Un-
versehrtheit und Geschlossenheit der Grabstétte hervorhebt.*”’

Seit dem 15. Jahrhundert erscheint der Sonnenaufgang als bevorzugte Metapher
der Auferstehung Christi und nimmt immer héaufiger den Hintergrund spatmittelalter-
licher Auferstehungsdarstellungen ein.””*

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bhislang auf keine Vorlage zurtickgefiihrt wer-
den.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Feder-
zeichnung ist gemeinsam mit der Miniatur »Christus erscheint Maria« (S. 445) in den

967 Vgl. WILHELM, Auferstehung Christi (1968), Sp. 201.

968 Vgl. ebd.

969 Vgl. ebd., Sp. 202 sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 316 f.

970 Vgl. WiLHELM, Auferstehung Christi (1968), Sp. 216 f.

971 Vgl. ebd., Sp. 202 f. Weiterhin kennzeichnet das Sonnenmotiv die theologische Deutung Christi als
sonnenstrahlender Heilbringer und wahrer sol invictus (siehe hierzu auch II, 6.1.5, bes. den Abschnitt
»Analyse und Interpretation).



296 =— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

auf die Textkompilation zur Quadragesima (S. 333-433) folgenden Textabschnitt zum
Ostersonntag (S. 435-486) integriert. Sie geht dem auf der ihr gegeniiberliegenden Rec-
toseite einsetzenden Text voraus und gibt eine Vorschau auf dessen Inhalt. Um die
ganzseitige Federzeichnung gesamthaft mit dem entsprechenden Text zur Auferste-
hung Jesu auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden auf der vorherigen Rectosei-
te vier Zeilen freigelassen.

Der Aufbau des auf das einleitende Titelbild folgenden Textabschnitts zum Oster-
sonntag (S. 435-486) ahnelt dem zum Karfreitag. Auf narrative Betrachtungen mit in-
serierten Gebeten, die das Tagesgeschehen von der Auferstehung bis zum >Thomas-
zweifel« komprimiert wiedergeben (S. 435-441), folgen ein Text mit der Selbstbezeich-
nung Die loblich Urstend®”” (S. 441-454), das >Osterlob®”® (S. 454-483) und eine weitere
Betrachtung mit einem Gebet zur Begegnung zwischen dem Auferstandenen und Ma-
ria Magdalena (Noli me tangere; S. 483-486). In den drei auf die einleitende Betrach-
tung angehdngten Textabschnitten werden dabei wiederum gewisse Aspekte des Ta-
gesgeschehens gelost vom zeitlichen Ablauf der Betrachtung erneut hervorgehoben.

Strukturelle Funktion: Wie die Miniaturen >Einzug in Jerusalem« (S. 332), >Letztes
Abendmahl« (S. 340) und >Gebet am Olberg« (S. 346) weist das vorliegende strukturie-
rende Titelbild zugleich eine Scharnierfunktion und eine strukturelle Doppelfunktion
auf. Die strukturierende Titelbildfunktion wird an der formalen Integration der Mi-
niatur ersichtlich. Das Bild geht der folgenden Betrachtung auf der Versoseite voraus,
sodass Text und Bild zur Auferstehung Christi am Ostersonntag auf einer Doppelseite
untergebracht sind. Hierfiir wurden auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite vier
Zeilen freigelassen. Die Miniatur macht einen neuen Textabschnitt im Gebetbuch
kenntlich, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt vorab eine Vor-
schau auf den Inhalt der folgenden Betrachtung.

Obgleich die Miniatur »Auferstehung Jesu« — ebenso wie die Miniatur »>Gebet am
Olbergc — den ihr vorausgehenden Textabschnitt nicht unmittelbar aufgreift, rekur-
riert sie insofern auf die ihr vorausgehenden Texte Der ewig Ursprung (S. 215-327)
und Ritterschaft Jesu Christi« (S. 327-331), als das Auferstehungsereignis dort (in ei-
nem anderen Kontext) bereits thematisiert wurde. Innerhalb der sich wiederholenden
Kreisstruktur der drei Texte, die wiederholt die Karwoche durchlaufen, fungiert das
strukturierende Titelbild dadurch ebenso als Scharnierbild.

972 Der vorliegende Text Die loblich Urstend setzt sich aus einer Mahnung mit inserierten Bitten und
Gebeten zusammen. Er ist nicht verwandt mit der Verserzdhlung >Diu urstende< Konrads von Heimes-
furt, siehe hierzu GARTNER (Hg.), Diu urstende (1991).

973 Hier handelt es sich um den deutschen Text zum gregorianischen Ostergradual Haec dies quam
fecit dominus exsultemus et laetemur in ea (Dom. Resurrectionis, Gradual, Cantus ID 008414).



6.2 Zum Osterfestkreis =— 297

6.2.9 Christus erscheint Maria

Format und Layout: Die Miniatur »Christus erscheint Maria« (S. 445, siehe Abb. 31)
misst 90 mm x 80 mm (H x B, ohne Zierrahmen) und nimmt circa zwei Drittel des
Schriftspiegels der Rectoseite ein. Sie ist gemeinsam mit der Federzeichnung >Aufer-
stehung Christi« (S. 434) in den Textabschnitt zum Ostersonntag (S. 435-486) integriert.
Das Bild ist dort ferner in den Textfluss des Textes mit der Selbstbezeichnung Die
loblich Urstend (S. 441-454) eingebettet.”’* An den unteren Bildrand schliefen sieben
Textzeilen an.

Bildbeschreibung: Die Miniatur zeigt die Erscheinung des Herrn vor Maria in einem
héuslichen Innenraum. Aufgrund ihrer Position entlang der vertikalen Bildmittellinie
rickt die nimbierte Gottesmutter in den Fokus der Darstellung. Sie steht vor einem
holzernen Gebetspult, tiber welchem ein weifSes, kostbar verziertes Tuch liegt. Das
Pult ist unterhalb der einzig sichtbaren Fenstero6ffnung des Raumes am rechten Bild-
rand platziert und an die brédunliche Aulenwand des Raumes gertickt. In der linken
Bildhalfte ist der auferstandene Gottessohn in einer Mandorla und mit dem charakte-
ristischen Kreuznimbus dargestellt. Im Vergleich zur Raumarchitektur und der Figur
der Gottesmutter erscheint die Figur Christi wiederum iiberproportional grof3. Mit sei-
ner Rechten hélt er einen Kreuzstab (hier ohne Kreuzesfahne)®’® diagonal vor dem
Korper. Der linke Arm ist neben dem Korper erhoben, die Finger formen einen Se-
gensgestus (Daumen, Zeige- und Mittelfinger sind ausgestreckt, die restlichen ange-
winkelt). Der Fall seines roten Mantels bedeckt beinahe den gesamten Korper Christi
und entblofit einzig die Brust mit der blutenden Seitenwunde. Neben der Seitenwunde
werden die Kreuzigungsmale an den Handen durch rote Blutstropfen hervorgehoben.
Die Figur Marias ist im Moment der Bewegung ergriffen. Ihr Oberkérper wendet sich
vom Pult ab und der Erscheinung ihres Sohnes zu, sodass die Betrachter(innen) ihr
Gesicht frontal anblicken. Thr Unterkdrper und der Faltenwurf ihres Mantels sind
nach wie vor auf das Gebetspult ausgerichtet. Die Augen der Gottesmutter sind ge-
schlossen. Ihr Gestus ist ein Gestus des Erschreckens, die Arme sind vor der Brust er-
hoben, die geéffneten Handinnenfldchen nebeneinander sichtbar. Maria trégt dassel-
be weinrote Untergewand wie in den Darstellungen >-Mondsichelmadonna mit Buch:«
(S. 72) und »Maria im Wochenbett« (S. 87). Die blaue Farbe ihres blauen und papierfar-
benen Kapuzenmantels ist partiell abgerieben. Die Zweifarbigkeit des Mantels hebt
den iippigen Faltenwurf zuséatzlich hervor. An der Innenwand des Bildhintergrundes

974 Der vorliegende Text Die loblich Urstend setzt sich aus einer Mahnung mit inserierten Bitten und
Gebeten zusammen. Er ist nicht verwandt mit der Verserzdhlung >Diu urstende« Konrads von Heimes-
furt, siehe hierzu GARTNER (Hg.), Diu urstende (1991).

975 Denselben Kreuzstab, allerdings mit der Kreuzfahne, tragt Christus auch in der Miniatur »Aufer-
stehung Christi« (S. 434).



298 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

ist ein oben geraffter grimer Wandbehang zu sehen, der sich tiber die gesamte Hohe
und Breite der Wand erstreckt. Die Raumarchitektur wird durch eine ockerfarbene
Holzbalkendecke und einen braunen, gequaderten Boden vervollstindigt. Augenfallig
ist die Fenster6ffnung, die weder Vorhdnge noch eine Rahmung aufweist, jedoch mit
einem Mittel- und einem Querbalken versehen ist, welche gemeinsam die Form des
Passionskreuzes nachbilden. Durch die Fensteroffnung ist erneut eine See- und Berg-
landschaft sowie der Horizont zu erkennen. Das Experimentieren mit der Fluchtper-
spektive, die raumliche Staffelung der Architektur und die im Fenster sichtbare Land-
schaft verleihen dem Bild eine besondere Tiefenwirkung. Weiterhin sticht das goldgel-
be, giebelformige Rahmenbesatzornament aus Rankenwerk hervor, das den Rahmen
der Darstellung zum einzigen Zierrahmen des Gebetbuches macht.

Malanweisung: Entlang des unteren Bildrahmens sind Reste der ins Bildfeld eingetra-
genen, tibermalten Malanweisung zu erkennen. REGINA CERMANN liest: ... post resurect
[ionem].®"®

Referenztexte: Von den verschiedenen Erscheinungen Christi, unter anderem vor Ja-
kobus und Petrus, vor den Frauen am Grab, vor Maria Magdalena (Noli me tangere)
oder vor den Aposteln, berichten sowohl die Evangelien als auch aufSerbiblische pa-
tristische und exegetische Quellen. Die einzelnen Berichte sind nicht deckungsgleich.
Sowohl die Anzahl der Erscheinungen als auch ihre Abfolge unterscheiden sich erheb-
lich.*”” Die Erscheinung des Herrn vor der Gottesmutter Maria ist einzig in auRerbibli-
schen patristischen und exegetischen Quellen iiberliefert.?”®

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Erscheinung des Herrn vor
der Gottesmutter Maria sind in der bildenden Kunst erst seit dem 14. Jahrhundert
nachweisbar.’”® Die Darstellungsweisen unterscheiden zwei hauptséchliche Bildtypen,
die jeweils Maria am Betstuhl und entweder einen stehenden oder eintretenden Chris-
tus zeigen.”®® In beiden Bildtypen ist die Raumgestaltung haufig von Darstellungen
der Verkiindigung beeinflusst.”®!

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zuriickgefiihrt wer-
den.

976 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

977 Vgl. MEDDING, Erscheinung des Auferstandenen (4). Vor Maria (1968) (mit einer Ubersicht der
Quellen sowie der Einzeldarstellungen der Erscheinungen) sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin
1(2015), S. 318.

978 Vgl. MEDDING, Erscheinung des Auferstandenen (4). Vor Maria (1968), Sp. 667 £.

979 Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 318.

980 Vgl. MEDDING, Erscheinung des Auferstandenen (4). Vor Maria (1968), Sp. 668.

981 Vgl. ebd.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 299

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Miniatur ist in den
Textfluss der Loblich Urstend (S. 441-454) aus dem Textabschnitt zum Ostersonntag
(S. 435-486) eingebettet. Diese setzt sich aus einer Mahnung mit inserierten Bitten und
Gebeten zusammen, in denen gewisse Ereignisse wie die Erscheinungen Jesu vor Ma-
ria, Maria Magdalena, den Jiingern und das Auferstehungswunder — geldst vom zeitli-
chen Ablauf der den Textabschnitt einleitenden Betrachtung — erneut thematisiert
werden. Die Federzeichnung ist derart in den Textfluss der Loblich Urstend integriert,
dass sie dort der Schilderung des im Bild visuell vergegenwartigten Ereignisses unmit-
telbar vorausgeht.

Ahnlich der Federzeichnung >Christus am Kreuz« (S. 422) ist auch die vorliegende
Miniatur in den Teil des entsprechenden Textabschnittes integriert, in dem gewisse
bereits thematisierte Aspekte gelost vom zeitlichen Ablauf der einleitenden Mahnun-
gen und Betrachtungen erneut hervorgehoben werden.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur »Christus erscheint Maria« (S. 445) ist in den
Textfluss der Loblich Urstend (S. 441-454) eingebettet und greift dabei sowohl den In-
halt des sie umgebenden Textes zur Auferstehung und den Erscheinungen des Herrn
als auch die einleitende narrative Betrachtung zum Ostersonntag auf, denn in dieser
wurden die wunderhaften Erscheinungen des Herrn mitsamt der Erscheinung Jesu
vor den Jlingern bereits thematisiert. Das Bild dient nicht primér dazu, die umliegen-
den Texte zu gliedern, sondern stellt vielmehr dessen Inhalt auf der Bildebene dar. Es
kann den in den Textfluss integrierten Miniaturen zugeordnet werden, die ihren
textuellen Kontext unmittelbar aufgreifen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Die Miniatur »Christus erscheint Maria« stellt
durch paradigmatische Verkntipfungen ein interbildliches Bezugssystem sowohl zwi-
schen den Miniaturen des Gebetbuches als auch zwischen der Federzeichnung und
weiteren religidsen Bildtypen aufierhalb des Gebetbuches her. Die Darstellung der
Gottesmutter und des geschlossenen Innenraumes mitsamt dem Gebetspult ist an der
ikonographischen Bildtradition der Verkindigung orientiert und weist ebenso augen-
fallige Ahnlichkeiten mit der Miniatur >Verkiindigung« (S. 62) im Gebetbuch Margare-
thas auf.’®

Eine weitere paradigmatische Verkniipfung zwischen der vorliegenden Feder-
zeichnung und der Miniatur »Verkiindigung« (S. 62) sowie den weiteren Mariendarstel-
lungen des Bilderzyklus (Mondsichelmadonnas, S. 72; >Maria im Wochenbetts, S. 87)
zeigt sich Uberdies in der Ausstattung des Bildhintergrunds mit einem Wandbehang
beziehungsweise Ehrentuch. Dartiber hinaus erinnern die figiirliche Darstellung Chris-
ti und die — seine menschliche Natur hervorhebenden - sichtbaren Blutstropfen an

982 Zur Ikonographie der Erscheinung des Auferstandenen vor Maria und dem Einfluss der Verkiin-
digung siehe u.a. ebd. Siehe hierzu auch II, 6.1.2.



300 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

den Hénden und der Seitenwunde an die vorherige Miniatur >Auferstehung Christic
(S. 434), mit dem einzigen Unterschied, dass die am Kreuzstab befestigte Kreuzesfahne
der Auferstehung in der Miniatur >Christus erscheint Maria« fehlt.

6.2.10 Himmelfahrt Christi

Format und Layout: Die Miniatur >Himmelfahrt Christi« (S. 486, siehe Abb. 32) misst
108 mm x 90 mm (H x B) und nimmt circa drei Viertel des Schriftspiegels der Versosei-
te ein. Sie schliefit auf derselben Versoseite an die letzten vier Zeilen des vorherigen
Textabschnitts zum Ostersonntag (S. 435-486) an. Zugleich geht das Bild dem auf es
folgenden Textabschnitt zur Himmelfahrt Christi (S. 486-497) voraus und gibt eine
Vorschau auf dessen Inhalt.

Bildbeschreibung: Im Zentrum der Federzeichnung ist der grashedeckte, hellgriine
Himmelfahrtsfelsen dargestellt. Auf seiner Gipfelflache sind die dunkelgrauen Fufsab-
druicke Christi zu erkennen. Der Korper des Gottessohnes ist grofdtenteils bereits aus
dem Bildraum entschwunden. Lediglich die von einem grauen Gewand umhiillten Un-
terschenkel und Fiifie befinden sich noch innerhalb des Bildraumes. Von den Knien
aufwaérts ist der restliche Korper in einen stilisierten Wolkenkranz am oberen Bild-
rand aufgestiegen. Christus steht auf einem nahezu kreisrunden Regenbogen, der sich
im Hintergrund um den gesamten Felsen erstreckt. Unter dem grauen Gewand tritt
der rechte Fuf$ Christi auf dem Regenbogen hervor. Am Fufie des Auffahrtsfelsens hat
sich zur Rechten und Linken die Zeugenschaft der Himmelfahrt Christi versammelt.
Unter ihr befinden sich — im Vordergrund der rechten Bildhélfte — die Gottesmutter
Maria und - im Vordergrund der linken Bildhdlfte — Maria Magdalena. Die nimbierte
Gottesmutter ist in ein blaues Gewand mit weifsem Schleier gekleidet. Maria Magdale-
na trégt ein rotes Gewand und einen weifsen Schleier mit Nimbus um das Haupt. Zu
den Fuflen Maria Magdalenas steht ein goldgelbes Behaltnis, das vermutlich ihr Attri-
but, ein Salbgefdfs, darstellen soll. Beide Frauen halten die Hdnde zum andéachtigen
Gebet vor der Brust zusammengefaltet. Im Unterschied zu den meisten weiteren Zeu-
gen der Himmelfahrt Christi wenden sich Maria und Maria Magdalena nicht dem Auf-
stiegsereignis zu. Die Gottesmutter erscheint im Ganzkoérperprofil, ihr Kopf ist leicht
gesenkt und ihr Blick auf den linken Bildrand gerichtet. Ihr gegeniiber ist Maria Mag-
dalena im Ganzkorperhalbprofil dargestellt und hélt die Augen geschlossen. Im Ri-
cken Maria Magdalenas befindet sich die einzige weitere Figur der Szenerie, die sich
ebenfalls nicht dem Himmelfahrtsereignis zuwendet. Der bartlose Jungling trégt ein
blaues Gewand, eine weinrote Kappe und ist nicht nimbiert. Seine Figur spiegelt die
Korperhaltung Maria Magdalenas. Er ist im Ganzkérperhalbprofil dargestellt, hat die
Hénde zum andachtigen Gebet vor der Brust zusammengefaltet und wendet sich von
dem Ereignis in der Bildmitte ab. Im Unterschied zu den besagten drei Figuren des
Bildvordergrundes verfolgen die restlichen elf Figuren der Federzeichnung den Auf-



6.2 Zum Osterfestkreis =— 301

stieg Christi und sind daher entweder in der Riicken- oder der Seitenansicht darge-
stellt. Die nicht nimbierte Figurengruppe ist — im Verhdltnis acht zu vier — auf die lin-
ke und rechte Bildhélfte aufgeteilt. Von den acht Figuren links neben dem Auffahrts-
felsen ist eine weitere Figur zu erkennen, die ihren Kopf mitsamt der weinroten Kap-
pe Uber die rechte Schulter nach hinten wendet, sodass ihr Gesicht im Profil sichtbar
ist. Von den restlichen sechs Figuren der linken Bildhélfte sind allein die Riicken und
Hinterkopfe zu sehen. Sie wenden sich von den Betrachterinnen und Betrachtern ab
und dem entschwebenden Gottessohn zu. Zwei Hinterkdpfe offenbaren Tonsuren in
den Haarschopfen. Die vier Figuren in der rechten Bildhélfte sind allesamt im Ganz-
korperhalbprofil dargestellt und blicken zum entschwebenden Gottessohn hinauf. Im
Hintergrund der Szenerie zeigt sich erneut ein See- und Bergpanorama mit stilisierten
Béumen sowie dem in blauer Farbe angedeuteten Himmel. Der griine Grasbhoden des
Bildvordergrundes ist mit zahlreichen stilisierten Pflanzen ausgestattet. Wiederum ist
die blaue Farbe — hier am unteren Mantelsaum der Gottesmutter sowie am Horizont —
partiell stark abgerieben.

Malanweisung: Keine Malanweisung ersichtlich.

Referenztexte: Das Ereignis der Himmelfahrt Christi gehort zweifelsfrei zu den altes-
ten Dogmen des Christentums.’®® Berichte des Aufstiegs Jesu in das Himmelreich sind
in biblischen und apokryphen Quellen wiederholt iiberliefert.*®*

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Himmelfahrt Christi sind
seit dem Frithchristentum zahlreich und in unterschiedlichen Darstellungsformen
nachweisbar.?®® Die Miniatur des Gebetbuches représentiert den vor allem im Spét-
mittelalter vorherrschenden und vielfach belegten Bildtypus des frontal entschwin-
denden Christi, von dessen Korper lediglich noch die Unterschenkel und Fiifse im Bild-
raum dargestellt werden.’®® Die FuRspuren Christi auf dem Auffahrtsfelsen sind seit
dem zweiten Viertel des 14. Jahrhunderts immer héufiger in Darstellungen der Him-
melfahrt Christi enthalten.”®’

Bildvorlage: Die Miniatur kann bislang auf keine Vorlage zuriickgefiihrt werden.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung ist
auf einer Doppelseite mit dem Beginn des Textabschnitts zur Himmelfahrt Christi

983 Vgl. Scamip, Himmelfahrt Christi (1970), Sp. 268.

984 Vgl. ebd.

985 Vgl. ebd., Sp. 268-276.

986 Vgl. ebd., Sp. 274 sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 338—342.
987 Vgl. Scamip, Himmelfahrt Christi (1970), Sp. 274 f.



302 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

(S. 487-497) untergebracht und schliefdt zugleich auf derselben Versoseite an die letz-
ten vier Zeilen des vorherigen Abschnitts zum Ostersonntag (S. 435-486) an. Das Bild
gibt eine Vorschau auf den Inhalt der auf es folgenden Texte, in denen das im Bild dar-
gestellte Ereignis erldutert und ausgelegt wird.

Der zweigliedrige Aufbau des Textabschnitts zur Himmelfahrt Christi (S. 487-497)
dhnelt denen zum Karfreitag (S. 352-427) und Ostersonntag (S. 435-486). Auf eine ein-
leitende narrative Betrachtung mit inserierten Mahnungen und Gebeten zum Ereignis
der Himmelfahrt Christi (S. 487-491) folgt ein einzelner Text, hier die sogenannte
Pfingstpredigt Marquards von Lindau (S. 491-497). Die Pfingstpredigt bildet den vier-
ten Teil des mehrteiligen Traktats >De anima Christi< auf Deutsch, das weithin dem
Franziskaner Marquard von Lindau zugeschrieben wird.*®® Der deutschsprachige Text
gilt als Ubersetzung einer lateinischen Originalfassung, von welcher einzig der dritte
Teil iiberliefert ist.**® Im Text der Pfingstpredigt werden die Ereignisse zwischen der
Himmelfahrt Christi und Pfingsten geschildert und die Heilsgeschichte ausgelegt.

Ebenso wie die Mahnungen und Betrachtungen des Textzyklus fir die einzelnen
Tage der Karwoche (S. 333-433) zeichnet sich auch die Betrachtung zur Himmelfahrt
Christi durch haufige Tempuswechsel aus. Erneut alternieren Présensformen regel-
mafdig mit Prateritalformen, sodass die vergangene Heilszeit und Gegenwart mitunter
verschwimmen und die Heilstat sowohl nacherzahlt als auch in die Gegenwart der Be-
trachtenden transponiert wird und sich dort gewissermafien erneut ereignet.

Strukturelle Funktion: Die Miniatur schliefst formal auf derselben Versoseite an die
letzten vier Zeilen des vorherigen Textabschnitts zum Ostersonntag (S. 435-486) an
und erdffnet den auf der folgenden Rectoseite einsetzenden Textabschnitt zur Him-
melfahrt Christi (S. 487-497). Das Bild gibt eine Vorschau auf den Inhalt der folgenden
Texte und ist zugleich auf einer Doppelseite sowohl mit Teilen der ihm vorausgehen-
den als auch der auf es folgenden Textabschnitte untergebracht. Dadurch bildet die
Miniatur ein Scharnier zwischen den einzelnen Texten im Gebetbuch. Als Scharnier-
bild nimmt die Federzeichnung nicht primér eine Gliederung der Textkompilation
vor, sondern lberspielt die Textgrenzen, sodass die Textkompilation schliefSlich als ei-
ne zusammengehorende Einheit erscheint.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Obwohl die Zahlensymbolik der im Bild dar-
gestellten zwolf Zeugen der Himmelfahrt Christi nahelegt, dass es sich bei ihnen um

988 Vgl.»De anima Christi¢, Teil IV: wie sich die iunger hieltent nach der uff fart Ihesu Christi. Abgese-
hen von diesem vierten Teil sind im Einsiedler Gebetbuch keine weiteren Abschnitte der mehrteiligen
Pfingstpredigt enthalten. Zu Marquard von Lindau und dem Traktat >De anima Christic sieche PALMER,
Marquard von Lindau OFM (1987); HARTINGER, Der Traktat »De paupertate« von Marquard von Lindau
(1965), S. 213-215 sowie M0ssMAN, Marquard von Lindau (2010).

989 Vgl. PALMER, Marquard von Lindau OFM (1987), Sp. 97.



6.2 Zum Osterfestkreis =— 303

die zwolf Apostel handelt, weisen die laienhaften und inshesondere klerikalen Ziige
einzelner Figuren darauf hin, dass die Zeugenschaft hier aus einer gemischten Gesell-
schaft und nicht der Apostelschar besteht. Dabei préfigurieren die zwei mit Tonsuren
ausgestatteten Figuren in der linken Bildhélfte bereits christliche Kleriker. Die ge-
mischte Gesellschaft kann als die »Urgemeinde« gedeutet werden, die sich nach dem
Tod Christi in dessen Auftrag bildet.**® Durch die Darstellung der christlichen Urge-
meinde anstatt der Apostelschar im Bild bieten sich den Betrachterinnen und Betrach-
tern verschiedene Identifikationsméglichkeiten. Diese werden von den unterschiedli-
chen Rezeptionsangeboten der Figuren gesteuert und fithren dazu, dass die Betrach-
tenden im Bild der Himmelfahrt Christi als »implizite Betrachter<®®' selbst vertreten
sind.

Die Riickenfiguren im Bild nehmen nicht nur die Perspektive der Rezipierenden
ein, sondern tragen diesen ihre Sichtweise an, indem sie auf eben das Himmelfahrts-
geschehen blicken, das den Betrachterinnen und Betrachtern als Bild vor Augen ge-
stellt wird.*** Sie sind sowohl selbst Betrachtende als auch Figurationen der Betrach-
ter(innen) im Bild,**® deren Perspektive sie vertreten. Sie adressieren die Rezipieren-
den und geben diesen vor, worauf sie ihren Blick zu richten haben. In der Federzeich-
nung wird der Moment der Heilsgeschichte visuell vergegenwartigt, welchen die Zeu-
gen der Himmelfahrt Christi im Bild selbst erleben. In der Rolle der >impliziten Be-
trachter®** werden die Rezipientinnen und Rezipienten bei der Bildbetrachtung nicht
nur selbst zum Teil des Bildes, sondern ebenso zum Teil der im Bild visuell vergegen-
wartigten Urgemeinde und Zeugenschar.

Weiterhin bieten die Figuren Marias und Maria Magdalenas ein anderes Rezepti-
onsangebot. Durch ihre vom Himmelfahrtsgeschehen abgewandte Position erscheinen
sie weniger als Stellvertreter der Betrachtenden im Bild oder als unmittelbare Zeugen
der Himmelfahrt Christi, sondern vielmehr als Vorbilder und Idealbilder des Betens.
Sie demonstrieren und praformieren das andachtige Gebet vor dem Bild im Bild und
fordern die Betrachtenden dadurch zum Beten vor dem Bild auf. Im Unterschied zu

990 Zum Begriff >Urgemeinde« und seiner Verwendung siehe: ECKERT, Urchristentum (2001) sowie
KERTELGE, Urgemeinde (2001), Sp. 467 £. Siehe auch Act 1, 13-14. Durch die Darstellung der Urgemeinde
in der Miniatur >Himmelfahrt Christi< wird zugleich auf die >Mission« der Jiinger im Auftrag Jesu ver-
wiesen, die Botschaft der Himmelfahrt und aller weiterer wundersamer Ereignisse im Anschluss an
den Aufstieg des Gottessohnes ins Himmelreich zu verbreiten. Folglich nimmt die Miniatur nicht nur
auf die einleitende Betrachtung zur Himmelfahrt Bezug (S. 487-491), sondern ebenso auf die Pfingst-
predigt (S. 491-497), deren Inhalt die Taten der Jiinger respektive der Urgemeinde nach der Himmel-
fahrt wiedergibt und auslegt.

991 Zum rezeptionsasthetischen Ansatz des >Betrachters im Bild« siehe u.a. KEMP, Kunstwerk und Be-
trachter (2008); KEmp, Der rezeptionsasthetische Ansatz (2003) sowie KEMP (Hrsg.), Betrachter im Bild
(1992), hier sowohl der Beitrag KEmPs als auch die weiteren Beitrége des Bandes.

992 Vgl. KEmP, Der rezeptionsasthetische Ansatz (2003), S. 108.

993 Vgl. Kemp, Kunstwerk und Betrachter (2008), S. 253.

994 Vgl. Anm. 1066.



304 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

den Ruckenfiguren tragen sie den Rezipierenden nicht ihre Sichtweise, sondern ihre
(Gebets-)Haltung an und laden zum gemeinsamen Beten vor dem Bild ein. Der Vor-
bildcharakter der Marienfiguren wird dabei von der laienhafte Ziige aufweisenden Fi-
gur im Riicken Maria Magdalenas bekraftigt, die ihre Gebdrde prazise nachahmt. Ge-
meinsam geben die Figuren des Bildes eine klare Anweisung flir den Gebrauch des Bil-
des. Die im Bild visuell vergegenwértigte Himmelfahrt Christi betrachtend, soll vor
dem dargestellten Geschehen andéachtig gebetet werden. In diesem Zusammenhang
erscheint die das Konstanzer Seepanorama reminiszierende Seelandschaft des Bild-
hintergrundes inshbesondere deshalb bedeutungsvoll, weil sie das Himmelfahrtsereig-
nis in ein der urspriinglichen Betrachterin Margaretha bekanntes Umfeld transpo-
niert und ihr zugleich den Ort fiir die Gebetsiibung aufzeigt.**®

6.2.11 AusgieBung des Heiligen Geistes (Pfingsten)

Format und Layout: Die Miniatur »AusgiefSung des Heiligen Geistes« (S. 498, siehe
Abb. 33) misst 135 mm x 82 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der
Versoseite ein. Sie ist auf einer Doppelseite mit dem auf sie folgenden ersten von ins-
gesamt sechs Abschnitten aus der Textkompilation zum Pfingstfest (S. 499-554) unter-
gebracht.

Bildbeschreibung: Die Miniatur zeigt die Ausgieffung des Heiligen Geists iiber den
Héuptern der Urgemeinde. In der Bildmitte ist die nimbierte Gottesmutter Maria dar-
gestellt. Sie tragt ein blaues, iberproportional grofdes Kapuzengewand, dessen Farbe
stark abgerieben ist. Durch die Manteldffnung an Hals und Brust ist ein weinrotes Un-
tergewand und ein weifer Halsschleier zu erkennen. Die Figur der Gottesmutter ist
frontal dargestellt, doch ihr Gesicht ist leicht zur Seite, in Richtung des linken Bildran-
des, gewandt. Ob ihre Augen geschlossen oder gedffnet sind, ist nicht eindeutig zu er-
kennen.’*® Zu ihrer Linken steht Maria Magdalena in einem beigen Kleid und einer
hellgelben Kopfbedeckung, jedoch ohne Nimbus. In ihrem linken Arm hélt sie ein
Salbgefafs vor dem Korper. Ihr Kopf ist zu ihrer linken Schulter geneigt und die Augen
sind geschlossen. Die beiden Frauenfiguren stehen dem weiteren Personal der Szene-
rie in der Bildmitte vor und bilden den vordersten Teil der gereihten Figurenkomposi-
tion. Indem die Figur der Gottesmutter die Maria Magdalenas partiell tiberdeckt, tritt

995 Siehe hierzu auch II, 7.1.
996 Hier scheint eine Korrektur angebracht worden zu sein. Moglicherweise waren die Augen zu-
néchst offen und wurden dann tibermalt, sodass sie geschlossen wirken.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 305

die Gottesmutter zusatzlich hervor.*” Der Heilige Geist ist nach der géngigen Darstel-
lungsweise als nimbierte weifse Taube mit ausgebreiteten Fliigeln am oberen Bildrand
dargestellt. Die Heilig-Geist-Taube schwebt exakt mittig iiber der Menschenmenge. Die
vertikale Bildmittelinie ist zugleich die Spiegelachse des Taubenkorpers. Von dem
Taubenkorper fallen zahlreiche goldgelbe und partiell schwarz unterlegte Strahlen in
der Form eines halben Strahlenkranzes auf die Kopfe der Figuren nieder. Das insge-
samt zwolfkopfige Personal der Darstellung ist auf drei Bildebenen aufgeteilt. Die vor-
derste Ebene zeigt die beiden Marienfiguren, wahrend in der mittleren Ebene vier
und in der hinteren sechs Figuren auszumachen sind. Die vier Figuren der zweiten
Bildebene sind symmetrisch auf die rechte und linke Bildhélfte verteilt. Zur Rechten
der Gottesmutter befinden sich zwei mannliche, nicht nimbierte Figuren. Die Figur
unmittelbar neben Maria soll vermutlich einen Gelehrten darstellen. Sie tragt ein
weinrotes Obergewand Uber einem griinen Untergewand. Ihre rechte Hand ist vor
der Brust erhoben und formt einen Zeigegestus, welcher auf die Heilig-Geist-Taube
deutet (der Zeigefinger ist ausgestreckt, die restlichen angewinkelt). Sein Blick folgt
dem Gestus zur Heilig-Geist-Taube am oberen Bildrand. Die zweite Figur, ein Laie in
der Seitenansicht, trigt ein rotes Gewand und eine augenféillige Burse um den Gtirtel.
Der Laie streckt die erhobenen und zusammengefalteten Hande zum Heiligen Geist
empor, sein Blick folgt dem Gebetsgestus. Der Faltenwurf seines roten Gewandes sug-
geriert eine kniende Koérperhaltung. Zur Linken Maria Magdalenas sind zwei weitere
Figuren zu erkennen. Durch die Mantel6ffnung des (nicht nimbierten, frontal darge-
stellten) Laien rechts neben Maria Magdalena sind die vor der Brust zusammengefal-
teten Hande und sein hellbraunes Untergewand zu sehen. Neben ihm ist eine nimbier-
te Figur im Ganzkorperhalbprofil an den Bildrand gedrédngt, deren erhobenes Haupt
zum Heiligen Geist hinaufblickt. Die beiden Figuren rechts und links aufien sind beide
in der Seitenansicht dargestellt und lenken den Blick der Betrachter(innen) auf die
Heilig-Geist-Taube. Auf der hintersten Ebene sind — nebeneinander — sechs ausnahms-
los nimbierte Figuren auszumachen. Unter ihnen ist deutlich eine Frau in einer wein-
roten Ordenstracht mit einem weifSen Halsschleier zu erkennen. Dartiber hinaus kon-
nen die zwei Figuren rechts neben der Ordensfrau aufgrund ihrer Tonsuren als Mon-
che identifiziert werden. Die Gemeinde hat sich auf einer sockelartigen, mehreckigen
(Erd-)Erh6éhung versammelt, die — ebenso wie die restliche Bodenflache — mit Gras be-
ziehungsweise griinen sowie gelben stilisierten Pflanzen bedeckt ist. Die Kanten der
oberen Sockelleiste sind mit roter Farbe nachgezeichnet worden.**® Die Gesichter des

997 Aufgrund ihrer zentralen und vorstehenden Stellung erscheint die Gottesmutter in der Miniatur
des Gebetbuches sinnbildlich als vorgebildete Ecclesia. Dabei soll die Hervorhebung Marias »am Grin-
dungstag der Kirche [...] auf die Ebenbildlichkeit von Maria und Ecclesia hindeuten«. SEELIGER [u.a.],
Pfingsten (1971), Sp. 421.

998 Die sockeldhnliche Konstruktion koénnte ein achteckiges Gebdude andeuten. Siehe hierzu
SEELIGER [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 418.



306 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

dargestellten Personals und die unterschiedlichen Faltenwiirfe ihrer Gewéander wei-
sen eine augenfillig individuelle Ausfiihrung auf, die den dargestellten Figuren je-
weils einen eigenen Ausdruck verleiht.**?

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen
Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Die AusgieSung des Heiligen Geistes an Pfingsten ist hauptséchlich in
der neutestamentlichen Apostelgeschichte tiberliefert und wird dartiber hinaus nur in
darauf beziiglichen Texten aufgegriffen.'**

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen der Ausgieffung des Heiligen
Geistes orientieren sich tiberwiegend an den ersten Versen der Apostelgeschichte. Da-
ran ankntpfend werden die zwdlf Apostel bei der Empfangnis des Heiligen Geistes
dicht beieinander dargestellt.'®" Die Federzeichnung des Gebetbuches représentiert
einen spatmittelalterlichen Bildtypus, innerhalb dessen sich der Heilige Geist nicht
uber der Apostelschar, sondern — in Anlehnung an die Apostelgeschichte 1, 15 — Gber
der aufgereihten Urgemeinde ausgiet.®** Dabei bilden Maria und Maria Magdalena
die Mitte der gereihten Figurenkomposition.'*%*

Bildvorlage: Die Darstellung kann bislang auf keine Vorlage zurtickgefiithrt werden.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Minia-
tur (S. 498) folgt auf den deutschsprachigen Text der sogenannten Pfingstpredigt
(S. 491-497) aus dem ihr vorausgehenden Textabschnitt zur Himmelfahrt Christi
(S. 486-498)"°** und erdffnet den auf der folgenden Rectoseite einsetzenden ersten
von insgesamt sechs Textabschnitten aus der Textkompilation zum Pfingstfest (S. 499-
554). Sie ist auf einer Doppelseite mit dem Beginn der auf sie folgenden Texte unterge-
bracht und gibt eine Vorschau auf den Inhalt des ersten Textabschnitts.

Die Textkompilation zu Pfingsten (S. 499-554) setzt sich aus sechs Textabschnitten
zusammen, die alle den Heiligen Geist ins Zentrum stellen: Auf eine einleitende Be-
trachtung (S. 499), deren Inhalt das biblische Pfingstereignis und die Pfingstpredigt

999 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255.

1000 Vgl. Act 2, 1-13; sowie SEELIGER [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 415 f.

1001 Vgl. SEELIGER [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 416 sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015),
S.343f.

1002 Vgl. SEELIGER [u.a.], Pfingsten (1971), Sp. 416.

1003 Zu Darstellungen der reihenden Figurenkomposition mit Maria in der Mitte siehe ebd., Sp. 418.
1004 Zur Pfingstpredigt siehe Kapitel II, 6.2.10, Abschnitt >Inhaltlich-thematisches Verhaltnis zum um-
liegenden Text«.



6.2 Zum Osterfestkreis =—— 307

des Petrus zusammenfasst,'® sowie zwei angehéingte Gebete (S. 499-503) folgen drei

Gebete zum Heiligen Geist (S. 504-506), die auf den Augustinerchorherren Johannes
von Indersdorf (1382-1470) zuriickgefiihrt werden konnen.'°® An die Gebete schlie-
f3en ein Offizium vom Heiligen Geist (S. 506-539), sieben Tagzeiten vom Heiligen Geist
(S. 539 f), ein Text mit der Selbstbezeichnung Sieben Gaben des Heiligen Geistes
(S. 541-554)'%" und zuletzt verschiedene Gebete zum Heiligen Geist (S. 547-554) an.
Mit Ausnahme der abschlieenden Gebete (S. 547-554) werden die einzelnen Textab-
schnitte jeweils durch die Textart bezeichnende, einleitende Rubriken von den vorhe-
rigen Texten abgehoben und weiterhin durch Rubrizierungen und kiirzere Rubriken
strukturiert.

Da in der dem Bild vorausgehenden Pfingstpredigt die Taten der Jiinger nach der
Himmelfahrt Christi bis zum Pfingsttag thematisiert werden, welche das Pfingstereig-
nis nicht nur vorbereiten, sondern die Aussendung des Heiligen Geistes tiberhaupt
erst bewirken, nimmt die Miniatur hier nicht nur den Inhalt des auf sie folgenden
Textabschnittes vorweg, sondern rekurriert ebenso auf die ihr vorausgehende Pfingst-
predigt, welche die Bildbetrachtung mafigeblich vorbereitet.

Strukturelle Funktion: Ahnlich den Miniaturen >Einzug in Jerusalemc (S. 332), >Letz-
tes Abendmahl« (S. 340), >Gebet am Olberg« (S. 346) und >Auferstehung Christic (S. 434)
zeichnet sich das vorliegende strukturierende Titelbild durch einen semiotischen Son-
derstatus mit einer strukturellen Doppelfunktion aus.

Die strukturierende Titelbildfunktion wird anhand der formalen Integration der
Miniatur ersichtlich. Das Bild geht den auf es folgenden Texten zur Ausgiefsung des
Heiligen Geistes an Pfingsten auf der Versoseite voraus, sodass Bild und Text auf einer
Doppelseite untergebracht sind. Die Miniatur macht einen neuen Textabschnitt im Ge-
betbuch kenntlich, nimmt eine Gliederung der Textkompilation vor und gibt eine Vor-
schau auf den Inhalt der folgenden Texte. Zugleich rekurriert sie auf die ihr voraus-
gehende Pfingstpredigt, welche die Bildbetrachtung vorbereitet. Dadurch bildet das
strukturierende Titelbild ebenso ein Scharnier zwischen den Texten zur Himmelfahrt
Christi (S. 486-497) und zum Pfingstfest (S. 499-554), mittels welchem die Textgrenze

1005 Vgl. Act, 2, 1-36.

1006 Vgl. Anm. 386.

1007 Der deutsche Text der >Sieben Gaben des Heiligen Geistes« beruht auf Bonaventuras Commenta-
rius in IV libros Sententiarum, Liber III, dist. 34 und 35 (vgl. RuH, Bonaventura (1956), S. 209-216). Die
Gaben sind hier allerdings nicht in der absteigenden, sondern in der aufsteigenden Reihenfolge wie-
dergegeben. Die aufsteigende Nennung der sieben Gaben gatliche vorcht, gotliche giite, gotliche kunst,
gotliche sterki, gotlich raut, gotlich verstantnus und gotlich wyfshait gilt als Modell des Aufstiegs zu
Gott und symbolisiert den Weg vom Irdischen zum Himmlischen (vgl. SCHUMACHER, Heinrich Kaufrin-
gers Gedicht (1996/97), S. 318 f.). Zu Bonaventuras Auffassung der >Sieben Gaben des Heiligen Geistes«
siehe BOECKL, Die sieben Gaben (1931), S. 77-89.



308 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

uberspielt wird und die Textabschnitte als eine zusammengehorende Einheit erschei-
nen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Anstatt der Mission der Jiinger im Auftrag
Christi fokussiert das Bild augenscheinlich die Herabkunft des Heiligen Geistes an
Pfingsten. Zu diesem Zweck erfiillt der Heilige Geist im Bild nicht nur die berufene
Apostelschar, sondern alle Mitglieder der christlichen Urgemeinde.'**

In der Urgemeinde sind bereits christliche Monche, Nonnen, Laien und Gelehrte
prafiguriert. Thre Darstellung deutet den Fortbestand der christlichen Gemeinde vo-
raus. Unter den Figuren ist die einzige weibliche Figur deshalb bemerkenswert, weil
ihre Nonnentracht einen Bezug zur Familiengeschichte Margarethas erdffnet. Nach ei-
gener Aussage legte ihre Tochter Dorothea von Hof bereits 1477 im Alter von 19 Jahren
selbst ihre weltlichen Kleider ab und den Sturz an.'’%

It und do ich alt bin gesin nuntzehen jar, uf sant vrenna tag, do gieng ich uf des hailgen critztag
ndchst dar nach gen den ainsidlen uf ain engelwiche und satzt do den sturtz uf und let etliche
weltliche claiden und clainet hin, das ich yr nit me triig. (Einsiedeln, StiB, Cod. 752, fol. 357r.)

Dass Dorothea das Moment der Einkehr sechs Jahre spater in ihrem >Buch der gottli-
chen Liebe und Summe der Tugend« (1483) nachtragt, weist auf dessen besondere Be-
deutung in ihrem Leben hin. Dementsprechend kénnte die weibliche Figur mit dem
Sturz im Bild des Gebetbuches Dorothea von Hof darstellen und auf ihre devote Ein-
kehr aufmerksam machen. Zum Zeitpunkt der Entstehung des Bildes im Jahre 1482
tragt Dorothea bereits seit fiinf Jahren den Sturz.

6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis
6.3.1 Dreieinigkeit

Die Miniatur zeigt die Wiedervereinigung der drei gottlichen Personen im Himmel-
reich und wird in der vorliegenden Studie bewusst als »Dreieinigkeit« bezeichnet. Der
gewahlte Bildtitel soll in erster Linie den Moment der Wiedervereinigung Christi mit
Gott im Himmelreich betonen (wie ihn die Miniatur darstellt) und weiterhin die Diffe-
renzierung zwischen der vorliegenden Federzeichnung und der ersten Miniatur im
Gebetbuch >Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann« erleichtern, um so bei
den Leserinnen und Lesern keine Verwechslung aufkommen zu lassen.

1008 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255.
1009 Vgl. BRUCKNER, Dorothea von Hof (2015), S. 65 f.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 309

Format und Layout: Die Miniatur >Dreieinigkeit« (S. 554, siehe Abb. 34) misst 100 mm
x 90 mm (H x B) und nimmt circa drei Viertel des Schriftspiegels ein. Sie schliefit auf
derselben Versoseite an die letzten sechs Zeilen der ihr vorausgehenden Textkompila-
tion zum Pfingstfest (S. 498-554) an und erdffnet den auf sie folgenden Textabschnitt
zur Dreifaltigkeit (S. 555-561).

Bildbeschreibung: Die Federzeichnung zeigt die Dreieinigkeit (Christus, Heilig-Geist-
Taube, Gottvater) horizontal aufgereiht und eng beieinandersitzend auf einer ocker-
farbenen zweistufigen Thronbank. Auf der — von den Betrachterinnen und Betrach-
tern ausgehend — rechten Seite der Thronbank ist Gottvater als Greis mit grauem Haar
und Bart dargestellt. Auf seinem Haupt tragt er Krone und Kreuznimbus. Gottvater ist
in einen weinroten und mit einer Brosche am Hals zusammengehaltenen Mantel ge-
Kleidet, dessen Fall das beige Untergewand offenlegt. Auf dem linken Oberschenkel
Gottvaters liegt eine Weltkugel, welche dieser in seiner linken Hand hélt. Zu seiner
Rechten sitzt Christus neben ihm auf der Thronbank. Vater und Sohn wenden sich ei-
nander zu und blicken sich an. Christus zeigt sich im Alter seines Kreuztodes mit brau-
nem Haar, Bart, Krone und Kreuznimbus. Er tragt einen hellroten Mantel, der eben-
falls von einer Brosche am Hals zusammengehalten wird. Die Mantel6ffnung enthlofst
den nackten Oberkérper mitsamt der (verblassten) Seitenwunde. In seinen Handen
hélt der Gottessohn ein Buch, wohl als Symbol des gottlichen Wortes und Gesetzes,
welches er dem Vater als Lehrer und Ubermittler dieser Gesetze darbietet."*® Zwi-
schen den Hauptern des Vaters und Sohnes schwebt die kreuznimbierte Heilig-Geist-
Taube mit ausgebreiteten Fliigeln mittig iiber dem Buch. Von dem frontal dargestell-
ten Taubenkérper gehen gottliche Strahlen aus, die auf das Buch herabfallen. Die
zweistufige Thronbank besteht aus einem unteren Podest als Trittfliche und einer er-
héhten Sitzbank. In die Fuf$kante der Trittfliche sind funf schwarze Wolkenkreuze
eingearbeitet. Vor der Thronbank sind zwei gefliigelte Engel dargestellt, die sich zu
den Fufien der Heiligen Dreieinigkeit verneigen. Die Engel sind einander im Ganzkor-
perhalbprofil gegeniibergestellt. Sie stiitzen sich auf ihre Knie und neigen den gesam-
ten Oberkorper mitsamt ihren blond gelockten Képfen zum Boden herab. Die weinro-
ten Fligel des Engels im grinen Gewand in der linken Bildhalfte und die hellroten
Fliigel des Engels im papierfarbenen Gewand in der rechten Bildhélfte greifen die
Mantelfarben Gottvaters und des Sohnes diagonal auf. Der braune Boden des Bildvor-
dergrunds reicht bis zur Fuffkante des Throns. Von dort aus zeigt sich im Hintergrund
ein griner Wandbehang mit Kleeblattkreuzmuster, der kurz vor dem oberen Bildrand

1010 Vgl. KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 72 f. Der Akt der Darbietung des Buches kann
als Zeichen der Hingabe bzw. der FiigsamKkeit Jesu gegentiber dem Wort, Willen und Gesetz des Vaters
interpretiert werden.



310 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

in einem roten Saum abschlieft.'®"* Zwischen dem Saum und dem oberen Bildrand ist
mit blauer, grofitenteils stark abgeriebener Farbe der Himmel angedeutet. Entlang
der Fufikante des Throns ist iiber die gesamte Bildbreite ein Schatten auf dem Boden
zu erkennen, dessen Form auf kein im Bild dargestelltes Bildelement zurtickgeftihrt
werden kann.

Malanweisung: Auf dem unausgemalten, papierfarbenen Gewand des Engels in der
linken Bildhélfte ist die ins Bildfeld eingetragene Malanweisung vollstindig lesbar:
trinitas sancta.""?

Referenztexte: Die biblische Textgrundlage fiir bildliche Darstellungen der Dreifaltig-
keit bildet der im Matthdusevangelium tberlieferte Vers: euntes ergo docete omnes
gentes baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti."**® Fiir die Darstellung
der drei gottlichen Personen in der horizontalen Reihung, wie sie in der Miniatur des
Gebetbuches vorliegt, ist tiberdies der erste Vers des Psalms 109 ausschlaggebend:
Dixit Dominus Domino meo sede a dextris meis donec ponam inimicos tuos scabillum
pedum tuorum.**™*

Ikonographische Tradition: Bilder der Trinitét, Dreifaltigkeit oder Dreieinigkeit un-
terscheiden drei hauptsdchliche Darstellungstypen. Zum einen wird die Trinitat mit-
tels Symbolen gekennzeichnet, zum anderen durch typologische Stellvertreter ver-
sinnbildlicht oder als drei (menschliche) Personen dargestellt.'®*® Die Miniatur des Ge-
betbuches représentiert den letzten der drei genannten Bildtypen, welcher die Dar-

1011 Zur Bedeutung von Vorhdngen, Wandbehdngen und Ehrentiichern in bildlichen Darstellungen
des Spatmittelalters siehe den Abschnitt >Analyse und Interpretation« unter II, 6.1.2.

1012 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

1013 Mt 28, 19 (EU, Mt 28, 19: Darum geht und macht alle Vélker zu meinen Jiingern; tauft sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes). Vgl. BRAUNFELS, Dreifaltigkeit (1968),
Sp. 525.

1014 Ps 109, 1 (EU, Ps 110, 1: Ein Psalm Davids. So spricht der HERR zu meinem Herrn: Setze dich zu
meiner Rechten und ich lege deine Feinde als Schemel unter deine Fiif3e).

1015 Vgl. (mit einer ausfithrlichen Beschreibung der Dreifaltigkeitsdarstellungen) FELDBUSCH [u.a.],
Dreifaltigkeit (1958). Zur Entwicklung des Bildmotivs seit dem 3. bzw. 4. Jahrhundert nach Christus sie-
he DAL BELLO, La Trinita (2021) und THIESSEN, Images of the Trinity (2009). Zum Bildmotiv und den
Herausforderungen sowie (theologischen und kulturgeschichtlichen) Voraussetzungen ihrer (symboli-
schen sowie menschlichen) Darstellung siehe AuGUSTYN, Darstellung der Trinitdt (2009) sowie MCGINN,
Trinity (2004); zum Bildmotiv sieche HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 342 f. sowie
LEUSCHNER, Gnadenstuhl und Trinitat (2015) (hier in erster Linie am Beispiel von Darstellungen des
Gnadenstuhls als Sonderform). Ein Versuch, die Typologie von Dreifaltigkeitsdarstellungen im mittel-
europdischen Kontext zu verorten, unternimmt L1SzKa, Ikonographie (2015). L1szKA untersucht tber-
wiegend Sdulen und Statuen, bezieht aber auch bildliche Dreifaltigkeitsdarstellungen mit ein. Zur
Darstellung der Dreifaltigkeit in Retabel des Spéatmittelalters, hier iberwiegend am Beispiel des Drei-
faltigkeits-Retabels der St. Johanniskirche in Werben, siehe RICHTER, Dreifaltigkeits-Retabel (2011).



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 311

stellung des Heiligen Geistes als Taube einschlief8t. Die Darstellungen Gottvaters als
Greis und Christi im Alter seiner Kreuzigung sowie die horizontale Reihung der drei
gottlichen Personen (Christus zur Rechten Gottvaters, der Heilige Geist in der Mitte)
entsprechen tberdies einem beliebten Psalter-Darstellungstypus, der sich vor allem
im Spétmittelalter hiufig in Bibeln, Gebet- und Chorbiichern nachweisen lasst."**®

Bildvorlage: Die Darstellung kann bislang auf keine Vorlage zurtickgefiihrt werden.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
schliefit auf derselben Versoseite an die letzten sechs Zeilen der ihr vorausgehenden
Textkompilation zum Pfingstfest (S. 498-554) an und eroffnet den auf sie folgenden
Textabschnitt zur Dreifaltigkeit (S. 555-561). Dieser setzt sich aus sieben Gebeten an
die Heilige Dreifaltigkeit sowie die drei gottlichen Personen zusammen. Die Autor-
schaft der einzelnen Gebetstexte darf als bekannt gelten: Das erste und siebte Gebet
werden dem Augustinerchorherren Johannes von Indersdorf (1382-1470) zugeschrie-
ben, der bereits die drei Gebete zum Heiligen Geist aus der vorherigen Textkompilati-
on zu Pfingsten (S. 504-506) verfasst hat.'®"’ Die restlichen fiinf Gebete (in der vorlie-
genden Reihenfolge Nr. 2, 3, 4, 5 und 6) stammen aus der Feder Johanns von Neumarkt
(1310/15-24.12.1380), der als Bischof und Kanzler am Hof Karls IV. (1316-1378) zu den
bedeutendsten Inhabern hoher kirchlicher sowie weltlicher Amter gezihlt werden
darf.***®

Die einzelnen Gebetstexte werden im Gebetbuch der Margaretha derart zusam-
mengesetzt, dass ihre Abfolge einen sukzessiven Aufbau aufweist. Im Anschluss an
die einleitende Miniatur >Dreieinigkeit« adressiert das erste Gebet die Trinitdt (sancta
trinitas), woraufhin die drei gottlichen Personen in der trinitarischen Dreierfolge
»Vater, Sohn, Heiliger Geist¢« in eigenen Gebeten einzeln angerufen werden (S. 555-
559).1°" Mit der Abfolge des zweiten, dritten und vierten Gebets wird das dreiteilige
trinitarische Schema (Vater, Sohn, Heiliger Geist) entsprechend den gegliederten drei-
teiligen Glaubensbekenntnissen wie dem apostolischen Glaubenshekenntnis beibehal-

1016 Vgl. FELDBUSCH [u.a.], Dreifaltigkeit (1958), Sp. 436 f. sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1
(2015), S. 342 f.

1017 Siehe hierzu auch II, 6.2.11. Zu den Gebeten des Johannes von Indersdorf siehe HAAGE, Johannes
von Indersdorf (1983).

1018 Zu den Gebetstexten siehe HOVER, Johann von Neumarkt (1983); CHLENCH-PRIBER, Gebete Johanns
von Neumarkt (2020), S. 271-274; Johann von Neumarkt, Schriften, hg. KLAPPER (1935), Nr. 4, 1 (S. 58);
Nr. 4, 2 (S. 59); Nr. 4, 3 (S. 59); Nr. 4, 4 (S. 60); dort Anm. zu Z. 7 (S. 60); auch Johann von Neumarkt, Ge-
bete des Hofkanzlers, hg. KLAPPER (1964), S. 129 f. Zu Johann von Neumarkt und seinen Werken siehe
weiterhin (mit einer weiterfithrenden Bibliographie) CHLENCH-PRIBER, ebd.

1019 In der vorliegenden Reihung hier die Gebete Nr. 1 (Johannes von Indersdorf), 2 (Johann von Neu-
markt), 3 (Johann von Neumarkt), 4 (Johann von Neumarkt).



312 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

ten.'*?° Die letzten drei Gebete sind wiederum an die Wesenseinheit der drei gottli-
chen Personen in Gott gerichtet. Die Zusammenstellung der Gebetstexte l4sst eine ge-
wisse Orientierung am trinitarischen Schema erkennen. Weiterhin verweist ihre Sum-
me durch die Siebenzahl als Symbolzahl des Heiligen Geistes (numerus spiritus sancti)
auf den Charakter des Pfingstfestes als Fest des Heiligen Geistes."**!

Die Gebete zur Heiligen Dreifaltigkeit sind im untersuchten Textkorpus einzig in
der Handschrift Frankfurt a. M., Ms. germ. oct. 31 (fol. 88r—89v) parallel tberliefert.
Dort sind allerdings — in derselben Reihenfolge — nur die Gebete Johanns von Neu-
markt, also finf der sieben Gebete, enthalten. Die im Gebetbuch der Margaretha vor-
liegende Rahmung der Gebete Johanns von Neumarkt durch die beiden an die sancta
trinitas gerichteten Gebete des Johannes von Indersdorf entféllt im Frankfurter Codex.
Da fur die Abfolge der Gebete zur Dreifaltigkeit, wie sie im Gebetbuch Margarethas
vorliegt, keine Paralleliiberlieferung bekannt ist, darf angenommen werden, dass die
Gebetsfolge in der vorliegenden Form nicht bereits als kompilierter Text vorlag, son-
dern gezielt derart zusammengetragen wurde.

Durch die Kombination von Text und Bild erhélt das erste Gebet der Reihe eine
doppelte Semantik. Die Bitte, die sancta trinitas moge den Betenden ansehen, wird in
dem Gebetstext gleich zweimal gedufiert. Und beide Male werden die Aufforderungen
Sieh hiitt in mich und Sieh mich an zudem durch rubrizierte S-Majuskeln hervorgeho-
ben:

O hailige drivaltikait, o ainige ainikait, du hailge mayestetlichait, ewige barmhertzikait, got, vatter,
sun, hailiger gaist, ain ware gothait, drivaltig in der person und ainig in dem wesen, schopffers
himels und der erde, miner armen sel trost, sieh hutt in mich armen stinderinen mit den ogen diner
gotlichen liebi, da mit du an gesehen hdst alles menschliches geschlichtes, da du es zii dem ersten
mal gedachtest zii erldsen. Sieh mich an mit den ogen diner barmhertzikait, da mit du angesehen
hast mengen grossen stinder in ain biifSvertiges leben hie uff erd, der ich laider nit der minst bin.
(S.5551f)

In der im Bild visuell vergegenwértigten sancta trinitas erhalten die beiden Bitten ei-
nen sichtbaren Bezugspartner. Dadurch kénnen die Betenden ihre Bitten nicht nur
unmittelbar an den sichtbar gewordenen Adressanten richten, sondern zugleich so-
wohl die visuell vergegenwartigte Dreieinigkeit anblicken als auch andersrum selbst
von >den Augen ihrer Barmherzigkeit« aus dem Bild heraus angeblickt werden.'*
Denn der Anblick des Bildes ist, wie dies THOMAS LENTES in seiner Untersuchung ver-
schiedener Gebete und Bilder in Gebetbtuichern aus dem Dominikanerinnen-Kloster

1020 Zum apostolischen Glaubenshekenntnis und weiteren dreiteiligen Glaubensbekenntnissen siehe
DENZINGER, Glaubenshekenntnisse (2017), S. 22-30.

1021 Vgl. zur Zahlenbedeutung allgemein MEYER/SUNTRUP, Sieben (1987), Sp. 480.

1022 Vgl. LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 330. Zur doppelten Semantik von ansehen bzw. an-
blicken siehe die Abschnitte >Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text« unter II, 6.1.6,
11, 6.1.7 sowie II, 6.2.1.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 313

St. Nikolaus in undis darlegt, immer auch als ein wechselseitiger Vorgang zu begrei-
fen. Von der Betrachtung des himmlischen Objekts erhoffe es sich der Betrachtende,
auch selbst von dem betrachteten Objekt wahrgenommen und »in die Welt der Himm-
lischen entriickt zu werden.'%%

Strukturelle Funktion: Die zwischen die Textabschnitte Pfingsten (S. 498-554) und
Dreifaltigkeit (S. 555-561) eingebettete Miniatur befindet sich an einer kompilatori-
schen Textgrenze, mit welcher zugleich ein Wechsel in der liturgischen Festzeit des
Kirchenjahres einhergeht. Nachdem der Osterfestkreis mit dem Pfingstereignis endet,
beginnt mit dem Fest der Dreifaltigkeit der letzte Zeitabschnitt im Kirchenjahr, die so-
genannte >restliche Zeit im Jahreskreis«. Die Miniatur schliefst formal an die letzten
sechs Zeilen der ihr vorausgehenden Textkompilation zu Pfingsten an (S. 498-554)
und eroffnet den auf sie folgenden Textabschnitt zur Dreifaltigkeit (S. 555-561). Dabei
vergegenwartigt das Bild die Adressaten der auf sie folgenden Gebete, die sancta
trinitas in der Gestalt der drei gottlichen Personen, und ist zugleich auf einer Doppel-
seite sowohl mit Teilen der ihm vorausgehenden Texte als auch der auf es folgenden
Gebete untergebracht. Somit bildet die Miniatur ein Scharnier zwischen den einzelnen
Textabschnitten des Gebetbuches. Als Scharnierbild soll die Federzeichnung nicht pri-
madr eine Gliederung der Textkompilation vornehmen, sondern die Textgrenzen zwi-
schen den Abschnitten tiberspielen, sodass die Texte des Gebetbuches auch tiber kom-
pilatorische Grenzen hinweg als eine zusammengehdrende Einheit erscheinen.

Beobachtungen besonderer Merkmale: Die den Bilderzyklus des Gebethuches ein-
leitende Miniatur >Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann« (S. 13) und die vor-
liegende Darstellung der Dreieinigkeit im Himmelreich (S. 554) bilden eine Klammer
um den Beginn und den Abschluss des gottlichen Erlgsungsplanes. Wahrend die erste
Dreifaltigkeitsdarstellung mit dem Ratschluss und der Menschwerdung den Beginn
des gottlichen Heilsplans markiert und dessen Ende vorausdeutet, zeigt die vorliegen-
de Darstellung die Einheit der drei gottlichen Personen nach dem Erlgsungstod Jesu
und den Abschluss des gottlichen Erlésungsplanes auf. Weitere paradigmatische Ver-
knupfungen innerhalb des Bilderzyklus er6ffnen iberdies die Motive der Weltkugel

1023 Ebd., S. 330 f. Dass die Betrachter(innen) vor dem Bild des Objekts der Verehrung fiir dieses
ebenso selbst ansichtig werden, darf auch dann weiterhin gelten, wenn kein direkter Blickaustausch
mit den Figuren erfolgt. Die Moglichkeit des wechselseitigen Anblickens ist in erster Linie an die vi-
suelle Vergegenwdrtigung des verehrten Objekts vor den Augen der Betrachter(innen) und nicht
zwangslaufig an einen Blickaustausch mit ihm gekniipft. Ebenso wie die Betrachter(innen) auf das im
Bild vergegenwartigte Objekt blicken konnen, kann dieses an sich auch aus dem Bild heraus auf die
Betrachter(innen) blicken. Zu Formen der spatmittelalterlichen »Schaufrommigkeit« und der Bedeu-
tung bzw. Heilswirkung des >Sehens/Schauens¢, auch im Sinne der personlichen Begegnung zwischen
den Betrachtenden und dem dargestellten Bildinhalt, siehe u.a. SCRIBNER, Sakralbild (2002), bes.
S. 148-152.



314 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

und Engelsfiguren. Als Sinnbild der Schépfung und Symbol der Herrschaft Gottes tiber
die Schépfung'®** rekurriert das Motiv der Weltkugel (in der Hand Gottes) auf die ent-
sprechende Darstellung der Welt in der Federzeichnung >Christus segnet die Welt«
(S. 214). Beide Bilder demonstrieren die Macht und Herrschaft Gottes tiber die Welt
und rufen die Heilstaten Gottes in Erinnerung. Die Rekurrenz auf die in der Miniatur
der Segnung der Welt dargestellte gottliche Vorsehung erfolgt im Bild der Dreieinig-
keit zu einem Zeitpunkt, zu welchem der Erldsungsplan vollendet ist. Wahrend die
Ordnung der Welt in der Miniatur »Christus segnet die Welt« akut bedroht wird und
auf den Segen Gottes angewiesen ist, ist die Ordnung der in der Miniatur >Dreieinig-
keit« dargestellten Welt nun gesichert.

Weiterhin lassen sich auch die Engelsfiguren innerhalb eines interbildlichen Be-
zugssystems deuten. Als Boten Gottes und Vollstrecker der gottlichen Heilsgeschich-
te’®®® wird ihnen in den Miniaturen >Verkiindigung« (S. 62), >Vertreibung aus dem Pa-
radies« (S. 161), >Christus segnet die Welt« (S. 214), >Dreieinigkeit (S. 554), >Monstranz
und Eucharistie« (S. 562) sowie >Jlingstes Gericht« (S. 577) jeweils eine aktive Rolle zu-
teil. Sie tiberbringen die Botschaft Gottes (S. 62), vollstrecken sein Urteil (S. 161, S. 577),
kommen der Menschheit im Kampf gegen die >hdsen Geister« zur Hilfe (S. 214) oder
verehren die Dreieinigkeit respektive den Leib Christi in der Monstranz (S. 554, S. 562).

6.3.2 Monstranz und Eucharistie

Format und Layout: Die Federzeichnung >Monstranz und Eucharistie« (S. 562, siehe
Abb. 35) misst 135 mm x 79 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel der
Versoseite ein. Sie geht dem auf sie folgenden Textabschnitt zu Fronleichnam (S. 563
577) auf der Versoseite voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubrin-
gen, wurden auf der vorherigen Rectoseite vier Zeilen freigelassen.

Bildbeschreibung: Der Bildraum der Federzeichnung lésst sich in ein unteres sowie
ein oberes Bildfeld mit jeweils eignen Bildszenen unterteilen. Die zwei Bildfelder wer-
den durch eine schwarze Begrenzungslinie entlang der horizontalen Bildmittellinie
und dem mit ihr wechselnden Untergrund der beiden Bildszenen voneinander abge-
trennt. Im Zentrum der unteren Bildhélfte und im Bildvordergrund ist eine goldgelbe
Turmmonstranz mit wolkenformigem Standfufs und offenem Schauzylinder darge-
stellt. Durch die gedffneten Tirfliigel des zylinderférmigen Schaubehéltnisses ist im
Zentrum des Gefifes eine einzelne (freischwebende) Hostie zu erkennen. Das liturgi-
sche Schaugefaf$ steht auf einer mit Mustern verzierten weifien Sockelplatte auf dem

1024 Vgl. KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 247 sowie GERLACH, Kugel (1970), Sp. 697. Zur
Tkonographie der >Dreifaltigkeit als Weltenschopfer« siehe BRAUNFELS, Dreifaltigkeit (1968), Sp. 532 f.
1025 Vgl. KRETSCHMER, Symbole und Attribute (2011), S. 103.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 315

griinen Grashoden. Das Ziermuster der Platte reicht entlang der vorderen sowie der
rechten Seitenkante des Sockels iiber diesen hinaus und setzt sich auf der griinen
Graswiese fort, wodurch die Darstellung des Sockels eine eigentiimliche Plastizitit er-
hélt. Die Turmmonstranz wird von zwei musizierenden Engeln verehrt, die — leicht
nach hinten versetzt — zu ihrer Rechten und Linken platziert sind. Der Engel in der
linken Bildhdlfte ist mit einem beigen Gewand sowie roten Fliigeln ausgestattet und
zupft — auf dem Grasboden sitzend — an den kaum sichtbaren Seiten einer Laute. Der
zweite Engel am rechten Bildrand tréagt ein gréuliches Gewand und hellbraune, unfor-
mige Fligel. Mit seinen beiden Hénden spielt er eine Harfe und tritt dabei dem Objekt
der Verehrung im Ausfallschritt entgegen. Im oberen Bildfeld ist in der linken Bild-
hélfte ein Ritter in einer eisernen, den gesamten Korper verhiillenden Riistung mit ge-
schlossenem Visier dargestellt. Der Ritter hélt eine Fahnenlanze mit einer roten Fahne
in seiner Linken und ein Wappenschild in seiner Rechten, dessen augenfillige Form
an eine Tartsche erinnert.'°*® Das Wappenschild ist den Betrachterinnen und Betrach-
tern frontal entgegengerichtet, sodass das Wappen (sechs goldene Kugeln auf blauem
Grund) miihelos erkannt werden kann. Am rechten Bildrand ist auf derselben Hohe
ein kniender Bischof im Ganzkorperprofil dargestellt. Ritter und Bischof sind einan-
der zugewandt und blicken sich an. Der Bischofist in ein rotes Gewand gekleidet, tragt
eine blaue, perlenbesetzte Mitra und bietet dem Ritter ein Tablett mit drei Brotlaiben
und einem Kelch dar, welches er mit beiden Handen ausgestreckt vor dem Koérper
halt. Uber dieser eucharistischen Szene sind am oberen Bildrand die Farbreste des
blauen Himmels zu sehen. Die in der oberen Bildhélfte dargestellte Szene hebt sich
durch den unterschiedlich gestalteten Untergrund von der Darstellung in der unteren
Bildhélfte ab. Der griine Grashoden der unteren Bildhalfte ist mit zahlreichen stilisier-
ten Grashalmen ausgestattet und weist eine augenscheinlich andere Musterung und
Farbgebung auf als der grin-blaue, pflanzenlose Grasboden des oberen Bildfeldes.

Malanweisung: Am unteren Bildrand sind Reste der ins Bildfeld eingetragenen zwei-
zeiligen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar. Dass die Mal-
anweisung hier zweizeilig und verhéltnisméfiig umfangreich ist, mag auf die zweisze-
nige Darstellung zurtickzufiihren sein.

Referenztexte: Die Gesamtdarstellung kann in der vorliegenden Darstellungsform
auf keine biblische oder aufierbiblische Referenzquelle zurtickgefiihrt werden. Die Re-
ferenztexte der in den einzelnen Bildstreifen aufgegriffenen Motive und Analogien zu

1026 »Tartsche, Renntartsche, Stechschild: gewdélbter, an einer Seite zum Einlegen der Lanze halb-
kreisformig ausgeschnittener Turnierschild. [...] Ende des 14. Jahrhunderts wurde die T. in die He-
raldik eingefiihrt und war bis um 1500 als Wappenschild beliebt«. OSWALD, Lexikon der Heraldik
(1985), S. 393.



316 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

weiteren Bildtypen oder biblischen Textquellen werden im Abschnitt >Analyse und In-
terpretation« diskutiert.

Ikonographische Tradition: In der Miniatur werden verschiedene eucharistische
(Monstranz, Eucharistiefeier) sowie weltliche (Ritter, Wappenschild) Bildmotive aufge-
griffen und zu einer vermutlich eigenschopferischen, zwei-szenigen Darstellungsform
kombiniert. Diese kann in der vorliegenden Form in keine bestimmte ikonographi-
sche Bildtradition eingeordnet werden.'**’

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zuriickgefiihrt wer-
den. Es handelt sich sehr wahrscheinlich um eine eigenschépferische Darstellung.

Analyse und Interpretation: Die Miniatur >Monstranz und Eucharistie« zhlt sowohl
hinsichtlich ihrer Bildkomposition als auch des dargestellten Bildinhalts zu den rétsel-
haften Federzeichnungen des Bilderzyklus. Durch die in zwei Bildfelder mit jeweils ei-
genen Szenen unterteilte, vermutlich eigenschopferische Bildkomposition hebt sich
die Simultandarstellung augenfillig von den bisherigen Federzeichnungen des Gebet-
buches ab. Die Bedeutung der im Bild dargestellten Motive erschliefst sich nicht auf
den ersten Blick, sondern muss mithilfe einer Analyse der verwendeten ikonographi-
schen Modelle und iiher Analogien zu weiteren eucharistischen Darstellungsformen
erschlossen werden.

Unter den verschiedenen bildlichen Anbetungskompositionen nimmt die Darstel-
lung der Monstranz, welche zu den bedeutendsten liturgischen Schaugeraten zahlt,
zweifelsfrei eine prominente Rolle ein. Die im unteren Bildfeld dargestellte Verherrli-
chung des Sakraments durch musizierende Engel entspricht dem géngigen christologi-
schen Bildprogramm der Monstranz-Darstellungen.'’*® Die gedffneten Tiirfliigel der
goldgelben Turmmonstranz offenbaren die Hostie als den in der Eucharistiefeier kon-
sekrierten und von den Engeln verehrten Leib Christi. Dieser wird dabei nicht allein
durch die Engel im Bild verehrt, sondern erscheint den Betrachtenden des Bildes zu-
gleich als Objekt der Verehrung und Anbetung.

Weiterhin erinnert die im oberen Bildstreifen der Miniatur dargestellte Bildkom-
position an den eucharistischen Bildtypus der alttestamentlichen Begegnung zwischen
Abraham und Melchisedech. Dieser zeigt den aus der Schlacht zurtickgekehrten Abra-
ham ebenfalls haufig in Ritterkleidern und stellt ihm die Figur des Melchisedech mit

1027 Zur ikonographischen Tradition der im Einzelnen dargestellten Motive siehe den Abschnitt
»Analyse und Interpretation.

1028 Vgl. HoLL, [u.a.], Monstranz (1971), Sp. 280 f. Zur Monstranz mit der Hostie als »Bildzeichen Chris-
tic siehe SURMANN, Eucharistie (2013), bes. S. 16 f.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 317

Kelch und Hostie gegeniiber.'*%° Das Alte Testament kennt Melchisedech als Priesterko-
nig von Salem (wohl Jerusalem), der den siegreich aus der Schlacht heimkehrenden
Abraham segnet, ihm Brot und Wein darbietet und so das eucharistische Opfer prafigu-
riert."* Als eucharistische Lehrgestalt erscheint Melchisedech insbesondere im geistli-
chen Spiel.'”®" Das Neue Testament deutet Melchisedech unter anderem aufgrund sei-
ner geheimnisvollen Herkunft (er ist mutter- und vaterlos), des ewigen Priester-Konig-
tums sowie des Opfers von Brot und Wein als Prifiguration des Typus Christi.'*** Die
Opfergabe respektive die Darstellung der drei alttestamentlichen Vorbilder des Opfers
Christi nach dem romischen Mef$kanon (Abel, Abraham und Melchisedech) dominiert
auch innerhalb der friithchristlichen und mittelalterlichen Bildtypen der Eucharis-
tie.'?*® Das Motiv des Messopfers Melchisedechs ist — in Verbindung mit Darstellungen
Abrahams oder mit dem Opfer Abels — regelméfig in eucharistischen Darstellungen zu
finden und bestimmt inshesondere Kunstwerke mit einer liturgischen Funktion, die
den »unmittelbare[n] Sinnbezug zur Messe«'*** betonen und verdeutlichen sollen.***®
In beiden Bildstreifen steht die Eucharistie respektive das eucharistische Messop-
fer im Zentrum, welches im unteren Bildstreifen verehrt und im oberen Bildstreifen
zelebriert wird. Wéahrend die zum eucharistischen Opfer der Heiligen Messe dienende
Hostie den Betrachterinnen und Betrachtern des Bildes im unteren Bildstreifen als Ob-
jekt der Verehrung und Anbetung vor Augen gestellt wird, erscheint die im oberen

1029 Vgl. MOLLER, Abraham (1937), Sp. 88-89. Der Altar, hinter welchem der Priesterkonig in einigen
bildlichen Darstellungen der Begegnung steht, wird wiederholt weggelassen. Vgl. ebd., Sp. 88.

1030 Vgl. Gn 14, 17-20. Siehe hierzu auch SURMANN, Eucharistie (2013). Um den Priesterkénig als welt-
lichen und geistlichen Wiirdentrager zu kennzeichnen, tragt die Figur Melchisedechs in bildlichen
Darstellungen der Begegnung seit dem 12. Jahrhundert vermehrt sowohl die charakteristische Konigs-
krone als auch eine Mitra. Vgl. MOLLER, Abraham (1937), Sp. 88.

1031 Vgl. hierzu u.a. Arnold Immessen, hg. KRAGE (1913), V. 2099-2155; Ingolstadter Prozessionsord-
nung eines Fronleichnamsspiels (IgPo), Z. 19; Kiinzelsauer Fronleichnamsspiel (KF), V. 665-684; Zerb-
ster Fronleichnamsspiel (ZF 0), V. 27-28. Editionen: Arnold Immessen, hg. KRAGE (1913), V. 2099-2155
(S. 157-159); Geistliches Schauspiel im Zeugnis der Zeit, hg. NEUMANN (1986), Z. 19 (S. 409); Das Kiinzel-
sauer Fronleichnamspiel, hg. LIEBENOW (1969), Vers 665-684 (S. 23—-24); Das Zerbster Prozessionsspiel
1507, hg. REUPKE (1930), V. 27-28 (S. 25). Die Hinweise zu den zitierten Spielen beruhen auf BERGMANN,
Spiele und Marienklagen (1986). Zur Rolle Melchisedechs im spatmittelalterlichen geistlichen Spiel sie-
he DoHI, Melchisedech (2005). Weiterhin wird die meist halbmondférmige Lunula, die Halterung der
Hostie innerhalb des Schaubehéltnisses der Monstranz, vereinzelt mit dem Namen Melchisedechs be-
zeichnet, wodurch sich tiberdies eine Verbindung zwischen dem Priesterkénig und dem liturgischen
Schaugerat herstellen lésst. Siehe hierzu auch SUHLE, Monstranz (1970), S. 400.

1032 Vgl. Hbr 7, 1-4 sowie Ps 109, 4; sowie BRANDENBURGER, Melchisedek (1998), Sp. 80.

1033 Vgl. TIMMERS, Eucharistie (1968), Sp. 687 und Sp. 692. Zu Darstellungen der Eucharistie von der
frithchristlichen Kunst bis 800 nach Christus siehe SAxoN, Art and Eucharist (2012). Zu Darstellungen
der Eucharistie im Spatmittelalter siehe VAN AUSDALL, Art and Eucharist (2012). Zur Bedeutung der Eu-
charistie in >Late Medieval Life and Art« siehe u.a. KUMLER, Counterfeiting the Eucharist (2020).

1034 NIEHR, Melchisedech (1993), Sp. 491.

1035 Vgl. TIMMERS, Eucharistie (1968), Sp. 689 (dort Abb. 1), Sp. 692.



318 =—— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Bildfeld dargestellte Szene als Modell fiir die Durchfiihrung des Messopfers nach dem
alttestamentlichen Vorbild. Die zwei Register bilden eine thematische Einheit, geben
aber keine bestimmte Leserichtung vor, da sie sich zwar gegenseitig ergdnzen, nicht
aber als Bildfolge narrativ aufeinander aufbauen.

Augenfallig und nicht mit dem Bildtyp der eucharistischen Begegnung zwischen
Abraham und Melchisedech vereinbar bleibt das Wappenschild des Ritters (sechs gol-
dene Kugeln auf blauem Grund), durch welches dieser als Quirinus von Neuss identifi-
ziert werden kann.'*® Die Ritterfigur des oberen Bildstreifens ist zwar an bildlichen
Darstellungen Abrahams bei der Begegnung mit Melchisedech orientiert, zeigt aber
nicht Abraham, sondern Quirinus.

Eine mogliche Begriindung fiir die Ersetzung Abrahams mit der Figur des Quiri-
nus ist weder im Bild noch in den Texten des Gebetbuches mitgeliefert, sodass die Be-
deutung der Figur aufierhalb der Handschrift entschltsselt werden muss. Eine Verbin-
dung zwischen der Stadt Konstanz als Entstehungsort des Gebetbuches und dem Stadt-
patron von Neuss, einem romischen Offizier und christlichen Martyrer aus dem zwei-
ten Jahrhundert, lasst sich allerdings tiber den Reichskrieg zur Befreiung der von Karl
dem Kiihnen belagerten Stadt Neuss (29.6.1474-26.6.1475) herstellen.'®’ Die Konstan-
zer mussten sich nicht nur kriegerisch an der Befreiung von Neuss beteiligen, sondern
hielten - ebenso wie viele weitere oberrheinische Stddte — aufgrund der Bedrohung
durch die burgundische Expansionspolitik anldsslich der Belagerung mehrere Bittpro-
zessionen mit dem Sakrament ab, um Gott »unermiidlich und instdndig um Frieden«
zu bitten.'®® Diese Bittprozessionen eroffnen insofern einen Bezug zu Fronleichnam,
als sie maRgeblich von Fronleichnamsumziigen inspiriert wurden.'®*® Dass die Belage-
rung von Neuss letztlich scheitert, wurde nicht nur den geleisteten Prozessionen und
der geistigen sowie korperlichen Starkung durch die eucharistische Messfeier, son-
dern insbesondere auch der Hilfe des heiligen Stadtpatrons Quirinus zugeschrie-
ben.'”° Die Identifikation des Ritters im Bild des Gebetbuches als Quirinus, dem das
eucharistische Messopfer dargeboten wird, mag folglich mit den an Fronleichnam-

1036 Vgl. CERMANN, Hs. Nr.43.1.55 (2014), S. 250. CERMANN weist bereits darauf hin, dass das Wappen
des Quirinus von Neuss tiblicherweise mit neun und nicht mit sechs Kugeln ausgestattet ist. Weshalb
der Miniator anstatt der tiblichen neun Kugeln lediglich sechs darstellt, obgleich sich doch gerade in
der Zahl Neun ein etymologischer Bezug zum romischen Namen der Stadt Neuss (Novaesium) herstel-
len lasst, bleibt weiterhin unklar. Siehe hierzu auch WIMMER, Quirinus v. Neuss (1999), Sp. 777.

1037 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255. Zu Quirinus von Neuss siehe AVELLA-WIDHALM, Quiri-
nus v. Neuss (1995), Sp. 375.

1038 SIGNORI, Ritual und Ereignis (1997), S. 281. Zur Beteiligung der Konstanzer am Kriegszug nach
Neuss siehe u.a. auch BRUNING, Reaktion der Reichsstande (2003) (Hinw. v. CERMANN, Hs. Nr.43.1.55
(2014), S. 255).

1039 SIGNORI, Ritual und Ereignis (1997), S. 288. Zum Ritus der Konstanzer Fronleichnamsprozessio-
nen siehe u.a. auch ZINSMAIER, Liturgie im Konstanzer Miinster (1956), S. 95-98; MAURER, Konstanz im
Mittelalter 2 (1989), S. 142 f.

1040 Vgl. AVELLA-WIDHALM, Quirinus v. Neuss (1995), Sp. 375.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 319

sumziigen angelehnten Bittprozessionen um Frieden einhergehen, deren Wirkung
durch das Scheitern der Belagerung von Neuss im Jahre 1475 belegt wurde. Durch die
Figur des Quirinus erinnert die im oberen Bildstreifen dargestellte Szene nicht nur
den Ursprung der eucharistischen Messfeier, sondern demonstriert zugleich ihre
Wirkmacht an einem zeitgendssischen Beispiel.'®*' Gemeinsam vergegenwértigen die
Bildstreifen zum Fronleichnamsfest sowohl das Objekt der Verehrung, das eucharisti-
sche Opfer und den Akt der Verehrung als auch den Ursprung sowie die zeitgendossi-
sche Zelebration der eucharistischen Messfeier.

Inhaltlich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text: Die ganzseitige Minia-
tur (S. 562) geht den auf sie folgenden Texten zu Fronleichnam (S. 563-577) auf der
Versoseite voraus. Um Bild und Text auf einer Doppelseite unterzubringen, wurden
auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite viereinhalb Zeilen freigelassen. Dass die
Zeilen bewusst ausgelassen wurden, wird deshalb besonders augenféllig, weil die auf
das Bild folgende viereinhalbzeilige Rubrik die Leerstelle auf der vorherigen Seite li-
ckenlos hétte fiillen konnen.

Die Textkompilation zu Fronleichnam (S. 563-577) setzt sich aus verschiedenen
Bitt- sowie Grufdtexten mit einem inserierten Hymnus und inserierten Gebeten zusam-
men, die iiberwiegend eine eucharistische Bildsprache verwenden. Auf eine for-
melhafte Lobpreisung Jesu Christi als eucharistischer Heiland (S. 563-564) folgen der
Text des eucharistischen Hymnus »>Pange lingua gloriosi< von Thomas von Aquin auf
Deutsch (S. 564-566),'%** fiinf >Christusgriie« mit einer christologisch-eucharistischen
Bildsprache (S. 566-567)'** sowie weitere (eucharistische) Bitt- und GruRtexte an
Christus oder Maria mit inserierten Gebeten (S. 567-577)."%**

1041 Auf die Strategie, die alttestamentliche Messfeier in einen zeitgenossischen Kontext zu transpo-
nieren, weist tiberdies die Form des Wappenschildes als Tartsche hin. Das Turnierschild wurde gegen
Ende des 14. Jahrhunderts in die Heraldik eingefiihrt und erfreute sich bis um 1500 besonderer Be-
liebtheit. Es gilt folglich als charakteristisches Wappenschild des 15. Jahrhunderts. Vgl. OSwALD, Lexi-
kon der Heraldik (1985), S. 393.

1042 Siehe hierzu WACHINGER, Pange lingua gloriosi (deutsch) (1989), Sp. 288 f.; Hymnographi latini,
hg. DREVES (1907), S. 586 f. Der deutsche Text des eucharistischen Hymnus kann auf einen urspriing-
lich lateinischen Vesperhymnus fiir Fronleichnam zurtickgefiihrt werden, den Thomas von Aquin
(1224/25-7.03.1274) »im Auftrag Papst Urbans IV. fiir das 1264 eingefiihrte Fronleichnamsfest geschaf-
fen haben [soll]«. WACHINGER, Pange lingua gloriosi (deutsch)«(1989), Sp. 288. Der lateinische Hymnus
ist ein fester Bestandteil der Liturgie des Fronleichnamsfestes. Zur Hymnennachbildung in deutscher
Sprache bzw. den deutschen Hymneniibertragungen u.a. am Beispiel des Hymnus >Pange lingua glo-
riosic siehe MARz, Pange lingua (2004).

1043 Zu der Textsorte der in der vorliegenden Arbeit als >ChristusgriifSe« bezeichneten Grufitexte sie-
he den Abschnitt >Inhaltich-thematisches Verhéltnis zum umliegenden Text« unter I, 6.1.7.

1044 Von den Texten zum Fronleichnamsfest sind lediglich die fiinf >Christusgriiffe« und Ausziige der
weiteren Bitt- und Grufitexte an Christus und Maria im untersuchten Handschriftenkorpus tiberlie-
fert. Vgl. Frankfurt a. M., Ms. germ. oct. 31, fol. 90v-91v und fol. 98r-99v.



320 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Die einzelnen Textabschnitte enthalten kaum narrative Passagen. Uberhaupt
spielt das Narrative nur eine untergeordnete Rolle und tritt gegeniiber der Gebrauchs-
funktion der Texte fiir die praktische Frommigkeitsibung zurtick. Die im Gebetbuch
der Margaretha enthaltenen Texte zum Fronleichnamsfest geben keine bestimmte
Heilstat wieder, sondern dienen als Gebrauchstext flir die private, aufSerliturgische
Andacht und Meditation iber das eucharistische Opfer am Fronleichnamstag. Eine
»Nacherzahlung« nicht nur der Heilsgeschichte, sondern der Geschichte der Gegen-
wart bietet hingegen das Bild, das hier eine gegeniiber dem Text ungleich stirkere
narrative Rolle einnimmt.

Dass die Texte auf den praktischen Gebrauch fiir die Frommigkeitsitbung abzie-
len, wird anhand der zahlreichen Imperativ-Prasens-Formen und im Zusammenhang
mit der eucharistischen Bildsprache deutlich, durch welche die Rezipierenden zur
Verehrung des (auch visuell vergegenwaértigten) Sakraments aufgefordert werden.

Als die ewig wyszhait usz riiffet und spricht: »Komment her ir riwigen zii der spis uwer begnadung,
komment her ir blinden zii der spis uwer erliichtung, komment her ir krancken zii der spis uwer
sterckung, komment her ir trurigen zii der spis uwer trostung, komment her ir minnenden zii der
spis uwer veraingung, kumment her ir luten zii der spis der gothait.« O lieber mensch nun schick
dich dar zii, das du frélich mugist kummen zii diser erwirdigen ladung des aller hdchsten
sacraments, der selb der wirt und die wirtschafft ist. (S. 564)

Die Aufforderung, zu der spis zu kommen, gilt hier nicht nur der eucharistischen
Messfeier, sondern ist ebenso eine Aufforderung zum Betrachten des Bildes, in wel-
chem das Sakrament den Augen der Betrachtenden dargeboten wird. Mit der innigen
Betrachtung des Bildes und der Verehrung des eucharistischen Opfers geht gleichsam
eine Eucharistie fiir das Auge der Betrachtenden einher. Das Ansehen des Bildes res-
pektive das Erblicken der Hostie im Bild soll dabei den eucharistischen Empfang des
Leibs Christi in der Messfeier gewissermafSen substituieren, denn die Hostie als Leib
Christi kann nun visuell {iber das Auge einverleibt werden.'®*® Wie dies ALIXE BOVEY
in ihrer Untersuchung eucharistischer Bilderzahlungen in den Smithfield Dekretalen
festhéalt, erlauben es Bilder insbesondere der Hostie und der Eucharistiefeier den Be-
trachtenden, das Objekt der Verehrung, den konsekrierten Leib Christi, zu einem Zeit-
punkt ihrer Wahl und zu den eigenen Bedingungen visuell zu vergegenwértigen, an-
déchtig zu betrachten und sich angemessen auf die Messfeier vorzubereiten.

Images of the Host could offer their viewers a clearer view of the sacred wafer than would ordi-
narily be possible in a church, in which liturgical screens and furnishings fellow parishioners
and clerical personnel, holy smoke and sheer distance might render it virtually imperceptible.
Moreover, while it was possible for devout laypeople — especially members of the elite who

1045 Eine dhnliche Eucharistie fiir das Auge der Betrachter(innen) bietet auch die Miniatur >Letztes
Abendmabhl« (siehe II, 6.2.5). Zu Bildern als Ersatz-Eucharistie siehe auch Rupy, Postcards on parch-
ment (2015), bes. S. 225-242.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 321

owned illuminated manuscripts — to communicate more often than once a year, such images
could allow their owners to see and contemplate the Host at moments of their own choosing. [...]
For the laypeople who owned and used these devotional books, such representations of the
Eucharist may have been a valuable proxy for the Host itself, enabling them to prepare for and
participate in the Mass as well as to meditate on the meaning of this sacrament.’**

Eine solche »Liturgiesierung der privaten Bildandacht« nehme — so LENTES in seiner
Untersuchung spatmittelalterlicher Sehrituale - fiir die Laienfrommigkeit des Spét-
mittelalters eine bedeutende Rolle ein: »Bilder waren eben das Sakrament der From-
men — und der Blick und die Bildandacht waren ihre Liturgie«.'**’

Als Simultandarstellung der Verehrung und Zelebrierung der ersten Eucharistie
(-feier) sowie ihrer Fortsetzung gibt die Miniatur eine Vorschau auf den Inhalt der auf
sie folgenden Texte zum Fronleichnamsfest, in welchen das eucharistische Opfer als
Objekt der Verehrung und Gegenstand der Anbetung ins Zentrum der geistigen Be-
trachtung tritt.

Die Verehrung der Eucharistie findet ihre kultische Form im Fronleichnamsfest; da sie, davon
ausgehend, auch zum Gegenstand der Anbetung wird, bilden sich bestimmte Anbetungskomposi-
tionen heraus.'**®

Die Federzeichnung stellt eine bemerkenswerte eigenschdpferische Anbetungskompo-
sition dar, deren Besonderheit darin besteht, dass sie zugleich die Anbetung respektive
Verehrung der Eucharistie, ihr alttestamentliches Vorbild, ihre zeitgendssische Fortset-
zung und ihre an einem zeitgendssischen Beispiel erwiesene Wirkmacht visuell verge-
genwartigt sowie zugleich eine Eucharistie fiir das Auge des Betrachtenden darstellt.
Dabei sollen — wie dies MARCEL ANGHEBEN in seiner Untersuchung der eucharistischen
Bedeutung von unter anderem Kreuzigungsdarstellungen in der romanischen Malerei
Kataloniens und des Nordens der Pyrenden feststellt — die eucharistischen und an-
déchtigen Funktionen der Bildbetrachtung nicht nur addiert werden, sondern viel-
mehr verschmelzen und sich so gegenseitig verstirken.'*** Sowohl in den auf das Bild
folgenden Texten als auch in der neuartigen Bildformulierung spiegelt sich — analog
verschiedener von SURMANN untersuchter eucharistischer Bildmotive — »eine Hoff-
nung auf die Heilswirkung der von der Kirche gespendeten Sakramente«'*° durch die
eingehende Betrachtung des rliturgiesierten« Bildes und die Rezeption der Texte. Und
schliefilich ist die simultane Darstellung der Verehrung und Zelebrierung der Eucha-
ristie ein Bild des Fronleichnamsfestes selbst. Dies darf zumindest insofern gelten, als —

1046 Bovey, Communion and community (2013), S. 56-59.

1047 LENTES, Sehrituale (2005), S. 89. Zur sakramententheologisch angebahnten Konkurrenz von Bild
und Eucharistie siehe u.a. HOEPS, Gottes Gegenwart (2010).

1048 TiMMERS, Eucharistie (1968), Sp. 694.

1049 Vgl. ANGHEBEN, Eucharistie (2021), S. 177.

1050 SURMANN, Eucharistie (2013), S. 16.



322 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

S0 MARIO GRIZEL] in seinem Aufsatz zur Ars celebrandi im Kontext des Fronleichnams-
festes — die Darstellung und Medialitat im Fronleichnamsfest im Mittelpunkt stehe und
dabei die Feier, die die Feier feiere, sakramentalen Charakter erhalte. So zeige uns der
Festtag vollends, »dass die Eucharistie als Feier zum Sakrament wird und dass erst in
der Art und Weise des Feierns die Prisenz Christi in Brot und Wein garantiert« sei.'®"

Mit der eigenstdndigen Erzdhlweise des Bildes gegeniiber den Texten — das hier
ebenso wie die von NORBERT OTT untersuchten narrativen Bilderzyklen »gleichsam ne-
ben dem Text — und doch im Dialog mit ihm« eine neue, die Textkompilation ergén-
zende Geschichte erzdhlt, die anderen Strukturgesetzen gehorcht als die das Bild um-
gebenden Texte — geraten die Bilderzahlungen mehrszeniger Registerbilder ins Blick-
feld, die sich seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert vor allem im deutschen Sprachge-
biet etabliert haben.'®? Das >neue« »Illustrationsverfahren« der ganzseitigen, hiufig
auf gesonderten Blattern eingeschobenen Registerbilder, deren zwei oder drei tiberei-
nanderliegende Bildstreifen zumeist eine thematische Einheit bilden, soll — im Unter-
schied zu Einzeldarstellungen — vor allem die Eigenstdndigkeit der Bilderzdhlung ge-
geniiber dem Text betonen.'® Eine solche eigenstindige Erzihlweise des Bildes ge-
geniber den Texten wird am Verhéltnis der Miniatur »Monstranz und Eucharistie« zu
den auf sie folgenden Texten zu Fronleichnam evident. In der vorliegenden Form he-
ben sich Bild und Text zum Fronleichnamsfest sichtlich von den weiteren Text-Bild-
Kompositionen im Gebetbuch der Margaretha ab.

Strukturelle Funktion: Die ganzseitige Federzeichnung geht dem auf sie folgenden
Textabschnitt zu Fronleichnam auf der Versoseite voraus, sodass Text und Bild ge-
meinsam auf einer Doppelseite untergebracht sind. Hierflir wurden auf der dem Bild
vorausgehenden Rectoseite viereinhalb Textzeilen freigelassen. Durch ihre Position
und die Leerzeilen am Ende der ihr vorausgehenden Textkompilation macht die Mi-
niatur einen neuen Abschnitt im Gebetbuch kenntlich und nimmt eine Gliederung der
Textkompilation vor. Dariiber hinaus gibt sie eine Vorschau auf den Inhalt der folgen-
den Texte und erfillt somit alle Kriterien eines strukturierenden Titelbildes.

6.3.3 Jiingstes Gericht
Format und Layout: Die Miniatur »Jiingstes Gericht« (S. 577, siehe Abb. 36) misst

115 mm x 95 mm (H x B). Sie nimmt bis auf drei Zeilen am oberen Bildrand die gesam-
te Hohe des Schriftspiegels der Rectoseite ein und reicht deutlich tber die reguldre

1051 GRriZELJ, Ars celebrandi (2015), S. 117 f.

1052 Ortr, Bildstruktur (1993), S. 53.

1053 Ebd., S. 53. Zur narrativen Eigenlogik mehrszeniger Registerbilder siehe meinen Aufsatz zur
Funktionsweise der Parzival-Illustrationen im Cgm 19, FAHR, Symmetrie und Symbolik (2021).



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 323

Breite des Schriftspiegels hinaus. Die Federzeichnung schliefit auf derselben Rectosei-
te an die letzten drei Zeilen aus der vorherigen Textkompilation zu Fronleichnam an
(S. 563-577) und eroffnet den auf der folgenden Seite einsetzenden Textabschnitt zum
Jingsten Gericht (S. 578-593).

Bildbeschreibung: In der oberen Bildhdlfte der Federzeichnung befindet sich die Fi-
gurengruppe der Deesis.'"®* Im Zentrum thront Christus als Weltenrichter auf einem
doppelten Regenbogen, der sich aus einem jeweils violetten, blauen, gelben und gri-
nen Farbstreifen zusammensetzt. Zu seiner Rechten ist die Gottesmutter Maria, zu sei-
ner Linken die Figur Johannes des Taufers dargestellt. Der obere Regenbogen bildet
die Thronbank, wahrend sich der untere zu den FiifSen des Erlosers erstreckt. Der Got-
tessohn ist in einen roten Mantel mit grinem Innenfutter gekleidet, dessen Fall so-
wohl den Oberkorper mitsamt der verblassten Seitenwunde als auch die Wundmale
an den Hinden und Fiifien Christi entbléRt. Uber den seitlich ausgebreiteten Armen
gehen ein rotes Schwert und eine griin-weifde Lilie als Zeichen des Gerichts und der
Barmherzigkeit zur Linken und Rechten Christi vom Haupt des Gottessohnes aus. Ma-
ria und Johannes der Taufer sind - jeweils im Ganzkorperhalbprofil — an das linke
und rechte Ende des oberen Regenbogens platziert. Beide Figuren sind nimbiert und
wenden sich dem Weltenrichter zu. Die Gottesmutter trégt ein hellbraunes Unterge-
wand und einen blauen Kapuzenmantel. Ihre Hinde sind andéchtig vor der Brust zu-
sammengefaltet und der Kopf nach unten geneigt. Die Figur des Taufers ist in ein hell-
braunes kurzarmeliges Gewand gehtllt und eilt dem thronenden Christus mit ausge-
streckten Armen entgegen. In der Mitte der unteren Bildhalfte, unmittelbar zu den Fi-
fen Christi, trennt ein gefliigelter Engel im beigen Gewand die Gruppe der Seligen (zu
seiner Rechten) von den Verdammten (zu seiner Linken). Seine Arme sind seitlich ne-
ben dem Korper ausgebreitet. Die Rechte weist zu den Seligen. Die Linke hélt einen
Palmzweig (das Attribut ist nicht eindeutig zu erkennen, es kénnte sich auch um einen
Botenstab oder ein Zepter handeln) und deutet zu den Verdammten. Die acht erldsten
Seelen werden von dem nimbierten Petrus am linken Bildrand empfangen. Als Zei-
chen der aufgeschlossenen Himmelspforte halt dieser sein seit dem 5. Jahrhundert
gingiges Attribut, den Schliissel des Himmelreichs, in den Hinden.'*® Wihrend Pe-
trus in ein braunes Untergewand und einen roten Mantel gekleidet ist, bleibt die Schar
der Seligen unbekleidet. Die Tonsuren der fiinf hinteren Figuren lassen darauf schlie-
3en, dass es sich bei ihnen um Ménche handelt. Die drei Figuren der vorderen Reihe

1054 Zur Bildkomposition der Deesis siehe VON BoGYAY, Deesis (1968).

1055 Vgl. Mt 16, 19: Et tibi dabo claves regni caelorum et quodcumque ligaveris super terram erit
ligatum in caelis et quodcumque solveris super terram erit solutum in caelis. (Ich werde dir die Schlus-
sel des Himmelreichs geben; was du auf Erden binden wirst, das wird im Himmel gebunden sein, und
was du auf Erden 1dsen wirst, das wird im Himmel gel6st sein. Vgl. EU, Mt 16, 19). Zur Genese des Pe-
trus-Bildes siehe JAGGI, Ein Fischer (2016).



324 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

sind nicht weiter gekennzeichnet. Am rechten Bildrand werden die dicht gedrangten
Verdammten von einer Teufelsfigur in den monstrésen Hollenschlund gedrangt, der
die Form eines Drachenkopfes mit einer gespaltenen Schlangenzunge aufweist. Das
beinahe rechtwinklig aufgerissene Maul des drachendhnlichen Hoéllenwesens wird
von dem seltsam angewinkelten Korper der nackten Teufelsfigur und von einer weite-
ren unbekleideten Figur, die dem Hoéllenschlund soeben durch die Hande des Teufels
zugeflhrt wird, vollstdndig versperrt, sodass die sieben weiteren Figuren nicht daraus
entrinnen konnen. Sechs (méglicherweise auch sieben) der verdammten Figuren tra-
gen ebenfalls Tonsuren und stellen die gerichteten schlechten Ménche dar. Die letzte
verdammte Figur scheint aufgrund der langen Haare weiblichen Geschlechts zu sein.
Der weit gedffnete monstrose Hollenschlund ist in einen braunen Berghang integriert,
auf dessen Oberfliche sich weitere, stilisierte Gesichter erkennen lassen. Zwischen
den Korpern der Verdammten schlédngeln rote Feuerzungen empor, die sich bis auf
den Berghang ausbreiten. Sowohl der Hang als auch die Hollenflammen gehen iber
den rechten Bildrand hinaus, sodass das Hollenreich nicht mit der Bildeinfassung en-
det. Auf der dem Hollenschlund gegeniiberliegenden Seite tiberragt dquivalent der
Himmelsschliissel Petri die Rahmung und erweitert das Himmelreich auf einen Be-
reich aufierhalb des Bildfeldes. Am oberen Bildrand ist in blauer Farbe der Himmel
angedeutet, wahrend sich die Szenerie am unteren Bildrand auf einem griinen Gras-
boden abspielt.

Malanweisung: Am linken unteren Bildrand sind Reste der mit einer Feder ins Bild-
feld eingetragenen Malanweisung zu erkennen. Diese ist jedoch nicht mehr lesbar.

Referenztexte: Vom Weltgericht am Juingsten Tag wird sowohl in biblischen als auch
in auRerbiblischen Quellen berichtet.'®*® Als grundlegend fiir die Weltgerichtsdarstel-
lungen in der bildenden Kunst miissen die alttestamentlichen Psalmen'®’ 7, 7-15; 9, 5;
97, 2-6, das Buch des Propheten Daniel,'®® die neutestamentlichen Evangelien des
Matthdus und Johannes, der Hebrderbrief und die Offenbarung des Johannes gel-
ten'1059

Ikonographische Tradition: Bildliche Darstellungen des Weltgerichts erreichen ih-
ren Hohepunkt insbesondere in der Altarbildmalerei des 15. Jahrhunderts und sind
im Spétmittelalter hiufig verbreitet.'’® Die vorliegende vielteilige Bildkomposition

1056 Vgl. BRENK, Weltgericht (1986), Sp. 513.

1057 Vgl. ebd.

1058 Vgl. Dn 12, 2 f. sowie 7, 9-14 (Hinw. v. BRENK, Weltgericht (1986), Sp. 513).

1059 Vgl. Mt 24, 30-32 und 25, 31-46; Io 3, 17-21; Hbr 6, 2; Apc 20, 11-15 (Hinw. v. BRENK, Weltgericht
(1986), Sp. 513).

1060 Vgl. BRENK, Weltgericht (1986), Sp. 522.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 325

des Weltgerichts am Jingsten Tag entspricht einem fiir mittelalterliche Darstellung
gangigen Bildformular. In ihm verschmelzen Elemente aus der byzantinischen und
westlichen Kunst zu einer populiren Darstellungsform.'*®" Die Bildkomposition selbst
und die Darstellung der sogenannten >kleinen Deesis« mit Christus, Maria und Johan-
nes dem Téufer sind an den kanonischen Bildtypus byzantinischer Weltgerichtsdar-
stellungen angelehnt.'®* Als typische Bildelemente der westlichen Kunst diirfen hin-
gegen die Darstellung der Seitenwunde Christi sowie die des Hollenschlundes als mons-
troses, die Verdammten verschlingendes Ungeheuer gelten.'*%

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann auf keine Vorlage zuriickgefiihrt werden.'**

Analyse und Interpretation: Die vielteilige Bildkomposition kann entlang der verti-
kalen und horizontalen Bildmittellinie in jeweils zwei Bildfelder (ein oberes, unteres,
rechtes und linkes) unterteilt werden, die nicht nur verschiedene Szenen und Ereig-
nisse enthalten, sondern ebenso unterschiedliche Funktionen présentieren. In der
oberen Bildhélfte ist die kleine Deesis mit Christus, Maria und dem Taufer dargestellt.
Dabei riickt die Figur Christi nicht nur durch die mittige Platzierung in den Fokus der
Betrachtenden, sondern ebenso durch die im Vergleich zu den restlichen Figuren
uberproportional grofe Darstellung. Als »Trager und Vermittler der gottlichen Gna-
de«'*® {ibernehmen die Figuren Mariens und Johannes des Taufers zur Rechten und
Linken Christi innerhalb der Darstellung die Rollen der Furbittenden. An sie konnen
sich die Betrachtenden hoffnungsvoll wenden, um durch sie bei Gott um ein mildes
und barmherziges Urteil fiir sich selbst oder eine nahestehende Person zu bitten.

In der linken Bildhalfte ist, zu den Fiflen Mariens und am Fufde des unteren Re-
genhogens sowie zur Rechten Christi, die Gruppe der Seligen versammelt, die von Pe-
trus als Himmelspfortner und >Fels« der Kirche empfangen werden. Die Figur des Pe-
trus, die den Schliissel zum Himmelstor in Handen hélt, wird hier zur Symbolfigur
der Ecclesia, welche sie im Bild vergegenwartigt, denn ubi Petrus, ibi ergo ecclesia, ubi
ecclesia, ibi nulla mors, sed uita aeterna.'®®® Im Zug der Seligen befinden sich in der

1061 Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 350.

1062 Vgl. BRENK, Weltgericht (1986), Sp. 513 sowie HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 350.
1063 Vgl. BRENK, Weltgericht (1986), Sp. 519.

1064 Wenn auch nicht als Vorlage, dann vielleicht doch aber als Inspiration fiir die vorliegende Ge-
richtsdarstellung mag moglicherweise ein 1472 entstandenes Fresko aus dem Passionszyklus der Syl-
vesterkapelle im Konstanzer Miinster gedient haben. Siehe hierzu u.a. RoTH, 1584 roh tberschmiert
(2011); KING, Die Sylvesterkapelle (2013); KONRAD, Wandmalerei (2013) sowie ROTH, Sylvesterkapelle
(2013).

1065 VoON BoGyAy, Deesis (1968), Sp. 496.

1066 Ambrosius, Pars VI, hg. ZELZER (1999), Ps 40, 30 (S. 250). Zur Rolle des Petrus als figura ecclesiae
siehe SCHRAUT, Petrus (2007), bes. S. 338-340.



326 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

vordersten Reihe rechts auflen zwei Figuren, deren Darstellung an die der Figuren
Adams und Evas in den Miniaturen >Stindenfall« (S. 139) und »Vertreibung aus dem Pa-
radies« (S. 161) erinnert. An diese Reminiszenz ankniipfend, darf die Darstellung der
Urmenschen in der ersten Reihe des Zugs der Erlosten fiir die Betrachtenden als end-
gultiger Beweis fiir die Tilgung der Ursiinde gelten.

In der rechten Bildhalfte ist, am anderen Ende des unteren Regenbogens, unter-
halb der Johannesfigur und zur Linken Christi, die Gruppe der Verdammten in den
monstrosen Hollenschlund gedrédngt. Die Aufteilung der Seelen in Selige und Ver-
dammte wird von der assistierenden Engelsfigur zu den FiifSen Christi unterstiitzt,
welche die Seelen zusatzlich voneinander abschirmt. Die Lilie, welche tiber den Seli-
gen in der linken Bildhélfte vom Haupt Christi — nicht dessen Mund — ausgeht, ist ein
Symbol der Barmherzigkeit Jesu.'”®’ Demgegeniiber ist das Schwert, das iiber der
Gruppe der Verdammten vom Haupt Christi ausgeht, ein Zeichen des Gerichts iber
die Siinder sowie ihrer Verurteilung.'°®® Wihrend die Lilie iiberdies »die geistliche
Macht, Recht zu sprechen« représentiert, gilt das Schwert weithin als Symbol der welt-
lichen Macht der Rechtsprechung.'®®® Die Darstellung demonstriert den Betrachten-
den deutlich Christi Barmherzigkeit gegeniiber den seligen, rechtschaffenen und seine
Verurteilung der siindigen Menschen. Zudem zeigt sie den Rezipierenden des Gebet-
buches auf, dass diese durch die eigene geistige Ubung und eine christliche Lebens-
weise schliefSlich erhoffen diirfen, am Jingsten Tag selbst ebenso ein Teil des Zugs der
Seligen zu sein (dies wird im folgenden Abschnitt ausfithrlich diskutiert).

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
schliefst auf derselben Rectoseite an die letzten drei Zeilen der ihr vorausgehenden
Textkompilation zu Fronleichnam an (S. 563-577) und erdffnet den auf der folgenden
Versoseite einsetzenden Textabschnitt zum Jlingsten Gericht, dem letzten Sonntag im
Kirchenjahr (S. 578-593).

1067 Vgl. HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015), S. 350 (hier am Beispiel der Weltgerichtsdar-
stellung im Begerin Gebetbuch).

1068 Vgl. Apc 1, 16: Et habebat in dextera sua stellas septem et de ore eius gladius utraque parte acutus
exiebat et facies eius sicut sol lucet in virtute sua. (EU: In seiner Rechten hielt er sieben Sterne und aus
seinem Mund kam ein scharfes, zweischneidiges Schwert und sein Gesicht leuchtete wie die machtvoll
strahlende Sonne) sowie Apc, 2, 16: Similiter paenitentiam age si quo minus venio tibi cito et pugnabo
cum illis in gladio oris mei. (EU: Kehr also um! Sonst komme ich bald und werde sie mit dem Schwert
in meinem Mund bekdmpfen). Vgl. auch Is 49, 2. Siehe hierzu auch HAMBURGER/PALMER, Ursula Bege-
rin 1 (2015), S. 350 (hier am Beispiel der Weltgerichtsdarstellung im Begerin Gebetbuch).

1069 PFISTER-BURKHALTER, Lilie (1986), Sp. 101. Siehe auch HAMBURGER/PALMER, Ursula Begerin 1 (2015),
S. 350 (hier am Beispiel der Weltgerichtsdarstellung im Begerin Gebetbuch).



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 327

Dieser beginnt mit einer kurzen einleitenden Betrachtung zum Festtagsthema
(S. 578 £),° in welche ein Bittgebet eingebettet ist (S. 578).”* Es folgen Ausziige aus
der zumeist anonym tiberlieferten >Informatio meditationis de passione Domini« des
Egher Heinrich von Kalkar auf Deutsch (S. 579-588)'°"? und eine letzte, kurze Betrach-
tung des Lebens und Leidens Christi (S. 588-591)'°” in chronologischer Abfolge. Den
Abschluss der Textkompilation zum letzten Sonntag im Kirchenjahr bilden zwei weite-
re Bittgebete (S. 591-593)."*

Bei der »Informatio« des bedeutenden und einflussreichen deutschen Kartausers
Egher Heinrich von Kalkar (1328-20.12.1408) handelt es sich um eine Anleitung fiir die
Betrachtung des Leidens Christi, innerhalb welcher Gebete und methodische Anwei-
sungen alternieren.'””®> Um »Inhalt und Form der Leidensmeditation«'°’® zu vermit-
teln, werden die Passionsstationen Christi im Text der >Informatio« in zehn Teilen me-
ditierend durchgangen. Erstens: Jesus am Olberg, zweitens: Gefangennahme, drittens:
Jesus vor seinen Richtern, viertens: Geiflelung und Verspottung, flinftens: Verurtei-
lung, sechstens: Kreuzigung, siebtens: Jesus verzeiht dem Schédcher, achtens: Jesus
iibergibt seine Mutter Johannes, neuntens: das Sterben Jesu und zehntens: Offnung

1070 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 578: Incipit: O lieber mensch, bedenck und betracht, was
erschrockenlichs und bydemes tages daz ist, s6 der zornig richter zii gericht komet; Explicit: und in der
betrachtung diser glori und er und wirdigkait werdent dir bilich ring alle ubel und widerwdrtikait, die
du durch gottes willen lidest in diser welt.

1071 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 578: Incipit: O lieber herr Ihesu Christe, ich armer stinder
bitt dich; Explicit: Sunder mit dinen userwelten besitze die ewige frdde.

1072 Vgl. CERMANN, Hs. Nr.43.1.55 (2014), S. 250. Zu Egher Heinrich von Kalkar und der >Informatio
meditationis de passione Domini« siehe LINDEMAN, Een tractaat (1933); RUTHING, Der Kartduser Hein-
rich Egher von Kalkar (1967), bes. S. 108-114 sowie RUTHING, Egher Heinrich von Kalkar (1979). Die lite-
rarischen Werke Eghers wurden nach dessen Tod nur geringfligig rezipiert, was RUTHING darauf zu-
rickfiihrt, dass Egher »keine grofien systematischen Schriften zum monastischen und kontemplativen
Leben verfafst hat, sondern das, was er zu Askese, Mystik und Kontemplation zu sagen hatte, immer
als personliche Ansprache an seine Mithriider geformt hat«. RUTHING, Egher Heinrich von Kalkar
(1979), Sp. 383. Dass Ausziige der >Informatio« trotz ihrer geringfiigigen Rezeption ins Gebetbuch der
Margaretha aufgenommen wurden, unterstiitzt die Vermutung, dass der im Gebetbuch enthaltene
Text in der vorliegenden Form bereits als Kompilation tibernommen wurde. Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod.
283 (1105), S. 579-588: Incipit: Dis betrachtung des lidens marter tod und iirstendi unsers herren Ihesu
Christi ist hie beschriben uff das kiirtzest; Explicit: Unser herre Ihesus Christus, der mit dem vatter und
mit dem hailigen gaist lebt und richfSnet iemer ewenclich. Amen!

1073 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 588-591: Incipit: O lieber herre Ihesu Christe, als du umb
erlosung der welt von himel her ab woltest komen; Explicit: der dich wauren gott veriah und bekannt
richsnen von welt ze welt iemer ewenclich.

1074 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 591-593: Incipit 1: Herre Ihesu Christe, ich arme stnderi
bitt dich; Explicit 1: der du lebst und richsnest mit got, dem vatter, und dem hailigen gaist ewenclich.
Amen!; Incipit 2: Gott, herre, gott uss gott, liecht uss liecht; Explicit 2: und beschirm mich unwirdigen,
dinen diener, vor aller widerwidrtikait libs und sel und vollait mich in das ewig leben. Amen!

1075 Vgl. RUTHING, Egher Heinrich von Kalkar (1979), Sp. 382.

1076 RUTHING, Der Kartduser Heinrich Egher von Kalkar (1967), S. 222, dort Anm. 456.



328 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

seiner Seite."”” Im zehnten Teil (decimum membrum) wird {iberdies die Grablegung
und Auferstehung Christi miteinbezogen.

Die im Gebetbuch der Margaretha vorliegende Ubersetzung der >Informatio« ins
Deutsche gibt den weit umfassenderen lateinischen Originaltext nur ausschnitthaft
wieder.'®’® Die Ausziige entstammen alle einem der zehnten Station (decimum mem-
brum) angehédngten Textabschnitt der urspriinglichen >Informatio¢, welcher keine wei-
tere Passionsstationsbetrachtung enthdlt, sondern eine Anleitung zur Erlangung der
gottlichen Gnade durch die geistige Ubung und eingehende Betrachtung des Lebens,
Auftrags, Leidens, der Marter und der Lehre Christi bietet. Indem die im Gebetbuch
enthaltenen Textauszilige keine zeitlich festgelegten Passionsstationen memorieren,
sondern sich allein auf die allgemeine Anleitung zur Erlangung der gottlichen Gnade
durch die eingehende Betrachtung des gesamten Lebens- und Leidenswegs Christi be-
rufen, ist ihre Rezeption nicht an ein bestimmtes Datum oder Ereignis im Kirchenjahr
gebunden. Da der thematische Schwerpunkt der aus der >Informatio« extrahierten
Textabschnitte allerdings auf der Erlangung der gottlichen Gnade liegt, bietet es sich
insbesondere an, den Text im Zusammenhang mit dem Thema des Jingsten Gerichts
zu rezipieren.

Dis betrachtung des lidens, marter, tod und tirstendi unsers herren Ihesu Christi ist hie beschriben
uff das kiirtzest und umb das, das du, der bist, der in gaistlichem leben volkomen wilt werden, in
dem biich und lere ain raitzung und ain materi habist, dir selber zii wecken gaistlicher tibung. Und
ist, das du dich an diser betrachtung emseclich und mit flifs iibest, so findest du vil bessere und
stissere ding denn die geschriben sind, wann in dem leben, drnde, lere und liden und marter Christi
ist verborgen ain ungemessner schatz gottlicher gnaden, den der allmdchtig gott den menschen
gibt durch sinen ain gebornen sun, unsern herren Ihesum Christum, der ain brunn ist, der niemer
unfliessent ist, der ainem ieclichen menschen das trincken der gnaden git, nach dem als er fichtig
ist. Und darumb ist, das du dich emsclich in diser hailgen betrachtung iibest, so vindest du niiwe
und ungehdérte giite gaistlicher gnad, die nie nieman geschriben noch geprediget hat. (S. 579-581)

Der zitierte Abschnitt stellt denjenigen Rezipientinnen und Rezipienten, die das Leid,
die Marter, den Tod und die Auferstehung Christi eingehend betrachten und sich da-
bei emseclich und mit flif§ geistig geiibt haben, niwe und ungehorte giite gaistlicher
gnad in Aussicht, die nie nieman geschriben noch geprediget hat. Durch die Heraus-
l1osung der Anleitung aus der >Informatio« und ihre Ubertragung in den textuellen

1077 Vgl. ebd., S. 110 £.

1078 Vgl. hierzu LINDEMAN, Een tractaat (1933). Die Seiten 579-581 des Einsiedler Gebetbuchs entspre-
chen den Zeilen 464-483 (S. 85); Codex Einsiedeln, 283, S. 581-582 entsprechen den Zeilen 500-504
(S. 86) und Codex Einsiedeln, 283, S. 582-588 entsprechen den Zeilen 504-572 (S. 86-88), Hinw. v.
CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 250 (mit eigenen Ergénzungen). Die Edition LINDEMANs umfasst 573
Zeilen, allerdings nimmt REGINA CERMANN an, dass »der von Lindeman edierte Traktat wohl nur einen
Extrakt aus einem grofleren Werk darstellt, da dort lediglich die Passion, aber nicht — wie in der Ein-
leitung angekiindigt — auch das Leben Jesu behandelt wird«. CERMANN, Handschrift Nr. 43.1.59 (2014),
S.279.



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 329

Kontext des Gebetbuches der Margaretha wird diese von den ihr vorausgehenden Me-
ditationen der Passion in der >Informatio« entkoppelt und neu mit den Texten zum Le-
bens- und Leidensweg Jesu im Gebetbuch verkniipft. Die Unterweisung am letzten
Sonntag im Kirchenjahr verspricht durch den Vorgang der >Retextualisierung, die
hier auch eine Rekontextualisierung darstellt, nun den Rezipienten, die sich im Ver-
lauf des Kirchenjahres mit den im Gebetbuch enthaltenen Texten zum Lebens- und
Leidensweg Jesu geistig geiibt haben, niiwe und ungehorte giite gaistlicher gnad."*”®
Demnach wird den Benutzerinnen und Benutzern des Gebetbuches der Erwerb eines
gnadigen Urteils am Tag des Jiingsten Gerichts gleichsam zugesichert. Dies allerdings
unter dem Vorbehalt, dass sie sich im Verlauf des Jahres fleiflig geiibt und den Lebens-
und Leidensweg Jesu eingehend betrachtet haben.

Und darumb flisse dich, das du alle zit unsern herren Ihesu Christo an ligist. Und mach dir das
liden Ihesu Christi zii ainer tagwaid, die du alle tag in dinem gemiite uberldffist, das du da mit
verdienist, ze werden und och sin der frucht des holtzes des ewigen lebens, des holtzes frucht sind
alle erwelten. (S. 581)

Dass die gottliche Gnade nicht leichtfertig erworben werden kann, sondern Beharr-
lichkeit in der geistigen Ubung und eine »fortwéhrende Umgestaltung des eigenen Le-
bens« nach dem Vorbild Jesu Christi erfordert,'®® wird im anschlieRenden Abschnitt
der >Informatio« sogleich erganzt.

Und ob das beschdch, das du ie in diser hailigen betrachtung nit gnad nach diner begirde fundist,
darumb solt du nit abldssen, won der herr waist wol was dir niitz und zimlich ist und was gnaden
er dir sol und geben wil. Darumb vol wach klopff an und bitt umb gnaud, bis dir die tiir der gnaden
werd uff geschlossen. (S. 581 1.)

Dieser Nachtrag eroffnet einen Bezug zur Zyklizitit des Kirchenjahres, indem er die
Rezipierenden darauf hinweist, dass das Leben und Leiden Jesu fortwéahrend betrach-
tet und in jedem Jahr erneut memoriert werden muss. Somit verspricht die Textkom-
pilation des Gebetbuches am Ende des Kirchenjahres angelangt einerseits einen Lohn
fiir die bereits geleistete Frommigkeitsiibung, fordert andererseits jedoch die Rezi-
pientinnen und Rezipienten gleichsam dazu auf, die Ubung mit dem neuen Jahr er-
neut zu beginnen und dies so lange beharrlich fortzufiihren, bis das Ende der Welt tat-
séchlich eintrifft und die tiir der gnaden werd uff geschlossen.**®!

1079 Zum Begriff und dem Vorgang der >Retextualisierung« siche BUMKE/PETERS, Retextualisierung
(2005), darin bes. die Einleitung von BUMKE/PETERS und die Beitrdge BUMKE, Retextualisierungen in
der mittelalterlichen Literatur (2005), bes. S. 37-39 sowie HAMBURGER, Rewriting History (2005).

1080 Vgl. RUTHING, Der Kartduser Heinrich Egher von Kalkar (1967), S. 222.

1081 Zu Zeitvorstellungen und dem Umgang mit den letzten Dingen im Mittelalter siehe GOETZ, Zeit
und Ewigkeit (2020).



330 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Um den Rezipierenden ein weiteres Mal die Mdglichkeit zu geben, dem Gebot
nachzukommen und das Leben und Leiden Jesu zu betrachten, folgt auf die Ausziige
aus der >Informatio« eine letzte, kurze Betrachtung des Lebens und Leidens Jesu
(S. 588-591), in welcher der Lebensweg Jesu von der Verkindigung und Menschwer-
dung bis zur Aussendung des Heiligen Geistes noch einmal im Schnelldurchlauf erin-
nert wird. Im Text der Betrachtung werden die Stationen aus dem Lebensweg Jesu in
ihrer chronologischen Abfolge — ohne eine weitere Erklarung oder Auslegung — aufge-
zahlt. In der vorliegenden Gestalt erhdlt die Passionsbetrachtung daher den Charakter
einer Aufzdhlung. Obgleich diese kurz und knapp ausfallt, ist sie insofern ausfiihrli-
cher als die ihr vorausgehenden Passionsbetrachtungen im Gebetbuch, als sie Statio-
nen aus dem Lebensweg Jesu anfiihrt, die bislang keine oder nur beildufig Erwahnung
fanden, wie zum Beispiel die Kindheit Christi, die Versuchungen Jesu oder seine Wun-
dertaten.

In Egipten geflohen, die ab gott nider gevellet, wider komen, miid worden von swdren wegen, getoft
worden, gebredigot hast, gezaichnot, gevastet, tiirst, hunger gelitten, versiicht, gesund gemachet,
totten erkicket, richtum versmahet, armiit gesiicht usw. (S. 588 f.)

Die Gebete der Textkompilation zum Jiingsten Gericht adressieren alle Jesus Christus
und bitten diesen um seinen Beistand in der eigenen Not als ein gnadiger, giitiger
Richter.

Bild und Text zum Jiingsten Gericht folgen gleichsam zwei Intentionen: Zum einen
wird in beiden Medien ein letztes Mal im linearen Kirchenjahr das liturgische Tages-
thema, das zentrale Objekt der Verehrung im Gebetbuch - Jesus Christus — und dessen
Lebens- beziehungsweise Leidensweg vergegenwartigt und nachvollziehbar gemacht,
bevor die Betrachtung mit dem néchsten Kirchenjahr erneut von vorne beginnt. Dane-
ben machen beide Medien eindringlich auf die Notwendigkeit der beharrlichen geisti-
gen Ubung aufmerksam, indem sie das Ziel aufzeigen: die Aufnahme in den Zug der
Seligen respektive ins Himmelsreich am Tag des Jungsten Gerichts. Dabei wird der
Glaube an Jesus Christus fest mit der gottlichen Gnade verbunden und zur Vorausset-
zung fiir ihren Erwerb.

Insofern die christologische Heilsgeschichte mit der Entsendung Christi beginnt
und mit dessen zweiter Ankunft am Tag des Jingsten Gerichts, der Parusie Christi,
vollendet ist, bilden das Bild und die Textkompilation zum Jingsten Gericht gemein-
sam mit dem Bild und den Texten zum ersten Adventssonntag eine Klammer um die
weiteren Inhalte im Gebetbuch der Margaretha.'®> Wihrend die Miniatur und die
Texte zum ersten Adventssonntag die am Verlauf des Kirchenjahres ausgerichtete

1082 Im Gebetbuch markiert das Jungste Gericht das Ende des Kirchenjahres und ebenso das Ende
der im Verlauf des Kirchenjahres zu betrachtenden Textkompilation. In der Zeitvorstellung des mittel-
alterlichen Menschen ist das Jiingste Gericht tiberdies auch das Ende der Zeit selbst, die — von Gott ge-
macht — mit der Schopfung der Welt (bzw. dem Siindenfall) einsetzt und mit dem Jiingsten Gericht en-



6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis =— 331

Textkompilation des Gebetbuches chronologisch einleiten und eine Vorschau auf ih-
ren Inhalt geben, beschlieflen das Bild und die Texte zum Jiingsten Gericht sowohl die
Gesamtkompilation als auch das Kirchenjahr. Die erste Miniatur des Gebetbuches
»Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmannc« ist als zeitenthobene Allegorie der
Passion — ebenso wie der Advent als Vorbereitungszeit auf die weihnachtliche Epipha-
nie Christi — eschatologisch orientiert und richtet den Blick auf die endgiiltige Wieder-
kunft Christi zum Weltenende.'”®® Demgegeniiber geben die Texte zum Jiingsten Ge-
richt mit der abschlieffenden Zusammenfassung des Lebenswegs Jesu einen Riickblick
auf die ihnen vorausgehenden Texte und den Beginn der Erldsungsgeschichte durch
die Menschwerdung Christi. Selbiges darf auch fiir die Miniatur zum Jiingsten Gericht
gelten. Diese gibt insofern eine Riickschau auf die Heilsgeschichte mit dem Lebens-
und Leidensweg Jesu, als Christus in der Gestalt des Weltenrichters nach wie vor seine
Kreuzigungsmale zur Schau tragt, wodurch das Weltgericht in einen direkten Bezug
zur Kreuzigung und dem Opfertod Christi gesetzt wird, welche ihrerseits das Weltge-
richt tiberhaupt erst ermdglichen. Da der Erldsungstod Christi erst durch die Ursiinde
notwendig geworden ist, schwingt mit ihm implizit auch der Stindenfall und mit der
Darstellung des Jingsten Gerichts am Ende der Welt schlief$lich die gesamte Heilsge-
schichte mit. Dabei wird die Rezeption von Text und Bild hier in den Kontext des
Jingsten Gerichts und der Glaube an Jesus Christus in den Kontext der géttlichen Gna-
de eingeordnet, wahrend der Auszug aus der >Informatio« tiberdies auf die zyklische
Struktur des Kirchenjahres und die Notwendigkeit der beharrlichen geistigen Ubung
aufmerksam macht. Folglich bilden Bild und Textkompilation zum Jingsten Gericht
gemeinsam mit dem Bild und den Texten zum ersten Adventssonntag nicht nur eine
Klammer um die weiteren Inhalte im Gebetbuch, sondern ebenso um das lineare Kir-
chenjahr, und zugleich wird im Textabschnitt zum Ende dieses linearen Verlaufs die
ZyKklizitat des Kirchenjahres betont und die Klammer gewissermafien wieder geoffnet.

Strukturelle Funktion: Die Federzeichnung schliefist auf derselben Rectoseite an die
letzten drei Zeilen des vorherigen Textabschnitts zu Fronleichnam an (S. 563-577) und
eroffnet den auf der ihr folgenden Versoseite einsetzenden Textabschnitt zum Jiings-
ten Gericht (S. 578-593). Ohne mit diesem auf einer Doppelseite untergebracht zu sein,
gibt das Bild eine Vorschau auf den Inhalt des auf der folgenden Seite einsetzenden
Textabschnitts. Folglich bildet die Miniatur tber den Seitenumbruch hinweg ein
Scharnier zwischen den einzelnen Texten zu Fronleichnam und denen zum Jiingsten
Gericht. Als Scharnierbild nimmt die Federzeichnung nicht primér eine Gliederung

det bzw. in die Ewigkeit tibergeht (vgl. GOETz, Zeit und Ewigkeit (2020), bes. S. 20 und S. 41-43). Auch
in diesem Sinne bilden das einleitende Bild der Dreifaltigkeit mit Schmerzensmann und das Bild zum
Jiingsten Gericht eine Klammer um die Heilsgeschichte sowie den Inhalt des Gebetbuches.

1083 Vgl. LECHNER, Endzeitliche Bildkatechese (2007), S. 90 (hier allgemein iiber endzeitliche Bildkate-
chese zur Adventszeit in Kirchenrdumen des Spatmittelalters).



332 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

der Textkompilation vor, sondern dient dazu, die Textgrenzen zu lberspielen, sodass
die einzelnen Texte des Gebetbuches schliefilich als eine zusammengehérende Einheit
erscheinen.

6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhangige
Miniaturen

6.4.1 St. Stephan in Konstanz - Einsegnung der ehingerischen Familiengraber

Format und Layout: Die Darstellung mit der Malanweisung dedicatio ecclesiae (S. 594,
siehe Abb. 37) misst 127 mm x 83 mm (H x B) und nimmt den gesamten Schriftspiegel
der Versoseite ein. Sie erdffnet den auf der folgenden Rectoseite einsetzenden letzten
Textabschnitt (vor dem Nachtrag) im Gebetbuch der Margaretha (S. 594-601), der sich
aus Gebeten und Mahnungen zum Stindenablass sowie einer Gebetsanweisung zur
Kirchweihe zusammensetzt. Auf der vorausgehenden Rectoseite wurde eine Zeile frei-
gelassen.

Bildbeschreibung: Im Fokus der Federzeichnung steht ein perspektivisch bemerkens-
wert gelungener dreischiffiger Kirchenbau mit einem Glockenturm. Das Kirchenge-
baude ist in der oberen Bildhélfte an den rechten Bildrand gestellt und nimmt etwas
mehr als die halbe Hohe des Bildes ein. Der Glockenturm ragt entlang des rechten bis
knapp unterhalb des oberen Bildrandes hinauf. An den Kirchturm schlief3t das erhoh-
te Mittelschiff mit einem geziegelten Satteldach und zwei niedrigeren Seitenschiffen
mit geziegelten Pultddchern an. Sowohl auf der Erhéhung des Mittelschiffs als auch
auf dem Seitenschiff und an den sichtbaren Turmseiten sind Fenster6ffnungen ange-
bracht. Aus dem an einen Dreipass erinnernden Mafwerk im Bogenfenster des Kirch-
turms ragt die Kreuzesfahne, die zugleich der Wappenfahne des zeitgendssischen Bis-
tums Konstanz entspricht (rotes Kreuz auf weiffem Grund), an einer Fahnenstange he-
raus. An der Stirnseite des Kirchengebédudes befindet sich ein offener Torbogen, der
einen Teil des Innenraumes der Kirche preisgibt. Im Halbschatten des gedffneten Tor-
bogens ist eine Figur mit einer roten Mitra und einem roten Gewand zu erkennen. Zu-
dem zeigen sich der gequaderte Kachelboden und die gemauerten Innenwénde. Im
Bildhinter- und -vordergrund ist das Mauerwerk einer Mauer zu sehen, die sowohl
die Kirche als auch ihren Kirchhof umschliefst. Im Kirchhof — links neben dem Ein-
gangsportal des Kirchengebdudes — steht ein Beinhaus mit Sockel und geziegeltem
Pultdach am linken Bildrand, dessen Riickseite unmittelbar an das Mauerwerk an-
schliefdt. Durch die zwei offenen Fensterbogen des sogenannten >Ossariums« ist der
mit zahlreichen Totenschéddeln gefiillte Innenraum des Gebaudes zu erkennen. Zwi-
schen dem Beinhaus und dem Kirchenbau befinden sich iiberdies ein Holzkreuz und
eine weitere Wappenfahne an einem Fahnenmast. Die Bannerfahne zeigt das gleiche
Motiv wie die Hangefahne am Kirchturm, diesmal jedoch mit einer Farbumkehrung



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéangige Miniaturen == 333

(weiRes Kreuz auf rotem Grund).'°®* Im Bildvordergrund ist am linken Bildrand als
Riickenfigur ein Diakon dargestellt. Dieser trdgt ein beiges Unter- sowie ein weifSes
Ubergewand und wendet sich dem Kirchenbau zu. Mit seiner Rechten schwingt er ein
Weihrauchfass an einer Kettenkonstruktion tiber zwei graue Grabplatten, die vor ihm
auf dem griinen Grashoden des Kirchhofes liegen. Das Weihrauchfass ist im Schwung
erfasst. Rechts neben den zwei nebeneinanderliegenden Grabplatten zu den Fiifien
des Diakons sind zwei weitere, hellgraue Grabplatten angebracht. Im Bildhintergrund
ist auflerhalb der Ummauerung des Kirchhofes eine grashedeckte Anhéhe am linken
Bildrand zu sehen. Auf dieser sind zwei Figuren zu erkennen. Auf dem Gipfel der An-
hohe steht eine (betende?) Figur vor einem Kastenkreuz am linken Bildrand, wédhrend
eine weitere Figur ungefahr auf der Hohe des Ossariums einen ausgetretenen Pfad
entlangschlendert. Auf der Anhéhe sind weiterhin drei unterschiedlich grofie Baiume
und im Bildhintergrund das charakteristische Konstanzer See- und Bergpanorama
dargestellt.

Malanweisung: Auf dem Mauerwerk entlang des unteren Bildrandes ist die ins Bild-
feld eingetragene Malanweisung sicht- und leshar: dedica(tio) eccle(siae).'*

Referenztexte: Die vorliegende Darstellung kann auf keine bhiblische oder aufierbibli-
sche Referenzquelle zuriickgefiihrt werden. Mogliche Analogien zum liturgischen Ri-
tus der Kirchweihe und des Allerseelenfestes werden im Abschnitt >Analyse und Inter-
pretationc diskutiert.'*

Ikonographische Tradition: Die Darstellung kann in der vorliegenden Erscheinungs-
form in keine Bildtradition eingeordnet werden.'”®” Analogien zu bildlichen Darstel-
lungsformen der Kirchweihe und des Allerseelenfestes werden im Abschnitt »Analyse
und Interpretation« diskutiert.

Bildvorlage: Die Federzeichnung kann bislang auf keine Vorlage zuriickgefiihrt wer-
den.

Analyse und Interpretation: Die Miniatur mit der deutlich lesharen Malanweisung
dedicatio ecclesiae gehort zu den ratselhafteren Federzeichnungen des Bilderzyklus
im Gebetbuch. Thr Bildinhalt scheint der Anlage nach mehrdeutig und nicht mit der

1084 Das Wappen entspricht Darstellungen der frithen Form der Schweizerfahne, wie sie beispiels-
weise auch in der eidgendssischen Chronik des Luzerners Diebold Schilling (1511-1513) wiederholt vor-
kommen. Vgl. Luzern, Korporation Luzern (Depositum in der Zentral- und Hochschulbibliothek Lu-
zern), S 23 fol.

1085 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 254.

1086 Vgl. HoLL, [u.a.], Kirchweihe (1970), Sp. 538.

1087 Zu Darstellungen der Kirchweihe siehe ebd., Sp. 538 f.



334 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Malanweisung tibereinzustimmen. Die im Vordergrund des Bildes dargestellte Einseg-
nung der vier Graber und das Beinhaus erinnern unwillkiirlich an das Sakramentale
der Grabersegnung, welches am Allerseelenfesttag (2. November) zelebriert wird.'*®®
Allerdings existiert fiir das Ereignis der rituellen Grabersegnung zu Allerseelen keine
eigene Bildtradition, die einen direkten Vergleich ermdglichen wiirde. Zwar stimmt
die im Bild dargestellte Einsegnungsszene mit dem zeitgenossischen Ritus der Gréber-
segnung am Allerseelenfesttag in Konstanz grundsitzlich tiberein,'®® l4sst sich aber
nicht mit dem Verweis auf die Kirchweihe (dedicato ecclesiae) in der Malanweisung
vereinbaren, die in der Diézese Konstanz am 9. September begangen wird.'**® Demge-
geniiber sind Bilder der Kirchweihe zwar mehrfach belegt, jedoch divergieren diese
insofern merklich von der im Gebetbuch der Margaretha vorliegenden Darstellung,
als sie nie auch das Motiv der Gribersegnung enthalten.'”" Die innerbildliche Diskre-
panz zwischen der Darstellung der Einsegnung der Graber und der Malanweisung
kann weder mithilfe einer ikonographischen noch einer liturgisch-rituellen Analyse
des Bildes aufgelost werden. Im Bild, so scheint es, werden durch die Darstellung der

1088 Zum Allerseelenfesttag und seiner historischen Entwicklung siehe WALLRAFF, Pantheon und Al-
lerheiligen (2004); FISCHER, Allerheiligen (1993), Sp. 405f; SCHNITZLER, Allerheiligen (1980), Sp. 428.

1089 Uber den Konstanzer Ritus der Gribersegnung sowie kirchlicher Prozessionen iiber die Graber
unterrichtet ein zwischen 1517 und 1519 entstandenes Ceremoniale, in welchem die liturgische Ge-
staltung der wichtigsten Feste im Konstanzer Miinster festgehalten wird (vgl. Konstanz, Stadtarchiv,
Abt. Kirchensachen Nr. 94 [Processionale ecclesie Constantiensis 1420]). Zur Datierung siehe (mit einer
Edition) ZINSMAIER, Liturgie im Konstanzer Miinster (1956). Fiir den Festtag zu Allerseelen (in die
animarum) ist in besagter Handschrift eine Prozession auflerhalb des Kirchengebdudes verzeichnet,
die nicht nur einen Gang tiber die Graber, sondern ebenso die Beweihrducherung (thurificacio) und
Besprengung der Graber mit Weihwasser (aspersio aque benedicte) vorsieht (vgl. ebd. S. 103). Die im
Ceremoniale geschilderte feierliche Prozession zum Kirchweihtag (in die dedicationis ecclesie) lasst
sich nicht mit der Darstellung in der Miniatur vereinbaren. Am Kirchweihtag ist zwar eine Prozession
auflerhalb der Kirche vorgesehen, nicht aber die Segnung von Grébern (vgl. ZINSMAIER, Liturgie im
Konstanzer Miinster (1956), S. 100).

1090 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 255 sowie ein um 1490 in der Diézese Konstanz entstande-
nes Gebetbuch mit Kalender: Trier, StB, Hs. 819/10 8°, fol. 9r.

1091 Zum Bildtypus der Kirchweihe siehe HoLL, [u.a.], Kirchweihe (1970), Sp. 538. Zum Motiv der
Kirchweihe in der mittelalterlichen Buchmalerei siehe LOER, Motiv Kirchweih (2017). Die Ikonographie
der Kirchweihe unterscheidet zwei Darstellungsformen. In der frithchristlichen Kunst tiberwiegenden
Darstellungen der Altarweihe im Inneren des Kirchengebaudes. Seit dem 9. Jahrhundert sind tiberdies
Bilder bekannt, die die Segnung des Kirchengebdudes von aufSen, mitunter auch durch die Bespren-
gung mit Weihwasser zeigen (vgl. HOLL, [u.a.], Kirchweihe (1970), Sp. 538). Ebenso wie in der Miniatur
des Gebetbuches nimmt das Kirchengebdude in den entsprechenden Segnungsbildern folgerecht eine
zentrale Rolle ein, jedoch wird dabei nie zugleich eine Grébersegnung dargestellt. Dass die in der Mi-
niatur des Gebetbuches dargestellte Segnung tatsachlich den Grabern zu den Fiiflen des Diakons und
nicht etwa dem Kirchengebaude gilt, wird anhand der Position des Diakons und der Ausrichtung des
schwingenden Weihrauchfasses zweifelsfrei ersichtlich. Der Versuch, die Widerspriichlichkeit zwi-
schen dem Bildinhalt und der Malanweisung tber einen Vergleich der Miniatur mit der Bildtradition
der Kirchweihe aufzuldsen, scheitert.



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéangige Miniaturen == 335

Grabersegnung und die auf die Kirchweihe deutende Malanweisung zwei unterschied-
liche Festtage und Ereignisse verkntipft. Dabei lassen sich die Motive >Grabersegnung«
und >Kirchweihe« schliefflich weder kalendarisch noch ikonographisch in Einklang
bringen.

Dartber hinaus mutet die Darstellung auch deshalb merkwiirdig an, weil beide
Festtage auf der zeitstrukturellen Ebene eine markante Zasur innerhalb der Gesamt-
komposition des Gebetbuches in Text und Bild markieren wiirden. Mit dem der hier
diskutierten Miniatur vorausgehenden Bild und den Texten zum Tag des Jingsten Ge-
richts ist das Gebetbuch auf der zeitstrukturellen Ebene und in Bezug auf die lineare
Zeitauffassung des Kirchenjahres bereits an seinem Ende angelangt. Im Anschluss an
die dem Jungsten Gericht und dem ewigen Leben gewidmeten letzten beiden Sonntage
im Jahreskreis, es handelt sich hierbei um die letzten beiden Sonntage im Monat No-
vember, beginnt das Kirchenjahr mit dem ersten Advent von Neuem. Weder in heils-
geschichtlich-chronologischer noch in liturgischer Hinsicht konnen das Allerseelenfest
am 2. November oder der Festtag der Konstanzer Kirchweihe am 9. September in ih-
rer kalendarischen Abfolge plausibel an den Tag des Jiingsten Gerichts angeschlossen
werden.'®? Dass die Gesamtkompilation des Gebetbuches in Text und Bild den Ver-
lauf des Kirchenjahres bis zuletzt konsequent nachzeichnet und dieser chronologische
Aufbau nun mit der abschlieSenden Bild-Text-Zusammenstellung aufgebrochen wer-
den sollte, scheint nicht plausibel. Aufldsen lasst sich die chronologische Dissonanz
nur dann, wenn die Daten der Festtage ginzlich aufler Acht gelassen werden. Auf
dem Weg zur Entschliisselung der letzten narrativen Darstellung des Gebetbuches gilt
es daher, einen Schritt zurtiickzutreten und den dargestellten Bildinhalt sowie die Mal-
anweisung von einem anderen Blickwinkel aus zu betrachten. Hierfiir bedarf es im

1092 Da die Kirchweihe grundsatzlich ein beweglicher Festtag ist und von lokalen Riten abhangt,
wird der Festtag in vergleichbaren nach dem Kirchenjahr geordneten Textkompilationen zwar regel-
mafRig an den Schluss dieser Biicher angehangt, jedoch geschieht dies nur dann, wenn die entspre-
chenden Biicher die Liturgie tibergeordnet darstellen und nicht an einen bestimmten lokalen Ritus
und eine feststehende Festordnung gebunden sind. (Neben dem Verweis auf allgemeine liturgische
Werke wie Lektionare oder Missale seien als zwei exemplarische Beispiele fiir eine solche Ordnung
ein um 1505-1515 entstandenes Gebetbuch (Mainz, StB, Hs. I 427) sowie die >Legenda aurea« genannt.
Das besagte, in Mainz aufbewahrte Gebetbuch enthdlt u.a. Gebete, Hymnen und Sequenzen zu den
wichtigsten Festen im Kirchenjahr, die mit dem Advent einsetzen und mit der Kirchweihe enden.
Auch die nach dem Verlauf des Kirchenjahres kalendarisch geordnete >Legenda aureas, eine Kombina-
tion von Legendar und Liturgik, beginnt mit dem Advent und endet mit der Kirchweihe. Ein Beispiel
fiir die Einbindung des Kirchweihfestes in den lokalen Ritus bietet ein 1490 entstandenes Gebetbuch
aus der Didzese Konstanz, vgl. Trier, StB, Hs. 819/10 8°, fol. 9r). Da das Gebetbuch der Margaretha sei-
nen Herkunftsort Konstanz verschiedentlich hervorhebt, kann das Kirchweihfest hier nicht langer als
mobil gelten. Vielmehr sind die verschiedenen, von Kirche zu Kirche variablen Kirchweihfesttage in
der Konstanzer Festordnung fixiert und verankert. Dass Text und Bild zum Festtag dennoch bewusst
ans Ende der Gesamtkompilation angehdngt wurden, obgleich die weiteren Inhalte im Gebetbuch die
Zeitstruktur des Kirchenjahres bislang konsequent nachgezeichnet haben, scheint nicht plausibel.



336 = 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Folgenden - dies sei der Untersuchung an dieser Stelle vorweggenommen — der Ausei-
nandersetzung mit der Stiftskirche St. Stephan und ihrer Bedeutung im Leben der Fa-
milie Ehinger beziehungsweise der Margaretha von Kappel.

Ich mochte dafiir pladieren, die vorliegende Miniatur nicht als Darstellung der
Kirchweihe oder der Grébersegnung zu deuten, sondern als ein von der Zeitstruktur
des Kirchenjahres unabhéngiges -Memorialbild« fiir die verstorbenen ehingerischen
Familienmitglieder, insbesondere den verstorbenen Gemahl Margarethas.'**® Als ein
solches gemaltes »Memorialbild« erscheint die Darstellung — so meine These — deshalb,
weil sie die Verstorbenen tber ihre Graber vergegenwartigt und ein bildlicher Aus-
druck der »Gegenwart der Toten« und der Memoria Margarethas ist."** Augenfillig
bleibt dabei, dass neben der Grabersegnung auch das in der Miniatur dargestellte Kir-
chengebéude eine bedeutenden Rolle im Bild einnimmt. Auf es richtet sich nicht nur
der Blick der am linken Bildrand dargestellten Diakonsfigur im Bild, sondern auch
der Fokus der Betrachtenden. Indem die Figur des Diakons durch den Akt der Einseg-
nung als eines der wenigen Elemente innerhalb der starren Bildkomposition Bewe-
gung suggeriert,'® zieht sie den Blick der Betrachtenden zunéchst auf sich und die
dargestellten Grabplatten. Als Riickenfigur trégt sie den Rezipierenden zugleich ihre
Sichtweise an, sodass schliefilich das Kirchengebdude in den Fokus der Betrachtung
sowohl des Diakons im Bild als auch der Betrachtenden vor dem Bild rtickt. Die minu-
tids ausgearbeitete, wirklichkeitsnahe Darstellung des Kirchengebaudes regt zu einer
eingehenderen Auseinandersetzung mit seiner Erscheinungsform an. Dies insbheson-
dere deshalb, weil die wirklichkeitsgetreue Wiedergabe der Gegenstande in der Welt
im zeitgendssischen Kunstverstandnis der Bodenseemalerei ab 1440 bekanntlich eine

1093 Zu dem von OEXLE gepragten Begriff \Memorialbild« und seiner langjéhrigen Diskussion siehe
AUGUSTYN, Bildnis — Memoria — Représentation (2021); OEXLE, Memoria und Memorialbild (1984), dort
Anm. 18.

1094 OexLE, Memoria und Memorialbild (1984), S. 387. Zum Memorialbild als bildlicher Ausdruck der
»Gegenwart der Toten« siehe OEXLE, Memoria als Kultur (1995), bes. S. 43 f. Bei dem Begriff »Memorial-
bild« handelt es sich um keinen genuin kunstwissenschaftlichen Terminus. OEXLE verwendet die
Bezeichnung komplementér zu gangigen Begriffen der Ikonographie wie bspw. >Autorenbild, »Dedi-
kationsbilds, >Familienbilds, >Freundschaftsbilds, >Herrscherbilds, »Krénungsbilds, »>Stifterbild oder >To-
tenbild« (vgl. ebd. S. 387 f.). Nach OEXLE hebt sich das »Memorialbild« insofern von diesen Bildtypen
ab, als es sich nicht auf einen bestimmten Bildinhalt beschrénkt (wie dies bspw. bei dem Totenbild
der Fall ist, das einen Toten darstellt), sondern auf einen bestimmten sozialen Kontext verweist, also
»eine Bild-Funktion, einen sozialen Gesamtzusammenhang [meint], der das Bild entstehen lief$ und
auf den es verweist. Der Begriff des »Memorialbildes« versucht also bestimmte Bedeutungsschichten
von Bildern zu erfassen, die Ausdruck sozialer Vorstellungen und sozialen Handelns sind«. Ebd.,
S. 388 1.

1095 Neben dem Diakon suggeriert einzig noch die im Wind flatternde Bannerfahne neben dem Holz-
kreuz im Kirchhof Bewegung. Die restlichen Bildelemente sind starr.



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéngige Miniaturen == 337

bedeutende Rolle einnimmt.'*® In diesem Zusammenhang gilt es zu priifen, ob der
Kirchenbau eine reale Kirche vergegenwartigt.

Fur die personliche Memoria Margarethas ist inshesondere ein Ort von grofser Be-
deutung: die Pfarr- und Stiftskirche der Familie Ehinger, St. Stephan.'®” Da jedoch kei-
ne zeitgendssischen Bilder von St. Stephan existieren und die Kirche im Laufe der
Jahrhunderte grundlegende bauliche Umgestaltungen erfahren hat, lasst sich nicht
ohne Weiteres kldren, ob es sich bei dem in der Miniatur des Gebetbuches dargestell-
ten Kirchengebaude tatséchlich um die Stephanskirche handelt.'*® Um die vorliegen-
de Miniatur mit der zeitgendssischen Erscheinungsform der Stephanskirche im Ent-
stehungsjahr des Gebetbuches vergleichen zu konnen, muss die Baugeschichte der
Stiftskirche mit dem Schwerpunkt auf der Umbauphase im 15. Jahrhundert beleuchtet
werden.'*° Dabei lassen sich fiir einige augenfallige Details der Darstellung im Gebet-

1096 Vgl. KoNrAD, Konstanz (2001), S. 81. Zur wirklichkeitsgetreuen Wiedergabe von Realien in der
deutschen Kunstlandschaft des 15. Jahrhunderts vgl. LUKEN, Verkiindigung (2000), S. 17: »Ab dem zwei-
ten Viertel des 15. Jahrhunderts setzte dann in allen deutschen Kunstlandschaften zeitlich versetzt ei-
ne vollig neue Stilrichtung ein, die [...] sich um eine wirklichkeitsgetreue Abbildung von Gegenstén-
den, Rdumen, Menschen sowie ganzer Szenen bemiihte. Es handelt sich hierbei nicht um einen
Realismus im modernen Sinn, sondern um den Versuch, religiése Aussagen durch alltégliche Erschei-
nungen und Vorgédnge begreifbar zu machen und damit in menschliche Dimensionen zu kleiden«.
1097 Eine enge Verbindung zu St. Stephan lésst sich iiberdies auch fiir Johannes Sattler nachweisen,
der als Redakteur, Berater oder Miniator ebenfalls an der Entstehung der Handschrift beteiligt war.
Sattler ist im Jahre 1479 als Leutpriester zu St. Stephan iiberliefert und hatte bis 1479 sowohl das Kano-
nikat als auch Plebanat der Konstanzer Pfarrkirche St. Stephan inne. Vgl. MAURER, St. Stephan (1981),
S. 288; zu Sattler siehe II, 5.1.

1098 Die Stephanskirche erfuhr beinahe wéhrend des gesamten 15. Jahrhunderts zahlreiche bauliche
Verdanderungen, die vor allem ihre &ufSere Erscheinungsform mafigeblich prégten (vgl. MAURER, St. Ste-
phan (1981), S. 11). Zur Stiftskirche St. Stephan und ihrer Baugeschichte siehe HUMPERT, St. Stephan
(1957); BARISCH, St. Stephan (1977).

1099 Im Jahre 1408 kommen Leutpriester und Kapitel von St. Stephan gemeinsam mit dem Burger-
meister und Rat der Stadt zu dem Entschluss, die Stephanskirche in Lange und Hohe zu erweitern
(vgl. MAURER, St. Stephan (1981), S. 14). Die Bittschrift des Baugesuchs betreffend héalt HUMPERT fest:
»In dieser Bittschrift wurde dargetan, daf$ »unser pfarrkirchen ze St. Stephan ... grofilich gepresthafft
und briichig ... zue allen sythen« sei. Aber »mit dem gewonlichen baugelt« kdnne man »den bau nach
siner nothdurfft nit vollfiiehren«. Da aber die meisten Konstanzer nach St. Stephan eingepfarrt seien
(»der mehrtayll als Underthan hafft syndt zu derselben pfarrkirchen«), bate das Stiftskapitel um Bau-
kostenzuschuf$ durch die Stadt, »wann sie die bau ehrbar dunckht«. In die Baukommission moge man
als Pfleger und Helfer drei »wyss undt ehrbar man«, ndmlich die Ratsherren Hans Muntprat, Jacob
Eglin und Konrad Mangold berufen, die mit den beiden alljahrlich aus dem Stiftskapitel zu wahlenden
Chorherren die Bauleitung innehaben sollten. Ein bestimmter Kostenzuschuss, wie man ihn heutzuta-
ge leisten wiirde, war nicht erbeten worden. Man rechnete im Gegenteil mit der Gebefreudigkeit der
Konstanzer Biirger, dem »Allmuesenc, das téglich »von ehrbaren christen leiithen an den bau gegeben
wirdt«. Aber schon die Mehrzahl der biirgerlichen Stimmen im Bauausschuss (3:2 zugunsten der Biir-
gerschaft) 143t erraten, daf sich die Stadtverwaltung als Vertreterin der Biirgerschaft grofieren Ein-
fluf$ sicherte, indem sie die Hauptkosten tibernahm.« HUMPERT, St. Stephan (1957), S. 132.



338 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

buch tatséchlich Bezuige zur zeitgendssischen Form der Konstanzer Stiftskirche St. Ste-
phan nachweisen. Die auf den ersten Blick augenfilligste Ahnlichkeit besteht zweifels-
frei in dem perspektivisch bemerkenswert gelungenen dreischiffigen Kirchenbau mit
dem charakteristischen Glockenturm. Der Turm der Stephanskirche wurde 1436 bezie-
hungsweise 1438 als »Stumpf aufgebaut, durch ein Satteldach gedeckt und sollte
die Glocken aufnehmen«.'*”" Endgiiltig abgeschlossen wurden die Arbeiten erst im
Jahre 1485, als »der Turm mit Blei gedeckt und der Turmkopf mit Helmstange, Kreuz
und Hahn aufgesetzt werden konnte«.''* Die Darstellung des mit einem einfachen
Satteldach versehenen Kirchturms in der Miniatur des Gebetbuches der Margaretha
entspricht der Schilderung des besagten, zum Zeitpunkt der Entstehung des Gebetbu-
ches im Jahre 1482 noch nicht mit Blei gedeckten, als >Stumpf« aufgebauten Turms der
Stephanskirche auffallend.

Neben dem charakteristischen Kirchenbau erinnern die im Bild dargestellte Um-
mauerung des Kirchhofes und die anhand der Grabplatten angedeutete Nutzung des
Kirchhofes als Friedhof an die einstige Erscheinungsform der Stephanskirche. Der auf
dem Kirchhof zu St. Stephan angelegte Friedhof ist erstmals am 2. Januar 1264 ge-
nannt. Fiir Angehoérige der Pfarrei und des Stifts zahlte er bis ins Jahr 1541 zu den
wohl bevorzugtesten Begribnisorten.''® Fiir das Jahr 1502 ist gar belegt, dass der
Kirchhof zu St. Stephan mit derart vielen Grabsteinen ausgestattet war, dass kaum
noch Platz fiir neue Griber gefunden werden konnte.'***

Nichtsdestoweniger galt die Stephanskirche wéahrend des Mittelalters und der Neuzeit als bevor-
zugter Begrabnisort. Das Recht zum freien Begrébnis fiir jeden, der hier begraben zu werden
wiinschte, hatte bereits das Privileg Papst Hadrians IV. vom 29. Januar 1159 ausgesprochen [...].
Die Bitte und Forderung um und nach einem Begrébnis in St. Stephan war zumeist mit Jahrtags-
stiftungen verbunden. Die fritheste Nachricht von einer solchen mit einer Anniversarstiftung
verbundenen Bitte ist uns aus dem Jahre 1261 erhalten."*%®

Sowohl der Kirchhof als auch der Friedhof von St. Stephan wurden nachweislich von
einer Mauer umgeben, die im Zuge der Reformation im Jahre 1541 zugunsten eines of-

1100 Die Daten zum Beginn des Turmbaus unterscheiden sich bei HUMPERT und MAURER. Humpert
halt das Jahr 1436 fest, MAURER hingegen das Jahr 1438. Vgl. HUMPERT, St. Stephan (1957), S. 133;
MAURER, St. Stephan (1981), S. 15.

1101 HUMPERT, St. Stephan (1957), S. 133.

1102 MAURER, St. Stephan (1981), S. 15.

1103 Vgl. ebd,, S. 19, auflerdem S. 24 f.

1104 Vgl. (mit Quellenangabe) ebd., S. 24: »Im Jahre 1502 machte sich der Rat — offenbar angesichts ei-
ner Pestwelle — Gedanken dariiber, wie kiinftig Platz fiir Graber geschaffen werden konne angesichts
der Tatsache, dafs der kilchoff alhie zu St. Steffan gar mit vil Grabstainen dermassen belegt, das zii
besorgen ist, wo das sterbett nit ablauf8, sonder ziinemm, das dann der totengreber mit den sterbenden
luth vor den gelegenen Grabstainen nit underkummen miig«.

1105 Ebd,, S. 219 (mit einem Quellenverzeichnis).



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéngige Miniaturen === 339

fenen Marktplatzes gemeinsam mit allen Grabsteinen abgerissen wurde."'*® Erst im
Jahre 1561 wurde diese Mauer neu errichtet und der Friedhof erneut geweiht, bevor
die Begréabnisstitte im Jahre 1784 endgiiltig verlegt wurde."*"’

Weiterhin lassen sich tiber das im Bild dargestellte Ossarium im Kirchhof Paralle-
len zur Konstanzer Stephanskirche herleiten. Ein solches Beinhaus, wie es die Minia-
tur zeigt, ist als Leichenhalle und Aufbewahrungsort fiir die — aufgrund des Platzman-
gels im Rahmen der Bauerweiterung — zahlreich ausgegrabenen Gebeine ebenfalls in
den historischen Quellen zu St. Stephan erwéhnt."'® Das Beinhaus gilt als zentraler
Kommunikationsort mit den Toten und nimmt folglich als >Statte der Erinnerungskul-
tur« eine ausschlaggebende Rolle bei der Totenverehrung ein."*%°

Als Begrébnisstitte kann St. Stephan in den historischen Quellen flir Dorothea
von Hof, die Enkelin Margaretha von Kappels, und deren Mann Jorg von Hof nachge-
wiesen werden.

Im Jahre 1502 bestimmt Jérg vom Hoff im Rahmen seiner Anniversarstiftung, in der Stephanskir-
che neben seiner Ehefrau in dem Grab beerdigt zu werden, auf dem die beiden Wappenschilde
der vom Hoff und Ehinger angebracht sind."**’

Uber den Begrébnisort der weiteren ehingerischen Familienmitglieder liegen keine
Vermerke vor. Dass neben Dorothea und ihrem Mann auch weitere Mitglieder der Fa-
milie Ehinger auf dem Friedhof, wenn nicht sogar im Kirchenraum begraben wurden,
darf jedoch insofern vorausgesetzt werden, als »es [...] bei den Konstanzer Patrizierfa-
milien, soweit sie nach St. Stephan eingepfarrt waren, Tradition geworden [war], sich
ein Erdbegribnis in ihrer Pfarrkirche anzukaufen«.''™ Dass Mitglieder der Familie
Ehinger die Konstanzer Stephanskirche iiber Generationen hinweg wiederholt mit
Stiftungen bedacht haben, ist verschiedentlich belegt."***

1106 Ebd., S.24f.

1107 Ebd,, S. 25.

1108 Uberdies ist belegt, dass das Beinhaus noch im Jahre 1489 — also nur sieben Jahre nach der Ent-
stehung des Einsiedler Gebetbuches — durch eine Stiftung der Familie Gaisberg »eine ewige Ampel als
sogenanntes Totenlicht« erhélt. HUMPERT, St. Stephan (1957), S. 185 (mit Angabe der Quellen).

1109 Zu Formen der Memoria bzw. der Erinnerungskultur in Bezug auf die Totenverehrung siehe
OEXLE, Memoria und Memorialbild (1984); OEXLE, Memoria als Kultur (1995), bes. S. 33-53; BUNz, Die
mittelalterliche Pfarrei (2017), hier bes. S. 186-233. Zum Beinhaus siehe ZoEPFL, Beinhaus (1948).

1110 MAURER, St. Stephan (1981), S. 219 (mit einem Quellenverzeichnis).

1111 HUMPERT, St. Stephan (1957), S. 185. Zum genauen Ort der Begrabnisstétte halt Humpert weiterhin
fest: »Im Chor und Langhaus waren insgesamt sechzehn Altdre aus Stein aufgestellt, darunter der
Frontaltar mit dem Tabernakel. Der Boden war mit Steinplatten belegt, unter denen die Leichen von
Chorherren und Stiftskapldnen sowie von Konstanzer Patriziern und deren Frauen bestattet wurden,
wenn es von ihnen gewiinscht oder von den Angehdrigen verfiigt und die Grabertaxe an die Stiftsfa-
brik entrichtet worden war. Die tibrigen Einwohner wurden, soweit sie nach St. Stephan eingepfarrt
waren, im Friedhof rund um die Kirche beerdigt, der mit einer Steinmauer umgeben war«. Ebd., S. 134.
1112 Siehe hierzu II, 1.1.



340 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Die erwiesene Beliebtheit des Kirchhofes zu St. Stephan als Grabstatte gibt Anlass
zu der Vermutung, dass die Ruhestétte des verstorbenen Ehemannes Margaretha von
Kappels, Heinrich Ehingers (IIL.), ebenso bei St. Stephan anzufinden ist. Da der Grofi-
vater Heinrich Ehingers (IIL.), Heinrich Ehinger (IL.), als damaliger Stadtammann nicht
nur als Stadtverwalter, sondern — wie es die Quellen vermuten lassen— aller Wahr-
scheinlichkeit nach auch finanziell mafigeblich an den Umbaumafinahmen der Ste-
phanskirche im 15. Jahrhundert beteiligt war, darf es weiterhin als plausibel gelten,
dass auch er und weitere Familienmitglieder durch ihre Stiftungen eine Grabstétte zu
St. Stephan erworben hatten.'** Folglich diirfen die Grabplatten in der Miniatur des
Gebetbuches aller Wahrscheinlichkeit nach mit den Familiengrabern der Ehinger as-
soziiert werden, sollen vermutlich insbesondere an das Grab Heinrich Ehingers (II1.)
erinnern und der Totenverehrung respektive der personlichen Memoria Margaretha
von Kappels dienen. Dabei vergegenwartigen Kirche, Friedhof und Beinhaus gemein-
sam einen zusammengehorigen Kultraum der liturgischen Memoria, an welchen die
persénliche Memoria hier mafgeblich ankniipft."*"*

Inshesondere im Spétmittelalter entwickeln sich die Pfarrkirchen zu den neuen
zentralen Stétten der Memoria und zum »Ort des Gedenkens der Verstorbenen und
der instindigen Fiirbitte fiir ihr Seelenheil«.""*® Die Darstellung der Gribersegnung in-
nerhalb des Kirchhofes der Stephanskirche erscheint demnach als konsequente Ver-
bildlichung der Memoria Margaretha von Kappels und als wesentlicher Bestandteil ih-
rer Memorialpraxis.""*® Diese Annahme wird dadurch bestitigt, dass eine besondere
Andachtsform der Memorialpraxis — nach BUNZ — darin bestanden habe, dass die Hin-
terbliebenen die Grabstatten der Toten regelméfig — und unabhéngig von einem be-
stimmten Festtag — von einem Kleriker oder Priester beweihrduchern liefSen, ebenso
wie es die Miniatur im Kontext der Stephanskirche, des Kirchhofes und des Beinhau-
ses darstellt."*"”

Mit der Identifizierung des im Bild dargestellten Kirchengebdudes als Konstanzer
Stephanskirche findet sich weiterhin eine Erkldrung fiir die im Bild dargestellten

1113 Dass sich Heinrich Ehinger (II.) durch die Gabe von Allmuesen ebenso ein Erdbegrédbnis in der
Pfarrkirche St. Stephan angekauft hatte, ist hochstwahrscheinlich, aber nicht belegt. Vgl. HUMPERT,
St. Stephan (1957), S. 134: Da »iiber die Sachaufwendungen wahrend dieser dritten und langen Bau-
periode [...] keinerlei Abrechnungen erhalten [sind]«, kann tiber eine mogliche Kostenbeteiligung
Heinrich Ehingers (II) nur spekuliert, aber keine genaue Aussage getroffen werden.

1114 Vgl. BUNZ, Die mittelalterliche Pfarrei (2017), S. 213.

1115 Ebd,, S. 195.

1116 Vgl. OEXLE, Memoria und Memorialbild (1984), S. 391. Zu den wohl grundlegendsten und verbrei-
tetsten Erscheinungsformen des Memorialbildes im Mittelalter zahlen insbesondere (figiirliche) Grab-
bilder. Die bildliche Darstellung einer bzw. mehrerer Grabplatten (ohne Figuren) reiht sich in die Dar-
stellungstradition dieser - fiir die Memorialpraxis wesentlichen — Grabbilder ein. Zum (figtirlichen)
Grabbild siehe BAucH, Das mittelalterliche Grabbild (1976).

1117 Vgl. BUNZ, Die mittelalterliche Pfarrei (2017), S. 196 £.



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhangige Miniaturen = 341

Wappenfahnen. Dies gilt sowohl fiir die Wappenfahne des zeitgendssischen Bistums
Konstanz (rotes Kreuz auf weiflem Grund) als auch fiir die frithe Form der Schweizer-
fahne (weifSes Kreuz auf rotem Grund),""'® insofern der iiber die gesamte Bodensee-
region gestreute Besitz des Chorstifts zu St. Stephan einen betrachtlichen Schwer-
punkt in der Schweiz hatte."**® Dieser umfasste vor allem zahlreiche Dérfer, Hofe und
Patronate im Thurgau (Schweiz). Des Weiteren stammt der von 1474-1487, zur Zeit
der Entstehung des Gebetbuches, bezeugte Propst zu St. Stephan, Gabriel von Landen-
berg, aus einem thurgauischen Adelsgeschlecht."'*°

Die augenfélligen Parallelen zwischen der einstigen Nutzung und Erscheinungs-
form der Stephanskirche und der in der Miniatur vorliegenden Darstellung mitsamt
allen Details — wie dem charakteristischen Kirchenbau, dem als Friedhof genutzten,
ummauerten Kirchhof, dem Beinhaus und den Wappenfahnen — miissen neben der
erwiesenen Bedeutung der Pfarrkirche im Leben der Familie Ehinger''*" als derart
evident gelten, dass kaum noch Zweifel daran aufkommen mégen, dass die besagte Fe-
derzeichnung die Stiftskirche St. Stephan darstellen und die verstorbenen Familien-
mitglieder tiber ihre Graber vergegenwartigen soll. Zur abschlieffenden Klarung der
Malanweisung gilt es jedoch der Vollstdndigkeit halber, nach dem Datum der Kirch-
weihe zu St. Stephan zu fragen. Hierzu finden sich in der bisherigen Forschung wider-
spriichliche Vermerke: Wahrend MAURER das Kirchweihfest auf den Sonntag vor St. Jo-

1118 Das Wappen entspricht Darstellungen der frithen Form der Schweizerfahne (vgl. Anm. 1159).
1119 Aufbauend auf den umfangreichen Untersuchungen HUMPERTs fasst BARISCH den Besitz wie folgt
zusammen: »Die genannten Urkunden Bischof Hermanns I. und Papst Hadrians IV. von 1158/59 gestat-
ten einen genauen Uberblick iiber den Besitz des Chorstifts. Er lag breitgestreut iber das Bodenseege-
biet, hatte aber einen deutlichen Schwerpunkt in der schweizerischen Bodenseeregion und umfasste
hier das Dorf Happerswil (Thurgau), je einen Hof zu Hergershofen, Salmsach und Lengwil (Thurgau),
ein Landgut bei Lengwil und ein Freigut in Altishausen (Thurgau), zwei Mansen in Buch (Thurgau), je
eine Manse in Thursdorf, Gontershofen, Andhausen, Eppishausen und Neuwilen (alle Thurgau), Wein-
berge in Egelshofen, Tégerwilen und Triboltingen sowie Zehnte in Emmishofen, Weinfelden, Dettigho-
fen, Tibinshausen und Bommen (alle Thurgau). Die weiteren Besitzungen lagen bei Uberlingen, Rott-
weil und in Konstanz. Von den Kleingltern und Zehnten im Thurgau gingen die in Andhausen,
Eppishausen, Gontershofen, Thursdorf, Emmishofen, Dettighofen, Tibinshausen, Weinfelden, Bommen
und Lengwil im 13. Jh. verloren. Erweitert werden konnten die Mansen in Buch zu einem Hof, der
Zehnt in Triboltingen um Weinberge. Schliefilich ist spiter an Besitz noch genannt: Weingéarten in
Kreuzlingen (14. Jh.) und Bottighofen (um 1800), eine Mithle in Emmishofen (15. Jh.), ein Zinslehen bei
Kreuzlingen (14. Jh.), Acker im Tigermoos (13.Jh.) sowie Rebbesitz in Ermatingen und Berlingen
(14. Jh.). Das wertvollste Gut im Thurgau war zweifellos das Dorf Happerswil, das mit allen Rechten,
einschliefilich der Vogtei, im Besitz des Chorstifts lag, das allerdings durch die Reformation verloren-
gegangen scheint. An Patronaten besaf$ das Stift im Thurgau die Pfarreien Salmsach, Aawangen, Ober-
andwil und Gachnang, von denen allerdings keines auf Dauer gehalten werden konnte«. BARISCH,
St. Stephan (1977), S. 326 (mit Quellenangaben).

1120 Vgl. ebd.,, S. 336 f.

1121 Zur Bedeutung der Pfarrkirche St. Stephan im Leben der Familie Ehinger siehe II, 1.1.



342 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

hann Baptist datiert,"*** vermerkt HUMPERT einen nicht naher bestimmten Tag im Ok-

tober."** Da beide Daten ebenso wenig mit der Position der Miniatur innerhalb der
Zeitstruktur des Gebetbuches konvergieren wie der 9. September oder das Allerseelen-
fest am 2. November, scheint es endgliltig ausgeschlossen, dass die Malanweisung
dedicatio ecclesiae in der Miniatur explizit den Festtag der Kirchweihe hervorheben
soll. Sie ist — so meine These — nicht auf den Festtag der Kirchweihe in Konstanz zu be-
ziehen, sondern stellt eine allgemeine >Widmung des Gotteshauses« St. Stephan dar,
welches den zentralen Ort der Memoria und Memorialpraxis Margarethas bildet. In-
dem die Stephanskirche — nach BAUR — der ausgewéhlte prominente Reprasentations-
ort der Kirche ist, ist das Bild dabei nicht allein der Stephanskirche, sondern zugleich
dem durch sie reprasentierten christlichen Glauben der Kirche als Ganzer (eben der
ecclesiae) gewidmet. In der Folge ruckt das Gebetbuch der Margaretha in den Kontext
der zahlreichen Stiftungen der Familie Ehinger flir die (Stephans-)Kirche und wird -
im Zusammenhang mit der Frommigkeitspraxis des Stifts sowie der persénlichen Me-
morialpraxis Margarethas — ebenso zur geistigen Stiftung, mit welcher die verstorbe-
nen Familienmitglieder erinnert und ihr (sowie das eigene) Seelenheil bewahrt wer-
den sollen. Mit dem letzten narrativen Bild des Gebetbuches wird durch den Akt der
Memoria fiir den Ehemann und die gesamte Familie Ehinger eine wesentliche Funkti-
on der Handschrift offensichtlich, welche anschlieSend ebenso im Kolophon (S. 602)
hervorgehoben wird: Das Gebetbuch der Margaretha dient dem Andenken und See-
lentrost ihrer selbst, ihrer Nachkommen, ihres verstorbenen Ehemannes Heinrich so-
wie aller glaubigen Seelen und wurde demnach mafigeblich als Akt der Memoria an-
gefertigt.""** Diese ist hier, wie dies im 15. Jahrhundert iiblich ist, zweigeteilt und gilt
sowohl dem Seelenheil als auch der Erinnerung (pro remedio animae et pro memo-
ri a)‘nzs

Die Federzeichnung verweist — so mdchte ich meine These abschlieffend zusam-
menfassen — nicht primér auf einen in der Konstanzer Festordnung verankerten Fest-
tag (weder den der Kirchweihe noch den des Allerseelenfestes), sondern stellt ein zeit-
enthobenes Bild der Stephanskirche und Totenverehrung dar. Zwar schwingen die
Festtage Kirchweihe und Allerseelen mit der visuellen Vergegenwartigung der Stifts-
kirche und der Totenverehrung durch die Bildmotive des Kirchenbaus, der Graberseg-
nung und des Beinhauses implizit mit, jedoch sind die Festtage als solche nicht in den
Fokus des Bildes gestellt. Mit der Deutung der Federzeichnung als Memorialbild, mit

1122 Vgl. MAURER, St. Stephan (1981), S. 101.

1123 Vgl. HUMPERT, St. Stephan (1957), S. 79. In der spédtmittelalterlichen Historiographie ist zudem ei-
ne Neuweihe der Stephanskirche durch Bischof Ulrich II. (1127 bis 1138) belegt, jedoch enthélt diese
keine Datumsangabe. Vgl. MAURER, St. Stephan (1981), S. 13, basierend auf »>Die Chroniken der Stadt
Konstanz¢, hg. RUPPERT (1891), S. 4 und S. 24.

1124 Eine Edition des Kolophons findet sich unter II, 4.5.

1125 Vgl. ROLL, Attribute der Memoria (2021) S. 296 (hier allgemein zur Memorialkultur im 15. Jahrhun-
dert).



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéngige Miniaturen = 343

welchem die Pfarrkirche St. Stephan geehrt und die verstorbenen Familienmitglieder
im Kontext der Stiftskirche, ihrer letzten Ruhestétte, vergegenwartigt werden sollen,
Kklart sich schliefflich sowohl die Diskrepanz zwischen dem dargestellten Bildinhalt
und der Malanweisung als auch die Problematik des Festtagsdatums innerhalb der
Zeitstruktur des Gebetbuches. Als ein vom liturgischen Kirchenjahr und seinen Festta-
gen zeitlich unabhéngiges Memorialbild, das an der vorliegenden Position inhaltlich-
thematisch dennoch an die vorausgehenden Inhalte ankntipft, durchbricht die Minia-
tur die bisherige chronologische Ordnung der im Gebetbuch enthaltenen Texte und
Bilder nicht, sondern komplementiert diese vielmehr. Indem die Federzeichnung die
zeitenthobene Verehrung der Kirche und der Toten in den Vordergrund stellt — insbe-
sondere der auf dem Kirchhof zu St. Stephan begrabenen ehingerischen Familienmit-
glieder, die in ihren Grabern auf den Tag des Jiingsten Gerichts warten —, greift sie auf
der thematischen und funktionalen Ebene unmittelbar den eschatologischen Charak-
ter der ihr vorausgehende Miniatur und Textkompilation zum Tag des Jingsten Ge-
richts auf."**® Dies wird im folgenden Abschnitt weiter ausgefiihrt.

Inhaltlich-thematisches Verhiltnis zum umliegenden Text: Die Federzeichnung
eroffnet die auf der ihr folgenden Rectoseite einsetzende letzte Textkompilation des
Gebetbuches (S. 595-601) vor dem Kolophon, die sich aus Gebeten und Mahnungen
um Siindenablass (S. 595-600) sowie einer Gebetsanweisung zur Kirchweihe (S. 600 f.)
zusammensetzt. Auf die zwei einleitenden Gebete um Stindenablass (S. 595-597) folgen
zwei weitere Textabschnitte, die jeweils eine Mahnung - einmal an die minne wunden
Jesu, einmal an die hailgen werch Marias sowie aller Heiligen — und ein weiteres Gebet
um Stindenablass enthalten (S. 597-600). Mit der Gebetsanweisung zur Kirchweihe
(S. 600 f) und dem anschlieRenden Kolophon (S. 602) endet die urspriingliche Text-
kompilation des Gebetbuches. Auf der dem Bild vorausgehenden Rectoseite wurde ei-
ne Zeile freigelassen.

Ebenso wie das ihr vorausgehende Bild der Stephanskirche nimmt die letzte Text-
kompilation des Gebetbuches nicht auf einen bestimmten Festtag Bezug, sondern be-
inhaltet vielmehr einzelne zeitenthobene, thematisch sortierte Gebete und Mahnun-
gen, die einen Bezug zu einer bestimmten Kirche herstellen. Als eine thematisch sor-
tierte Sammlung von Gebeten um Stindenablass diirfen die vier vorliegenden Gebete
deshalb gelten, weil sie alle einen Ablass versprechen und auf die Vergebung der Siin-
den abzielen. Im Folgenden werden die Ablasswirkung der vier Gebete analysiert und
diese in einen Bezug zur Konstanzer Stephanskirche gesetzt sowie anschliefSend ihre
Sprechsituation diskutiert.

Eine zunehmend engere Verkniipfung zwischen Ablass und Gebet ist seit dem
spaten 13. und frithen 14. Jahrhundert nachweisbar und von der Forschung bislang

1126 Zur Heilswirkung des Totengedéchtnisses, hier am Beispiel des Epitaphs der Familie Bubendorf,
siehe auch NoLL, Totengedachtnis (2012).



344 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

noch nicht eingehend untersucht?’ Zum »Beten als Werkzeug der Heilsaneig-
nung«''?® stellt DOUBLIER in seinem 2019 erschienenen Aufsatz fest:

Zu den héufigsten Ablassbedingungen des Spatmittelalters gehéren ndmlich nicht nur Spenden
und das Geben von Almosen fiir die Errichtung von Kirchen und die Unterstiitzung von Kreuzzii-
gen, sondern auch einfache Gebetsleistungen, die von Glaubigen an bestimmten Fest- und Heili-
gentagen oder sogar unabhéngig davon verrichtet werden sollten — und dies ohne jegliche finan-
zielle Kosten."'**

Die Besonderheit der Ablassgebete (im Gebetbuch) besteht in ihrer sowohl heilbrin-
genden als auch kompensatorischen Wirkkraft. Mit ihrer Hilfe sollen begangene Siin-
den wiedergutgemacht und die Zeit im Purgatorium verkiirzt werden.'**°

Bemerkenswerterweise geben die im Gebetbuch Margarethas enthaltenen Ablass-
gebete neben ihrem Zweck beziehungsweise ihrer Wirksamkeit ebenso Aufschluss
iber den Ort ihrer Anwendung. Indem inshesondere das erste (S. 495) und das vierte
(S. 597-598) — mit einer Mahnung verkntipfte — Gebet die Ablassverleihung jeweils an
eine bestimmte, aber nicht weiter benannte Kirche kntipfen, wird ihre Wirksamkeit
an einen bestimmten Ort gekoppelt.

Allmdchtiger, yemer ewiger gott, won du durch das liden und den tod dins ain gebornen suns uns
globigen erbarmhertzclich fiir sehen hdst mitt ablaus und vergebung der sunden |[...] bitten wir
dich, das du uns vergebung und diss ablds, die diser hailgen kirchen verlihen sind, hie in zit
tailhaftig machen wellist also, das wir durch vergebung unser stund und pin verdienen und
tailhafftig werden der eren der himelschen froden. Amen! (S. 598)

Hutt ist ablas aller miner stnden; Und verlih mir, das ich tailhaftig werd alles des glittes, das hie in
diser kirchen und in allen gotzhiiser und an allen gewichten stetten hiitt gegenwirtig ist. (S. 599)"***

Im Anschluss an die den Gebeten vorausgehende Miniatur — und im Zusammenspiel
mit ihr — kann die im Text angefiihrte Kirche ohne eine explizite Namensnennung des
Gotteshauses im Text als die Konstanzer Stephanskirche identifiziert werden. Ohne ei-
nen anderen Hinweis rekurrieren die Anmerkungen »>diese heilige Kirche« oder >hier
in dieser Kirche« in dem auf das Bild folgenden Text unwillkiirlich auf die im voraus-
gehenden Bild dargestellte Kirche. Durch das Bild der Stephanskirche erhélt die Wort-
folge »diese Kirche« einen fiir die Rezipierenden sichtbaren Bezugspunkt. Infolgedes-

1127 Vgl. DOUBLIER, Gebet, Ablass und Heilsaneignung (2019), S. 290.

1128 Ebd,, S. 290.

1129 Ebd. (beruhend auf EISERMANN, Ablafigebete (2004), Sp. 4-7). Fiir Beispiele zahlreicher Gebete
mit Ablass verweist DOUBLIER auf HAIMERL, Mittelalterliche Frommigkeit (1952), S. 55-58, 62, 94-96, 112,
116, 139.

1130 Zum Nachlass der zeitlichen Stindenstrafe durch Ablass (fiir sich selbst sowie fiir Tote) siehe
auch NoLL, Totengedéchtnis (2012), bes. S. 321-323.

1131 Die Hervorhebungen (Unterstreichungen) in diesem und dem vorangegangenen Abschnitt wur-
den hinzugefiigt und finden sich nicht in der Handschrift.



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéngige Miniaturen == 345

sen wird auch die Ablasswirkung der auf die Miniatur folgenden Gebete um Siinden-
ablass an den im Bild vergegenwaértigten Kirchenbau gekoppelt. Dass die Ablassverlei-
hung hier an ein bestimmtes Gotteshaus gebunden ist, stellt grundsétzlich keinen Son-
derfall dar, sondern bildet vielmehr den Regelfall der spatmittelalterlichen Ablasskul-
tur. »Das im Grofsteil der bekannten Abladsse vorgeschriebene Werk bestand in der Tat
in dem Besuch einer bestimmten Kirche an einem oder mehreren Heiligen- oder Fest-
tagen«.""** Da die Stephanskirche nachweislich zu den bedeutendsten Pfarrkirchen
der Stadt Konstanz im Spatmittelalter zahlt, ist davon auszugehen, dass sie mit gewis-
sen Abldssen belegt war.""*® Anstatt an einen bestimmten Festtag im Kirchenjahr ist
die Rezeption der Gebete nun folglich an einen bestimmten Ort gebunden und zu-
néchst zeitenthoben. Eine festgelegte Gebetszeit gibt allein die Gebetsanweisung zur
Kirchweihe vor, auf welche an spéaterer Stelle eingegangen wird.

Nachdem also die Zeitstruktur des Gebetbuchs mit dem der Miniatur zu St. Ste-
phan vorausgehenden Bild und den Texten zum Jlingsten Gericht (S. 577-593) am Ende
des Kirchenjahres angelangt ist, 16st der (Gebets-)Ort nun die (Gebets-)Zeit ab. Der per-
formative Akt des Betens und der Stindenablass sind nunmehr tberzeitlich und an
den rdumlichen Kontext der Stephanskirche gebunden. Durch die visuelle Vergegen-
wartigung der Stephanskirche im Bild riicken die auf das Bild folgenden Gebete auch
dann in den rédumlichen Kontext der Stephanskirche, wenn sie nicht im originalen
Kirchenbau gesprochen werden (kénnen).'"** Der auRerhalb des Gebetbuches real-
existente Ort der Gebetspraxis wird innerhalb des Buches als Bild vor Augen gestellt,
sodass die anschlieSenden Gebete entweder im originalen Kirchenbau oder ersatzwei-
se auch vor dem Bild (ad imagines) wirkkriftig rezitiert werden konnen.'**®

Zusatzlich zum Zweck, der Wirkkraft und dem Ort der Gebete werden dariiber hi-
naus ihr Sprecher sowie ihre Sprechsituation definiert. Indem sich das betende Sub-
jekt im dritten Gebet (S. 597-598) selbst als sunderin bezeichnet, die sich mit der Bitte
um Siindenablass am heutigen Tag in der Ich-Perspektive an Jesus Christus wendet,
wird die weibliche Identitdt des betenden Ich enthiillt. Weiterhin werden die Umstén-
de des Sprechaktes ersichtlich:

1132 DOUBLIER, Gebet, Ablass und Heilsaneignung (2019), S. 294.

1133 Im Rahmen der vorliegenden Studie konnte kein zeitgendssischer Beleg fiir an die Stephanskir-
che gekoppelte Ablédsse im Spéatmittelalter gefunden werden. Der frithste Ablassvermerk bezieht sich
auf das 18. Jahrhundert (vgl. hierzu MAURER, St. Stephan (1981), S. 133). Da die Stephanskirche aller-
dings zu den bedeutendsten und é&ltesten Kirchen des mittelalterlichen Konstanz gezadhlt werden
muss, darf auch ohne einen direkten Beleg angenommen werden, dass sie mit Ablassen belegt war.
Zur Bedeutung der Stephanskirche siehe II, 1.1.

1134 Zum Bild als Gebetsort siehe LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 274-284.

1135 Zu den sog. >Indulgenzen ad imaginess, der Ablassverleihung fiir das Sprechen eines Gebets vor
einem Bild, siehe DOUBLIER, Gebet, Ablass und Heilsaneignung (2019), S. 298-300; zur Ablassgewéah-
rung fiir die Bildverehrung siehe LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 295-298.



346 — o6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

Herr min, Ihesu Christe, ich arme stunderin naig mich fiir din erbarmhertzigen fiiss [...] nun bitt ich
dich, das du mir von dem horde diner volkomnen werck und dines bittren lidens und dines hailgen
todes hutt geriichest ze geben ablds aller miner stnde. (S. 597 £.)

Die Verwendung der ersten Person Singular (ich arme sunderin [...] nun bitt ich dich)
verdeutlicht eine individuelle Sprechsituation. Das Gebet wird nicht von einem kollek-
tiven >Wir« im Rahmen einer gemeinschaftlichen Andacht, sondern von einem einzel-
nen weiblichen Individuum (Ich¢) im Privaten gesprochen. Die Sprecherin bittet al-
lein um den eigenen Siindenablass und schliefdt dartiber hinaus keine Aufienstehen-
den in das Gebet mit ein. Die vorliegenden Gebete sind folglich als private Gebete zu
bestimmen, die erst durch den Ort des Sprechaktes wirkmachtig werden und allein
auf die personliche Begegnung der weiblichen Sprecherin mit Gott und die Vergebung
ihrer eigenen Stinden abzielen. Nachdem die einleitende Miniatur mit der Darstellung
der Stephanskirche in ihrer zeitgendssischen Form den Ort der Gebete und die Texte
selbst den Zweck (Ablass), die Sprechsituation (weibliches Ich bittet fiir sich) und die
Zeit (Gegenwart) offengelegt haben, darf als ihre Sprecherin im Folgeschluss wohl vor-
nehmlich die Konstanzer Auftraggeberin des Gebetbuches, Margaretha von Kappel,
angenommen werden.

Indem die das dritte und vierte Gebet einleitenden Mahnungen ebenfalls kein
zeitlich festgelegtes Ereignis erinnern, sondern die Heilstaten Jesu (der minne wunden
Jesu) und das Heilswirken Mariens sowie aller Heiligen ins Gedachtnis rufen, ohne da-
bei jeweils auf konkrete Ereignisse Bezug zu nehmen, heben sie ein letztes Mal die bei-
den zentralen Leitmotive des Gebetbuches hervor: den Lebens- und Leidensweg Jesu,
eingefasst in die gottliche Heilsgeschichte.

Einen bemerkenswerten Abschluss des Gebetbuches bildet die Gebetsanweisung
zur Kirchweihe (S. 600 f.). Obwohl die Anleitung zwar einen bestimmten Festtag be-
nennt, wird dieser im Text nicht als gegenwartig beschrieben.

Wenn du kirchwihi holest und in die kirchen kumest, so bett funff pater noster und funff Ave
Maria, ains der hailgen drivaltikait, das ander dem hailgen leben, ler und sterben unsers lieben
herren Ihesu Christi, dannen der ablds flusset, das dritt unser lieben frowen und allen hailgen und
besunder denen, in der eer das gotzhus gewicht ist, das vierd allen den selen, der lichnam riiwent
in der selben kirchen, das funfft fiir all sunder und sunderin und fiir alle die, die dem selben
gotzhus ie giits geton haind, sy syent lebent oder tod. Amen! (S. 600 £.)

Im Unterschied zu den zeitgebundenen Textabschnitten des Gebetbuches transponiert
die Anleitung das Kirchweihfest nicht in die Gegenwart der Rezipierenden. Dies, da
sie keine der fir die vorherigen Textabschnitte charakteristischen Transponierungs-
marker enthdlt, wie sie beispielsweise die alternierende Verwendung von Praterital-
und Prasensformen oder der augenféllige Gebrauch von Temporaladverbien darstel-
len: an dem huttigen tag (S. 123 und 124); so zithest du hutt in (S. 334); das du din
volkomnen tugenden und din volkomni beraitschaft hutt uff opffrist dinem himelschen
vatter (S. 344) oder herre Ihesu Christe, der du uns uff den hiittigen tage an dem galgen



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhéangige Miniaturen == 347

des critzes von der dienstperkait des tifelss hast erledigt (S. 426). Aufgrund ihrer Er-
scheinungsform stellt die Anleitung weniger das Kirchweihfest an sich, als vielmehr
das Kirchengebdude und den performativen Akt der an die Kirche gekoppelten Ab-
lassgebete ins Zentrum. Sie erldutert den »Handlungs- beziehungsweise Wirkungsas-
pekt des Gebets«,"*® indem sie die Haltung der Betenden und die Wirkkraft der nach
der Anleitung zu sprechenden Paternoster und Ave Maria darlegt. An ihr wird deut-
lich, dass das Gebet mehr als der blofien Verbalisierung des Textes bedarf. Insbeson-
dere fiir die Ablassverleihung miissen weitere Kriterien erfiillt sein.'**’ Voraussetzung
sowohl fiir den eigenen Gnadenerwerb als auch den Gnadenerwerb der ins Gebet ein-
geschlossenen Seelen ist, dass die entsprechenden Gebete — der Anleitung nach — mit
der erforderlichen Haltung umgesetzt werden. Uber diese (hier dufSere) Haltung gibt
die Gebetsanweisung ausdrticklich Aufschluss.

Neben der Vorgabe der dufSeren Gebetsfaktoren, wie der Gebetszeit, des Gebetsor-
tes und des Zwecks respektive der Wirkkraft der zu betenden Grundgebete (Paternos-
ter und Ave Maria), werden diesen fiinf verschiedene Funktionen zugeschrieben. Da-
mit der ablds flusset (Zweck), sollen am Kirchweihtag (Gebetszeit) in der Stephanskir-
che (Gebetsort) nacheinander finf Paternoster und Ave Maria gebetet werden, die in
der folgenden Reihenfolge erstens: der Heiligen Dreifaltigkeit, zweitens: dem Leben,
der Lehre und dem Sterben Jesu, drittens: der Jungfrau Maria und allen Heiligen, ins-
besondere den Namenspatronen der Kirche, viertens: allen verstorbenen, in der Kir-
che begrabenen Seelen sowie flinftens: allen Stinderinnen, Siindern und allen lebendi-
gen sowie toten Wohltdtern der Kirche gewidmet werden sollen. Die Wirkkraft des
versprochenen Ablasses fiir die eigene Seele ist nicht quantitativ definiert, wie dies in

1136 LENTES, Gebetbuch und Gebérde (1996), S. 257 (hier an einem anderen Beispiel).

1137 Uber die unterschiedlichen Varianten des Verhaltens zum Ablasserwerb und die an ein be-
stimmtes religioses Verhalten sowie einen bestimmten Gebetsort gebundene Ablassgewdhrung gibt
ein Ablassbrief fiir die Pfarrkirche Baar (Di6zese Konstanz) vom 10. Juni 1361 Aufschluss: »Von denen,
die an Christus glauben [...] gewadhren wir allen, wenn sie wahrhaft bereuen, zerknirscht sind und be-
kannt haben, die besagte Kirche an den jeweiligen Festtagen ihres Patrons und der seligen Jungfrau
Maria und an allen unten angefiihrten Festen (es folgt eine Liste von iiber 70 Festen) eines Opfergangs
oder Pilgergangs wegen aufgesucht haben oder an Messe Vesper, Matutin, Predigt oder an anderen
Arten des Gottesdienstes da teilgenommen haben, oder die die Hostie und das heilige 01, wenn sie zu
Kranken getragen werden, begleitet haben, oder die zu Feierabendgeldute kniend 3 Ave Maria gespro-
chen haben, oder die zur Ausstattung besagter Kirche Beleuchtung, Schmuckstiicke, Blicher, Kelche,
Gold, Silber, Kleider (Mefigewdnder) geschenkt oder vermacht haben oder eine Schenkung oder Ver-
maéchtnis veranlasst haben oder auf irgendeine andere Weise besagter Kirche ihre helfenden Hande
angeboten haben, oder die fiir das Wohlsein des Bischofs, der vorliegendes bestétigt oder [...] fiir alle
ihre Verwandten Freunde und Wohltdter im Fegefeuer an Gott ihr frommes Gebet verrichtet haben,
wann auch immer, wie oft auch immer und wo auch immer sie das Vorstehende oder etwas vom Vor-
stehenden in Demut verrichtet haben, gnddig im Herrn, gestiitzt auf das Mitleid des allméchtigen Got-
tes und auf die Autoritét seiner Apostel, der seligen Peter und Paul, jeder von uns 40 Tage Ablafs der
ihnen auferlegten Bufie.« JEZLER, Himmel, Holle, Fegefeuer (1994), S. 239 f. (Hinw. v. LENTES, Gebetbuch
und Gebérde (1996), S. 253 f.).



348 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

den zahlreichen Ablassgebeten des Spatmittelalters der Fall ist, die eine ganz be-
stimmte Anzahl an Tagen oder Jahren Ablass gewahren, sondern (qualitativ) absolut
und unbedingt:"**® dannen der ablds fliisset. Eine solche uneingeschriankte Wirkkraft
ist bemerkenswert und iiberrascht an dieser Stelle insbesondere deshalb, weil sie —
wie Wiederkehr in ihrer Untersuchung des Hermetschwiler Gebetbuches festhélt — in
der Regel nur sprachmagischen Texten inne ist.""** Innerhalb der im Gebetbuch der
Margaretha vorliegenden Gebetseinleitung ist die absolute Wirkkraft besonders be-
achtlich, da sie nicht nur das eigene Seelenheil der Betenden, sondern ebenso das der-
jenigen Seelen garantiert, fiir welche die Gebete gesprochen werden.""*° Der in der Ge-
betseinleitung zugesicherte Gnadenerwerb soll nicht nur dazu motivieren, das Gebet
tatsichlich der Anweisung nach zu beten,""*' sondern gewihrleistet iiberdies den
Fortbestand des flieBenden Ablasses flir diejenigen Seelen im Fegefeuer, die nicht
mehr selbst darum bitten kénnen. Die mit Text (und Bild) praktizierte Memoria — als
performativer Akt der Frommigkeit — hat folglich nicht nur fiir den Betenden, sondern
auch fiir diejenigen, fiir deren Seele gebetet wird, aktuell-existenzielle Konsequen-
7 en.1142

Waéhrend die ersten Gebete der letzten Textkompilation private, individuelle Ge-
bete darstellen, in welchen eine Stinderin allein fiir sich selbst bittet, zeigen sich mit
der direktiven Anleitung zur dufSeren Gebetshaltung der zu betenden Grundgebete
nunmehr zwei nach wie vor individuelle, aber vielseitig nutzbare Gebete mit einer ab-
soluten und gewissermafien doppelten Wirkkraft, indem sie der eigenen Seele der Be-
tenden »flieSenden« Ablass versprechen und zugleich fiir das Seelenheil weiterer Au-
BBenstehender bitten. Die nach der Gebetsanweisung zu sprechenden Grundgebete
préasentieren folglich eine andere Sprechperspektive als die ihnen vorausgehenden
Gebete. Durch die Widmungen schliefien sie die angefithrten géttlichen, heiligen und
weltlichen Personen mit ein und stellen einen Bezug zur Familie Ehinger und ihren
Stiftungen her, denn unter den ehingerischen Familienmitgliedern sind sowohl ver-
storbene, auf dem Friedhof zu St. Stephan begrabene Seelen als auch (lebendige sowie
verstorbene) Wohltéter des Stifts zu finden. Indem folglich gleich zwei der fiinf zu be-
tenden Paternoster und Ave Maria unmittelbar ehingerischen Familienmitgliedern ge-

1138 Vgl. WIEDERKEHR, Hermetschwiler Gebetbuch (2013), S. 134.

1139 Vgl. Ebd,, S. 134.

1140 Derartige Ablassgebete, die denen Ablassverleihung versprechen, die fiir das Seelenheil anderer
bitten, sind seit der Mitte des 13. Jahrhunderts in erster Linie im Zusammenhang mit der Férderung
des Gedenkens fiir Konige und Fiirsten bekannt. Vgl. DOUBLIER, Gebet, Ablass und Heilsaneignung
(2019), S. 300-301. Grundlegend dazu verweist DOUBLIER Uliberdies auf NEISKE, Gebetsgedenken (1994).
Zur Heilswirkung von Ablassgebeten im Zusammenhang mit dem Totengedéchtnis, hier am Beispiel
des Epitaphs der Familie Bubendorf, siehe NoLL, Totengedéchtnis (2012).

1141 Vgl. AcHTEN, Das christliche Gebetbuch (1987), S. 40 sowie WIEDERKEHR, Hermetschwiler Gebet-
buch (2013), S. 186.

1142 Vgl. NoLL, Totengedéchtnis (2012), S. 327 (hier am Beispiel des Epitaphs der Familie Bubendorf).



6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhangige Miniaturen = 349

denken, wird die Ablasswirkung flir die Familie intensiviert. Durch den uneinge-
schrankten Ablass ist die vorgegebene Gebetspraxis weiterhin popularisiert und si-
chergestellt, dass die Gebete auch zukinftig geméafd der vorliegenden Anleitung ge-
sprochen werden. Die zukunftigen Sprechakte gewéhrleisten — unabhéngig von den
zukiinftigen Nutzern des Gebetbuches und Sprechern der besagten Gebete — weiterhin
das familidre Seelenheil. Die Ablasswirkung bleibt durch die am Kirchweihtag zu be-
tenden Grundgebete auch dann bestehen, wenn das betende Ich nicht weiter fir sich
selbst (und seine Familie) beten kann, sondern (unwissende) AufSenstehende es nut-
zen. In seiner individuellen Form ist das Gebetbuch nicht nur von jedem Betenden
nutzbar, sondern behélt mit seiner zukinftigen Nutzung zugleich seine urspriingliche
Funktion bei, ndmlich fiir das Seelenheil Margarethas und ihrer Familie zu bitten. Die
Sicherstellung des weiteren »>flieSenden« Ablasses soll gewéhren, dass die Seelen der
Familienmitglieder einst frei von jeder Stinde vor das Jingste Gericht treten konnen.
Als Mittel nicht nur der »(Re-)Integration des religiésen Subjektes in die das Leben tra-
gende und das Heil vergewissernde communio sanctorume,"*** sondern als Mittel zur
Sicherstellung des (familien-)eigenen Seelenheils tiber den Tod hinaus, erméglichen
die Gebete sowohl den eigenen als auch >fremden« anhaltenden Gnadenerwerb. Dass
die fortwéhrende Heilsaneignung eine bedeutende Strategie im Gebetbuch darstellt,
wird schlieSlich ebenso in dem auf die Anleitung zur Kirchweihe folgenden Kolophon
deutlich:

Begeret von allen denen, die diss biich in haind, lesent oder bettent, das sy gott trulich fiir sy und ir
gemahel sdlgen bittint und sy in irem anddchtigen gebett ldssen bevolhen sin. Amen! (S. 602)

An der Miniatur »>St. Stephan¢, der Gebetsanweisung zur Kirchweihe und dem Kolo-
phon wird das Interesse der Auftraggeberin an ihrem Gebetbuch, die Gewdhrung und
Bewahrung des eigenen und familidren Seelenheils, wie an keiner anderen Stelle im
Gebetbuch greifbar. Ankntipfend an LENTES, der Gebetsanweisungen als »Spiegel der
spatmittelalterlichen Frommigkeitspraxis«'*** deutet, ist die vorliegende Gebetsanwei-
sung ebenso ein Spiegel der individuellen Frommigkeits- und Memorialpraxis Marga-
retha von Kappels. Im Vergleich zu den vorherigen am Verlauf des Kirchenjahres ori-
entierten Texten des Gebetbhuches versammelt die letzte Textkompilation schliefdlich
nicht nur Ablassgebete mit einem Ortsbezug, sondern auch mit einer bemerkenswert
personlichen Note, indem im Zusammenhang mit dem vorgegebenen Ort sowohl das
betende Subjekt ndher definiert wird, als auch die Familie Ehinger in den Fokus gerét.

Indem die letzte Textkompilation wiederholt den Stindenablass und die Befreiung
aus dem Fegefeuer thematisiert und das Bild gleichzeitig die ehingerischen Familien-
mitglieder visuell vergegenwartigt, die in ihren Grabern auf den Jiingsten Tag warten,

1143 LENTES, Gebetbuch und Gebéarde (1996), S. 66.
1144 Ebd,, S. 268.



350 — 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

rekurrieren Texte und Bild inhaltlich sowie funktional auf die ihr vorausgehenden
Texte und insbesondere auf den eschatologischen Charakter des vorherigen, letzten
Gebets zum Jiingsten Gericht (S. 592-593), das um einen gnadigen Richter und die Ver-
gebung der Stinden am letzten Tag bittet. Durch diesen inhaltlich-thematischen Re-
kurs fiigen sich sowohl die Gebete und Mahnungen als auch die Gebetsanweisung zur
Kirchweihe trotz des Wechsels von einer zeitlichen Strukturierung zu einem lokalen
und personlichen Bezugsrahmen nahtlos an die ihnen vorausgehenden Textkompila-
tionen an. Obgleich mit den letzten Texten des Gebetbuches die am liturgischen Kir-
chenjahr orientierte Zeitstruktur durch einen personlichen Ortshezug zur Konstanzer
Stiftskirche St. Stephan abgeldost wird, erscheinen die entsprechenden Texte keines-
wegs aus dem Zusammenhang herausgerissen. Vielmehr stellen sie einen liickenlos
an die Thematik der Textkompilation ankntipfenden persénlichen Abschluss des Ge-
betbuches dar, durch welchen das eigene Seelenheil seiner Besitzerin und ihrer Fami-
lie nicht nur im Hier und Jetzt, sondern durch den fortwdhrenden Gebrauch des Ge-
betbuches auch zukiinftig und bis zum Tag des Jungsten Gerichts gesichert wird.

Strukturelle Funktion: Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion ist die ganzseitige
Miniatur den Titelbildern mit einer strukturierenden Funktion zuzuordnen. Sie ist
den auf sie folgenden Texten auf der Versoseite einleitend vorangestellt, macht den
Beginn des letzten Textabschnitts vor dem Nachtrag kenntlich und nimmt so eine Glie-
derung der im Gebetbuch enthaltenen Texte vor.

6.4.2 Allianzwappen Ehinger-von Kappel

Das Allianzwappen (S. 603, sieche Abb. 38) des Heinrich Ehinger (III., 1438-1479) und
der Margaretha von Kappel (1439/40-1491?) misst 137 mm x 88 mm (H x B). Die ganz-
seitige Miniatur ist der Textkompilation des Gebetbuches auf einer einzelnen Perga-
mentseite vor dem Nachtrag angebunden.

Bildbeschreibung: Die Wappentafel zeigt in der unteren Bildhélfte links das Wappen-
schild der Konstanzer Familie Ehinger, einen mit drei roten Rosen besetzten gelben
Schréagbalken auf einem schwarzen, ornamentierten Feld. An der heraldisch rechten
Oberkante des Wappenschildes schlief3t das Oberwappen an, ein Ritterhelm mit Helm-
zier. Von dem Helm geht ein ippiges Rankendekor aus. Auf der Helmzier wiederholt
sich der rosenbesetzte Schraghalken des Wappenschildes. Das Wappenschild der Mar-
garetha von Kappel in der rechten Bildhalfte ist in drei dreieckige, zugespitzte Langs-
felder unterteilt. Auf den beiden dufieren, zart ornamentierten gelben Feldern befin-
det sich jeweils eine schwarze Pilgermuschel in der oberen Hélfte der Wappentafel.
Das mittlere schwarze Langsfeld ist diametral zu den AufSenfeldern gestaltet und mit
einer gelben Pilgermuschel an der unteren Langsseite versehen. Hier schliefien Ritter-
helm und Helmzier des Oberwappens an der heraldisch linken oberen Kante des



6.5 Weiterer Buchschmuck =— 351

Wappenschildes an. Wiederum geht von dem Helm ein Rankendekor aus, wahrend
sich die Helmzierde als geschwungene Biiffelhérner in den beiden Hauptfarben des
Schildes (schwarz und gelb) dufiert. Durch drei auf dem heraldisch rechten schwarzen
Horn angebrachte gelbe Pilgermuscheln und drei weitere, auf dem heraldisch linken
gelben Horn angebrachte schwarze Pilgermuscheln, wiederholt sich auch hier das
Wappenmotiv. Die beiden Helme sind einander zugewandt und durch eine um einen
Balken geschlungene Banderole mit der Aufschrift DIN ALLAIN verbunden. Beide
Wappenschilde sind in sich leicht gebogen und fallen aufeinander zu, was ihnen eine
plastische Wirkung verleiht. Die Wappen nehmen circa drei Viertel des Bildfeldes ein
und sind auf einem hellgriinen Grashoden aufgestellt, der mit stilisierten gelben und
violetten Pflanzen versehen ist. Der Grashoden reicht knapp bis zur Hélfte der Wap-
penschilde. Danach zeigt sich bis zu den Enden der Helmzierden ein tiefblauer, par-
tiell leicht abgeriebener Hintergrund. Unmittelbar oberhalb der Helmzierden befin-
den sich zwei Engelsfiguren hinter einer Balustrade in einem goldbesetzten Halbkreis.
Die Miniatur ist mehrfach umrahmt. Zunachst umschliefdt ein grauer, architektoni-
scher Rundbogenrahmen mit stilisiertem Mafiwerk innerhalb einer Kasteneinrah-
mung den Bildinhalt, woraufhin sich eine goldene Rahmenleiste mit einer dunklen
Kontur und zuletzt eine rote Randung anschliefden.

Die Allianzwappenminiatur, ihr Duktus, das Kolorit, der Materialwechsel und ihr
moglicher Ursprung wurden bereits unter II, 5.2 diskutiert, weshalb an dieser Stelle
auf eine eingehendere Betrachtung verzichtet wird.

6.5 Weiterer Buchschmuck

Uber die Miniaturen hinaus ist das Gebetbuch der Margaretha weiterhin mit einer
zweigliedrigen Akanthusranke mit Rankenkletterer (S. 1), einer acht- (S. 248), vier sie-
ben- (S. 215, 233, 283, 299) und einer flinfzeiligen Feldinitiale (S. 312) sowie einer acht-
zeiligen historisierten Initiale (S. 264) und dem Allianzwappen Ehinger-Neithart (S. 601)
ausgestattet. Diese sollen im Folgenden kurz beschrieben und ihre Funktion innerhalb
des Gebetbuches erldutert werden.

Akanthusranke mit Rankenkletterer: Die zweiseitige dunkelgriine Akanthusranke
im Randdekor auf der ersten Textseite des Gebetbuches (S. 1) geht von den beiden Ar-
men eines Rankenkletterers in der rechten unteren Ecke der Seite aus. Der sogenann-
te Rankenkletterer erscheint als unproportionierte (Trage-)Figur. Seine geschwunge-
nen Arme nehmen beinahe die gesamte Lange seines Korpers ein. Die zwei Ranken
verlaufen entlang des rechten sowie unteren Seitenrandes und sind mit olivgriinen so-
wie violetten (blau-rosafarbenen) Palmetten mit bis zu acht Blattlappen und Frucht-
trauben in Muschelgold, sogenannten Goldpollen, verziert.

Der Rankenkletterer und die Akanthusranke der ersten Textseite weisen allein ei-
ne textschmiickende Funktion auf. Sie nehmen weder eine Gliederung der Textkompi-



352 —— 6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte

lation vor, noch deuten sie auf ein bestimmtes Wort oder einen bestimmten Textinhalt
hin. Ein weiteres schmiickendes Element der ersten Textseite zeigt sich in dem schwarz
ornamentierten Binnenfeld der den Textanfang markierenden rubrizierten H-Initiale.

Feldinitialen und historisierte Initiale: Die insgesamt sechs (acht-, sieben- oder
flinfzeiligen) Feldinitialen (vgl. S. 215, 233, 248, 283, 299, 312) und die achtzeilige histori-
sierte Initiale (S. 264)"'*° sind allesamt im Text Der ewig Ursprung (S. 215-327) enthal-
ten. Dartiber hinaus weist die Textkompilation des Gebetbuches keine weiteren Feld-
oder historisierten Initialen auf. Die Initialkdrper der Feldinitialen sind in Blattgold
gehalten und von einem (mehr-)farbigen Grund (gelb, rot, griin, blau) umgeben, der
jeweils mit bunten Filigranornamenten und teilweise mit Bluiten besetzt ist. Im Gegen-
satz zu den Feldinitialen ist der Initialkdrper der historisierten Initiale silbern. Auch
er befindet sich auf einem mehrfarbigen, mit buntem Filigranornament und Bliiten
belegten Grund. Im Anschluss an drei der sieben Initialen (S. 215, 283, 299) wiederholt
sich der Initialbuchstabe in den folgenden Texten als (rubrizierte) Majuskel. Die sie-
ben Initialformen weisen durchgehend eine textgliedernde Funktion auf, indem sie
im Text des ewigen Ursprungs (S. 215-327) jeweils einen neuen Tag kenntlich machen:
Palmsonntag (S. 215), Montag (S. 233), Dienstag (S. 248), Mittwoch (S. 264), Donnerstag
(S. 283), Karfreitag (S. 299), Karsamstag (S. 312). Ob das Gliederungsschema eigens fir
das Gebetbuch entwickelt wurde oder gemeinsam mit dem Text von einer moglichen
Vorlage tibernommen wurde, bleibt unklar."**®

Allianzwappen Ehinger-Neithart: Im Unterschied zum Allianzwappen Ehinger-von
Kappel (S. 603) ist die circa fiinfzeilige Federzeichnung des Allianzwappens Ehinger-
Neithart (S. 601) vergleichsweise einfach gestaltet. Auf der linken Seite befindet sich
das Wappenschild der Familie Ehinger, ein goldener, mit drei roten Rosen besetzter
Schragbalken auf einem schwarzen Feld. Rechts daneben ist das Wappen der Familie
Neithart dargestellt, ein weif3-silbernes Feld mit einem schwarzen Dreiberg, aus dem
ein stilisiertes schwarzes Kleeblatt an einem Stiel herauswéchst.

Als Wappentréger des ehingerischen Wappens darf hier nun nicht mehr Heinrich
Ehinger (IIL.), sondern dessen Sohn Hans (IIL., 1456-1505) gelten. Das Allianzwappen
steht fiir die durch die Heirat im Jahre 1482 erworbene Verbindung zwischen den
Wappentrdagern Hans Ehinger (III.) und seiner Frau Margarethe Neithart (gestorben

1145 Die sieben Initialkorper erscheinen einmal als E-, fiinfmal als I- und einmal als H-Initiale.

1146 In der Paralleliiberlieferung des Textes in der Handschrift Ziirich, ZB, Ms. C 162, fol. 56r-143r
kommen an denselben Stellen mehrzeilige, einfache, rubrizierte Initialen zum Einsatz. Dartiber hi-
naus ist der Text dort mit drei Holzschnitten ausgestattet (fol. 58v: Engelsturz, fol. 97v: Christus vor Pi-
latus, fol. 117r: Kreuzigung). Der entsprechende Text der Handschrift Karlsruhe, BLB, Cod. Donau-
eschingen 437, fol. 1r-183v ist ebenfalls mithilfe mehrzeiliger Feldinitialen und weiterhin durch
33 Miniaturen zum Leben und der Passion Jesu gegliedert.



6.5 Weiterer Buchschmuck =— 353

1513).""*7 Aus der Darstellung des Allianzwappens im Gebetbuch der Margaretha, wel-
ches sich in der gleichen Weise in Dorotheas >Buch der gottlichen Liebe« wiederfin-
det,""*® geht hervor, dass sowohl das Gebetbuch Margarethas als auch das >Buch der
gottlichen Liebe« zeitweilig in den Besitz Hans Ehingers (III.) und seiner Frau Margare-
the Neitharts iibergingen. Vermutlich ist das im Gebetbuch der Margaretha enthaltene
Allianzwappen Ehinger-Neithart im Rahmen des Besitzerwechsels nachtréglich einge-
tragen worden.'"*

1147 Vgl. CERMANN, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 246.
1148 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 752, fol. 2r.
1149 Zur Wanderung der Biicher siehe II, 1.2.



	6 Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte ‒ mit einer Einleitung zum methodischen Vorgehen
	6.1 Zum Weihnachtsfestkreis
	6.1.1 Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann
	6.1.2 Verkündigung
	6.1.3 Die Bußpredigt Johannes des Täufers
	6.1.4 Mondsichelmadonna mit Buch
	6.1.5 Geburt Christi
	6.1.6 Maria im Wochenbett
	6.1.7 Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind
	6.1.8 Beschneidung des Herrn
	6.1.9 Anbetung der Heiligen Drei Könige
	6.1.10 Darbringung Jesu im Tempel
	6.1.11 Taufe Christi

	6.2 Zum Osterfestkreis
	6.2.1 Sündenfall
	6.2.2 Vertreibung aus dem Paradies
	6.2.3 Christus segnet die Welt ‒ Göttliche Vorsehung
	6.2.4 Einzug in Jerusalem
	6.2.5 Letztes Abendmahl
	6.2.6 Gebet am Ölberg
	6.2.7 Christus am Kreuz mit Maria und Johannes
	6.2.8 Auferstehung Christi
	6.2.9 Christus erscheint Maria
	6.2.10 Himmelfahrt Christi
	6.2.11 Ausgießung des Heiligen Geistes (Pfingsten)

	6.3 Zur restlichen Zeit im Jahreskreis
	6.3.1 Dreieinigkeit
	6.3.2 Monstranz und Eucharistie
	6.3.3 Jüngstes Gericht

	6.4 Von der Zeitstruktur des Kirchenjahres unabhängige Miniaturen
	6.4.1 St. Stephan in Konstanz ‒ Einsegnung der ehingerischen Familiengräber
	6.4.2 Allianzwappen Ehinger-von Kappel

	6.5 Weiterer Buchschmuck


