
5 Die Bildausstattung des Gebetbuches  
unter der Lupe

Neben den Texten stellen auch die Bilder einen wesentlichen Bestandteil des Gebetbu
ches der Margaretha von Kappel dar. Die Miniaturen sind eigenständige Bedeutungs
träger und bilden mit den sie umgebenden Texten eine eng zusammengehörende Ein
heit. Jede Darstellung hat einen spezifischen Eigenwert gegenüber dem Text und 
nimmt eine besondere pragmatische und strukturelle Funktion innerhalb der Gesamt
komposition ein. Insofern Text und Bild grundsätzlich verschiedene Sinne adressieren 
und so unterschiedliche Sinngehalte generieren, dürfen auch die Miniaturen des Ge
betbuches als ein – wie dies J������ T���� im Zusammenhang mit der Bedeutung 
des Bildes für die literarische Kommunikation im Mittelalter allgemein festhält – dem 
Text mindestens ebenbürtiges »Mittel der Erkenntnis und der Wissensvermittlung« 
gelten.⁴⁴¹

Die folgenden Kapitel (II, 5–6) sind der Untersuchung der Verhältnisse und des Zu
sammenwirkens von Text und Bild im Gebetbuch der Margaretha gewidmet. Da eine 
Beteiligung des Konstanzer Weltgeistlichen Johannes Sattler an der Entstehung des 
Gebetbuches in der Forschung bislang als erwiesen gilt, wird in einem ersten Ab
schnitt (II, 5.1) die historische Person Johannes Sattler beleuchtet und seine Tätigkeit 
als mutmaßlicher Miniator, Redakteur oder Berater des Gebetbuches der Margaretha 
sowie des ›Buches der göttlichen Liebe‹ Dorothea von Hofs (Einsiedeln, StiB, Cod. 752) 
diskutiert. In diesem Zusammenhang wird ebenso seine Beziehung zur Familie Ehin
ger in Konstanz erörtert.

Im Anschluss werden die technischen und gestalterischen Mittel betrachtet, die 
sich an den Bildern zu erkennen geben (II, 5.2). Weiterhin wird die Makrostruktur des 
Bilderzyklus untersucht (II, 5.3). Diesbezüglich gilt es, sowohl das Layout als auch die 
Organisation der Bilder zu analysieren (II, 5.3.1). Überdies werden die strukturellen 
Funktionen, welche die Miniaturen des Gebetbuches einnehmen können, vorab zu
sammengefasst und skizziert (II, 5.3.2).

Im letzten Teilkapitel (II, 5.4) werden die bislang identifizierten Bildvorlagen und 
Bildquellen zusammengetragen und mögliche Gründe für ihre Auswahl besprochen. 
Ausführliche Einzeluntersuchungen der Miniaturen und Verhältnisse zwischen den 
Texten und Bildern schließen im darauffolgenden Kapitel an (II, 6).

��
441 T����, Schauliteratur (2019), S. 21.

Open Access. © 2026 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.  
https://doi.org/10.1515/9783111577173-006



5.1 Der Miniator – der Weltgeistliche Johannes Sattler: 
Gelegenheitsmaler, Redakteur und Berater?

Dass der Konstanzer Weltgeistliche Johannes de Croaria, genannt Sattler, an der Ent
stehung des Gebetbuches der Margaretha von Kappel beteiligt gewesen sein muss, 
wird durch die Namensnennung im Titulus der Verkündigungsdarstellung (S. 62) deut
lich: ANNO SALVTIS 1482 JOH[A]N[NE]S SATLER P[RES]B[YTE]R ME FECIT.⁴⁴² Diese ist 
freilich nicht unproblematisch, da sie keine konkreten Hinweise über die Art der Mit
wirkung enthält.⁴⁴³ Die Äußerung Johannes Satler presbyter me fecit kann sowohl al
lein den Miniaturen als auch der Textkompilation des Gebetbuches oder dem Werk 
als Ganzem gelten.

Dass es sich bei der Selbstnennung explizit um eine Künstlernennung handelt, er
schließt die bisherige Forschung hauptsächlich aus ihrer Erscheinungsform als Bild
unterschrift.⁴⁴⁴ Inwiefern diese jedoch einen unumstrittenen Beweis für die Tätigkeit 
Johannes Sattlers als Miniator der Handschrift liefert, kann anhand der Position der 
Namensnennung allein nicht abschließend geklärt werden. Nur weil sie in der Begleit
position zum Bild erscheint, muss die Namensnennung nicht zwingend als Künstlerin
schrift gedeutet werden. Sie könnte ebenso die Selbstnennung des Redakteurs der 
Handschrift darstellen. Allenfalls könnte Johannes Sattler auch beide Aufgaben über
nommen haben und als Miniator, Redakteur oder als Berater maßgeblich an der Ent
stehung des Gebetbuches als Gesamtwerk beteiligt gewesen sein. Dies wäre zumindest 
insofern plausibel, als ihn sein Beruf zweifelsohne dazu befähigt, redaktionelle und 
beratende Aufgaben zu übernehmen und die Auswahl, Präsentationsform sowie Zu
sammenstellung der Texte und Bilder mitzugestalten.⁴⁴⁵ Die Bildunterschrift beweist 
zwar eine Beteiligung Sattlers an der Entstehung der Handschrift, nicht aber explizit 
dessen künstlerische oder redaktionelle Tätigkeit.

��
442 Zur Identität des Malers, seiner Tätigkeit als Miniator der Codices Einsiedeln 283 sowie 752 und 
der Identität des Domherren Johannes Sattler mit dem in der Bildunterschrift genannten Johannes 
Satler presbyter siehe u.a. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 251 f.; B�������, Dorothea von Hof (2015), 
S. 57–63. Zu Johannes de Croaria, genannt Sattler, siehe F�������, ›Vierzig Myrrhenbüschel vom Lei
den Christi‹ (2020), S. 265; H����, Stift Zurzach (1869), S. 48–53; M�����, St. Stephan (1981), S. 288; 
M�����, Konstanz im Mittelalter 2 (1989), S. 123 f.; K�����, Komponenten sozialen Aufstiegs (1994), 
S. 28; H��������, Gesellschaft ›Zur Katz‹ (1999), S. 84, auch S. 221–281.
443 Auf die Problematik der Selbstnennung hat bereits B���� K����� hingewiesen. Vgl. K�����, 
Buchmalerei (1997), S. 130–133, dort Anm. 33.
444 Vgl. u.a. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 246; B�������, Dorothea von Hof (2015), S. 56–63.
445 In seiner Studie zur Buchmalerei in Konstanz von 1400 bis zum Ende des 16. Jahrhunderts zieht 
K����� Johannes Sattler grundsätzlich als Redakteur in Betracht. Vgl. K�����, Buchmalerei (1997), 
S. 130–133. Hinsichtlich des ›Buches der göttlichen Liebe‹ folgt B������� diesem Vorschlag jedoch 
nicht. Vgl. B�������, Dorothea von Hof (2015), S. 58.

5.1 Der Miniator – der Weltgeistliche Johannes Sattler � 143



In historischen Quellen tritt Magister artium Johannes Sattler mehrfach zutage.⁴⁴⁶
Er wird erstmals »am 3. Dezember 1462 als Kaplan am Konstanzer Dom genannt« und 
weiterhin am 2. September 1469 »als Prokurator von Personen und Institutionen der 
Diözese Konstanz an der römischen Kurie«.⁴⁴⁷ Am 24. August 1472 erhält er die Pfarr
kirche zu Kippenhausen (heute ein Ortsteil von Immenstaad am Bodensee).⁴⁴⁸ Ebenso 
hat er im Jahre 1481 die Kapelle zu Baitenhausen (heute ein Stadtteil von Meersburg) 
inne und ist von 1483–1493 als nicht-residierender Rektor der Pfarrkirche zu Ganter
schwil (heute eine Gemeinde im Kanton St. Gallen) belegt.⁴⁴⁹ Zwischen dem 13. Novem
ber 1484 und dem 19. Januar 1486 erlangt er die Propstei zu Zurzach (heute ein Bezirk 
im Kanton Aargau).⁴⁵⁰ Im Jahre 1479 wird Johannes am 15. März erstmals als Churer 
sowie am 11. Dezember als Konstanzer Domherr genannt und bekleidet überdies das 
Amt des Leutpriesters zu St. Stephan in Konstanz.⁴⁵¹ Allerdings tauscht er das Pleba
nat mitsamt Kanonikat in St. Stephan noch im selben Jahr gegen die Kaplaneipfründe 
der Markuskirche auf der Reichenau ein.⁴⁵² Am 1. Juni 1496 stirbt Johannes Sattler 
und wird als Konstanzer Domkanoniker und Generalvikar im Konstanzer Münster be
graben.⁴⁵³

Sattler, der nach M����� sehr wahrscheinlich aus der Konstanzer Patrizierfamilie 
de Croaria, genannt Sattler, stammt, dürfe, so C������, zum näheren Bekanntenkreis 
der Patrizierfamilie Ehinger gehören.⁴⁵⁴ Da einzelne Familienmitglieder der Konstan
zer Ehinger, darunter Margaretha von Kappel, nachweislich ein Haus an der Konstan
zer Marktstätte bewohnen, sind sie und einzelne Mitglieder der Familie de Croaria, 
darunter zeitweilig Johannes Sattler, sogar (entfernte) Nachbarn.⁴⁵⁵ Johannes Sattler 

��
446 Die folgenden Zusammenfassungen basieren auf den Aufarbeitungen H����� M�����s, vgl. M��
���, St. Stephan (1981), S. 288.
447 Ebd., S. 288 (beruhend auf R�����/S������ (Bearb.), Regesta 4 (1941), S. 296, Nr. 12616 und S. 399, 
Nr. 13640).
448 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 (beruhend auf R�����/S������, Regesta 4 (1941), S. 431, 
Nr. 13963).
449 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 (beruhend auf K����, Investiturprotokolle Bd. 70 (1950), 
S. 50 und Bd. 68 (1941), S. 301).
450 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 (beruhend auf M������, St. Verena (1977), S. 612).
451 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 (beruhend auf K����, Investiturprotokolle 70 (1950), S. 469 
sowie W���, Regesten zur Schweizergeschichte (1913), S. 147, Nr. 372 und R����� (Bearb.), Regesta 5 
(1931), S. 138, Nr. 15270).
452 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 (beruhend auf K����, Investiturprotokolle 70 (1950), S. 469).
453 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 (beruhend auf R������, Münster (1955), S. 496).
454 Vgl. M�����, St. Stephan (1981), S. 288 sowie C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 252. Mithilfe der 
Konstanzer Ratslisten lässt sich lediglich die Bekanntschaft zwischen einem späteren Nachkommen 
der Croaria, Hans von Croaria, und Ulrich Ehinger (III.) sowie Jörg von Hof erschließen. Derselbe Hans 
von Croaria ist ab 1510 neben Ulrich Ehinger (III.) Mitglied des Großen Konstanzer Rates und unter 
dem Bürgermeister Jörg von Hof Stadtammann zu Konstanz. Vgl. B������, Konstanzer Ratslisten 
(1898), S. 201–222.
455 Vgl. Anm. 122.

144 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



und auch sein Vetter besitzen verschiedene Wohnhäuser in Konstanz, die sich in fuß
läufiger Nähe zum Konstanzer Münster, zur Stephanskirche sowie zur Marktstätte be
finden.

In zwei Urkunden aus dem Generallandesarchiv Karlsruhe ist belegt, dass Johan
nes Sattler am 19. Juli 1480 ein Haus in der Predigergasse (heute Brückengasse) er
wirbt und am 22. April 1486 wiederum an den Konstanzer Domherren Gabriel Landen
berg verkauft.⁴⁵⁶ Von 1489 bis zu seinem Tod im Jahre 1496 bewohnt Johannes Sattler 
ein großes Anwesen nahe dem Münster und der Stephanskirche (heute Katzgasse 
Nr. 8, 10 und Untere Laube Nr. 14).⁴⁵⁷ Dieses bleibt auch nach seinem Tod weiterhin 
im Familienbesitz der de Croaria, genannt Sattler.⁴⁵⁸

Als ein weiterer Schnittpunkt zwischen Johannes Sattler und der Familie Ehinger 
darf gewiss die Konstanzer Stephanskirche gelten. Da Johannes bis ins Jahr 1479 das 
Kanonikat und Plebanat der Konstanzer Pfarrkirche St. Stephan innehatte, mag er 
sehr wahrscheinlich der Beichtvater Margaretha von Kappels sowie weiterer Famili
enmitglieder gewesen sein.⁴⁵⁹ Dass sich Johannes Sattler und einzelne Familienmit
glieder der Konstanzer Ehinger tatsächlich persönlich gekannt haben, liegt auch des
halb nahe, weil Sattler ab 1469 ebenso der Konstanzer Geschlechtergesellschaft ›Zur 
Katz‹ angehörte wie einige Mitglieder der Familie Ehinger.⁴⁶⁰ Letztlich beweisen vor 
allem die Bildunterschriften der Verkündigungsdarstellung im Gebetbuch der Marga
retha (S. 62) sowie der Titelminiatur in Dorotheas ›Buch der göttlichen Liebe‹ (Einsie
deln, StiB, Cod. 752, fol. 1r.), dass Johannes Sattler mit Margaretha von Kappel und Do
rothea von Hof bekannt gewesen sein muss: ANNO SALVTIS 1482. JOHNS SATLER PBR 
ME FECIT (Einsiedeln, StiB, Cod. 283 [1105], S. 62) und ANNO SALVTIS 1483 HENSLI ME 
FECIT (Einsiedeln, StiB, Cod. 752, fol. 1r.).

Die eingangs diskutierte Problematik der Selbstnennung im Gebetbuch der Mar
garetha muss ebenso für ihr jüngeres Pendant im ›Buch der göttlichen Liebe‹ gelten. 
Auch hier enthält die Angabe Hensli me fecit keine weiteren Informationen über die 
genaue Tätigkeit Henslis. Wiederum erschließt sich die künstlerische Tätigkeit Sattlers 

��
456 Dies belegen zwei Urkunden vom 19. Juli 1480 und 22. April 1486. Vgl. Generallandesarchiv Karls
ruhe, Landesarchiv Baden-Württemberg 5 Nr. 7575 und 7579.
457 Vgl. Konstanzer Häuserbuch 2, 1, hg. B������/M����� (1908), S. 473 f. Wo Johannes Sattler zwi
schen 1486 und 1489 wohnt, ist unklar. Überdies ist bekannt, dass der Vetter Johannes Sattlers, Magis
ter Gebhard von Croaria (ebenfalls Sattler genannt), der im Jahre 1468 und 1469 als bischöflicher Ge
neralvikar belegt ist, in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts in der heutigen Gerichtsgasse Nr. 15 
wohnhaft ist, die ebenfalls nur wenige Gehminuten von der Konstanzer Marktstätte entfernt liegt. Vgl. 
Konstanzer Häuserbuch 2, 1, hg. B������/M����� (1908), S. 449. Zu Verwandtschaftsbeziehung zwi
schen Gebhard und Johannes Sattler siehe H��������, Gesellschaft ›Zur Katz‹ (1999), S. 84.
458 Vgl. Konstanzer Häuserbuch 2, 1, hg. B������/ M����� (1908), S. 474.
459 Dies vermutet auch C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 252.
460 Vgl. F�������, ›Vierzig Myrrhenbüschel vom Leiden Christi‹ (2020), S. 265. Zur Konstanzer Ge
schlechtergesellschaft ›Zur Katz‹ und der Rolle der Familie Ehinger siehe H��������, Gesellschaft 
›Zur Katz‹ (1999), bes. S. 84, 162–165 sowie S. 221–281 (Hinw. v. F�������, ebd.).

5.1 Der Miniator – der Weltgeistliche Johannes Sattler � 145



als Miniator des ›Buches der göttlichen Liebe‹ allein aus der Position der Nennung als 
›Bildunterschrift‹. Aufgrund des dargestellten Bildinhaltes und der Funktion der Titel
miniatur würde es sich hier jedoch insbesondere anbieten, die Nennung nicht als 
Künstlerinschrift zum Bild, sondern als Namensnennung des Redakteurs zu verste
hen.

Die Titelminiatur des ›Buches der göttlichen Liebe‹ erscheint als ein klassisches 
Beispiel derjenigen Bildtypen der Buchmalerei, welche die Kunstgeschichte als Dedi
kationsbilder bezeichnet.⁴⁶¹ Diese Darstellungen der persönlichen Widmung nehmen 
zumeist die für sie charakteristische Position zu Beginn einer Handschrift ein und ge
ben die Herstellung oder Übergabe einer Stiftung, häufig eines Buches, an einen Auf
traggeber oder Höhergestellten wieder. In der Regel nennen sie dabei den Schreiber 
oder Auftraggeber respektive stellen diese im Bild selbst oder durch Stellvertreter dar. 
Dementsprechend zeigt die Titelminiatur zum ›Buch der göttlichen Liebe‹ (unter ande
rem) sowohl eine Schreiberfigur als auch den Heiligen Georg und die Heilige Doro
thea, die als Namenspatronen die Auftraggeberin der Handschrift, Dorothea von Hof, 
sowie ihren Ehemann, Jörg von Hof, repräsentieren (Einsiedeln, StiB, Cod. 752, fol. 1r). 
Das Schreiber-Motiv ist in der unteren Bildhälfte dargestellt und befindet sich nur we
nige Zentimeter über der Namensnennung der ›Bildunterschrift. Dabei ist augenfällig, 
dass sich die Namensnennung Sattlers nicht wie die zweite vorhandene Textzeile 
Beati mundo corde, quoniam ipsi deum videbunt als eigentliche Bildunterschrift in der 
Art einer Malnotiz im Rahmen des Bildes zeigt.⁴⁶² Als Bestandteil des architektoni
schen Gerüsts im Bild weist sie vielmehr den Charakter einer Bildinschrift auf und er
scheint so als Teil des Bildes selbst. Aufgrund ihrer Position im Bild und der Nähe zur 
Schreiberfigur, deren Identität anhand ihrer Darstellung mit ikonographischen Mit
teln allein nicht näher bestimmt werden kann, könnte die Selbstbezeichnung dazu 
dienen, den im Bild dargestellten Schreiber zu identifizieren.

Die allem Anschein nach männliche Schreiberfigur trägt ein weinrotes bodenlan
ges Gewand und eine blaue Kopfbedeckung, ähnlich einer Bischofsmitra, also kirch
lich-geistliche Kleider.⁴⁶³ Die Figur sitzt vor einem hölzernen Schreibpult, auf dem ein 
aufgeschlagenes Buch liegt. Ihre Hände ruhen auf dem Schreibpult, während ihr Blick 
nach oben zu der Figur gerichtet ist, welcher das Buch letztendlich gewidmet ist, dem 
auf einem dreifachen Regenbogen thronenden Christus in der Erscheinung des Salva
tor Mundi.⁴⁶⁴ Insofern die Auftraggeber der Handschrift, Dorothea und ihr Mann Jörg 
von Hof, durch die Heiligenfiguren im Bild vertreten sind, liegt an sich ebenso die Ver

��
461 Vgl. B����, Dedikationsbild (1968), Sp. 491 sowie L������, Dedikationsbild (1954), Sp. 1189–1197.
462 Vgl. B�������, Dorothea von Hof (2015), S. 56 f.
463 Identität und Geschlecht der Schreiberfigur werden u.a. auch von B������� diskutiert. Vgl. ebd., 
S. 63–67.
464 Zur Darstellung Christi als Salvator Mundi in der Miniatur des ›Buches der göttlichen Liebe‹ siehe 
ebd., S. 67–69.

146 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



mutung nahe, dass die ehrfürchtig zu Christus hinaufblickende männliche Schreiber
figur eine weitere Person vergegenwärtigt, die ebenfalls an der Entstehung der Hand
schrift beteiligt war, also den Schreiber oder eben den beratenden Redakteur der 
Handschrift. Aufgrund der kirchlich-geistlichen Kleidung der Figur und im Zusam
menhang mit der Namensnennung wäre dabei in erster Linie an Johannes Sattler zu 
denken.⁴⁶⁵

Da die 1482 und 1483 entstandenen Handschriften beide den Weltgeistlichen Jo
hannes Sattler namentlich nennen, darf von einer Beteiligung Sattlers an der Entste
hung beider Codices als Redakteur, Miniator oder Berater ausgegangen werden. Ob Jo
hannes darüber hinaus auch an der Entstehung weiterer ›Bilder-Bücher‹ beteiligt war, 
ist nicht bekannt.

Da die Urheberschaft der Miniaturen nicht abschließend geklärt werden kann, 
wird der Maler der in den Einsiedler Codices 283 und 752 enthaltenen Federzeichnun
gen im Folgenden lediglich als ›der Miniator‹ bezeichnet und nicht mit Johannes Satt
ler identifiziert. Von Johannes Sattler als dem Miniator der Handschriften wird nur 
dann gesprochen, wenn dies die Auseinandersetzung mit der zitierten Forschungslite
ratur verlangt.

5.2 Technische und gestalterische Mittel – Farbpaletten, 
Rahmungen und Malanweisungen

Im Folgenden werden in der genannten Reihenfolge die verwendeten Farbpaletten 
und die Rahmungen der Bilder erörtert sowie schließlich die erhaltenen Malanwei
sungen beleuchtet. Die Untersuchung der verwendeten Farben im Einsiedler Gebet
buch ist bedeutsam, weil der in zwei Miniaturen des Gebetbuches ersichtliche Wech
sel der Farbpalette bei mindestens einer Miniatur zu Fragen über ihre Urheberschaft 
anregt. Auf der Grundlage von Übermalungen und Übertretungen der Einfassungen 
der Federzeichnungen durch einzelne Bildelemente oder den die Darstellungen umge
benden Texten werden Überlegungen über die zeitliche Entstehung von Bild(-inhalt) 
und Text angeführt.

��
465 B������� lehnt eine redaktionelle Beteiligung Sattlers am ›Buch der göttlichen Liebe‹ mit der Be
gründung ab, es gebe hierfür keine Anzeichen (vgl. ebd., S. 58). Wie eben dargelegt, darf jedoch die 
Selbstnennung in der Titelminiatur ebenso als Anzeichen für eine redaktionelle Beteiligung Sattlers 
wie auch seine Tätigkeit als Miniator gelten. Die Selbstnennung allein liefert weder einen eindeutigen 
Beweis für die Tätigkeit Sattlers als Miniator noch gegen eine redaktionelle Beteiligung. Im Unter
schied zu B������� konstatiert K����� bereits früher: »Ja, es fragt sich, ob er [Sattler] mit seinem 
Eintrag An(n)o salutis 1481 HeSLI me fecit eher auf seine Arbeit an der Zusammenstellung der Texte 
und der Arbeitsorganisation bis hin zum Buchbinden hinweisen wollte«. K�����, Buchmalerei (1997), 
S. 132 (die Jahreszahl wurde hier wohl falsch übertragen, richtig ist 1483).

5.2 Technische und gestalterische Mittel – Farbpaletten, Rahmungen und Malanweisungen � 147



5.2.1 Farbpaletten

Die eigentümliche Farbpalette des Miniators variiert je nach Federzeichnung.⁴⁶⁶ Über
wiegend kommen Wasserfarben zur Anwendung, die mit unterschiedlicher Deckkraft 
aufgetragen sind. Kräftig deckend und gut erhalten ist die Farbe Rot(-orange). Sie 
kommt in verschieden starker Ausprägung in allen Miniaturen außer der ›Dreifaltig
keit mit Christus als Schmerzensmann‹ (S. 13) vor und ähnelt der Farbe der Rubrizie
rungen im Text. Ebenfalls deckend aufgetragen und gut erhalten sind – in Mischform 
oder eigenständig – die Farben Orange,⁴⁶⁷ Weinrot,⁴⁶⁸ Blau,⁴⁶⁹ Schwarz,⁴⁷⁰ Grün,⁴⁷¹
Gelb,⁴⁷² Grau,⁴⁷³ Ocker⁴⁷⁴ und Muschel- oder Blattgold.⁴⁷⁵ Silber kommt einzig im Ini
tialkörper der historisierten Initiale vor (S. 264). Die Farbe Blau ist trotz ihrer Deck
kraft beinahe in jeder Darstellung stark abgerieben. Die Farben Gelb, Grau, Grün, 
Ocker, Braun, Beige und Rosa finden sich in unterschiedlichen Mischverhältnissen – 
mal blasser, mal etwas kräftiger – wieder. Sie sind tendenziell eher durchlässig und 
sparsam aufgetragen.⁴⁷⁶ Auch Deckweiß gelangt nur spärlich zum Einsatz.⁴⁷⁷ Des Wei
teren findet der Farbton des Papiers häufig für Kleider, die Hintergrundgestaltung 
oder Gliedmaßen Verwendung.⁴⁷⁸

In der Miniatur ›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ (S. 13) und dem 
Allianzwappen (S. 603) kommen im Vergleich mit den restlichen Miniaturen des Ge

��
466 Die vorliegende Auseinandersetzung mit der Farbpalette baut auf der Untersuchung C������s 
auf und ergänzt diese. Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 256.
467 Vgl. die Darstellungen ›Darbringung im Tempel‹ (S. 110), ›Einzug in Jerusalem (Palmsonntag)‹ 
(S. 332), ›Monstranz‹ (S. 562), ›Jüngstes Gericht‹ (S. 577), ›St. Stephan in Konstanz – Einsegnung der 
ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594).
468 Häufig als Gewandfarbe Mariens, als Bischofsgewand oder Bischofsmitra, Gewand eines Engels 
oder des Publikums beim Einzug Jesu in Jerusalem, als Beinkleider in der Darstellung ›Anbetung der 
Heiligen Drei Könige‹ und ›Auferstehung Jesu‹ sowie als Gewand Gottvaters.
469 Als Hintergrundfarbe, Gewandfarbe, Wappenschild oder Kopfbedeckung.
470 Im Wappenschild, für Verzierungen, Schattierungen und Schraffierungen, für unterschiedliche 
Requisiten sowie als Hintergrundfarbe in der Darstellung ›Christus segnet die Welt‹ (S. 214).
471 Für den Hinter- und Untergrund, Gewänder, Bäume und Pflanzen, die Erdkugel und als Vorhang
farbe.
472 In Nimben, Strahlenkränzen, der Mondsichel, Gestirnen, der Schlange, den Äpfeln, im Wappen
schild und allgemein zur Verzierung.
473 Zur Verzierung, Schattierung und Schraffierung für Architektur und Mauerwerk. Weiterhin ist 
das Gesicht eines Königs bei der Anbetung in einem deckenden Grauton ausgemalt.
474 Für Gewänder, Werkzeug, Holz, Architektur, Möbel, Requisiten.
475 Als Hintergrund (vgl. S. 603), für Nimben und die Weltkugel (vgl. S. 13), für die Initialkörper (vgl. 
S. 215, 233, 248 [abgeblättert], 283, 299, 312), als Verzierung im Rankenwerk (S. 1).
476 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 256.
477 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 13, 66, 94, 110, 136, 161, 214, 340.
478 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 72, 94, 101, 136, 332, 422, 486, 498, 562, 577, 594; sowie 
C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 256.

148 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



betbuches überraschend andere Farben zum Einsatz. Auf S. 13 unterscheidet sich der 
Rot- und Blauton, das Rosa des Rahmens sowie die Intensität und Mischung der Far
ben Grau, Braun, Ocker und Grün von der gängigen Farbpalette der anderen Minia
turen des Bilderzyklus.⁴⁷⁹ Ob der Miniator das Kolorit möglicherweise von der Vorlage 
übernommen haben könnte, kann nicht mehr geprüft werden. Ein leicht kolorierter 
Abdruck des entsprechenden Kupferstichs vom Meister der Berliner Passion ist verlo
ren gegangen. In einem weiteren wurde das Kolorit künstlich entfernt. Ein von M�� 
L���� beschriebenes drittes (koloriertes) Exemplar könnte der Beschreibung nach mit 
den Farben der Miniatur im Gebetbuch übereinstimmen, doch ist der Verbleib dieses 
Werkes unbekannt, sodass die Farben nicht verglichen werden können.⁴⁸⁰ Unter den 
Kopien des besagten Motivs durch den Meister der Marter der Zehntausend ist kein 
koloriertes Exemplar bekannt.

Sollte das Kolorit nicht von der Vorlage übernommen worden sein, könnte die un
terschiedliche Farbpalette auch auf ökonomische Gründe oder eine nachträgliche Ko
lorierung zurückgeführt werden. Dass die erste Miniatur eines Bilderzyklus aufwendi
ger und teurer gestaltet wird als die restlichen Darstellungen, ist eine häufige Vorge
hensweise innerhalb der Buchproduktion, die auch in professionellen Schreib- und 
Malwerkstätten zutage tritt. Derartige ›Degradationen‹ sind gerade in Bezug auf reich
haltig bebilderte Handschriften längst keine Ausnahmeerscheinung. Ebenso bietet ei
ne spätere Nachkolorierung der Darstellung eine mögliche Erklärung für die Verwen
dung unterschiedlicher Farben.⁴⁸¹

Demgegenüber gibt der Ursprung des Allianzwappens (S. 603) größere Rätsel auf. 
Die Wappenminiatur ist als einzelnes Pergamentblatt ans Ende der Papierhandschrift 
angebunden und zeigt ein wiederum unterschiedliches Kolorit. Der kodikologische Be
fund legt nahe, dass die Wappenseite entweder separat angefertigt oder aus dem Kon
text einer anderen Handschrift herausgelöst wurde. Dass ein solcher Vorgang an sich 
nicht ungewöhnlich ist, belegen die Allianzwappenminiaturen in der familieneigenen 
Historienbibel und der geistlichen Sammelhandschrift.⁴⁸² Diese wurden ebenso ein
zeln angefertigt und nachträglich eingeklebt. Da die Allianzwappenminiatur der His
torienbibel zudem nachweislich von einem anderen Maler stammt als die restlichen 
Miniaturen der Handschrift,⁴⁸³ drängt sich unweigerlich die Überlegung auf, ob dies 

��
479 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 256.
480 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), S. 115. In Anbetracht der Tatsache, dass alle wei
teren Miniaturen des Bilderzyklus (mit Ausnahme des Allianzwappens) ungeachtet der Farbgebung 
ihrer Vorlagen auf dieselbe Farbpalette zurückgreifen, scheint es nicht recht plausibel, dass sich der 
Miniator allein bei einer Miniatur, nicht aber bei allen anderen an die originale Farbgebung gehalten 
haben soll.
481 Eine solche Nachkolorierung ist an sich (insbesondere im Rahmen von Restaurierungsarbeiten) 
möglich, jedoch kann sie für die vorliegende Miniatur nicht nachgewiesen werden.
482 Vgl. St. Gallen, KB, VadSlg Ms. 343c, fol. 6v sowie Einsiedeln, StiB, Cod. 710, fol. 1v.
483 Vgl. B�������, Historienbibel Ib (2017), S. 33 f.

5.2 Technische und gestalterische Mittel – Farbpaletten, Rahmungen und Malanweisungen � 149



nicht auch für die Allianzwappenminiatur des Gebetbuches der Margaretha gelten 
darf. Zumindest läge hierin eine plausible Erklärung für den Wechsel der Material
grundlage und Farbpalette. Allerdings darf Ersterer allein bereits deshalb nicht als 
aussagekräftiger Beweis für einen Urheberwechsel gedeutet werden, weil die Einbin
dung einzelner Pergamentblätter in Papierhandschriften an sich keine Seltenheit dar
stellt. Auch die Johannes Sattler zugeschriebene Titelminiatur zum ›Buch der göttli
chen Liebe‹ ist der sonstigen Papierhandschrift als einzelnes Pergamentblatt vorange
stellt. Die Kombination zweier unterschiedlicher Materialien ermöglicht daher noch 
keine Rückschlüsse auf eine möglicherweise unterschiedliche Urheberschaft der sich 
auf den Blättern befindlichen Inhalte. Hingegen legen das Kolorit und der Duktus des 
Allianzwappens im Gebetbuch der Margaretha eine andere Urheberschaft nahe. Wie 
R����� C������ zurecht festgestellt hat, verweist es auf klassische Buchmalerfar
ben,⁴⁸⁴ die sich ansonsten weder im Gebetbuch der Margaretha noch im ›Buch der 
göttlichen Liebe‹ wiederfinden. Es ist daher anzunehmen, dass die Urheberschaft der 
Allianzwappenminiatur im Gebetbuch der Margaretha nicht beim Miniator des Gebet
buches, sondern möglicherweise in einer (Buch-)Malerwerkstatt zu finden ist. Dies 
wäre insofern nicht unwahrscheinlich, als die Stadt Konstanz vom »Mittelalter bis in 
die frühe Neuzeit zweifellos der künstlerische Mittelpunkt der Bodenseeregion 
[war]«⁴⁸⁵ und daher gleich mehrere Maler und Malwerkstätten beherbergte.⁴⁸⁶ Insbe
sondere in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts erreicht die Konstanzer Buchpro
duktion gemäß der Anzahl erhaltener Werke eine relative Spitze, die zeitgleich auch 
zur Einrichtung diverser (weltlicher) Schreibstuben führt.⁴⁸⁷

Auf der Suche nach einer möglichen Werkstatt schlägt R������ F������� vor, die 
Provenienz der beiden nachträglich eingeklebten Allianzwappenminiaturen der geist
lichen Sammelhandschrift (Einsiedeln, StiB, Cod. 710, fol. 1v) sowie der Historienbibel 
(St. Gallen, KB, Vad. Slg. Ms. 343c, fol. 6v) in derselben Feder und Werkstatt zu suchen. 
Die zahlreichen Miniaturen der geistlichen Sammelhandschrift seien aller Wahr
scheinlichkeit nach vom selben Miniator angefertigt worden wie die im selben Codex 
auf einem einzelnen Pergamentblatt eingeklebte Wappenminiatur und die Wappen

��
484 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 256. Auch hierfür finden sich jedoch keine eindeutigen Be
lege.
485 K�����, Konstanzer Malwerkstätten (2015), S. 72–93.
486 Zu Konstanzer Malern und Malwerkstätten des Mittelalters siehe II, 5.4.1 sowie F�������, ›Vierzig 
Myrrhenbüschel vom Leiden Christi‹ (2020), S. 262–269; K�����, Buchmalerei (1997), S. 109–154 und 
weitere Studien B���� K�����s.
487 K�����, Buchmalerei (1997), S. 126. Weiterhin hält K����� fest, dass klösterliche Schreibstuben 
im spätmittelalterlichen Konstanz kaum noch vertreten waren und sich die Kunst- und Buchprodukti
on folglich in einen weltlichen, bürgerlichen Kontext verlagerte: »Klosterwerkstätten mit ihren über
wiegend anonym arbeitenden Malermönchen gehörten am Bodensee der fernen Vergangenheit an. 
[…] Somit darf, somit muß nach bürgerlichen Künstler-Individualitäten gefragt werden«. K�����, 
Buchmalerei (1997), S. 128.

150 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



miniatur in der Historienbibel.⁴⁸⁸ Als Entstehungsort zieht F������� ein nicht weiter 
benanntes Konstanzer Atelier in Betracht, in welchem auch der Auftragsschreiber des 
Gebetbuches der Margaretha und der geistlichen Sammelhandschrift tätig gewesen 
sein soll.⁴⁸⁹ Diesem Atelier sollen ebenso die eingeklebten Kupferstich-Medaillons des 
von Dorothea selbst geschriebenen Gebetbuches der Dorothea von Hof (St. Gallen, 
Cod. Sang. 479) entstammen.⁴⁹⁰

Da sich der Duktus und die Kolorierung des Allianzwappens im Gebetbuch der 
Margaretha sichtlich sowohl von den eben genannten anderen Wappenminiaturen als 
auch von der Titelminiatur des ›Buches der göttlichen Liebe‹ unterscheiden, können 
sie sehr wahrscheinlich nicht demselben Maler zugeordnet werden. Dass sie aber den
noch derselben Werkstatt entstammen könnten, darf insofern als wahrscheinlich gel
ten, als dort nicht nur die Textkompilation des Gebetbuches der Margaretha, sondern 
ebenso die restlichen Wappenblätter der anderen Familienbücher angefertigt worden 
sein sollen.⁴⁹¹

5.2.2 Rahmungen

Bis auf eine Federzeichnung sind alle Miniaturen in (farblich) unterschiedliche Rah
menleisten eingefasst, die den Bildinhalt zumeist einfach,⁴⁹² aber auch in mehrfacher 
Ausführung⁴⁹³ oder als Erweiterung der räumlichen Architektur⁴⁹⁴ von der Bildseite 
sowie von den das Bild umgebenden Texten abheben. Einzig die Miniatur ›Fünf Wun
den, mit Kreuz und Christuskind (S. 89) ist ohne eine weitere Einfassung unmittelbar 
in den Text integriert. Zwei weitere Ausnahmen finden sich bezüglich der Darstellung 
der Geburt Christi (S. 78), in welcher die obere Rahmenleiste fehlt beziehungsweise 
durch den Text ersetzt wird sowie im Zierrahmen der Erscheinung Christi vor Maria 
(S. 445), welcher als einziger ein giebelförmiges Rahmenbesatzornament aus goldgel
bem Rankenwerk aufweist.

Die Einfassungen fungieren in erster Linie als klare Begrenzungen der dargestell
ten Bildinhalte.⁴⁹⁵ In der Miniatur ›Beschneidung des Herrn‹ (S. 94) werden sie durch 

��
488 Vgl. F�������, ›Vierzig Myrrhenbüschel vom Leiden Christi‹ (2020), S. 264.
489 Vgl. ebd., S. 266.
490 Vgl. ebd., S. 264–266. F������� hält fest, dass die Initialornamentik der Medaillons im Codex Sang. 
479 an diejenige der Wappenminiatur im Codex Einsiedeln 710 erinnert und somit möglicherweise 
derselbe Maler am Werk gewesen sein könnte.
491 Vgl. ebd., S. 264.
492 Vgl. die 20 Miniaturen auf S. 66, 72, 78, 94, 101, 110, 136, 139, 161, 214, 332, 340, 346, 422, 434, 445, 486, 
554, 577, 594.
493 Vgl. die fünf Miniaturen auf S. 13, 87, 498, 562, 603.
494 Vgl. ›Verkündigung‹, S. 62.
495 Vgl. die acht Miniaturen auf S. 72, 139, 346, 422, 445, 486, 594, 603.

5.2 Technische und gestalterische Mittel – Farbpaletten, Rahmungen und Malanweisungen � 151



die Interaktion mit einer im Bild dargestellten Figur selbst zum Teil der dargestellten 
Szenerie. Da sich der Bildinhalt der Miniaturen im Gebetbuch der Margaretha wieder
holt außerhalb der deckend aufgetragenen Rahmenleisten fortsetzt, werden die Bild
einfassungen häufig ›übertreten‹.⁴⁹⁶ Diese Übertretungen ermöglichen bis zu einem 
gewissen Grad Rückschlüsse auf die Entstehung der einzelnen Bildelemente. Überde
cken Elemente des Bildes die Rahmenleisten, muss entweder der Rahmen vor dem 
Bildinhalt angefertigt worden sein oder der Bildinhalt durch eine nachträgliche zwei
te Malschicht absichtlich erneut hervorgehoben worden sein. Verhüllen hingegen die 
deckend aufgetragenen Rahmenleisten Teile einzelner Bildelemente, wurde der Rah
men entweder nachträglich angefertigt oder wiederum durch eine spätere Malschicht 
deckend nachgezeichnet. Derartige Befunde beleuchten nicht nur die einzelnen Mal
schichten, sondern ebenso die Entstehung des Textes. Sie sind insbesondere dann von 
Bedeutung, wenn sich unmittelbar in den Text integrierte Bilder mit diesem über
schneiden.

Verschiedentlich setzt sich die Textkompilation des Gebetbuches über die begren
zenden Einfassungen hinweg und ragt in das Bildfeld hinein oder wird umgekehrt 
von einzelnen Bildelementen beziehungsweise ihren Einfassungen überdeckt.⁴⁹⁷ Nur 
auf wenigen Seiten, auf welchen Bilder unmittelbar in den Text integriert sind, liegt 
keine Überschneidung zwischen Text und Bild vor.⁴⁹⁸ Es gibt sowohl Anzeichen dafür, 
dass die Bilder vor den Texten entstanden sind, als auch dafür, dass die Texte vor den 
Bildern vorhanden gewesen sein müssen. In der Darstellung der Taufe Christi (S. 136) 
finden sich sogar für beide Hypothesen Indizien. Einerseits ragen hier die Schäfte der 
Buchstaben ›h‹ und ›p‹ über den dargestellten Bildinhalt hinweg, während anderer
seits der Nimbus des Täufers das Wort helle desselben Satzes überdeckt. Hier liegt die 
Vermutung nahe, dass das Bild beziehungsweise einzelne Elemente des Bildes vor 
dem Text vorhanden gewesen sein müssen, aber der Nimbus des Täufers nachträglich 
ausgemalt oder übermalt wurde. Darüber, ob der Bilderzyklus oder die Textkompilati
on des Gebetbuches zuerst entstanden ist, kann aufgrund der verschiedenen Mal
schichten keine für das Gesamtwerk gültige Aussage getroffen werden.

��
496 Vgl. die 18 Miniaturen auf S. 13, 62, 66, 78, 87, 94, 101, 110, 136, 161, 214, 332, 340, 434, 498, 554, 562, 
577.
497 Vgl. die zehn Miniaturen auf S. 66, 78 (Text ist selbst der Rahmen), S. 87, 89, 136, 139, 161, 445, 486, 
577 (sowohl überdecken die Texte stellenweise Teile des Bildes als umgekehrt auch einzelne Bildele
mente die Texte).
498 Vgl. die Miniaturen auf S. 13, 72, 94, 422, 554 (die zwölf ganzseitigen Miniaturen ausgenommen).

152 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



5.2.3 Malanweisungen

16 Miniaturen des Bilderzyklus offenbaren Reste einer ursprünglichen Malanweisung, 
die in Anbetracht der erhaltenen – vollständig oder teilweise lesbaren – Wörter als 
Notiz zum Bildthema gedeutet werden müssen. Diese wurden mit einer Feder ins Bild
feld eingetragen und befinden sich zumeist am unteren linken Bildrand. Insgesamt 
sind acht Bildnotizen entzifferbar⁴⁹⁹ und elf zwar sichtbar, aber unleserlich.⁵⁰⁰ Acht 
Miniaturen lassen keine Malnotizen erkennen.⁵⁰¹ Die entzifferbaren Notizen werden 
in der Bildbeschreibung der jeweiligen Einzelanalyse berücksichtigt.⁵⁰² Auf die Tran
skription einzelner erkennbarer Buchstaben wird verzichtet.

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus

Die folgenden Teilkapitel nehmen die Makrostruktur des Bilderzyklus in den Blick. Da
bei gilt es zunächst, das Layout der Miniaturen zu erörtern und die Organisation der 
Bildthemen innerhalb des Gesamtwerkes zu beleuchten. Anschließend werden die 
strukturellen Funktionen skizziert, welche die Bilder im Einzelnen einnehmen können.

5.3.1 Layout und Organisation der Bilder

Die 27 Miniaturen des Gebetbuches der Margaretha lassen kein einheitliches Layout
prinzip erkennen. Vielmehr ist das Format der jeweiligen Miniaturen inhaltlich-funk
tional bedingt und wird als bildstrategisches Mittel gezielt eingesetzt.⁵⁰³ Es gilt zu
nächst, zwei Bildformate zu unterscheiden: ›ganzseitige Miniaturen‹ und ›in den Text 
integrierte Miniaturen‹.

12 Federzeichnungen des Bilderzyklus nehmen als ganzseitige Bilder den gesam
ten Schriftraum der Seite ein. Demgegenüber sind 15 Federzeichnungen in den Text 
integriert, der an ihrem oberen oder unteren Bildrand und im Falle zweier Minia

��
499 Vgl. die Bildnotizen: <Jhn [?] b praedicans> (S. 66); <… puerpera> (S. 87); <Circumcisio xi> (S. 94); 
<virgo bayolans xm symeon recepit istum> (S. 110); <…a fine> (S. 332); <… post resurect[ionem]… > 
(S. 445); <tria sancta> (S. 554) und <dedicatio ecclesiae> (S. 594). Die Transkriptionen basieren auf den 
Untersuchungen C������� und sind stellenweise ergänzt oder revidiert. Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 
(2014), S. 254.
500 Vgl. die Eintragungen auf S. 62, 89, 101, 161, 214, 340, 422, 434, 498, 562, 577. Diese sind zwar nach 
wie vor sichtbar, können jedoch aufgrund der Übermalungen nicht mehr entziffert werden.
501 Vgl. die Miniaturen auf S. 13, 72, 78, 136, 139, 346, 486, 603.
502 Siehe hierzu die entsprechenden Einzelanalysen unter II, 6.
503 Siehe hierzu II, 5.3.2 sowie an einem anderen Beispiel auch G�����, Illuminierte Gebetbücher 
(2013), S. 193.

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus � 153



turen auch seitlich entlang des Bildes weiterläuft. Die in den Text integrierten Bilder 
weisen unterschiedliche Bildformate auf. Je nach ihrer Größe teilen sie sich den 23-zei
ligen Schriftspiegel der Text-Bild-Seiten mit zwischen zwei und zehn Zeilen Text.

12 ganzseitige Miniaturen:
– Verkündigung (S. 62), 130 × 85 mm⁵⁰⁴
– Anbetung der Heiligen Drei Könige (S. 101), 132 × 78 mm
– Darbringung im Tempel (S. 110), 130 × 80 mm
– Christus segnet die Welt – Göttliche Vorsehung (S. 214), 137 × 82 mm
– Einzug nach Jerusalem (S. 332), 130 × 82 mm
– Letztes Abendmahl (S. 340), 135 × 84 mm
– Gebet am Ölberg (S. 346), 140 × 82 mm
– Auferstehung Christi (S. 434), 128 × 82 mm
– Ausgießung des Heiligen Geistes, (S. 498), 135 × 82 mm
– Monstranz und Eucharistie (S. 562), 135 × 79 mm
– St. Stephan in Konstanz – Einsegnung der ehingerischen Familiengräber (S. 594), 

127 × 83 mm
– Allianzwappen Ehinger-von Kappel (S. 603), 137 × 88 mm

15 in den Text integrierte Miniaturen:
– Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann (S. 13), 103 × 79 mm
– Die Bußpredigt Johannes des Täufers (S. 66), 97 × 67 mm
– Mondsichelmadonna mit Buch (S. 72), 113 × 82 mm
– Geburt Christi (S. 78), 124 × 80 mm
– Maria im Wochenbett (S. 87), 86 × 82 mm
– Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind (S. 89), 73 × 65 mm
– Beschneidung (S. 94), 114 × 85 mm
– Taufe Christi (S. 136), 87 × 79 mm
– Sündenfall (S. 139), 106 × 78 mm
– Vertreibung aus dem Paradies (S. 161), 119 × 80 mm
– Christus am Kreuz mit Maria und Johannes (S. 422), 116 × 83 mm
– Christus erscheint Maria (S. 445), 90 × 80 mm
– Himmelfahrt Christi (S. 486), 108 × 90 mm
– Dreieinigkeit (S. 554), 100 × 90 mm
– Jüngstes Gericht (S. 577), 115 × 95 mm

Dass das Format der Miniaturen bisweilen den Textspiegel bestimmt, zeigt sich insbe
sondere in den Fällen, in welchen auf der den Bildern vorausgehenden Textseiten ei

��
504 Die Maßangaben beziehen sich hier und im Folgenden auf die jeweilige Darstellungsgröße und 
werden in Millimetern, in der Reihenfolge Höhe × Breite angegeben.

154 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



gens zwischen ein und vierzehn Textzeilen freigelassen werden, um ganzseitige Mi
niaturen auf der Folgeseite gemeinsam mit den auf sie folgenden Texten unterzubrin
gen.⁵⁰⁵ Dieses Vorgehen ermöglicht es, dass sich die entsprechenden Bild-Text-Doppel
seiten über die gegenüberliegenden Seiten hinweg unmittelbar aufeinander beziehen 
und eine eng zusammengehörende Einheit bilden.⁵⁰⁶

Im Überblick betrachtet, fallen die Miniaturen des Gebetbuches verhältnismäßig 
großformatig aus.⁵⁰⁷ Selbst diejenigen ›kleinformatigen‹ Bilder, die in den Text inte
griert sind, nehmen – mit Ausnahme der Miniatur ›Fünf Wunden, mit Kreuz und 
Christuskind‹ (S. 89) – immer noch über die Hälfte des Schriftspiegels ein. Die Formate 
der Federzeichnungen sprechen daher an sich bereits gegen ein platzsparendes Lay
outprinzip, welches R����� C������ zu erkennen glaubt.⁵⁰⁸

Ein überraschend homogenes Bild ergibt sich hinsichtlich der Organisation der 
Federzeichnungen und Bildthemen innerhalb der nach der Zeitstruktur des Kirchen
jahres organisierten Handschrift. Die thematischen Einheiten ›Weihnachtsfestkreis‹ 
(S. 4–139) und ›Osterfestkreis‹ (S. 139–554) sind mit exakt gleich vielen Miniaturen aus
gestattet (jeweils elf).⁵⁰⁹ Die thematische Einheit der ›restlichen Zeit im Jahreskreis‹ 
(S. 554–593) ist mit drei Bildern ausgestattet. Die Miniatur ›St. Stephan in Konstanz – 
Einsegnung der ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594) ist an sich zwar von der Zeit
struktur des Kirchenjahres unabhängig, knüpft inhaltlich-thematisch an der vorlie
genden Position jedoch an den Bilderzyklus und die vorausgehende Miniatur an.⁵¹⁰
Den Abschluss der originären Text-Bild-Kompilation bildet das auf einer einzelnen 
Pergamentseite ans Ende der Handschrift angebundene Allianzwappen Ehinger-von 
Kappel (S. 603).

Ebenso wie die Texte geben auch die Bilder des Gebetbuches der Margaretha die 
Heilsgeschichte chronologisch nach dem Verlauf des Kirchenjahres und mit dem 
Schwerpunkt auf dem Lebensweg Jesu wieder. Der Advents- und Weihnachtsteil des 
Codex enthält überdies Mariendarstellungen beziehungsweise Bildszenen aus dem 
Marienleben, sodass die Gottesmutter und die Marienfrömmigkeit hier nicht nur in 
den entsprechenden Texten, sondern ebenso in den Bildern des Gebetbuches eine zen
trale Rolle einnehmen.⁵¹¹

��
505 Vgl. Einsiedeln, StiB, Cod. 283 (1105), S. 61, 109, 213, 339, 345, 431, 561, 593.
506 Dasselbe beobachtet auch E�������� K���� in ihren Untersuchungen des Hildegard-Gebetbu
ches. Vgl. K����, Hildegard-Gebetbuch (1987), S. 71.
507 Zu den Größenverhältnissen und Bildformaten siehe allgemein J�����-M������, Buchmalerei 
(2015), S. 24 f.
508 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 252.
509 Siehe hierzu auch II, 2.
510 Siehe hierzu die entsprechenden Einzelanalysen der Miniaturen unter II, 6.
511 Gemeint sind die Miniaturen ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72), ›Ge
burt Christi‹ (S. 78) und ›Maria im Wochenbett‹ (S. 87).

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus � 155



Weihnachtsfestkreis (S. 2–140):
– Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann (S. 13)
– Verkündigung (S. 62)
– Die Bußpredigt Johannes des Täufers (S. 66)
– Mondsichelmadonna mit Buch (S. 72)
– Geburt Christi (S. 78)
– Maria im Wochenbett (S. 87)
– Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind (S. 89)
– Beschneidung des Herrn (S. 94)
– Anbetung der Heiligen Drei Könige (S. 101)
– Darbringung Jesu im Tempel (S. 110)
– Taufe Christi (S. 136)

Osterfestkreis (S. 139–554):
– Sündenfall (S. 139)
– Vertreibung aus dem Paradies (S. 161)
– Christus segnet die Welt – Göttliche Vorsehung (S. 214)
– Einzug in Jerusalem (S. 332)
– Letztes Abendmahl (S. 340)
– Gebet am Ölberg (S. 346)
– Christus am Kreuz mit Maria und Johannes (S. 422)
– Auferstehung Christi (S. 434)
– Christus erscheint Maria (S. 445)
– Himmelfahrt Christi (S. 486)
– Ausgießung des Heiligen Geistes, (S. 498)

Restliche Zeit im Jahreskreis (S. 554–593):
– Dreieinigkeit (S. 554)
– Monstranz und Eucharistie (S. 562)
– Jüngstes Gericht (S. 577)

Thematisch unabhängig von der Zeitstruktur des Kirchenjahres (S. 594–603):
– St. Stephan in Konstanz – Einsegnung der ehingerischen Familiengräber (S. 594)
– Allianzwappen Ehinger-von Kappel (S. 603)

Indem sie eine Vorschau auf den Inhalt des Text- und Bildprogramms bietet und die
sen in einer Darstellung zusammenfasst, erscheint die erste Miniatur des Gebetbuches 
nach der Art des Prologs der Textkompilation als eine Art Prolog zum Bilderzyklus.⁵¹²
Anschließend wird die Heilsgeschichte in den folgenden zehn liturgisch motivierten 

��
512 Siehe hierzu II, 6.1.1.

156 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



Miniaturen des Weihnachtsfestkreises gemäß dem chronologischen Verlauf des Kir
chenjahres ausgehend von der Verkündigung (S. 62) bis zur Taufe Jesu (S. 136) darge
stellt. Auf die Verkündigung des Erlösers (S. 62) folgt daher dessen Ankündigung in 
der Bußpredigt des Täufers (S. 66) und die Preisung der Gottesmutter durch die ihr ge
widmete Miniatur ›Mondsichelmadonna mit Buch‹ (S. 72). Die drei Bildthemen spie
geln den liturgischen Charakter des Advents als Zeit der Buße und Vorbereitung auf 
die Ankunft des Erlösers.

Die Textkompilation des Adventsteils im Gebetbuch (S. 4–74) ist mit vier Bildern 
ausgestattet. In den Verlauf der Texte zum ersten und dritten Advent ist jeweils eine 
Miniatur eingebettet. Der Textabschnitt zum vierten Advent enthält zwei Federzeich
nungen. Den Texten zum zweiten Adventssonntag ist kein Bild beigegeben.⁵¹³

Mit dem Hochfest Weihnachten und den Anlässen Heiligabend sowie dem ersten 
Weihnachtstag rücken in den drei Darstellungen ›Geburt Christi‹ (S. 78), ›Maria im 
Wochenbett‹ (S. 87) und ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89) die Gottes
mutter und der Erlöser in der Gestalt des neugeborenen Christuskindes in den Fokus 
der Bilderzählung. Die letzte der drei Miniaturen, das Fünf-Wunden-Bild, gibt dabei 
wiederum eine Vorschau auf die Passion und das Erlösungswerk Christi.⁵¹⁴

Die vier Darstellungen ›Beschneidung des Herrn‹ (S. 94), ›Anbetung der Heiligen 
Drei Könige‹ (S. 101), ›Darbringung Jesu im Tempel‹ (S. 110) und ›Taufe Christi‹ (S. 136) 
vervollständigen das Bild- und Textprogramm des Weihnachtsteils um die Festtage 
Circumcisio Domini, Epiphania Domini, Purificatio Mariae und Taufe Christi.

Die folgenden zwei Bilder ›Sündenfall‹ (S. 13) und ›Vertreibung aus dem Paradies‹ 
(S. 161) sind ebenfalls liturgisch motiviert. Sie greifen den liturgischen Charakter der 
Quadragesima, der vorösterlichen Buß- und Fastenzeit auf, welche der Reinigung von 
vergangenen Sünden und insbesondere der Ursünde gewidmet ist. Die beiden Minia
turen stehen stellvertretend für die Sündhaftigkeit des Menschen seit der Ursünde 
und der Vertreibung Adams und Evas aus dem Paradies. Die Miniatur ›Christus segnet 
die Welt‹ (S. 214) vergegenwärtigt die durch den göttlichen Heilsplan vorgesehene Er
lösung des Menschen durch den Gottessohn. Indem die Darstellung auf das Bildformu
lar zur Erschaffung der Welt nach dem Alten Testament zurückgreift und zugleich die 
vorgesehene Erlösung nach dem Neuen Testament ankündigt, bildet sie ein Scharnier 
zwischen den ihr vorausgehenden auf dem Alten Testament beruhenden Bildern 

��
513 Weshalb die Textkompilation zum zweiten Adventssonntag als einzige innerhalb des Adventsteils 
nicht mit einem eigenen Bild ausgestattet ist, bleibt unklar. Eine mögliche Erklärung für die vorliegen
de Organisation der Miniaturen mag darin bestehen, das Gleichgewicht von elf Miniaturen pro Weih
nachts- und Osterfestkreis nicht zu überschreiten. Da der zweite Advent im Hinblick auf seine liturgi
sche Bedeutung innerhalb der Adventszeit hinter dem ersten Advent, dem dritten Advent (und der 
Woche der Fronfasten) sowie dem vierten Advent zurückliegt, würde es sich an dieser Stelle insbeson
dere anbieten, ein Bild auszusparen, um an der Gesamtzahl von insgesamt elf Miniaturen festzuhal
ten.
514 Siehe II, 6.1.7.

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus � 157



›Sündenfall‹ sowie ›Vertreibung aus dem Paradies‹ und der auf sie folgenden neutesta
mentlichen Passionsbildfolge.⁵¹⁵

Der Bildfolge zur Passion Christi geht die Darstellung des Einzugs in Jerusalem 
(S. 332) voraus. Ihr folgen die drei Passionsbilder ›Letztes Abendmahl‹ (S. 340), ›Gebet 
am Ölberg‹ (S. 346) und ›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ (S. 422). Als Er
weiterung schließen die Darstellungen ›Auferstehung Christi‹ (S. 434) und ›Christus er
scheint Maria‹ (S. 445) an. Die Passionsbildfolge erstreckt sich allein über den Text des 
Zyklus von Mahnungen, Betrachtungen und Gebeten für die einzelnen Tage der Kar
woche (S. 333–433). Die zwei angehängten Bilder sind in die Textkompilation zum Os
tersonntag (S. 434–486) eingebettet.⁵¹⁶

Mit den Miniaturen ›Himmelfahrt Christi‹ (S. 486) und ›Ausgießung des Heiligen 
Geistes‹ an Pfingsten (S. 498) wird das Bildprogramm des Osterfestkreises um die Bild
motive der Festtage Himmelfahrt Christi und Pfingsten vervollständigt und der Fest
kreis beschlossen.

Die drei Miniaturen ›Dreieinigkeit‹ (S. 554), ›Monstranz und Eucharistie‹ (S. 562) 
sowie ›Jüngstes Gericht‹ (S. 577) vergegenwärtigen die Festtage aus dem letzten Zeitab
schnitt des Kirchenjahres, den Dreifaltigkeitssonntag (S. 554–561), Fronleichnam 
(S. 562–577) sowie den letzten Sonntag im Jahreskreis, den Tag des Jüngsten Gerichts 
(S. 577–593). Gemessen an der Bilddichte der Bildthemen pro Umfang der in den the
matischen Einheiten ›Weihnachtsfestkreis‹ (S. 4–139), ›Osterfestkreis‹ (S. 139–554) und 
›restliche Zeit im Jahreskreis‹ (S. 554–593) enthaltenen Texte verfügen die Texte zur 
restlichen Zeit im Jahreskreis (S. 554–593) mit drei Federzeichnungen über eine ver
gleichsweise reichhaltige Bildausstattung. Durch diese erhält der entsprechende Ab
schnitt besondere Aufmerksamkeit und präsentiert sich als wesentlicher Bestandteil 
des Gebetbuches. Dies überrascht hier insbesondere deshalb, weil die Festtage der 
restlichen Zeit im Jahreskreis in vergleichbaren, ebenfalls nach dem Kirchenjahr ge
ordneten Gebetbüchern überwiegend weder im Text- noch im Bildprogramm Erwäh
nung finden. In der Regel enden nach dem Kirchenjahr geordnete Gebetbücher mit 
dem Pfingstfest und enthalten weder Texte noch Bilder zur restlichen Zeit im Jahres
kreis. Am Beispiel des Gebetbuches der Margaretha wird deutlich, dass es ein beson
deres Anliegen des Redakteurs respektive der Redakteurin der Handschrift gewesen 
sein muss, das Kirchenjahr als Ganzes darzustellen.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass mehr als die Hälfte der Miniaturen 
(insgesamt 15 Darstellungen) unmittelbar das Tagesthema eines liturgischen (Fest-)Ta
ges ins Bild setzt, nämlich: ›Geburt Christi‹ (Weihnachten), ›Beschneidung des Herrn‹, 
›Anbetung der Heiligen Drei Könige‹ (Epiphania), ›Darbringung Jesu im Tempel‹ (Puri
ficatio Mariae), ›Taufe Christi‹, ›Einzug in Jerusalem‹ (Palmsonntag), ›letztes Abend
mahl‹, ›Gebet am Ölberg‹ (Gründonnerstag), ›Christus am Kreuz mit Maria und Johan

��
515 Zur Funktion der alttestamentlichen Bildfolge siehe II, 7.2.
516 Zum Text- und Bildprogramm der Passion Christi im Gebetbuch der Margaretha siehe II, 7.3.

158 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



nes‹ (Karfreitag), ›Auferstehung Christi‹ (Ostern), ›Himmelfahrt Christi‹, ›Ausgießung 
des Heiligen Geistes‹ (Pfingsten), ›Dreieinigkeit‹ (Dreifaltigkeitssonntag), ›Monstranz 
und Eucharistie‹ (Fronleichnam), ›Jüngstes Gericht‹ (letzter Sonntag im Jahreskreis). 
Somit scheint die liturgische Grundstruktur im Bildprogramm deutlicher zu greifen 
zu sein als in der Textkompilation.

Erstaunlicherweise wird die in den Texten des Gebetbuches wiederholt geschil
derte Passion Jesu im Bildprogramm kaum thematisiert.⁵¹⁷ Obwohl die einzelnen Pas
sionsstationen in vergleichbaren bebilderten Gebetbüchern in der Regel sowohl in 
den Texten als auch den Bildern ausführlich abgehandelt werden, werden die qualvol
len Leidensmomente im Gebetbuch der Margaretha augenfällig ausgespart. Im Bilder
zyklus des Gebetbuches werden lediglich in der Darstellung ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346) 
die Gefangennahme Jesu vorausgedeutet und der Tod am Kreuz (S. 422) bildlich darge
stellt. Das Martyrium Christi wird nicht auch visuell vergegenwärtigt. Dass dies der 
Fall ist, mag auf die Strategie zurückgeführt werden, in den Miniaturen vornehmlich 
die liturgischen Festtage darzustellen und so den Anschluss an das liturgische Jahr zu 
garantieren.⁵¹⁸ Überhaupt lassen die Bilder des Bilderzyklus kaum ein Anzeichen des 
Leidens Christi erkennen. Dies überrascht, da sich gerade spätmittelalterliche An
dachtsbilder häufig durch die intensive Betonung des Leidens von früheren Andachts
bildern abheben. Im Zusammenhang mit der christlichen Mystik entwickelt sich ins
besondere im Spätmittelalter die Bildtradition, das Leiden Christi nicht nur in den Mit
telpunkt, sondern beispielsweise durch einen üppigen Blutfluss im Bild regelrecht ›zur 
Schau‹ zu stellen.⁵¹⁹ Derartige Bildstrategien zeigen sich im Gebetbuch der Margare
tha andeutungsweise nur in der Miniatur ›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzens
mann‹ (S. 13). Alle weiteren Federzeichnungen inklusive der Passionsbilder ›Gebet am 
Ölberg‹ (S. 346) und ›Christus am Kreuz‹ (S. 422) zeichnen ein vergleichsweise erstaun
lich unblutiges Bild. Blutspuren und weitere Leidensausdrücke gelangen in den Minia
turen des Gebetbuches – mit Ausnahme der Darstellung ›Dreifaltigkeit mit Christus 
als Schmerzensmann‹ (S. 13) – kaum merklich und nur sehr sparsam zur Verwendung. 
Im Falle ihrer Darstellung dienen sie primär dazu, die Wundmale Christi aufzuzeigen. 
Sie stellen diese jedoch nicht gezielt heraus, wie dies in vergleichbaren spätmittelal
terlichen Bilderzyklen der Fall ist, um dadurch die compassio der Betrachtenden mit 
Christus anzuregen. Der Aspekt des Mitleidens spielt in den Bildern des Gebetbuches 
eine stark untergeordnete Rolle.⁵²⁰ Dass dies nicht üblicherweise der Fall ist und das 
Martyrium Christi in den Bilderzyklen vergleichbarer Gebetbücher in der Regel nicht 

��
517 Zur Passionsbildfolge im Gebetbuch der Margaretha siehe II, 7.3.
518 Dies wird an späterer Stelle ausführlich dargelegt. Siehe II, 7.3.
519 Zur compassio-Frömmigkeit siehe u.a. K���, Stabat mater (1998); F�����, Leiden lesen (2006); 
R������/S�����: Eleos (2009), S. 250–276; K���, Räume des Mitleidens (2015). Für entsprechende Bild
beispiele siehe u.a. H��������/P�����, Ursula Begerin 1 (2015), bes. S. 240–312.
520 Siehe hierzu auch II, 6.2.6; II, 6.2.7; II, 7.3.

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus � 159



ausgespart oder unbetont bleibt, veranschaulicht bereits ein Blick in den im Rahmen 
der vorliegenden Arbeit untersuchten Handschriftenkorpus.⁵²¹ In den Bilderzyklen 
der entsprechenden Codices wird das Martyrium Jesu ausführlich dargestellt. Über
dies werden die Leidensmomente durch üppig aufgetragene Blutstropfen oder Blut
flüsse und verzerrte, leiderfüllte Gesichter augenscheinlich betont.

5.3.2 Die strukturelle Funktion der Miniaturen

Der im Folgenden vorgenommene Klassifizierungsversuch der Miniaturen anhand ih
rer strukturellen Funktionen gibt lediglich eine systematische Perspektive auf den Bil
derzyklus wieder und soll keine Typologie der Bilder darstellen. Die systematische 
Einteilung basiert auf der Grundlage des regelmäßigen Einsatzes der entsprechenden 
Federzeichnungen und ihrer strukturellen Funktionen, welcher kaum als das Zufalls
produkt einer willkürlichen Gestaltungsweise oder eines platzsparenden Layoutprin
zips, sondern vielmehr als das Resultat einer wohlbedachten Text- und Bildstrategie 
gelten darf.

Das Layout und die Organisation der Miniaturen folgen beide einer redaktionel
len Eigenlogik, die den Inhalt des Gebetbuches als zusammengehörende Einheit er
scheinen lässt. Sowohl das Format als auch die Position der Bilder stehen in einem en
gen Zusammenhang mit ihrer strukturellen Funktion.

Ganzseitige Bilder sind den ihnen zugehörigen Texten auffallend häufig als Titel
bilder vorangestellt. Indem sie einen neuen Abschnitt innerhalb der Gesamtkompilati
on kenntlich machen und so eine leserfreundliche Gliederung vornehmen, strukturie
ren sie die Texte des Gebetbuches maßgeblich. Diejenigen Miniaturen, die diese struk
turelle Funktion erfüllen, werden daher hier und im Folgenden als ›Titelbilder mit ei
ner strukturierenden Funktion‹ bezeichnet.

Demgegenüber erscheinen die in den Text eingebetteten Bilder in der Regel mit
ten im Verlauf des Textflusses und stehen in einem unmittelbaren Bezug zu ihrem 
entsprechenden textuellen Kontext. Hinsichtlich ihrer strukturellen Funktion seien 
diese Bilder hier und im Folgenden als ›in den Textfluss integrierte Miniaturen‹ be
zeichnet.

Den strukturell interessantesten Fall zeigen diejenigen Federzeichnungen, die an 
eindeutig auszumachenden Textgrenzen zwischen zwei Texten platziert sind. Sie fun
gieren als Scharnier, indem sie formal an die ihnen vorausgehenden Texte anschlie
ßen und gleichzeitig einen inhaltlich-thematischen Bezug zu dem auf sie folgenden 
Textabschnitt aufweisen. Sie seien hier und im Folgenden als ›Bilder mit einer Schar
nierfunktion‹ oder ›Scharnierbilder‹ bezeichnet.

��
521 Vgl. bspw. die Handschriften Frankfurt a. M., Ms. germ. oct. 31, Karlsruhe, LB, Cod. Donaueschin
gen 437 oder Zürich, ZB, Ms. C 162.

160 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



Indem einzelne Miniaturen zwei der genannten Bildfunktionen vereinen und so
mit eine ›strukturelle Doppelfunktion‹ aufweisen, gibt es über die genannten struktu
rellen Bildfunktionen hinaus auch Mischverhältnisse. Einzelne Miniaturen erscheinen 
anhand ihrer formalen Integration zunächst als Titelbilder mit einer strukturierenden 
Funktion und markieren einen neuen Abschnitt innerhalb der Textkompilation, auf 
welchen zusätzlich durch freigelassene Textzeilen auf den vorausgehenden Textseiten 
hingewiesen wird. Da die inhaltliche Darstellung dieser ›Titelbilder‹ jedoch nicht nur 
eine Vorschau auf den ihnen folgenden Textabschnitt gibt, sondern ebenso auf die ih
nen vorausgehenden Texte rekurriert, haben sie zugleich eine Scharnierfunktion in
ne.⁵²² Insofern die Funktion der strukturierenden Titelbilder der der Scharnierbilder 
an und für sich diametral entgegensteht, ist dieser semiotische Sonderstatus insbeson
dere bemerkenswert. Durch die Bilder mit einer strukturellen Doppelfunktion wird ei
nerseits formal eine leserfreundliche Gliederung umfangreicher Textabschnitte vorge
nommen und anderseits gezielt über strukturelle oder kompilatorische Textgrenzen 
hinweggeführt, sodass die Inhalte der Textkompilationen im Gebetbuch über Text- 
und Abschnittsgrenzen hinweg als eine eng zusammengehörende Einheit von Texten 
und Bildern erscheinen. Indem die Miniaturen des Gebetbuches auf unterschiedliche 
Weisen funktionalisiert werden, lassen sie eine komplexe Art des Umgangs mit Bil
dern erkennen.

In den folgenden Abschnitten werden die drei Bildfunktionen erörtert und die Fe
derzeichnungen nach ihrer Bildfunktion in die drei genannten Gruppen eingeteilt. Ei
ne Analyse der jeweiligen strukturellen Funktion der Miniaturen im Gebetbuch er
folgt in den Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der umliegenden Texte.⁵²³

5.3.2.1 Titelbilder mit einer strukturierenden Funktion
Als ›Titelbilder mit einer strukturierenden Funktion‹ werden diejenigen ganzseitigen 
Miniaturen bezeichnet, die einem neuen Textabschnitt einleitend vorangestellt sind. 
Sie machen den Beginn eines neuen Abschnitts im Gebetbuch kenntlich und nehmen 

��
522 Insgesamt weisen fünf der neun ganzseitigen Titelbilder mit einer strukturierenden Funktion 
nach eingehender Betrachtung und Analyse eine strukturelle Doppelfunktion auf. Vier dieser fünf Mi
niaturen sind in den Texten des Zyklus von Mahnungen, Betrachtungen und Gebeten für die einzel
nen Tage der Karwoche (S. 333–433) und dem Textabschnitt zum Ostersonntag (S. 434–486) enthalten 
(›Einzug in Jerusalem‹ S. 332, ›Letztes Abendmahl‹ S. 340, ›Gebet am Ölberg‹ S. 346 und ›Auferstehung 
Christi‹ S. 434). Weiterhin erscheint auch die Federzeichnung ›Ausgießung des Heiligen Geistes‹ an 
Pfingsten (S. 498) aufgrund ihrer formalen Integration zunächst als strukturierendes Titelbild, rekur
riert jedoch in Bezug auf den dargestellten Bildinhalt zugleich unmittelbar auf den ihr vorausgehen
den Textabschnitt zur Himmelfahrt Christi (S. 486–497) und bildet somit ein Scharnier zwischen den 
Texten. Für eine eingehendere Auseinandersetzung mit den jeweiligen Bildfunktionen siehe die ent
sprechenden Einzelanalysen unter II, 6.
523 Zu Funktionen von Bildern in Handschriften und der formalen sowie inhaltlichen Ebene von 
Text-Bild-Beziehungen siehe O��, Texte und Bilder (2000), bes. S. 124–130.

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus � 161



so eine eigene Gliederung der Textkompilation vor. Dass Bilder, welche in den Text ei
ner Handschrift integriert sind, grundsätzlich und ungeachtet ihrer Position im Text 
bereits aufgrund des Medienwechsels von Text zu Bild immer auch eine gewisse 
Strukturierung der Texte vornehmen, steht hier nicht im Vordergrund. Diejenigen Mi
niaturen des Gebetbuches, welche im Folgenden als strukturierende Titelbilder be
zeichnet werden, stechen vielmehr dadurch hervor, dass sie ihre strukturierende 
Funktion unmittelbar ausstellen. Die textgliedernde Funktion der Titelbilder wird 
überdies durch freigelassene Textzeilen auf einigen ihnen vorausgehenden Textseiten 
zusätzlich betont.

Strukturierende Titelbilder befinden sich ausnahmslos alle immer auf einer Ver
soseite und bilden eine eng zusammengehörende Einheit mit den auf der ihnen gegen
überliegenden Rectoseite folgenden Texten, indem sie eine Vorschau auf deren Inhalt 
geben. Bild- und Textseite sind dabei immer unmittelbar aufeinander bezogen.⁵²⁴

Im Gebetbuch der Margaretha erfüllen neun der insgesamt zwölf ganzseitigen Mi
niaturen eine strukturierende Titelbildfunktion. Sieben dieser neun Federzeichnungen 
sind zusätzlich durch ein bis vierzehn freigelassene Textzeilen auf der ihnen vorausge
henden Rectoseite vom vorherigen Text abgesetzt.⁵²⁵ Nur zwei Titelbilder heben sich 
nicht durch freigelassene Textzeilen zusätzlich vom vorherigen Text ab.⁵²⁶ Dieser Be
fund legt nahe, dass die Absetzung der entsprechenden Textabschnitte durch struktu
rierende Titelbilder und die Freilassung der Textzeilen nicht allein aus bildstrategi

��
524 Eine ähnliche strukturelle Titelbildfunktion erkennt auch B���� R��������� in seiner Untersu
chung der Bildfunktionen im ›Speculum virginum‹ (vgl. R���������, Bild (2003), bes. S. 27). In seiner 
Bezeichnung derjenigen Bilder des ›Speculum virginum‹, die eine Vorschau auf das Thema des folgen
den Buches geben, unterscheidet R��������� – abhängig von der Position der Bilder – Titel- und 
Schlussbilder, auf welche der Text entsprechend mit »auf das Bild bezogenen Vor- und Rückverwei
sen« reagiert. Ebd., S. 27. Zum Verhältnis von Titelbild und Textprogramm (hier allerdings beschränkt 
auf die das Bildprogramm einer Handschrift im Gesamten einleitenden Titelbilder) siehe überdies 
O��������, Titelbild und Textprogramm (2002), S. 63–75. O�������� spricht den von ihr untersuchten 
Titelbildern insofern dieselbe Funktion wie Paratexten zu, als diese – analog zu Vorrede, Motto, Wid
mung oder Titelblatt – keine Texteinzelheiten verbildlichen, sondern einen »Ganztext- bzw. Mehr
fach-Textbezug« aufweisen, also Hinweise auf den Inhalt des Buches, seine Absicht und den Gattungs
charakter allgemein geben (vgl. ebd., S. 63, bzw. S. 74). Hierin unterscheiden sich die von O�������� 
untersuchten Titelbilder von den als ›strukturierende Titelbilder‹ bezeichneten Miniaturen des Gebet
buches, die zwar ebenfalls eine ›allgemeine‹ Vorschau auf das Folgende geben, aber ebenso Textein
zelheiten der auf sie folgenden Textabschnitte verbildlichen und so ungleich enger mit dem jeweiligen 
Text verknüpft sind.
525 Dies sind die Miniaturen ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Darbringung Jesu im Tempel‹ (S. 110), ›Christus 
segnet die Welt – Göttliche Vorsehung‹ (S. 214), ›Letztes Abendmahl‹ (S. 340), ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346), 
›Auferstehung Christi‹ (S. 434), ›Monstranz und Eucharistie‹ (S. 562) und ›St. Stephan in Konstanz – 
Einsegnung der ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594).
526 Dies sind die Miniaturen ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332) und ›Ausgießung des Heiligen Geistes‹ 
(S. 498).

162 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



schen Gründen erfolgt, sondern gezielt zum Einsatz gelangt und der Strukturierung der 
Texte dient.

Die strukturierende Funktion der Titelbilder wird insbesondere bei denjenigen 
Miniaturen des Gebetbuches augenfällig, die ein ähnliches Layout, aber eine differen
te Bildfunktion aufweisen. So ist beispielsweise die ganzseitige Federzeichnung ›Ver
kündigung‹ (S. 62) dem ihr zugehörigen Textabschnitt auf der Versoseite gegenüberge
stellt und wird zusätzlich durch vier freigebliebene Textzeilen auf der ihr vorausge
henden Rectoseite vom vorherigen Text abgesetzt. Da sie jedoch nicht an den Beginn 
des ihr zugehörigen Textabschnittes gesetzt ist, übernimmt sie an dieser Stelle nicht 
die Funktion einer strukturierenden Titelminiatur. Ebenso wenig nehmen die zwei 
verbleibenden ganzseitigen Miniaturen des Bilderzyklus, die ›Anbetung der Heiligen 
Drei Könige‹ (S. 101) und das Allianzwappen Ehinger-von Kappel (S. 603), eine die Tex
te strukturierende Position zu Beginn eines neuen Textabschnitts ein, weshalb auch 
sie nicht als strukturierende Titelbilder gelten können.⁵²⁷ Unter diejenigen neun Mi
niaturen des Bilderzyklus, für welche in der vorliegenden Arbeit der Begriff ›Titelbild 
mit einer strukturierenden Funktion‹ geprägt wurde, dürfen gezählt werden:
– Darbringung im Tempel (S. 110)
– Christus segnet die Welt – Göttliche Vorsehung (S. 214)
– Einzug in Jerusalem (S. 332)
– Letztes Abendmahl (S. 340)
– Gebet am Ölberg (S. 346)
– Auferstehung Christi (S. 434)
– Ausgießung des Heiligen Geistes, Pfingsten (S. 498)
– Monstranz und Eucharistie (S. 562)
– St. Stephan in Konstanz – Einsegnung der ehingerischen Familiengräber (S. 594)

5.3.2.2 In den Textfluss integrierte Miniaturen
Aufgrund des Medienwechsels von Text und Bild nehmen ›in den Text integrierte Mi
niaturen‹ an sich zwar durchaus eine gewisse Strukturierung des Textes vor, aller
dings spielt diese für den Einsatz der entsprechenden Bilder keine Rolle. Indem sie 
den Inhalt der sie umgebenden Texte unmittelbar ins Bild setzen, dienen die entspre
chenden Miniaturen nicht primär der Gliederung des Textes, sondern vielmehr der vi
suellen Vergegenwärtigung des Textinhaltes respektive der Anschauung des Textes im 
Bild. Hierbei sollen Texte und Bilder gewissermaßen komplementär verschmelzen 
und der Text im Bild respektive das Bild im Text weitergelesen werden. Die in den 
Text integrierten Miniaturen bringen insofern Ergänzungen zum Text an, als Bild und 

��
527 Das Allianzwappen stellt ohnehin einen Sonderfall dar. Es zählt nicht zu den narrativen Minia
turen des Gebetbuches und ist überdies aller Wahrscheinlichkeit nach nicht eigens für das Gebetbuch 
angefertigt, sondern aus einem anderen Kontext übernommen worden. Zum Allianzwappen siehe 
II, 5.2 und II, 6.4.2.

5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus � 163



Text auch dann, wenn sie dieselben Themen darstellen und dieselben Interessen ver
folgen, unterschiedliche Sinne ansprechen und so verschiedene Sinngehalte generie
ren. Die entsprechenden Miniaturen sind – ebenso wie die restlichen Miniaturen des 
Bilderzyklus – nicht als textschmückendes Beiwerk zu betrachten, sondern präsentie
ren eine narrative Eigenlogik, durch welche sie bis zu einem gewissen Grad auch text
unabhängig agieren können. Zu den ›in den Textfluss integrierten Miniaturen‹ zählen:
– Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann (S. 13)
– Verkündigung (S. 62)
– Bußpredigt Johannes des Täufers (S. 66)
– Mondsichelmadonna (S. 72)
– Maria im Wochenbett (S. 87)
– Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind (S. 89)
– Anbetung der Heiligen Drei Könige (S. 101)
– Christus erscheint Maria (S. 445)

5.3.2.3 Bilder mit einer Scharnierfunktion
Als ›Bilder mit einer Scharnierfunktion‹ sollen jene Miniaturen bezeichnet werden, 
die ein Scharnier zwischen zwei durch eine Textgrenze formal voneinander getrenn
ten Textabschnitten bilden und dazu beitragen, die kompilierten Texte im Gebetbuch 
als eine zusammengehörende Einheit erscheinen zu lassen.⁵²⁸ Damit steht die Schar
nierfunktion der strukturierenden Funktion der ganzseitigen Titelbilder in gewisser 
Weise diametral entgegen.

��
528 Die Prägung des Begriffs ›Scharnierbild‹ geht auf einen früheren Aufsatz zur Funktionsweise der 
Bilder in der Münchner Parzivalhandschrift Cgm 19 zurück. Siehe hierzu F���, Symmetrie und Sym
bolik (2021), S. 171–190. Eine ähnliche Bildfunktion beschreibt auch B���� R��������� in seiner Un
tersuchung der unterschiedlichen Bildfunktionen im ›Speculum virginum‹ (vgl. R���������, Bild 
(2003), bes. S. 28). R��������� spricht von einer »verklammernden Überleitung«, mit welcher die 
Zwölfteilung des Werkes anhand der Positionierung der Bilder überspielt wird, bezeichnet die ent
sprechende Platzierung der Bilder weiter »als eine die Trennung der Werkteile überspielende Klam
mer« und hebt überdies den Eigenwert der Bilder gegenüber dem Text hervor (ebd., S. 28). Der Vor
gang ist folglich ähnlich dem der in der vorliegenden Studie als Scharnierbilder bezeichneten 
Miniaturen. Insofern die von R��������� untersuchten Bilder jedoch sowohl als Schlussbilder als 
auch als Titelbilder zwischen zwei Texten auftreten, welche »darauf mit auf das Bild bezogenen Vor- 
oder Rückverweisen« (ebd., S. 27) reagieren, unterscheiden sie sich diesbezüglich von den in der vor
liegenden Studie betrachteten Miniaturen. Diese treten ausnahmslos alle in der Position als ›Schluss
bilder‹ zu den ihnen vorausgehenden Texten auf und zeitigen in erster Linie selbst Vor- und stellen
weise auch Rückverweise auf die Texte. Da folglich der Vorgang der »verklammernden Überleitung« 
an sich zwar ähnlich ist, sich jedoch die Art und Weise, wie die Bilder und Texte bei genauerer Be
trachtung jeweils zusammenwirken, unterscheidet, wird in der vorliegenden Studie nicht auf den Be
griff »verklammernde Überleitung« zurückgegriffen, sondern die Bezeichnung der Bilder als ›Schar
nierbilder‹ bzw. ›Bilder mit einer Scharnierfunktion‹ bevorzugt.

164 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



Die ›Scharnierbilder‹ des Gebetbuches sind allesamt derart in die Textkompilatio
nen eingebettet, dass sie formal immer auf derselben Seite an die ihnen vorausgehen
den Texte anschließen. Inhaltlich geben sie in erster Linie eine Vorschau auf den In
halt der auf sie folgenden Texte, rekurrieren bisweilen aber auch auf die ihnen vo
rausgehenden Texte. Scharnierbilder unterscheiden sich insofern von den in den 
Textfluss integrierten Miniaturen, als sie ausschließlich an Textgrenzen zum Einsatz 
gelangen. Obgleich sie ebenso eine gewisse textstrukturierende Funktion innehaben, 
tritt diese deutlich hinter die primär überleitende Scharnierfunktion zurück.

Scharnierbilder sind insbesondere an kompilatorischen Textgrenzen anzutreffen 
oder verknüpfen zwei Textabschnitte, in welchen sich ein Wechsel des liturgischen 
Charakters vollzieht (beispielsweise vom Weihnachtsfestkreis zum Osterfestkreis oder 
von der Bußzeit zum Freudenfest). Sie leiten kontinuierlich vom einen zum anderen 
(Zeit-)Abschnitt beziehungsweise Ereignis über und lassen die Texte und Bilder des 
Gebetbuches über Textgrenzen hinweg als eine zusammengehörende Einheit erschei
nen. Zu den ›Scharnierbildern‹ oder ›Bildern mit einer Scharnierfunktion‹ zählen:
– Geburt Christi (S. 78)
– Beschneidung des Herrn (S. 94)
– Taufe Christi (S. 136)
– Sündenfall (S. 139)
– Vertreibung aus dem Paradies (S. 161)
– Christus am Kreuz mit Maria und Johannes (S. 422)
– Himmelfahrt Christi (S. 486)
– Dreieinigkeit (S. 554)
– Jüngstes Gericht (S. 577)

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter – Bildvorlagen, 
Bildquellen und die Bedeutung von Bildern für die private 
Andacht

Im Folgenden werden die Ursprünge der verwendeten Bildvorlagen im Gebetbuch der 
Margaretha beleuchtet und mögliche Gründe für deren Auswahl skizziert. Ein aus
führlicher Vergleich zwischen den Federzeichnungen des Gebetbuches und ihren ent
sprechenden Vorlagen erfolgt in den Einzeluntersuchungen der Miniaturen und der 
umliegenden Texte (II, 6).

Weiterhin wird die Beziehung zwischen originärem Bildwerk und seiner ›Kopie‹ 
innerhalb einer spätmittelalterlichen ›Culture of the Copy‹ diskutiert und die Bedeu
tung von (reproduzierten) Bildern für die private Andacht dargelegt.

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 165



5.4.1 Verwendete Bildvorlagen und Bildquellen aus Druckgraphik und Malerei

Auf der Grundlage augenfälliger Ähnlichkeiten mit bereits vorhandenen Bildern ge
lang es in der Forschung bislang, sechs Miniaturen des Gebetbuches der Margaretha 
von Kappel auf Bildvorlagen zurückzuführen.⁵²⁹ Nach eigenen Recherchen konnten 
darüber hinaus zwei weitere potenzielle Vorlagen identifiziert und eine Zuordnung 
revidiert werden, sodass nunmehr sieben Bilder als bekannt gelten dürfen, die den 
entsprechenden Miniaturen des Gebetbuches der Margaretha von Kappel als Vorlage 
gedient haben dürften.

Dass das Vorlagenmaterial für einige der Miniaturen im Gebetbuch bereits be
kannt war und für weitere im Rahmen der vorliegenden Untersuchung neu ermittelt 
werden konnte, stellt einen Glücksfall für die Bildanalysen dar. Vergleichende Gegen
überstellungen der Miniaturen des Gebetbuches mit ihren entsprechenden Vorlagen 
lassen Abweichungen sichtbar werden und ermöglichen wertvolle Rückschlüsse auf 
den narrativen Eigenwert der Miniaturen sowie mögliche Intentionen hinter den Um
gestaltungen. Die Auseinandersetzung mit den Bildvorlagen dient unweigerlich als 
signifikante Grundlage für die Untersuchung des Bilderzyklus im Gebetbuch der Mar
garetha. Dies gilt auch deshalb, weil das Vorlagenmaterial zu den wesentlichen Fakto
ren gezählt werden muss, die die Gestaltung der Bilder maßgeblich bestimmen.

Bildvorlagen aus dem Kupferstich-Œuvre des Meisters E.S.:
– ›Verkündigung‹ (L���� 12; siehe Abb. 6)⁵³⁰
– ›Maria mit Buch auf der Mondsichel‹ (L���� 59; siehe Abb. 9)
– ›Geburt Christi‹ (G������� Nr. 315; siehe Abb. 11)
– ›Anbetung der Könige‹ (L���� 26; siehe Abb. 18)
– Revisionsbedürftig ist nach meinem Dafürhalten die Annahme, der Kupferstich 

›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ (L���� 32, siehe Abb. 29) habe als 
Vorlage für die entsprechende Federzeichnung im Gebetbuch der Margaretha ge
dient.⁵³¹

Der Meister E.S. zählt zweifelsfrei zu den bekanntesten, bedeutendsten und am häu
figsten kopierten Kupferstechern des 15. Jahrhunderts, dessen Œuvre nicht nur durch 
seine außerordentliche Schaffenskraft, sondern ebenso aufgrund der bemerkenswer
ten künstlerischen Qualität der Bilder hervorsticht.⁵³² Die Werke des Meisters übten 

��
529 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253.
530 Die Nummerierung der Kupferstiche entspricht hier und im Folgenden derjenigen, die M�� 
L���� und M�� G������� vornehmen. Vgl. L����, Katalog Kupferstich (1908–1934) sowie G�������, 
Meister E.S. (1924).
531 Zu den Gründen für diese Revision siehe den Abschnitt ›Bildvorlage‹ unter II, 6.2.7.
532 Dem anonymen Meister E.S. können nach den grundlegenden Untersuchungen von M�� L���� 
und M�� G������� 320 Kupferstiche und zwei Handzeichnungen zugeordnet werden. Etwa 200 weite

166 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



nachweislich einen beträchtlichen Einfluss auf die zeitgenössische Kunstproduktion 
in Deutschland, den Niederlanden, Frankreich, Italien sowie Spanien aus und wurden 
insbesondere am Oberrhein nachweislich bereits um 1468 verbreitet rezipiert.⁵³³ Auch 
am Bodensee setzt die Arbeit mit graphischen Vorlagen in der Malerei frühzeitig 
ein.⁵³⁴ Dass seine Stiche dabei auch in der Stadt Konstanz bereits früh als Vorlage ver
wendet wurden, zeigen neben dem Gebetbuch der Margaretha aus dem Jahre 1482 un
ter anderem auch ein zwischen 1467–70 geschaffenes Schnitzwerk im Chorgestühl des 
Konstanzer Münsters sowie die zwölf eingeklebten Kupferstichmedaillons im Gebet
buch der Dorothea von Hof (St. Gallen, StiB, Cod. Sang. 479, entstanden 1483), die auf 
einer 18-teiligen Kupferstichfolge des Meisters E.S. beruhen.⁵³⁵

Über das Leben des bis heute anonym gebliebenen Meisters E.S. ist nur wenig be
kannt. Seinen Notnamen verdankt er den Monogrammen E.S. oder E, welche sich auf 
18 Blättern seines Spätwerks nachweisen lassen.⁵³⁶ Inwiefern es sich bei der Buchsta
benfolge um die Initialen des Meisters handelt, ist fraglich.⁵³⁷

Sein wesentlicher Schaffenszeitraum darf aufgrund der Datierung einzelner Ar
beiten als bekannt gelten. Auf den 16 erhaltenen datierten Stichen sind die Entste
hungsjahre 1461 (zwei Stiche), 1466 (vier Stiche) und 1467 (zehn Stiche) abzulesen.⁵³⁸
Die Exemplare zählen nach ihrer Formensprache und Technik zum Spätwerk des 
Meisters und seien vermutlich kurz vor seinem Tod im Jahre 1468 entstanden.⁵³⁹ Ge

��
re Kopien, die wohl auf originären Werken des Meisters E.S. beruhen, sowie weitere unvollständig er
haltene Serien lassen jedoch vermuten, dass das Gesamtwerk des Meisters um die 500 Stiche gezählt 
haben muss (vgl. A�����, Meister E.S. (1989), S. 8). Den Hauptteil des Œuvres des Meisters E.S. (circa 
zwei Drittel) bilden sakrale Darstellungen aus dem Leben Christi, der Muttergottes sowie der Heiligen. 
Blätter zu profanen Themen wie Minneszenen, Wappen, Spielkarten, Buchstaben oder Ornamente er
gänzen das Gesamtwerk. Zum Gesamtwerk des Meisters siehe u.a. A�����, ebd., G�������, Die Kupfer
stiche des Meister E.S. (1923/1924); G�������, Meister E.S. (1924) sowie L����, Katalog Kupferstich, Text- 
und Tafelbd. 2 (1910). Zur Erfindung des Kupferstichs allgemein sowie dessen Ursprung und Entwick
lung siehe u.a. R��������, Histoire (1860); L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 1 (1908), S. 1–60; 
G�������, Anfänge des Kupferstiches (1924) sowie G�������, Geschichte der deutschen Graphik (1939).
533 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), S. 1 sowie L����, Verkündigung (2000), S. 189.
534 Vgl. L����, Verkündigung (2000), S. 212.
535 Vgl. O���������, Bild und Gebet (1995), S. 144 (gemeint sind die historisierten Initialen auf den 
Blättern 61r, 75r, 78v, 83r, 87v, 91 v, 97r, 103r, 143v, 152r, 168r, 183r der Handschrift St. Gallen, StiB, Cod. 
Sang. 479) sowie M������, Gotische Wandmalerei (1992), S. 120–121, dort Abb. 318.
536 Vgl. A�����, Meister E.S. (1989), S. 373 und B�����, Meister E. S. (1990), S. 711 f.
537 Nach H���� A����� waren alle mit Monogramm versehenen Kupferstiche vermutlich für den 
Vertrieb bei der Engelweihe 1466 und 1467 in Einsiedeln bestimmt. Die Buchstabenfolge sei somit eher 
auf das Verlagssignet des Klosters Einsiedeln zu berufen als auf die Initialen des Künstlers. Vgl. 
A�����, Meister E.S. (1989), S. 373–377. Hingegen geht M�� L���� davon aus, dass der Buchstabe E 
(nicht aber das S) auf den Vornamen des Meisters bezogen werden muss. Vgl. L����, Katalog Kupfer
stich, Textbd. 2 (1910), S. 6.
538 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), S. 3.
539 Vgl. G�������, Meister E.S. (1924), S. 2.

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 167



mäß einer weiteren frühen Kopie einer seiner Stiche muss der Meister E.S. hauptsäch
lich zwischen 1435/40 und 1467 tätig gewesen sein.⁵⁴⁰

Die Wirkungsstätte des anonymen Meisters wird in der Forschung bereits seit lan
gem diskutiert und konnte bis heute nicht eindeutig nachgewiesen werden. Insofern 
in unterschiedlichen Forschungsstudien die Überzeugung überwiegt, der Meister müs
se am Oberrhein und zwischenzeitlich sehr wahrscheinlich in Konstanz tätig gewesen 
sein,⁵⁴¹ könnten die Auftraggeberin und der Miniator des Gebetbuches die Vorlagen 
womöglich direkt aus seinem Umfeld bezogen haben.⁵⁴² Dass der Architekturrahmen 
des berühmten Einsiedler Madonnenblatts (L���� 81) nach der Darstellung eines 
Wandbildes im Konstanzer Dom gestaltet ist, bekräftigt die Vermutung, der Meister 
E.S. sei zumindest zeitweilig in Konstanz tätig gewesen.⁵⁴³ Im Rahmen seiner Unter
suchung der Verkündigungsdarstellungen des 15. und 16. Jahrhunderts hat bereits 

��
540 Vgl. ebd. sowie L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 2 (1910), S. 3. G������� fasst die Lebensdaten 
des Meisters E.S. wie folgt zusammen: »Fassen wir das Obige kurz zusammen, so wissen wir über die 
Person des Meisters E.S. nur etwa so viel, daß er ein oberrheinischer Goldschmied war, der vor 1425 
vielleicht in der Bodenseegegend geboren ist und dessen Tod 1467 eingetreten sein dürfte. Vielleicht 
hat er in Konstanz gewohnt«. G�������, Meister E.S. (1924), S. 9.
541 Auf der Grundlage aufgegriffener Vorbilder, der Wappen auf den Spielkarten sowie des Wir
kungskreises der Werke deuten verschiedene Lokalisierungsversuche zum einen nach Freiburg im 
Breisgau, Breisach, Basel oder Straßburg. Hingegen lassen die Inschriften der späteren Stiche aus den 
Jahren 1466–1467 aufgrund des (nieder-)alemannischen Dialekts einen Ursprung in der Bodenseeregi
on, möglicherweise Konstanz, Bregenz, Schaffhausen, Appenzell, St. Gallen oder Vorarlberg vermuten. 
Für Konstanz spricht vor allem die Tatsache, dass der Architekturrahmen des berühmten Einsiedler 
Madonnenblatts (L���� 81) nach der Darstellung eines Wandbildes im Konstanzer Dom gestaltet ist 
(vgl. H�����, Meister E.S. (2007), S. 17). H���� A����� zieht in Betracht, dass es sich bei dem anony
men Meister um den Konstanzer Goldschmied Hans Nithart handeln könnte (vgl. A�����, Meister E.S. 
(1989), S. 377). Zur Verortung des Meisters siehe G�������, Meister E.S. (1924), S. 3–8; L����, Katalog 
Kupferstich, Textbd. 2 (1910), S. 5–9; A�����, Meister E.S. (1989), S. 8. Für die Überlegungen zur Mund
art siehe G�������, Meister E.S. (1924), S. 3 f.
542 Falls der Meister E.S. nicht in Konstanz tätig war, könnten Margaretha von Kappel und ebenso Jo
hannes Sattler (spätestens) während des Einsiedler Engelweihfestes im Jahre 1466 auf die Arbeiten 
des Meisters aufmerksam geworden sein. Anlässlich des 500. Jubiläums der Anerkennung der Engel
weihe durch Papst Leo VIII., für welches der Meister E.S. mehrere Kupferstiche anfertigte, reisten im 
September des Jahres 1466 130.000 Pilger nach Einsiedeln. Da das Kloster Einsiedeln zu den bedeu
tendsten Wallfahrtsorten der Schweiz sowie der angrenzenden Länder zählte und die 14-tägige Fest
zeit den Pilgern einen vollkommenen Ablass für ewige Zeit (die sogenannte ›Römische Gnade‹) zusi
cherte, darf es als sehr wahrscheinlich gelten, dass auch Johannes Sattler, der zu dieser Zeit Kaplan 
am Konstanzer Dom war, und möglicherweise auch einzelne Familienmitglieder der Konstanzer Ehin
ger an den bedeutenden Festlichkeiten teilnahmen. Diese Vermutung kann jedoch nicht belegt wer
den. Vgl. A�����, Meister E.S. (1989), S. 374. Eine auf den 24. November datierte Urkunde im Kantons
archiv Schwyz belegt, dass Sattler zumindest im Jahre 1477 der Einsiedler Engelweihfeier beigewohnt 
und dort zwischen dem Pfarrer Johannes Buttgi aus Igis (Kanton Graubünden) und Ortlieb, dem Bi
schof von Chur, in einer Streitfrage vermittelt hat. Vgl. B�������, Dorothea von Hof (2015), S. 57, basie
rend auf der Urkunde Staatsarchiv Schwyz, Hauptarchiv, Archiv I, Sign. 605 (24/11/1477).
543 Vgl. H�����, Meister E.S. (2007), S. 17.

168 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



L���� festgehalten, dass die Stiche des Meisters E.S. in Südwestdeutschland »am leich
testen und am schnellsten zugänglich«⁵⁴⁴ waren. Da Südwestdeutschland als die wahr
scheinliche Heimatregion des Meisters E.S. gelten dürfe, könne nach L���� auch nicht 
überraschen, dass seine Stiche zuerst am Oberrhein, Bodensee und in Schwaben als 
Vorlage verwendet worden seien.⁵⁴⁵

Bildvorlagen aus dem Kupferstich-Œuvre des Meisters der Berliner Passion bzw. 
des Meisters der Marter der Zehntausend:
– ›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ (L���� 77 bzw. L���� 82, siehe 

Abb. 3 sowie Abb. 4)

Der Meister der Berliner Passion gehört ebenso wie der Meister E.S. zu den bedeuten
den Kupferstechern des 15. Jahrhunderts.⁵⁴⁶ Er nimmt für die Region des Niederrheins 
etwa dieselbe Bedeutung ein wie der Meister E.S. für die Region des Oberrheines und 
muss zu jenen originalen, geistreichen und erfinderischen Künstlern des 15. Jahrhun
derts gezählt werden, die vorzugsweise eigenschöpferisch und nicht nach fremden 
Vorbildern arbeiten.⁵⁴⁷

Die Frage nach der Identität des Meisters beantworten zunächst G�������⁵⁴⁸ und 
später L����⁵⁴⁹ mit der Vermutung, es handle sich bei ihm um den niederländischen 
Künstler Israhel van Meckenem den Älteren, Vater des gleichnamigen Kupferstechers 
Israhel van Meckenem der Jüngere.⁵⁵⁰ In der neueren Forschung wurde diese Annah
me revidiert, sodass die Identität des Meisters weiterhin ungeklärt bleibt.⁵⁵¹ Auch die 
Frage nach der zeitlichen Eingrenzung seines Schaffenszeitraums kann aufgrund feh
lender Datierungen nicht eindeutig beantwortet, sondern lediglich auf die Jahre zwi
schen 1450 und Mitte der 1470er eingegrenzt werden.⁵⁵² Hingegen sei die räumliche 
Lokalisierung seiner Wirkungsstätte gemäß der neueren Forschung insofern näher 

��
544 L����, Verkündigung (2000), S. 81.
545 Ebd.
546 Das Gesamtwerk des Meisters der Berliner Passion umfasst heute 177 identifizierte Blätter, soll 
ursprünglich jedoch bedeutend umfangreicher gewesen sein (vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 
3 (1915), S. 3). Lediglich zwei seiner Blätter basieren auf Stichen des Meister E.S. (vgl. L����, Meister 
Berliner Passion (1900), S. 139, Kupferstich Nr. 24 sowie Nr. 55).
547 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), S. 3.
548 G�������, Meister der Berliner Passion (1903).
549 Vgl. L����, Meister Berliner Passion (1900), S. 135–159 und L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 
(1915).
550 Vgl. G�������, Meister der Berliner Passion (1903), S. 16–20; L����, Meister Berliner Passion 
(1900), S. 140; L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), S. 3–17 sowie L����, Katalog Kupferstich, 
Textbd. 9 (1934), Einleitung zum siebten Abschnitt, ohne Seitenzahl.
551 Vgl. u.a. W�����, Early Engravers (2004), S. 27–33 sowie H�����, Meister E.S. (2007), S. 20.
552 Vgl. W�����, Early Engravers (2004), S. 33–41 sowie auch L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 
(1915), S. 17.

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 169



bestimmt, als der Stil seiner Werke dazu anrege, die Region Köln und möglicherweise 
die Umgebung von Kleve anzunehmen.⁵⁵³

Von dem für die vorliegende Studie bedeutsamen Kupferstich ›Dreifaltigkeit mit 
Christus als Schmerzensmann‹ (L���� 77), der nach M�� L���� zu den versierteren 
Arbeiten aus dem Spätwerk des Meisters gezählt werden darf,⁵⁵⁴ existiert eine exakte 
Kopie aus der Hand des anonymen Meisters der Marter der Zehntausend. Dieser tech
nisch sowie künstlerisch weniger versierte Kupferstecher wird von M�� L���� sogar 
zu »jenen Armen am Geiste [ge]zählt, die immer nur kopiert haben«.⁵⁵⁵ Seine Tätigkeit 
konzentriert sich auf die Jahre um 1463 bis 1467.⁵⁵⁶ Als lokale Eingrenzung ergibt sich 
der Regierungsbezirk Düsseldorf.⁵⁵⁷ Welcher dieser beiden Stiche der Miniatur des Ge
betbuches letztlich als Vorlage gedient haben könnte, wird im Abschnitt ›Bildvorlage‹ 
unter II, 6.1.1 diskutiert.

Bildvorlagen aus der Werkstatt des Meisters des Hohenlandenberg-Altars (Tafel
malerei):
– ›Beschneidung Christi‹ (Tafelmalerei auf der Innenseite eines nicht mehr erhalte

nen Marien-Flügelaltars: Freiburg, Augustinermuseum, Inventarnummer M 67/ 
028; siehe Abb. 15)

Als ebenso ertragreiche Quelle für potenzielles Vorlagenmaterial wie die Druckgra
phik darf auch die zeitgenössische Tafelmalerei gelten. Die Werkstatt des Meisters des 
Hohenlandenberg-Altars zählt im ausgehenden 15. Jahrhundert zu den produktivsten 
sowie niveauvollsten Werkstätten des Bodenseegebiets und »bestand aus mehreren 
Mitarbeitern mit jeweils unterschiedlichen stilistischen und handwerklichen Eigen
heiten«.⁵⁵⁸ Der Meister des Hohenlandenberg-Altars ist von circa 1480 bis nach 1500 in 
Konstanz tätig und gehört zu den herausragenden Malern der Stadt.⁵⁵⁹ Seinen Notna
men erhält er durch einen um 1496 entstandenen Flügelaltar, den der Konstanzer Bi
schof Hugo von Hohenlandenberg zu seinem Amtsantritt in Auftrag gegeben und ge
stiftet hat.⁵⁶⁰ Die Identität des Meisters wurde verschiedentlich mit dem Konstanzer 
Matthäus Gutrecht d. Ä. (1450–1504/05) und in der jüngeren Forschung mit Michel Hai
der (tätig in Konstanz um 1479–1516) in Verbindung gebracht, konnte jedoch bis heute 
nicht abschließend bestimmt werden.⁵⁶¹

��
553 Vgl. W�����, Early Engravers (2004), S. 42–46.
554 Vgl. L����, Katalog Kupferstich, Textbd. 3 (1915), S. 19.
555 Vgl. ebd., S. 351.
556 Vgl. ebd., S. 353.
557 Vgl. ebd., S. 350.
558 W���������/P������, Himmel und Hölle (2009), S. 134. Zur herausragenden Bedeutung der Werk
statt für das spätmittelalterliche Bodenseegebiet siehe K�����, Werkstatt (1990), S. 45.
559 Vgl. Z����, Augustinermuseum (1990), S. 62.
560 Vgl. K�����, Werkstatt (1990), S. 45 sowie W���������/P������, Himmel und Hölle (2009), S. 134.
561 Vgl. Z����, Augustinermuseum (1990), S. 62 sowie K�����, Werkstatt (1990), S. 52–54.

170 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



Die exakte Datierung von Tafelmalereien zeigt sich häufig problematisch, was 
auch an den Datierungsversuchen der Beschneidungstafel deutlich wird. Bisher ge
lang es der Forschung nicht, ihren Entstehungszeitraum genauer als auf die Zeit um 
1480 einzugrenzen. Ausgehend von der Annahme, dass die Tafel der entsprechenden 
Miniatur im Gebetbuch der Margaretha (S. 94) als Vorlage gedient hat, darf ihr Entste
hungszeitraum insofern konkretisiert werden, als mit der Datierung des Gebetbuches 
(1482) ein Terminus ante quem für die Entstehung der Tafel gegeben ist. Sollte die Ta
fel dem Miniator des Gebetbuches tatsächlich als Vorlage gedient haben, muss sie spä
testens im Jahre 1482 bereits angefertigt gewesen sein.

Bildvorlagen aus der Werkstatt des Diebold Lauber in Hagenau (Buchmalerei):
– ›Taufe Christi‹ (Historienbibel der Familie Ehinger: St. Gallen, KB, Vad. Slg. Ms. 

343d, fol. 66r; siehe Abb. 21)

Auf der Suche nach geeignetem Vorlagenmaterial bilden neben Kupferstichen und Ta
felmalereien auch Buchmalereien eine beliebte Quelle. Die Hagenauer Werkstatt des 
Diebold Lauber gilt als eine der bekanntesten sowie produktivsten Schreibwerkstätten 
des 15. Jahrhunderts und wird aufgrund ihrer marktorientierten Produktionstätigkeit 
als besonders innovativ beschrieben.⁵⁶² Das Werkstattangebot setzt sich aus Auftrags- 
sowie Vorratsarbeiten zusammen und spiegelt deutlich ihre Spezialisierung im Be
reich der Herstellung bebilderter Handschriften wider.⁵⁶³

Als Maler der 167 erhaltenen kolorierten Federzeichnungen in der Historienbibel 
der Familie Ehinger darf gemäß zweier Selbstnennungen des Künstlers auf den ent
sprechenden Bildseiten der Straßburger Hans Ott gelten.⁵⁶⁴ Über seine Person ist nur 
wenig bekannt. In Straßburger Urkunden lässt sich der in Straßburg ansässige Meister 
der Malerzunft als Buch- sowie Wandermaler, Schreiber und Ratsherr belegen.⁵⁶⁵ Ne

��
562 Vgl. S�����-J������, Auftragsfertigung (1985), S. 302. Aufgrund ihrer reichhaltigen Bildausstat
tung und des (vergleichsweise) erschwinglichen Kaufpreises wurden die Werke aus der Lauber-Werk
statt rasch zu beliebten »Markenartikeln« und Verkaufsschlagern des 15. Jahrhunderts. S�����- 
J������, Buchherstellung, Bd. 1 (2001), S. 75 ff. Vgl. auch S����, Werkstatt Diebold Lauber, UB Heidel
berg (2008); https://digi.ub.uni-heidelberg.de/de/bpd/glanzlichter/oberdeutsche/lauber.html (06.04.2020).
563 Bis heute haben sich rund 90 ausnahmslos deutschsprachige Handschriften aus dem Lauber- 
Œuvre erhalten. Diese sind zwischen 1427 und 1470 entstanden und enthalten insgesamt nahezu 6000 
Bilder. Lediglich vier der rund 90 Codices sind nicht bebildert. Vgl. S�����-J������, Buchherstellung, 
Bd. 1 (2001), S. 1 f. und S. 63. Zur Unterscheidung von Auftrags- und Vorratsarbeiten aus der Lauber- 
Werkstatt siehe S�����-J������, Auftragsfertigung (1985), S. 302–309.
564 Vgl. St. Gallen, KB, VadSlg Ms. 343c, fol. 106r und 258v; S�����-J������, Buchherstellung, Bd. 2 
(2001), S. 102–105; zur Person Hans Ott siehe u.a. R���, Bücher (1998), S. 127–129 sowie S�����-J������, 
Buchherstellung, Bd. 1 (2001), S. 132 f.
565 Vgl. B�������, Historienbibel Ib (2017), S. 33 f. sowie auch R���, Bücher (1998), S. 127 und S����, 
Werkstatt Diebold Lauber (2008); https://digi.ub.uni-heidelberg.de/de/bpd/glanzlichter/oberdeutsche/lau
ber.html (06.04.2020).

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 171

https://digi.ub.uni-heidelberg.de/de/bpd/glanzlichter/oberdeutsche/lauber.html
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/de/bpd/glanzlichter/oberdeutsche/lauber.html
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/de/bpd/glanzlichter/oberdeutsche/lauber.html


ben den Miniaturen der Historienbibel können Hans Ott auch die Federzeichnungen 
in drei von insgesamt fünf Bänden einer Bibel der Lauber-Werkstatt zugeordnet wer
den.⁵⁶⁶

In ihren Studien zur Werkstatt des Diebold Lauber erwägen E�������� L������- 
W������ und später A����� R���, dass Hans Ott vom Auftraggeber möglicherweise 
gezielt für die Arbeit an der Historienbibel ausgewählt worden sei.⁵⁶⁷ Die Begründung 
für diese Vermutung finde sich »in der eminent hohen Anzahl der zudem noch über
durchschnittlich großen Illustrationen«⁵⁶⁸ sowie der bemerkenswerten Ergänzung des 
gängigen Bildprogrammes um »ikonographische Seltenheiten«.⁵⁶⁹ Dass insbesondere 
die vorrätig angefertigten Historienbibeln in der Regel ein deutlich weniger umfang
reiches Bildprogramm aufweisen als die vergleichbaren Auftragsarbeiten, hatte 
L��������� S�����-J������ bereits 1985 festgestellt.⁵⁷⁰

Die Vermutung, Hans Ott wäre möglicherweise gezielt von der Familie Ehinger 
als Maler für die Historienbibel ausgewählt worden, ist deshalb bedeutsam für die 
vorliegende Studie, weil sie eine aktive Beteiligung der Familie an der Gestalt(ung) ih
rer Historienbibel voraussetzt. Durch die Mitwirkung am Entstehungsprozess der 
Handschrift mittels der gezielten Auswahl des Miniators und möglicherweise auch 
der Bildvorlagen werden der Auftraggeber beziehungsweise die Auftraggeberin zu
gleich zum (Teil-)Redakteur beziehungsweise zur (Teil-)Redakteurin des Werkes. Eine 
solche redaktionelle Teilhabe an der Entstehung der Werke, welche im Rahmen der 
vorliegenden Studie ebenso für das Gebetbuch der Margaretha angenommen wird, 
lässt die persönlichen Interessen der Auftraggebenden greifbar werden und macht 
die Manuskripte zu individuellen Bedeutungsträgern. Schließlich ermöglichen die Bü
cher nicht nur Rückschlüsse auf die persönlichen Interessen und Vorstellungen der 
Auftraggeberschaft, sondern sind zudem wertvolle Zeugen der Gelehrsamkeit ihrer 
Benutzer(innen).⁵⁷¹

��
566 Vgl. Heidelberg, UB, Cod. Pal. germ. 19/20/23. Bei dem insgesamt fünfbändigen Werk handelt es 
sich um eine Bibelübersetzung des Alten und Neuen Testaments. Sie zählt zu den frühsten, deutsch
sprachigen Vollbibeln und ist zwischen 1441–1449 entstanden; https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/ 
cpg19ga (06.04.2020).
567 Vgl. R���, Bücher (1998), S. 128; L������-W������, Kindheitslegenden Christi (1963/64), S. 212–225, 
S. 218–223.
568 R���, Bücher (1998), S. 128; L������-W������, Kindheitslegenden Christi (1963/64), S. 212–225.
569 L������-W������, Kindheitslegenden Christi (1963/64), S. 219 (siehe hierzu auch S. 218 und 
S. 223).
570 Vgl. S�����-J������, Auftragsfertigung (1985), S. 302–309. Als ein Beispiel sei die Vorratsarbeit Zü
rich, ZB, Ms. C. 5 genannt, die mit ›nur‹ 91 Bildern ausgestattet ist. Demgegenüber enthält die als Auf
tragsarbeit entstandene Historienbibel der Familie Ehinger heute noch 167 kolorierte Federzeichnun
gen.
571 Die Tatsache, dass sich die Familie Ehinger trotz ihres Laienstandes insofern mit theologischem 
Gedankengut auseinandersetzt, als die nach ihren Vorstellungen entstandenen Auftragsarbeiten einen 

172 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe

https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg19ga
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg19ga


Die sieben identifizierten Bildvorlagen zu den Miniaturen im Gebetbuch der Mar
garetha vereint beinahe alle eine potenzielle Verbindung zur Stadt Konstanz respekti
ve zur zeitgenössischen oberrheinischen Kunstlandschaft. Sechs der sieben Bildvorla
gen waren entweder im zeitgenössischen Konstanz als Original verfügbar oder dort 
zumindest bekannt. Dies ist insofern nicht sonderlich überraschend, als – wie dies be
reits B���� B����� im Hinblick auf die Herstellung skulpturaler Kunst in der ober
rheinischen Kunstlandschaft festhält –

Die Welt, in der sich Künstler und Auftraggeber von Kunstwerken begegnen […] im Mittelalter 
fast immer regional begrenzt [ist]. […] So ist auch die Herstellung […] auf einen räumlich fixier
baren Personenkreis bezogen und hat eine territoriale oder räumliche Bindung.⁵⁷²

Die räumliche Bindung der im Gebetbuch enthaltenen Bilder an die Konstanzer 
(Kunst-)Landschaft lässt sich nicht nur an der Auswahl der Bildvorlagen erkennen, 
sondern zeigt sich überdies mit den wiederholten Transponierungen der dargestellten 
Heilstat in eine See- und Berglandschaft, welche als Reminiszenz an die Seestadt Kon
stanz gelten darf.⁵⁷³ Ein ausschlaggebender Teil der im Gebetbuch enthaltenen Bilder 
weist entweder entstehungsgeschichtlich oder durch die innerbildliche Transponie
rung der Heilsgeschichte in ein der ursprünglichen Rezipientin Margaretha bekann
tes, heimisches Umfeld einen räumlichen Bezug zum Entstehungsort der Handschrift 
und der Heimat der Auftraggeberfamilie auf: der Seestadt Konstanz.

5.4.2 Die Miniaturen im Gebetbuch innerhalb der ›Culture of the Copy‹ und die 
Bedeutung von (reproduzierten) Bildern für die private Andacht

Druckgraphik und Malerei bilden nicht nur für die Miniaturen im Gebetbuch der Mar
garetha, sondern allgemein für die Bildproduktion im 15. Jahrhundert eine bedeuten
de Quelle und dürfen als die grundlegenden Medien für alle visuellen Reproduktionen 
gelten, selbst wenn keine direkten Bildübernahmen auszumachen sind.⁵⁷⁴ Gerade im 
Spätmittelalter, in welchem die Kunstproduktion nicht zuletzt durch Holzschnitt so
wie Kupferstich ihre Blütezeit durchläuft, bildet die Druckgraphik die Grundlage da
für, dass sich Bilder schnell und preisgünstig reproduzieren lassen, verbreiten und 

��
»Zugang zu den tieferen Wahrheiten des Glaubens« ermöglichen, zeugt von einer bemerkenswerten 
Gelehrsamkeit der Familienmitglieder. S�����-J������, Buchherstellung, Bd. 1 (2001), S. 228.
572 B�����, Mittelalterliche Skulptur (2008), S. 367.
573 Gemeint sind die Darstellungen ›Bußpredigt Johannes des Täufers‹ (S. 66), ›Anbetung der Könige‹ 
(S. 101), ›Sündenfall‹ (S. 139), ›Einzug in Jerusalem (Palmsonntag)‹ (S. 332), ›Christus am Kreuz‹ (S. 422), 
›Christus erscheint Maria‹ (S. 445), ›Himmelfahrt Christi‹ (S. 486) und ›St. Stephan in Konstanz – Ein
segnung der ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594). Zum Vorgang der Neuverortung des Dargestellten 
siehe II, 7.1.
574 Vgl. H��������, ›In gebeden‹ (2009), S. 156.

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 173



von einem Medium ins andere übertragen werden können. Dass das Verhältnis nicht 
nur zwischen den Medien selbst, sondern auch zwischen den originären Vorlagen 
und den aus ihnen entstandenen neuen Bildern komplex ist und mit dem Kopiervor
gang allein durch die Übertragung in einen neuen Kontext auch immer eine Verän
derung des originären Bildes einhergeht, hat in früheren Untersuchungen bereits 
J������ H�������� festgestellt und dabei den Begriff ›Culture of the Copy‹ geprägt.⁵⁷⁵

The relationship of print and manuscript culture proves exceedingly complex, with adaptations 
and substitutions as common as outright copies. Even when prints are copied or pasted into 
prayer books, they undergo dramatic alterations, for example, through cropping and colora
tion.⁵⁷⁶

Innerhalb dieser ›Culture of the Copy, wie sie insbesondere im Spätmittelalter vor
herrschend ist – wie dies die beinahe erschlagende Häufigkeit bezeugt, mit welcher 
einzelne Figuren und Motive insbesondere von Druckgraphiken angesehener Künstler 
gerade im Spätmittelalter verwendet und in Malereien rückübersetzt werden –, dür
fen die ›Kopien‹ bereits vorhandener Bildvorlagen, wie sie in den sieben identifizier
ten Miniaturen des Gebetbuches vorliegen, keineswegs als künstlerisch weniger an
spruchsvoller ›Abklatsch‹ des Originals herabgewürdigt werden.

In ihren Aufarbeitungen des Gebetbuches der Margaretha für den KdiH konsta
tiert C������, dass die Federzeichnungen bisweilen »künstlerisch nicht sonderlich 
überzeugend« ausfallen.⁵⁷⁷ Im Vergleich mit weiteren Miniaturen kostbarer Fürsten
gebetbücher oder Stundenbücher mag dies oberflächlich betrachtet zweifelsfrei gel
ten. Jedoch weisen die Bilder im Gebetbuch der Margaretha im Kontext einer ›Culture 
of the Copy‹, wie sie J������ H�������� darlegt, durchaus einen bedeutenden künst
lerischen Eigenwert auf, der nicht vorschnell abgetan werden sollte. Dies gilt insbe
sondere auch dann, wenn die Miniaturen Inhalte früherer Bildvorlagen schablonen
haft ›kopieren‹. Durchaus lassen sich merkliche Unterschiede im Duktus, Zeichenstil 
oder der Farbgestaltung der Miniaturen des Gebetbuches erkennen,⁵⁷⁸ diese müssen 
jedoch weniger auf die künstlerische Kompetenz des Miniators als vielmehr auf zwei 
den Miniaturen zugrundeliegende unterschiedliche konzeptionelle Überlegungen zu
rückgeführt werden, mit denen jeweils zwei verschiedene künstlerische Ansprüche 
einhergehen. Erstens die Orientierung an – respektive das Nachzeichnen von – bereits 
vorhandenen, aus der Druckgraphik oder der Malerei bekannten Vorlagen respektive 

��
575 Der Begriff ›Culture of the Copy‹ geht auf einem Aufsatz H�������� aus dem Jahr 2009 zurück 
(vgl. H��������, ›In gebeden‹ [2009]). Mit demselben Komplex beschäftigen sich auch bereits frühere 
Aufsätze (vgl. H��������, Enluminure et incunable [2004] sowie H��������, Print to Manuscript 
[2008]).
576 H��������, ›In gebeden‹ (2009), S. 173.
577 Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 252 f.
578 Vgl. ebd., bes. S. 252–256.

174 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



ikonographischen Bildtraditionen⁵⁷⁹ und zweitens eine eigenschöpferische, von vor
handenen Bildtraditionen auf den ersten Blick unabhängige Darstellungsweise.⁵⁸⁰

In den Fällen, in denen der Miniator vorhandene Bildvorlagen weitgehend nach
zeichnet oder sich an gängigen Bildtraditionen und -motiven orientiert, erfolgt die 
Übernahme ikonographischer Vorlagen entweder getreu nach dem Vorbild oder weist 
insofern größere Freiheiten auf, als sich partiell bedeutungstragende Umgestaltungen 
und eigenschöpferische Ergänzungen erkennen lassen. Insbesondere Letzteres ent
spricht der gängigen Praxis im Spätmittelalter, nach welcher nur selten originalgetreu 
ganze Bildkompositionen, sondern zumeist nur einzelne Motive übernommen wurden 
bzw. Bildhintergründe verändert und Begleitpersonal reduziert, erweitert oder Figu
ren aus anderen Vorlagen ergänzt wurden.⁵⁸¹ Derartige Abweichungen von den origi
nären Vorlagen zeigen sich auch im Gebetbuch Margarethas wiederholt. Mitunter er
laubt es sich der Miniator, einzelne oder mehrere Figuren und Bildelemente stark zu 
vereinfachen, neu zu arrangieren, zu ergänzen oder gar auszusparen. Doch diese Ab
weichungen dienen weder dazu, die Herkunft des Bildes zu verschleiern, noch sind 
sie als das Produkt mangelnder künstlerischer Kompetenz zu sehen. Indem sie biswei
len ein interbildliches Bezugssystem zwischen den Miniaturen des Gebetbuches eröff
nen oder – im Unterschied zur Vorlage – gezielt die Betrachtenden adressieren und so 
ihre Rezeption steuern, laden gerade die Umgestaltungen das neue Bild mit einer eige
nen Bedeutung auf. Abweichungen von ikonographischen Vorlagen stellen bewusste 
Umgestaltungen dar, die den eigenen Intentionen des Miniators, Redakteurs oder der 

��
579 Manche Bildmotive sind derart häufig vertreten, dass keine konkreten Vorlagen ausgemacht wer
den können. Zu denjenigen Miniaturen, die sich an ikonographischen Bildtraditionen oder -motiven 
orientieren, ohne dass eine konkrete Vorlage erkennbar wäre, zählen die folgenden 16 Bilder zum Le
ben Jesu oder dem Alten Testament: ›Die Bußpredigt Johannes des Täufers‹ (S. 66), ›Maria im Wochen
bett‹ (S. 87), ›Fünf Wunden, mit Kreuz und Christuskind‹ (S. 89), ›Darbringung im Tempel‹ (S. 110), 
›Sündenfall‹ (S. 139), ›Vertreibung aus dem Paradies‹ (S. 162), ›Einzug in Jerusalem‹ (S. 332), ›Letztes 
Abendmahl‹ (S. 340), ›Gebet am Ölberg‹ (S. 346), ›Christus am Kreuz mit Maria und Johannes‹ (S. 422), 
›Auferstehung Christi‹ (S. 434), ›Christus erscheint Maria‹ (S. 445), ›Himmelfahrt Christi‹ (S. 486), ›Aus
gießung des Heiligen Geistes (Pfingsten)‹ (S. 498), ›Dreieinigkeit‹ (S. 554) und ›Jüngstes Gericht‹ (S. 577). 
Da es sich bei allen diesen Bildthemen um gängige Bildmotive aus dem Leben und der Passion Jesu 
oder dem Alten Testament handelt, ist es keineswegs überraschend, dass sich eindeutige Ähnlichkei
ten zu entsprechenden Darstellungen, aber keine konkreten Vorlagen nachweisen lassen. Auf einer 
vorhandenen Vorlage beruhen nach dem jetzigen Forschungsstand hingegen die sieben Miniaturen 
›Dreifaltigkeit mit Christus als Schmerzensmann‹ (S. 13), ›Verkündigung‹ (S. 62), ›Mondsichelmadonna 
mit Buch‹ (S. 72), ›Geburt Christi‹ (S. 78), ›Beschneidung‹ (S. 94), ›Anbetung der Heiligen Drei Könige‹ 
(S. 101) und ›Taufe Jesu‹ (S. 136).
580 Eine eigenschöpferische, von vorhandenen Bildtraditionen unabhängige Darstellungsweise schei
nen hingegen die folgenden drei Miniaturen aufzuweisen: ›Christus segnet die Welt – Göttliche Vorse
hung‹ (S. 214), ›Monstranz und Eucharistie‹ (S. 562) sowie ›St. Stephan in Konstanz – Einsegnung der 
ehingerischen Familiengräber‹ (S. 594).
581 Zum Umgang mit Vorlagen, dem »Verzicht auf einzelne Bildpartien oder […] tiefgreifende Um
gruppierungen« siehe auch L����, Verkündigung (2000), S. 90 und 212.

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 175



Auftraggeberin der Handschrift folgen. Demnach erscheinen Miniaturen, die auf Bild
vorlagen basieren, als Interpretationen ihrer originalen Bilder, die durch die Hand 
des Miniators in die »Sprache seiner Zeit«⁵⁸² übersetzt werden und dabei einen »zeit
genössischen Blick auf das Original«⁵⁸³ repräsentieren. Im Verlauf der Einzelanalysen 
der Miniaturen im Gebetbuch der Margaretha wird sich zeigen, dass beinahe mit je
der Umgestaltung gegenüber der Vorlage auch eine Veränderung der Bildaussage ein
hergeht. Im Fokus des Miniators steht nicht die technisch-künstlerische Qualität der 
Nachzeichnung, sondern ihre inhaltliche Bedeutung beziehungsweise Umdeutung. Die 
Bilder sollen keine perfekten Kopien darstellen, sondern sich durch ihren Eigenwert 
von der Vorlage abheben. Die originären Werke wurden nicht einfach »epigonenhaft 
kopiert«, sondern vielmehr »einzelne Teile oder einzelne Motive« herausgelöst, auf 
das neue Bild übertragen und dort »in Form von Teilzitaten zu neuen Bildformulie
rungen zusammengestellt«.⁵⁸⁴ Dabei sind die neuen Bildformulare gerade auch des
halb als eigenständige Malwerke zu betrachten, weil sie das Bild mit einer neuen Be
deutung aufladen und Rückschlüsse auf die Intention des Miniators ermöglichen so
wie dessen künstlerische Persönlichkeit sichtbar machen.

Der künstlerische Eigenwert der Bilder im Gebetbuch liegt primär in ihrer Narra
tivik begründet und weniger in ihrer (kunsthistorisch betrachtet) ästhetischen Quali
tät.⁵⁸⁵ Die Tatsache, dass einzelne Miniaturen im Gebetbuch der Margaretha auf Vorla
gen aus der Druckgraphik und Malerei beruhen, mindert den künstlerischen Wert der 
Miniaturen nicht, sondern im Gegenteil demonstrieren gerade diese Miniaturen, in
wiefern die Verwendung von Bildvorlagen die künstlerische Entfaltung sogar fördert. 
Bildvorlagen sind die Grundlage für alles, was auf ihnen aufbaut. Sie nachzuzeichnen 
und in einen anderen (medialen) Kontext zu übertragen, ermöglicht es dem Miniator, 
bekannte Bildmotive und ihre Konnotationen darzustellen und das Bild gleichzeitig 
mit einer neuen Bedeutung aufzuladen. Mit der Wiederholung des originären Bildes 
überträgt sich sowohl dessen originärer Kunstwert als auch die künstlerische Hand
schrift des neuen Malers.⁵⁸⁶

Ganz gleich, ob sich die Miniaturen im Gebetbuch der Margaretha gezielt an Bild
vorlagen orientieren und diese bisweilen ›schablonenhaft‹ nachahmen, sich bei der 
Übernahme ikonographischer Modelle größere Freiheiten lassen oder Neuschöpfun

��
582 B������, Bild und Kult (1990), S. 491.
583 Ebd.
584 L����, Verkündigung (2000), S. 90.
585 Die künstlerische Qualität der Bilder soll im Folgenden ebenso wenig zur Diskussion stehen, wie 
die von C������ vorgenommene Aufteilung der Miniaturen in ›künstlerisch weniger überzeugende‹ 
sowie ›künstlerisch handfestere und überzeugendere‹ Federzeichnungen. Beides ist für die vorliegen
de Arbeit nicht relevant. Vgl. C������, Hs. Nr. 43.1.55 (2014), S. 253.
586 Vgl. B������, Bild und Kult (1990), S. 491.

176 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe



gen zu sein scheinen, erhalten die Bilder im Gebetbuch als eigenständiges Malwerk ei
nen individuellen Eigenwert.⁵⁸⁷

Wir sind noch wenig geübt, das damalige Kopienwesen zu verstehen, doch zeichnen sich einige 
Grundsätze deutlich ab. Der Kopie wird als Malwerk ein selbständiger Wert zuerkannt, was sich 
schon in der Bezahlung äußert: Ihre Höhe richtet sich nach dem Rang des ausführenden Malers. 
Deshalb erwartete man von ihm, daß die Kopie seine künstlerische Handschrift trägt und seine 
Malkunst vorführt. In diesem Sinne [ist das jeweilige Werk] ganz ein Werk [seiner] Zeit. […] Die 
Beziehung zum Original läßt sich am besten mit dem Begriff der Interpretation fassen. Der Maler 
interpretiert das Original, das er wiederholt, in der Sprache seiner Zeit.⁵⁸⁸

Zugleich demonstriere die systematische Betrachtung und Reproduktion von Bildern 
innerhalb der ›Culture of the Copy‹, so H��������, einen Prozess der Nachahmung, 
wie er auch für das geistige Leben selbst von zentraler Bedeutung sei.⁵⁸⁹ Bilder ermög
lichen es den Verehrern, sich an Vorbildern zu orientieren, und ihre private Andacht 
an diesen auszurichten. Dabei ist die Möglichkeit zur Privatisierung des Bildes gerade 
deshalb bedeutsam, weil »der Besitzer [mit dem privaten Bild] nicht nur ein Instru
ment der Andacht, sondern auch ein Zertifikat der frommen Gesinnung erwirbt, die 
er vor [ihm] praktizieren sollte«.⁵⁹⁰ Ebenso wie die originäre Bildvorlage Vorbild für 
das aus ihr entstandene neue Bild ist, dient dieses neue Bild nun als Vorbild für die Be
tenden vor dem Bild. Mit seiner Präsenz baut das Bild die Distanz zwischen dem Be
trachter und dem dargestellten Bildinhalt ab, was zu einer Steigerung der Andacht 
führt.⁵⁹¹ Es wirkt auf die Gefühle der Betrachtenden ein und leitet diese so zu einer 
»verinnerlichten, persönlichen Frömmigkeit«.⁵⁹² Das Bild hat jedoch nicht nur eine af
fektive Wirkung inne, sondern bildet durch seine Fähigkeit zur visuellen Vergegen
wärtigung der Heilsgeschichte, dies hat bereits J������ T���� festgehalten, ebenso 
»eine Grundlage an für spirituelle Erfahrungen der compassio oder der Gottes
nähe«.⁵⁹³ Im Dialog mit den Betrachterinnen und Betrachtern ermögliche das Bild – 
so B������ – eine private Begegnung zwischen diesen und dem betrachteten Bildin
halt und fülle die Lücken, die in der Vorstellung existierten, mit Anschauung aus.⁵⁹⁴
Mit dieser Begegnung biete sich die Möglichkeit, Leid in der Form des Mitleids auf den 
Dialogpartner zu übertragen »und in Trost um[zu]tauschen«.⁵⁹⁵ In dieser »Vitalisie
rung und […] dialogische[n], sich zum Nacherleben und Miterleben der Darstellung 

��
587 Vgl. allgemein ebd.
588 Ebd., S. 491.
589 Vgl. H��������, ›In gebeden‹ (2009), S. 175.
590 B������, Bild und Kult (1990), S. 459.
591 Vgl. S������, Süddeutsche szenische Tafelbilder (1990), S. 20, 23.
592 B������/G�������, Einführung in die Ikonographie (2019), S. 78.
593 T����, andacht und betrachtung (2012), S. 265.
594 Vgl. B������, Bild und Kult (1990), S. 459 f.
595 B������, Bild und sein Publikum (1981), S. 13.

5.4 Die ›Culture of the Copy‹ im Spätmittelalter � 177



öffnende[n] Bildstruktur«, mittels welcher die »individuell unterschiedlich empfunde
ne Gottferne durch unmittelbare Anschauung« überbrückt werden kann, bestehen 
nach K����� »wesentliche Voraussetzungen für die weite Verbreitung des privaten 
Bildes im Spätmittelalter«.⁵⁹⁶ Indem das Bild die Betrachtenden dazu anleite, dass die
se in sich ›innere Bilder‹ des betrachteten Objekts erzeugen, sei das materielle Bild 
nicht nur aufgewertet, sondern erhalte – gemäß L����� – dieselbe Wirkkraft, wie sie 
sonst Reliquien inne sei.⁵⁹⁷ Durch das Heranziehen von Bildern wird die private An
dacht zur Bildandacht als ein geleitetes Verfahren zur Intensivierung des subjektiven 
Erlebens göttlicher Präsenz, indem der dargestellte Inhalt visuell vergegenwärtigt so
wie nachempfunden und so die Gottferne abgebaut wird. Für die Wirkkraft der priva
ten Andacht, gerade im Spätmittelalter, sind äußere Vorbilder nicht nur Begleitmate
rial zum Text, sondern geradezu ein konstitutives Mittel. Da Text und Bild gleichsam 
unterschiedliche Sinne ansprechen und so erst ein ganzheitliches Beten ermöglichen, 
gelangt der Mensch beispielsweise nach Wilhelm von St-Thierry (um 1085–1149) nur 
unter Zuhilfenahme beider Medien und über drei Erfahrungsstufen zur Gotteser
kenntnis: Die sinnliche Wahrnehmung (sensus) werde durch das Bild erfahren, der 
vom Glauben gelenkte Verstand (intellectus) durch den Text geschult und die zuletzt 
genannte Präsenz Gottes, der das Innerste (cor, mens) mit Licht und Liebe erleuchtet, 
entstehe schließlich erst durch das Zusammenwirken von Text und Bild.⁵⁹⁸ Indem das 
in einen Text integrierte private Bild die sinnliche Wahrnehmung erfahrbar werden 
lässt, handelt es dort, wo es der Text nicht zu leisten vermag, und nimmt eine aktive 
Rolle ein.

��
596 K�����, Imago pro domo (2000), S. 10–33, S. 16.
597 Vgl. L�����, Gebetbuch und Gebärde (1996), S. 276. Siehe hierzu auch B������, Bild und Publikum 
(1981), S. 94; B������, Bild und Kult (1990), S. 336 sowie B������, Reaktion der Kunst (1985), S. 41.
598 Vgl. Guillelmi, Opera omnia (2005), Meditatio 10, 3–7; hier zitiert in einer mit Anm. versehenen 
Übers. von H�������. Auf welche Textedition H������� zurückgreift, bleibt unklar. H�������, Beten 
(1996), S. 32 f.: »Wer fromm, aber noch nicht gefestigt ist, und wessen Sinn noch zu ungeübt ist, um sol
che Erhabenheit [deine Weisheit und Herrlichkeit, o Gott] zu erfassen, lässt sich gern ergreifen von 
dem, was an dir [Gott] demütig ist [d.h. von der Menschheit Christi], um über das, was ihm [dem Be
ter] gleich ist, die Lösung zu finden. Er [Jesus] wird dann meinen Geist lehren, mit ihm zusammen 
dich, der du Geist bist, im Geist und in der Wahrheit anzubeten (Joh 4,23). […]. Weil ich wie ein Anfän
ger die sinnenhafte Vorstellungswelt (imaginatio) noch nicht hinter mir zu lassen vermag, wirst du 
[Gott] es wohlwollend annehmen, wenn ich die Vorstellungskraft des geistigen Kerns meiner Person 
(mens) an dem einübe, was an dir, [Gott], demütig ist: ich werde mich über die Krippe des Neugebore
nen beugen und dich in deiner heiligen Kindheit anbeten. Wenn du am Kreuz hängst, werde ich den 
Fuß des Kreuzes liebkosen. Wenn du auferstehst, werde ich deine Füße festhalten und küssen, die 
Hand an die Stelle deiner Nägel legen und ausrufen: Mein Herr und mein Gott (Joh 20,28). […] Wir stel
len uns die Gestalt deines Leidens vor, damit auch unsere leiblichen Augen dich schauen, nicht um 
die bildliche Darstellung anzubeten, sondern um im Bild der Passion dir in Wahrheit anhangen zu 
können«. Für eine Edition der Meditationen und Gebete Wilhelms von St. Thierry mit einer Überset
zung ins Deutsche siehe Wilhelm von Saint-Thierry, Meditation und Gebete, hg. B�����/N��� (2001). 
Zu Wilhelm von St-Thierry siehe R��, Wilhelm von St-Thierry (1999), Sp. 1134–1142.

178 � 5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe


	5 Die Bildausstattung des Gebetbuches unter der Lupe
	5.1 Der Miniator ‒ der Weltgeistliche Johannes Sattler: Gelegenheitsmaler, Redakteur und Berater?
	5.2 Technische und gestalterische Mittel ‒ Farbpaletten, Rahmungen und Malanweisungen
	5.2.1 Farbpaletten
	5.2.2 Rahmungen
	5.2.3 Malanweisungen

	5.3 Die Makrostruktur des Bilderzyklus
	5.3.1 Layout und Organisation der Bilder
	5.3.2 Die strukturelle Funktion der Miniaturen
	5.3.2.1 Titelbilder mit einer strukturierenden Funktion
	5.3.2.2 In den Textfluss integrierte Miniaturen
	5.3.2.3 Bilder mit einer Scharnierfunktion


	5.4 Die Culture of the Copy im Spätmittelalter ‒ Bildvorlagen, Bildquellen und die Bedeutung von Bildern für die private Andacht
	5.4.1 Verwendete Bildvorlagen und Bildquellen aus Druckgraphik und Malerei
	5.4.2 Die Miniaturen im Gebetbuch innerhalb der Culture of the Copy und die Bedeutung von (reproduzierten) Bildern für die private Andacht



