Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

Als ich némlich die Reinheit verlor, legte ich das dunkle Aussehen an — denn von solcher Art ist
dem Aussehen nach das ,Fell-Gewand: [...]. (Greg. Nyss. hom. in Cant. 2, 1,7, S. 185)*%

Unde nunc ad instar Esau pilosus et hispidus?**® (Bernhard, cant. XXVIII, 2)**

Wer spricht davon, die Reinheit abgelegt und stattdessen in eine dunkle Erscheinung
eingehiillt worden zu sein, in Hautkleider, wie sie Gott Adam und Eva in der Genesis
gibt? Von wem ist hier die Rede, wer soll rau und behaart wie Esau sein?

Es ist Sulamith, die Braut des Hoheliedes, deren Selbstbeschreibung im ersten Ka-
pitel in spédtantiken und mittelalterlichen Exegesen diskutiert wird. Dabei ist in den
zwei Versen, auf die sich Gregor von Nyssa und Bernhard von Clairvaux beziehen,
keine Rede von Korperbehaarung oder den Fellen, die Gott den ersten Menschen ge-
geben hat:

nigra sum sed formonsa*® filiae Hierusalem |

sicut tabernacula Cedar sicut pelles Salomonis

nolite me considerare quod fusca sim quia decoloravit me sol |

filii matris meae pugnaverunt contra me |

posuerunt me custodem in vineis vineam meam non custodivi
(Vulg. Hld 1,4-5"%%)

Sulamith beschreibt ihre dufiere Erscheinung so, dass sie schwarz und bzw. aber
schon sei, was sie mit tabernacula Cedar, Zelten Kedars, und pelles Salomonis, (Tier-)
Héuten Salomos, vergleicht. Threm AuReren, das von der Sonne gefarbt bzw. ver-
brannt worden sei, solle keine Beachtung geschenkt werden. Sie sei von ihren Bri-
dern bedréngt worden und miisse nun, obwohl sie ihren eigenen Weingarten nicht
bewacht habe, deren Weingérten hiiten.

Diese beiden Verse — folgende Ausfithrungen konzentrieren sich vorwiegend auf
den ersten Vers — haben in der Exegese fiir kontroverse Diskussionen gesorgt, insbe-
sondere die Frage, ob die Braut davon spricht, dunkel und schon (et) oder dunkel,
aber schon (sed) zu sein, hat nicht allein spatantike und mittelalterliche Exegeten be-

425 Gregor von Nyssa: In Canticum Canticorum Homiliae/Homilien zum Hohenlied. Griechisch—-deutsch.
Bd. 1. Ubers. u. eingel. von Franz Diinzl. Freiburg [u. a.] (FC. 16/1), [Sigle Greg. Nyss. hom. cant.].

426 ,Whence, then, is it that Thou art rough and shaggy like Esau?“ (Ubers. von Samuel J. Eales)

427 Bernard, Clairvaux: Bernard von Clairvaux: Sancti Bernardi Opera Bd. 1. Sermones super Cantica
Canticorum. 1-35. Hrsg. von Jean Leclercq [u. a.]. Rom 1957, [Sigle Bernhard, cant.]. Ubersetzung: Ber-
nard von Clairvaux: Cantica Canticorum. Eighty-six Sermons on the Song of Solomon. Hrsg. u. iibers.
von Samuel J. Eales. London 1895.

428 In der Vulgata steht die Form ,formonsa‘ anstelle von ,formosa‘. In Georges (Bd. 1, Sp. 2820) wird
neben formosus, formonsus in Klammern angefiihrt.

429 Ich folge hier der Vulgatazdhlweise. In der Septuaginta ist das Hld 1,5-6.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-008



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 179

schéftigt.*** Dariiber hinaus bleibt unklar, was mit den Zelten Kedars und mit den
Héuten Salomos gemeint ist. Auch die Struktur des Vergleiches gibt Rétsel auf. Spricht die
Braut davon, schwarz wie die Zelte Kedars und schon wie die Hiute Salomos zu sein?
Oder sind in den beiden Bildern die Schonheit und Dunkelheit der Braut vereint? In der

430 Phillis Sheppard analysiert beide Lesarten des Hoheliedtextes. Dabei betont sie, dass der hebraische
Begriff ,dunkel’, ,sehr dunkel’, ,dunkelfirbig’, schwirzlich‘ meine und dass es da keine andere Uberset-
zungsmoglichkeit gebe. Sie macht sich fiir die Lesart ,und" stark, das ,aber* sei ein Ausdruck abwertender
Ubersetzer, z. B. der King James Ubersetzung (vgl. Phillis I. Sheppard: Self, Culture, and Others in Woma-
nist Practical Theology. New York 2011 [Black Religion/Womanist Thought/Social Justice Series]). Rodney
S. Sadler Jr. wiederum zeigt auf, dass eine negative Semantisierung von schwarzer Hautfarbe nicht fiir
die gesamte Bibel angenommen werden konne. Aufierdem meint er, dass im Hohelied nicht von Haut-
farbe, sondern von Sonnenbraune die Rede sei, wie in Hiob 30,30 und Klgl 5,10 (vgl. Rodney S. Sadler Jr.:
Can a Cushite Change His Skin? An Examination of Race, Ethnicity and Othering in the Hebrew Bible.
London/New York 2005 [LHB/OTS. 425], S. 90f). Auch Roland Murphy betont, dass das Farbadjektiv
,Jblack’ hier wie an anderen Stellen in der Bibel als Farbe und nicht als ethnische Zuschreibung verwen-
det werde. So auch in Hld 5,11 oder Hiob 30,30. Vielmehr sei die Braut durch die Sonne gebraunt (vgl. Ro-
land E. Murphy: The Song of Songs. A Commentary on the Book of Canticles or the Song of Songs. Minnea-
polis 1990 [Hermeneia — A Critical and Historical Commentary on the Bible], S. 126). Othmar Keel merkt
an, dass es in arabischen Liebesliedern aus Paldstina Beispiele einer Kontrastierung der braunen Bedui-
nenmddchen und der weiflen Méadchen aus der Stadt, nicht aber in der Bibel gabe. Schwérze konne ein
Zeichen von Krankheit, aber auch — inshesondere schwarze Haare — Zeichen von Gesundheit, Jugend
und Vitalitét sein (vgl. Othmar Keel: The Song of Songs. A Continental Commentary. Ubers. von Frederick
J. Gaiser. Minneapolis 1994, S. 46f.). Edwin C. Hostetters Analyse zeigt, dass die Annahme, die Braut spre-
che davon, schwarz zu sein, falsch ist. Hostetter reagiert damit auf die neue Bibeliibersetzung The New
Revised Standards Version (NRSV), in der statt ,I am very dark, but comely“ I am black and beautiful“ zu
lesen ist. Hostetter unterstellt, dass moderne amerikanische Rassenkonflikte die Wiedergabe des alten
Textes verzerrten. Dabei habe die NRSV den Fehler begangen, anzunehmen, dass die junge Frau von
ihrer schwarzen Hautfarbe spreche. Wahrend ,schwarz‘ im Englischen auf die Person bezogen ist, ist das
im Hebréischen nicht der Fall. Der hebréische Begriff ist nicht allein auf schwarz reduzierbar, sondern
umfasst ein Farbenspektrum von schwarz, grau und braun und kann auch dunkel bezeichnen. Da die
Braut selbst im néchsten Vers betont, die Sonne habe sie dunkel gemacht, bevorzugt Hostetter ,dunkel
im Vergleich zu ,schwarz‘. Da das Schonheitsideal zu jener Zeit eine helle, ungebrdunte Erscheinung war,
erklirt die Braut, weshalb sie so dunkel sei. Die NRSV-Ubersetzung scheint nicht zu sehen, dass sich die
Frau fiir ihr Erscheinungsbild entschuldigt. ,Let us hope that in future editions the NRSV will eliminate
the incorporation of a social problem from the twentieth century A.D. into a text from the first millen-
nium B.C.“ (Edwin C. Hostetter: Mistranslation in Cant 1:5. Andrews University Seminary Studies 34,1
(1996), S. 35-36). Dennoch finden sich eine Reihe von Exegesen in der Spatantike und im Mittelalter, in
der die Selbstbeschreibung der Braut als ,schwarz’ rassistisch ausgelegt wird. So wird etwa die Schwérze
mit dem Dreck der Erde verbunden. Fiir jemanden, der schwarz sei, sei kein Platz unter den Menschen,
stattdessen miisse dieser stdndig kdmpfen und im Exil leben (vgl. Glossa Ordinaria pars 22 in Canticum
Canticorum. Hrsg. von Mary Dove. Turnhout 1997 [CCCM. 152], [Sigle G. O. cant.], 71). Deutlich negativ legt
Beda die Zelte Kedars aus. Kedar sei Ismaels Sohn, zu dem gesagt wurde, dass seine Hand gegen alle, und
die Hand eines jeden gegen ihn sei. Die Wahrheit sei darin zu erkennen, dass die Nation der Sarazenen,
welche von ihm abstammen, heute von jedem gehasst werden wiirden. Weiters findet sich das auch in
Ps. 120,5 (vgl. The Venerable Bede. On the Songs of Songs and Selected Writings. Hrsg., iibers. u. eingel.
von Arthur Holder. New York/Mahwah 2011 (CWS), [Sigle Beda cant.], S. 44).



180 = Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

Uneindeutigkeit des Vergleichs liegt u. a. die anhaltende Faszination fiir diesen Vers be-
griindet, wovon die vielen exegetische Schriften zeugen. In den spatantiken und mittelal-
terlichen Exegesen (bis um 1200) zu den Zelten Kedars und Héauten Salomos werden die
gottlichen Hautkleider und Esaus Korperbehaarung thematisiert, genauso aber auch Be-
zuge zum neuen Kleid Christi oder zur Kostbarkeit des Zeltes Salomos, des Tempels Got-
tes hergestellt. Die unterschiedliche Herangehensweise wie die Auslegung dieses Verses
sollen dabei Ausgangspunkt fiir die Analyse von Pelz in mittelhochdeutschen Texten sein.
Denn zwischen Hld 1,4 und mittelhochdeutschen Pelztexten lassen sich eine Reihe von
ibergreifenden Themen erkennen: ein Changieren von Haut und Hiille und damit zu-
sammenhéingend etwas, das als ,Erotik der Mehrdeutigkeit‘ bezeichnet werden soll. Bei-
des soll fiir ein erstes Versténdnis erklirt und danach ausfiihrlicher behandelt werden.**"
Sulamith erwdhnt in Hld 1,4 diverse Oberflachen und Behdlter — pelles und taber-
nacula —, um ihr Erscheinungsbild zu veranschaulichen. Die Vergleiche, die iiber den
Korper hinausgehen, sind zugleich stets auf das AufSere Sulamiths bezogen. Eine
Selbstheschreibung, die zwischen innen und aufien, Haut, Kérper und Hiille oszilliert.
Das Hohelied singt vom Begehren zweier Liebender, der Sehnsucht nach dem jeweils
anderen und dem Wunsch nach Vereinigung; es singt von Lust. Gleichzeitig ist es ein
Text, der von starken Bildern lebt, die teilweise schwer zu entschliisseln sind und die
Rezipierenden herausfordern, diesen auf die Spur zu kommen. Es ist dabei ein Rétsel,
das auch geldst vom erotischen Inhalt des Liedes fasziniert. Diese doppelte Lust — die
Lust (Erotik) des Inhalts und die Lust an der Form des Texts — ist es, was in der Ver-
wendung von Pelz in mittelhochdeutschen Texten beobachtet werden kann. Denn
Pelz ist auf mehreren Ebenen an der Schnittstelle zwischen Bekleidung und Haut/Kér-
per angesiedelt. Bereits das Material ,Pelz‘ ist ein Grenzgadnger, eine Tierhaut, die
durch Kulturtechniken vom Tierlichen entfremdet zu einem (Luxus-)Material wird,
sodass im Material ,Pelz¢ Haut und Kleid changieren. Dartiber hinaus wird dieses
Spiel der Oberflachen durch das Tragen am Korper um eine weitere Ebene erweitert.
Pelz ist bei der Beschreibung einer schonen Figur ein kostbares Material, das nicht
selten mit der schonen Haut des Trégers oder der Trégerin korrespondiert und zu
einer Auflosung klarer Korper- und Kleidergrenzen fiihrt; ein nicht allein erotisches
Innuendo. Die Unklarheit dessen, was Bedeckung und was Korper ist, wird in den mit-
telhochdeutschen Passagen zu einem reizvollen Spiel (erotischer) Mehrdeutigkeiten.
Aufgrund dieser Uberschneidungsflichen zwischen dem ambigen Hoheliedvers
und ausgewdhlten Pelzpassagen, soll die Exegese von Hld 1,4 als ein theoretischer wie
methodischer Denkrahmen herangezogen werden, um sich mehrdeutigen Pelztexten

431 In seinem Buch Black Metapher verwendet Whitaker — in dhnlicher Weise, wie ich den Begriff
des Changierens — den Begriff ,shimmer‘, um die Komplexitit der vermeintlichen Binaritdt von
Schwarz und Weif8 zu erfassen. Anhand von Darstellungen von Schwarzen und weifSen Figuren in
mittelalterlichen Texten zeigt Whitaker, wie nahe Vorstellungen von Schwarz- und Weif3sein beiei-
nander liegen konnten, wie metaphorisch sie verwendet wurden und wie kompliziert das Verhéltnis
ist (Whitaker, Black Metapher, S. 21f.)



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 181

zu nihern. Uber Willirams von Ebersberg lateinisch-deutsche Hoheliedparaphrase
sollen Einzelaspekte aus 1000 Jahren Hoheliedexegese angeflihrt werden. Dabei inte-
ressiert inshesondere die Nahe der Auslegung der tabernacula Cedar und der pelles
Salomonis zu Haut-, Fell- und Pelzmaterialien.

a Schoén wie die Haute Salomos. Die Exegese von Hid 1,4

In HId 1,4 fithren Vulgata wie Septuaginta im zweiten Teil des Vergleichs pelles Salomo-
nis bzw. 6éppet¢ Zalwuwv an, womit jeweils entweder das Material Tierhaut oder aus
Tierhaut gefertigte Objekte gemeint sein konnen. Das altgriechische §éppig (dérris)
kann nach The Brill Dictionary of Ancient Greek ein ,cover or protection or shelter of
skin or leather, auch im militdrischen Sinn, bezeichnen, also ein Schutz vor Schwert-
oder Speerangriffen, oder schlicht ,skin“ oder coat“**? Das lateinische pellis kann ent-
weder die Haut, das Fell oder den Pelz am lebenden Wesen oder im abgezogenen Zu-
stand meinen. Dartiber hinaus kann es auf die verarbeitete Tierhaut und im Speziellen
auch die Abdeckung eines (Winter-)Zeltes, Bekleidung, Winterkopfbedeckung oder
Schuhriemen bezogen sein.**® Bereits in der Mehrdeutigkeit der Hautbegriffe erhélt
man einen Eindruck von der Komplexitat dieses einen Verses. In dem folgenden Exege-
setliberblick soll der Reiz des Uneindeutigen in den Vordergrund gertickt werden.

Die Hoheliedparaphrase von Williram von Ebersherg** (gest. um 1085),** die auf
die Mitte des 11. Jahrhunderts datiert wird, ist ein ungewohnlicher Text. Meist in drei
Spalten iiberliefert, nimmt er eine Ausnahmerolle in der exegetischen Literatur ein.**®
Der Vulgatatext wird links von einem lateinischen Kommentar**’ und rechts von einer
mittelhochdeutschen Prosa-Paraphrase gerahmt.**® Trotz der getrennten Spalten sind

432 Franco Montanari: The Brill Dictionary of Ancient Greek. Hrsg. von Madeleine Goh [u. a.]: Leiden/
Boston 2015, S. 467.

433 Vgl. Georges, B. 2, Sp. 1543. In modernen Ubersetzungen, die zumeist auf den hebriischen Text
zuruickgreifen, ist von Vorhéngen, (Zelt-)Decken (EH 2016), (Wand-)Teppichen (Lut 2017), Zeltdecken
(ELB 2006), Beduinenzelten (Gute Nachricht Bibel) Salomos die Rede, ein tierlicher Materialbezug
spielt keine Rolle (mehr).

434 Williram von Ebersberg: Expositio in Cantica Canticorum und das >Commentarium in Cantica
Canticorum« Haimos von Auxerre. Hrsg. u. iibers. von Henrike Lidhnemann, Michael Rupp. Berlin/
New York 2004, [Sigle Williram exp. cant.].

435 In manchen Handschriften ist die Grabinschrift iiberliefert, die das Todesjahr 1085 anfiihrt
(vgl. Henrike Lidhnemann, Michael Rupp: Einfiihrung. In: Williram von Ebersberg: Expositio in Cantica
Canticorum und das >Commentarium in Cantica Canticorum« Haimos von Auxerre. Hrsg. u. ibers. von
dens. Berlin/New York 2004, S. IX—XXI, hier IX).

436 Damit stellt Williram sein Werk in eine doppelte Tradition, die der Bibelauslegung und, durch die
formale Gestaltung, in die des spatantiken opus geminum (vgl. ebd., S. IX).

437 Dieser Kommentar ist stark von Haimo von Auxerre (9. Jh.) gepragt (vgl. ebd., S. X).

438 Die volkssprachige Version war beim deutschsprachigen Publikum im spéten Mittelalter und in
der Frithen Neuzeit weit verbreitet. Allein fiir das 11. und 12. Jahrhundert sind 16 Handschriften be-
zeugt und der fritheste Druck wird auf 1528 datiert (vgl. Ann Matter: The Voice of My Beloved. The
Song of Songs in Western Medieval Christianity. Philadelphia 1990 [Middle Ages Series], S. 170).



182 — Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

die drei Absétze nicht isoliert zu betrachten. Denn inshesondere das Hohelied wurde zu-
meist gemeinsam mit dem Kommentar rezipiert, was in manchen Féllen so weit ging,
dass Kommentarteile in den Bibeltext gelangten.**® Auch bei Willirams Hoheliedpara-
phrase sind Bibeltext, lateinische Verse und deutsche Paraphrase aufeinander bezogen,
was sich etwa an der Ubernahme lateinischer Ausdriicke im deutschen Text zeigt.**°

[Ecclesia de suis pressuris]

Fusca licet videar’ Nigra sum sed Ih bin sdlo’ sémo die héreberga Cedar’ unte
ut castra nigrantia Cedar, formosa filie bin dbo watlich’ samo diu gezélt Salomonis.
sum speciosa nimis’ Hierusalem’ sicut
veluti pelles Salomonis. tabernacula Cedr> ~ Cedar qui interpretatur tenebrae’er wis
sicut pelles Ismahelis stin, véne demo Ismahelitae
Fusca quidem plagis’ Salomonis. cuman sint, die der hilser ne hdbent, sunter
sed honore nitens bonitatis’ Okkeret vilzhils’ unte dndera unwatliche
perfero grande malum héreberga. Mit Ceddr sint filii tenebrarum
natos inter tenebrarum. bezéichenet, von dén th mih chldgon. Abe
Attamen internce déh swiese th mit persecutonibus et
virtutis compta decore’ @rumnis von in gequélet si, th habo déh
pacifici veri watliche in virtutibus’ unte bidiu wirdig bin
templum conabor haberti. visitatione et inhabitatione veri pacifici, id
est Christi. Tabernacula die wérdent ex
(Williram exp. cant. 1,4) pellibus mortuorum animalium,

also machon ih tabernaculum Deo’ an dén
qui carnem suam mortificant cum vitiis et
concupiscentiis.

Die deutsche Paraphrase, Ohly nennt sie ,deutsch-lateinische Mischprosa“,441 beginnt
mit der klaren Zuordnung der Adjektive ,dunkel‘ und ,schon‘; die héreberga Cedar,
also eine Wohnstétte fiir Fremde oder Reisende, werden als dunkel und die gézelt Sa-
lomonis als schon bzw. herrlich beschrieben. Doch sei nun beides in der Braut ver-
eint. Diese spricht davon, wie sie einerseits dunkel durch Schldge und Verfolgung, an-
dererseits schon aufgrund ihrer Tugenden sei, und deshalb wiirdig, fiir den ,Besuch®
und den ,Aufenthalt[] des wahren Friedensstifters“.**? Das Zelt, so der deutsche Ab-
schnitt, der eng an Haimo von Auxerre*? angelehnt ist, sei aus den Héuten toter
Tiere gefertigt.*** Ahnlich wie dieses sei das Zelt Christi aus jenen gefertigt, die ihr

439 Der Bibeltext des Hoheliedes war nicht starr, sondern wurde von Auslegern z.T. verdndert
(vgl. Lihnemann/Rupp, Einfiihrung, S. XVIf.).

440 Vgl. Lahnemann/Rupp, Einfiihrung, S. XII.

441 Vgl. Friedrich Ohly: Kommentar. In: Das St. Trudperter Hohelied. Eine Lehre der liebenden Got-
teserkenntnis. Hrsg. von dems. Frankfurt a. M. 1998 (BdM. 2), S. 315-1267, hier 323.

442 Williram exp. cant. 1,4 (Ubers. von Henrike Lihnemann).

443 Der Hoheliedkommentar Haimos von Auxerre wird auf da 9. Jahrhundert datiert (vgl. Lahne-
mann/Rupp, Einfithrung, S. X).

444 An dieser Stelle sei noch einmal daran erinnert, dass mit lat. pellis u. a. die Winterbedeckung
eines Zeltes aus Tierhaut gemeint sein kann (vgl. Georges, Bd. 2, Sp. 1543).



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 183

Fleisch mit Fleischeslust und Vergehen abtoteten. Von welchem Zelt ist hier nun aber
die Rede? Von der Herberge Zedar oder den Zelten Salomos? Denn der deutsch-
lateinische Kommentar verwendet tabernacula, jenen Begriff, der in der Vulgata mit
Cedar enggefithrt wird.**® Zugleich ist aber durch die Bezugnahme zum Zelt des Frie-
densstifters — Salomo steht nicht allein in Haimos von Auxerre Kommentar sinnbildlich
flir Christus — ein klarer Bezug zum gezélt Salomonis gegeben. Willirams Hoheliedpara-
phrase verdeutlicht bereits auf Lexemebene, dass sich die beiden Bilder - tabernacula
Cedar und pelles Salomonis — trotz eindeutig erscheinender Zuordnung von ,dunkel‘
und ,schon‘ nicht voneinander trennen lassen. Das gilt auch fiir die Materialitat. Sind
nun entweder die Hiillen Cedars oder Salomos aus den Hauten toter Tiere gefertigt
oder beide? Mit solchen Schwierigkeiten sehen sich einige spatantike und mittelalterli-
che Exegeten konfrontiert. Dabei bleibt oftmals unklar, ob sich die Deutung, die zwi-
schen kostbarer Hiille und Sinnbild der Siinde schwankt, auf den Cedar- oder Salomon-
vergleich bezieht. Dies soll ein chronologischer Abriss zu den pelles Salomonis und den
tabernacula Cedars verdeutlichen, in dem in einem ersten Schritt versucht wird, die
beiden Bilder getrennt und dann erst in Bezug zueinander zu analysieren.

Kedar wird in Origenes’ einflussreichen Hoheliedkommentar (um 240** n. Chr.)*"
auf einen Sohn Ismaels zurtickgefithrt (vgl. Gen 25,13),48 dessen Name so viel wie ,Dun-
kelheit‘ bedeute. Diese Lesart wurde von nachfolgenden Hoheliedauslegungen weitest-

445 Im lateinischen Kommentar wird ein ganz anderer Begriff, namlich castra nigrantia Cedar, was
mit ,Befestigungen Cedars‘ iibersetzt wird, verwendet (Williram exp. cant. 1,4).

446 Nach Eusebius habe Origenes seine ersten fiinf Biicher zum Hohelied im Jahr 240 verfasst
(vgl. Ruth P. Lawson: Introduction. In: Origen: The Song of Songs. Commentary and Homilies. Ubers. u.
annot. von ders. London 1957 (ACW. 26), S. 3-20, hier 4f.).

447 Von Origenes sind ein Kommentar und zwei Homilien zum Hohelied tiberliefert. Der Kommentar
zum Hohelied, der in Rufinus Ubertragung (um 410) tberliefert ist, ist zwar nicht der erste seiner Art,
aber der wohl einflussreichste. Denn viele spéter verfasste Schriften orientierten sich daran und sein
Kommentar hat nicht zuletzt Werke der Mystik des Mittelalters stark geprégt (vgl. Alfons Fiirst, Holger
Strutwolf: Einleitung™. In: Origenes: Die Homilien und Fragmente zum Hohelied. Eingel. u. tibers. von
Alfons Fiirst, Holger Strutwolf. Berlin/Boston 2016 [OWD. 9/2], S. 3-59, hier 7). Die Homilien zum Hohe-
lied sind tiber Hieronymus (383/4 n. Chr.) Uiberliefert. In dem Vorwort zur Ubersetzung von Origenes’
Homilien schreibt Hieronymus, dass sich Origenes dabei selbst iibertroffen habe. Dieses Lob, so Rufi-
nus, hatte bei vielen das Bedurfnis geweckt, Origenes zu studieren (vgl. ebd., S. 3f.). Da auch in Orige-
nes’ Werkverzeichnis nur zwei Homilien angefiihrt sind, kann davon ausgegangen werden, dass
Origenes tatsachlich nur zwei Predigten zum Hohelied gehalten hat. Dies wiirde mit Origenes Bewer-
tung des Hoheliedes konform gehen, der es als ein Buch fiir reife und gefestigte Christen bezeichnet
(vgl. ebd,, S. 7). Von dem Kommentar zum Hohelied, der urspriinglich zehn Biicher umfasst, sind nur
die ersten drei Biicher zum Hohelied 1-2,15 in der Ubersetzung von Rufinus von Aquileja erhalten.
Von den Kommentaren sind nur einige wenige griechische Fragmente erhalten, von den Homilien
nicht einmal das (vgl. Lawson, Introduction, S. 3f.). In dem wenigen tiberlieferten griechischen Orige-
nes-Kommentar zum Hohelied zeigt sich deutlich, dass Rufinus sehr frei mit seiner Vorlage umgeht,
sodass unklar bleibt, ob es sich bei der ,Ubersetzung® Rufinus nicht mehr um eine Paraphrase des Ori-
ginaltextes handelt und Rufinus Origenes-Passagen eventuell sogar ,korrigiert‘ habe (vgl. ebd., S. 6).
448 Gregor der Grofie meint, diese Zelte wiirden Esau gehoren (vgl. Greg. M. exp. cant. 32).



184 —— Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

gehend {ibernommen. Gregor der GroRe*® (540-604) setzt Kedar mit Siindern und un-
gldubigen Nationen gleich.**° Der Kommentar (716)**! von Beda Venerabilis (673-735)**
verkniipft Kedar mit unreinen Geistern oder bdsen Personen.*>® Bei Williram wiirden
diese in vilzhils unte dndera unwatliche héreberga leben, etwas, das sich auch in der
spéteren Glossa Ordinaria (zwischen 1120-1170)*** findet, die ausfiihrt, dass Kedar
keine Bleibe unter den Méannern gefunden und stattdessen aufgrund seiner Bosheit in
Zelten gelebt habe.*® Kedar wird damit zum Inbegriff einer schlichten, vom sozialen
Umfeld ausgeschlossenen und gleichzeitig verdammenswerten Lebensweise. Die Uber-
lappung von vorzivilisatorischen und teuflischen Attributen wurde bereits in Bezug auf
das Tragen einfacher Tierfelle beschrieben.*® In Zusammenhang mit der Selbstbe-
schreibung Sulamiths erhélt diese eine heilsgeschichtliche Komponente. Der Mensch
wiirde aufgrund seines Siindenstatus’ nichts anderes verdienen als hasslich und bése
zu sein und in einfachen Zelten zu hausen. Doch dank Gottes Gnade, die jedem Men-
schen ermégliche, BufSe zu tun, sei dies ein verdnderbarer Zustand.*’

449 Gregory the Great: Exposition on the Song of Songs. Ubers. von Mark DelCogliano. In: Ders.: Gre-
gory the Great. On the Song of Songs. Collegeville 2012 (CS. 244), S. 107-144. [Sigle Greg. M. exp. cant.].
450 Vgl. Greg. M. exp. cant. 32.

451 Vgl. Arthur Holder: Introduction. In: The Venerable Bede. On the Songs of Songs and Selected
Writings. Hrsg., iibers. u. eingel. von dems. New York/Mahwah 2011 (CWS), S. 1-32, hier 28.

452 Vgl. ebd,, S. 1.

453 Vgl. Beda cant., S. 45.

454 Vgl. Mary Dove: Introduction. In: Glossa Ordinaria pars 22 in Canticum Canticorum. Hrsg. von
ders. Turnhout 1997 (CCCM. 152), S. 3—49, hier 3.

455 Vgl. G. O. cant. 65.

456 S. Abschnitt ,4.2 Haarige Gestalten’, S. 147-151.

457 Vgl. Greg. M. exp. cant. 32; 36. Haufig wird das Bild des Kleiderwechsels herangezogen. Dabei
wird das alte Kleid Adams und Evas gegen das neue Kleid Christi getauscht wird mit der Schwérze
der Braut, die in Helligkeit/Weifle verwandelt wird, enggeftihrt (vgl. Bernhard, III; XXV, 5; Greg.
Nyss. hom. in Cant. 2, 1,5, S. 167f.). Die Bekehrung vom Heiden- zum Christentum wurde oftmals durch
die Verdnderung der Hautfarbe in mittelalterlicher Literatur dargestellt. Bernhard zieht den Kontrast
zwischen weifs und schwarz in der Gegeniiberstellung des Christentums und Islams in De laude nocae
militiae heran. Die muslimische Horde werde von einem Prinzen der Dunkelheit angefiihrt, der Tem-
pel sei mit der Dunkelheit des Islams verschmutzt, welcher von jedem unchristlichen Fleck gereinigt
werden solle. Auch Hildegard von Bingen erinnert an ,schwarze Kinder*, welche in den Bauch der
Kirche eintreten und den Mund verlassen, gehdutet von der schwarzen Haut und eingekleidet in ein
reines weifles Gewand, dem Teufel entrissen und zu Gott wiederhingefiihrt. Besonders deutlich
kommt die Abneigung der schwarzen Farbe etwa im Chanson de Roland zum Ausdruck (vgl. Bruce
Holsinger: The Color of Salvation. Desire, Death, and the Second Crusade in Bernard of Clairvaux’s
Sermons on the Song of Songs. In: The Tongue of the Fathers. Gender and Ideology in Twelfth-Century
Latin. Hrsg. von David Townsend, Andrew Taylor. Philadelphia 1998 (The Middle Ages series), S. 156—
186, hier 168-170).



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 185

Pelles hingegen sei weniger eindeutig. Origenes*® merkt an, dass er sich keiner
Stelle in der Bibel entsinnen kénne, in der pelles im Kontext von Salomo genannt
werde. Salomos Erwahnung verbindet Origenes mit dessen Pracht und Herrlichkeit
und pelles mit der Stiftshiitte.*>® Denn bei der Errichtung heift es: Et facies pelles ex
caprarum pilis operimentum super tabernaculum testimonii, [...].**° Gregor von Nyssa
(335/40-um 395) kontrastiert das einfache, unansehnliche Aufere der Stiftshiitte, be-
stehend aus Leinentiichern, Ziegenhaarvorhdngen und Behéngen aus roten Hauten,
mit dem mit Gold und Edelsteinen versehenen Inneren.*®! Fiir Gregor den Grofen ste-
hen pelles Salomonis fiir (verarbeitete) Tierhdute, in die Salomo die kostbaren Gegen-
stande des Tempels bei der Errichtung gehtllt habe — Hiillen, die der Kostbarkeit des
Inhalts angemessen und deswegen schon gewesen sein mussten; eine Tierhaut, die,
bevor sie verwendet werden konnte, weiterverarbeitet und weichgemacht werden
musste.*®* Analog dazu sei jeder Glaubige eben eine solche durch BuRe verarbeitete
Tierhaut fiir den Dienst des Konigs.*®®* Ganz Ahnliches liest man auch bei Bedas Vene-
rabilis: So wie Salomos es gewohnt gewesen sei, sich Zelte aus den Hauten toter Tiere
zu fertigen, so bringe Gott die Kirche, bestehend aus jenen Seelen, die ihren fleischli-
chen Begierden abgeschworen hitten, zusammen.*** In der Glossa Ordinaria habe Sa-
lomon ein Zelt aus Hauten fiir sich gefertigt, das rot gefarbt sei, an dem und in dem
habe er sich erfreut.*® Bernard v. Clairvaux (1090-1153)*°° sieht u. a. in den pelles Sa-
lomonis einfache Hiillen, die den kostbaren Inhalt vor Wind und Wetter schiitzen.*’

In den genannten Exegesen lassen sich grob zwei Strange festmachen, die sich
hinsichtlich der (In-)Kongruenz von Inhalt und Hiille unterscheiden. Der eine Strang
sieht in pelles Salomonis etwas Kosthares; die Haut sei nach der Weiterverarbeitung
etwas Wertvolles, wiirdig, Gegenstande Salomos oder Gottes/Christi zu umhtllen.

458 Origenes: Der Kommentar zum Hohelied. Eingel. u. ibers. von Alfons Fiirst, Holger Strutwolf. Ber-
lin/Boston 2016 (OWD. 9/1), [Sigle Orig. comm. cant.D].

459 Vgl. Gen 25-26.

460 Orig. comm. cant.D. B. 2, 1,51-53 u. vgl. Ex 26,7; ,Du sollst Planen aus Ziegenhaar machen als Bede-
ckung fiir das Zelt des Bundes.“ (Ubers. von Alfonst Fiirst, Holger Strutwolf).

461 Vgl. Greg. Nyss. hom. in Cant. 2, 1,5, S. 160; vgl. Richard A. Norris Jr.: Introduction. Gregory of
Nyssa and His Fifteen Homilies on the Song of Songs. In: Gregory of Nyssa: Homilies on the Song of
Songs. Ubers., eingel. u. komm. von dems. Atlanta 2012 (WGRW. 13), S. xiii—xliv, hier xxiii.

462 Vgl. Greg. M. exp. cant. 32.

463 Vgl. Greg. M. exp. cant. 36 u. vgl. dazu: Will. exp. cant. 1,4.

464 Vgl. Beda cant,, S. 45.

465 Vgl. G. 0. cant. I, 65.

466 Vgl. Friedrich Ohly: Hohelied-Studien. Grundziige einer Geschichte der Hoheliedauslegung des
Abendlandes bis um 1200. Wiesbaden 1958 (Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft der Johann
Wolfgang-Goethe-Universitdt Frankfurt a. M. (Geisteswissenschaftliche Reihe. 1), S. 136.

467 Vgl. Bern. cant. XXVIIL, 1. Ahnlich argumentiert auch die Glossa Ordinaria: Das Fleisch des fleisch-
gewordenen Christus werde deshalb pellis genannt, weil es wie ein Zelt tiber ihn gespannt worden sei,
damit er von der Sonne nicht verbrannt werde, und nun sei das Fleisch Christi am Kreuz ausgestreckt
ein Schutz vor Lastern (vgl. G. O. in cant. I, 74).



186 = Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

Kedar hingegen sei der Inbegriff der Siinde, darin wiirden Siinder, ungldubige Natio-
nen ,hausen’, somit handele sich bei dem Material um einfachen Filz oder simple Zie-
genhaut. Hiille und Inhalt stimmen dabei {iberein.

In anderen Exegesen wird hingegen der Kontrast zwischen unansehnlichem Au-
feren und wunderschénem Inneren betont. Williram etwa fiigt an, dass die Braut, du-
Rerlich betrachtet, dunkel erscheine, aber zugleich mit Tugenden geschmiickt sei.*®®
Dabei sei es oft der Blick anderer, Unwissender, die allein das hissliche AuRere
sehen, wahrend Gott auf die tugendhafte Seele blicke®®®. Bruno von Segni (1045/1049-
1123)*7° will, statt auf die &uRere Erscheinung, die ,blasslich, [...] hisslisch, nicht ge-
salbt, nicht Gppig, nicht reizend, sondern vielmehr struppig und abstossend anzuse-
hen“ sei, auf die innere Schénheit der Braut verweisen.”* Auch die &lteste und voll-
stindige volkssprachige Hoheliedauslegung, das St. Trudperter Hohelied** (1160),
unterscheidet zwischen dem Korper, der nach Eva gestaltet sei, und dem Inneren, das

einem koniglichen Zelt gleiche:*”

Von diu ist von ir gesprochen: ICH BIN SALE | ALSE DIE HERBERGE ZEDAR. daz quit: ich bin Even tohter
| gelich an minem libe. ICH BIN WAETLICH ALSE DAZ | GEZELT SALOMONIS. daz quit: mine innren sinne
unde | min muot unde min herze daz ist ein GEZELT des | oberesten kiininges. (St. Trudperter Hld
19,17-20,6)

468 Hier werden zwei wichtige Auslegungstraditionen sichtbar, die insbesondere auf Origenes’ Hohe-
liedexegese zurtickzufiihren sind. Dieser nimmt die von Hippolytus aus dem Frithjudentum tibernom-
mene und christlich adaptierte Deutung von Braut und Bréutigam als Christus und Kirche (ekklesiolo-
gisch) auf und erweitert diese durch die Beziehung zwischen Gottes Wort und der individuellen Seele
(tropologisch/psychologisch) (vgl. Alfons Fiirst, Holger Strutwolf: Einleitung®. In: Origenes: Der Kom-
mentar zum Hohelied. Eingel. u. tibers. von dens. Berlin/Boston 2016 [OWD. 9/1], S. 3-54, hier 9;
vgl. Fiirst/Strutwolf, Einleitung", S. 24f)). Origenes wechselt dabei nicht allein zwischen diesen beiden
Lesarten, sondern verschrénkt beide miteinander, ,[ilm Grunde beziehen sich seine [Origenes’,
Anm. N. G.] Erlduterungen immer wechselseitig auf beides, auf die Kirche wie auf die Seele.“ (Furst/
Strutwolf, EinleitungH, S. 27; vgl. Lawson, Introduction, S. 15).

469 Ahnliche Ausfiihrungen finden sich etwa bei Beda Venerabilis (vgl. Beda cant., S. 44) oder auch in
der ,Glossa Ordinaria‘ (vgl. G. O. in cant. 62).

470 Brunos Kommentar enthdlt Anleihen von Origenes, Augustinus und Gregor dem GrofSen sowie
Haimo von Auxere (vgl. Ruth Affolter-Nydegger: Einleitung. In: Der Hoheliedkommentar und die ,Ex-
positio de muliere forte‘ Brunos von Segni. Einfiihrung, kritische Edition mit synoptischer Uberset-
zung und Kommentar. Hrsg. von ders. Bern [u. a.] 2015 [Lateinische Sprache und Literatur des Mittel-
alters. 50], S. 1-60., hier 13 u. 17f.).

471 Vgl. Bruno comm. cant. Ct 1,5, S. 113. Bruno von Segni: Expositio in Cantica Canticorum. Ubers. von
Ruth Affolter-Nydegger. In: Der Hoheliedkommentar und die ,Expositio de muliere forte* Brunos von
Segni. Einfiithrung, kritische Edition mit synoptischer Ubersetzung und Kommentar. Hrsg. von Ruth
Affolter-Nydegger. Bern [u. a.] 2015 (Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters. 50), S. 98-360),
[Sigle Bruno comm. cant.].

472 Das St. Trudperter Hohelied. Eine Lehre der liebenden Gotteserkenntnis. Hrsg. von Friedrich
Ohly. Frankfurt a. M. 1998 (BdM. 2), [Sigle St. Trudperter Hld].

473 Vgl. Ohly, Kommentar, S. 323f. u. 327.



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 187

Hier werden, wie bei Williram von Ebersberg, sal, was dunkel, schmutzig, welk und
trib bedeuten kann, und waetlich, das mit schon bzw. stattlich iibersetzt wird, einan-
der gegeniibergestellt.*”* In dhnlicher Weise meint Bernhard von Clairvaux, dass man
nicht auf ein schwarzes Inneres schliefSen konne, nur weil die Haut schwarz sei, was
er u.a. am Beispiel Christi ausfithrt.”> Dieser habe sich mit dem Symbol der Siinde
bekleidet, sei in Ziegenhdute gehiillt gewesen, was jedoch — analog zum Fell auf Ja-
kobs Armen — nur eine Verkleidung sei. Christus selbst, der sich mit den Stinden ande-
rer bedeckt habe, bleibe schuldlos:

Unde nunc ad instar Esau pilosus et hispidus? Cuiusnam rugosa et tetra imago haec, et unde hi
pili? Mei sunt: nam pilosae manus similitudinem exprimunt peccatoris. Meos agnosco hos pilos: et
in pelle mea videbo Deum Salvatorem meum.*"®

Die Haute Salomos und die Zelte Kedars werden also sowohl als Ausdruck der Kon-
trastierung von hésslichem Auferen und schonen Inneren als auch als zwei getrennte
Dinge betrachtet, bei denen Inhalt und Hiille iibereinstimmen. Die Vielfalt der Ausle-
gungen und die Schwierigkeiten, mit denen sich die Exegeten an dieser Stelle kon-
frontiert sahen, thematisiert Bernhard von Clairvaux wohl am deutlichsten, der sich
gleich mehrmals in seinen Sermones diesem Vers nahert:*”” At istud obscurum est, nec
attingendum omnio fatigatis.*"®

Das Verstandnis dieser Textstelle sei, wie Bernhard darlegt, abhéngig davon, wie
sich ,schwarz und/aber schon‘ auf die Haute Salomos und die Zelte Kedars beziehen.
Sind die Zelte Kedars schwarz, wahrend die Haute Salomos als schon gelten? Oder
sind die Haute Salomos sowohl schon als auch schwarz oder allein schwarz? Er stellt
dabei die vier Komponenten, ,schwarz’, ,schon’, ,Zelte Kedars‘ und ,Haute Salomos‘ ne-
beneinander, zeigt, welche Kombinationen mdglich sind und was diese fiir das Ver-
stdndnis des Textes implizieren. Je nach Perspektive werden unterschiedliche Bilder
und Schwerpunkte gesetzt, die, werden verschiedene Exegesen gemeinsam rezipiert,
z.T. ein gegensatzliches Bild erzeugen. Die Hiute Salomos konnen so kostbare Mate-
rialien, die mit dem kostbaren Inhalt konformgehen, oder weniger Ansehnliches, das

474 Lexer Bd. II, Sp. 575 u. Bd. 3, Sp. 705.

475 Vgl. Bern. cant. XXV, 5 u. XXVI, 2.

476 Bern. cant. XXVIII, 2; ,Whence, then is it that Thou art rough and shaggy like Esau? Wherefore is
Thy Countenance wrinkled and blackened, and whence this shaggy growth of hair? Mine, mine they
are, and these hands are rendered bristly with the likeness of me, a sinner. I acknowledge as mine
this shaggy growth, and in my flesh I behold God my Saviour.” (Ubers. von Samuel J. Eales).

477 Bernhard verwendet nicht mehr die Form des Kommentars, sondern jene der Predigten. Ohly er-
klart diesen Formwechsel mit dem ,Beginn des subjektiven Erlebens“ der Bibellektiire (Ohly, Hohe-
lied-Studien, S. 136).

478 Bern. Cant. XXV, 9; ,But that [Vergleich der Zelte Kedars und der Héute Salomos, Anm. N. G.] is a
saying difficult and obscure, and not to even attempted by those who are wearied.“ (Ubers. von Sa-
muel J. Eales).



188 = Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

vom Inhalt getrennt ist und dieses vor Schmutz, Zerstérung etc. schiitzt, darstellen.
Dabei sind diese nicht allein ,entweder — oder?, sondern kdnnen auch beides zugleich,
schén wie schwarz, und die Zelte Kedars wie die Hiute Salomos sein.*’® Die Uneindeu-
tigkeit des Hoheliedverses wird dabei zu dessen Starke. Die Bilder greifen ineinander,
konnen und sollen nicht getrennt werden. Die Exegese dieses Verses zwischen dem 3.
und 12. Jahrhundert zeigt, dass eine klare Trennung von schon und schwarz wie die der
Zelte Kedars und Haute Salomos nur bedingt moglich ist, da die Bilder ineinandergrei-
fen, was zu einem vielschichtigen Text flihrt, worin eben der Reiz dieser Verse liegt.

b pellis und plaisir. Die Lust am Hohelied

Was fiir ein Text ist das Hohelied, in der Braut und Brautigam u. a. die Schonheit des,
die Sehnsucht nach dem jeweils anderen besingen? Fiir Origenes*®’ ist es ein Hoch-
zeitslied, das vor der Brautkammer gesungen wurde.*®! Gregor von Nyssa stéft sich
an der Erotik des Hoheliedes. Er sieht in dem Kontrast zwischen dem unschénen Au-
3eren der Stiftshiitte (den Zelten Kedars) und dem kostbaren Inhalt eine Parallele
zum Hohelied. Erst wenn es von der oberflachlichen erotischen Lektiire entkleidet
werde, zeige sich die Kostbarkeit des Inhalts.*** Doch auch die rein geistliche Lesart
ist nicht frei von Erotik. Fiir Origenes, der von Bernard McGinn als erster Theoretiker

479 Mithilfe der modernen Auslegung Francis Landys, 14sst sich das, was in vielen spatantiken/mittel-
alterlichen Exegesen anklingt, weiterdenken. Dieser sieht in den nomadischen Zelten Kedars und den
koniglichen Hauten Salomos deutliche Uberschneidungsflichen; darin trifen Kénig und Nomade auf-
einander. Beide seien in gewisser Weise von der Gesellschaft und den Gesetzen losgelést, reprasentie-
ren eine unverniinftige Freiheit; ,both mingle polarities of fear and romantic desire.“ (Vgl. Francis
Landy: Paradoxes of Paradise. Identity and Difference in the Song of Songs. Sheffield 1983 [BiLiSe],
S. 148, Zitat ebd.) Noch deutlicher sei dies in der uneindeutigen Konjunktion von sed oder et zu sehen,
die entweder mit ,und‘ oder ,aber‘ wiedergegeben wird, was zu umfassenden, z. T. noch anhaltenden
Diskussionen gefiihrt hat (s. Beginn dieses Abschnitts, S. 178-181; insb. Fn. 430). Landy sieht zwischen
diesen beiden Begriffen keinen Gegensatz. Die Braut artikuliert hier entweder eine Angst vor Verach-
tung oder eine Angst vor Missgunst. Beides sei miteinander verbunden, so Landy. Verachtung kann
eine Verteidigungsstrategie gegentiber Neid sein, um sich selbst zu versichern, dass die andere Person
nicht begehrens- oder hewundernswert sei. Neid wiinsche, die andere Person auszuldschen und sei
die Quelle des bittersten Hasses und Abscheu eine seiner Waffen. Das beneidete Objekt werde zum
AusgestofRenen. Ahnliches gelte auch fiir Schénheit und Hésslichkeit: ,Ugliness and Beauty, like envy
and contempt, are linked terms, twin aspects of the aesthetic process, psychic distance — ,I am black
and comely“.“ (vgl. ebd., S. 143f,, Zitat, S. 144).

480 Vgl. Fiirst/Strutwolf, EinleitungX, S. 11.

481 Vgl. Orig. comm. in Cant.D B. 1, 1 u. so auch Greg. M. exp. cant. 7; vgl. Patricia C. Miller: ,Pleasure
of the Text, Text of Pleasure®. Eros and Language in Origen’s Commentary on the Song of Song. In: The
Poetry of Thought in Late Antiquity. Essays in imagination and religion. Hrsg. von ders. Aldershot
[u.a.] 2001, S. 123-134, hier 124; s. dazu auch: Ohly, Kommentar, S. 320.

482 Vgl. Greg. Nyss. hom. in Cant. 2, 1,5 S. 161.



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 189

der christlichen Mystik bezeichnet wird,*®* sei der Bibeltext selbst ,erotic ,body* of
God*“.*®* Dabei sei es nicht der Inhalt, der eine erotische Lesart veranlasse; es gehe um
eine verbale, keine voyeuristische Lust. Es werde kein erotischer Text betrachtet, der
dann allegorisch ausgelegt werde, es komme auch nicht zu einem erotischen Betrach-
ten irgendeines Textes, sondern es sind, wie Patricia C. Miller in Bezug auf Origenes’
Hoheliedkommentar betont, der Text, die Sprache, die Worter, die erotisch aktiv sind,
und nicht der:die Leser:in.**> Beide jedoch — die Braut und die, das Wort auszulegen
versuchen — seien fiir das Wort Gottes entflammt. Im Hohelied sei die Braut rastlos,
sehne sich nach dem Brautigam, dem Wort, sei aber durch ihn, also das Wort, erotisch
verunsichert. Wenn die Braut dann beginnt, die Ratsel und Parabel des Wortes Gottes
zu entschliisseln, dann sei es, als werde sie vom Wort Gottes liebkost. Mit kleinen Ein-
sichten in den Text wie zarten Kiissen, wird die Sehnsucht der Braut geweckt, den
Text zu verstehen, bis die Beziehung zwischen Braut und Brautigam vollzogen ist, die
Braut mit dem Wort eins wird.**® Analog dazu bestehe zwischen Text und Exeget ,ein
regelrecht erotisches Verhaltnis [...]. Der Eros, von dem der Text erzahlt, die Sehn-
sucht der Braut nach dem Brautigam, wird zum Eros des Exegeten, der danach strebt,
den Sinn des Textes zu verstehen.“**” Miller weist auf die Nihe zwischen Origenes’
Auslegung und Roland Barthes’ Le plaisir du texte (1973) hin.**® Darin vergleicht Bar-
thes u. a. das Verfiihrtwerden durch einen Text mit der Erotik des (un-)bekleideten
Korpers.*® Die ,erotischste Stelle“ eines Kérpers sei jene, wo der Koérper zwischen

483 Vgl. Bernard McGinn: Unio Mystica/Mystical Union. In: The Cambridge Companion to Christian
Mysticism. Hrsg. von Amy Hollywood, Patricia Z. Beckman. Cambridge 2012 (Cambridge Companions
to Religion), S. 200-210, hier 202.

484 In Origenes’ Kommentar finden sich eine Reihe von Beispielen, in welchen das Wort zu Fleisch
wird; so etwa in Form von Kiissen, Wunden der Liebe, Pfeilen oder als Liebestrank (vgl. Miller, ,,Plea-
sure of the Text, Text of Pleasure®, S. 124).

485 Vgl. ebd,, S. 123.

486 Vgl. ebd., S. 126f.

487 Vgl. Fiirst/Strutwolf, Einleitung®, S. 18.

488 Uber eine Stelle in Le Plaisir du texte lsst sich eine Verbindung zu den Mystikern und damit indi-
rekt zum Hohelied herstellen. Barthes fiihrt ein Zitat des Mystikers Meister Eckharts an, das er félsch-
licherweise Angelus Silesius zuordnet: ,Das Auge, durch das ich Gott sehe, ist dasselbe Auge, durch
das er mich sieht.“ (Roland Barthes: Die Lust am Text. Ubers. u. komm. von Ottmar Ette. Berlin 2010
[Suhrkamp Studienbibliothek. 19], S. 26) Hier wird eine umfassende Beziehung zwischen Korper und
Text verortet, der nicht nur Ankldnge einer christlich gepragten Mystik enthélt (vgl. Ottmar Ette: Kom-
mentar. In: Roland Barthes: Die Lust am Text. Hrsg. u. iibers. von dems. Berlin 2010 [Suhrkamp Studi-
enbibliothek. 19], S. 87-502, hier 215f.).

489 Die Verbindung von Koérper und Schrift ist bereits in Variations sur Uécriture zentral. Darin sind
fiir Barthes ,Figuren der Schrift [...] zugleich Figuren des Koérpers“ und zwar des wolliistigen Kérpers,
»eines lustvoll sich der Schrift bedienenden lebendigen Korpers“ (Ette, Kommentar, S. 135) und schén
sei das, ,was erotisch tiberdeterminiert“ sei (ebd., S. 136). Dabei werde die ,Schrift als kérperliche Er-
fahrung® (ebd., S. 144), die sowohl den Schreib- als auch den Lese-Akt umfasst, gezeichnet. In Le Plaisir
du texte steht dabei starker die ,Lektlire des Korpers“ im Fokus (ebd., S. 145). Von welchem Korper
Barthes hier spricht, lasst sich nicht so leicht festmachen. Ettes meint dazu: ,Es ist der erotische Kor-



190 —— Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

zwei Kleidungsstiicken hervorblitze, das Glanzen von Haut zwischen Bluse und Hose
sei das, was verfithre.*® Dabei sei das Reizvolle weniger der Raum, die Spalte der
nackten Haut, sondern die Bewegung des Auf- und Verdeckens.**! Fiir Barthes sei die
Lust nicht eingrenzbar, es gebe keine erogenen Zonen; erotisch sei kein bestimmter
Gegenstand oder Korperteil, sondern das Dynamische.*** Die Lust am Text sei dem-
nach keine vollige Enthillung, sondern ,die Inszenierung eines Auftauchens-
Abtauchens.“*>® Denn wenn sich die Sprache eines Textes 6ffne — wie das Kleid am
Korper —, dann weiche die offensichtliche Entsprechung einer Vielfalt von Bedeutun-
gen. Miller schreibt dazu: ,The tease of the text is this unending allure of multisignifi-
cation“.*** Im Mikrotext ,Figura“*® aus Le plaisir du texte verdeutlicht Barthes iiber
die Etymologie von ,Text,**® dass dieser eben kein Gewebe in Form eines Schleiers
bedeute, den man abnehmen kénne, und dahinter verberge sich die Erkenntnis. Viel-
mehr sei der Text ein Geflecht, das sich ,durch ein stindiges Verflechten selbst
verfestigle] und bearbeite[]“.*”” Ottmar Ette fasst das im Kommentarteil pointiert zu-
sammen: ,Die Textlust, mithin die Lust am Text, die Lust des Textes und die Lust im
Text, besteht aber gerade darin, der Vereindeutigung des Sinns — und damit des Le-
bens — ein Schnippchen zu schlagen.“*%®

Miller betont in Bezug auf Origenes, dass es nicht um die Erotik oder das eroti-
sche Lesen eines Textes gehe. Dennoch kann der Umstand, dass es sich beim Hohelied
um einen Text mit erotischem Inhalt handelt, schwerlich ignoriert werden.**® Daher
soll an dieser Stelle von einer doppelten Erotik gesprochen werden, welche das Lesen
des Hoheliedes auszeichnet. Neben der Erotik des Inhalts, dem Zeigen und Verdecken
von Korpern wie Korperlichkeit, verfiigt das Hohelied iiber eine textuelle, formale
Erotik, dessen Reiz im Zeigen und Verdecken von Bildern und Einsichten besteht.

per, der Kérper der Figuren, die literarische wie theoretische Figuration des Korpers, die ihren eige-
nen Ideen, ihrer eigenen Logik folgt.“ (Ebd., S. 218).

490 Barthes, Die Lust am Text, S. 19.

491 Vgl. Ette, Kommentar, S. 186f.

492 Vgl. ebd,, S. 192f.

493 Barthes, Die Lust am Text, S. 19.

494 Miller, ,Pleasure of the Text, Text of Pleasure®, S. 128.

495 Der Text umfasst auf den knapp 100 Seiten 46 mit Titeln versehenen figures, bestehend aus Mi-
krotexten (vgl. Ette, Kommentar, S. 150).

496 Barthes gehe, so Ette, an dieser Stelle noch weiter und verbinde Text und Leben: ,Die Lust am
Text, das ist bei Roland Barthes zunéchst einmal die Lust am eigenen (Lebens-)Text, an der eigenen
écriture.“ (Ebd., S. 117). So schreibt Barthes in dem Mikrotext zum Gewebe, darin ,16st sich das Subjekt
auf (Barthes, Die Lust am Text, S. 80).

497 Vgl. Barthes, Die Lust am Text, S. 80.

498 Ette, Kommentar, S. 167.

499 Dabei kann die Frage gestellt werden, ob der erotische Inhalt von der erotischen Form getrennt
werden konne. Ohne Zweifel, wie Barthes ausfiihrt, lassen sich unzahlige Beispiele an erotischen Tex-
ten finden, deren Inhalt nicht erotisch ist. Doch damit erotische Inhalte nicht banal oder pornogra-
phisch erscheinen, ist, so scheint es, die ,erotische Form' erforderlich.



Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern = 191

Diese zweifache Lust des Textes, die formale wie die inhaltliche, 1dsst sich dabei auch
auf den Pelz in mittelhochdeutschen Texten tbertragen. Im Pelz, der in Bezug zum
Korper gesetzt wird, sind — schwarz wie schén — die Zelte Kedars sowie die Haute Sa-
lomos miteinander verwoben. In dieser Tierhaut klingt die Hautkleidung Gottes,
Esaus Korperbehaarung, das Kleid Christi und der Prunk Salomos an. Es ist eine kost-
bare Tierhaut, die in Relation zum Korper des Tragers oder der Trégerin steht und
dabei einmal deutlicher, einmal zuriickhaltender erotisch, aber stets lustvoll konno-
tiert ist. Das Spiel zwischen Tierhaut, Kleid und Kérper lasst sich nicht einfach ent-
schliisseln, was die Neugierde der Leser:innen entfacht. Doch dhnlich wie die Braut
Sulamith, die schwarz und/aber schon wie die Zelte Kedars und die Haute Salomos
sei, ist der Pelz in den Beispieltexten des nachsten Kapitels ebenso kein Kleidungs-
stiick, keine Tierhaut, die Haut oder der Korper selbst. Er ist weder ganz das eine
oder andere, sondern hat vielmehr Anteil an allem. Es ist eben kein Textschleier, der
abgenommen werden kann und dahinter verbirgt sich des Rétsels Losung. Das Ge-
webe aus Tierhaut, Kleidung und Haut/Korper ist ineinander verflochten und das Ziel
besteht nicht im ,Entwirren‘ der einzelnen Faden, sondern im Zusammenspiel dersel-
ben. In der Unmoglichkeit des volligen ,Entkleidens‘ der Textstelle besteht der Reiz
des Textes. Die Rezipient:innen werden iiber lustvolle Teilenthtillungen angespornt,
die Lust am Text damit entflammt und wachgehalten.






	Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	a Schön wie die Häute Salomos. Die Exegese von Hld 1,4
	b pellis und plaisir. Die Lust am Hohelied




