
Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern

Als ich nämlich die Reinheit verlor, legte ich das dunkle Aussehen an — denn von solcher Art ist 
dem Aussehen nach das ‚Fell-Gewand‘ [...]. (Greg. Nyss. hom. in Cant. 2, 1,7, S. 185)425

Unde nunc ad instar Esau pilosus et hispidus?426 (Bernhard, cant. XXVIII, 2)427

Wer spricht davon, die Reinheit abgelegt und stattdessen in eine dunkle Erscheinung 
eingehüllt worden zu sein, in Hautkleider, wie sie Gott Adam und Eva in der Genesis 
gibt? Von wem ist hier die Rede, wer soll rau und behaart wie Esau sein?

Es ist Sulamith, die Braut des Hoheliedes, deren Selbstbeschreibung im ersten Ka
pitel in spätantiken und mittelalterlichen Exegesen diskutiert wird. Dabei ist in den 
zwei Versen, auf die sich Gregor von Nyssa und Bernhard von Clairvaux beziehen, 
keine Rede von Körperbehaarung oder den Fellen, die Gott den ersten Menschen ge
geben hat:

nigra sum sed formonsa428 filiae Hierusalem |
sicut tabernacula Cedar sicut pelles Salomonis
nolite me considerare quod fusca sim quia decoloravit me sol |
filii matris meae pugnaverunt contra me |
posuerunt me custodem in vineis vineam meam non custodivi

(Vulg. Hld 1,4–5429)

Sulamith beschreibt ihre äußere Erscheinung so, dass sie schwarz und bzw. aber 
schön sei, was sie mit tabernacula Cedar, Zelten Kedars, und pelles Salomonis, (Tier-) 
Häuten Salomos, vergleicht. Ihrem Äußeren, das von der Sonne gefärbt bzw. ver
brannt worden sei, solle keine Beachtung geschenkt werden. Sie sei von ihren Brü
dern bedrängt worden und müsse nun, obwohl sie ihren eigenen Weingarten nicht 
bewacht habe, deren Weingärten hüten.

Diese beiden Verse – folgende Ausführungen konzentrieren sich vorwiegend auf 
den ersten Vers – haben in der Exegese für kontroverse Diskussionen gesorgt, insbe
sondere die Frage, ob die Braut davon spricht, dunkel und schön (et) oder dunkel, 
aber schön (sed) zu sein, hat nicht allein spätantike und mittelalterliche Exegeten be

��� Gregor von Nyssa: In Canticum Canticorum Homiliae/Homilien zum Hohenlied. Griechisch–deutsch. 
Bd. 1. Übers. u. eingel. von Franz Dünzl. Freiburg [u. a.] (FC. 16/1), [Sigle Greg. Nyss. hom. cant.].
��� „Whence, then, is it that Thou art rough and shaggy like Esau?“ (Übers. von Samuel J. Eales)
��� Bernard, Clairvaux: Bernard von Clairvaux: Sancti Bernardi Opera Bd. 1. Sermones super Cantica 
Canticorum. 1–35. Hrsg. von Jean Leclercq [u. a.]. Rom 1957, [Sigle Bernhard, cant.]. Übersetzung: Ber
nard von Clairvaux: Cantica Canticorum. Eighty-six Sermons on the Song of Solomon. Hrsg. u. übers. 
von Samuel J. Eales. London 1895.
��� In der Vulgata steht die Form ‚formonsa‘ anstelle von ‚formosa‘. In Georges (Bd. 1, Sp. 2820) wird 
neben formosus, formonsus in Klammern angeführt.
��� Ich folge hier der Vulgatazählweise. In der Septuaginta ist das Hld 1,5–6.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-008



schäftigt.430 Darüber hinaus bleibt unklar, was mit den Zelten Kedars und mit den 
Häuten Salomos gemeint ist. Auch die Struktur des Vergleiches gibt Rätsel auf. Spricht die 
Braut davon, schwarz wie die Zelte Kedars und schön wie die Häute Salomos zu sein? 
Oder sind in den beiden Bildern die Schönheit und Dunkelheit der Braut vereint? In der 

��� Phillis Sheppard analysiert beide Lesarten des Hoheliedtextes. Dabei betont sie, dass der hebräische 
Begriff ‚dunkel‘, ‚sehr dunkel‘, ‚dunkelfärbig‘, ‚schwärzlich‘ meine und dass es da keine andere Überset
zungsmöglichkeit gebe. Sie macht sich für die Lesart ‚und‘ stark, das ‚aber‘ sei ein Ausdruck abwertender 
Übersetzer, z. B. der King James Übersetzung (vgl. Phillis I. Sheppard: Self, Culture, and Others in Woma
nist Practical Theology. New York 2011 [Black Religion/Womanist Thought/Social Justice Series]). Rodney 
S. Sadler Jr. wiederum zeigt auf, dass eine negative Semantisierung von schwarzer Hautfarbe nicht für 
die gesamte Bibel angenommen werden könne. Außerdem meint er, dass im Hohelied nicht von Haut
farbe, sondern von Sonnenbräune die Rede sei, wie in Hiob 30,30 und Klgl 5,10 (vgl. Rodney S. Sadler Jr.: 
Can a Cushite Change His Skin? An Examination of Race, Ethnicity and Othering in the Hebrew Bible. 
London/New York 2005 [LHB/OTS. 425], S. 90f.). Auch Roland Murphy betont, dass das Farbadjektiv 
‚black‘ hier wie an anderen Stellen in der Bibel als Farbe und nicht als ethnische Zuschreibung verwen
det werde. So auch in Hld 5,11 oder Hiob 30,30. Vielmehr sei die Braut durch die Sonne gebräunt (vgl. Ro
land E. Murphy: The Song of Songs. A Commentary on the Book of Canticles or the Song of Songs. Minnea
polis 1990 [Hermeneia – A Critical and Historical Commentary on the Bible], S. 126). Othmar Keel merkt 
an, dass es in arabischen Liebesliedern aus Palästina Beispiele einer Kontrastierung der braunen Bedui
nenmädchen und der weißen Mädchen aus der Stadt, nicht aber in der Bibel gäbe. Schwärze könne ein 
Zeichen von Krankheit, aber auch – insbesondere schwarze Haare – Zeichen von Gesundheit, Jugend 
und Vitalität sein (vgl. Othmar Keel: The Song of Songs. A Continental Commentary. Übers. von Frederick 
J. Gaiser. Minneapolis 1994, S. 46f.). Edwin C. Hostetters Analyse zeigt, dass die Annahme, die Braut spre
che davon, schwarz zu sein, falsch ist. Hostetter reagiert damit auf die neue Bibelübersetzung The New 
Revised Standards Version (NRSV), in der statt „I am very dark, but comely“ „I am black and beautiful“ zu 
lesen ist. Hostetter unterstellt, dass moderne amerikanische Rassenkonflikte die Wiedergabe des alten 
Textes verzerrten. Dabei habe die NRSV den Fehler begangen, anzunehmen, dass die junge Frau von 
ihrer schwarzen Hautfarbe spreche. Während ‚schwarz‘ im Englischen auf die Person bezogen ist, ist das 
im Hebräischen nicht der Fall. Der hebräische Begriff ist nicht allein auf schwarz reduzierbar, sondern 
umfasst ein Farbenspektrum von schwarz, grau und braun und kann auch dunkel bezeichnen. Da die 
Braut selbst im nächsten Vers betont, die Sonne habe sie dunkel gemacht, bevorzugt Hostetter ‚dunkel‘ 
im Vergleich zu ‚schwarz‘. Da das Schönheitsideal zu jener Zeit eine helle, ungebräunte Erscheinung war, 
erklärt die Braut, weshalb sie so dunkel sei. Die NRSV-Übersetzung scheint nicht zu sehen, dass sich die 
Frau für ihr Erscheinungsbild entschuldigt. „Let us hope that in future editions the NRSV will eliminate 
the incorporation of a social problem from the twentieth century A.D. into a text from the first millen
nium B.C.“ (Edwin C. Hostetter: Mistranslation in Cant 1:5. Andrews University Seminary Studies 34,1 
(1996), S. 35–36). Dennoch finden sich eine Reihe von Exegesen in der Spätantike und im Mittelalter, in 
der die Selbstbeschreibung der Braut als ‚schwarz‘ rassistisch ausgelegt wird. So wird etwa die Schwärze 
mit dem Dreck der Erde verbunden. Für jemanden, der schwarz sei, sei kein Platz unter den Menschen, 
stattdessen müsse dieser ständig kämpfen und im Exil leben (vgl. Glossa Ordinaria pars 22 in Canticum 
Canticorum. Hrsg. von Mary Dove. Turnhout 1997 [CCCM. 152], [Sigle G. O. cant.], 71). Deutlich negativ legt 
Beda die Zelte Kedars aus. Kedar sei Ismaels Sohn, zu dem gesagt wurde, dass seine Hand gegen alle, und 
die Hand eines jeden gegen ihn sei. Die Wahrheit sei darin zu erkennen, dass die Nation der Sarazenen, 
welche von ihm abstammen, heute von jedem gehasst werden würden. Weiters findet sich das auch in 
Ps. 120,5 (vgl. The Venerable Bede. On the Songs of Songs and Selected Writings. Hrsg., übers. u. eingel. 
von Arthur Holder. New York/Mahwah 2011 (CWS), [Sigle Beda cant.], S. 44).

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 179



Uneindeutigkeit des Vergleichs liegt u. a. die anhaltende Faszination für diesen Vers be
gründet, wovon die vielen exegetische Schriften zeugen. In den spätantiken und mittelal
terlichen Exegesen (bis um 1200) zu den Zelten Kedars und Häuten Salomos werden die 
göttlichen Hautkleider und Esaus Körperbehaarung thematisiert, genauso aber auch Be
züge zum neuen Kleid Christi oder zur Kostbarkeit des Zeltes Salomos, des Tempels Got
tes hergestellt. Die unterschiedliche Herangehensweise wie die Auslegung dieses Verses 
sollen dabei Ausgangspunkt für die Analyse von Pelz in mittelhochdeutschen Texten sein. 
Denn zwischen Hld 1,4 und mittelhochdeutschen Pelztexten lassen sich eine Reihe von 
übergreifenden Themen erkennen: ein Changieren von Haut und Hülle und damit zu
sammenhängend etwas, das als ‚Erotik der Mehrdeutigkeit‘ bezeichnet werden soll. Bei
des soll für ein erstes Verständnis erklärt und danach ausführlicher behandelt werden.431

Sulamith erwähnt in Hld 1,4 diverse Oberflächen und Behälter – pelles und taber
nacula –, um ihr Erscheinungsbild zu veranschaulichen. Die Vergleiche, die über den 
Körper hinausgehen, sind zugleich stets auf das Äußere Sulamiths bezogen. Eine 
Selbstbeschreibung, die zwischen innen und außen, Haut, Körper und Hülle oszilliert. 
Das Hohelied singt vom Begehren zweier Liebender, der Sehnsucht nach dem jeweils 
anderen und dem Wunsch nach Vereinigung; es singt von Lust. Gleichzeitig ist es ein 
Text, der von starken Bildern lebt, die teilweise schwer zu entschlüsseln sind und die 
Rezipierenden herausfordern, diesen auf die Spur zu kommen. Es ist dabei ein Rätsel, 
das auch gelöst vom erotischen Inhalt des Liedes fasziniert. Diese doppelte Lust – die 
Lust (Erotik) des Inhalts und die Lust an der Form des Texts – ist es, was in der Ver
wendung von Pelz in mittelhochdeutschen Texten beobachtet werden kann. Denn 
Pelz ist auf mehreren Ebenen an der Schnittstelle zwischen Bekleidung und Haut/Kör
per angesiedelt. Bereits das Material ‚Pelz‘ ist ein Grenzgänger, eine Tierhaut, die 
durch Kulturtechniken vom Tierlichen entfremdet zu einem (Luxus-)Material wird, 
sodass im Material ‚Pelz‘ Haut und Kleid changieren. Darüber hinaus wird dieses 
Spiel der Oberflächen durch das Tragen am Körper um eine weitere Ebene erweitert. 
Pelz ist bei der Beschreibung einer schönen Figur ein kostbares Material, das nicht 
selten mit der schönen Haut des Trägers oder der Trägerin korrespondiert und zu 
einer Auflösung klarer Körper- und Kleidergrenzen führt; ein nicht allein erotisches 
Innuendo. Die Unklarheit dessen, was Bedeckung und was Körper ist, wird in den mit
telhochdeutschen Passagen zu einem reizvollen Spiel (erotischer) Mehrdeutigkeiten.

Aufgrund dieser Überschneidungsflächen zwischen dem ambigen Hoheliedvers 
und ausgewählten Pelzpassagen, soll die Exegese von Hld 1,4 als ein theoretischer wie 
methodischer Denkrahmen herangezogen werden, um sich mehrdeutigen Pelztexten 

��� In seinem Buch Black Metapher verwendet Whitaker – in ähnlicher Weise, wie ich den Begriff 
des Changierens – den Begriff ‚shimmer‘, um die Komplexität der vermeintlichen Binarität von 
Schwarz und Weiß zu erfassen. Anhand von Darstellungen von Schwarzen und weißen Figuren in 
mittelalterlichen Texten zeigt Whitaker, wie nahe Vorstellungen von Schwarz- und Weißsein beiei
nander liegen konnten, wie metaphorisch sie verwendet wurden und wie kompliziert das Verhältnis 
ist (Whitaker, Black Metapher, S. 21f.)

180 Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern



zu nähern. Über Willirams von Ebersberg lateinisch-deutsche Hoheliedparaphrase 
sollen Einzelaspekte aus 1000 Jahren Hoheliedexegese angeführt werden. Dabei inte
ressiert insbesondere die Nähe der Auslegung der tabernacula Cedar und der pelles 
Salomonis zu Haut-, Fell- und Pelzmaterialien.

a Schön wie die Häute Salomos. Die Exegese von Hld 1,4
In Hld 1,4 führen Vulgata wie Septuaginta im zweiten Teil des Vergleichs pelles Salomo
nis bzw. δέρρεις Σαλωμων an, womit jeweils entweder das Material Tierhaut oder aus 
Tierhaut gefertigte Objekte gemeint sein können. Das altgriechische δέρρις (dérris) 
kann nach The Brill Dictionary of Ancient Greek ein „cover or protection or shelter of 
skin or leather“, auch im militärischen Sinn, bezeichnen, also ein Schutz vor Schwert- 
oder Speerangriffen, oder schlicht „skin“ oder „coat“.432 Das lateinische pellis kann ent
weder die Haut, das Fell oder den Pelz am lebenden Wesen oder im abgezogenen Zu
stand meinen. Darüber hinaus kann es auf die verarbeitete Tierhaut und im Speziellen 
auch die Abdeckung eines (Winter-)Zeltes, Bekleidung, Winterkopfbedeckung oder 
Schuhriemen bezogen sein.433 Bereits in der Mehrdeutigkeit der Hautbegriffe erhält 
man einen Eindruck von der Komplexität dieses einen Verses. In dem folgenden Exege
seüberblick soll der Reiz des Uneindeutigen in den Vordergrund gerückt werden.

Die Hoheliedparaphrase von Williram von Ebersberg434 (gest. um 1085),435 die auf 
die Mitte des 11. Jahrhunderts datiert wird, ist ein ungewöhnlicher Text. Meist in drei 
Spalten überliefert, nimmt er eine Ausnahmerolle in der exegetischen Literatur ein.436

Der Vulgatatext wird links von einem lateinischen Kommentar437 und rechts von einer 
mittelhochdeutschen Prosa-Paraphrase gerahmt.438 Trotz der getrennten Spalten sind 

��� Franco Montanari: The Brill Dictionary of Ancient Greek. Hrsg. von Madeleine Goh [u. a.]: Leiden/ 
Boston 2015, S. 467.
��� Vgl. Georges, B. 2, Sp. 1543. In modernen Übersetzungen, die zumeist auf den hebräischen Text 
zurückgreifen, ist von Vorhängen, (Zelt-)Decken (EH 2016), (Wand-)Teppichen (Lut 2017), Zeltdecken 
(ELB 2006), Beduinenzelten (Gute Nachricht Bibel) Salomos die Rede, ein tierlicher Materialbezug 
spielt keine Rolle (mehr).
��� Williram von Ebersberg: Expositio in Cantica Canticorum und das ›Commentarium in Cantica 
Canticorum‹ Haimos von Auxerre. Hrsg. u. übers. von Henrike Lähnemann, Michael Rupp. Berlin/ 
New York 2004, [Sigle Williram exp. cant.].
��� In manchen Handschriften ist die Grabinschrift überliefert, die das Todesjahr 1085 anführt 
(vgl. Henrike Lähnemann, Michael Rupp: Einführung. In: Williram von Ebersberg: Expositio in Cantica 
Canticorum und das ›Commentarium in Cantica Canticorum‹ Haimos von Auxerre. Hrsg. u. übers. von 
dens. Berlin/New York 2004, S. IX–XXI, hier IX).
��� Damit stellt Williram sein Werk in eine doppelte Tradition, die der Bibelauslegung und, durch die 
formale Gestaltung, in die des spätantiken opus geminum (vgl. ebd., S. IX).
��� Dieser Kommentar ist stark von Haimo von Auxerre (9. Jh.) geprägt (vgl. ebd., S. X).
��� Die volkssprachige Version war beim deutschsprachigen Publikum im späten Mittelalter und in 
der Frühen Neuzeit weit verbreitet. Allein für das 11. und 12. Jahrhundert sind 16 Handschriften be
zeugt und der früheste Druck wird auf 1528 datiert (vgl. Ann Matter: The Voice of My Beloved. The 
Song of Songs in Western Medieval Christianity. Philadelphia 1990 [Middle Ages Series], S. 170).

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 181



die drei Absätze nicht isoliert zu betrachten. Denn insbesondere das Hohelied wurde zu
meist gemeinsam mit dem Kommentar rezipiert, was in manchen Fällen so weit ging, 
dass Kommentarteile in den Bibeltext gelangten.439 Auch bei Willirams Hoheliedpara
phrase sind Bibeltext, lateinische Verse und deutsche Paraphrase aufeinander bezogen, 
was sich etwa an der Übernahme lateinischer Ausdrücke im deutschen Text zeigt.440

[Ecclesia de suis pressuris]

Fusca licet videar’
ut castra nigrantia Cedar,
sum speciosa nimis’
veluti pelles Salomonis.

Fusca quidem plagis’
sed honore nitens bonitatis’
perfero grande malum
natos inter tenebrarum.
Attamen internæ
virtutis compta decore’
pacifici veri
templum conabor haberi.

(Williram exp. cant. 1,4)

Nigra sum sed  
formosa filiæ
Hierusalem’ sicut 
tabernacula Cedar’ 
sicut pelles
Salomonis.

Íh bín sálo’ sámo dîe héreberga Cedar’ unte 
bín ábo wâtlîch’ sámo díu gezélt Salomonis.

Cedar qui interpretatur tenebræ’er wás
Ismahelis sún, vóne demo Ismahelitæ 
cúman sínt, dîe der hûser ne hábent, sunter 
ókkeret vílzhûs’ unte ándera únwâtliche 
héreberga. Mít Cedâr sint filii tenebrarum 
bezêichenet, von dén íh mih chlágon. Ábe 
dóh swîese íh mit persecutonibus et 
ærumnis von ín gequélet sî, íh habo dóh 
wâtlîche in virtutibus’ unte bidíu wírdig bín 
visitatione et inhabitatione veri pacifici, id 
est Christi. Tabernacula dîe wérdent ex 
pellibus mortuorum animalium, 
also mâchon íh tabernaculum Deo’ an dén
qui carnem suam mortificant cum vitiis et 
concupiscentiis.

Die deutsche Paraphrase, Ohly nennt sie „deutsch-lateinische Mischprosa“,441 beginnt 
mit der klaren Zuordnung der Adjektive ‚dunkel‘ und ‚schön‘; die héreberga Cedar,
also eine Wohnstätte für Fremde oder Reisende, werden als dunkel und die gézelt Sa
lomonis als schön bzw. herrlich beschrieben. Doch sei nun beides in der Braut ver
eint. Diese spricht davon, wie sie einerseits dunkel durch Schläge und Verfolgung, an
dererseits schön aufgrund ihrer Tugenden sei, und deshalb würdig, für den „Besuch“ 
und den „Aufenthalt[] des wahren Friedensstifters“.442 Das Zelt, so der deutsche Ab
schnitt, der eng an Haimo von Auxerre443 angelehnt ist, sei aus den Häuten toter 
Tiere gefertigt.444 Ähnlich wie dieses sei das Zelt Christi aus jenen gefertigt, die ihr 

��� Der Bibeltext des Hoheliedes war nicht starr, sondern wurde von Auslegern z. T. verändert 
(vgl. Lähnemann/Rupp, Einführung, S. XVIf.).
��� Vgl. Lähnemann/Rupp, Einführung, S. XII.
��� Vgl. Friedrich Ohly: Kommentar. In: Das St. Trudperter Hohelied. Eine Lehre der liebenden Got
teserkenntnis. Hrsg. von dems. Frankfurt a. M. 1998 (BdM. 2), S. 315–1267, hier 323.
��� Williram exp. cant. 1,4 (Übers. von Henrike Lähnemann).
��� Der Hoheliedkommentar Haimos von Auxerre wird auf da 9. Jahrhundert datiert (vgl. Lähne
mann/Rupp, Einführung, S. X).
��� An dieser Stelle sei noch einmal daran erinnert, dass mit lat. pellis u. a. die Winterbedeckung 
eines Zeltes aus Tierhaut gemeint sein kann (vgl. Georges, Bd. 2, Sp. 1543).

182 Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern



Fleisch mit Fleischeslust und Vergehen abtöteten. Von welchem Zelt ist hier nun aber 
die Rede? Von der Herberge Zedar oder den Zelten Salomos? Denn der deutsch- 
lateinische Kommentar verwendet tabernacula, jenen Begriff, der in der Vulgata mit 
Cedar enggeführt wird.445 Zugleich ist aber durch die Bezugnahme zum Zelt des Frie
densstifters – Salomo steht nicht allein in Haimos von Auxerre Kommentar sinnbildlich 
für Christus – ein klarer Bezug zum gezélt Salomonis gegeben. Willirams Hoheliedpara
phrase verdeutlicht bereits auf Lexemebene, dass sich die beiden Bilder – tabernacula 
Cedar und pelles Salomonis – trotz eindeutig erscheinender Zuordnung von ‚dunkel‘ 
und ‚schön‘ nicht voneinander trennen lassen. Das gilt auch für die Materialität. Sind 
nun entweder die Hüllen Cedars oder Salomos aus den Häuten toter Tiere gefertigt 
oder beide? Mit solchen Schwierigkeiten sehen sich einige spätantike und mittelalterli
che Exegeten konfrontiert. Dabei bleibt oftmals unklar, ob sich die Deutung, die zwi
schen kostbarer Hülle und Sinnbild der Sünde schwankt, auf den Cedar- oder Salomon
vergleich bezieht. Dies soll ein chronologischer Abriss zu den pelles Salomonis und den 
tabernacula Cedars verdeutlichen, in dem in einem ersten Schritt versucht wird, die 
beiden Bilder getrennt und dann erst in Bezug zueinander zu analysieren.

Kedar wird in Origenes’ einflussreichen Hoheliedkommentar (um 240446 n. Chr.)447

auf einen Sohn Ismaels zurückgeführt (vgl. Gen 25,13),448 dessen Name so viel wie ‚Dun
kelheit‘ bedeute. Diese Lesart wurde von nachfolgenden Hoheliedauslegungen weitest

��� Im lateinischen Kommentar wird ein ganz anderer Begriff, nämlich castra nigrantia Cedar, was 
mit ‚Befestigungen Cedars‘ übersetzt wird, verwendet (Williram exp. cant. 1,4).
��� Nach Eusebius habe Origenes seine ersten fünf Bücher zum Hohelied im Jahr 240 verfasst 
(vgl. Ruth P. Lawson: Introduction. In: Origen: The Song of Songs. Commentary and Homilies. Übers. u. 
annot. von ders. London 1957 (ACW. 26), S. 3–20, hier 4f.).
��� Von Origenes sind ein Kommentar und zwei Homilien zum Hohelied überliefert. Der Kommentar 
zum Hohelied, der in Rufinus Übertragung (um 410) überliefert ist, ist zwar nicht der erste seiner Art, 
aber der wohl einflussreichste. Denn viele später verfasste Schriften orientierten sich daran und sein 
Kommentar hat nicht zuletzt Werke der Mystik des Mittelalters stark geprägt (vgl. Alfons Fürst, Holger 
Strutwolf: EinleitungH. In: Origenes: Die Homilien und Fragmente zum Hohelied. Eingel. u. übers. von 
Alfons Fürst, Holger Strutwolf. Berlin/Boston 2016 [OWD. 9/2], S. 3–59, hier 7). Die Homilien zum Hohe
lied sind über Hieronymus (383/4 n. Chr.) überliefert. In dem Vorwort zur Übersetzung von Origenes’ 
Homilien schreibt Hieronymus, dass sich Origenes dabei selbst übertroffen habe. Dieses Lob, so Rufi
nus, hätte bei vielen das Bedürfnis geweckt, Origenes zu studieren (vgl. ebd., S. 3f.). Da auch in Orige
nes’ Werkverzeichnis nur zwei Homilien angeführt sind, kann davon ausgegangen werden, dass 
Origenes tatsächlich nur zwei Predigten zum Hohelied gehalten hat. Dies würde mit Origenes Bewer
tung des Hoheliedes konform gehen, der es als ein Buch für reife und gefestigte Christen bezeichnet 
(vgl. ebd., S. 7). Von dem Kommentar zum Hohelied, der ursprünglich zehn Bücher umfasst, sind nur 
die ersten drei Bücher zum Hohelied 1–2,15 in der Übersetzung von Rufinus von Aquileja erhalten. 
Von den Kommentaren sind nur einige wenige griechische Fragmente erhalten, von den Homilien 
nicht einmal das (vgl. Lawson, Introduction, S. 3f.). In dem wenigen überlieferten griechischen Orige
nes-Kommentar zum Hohelied zeigt sich deutlich, dass Rufinus sehr frei mit seiner Vorlage umgeht, 
sodass unklar bleibt, ob es sich bei der ‚Übersetzung‘ Rufinus nicht mehr um eine Paraphrase des Ori
ginaltextes handelt und Rufinus Origenes-Passagen eventuell sogar ‚korrigiert‘ habe (vgl. ebd., S. 6).
��� Gregor der Große meint, diese Zelte würden Esau gehören (vgl. Greg. M. exp. cant. 32).

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 183



gehend übernommen. Gregor der Große449 (540–604) setzt Kedar mit Sündern und un
gläubigen Nationen gleich.450 Der Kommentar (716)451 von Beda Venerabilis (673–735)452

verknüpft Kedar mit unreinen Geistern oder bösen Personen.453 Bei Williram würden 
diese in vílzhûs unte ándera únwâtliche héreberga leben, etwas, das sich auch in der 
späteren Glossa Ordinaria (zwischen 1120–1170)454 findet, die ausführt, dass Kedar 
keine Bleibe unter den Männern gefunden und stattdessen aufgrund seiner Bosheit in 
Zelten gelebt habe.455 Kedar wird damit zum Inbegriff einer schlichten, vom sozialen 
Umfeld ausgeschlossenen und gleichzeitig verdammenswerten Lebensweise. Die Über
lappung von vorzivilisatorischen und teuflischen Attributen wurde bereits in Bezug auf 
das Tragen einfacher Tierfelle beschrieben.456 In Zusammenhang mit der Selbstbe
schreibung Sulamiths erhält diese eine heilsgeschichtliche Komponente. Der Mensch 
würde aufgrund seines Sündenstatus’ nichts anderes verdienen als hässlich und böse 
zu sein und in einfachen Zelten zu hausen. Doch dank Gottes Gnade, die jedem Men
schen ermögliche, Buße zu tun, sei dies ein veränderbarer Zustand.457

��� Gregory the Great: Exposition on the Song of Songs. Übers. von Mark DelCogliano. In: Ders.: Gre
gory the Great. On the Song of Songs. Collegeville 2012 (CS. 244), S. 107–144. [Sigle Greg. M. exp. cant.].
��� Vgl. Greg. M. exp. cant. 32.
��� Vgl. Arthur Holder: Introduction. In: The Venerable Bede. On the Songs of Songs and Selected 
Writings. Hrsg., übers. u. eingel. von dems. New York/Mahwah 2011 (CWS), S. 1–32, hier 28.
��� Vgl. ebd., S. 1.
��� Vgl. Beda cant., S. 45.
��� Vgl. Mary Dove: Introduction. In: Glossa Ordinaria pars 22 in Canticum Canticorum. Hrsg. von 
ders. Turnhout 1997 (CCCM. 152), S. 3–49, hier 3.
��� Vgl. G. O. cant. 65.
��� S. Abschnitt ‚4.2 Haarige Gestalten‘, S. 147–151.
��� Vgl. Greg. M. exp. cant. 32; 36. Häufig wird das Bild des Kleiderwechsels herangezogen. Dabei 
wird das alte Kleid Adams und Evas gegen das neue Kleid Christi getauscht wird mit der Schwärze 
der Braut, die in Helligkeit/Weiße verwandelt wird, enggeführt (vgl. Bernhard, III; XXV, 5; Greg. 
Nyss. hom. in Cant. 2, 1,5, S. 167f.). Die Bekehrung vom Heiden- zum Christentum wurde oftmals durch 
die Veränderung der Hautfarbe in mittelalterlicher Literatur dargestellt. Bernhard zieht den Kontrast 
zwischen weiß und schwarz in der Gegenüberstellung des Christentums und Islams in De laude nocae 
militiae heran. Die muslimische Horde werde von einem Prinzen der Dunkelheit angeführt, der Tem
pel sei mit der Dunkelheit des Islams verschmutzt, welcher von jedem unchristlichen Fleck gereinigt 
werden solle. Auch Hildegard von Bingen erinnert an ‚schwarze Kinder‘, welche in den Bauch der 
Kirche eintreten und den Mund verlassen, gehäutet von der schwarzen Haut und eingekleidet in ein 
reines weißes Gewand, dem Teufel entrissen und zu Gott wiederhingeführt. Besonders deutlich 
kommt die Abneigung der schwarzen Farbe etwa im Chanson de Roland zum Ausdruck (vgl. Bruce 
Holsinger: The Color of Salvation. Desire, Death, and the Second Crusade in Bernard of Clairvaux’s 
Sermons on the Song of Songs. In: The Tongue of the Fathers. Gender and Ideology in Twelfth-Century 
Latin. Hrsg. von David Townsend, Andrew Taylor. Philadelphia 1998 (The Middle Ages series), S. 156– 
186, hier 168–170).

184 Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern



Pelles hingegen sei weniger eindeutig. Origenes458 merkt an, dass er sich keiner 
Stelle in der Bibel entsinnen könne, in der pelles im Kontext von Salomo genannt 
werde. Salomos Erwähnung verbindet Origenes mit dessen Pracht und Herrlichkeit 
und pelles mit der Stiftshütte.459 Denn bei der Errichtung heißt es: Et facies pelles ex 
caprarum pilis operimentum super tabernaculum testimonii, [...].460 Gregor von Nyssa 
(335/40–um 395) kontrastiert das einfache, unansehnliche Äußere der Stiftshütte, be
stehend aus Leinentüchern, Ziegenhaarvorhängen und Behängen aus roten Häuten, 
mit dem mit Gold und Edelsteinen versehenen Inneren.461 Für Gregor den Großen ste
hen pelles Salomonis für (verarbeitete) Tierhäute, in die Salomo die kostbaren Gegen
stände des Tempels bei der Errichtung gehüllt habe – Hüllen, die der Kostbarkeit des 
Inhalts angemessen und deswegen schön gewesen sein mussten; eine Tierhaut, die, 
bevor sie verwendet werden konnte, weiterverarbeitet und weichgemacht werden 
musste.462 Analog dazu sei jeder Gläubige eben eine solche durch Buße verarbeitete 
Tierhaut für den Dienst des Königs.463 Ganz Ähnliches liest man auch bei Bedas Vene
rabilis: So wie Salomos es gewohnt gewesen sei, sich Zelte aus den Häuten toter Tiere 
zu fertigen, so bringe Gott die Kirche, bestehend aus jenen Seelen, die ihren fleischli
chen Begierden abgeschworen hätten, zusammen.464 In der Glossa Ordinaria habe Sa
lomon ein Zelt aus Häuten für sich gefertigt, das rot gefärbt sei, an dem und in dem 
habe er sich erfreut.465 Bernard v. Clairvaux (1090–1153)466 sieht u. a. in den pelles Sa
lomonis einfache Hüllen, die den kostbaren Inhalt vor Wind und Wetter schützen.467

In den genannten Exegesen lassen sich grob zwei Stränge festmachen, die sich 
hinsichtlich der (In-)Kongruenz von Inhalt und Hülle unterscheiden. Der eine Strang 
sieht in pelles Salomonis etwas Kostbares; die Haut sei nach der Weiterverarbeitung 
etwas Wertvolles, würdig, Gegenstände Salomos oder Gottes/Christi zu umhüllen. 

��� Origenes: Der Kommentar zum Hohelied. Eingel. u. übers. von Alfons Fürst, Holger Strutwolf. Ber
lin/Boston 2016 (OWD. 9/1), [Sigle Orig. comm. cant.D].
��� Vgl. Gen 25–26.
��� Orig. comm. cant.D. B. 2, 1,51–53 u. vgl. Ex 26,7; „Du sollst Planen aus Ziegenhaar machen als Bede
ckung für das Zelt des Bundes.“ (Übers. von Alfonst Fürst, Holger Strutwolf).
��� Vgl. Greg. Nyss. hom. in Cant. 2, 1,5, S. 160; vgl. Richard A. Norris Jr.: Introduction. Gregory of 
Nyssa and His Fifteen Homilies on the Song of Songs. In: Gregory of Nyssa: Homilies on the Song of 
Songs. Übers., eingel. u. komm. von dems. Atlanta 2012 (WGRW. 13), S. xiii–xliv, hier xxiii.
��� Vgl. Greg. M. exp. cant. 32.
��� Vgl. Greg. M. exp. cant. 36 u. vgl. dazu: Will. exp. cant. 1,4.
��� Vgl. Beda cant., S. 45.
��� Vgl. G. O. cant. I, 65.
��� Vgl. Friedrich Ohly: Hohelied-Studien. Grundzüge einer Geschichte der Hoheliedauslegung des 
Abendlandes bis um 1200. Wiesbaden 1958 (Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft der Johann 
Wolfgang-Goethe-Universität Frankfurt a. M. (Geisteswissenschaftliche Reihe. 1), S. 136.
��� Vgl. Bern. cant. XXVIII, 1. Ähnlich argumentiert auch die Glossa Ordinaria: Das Fleisch des fleisch
gewordenen Christus werde deshalb pellis genannt, weil es wie ein Zelt über ihn gespannt worden sei, 
damit er von der Sonne nicht verbrannt werde, und nun sei das Fleisch Christi am Kreuz ausgestreckt 
ein Schutz vor Lastern (vgl. G. O. in cant. I, 74).

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 185



Kedar hingegen sei der Inbegriff der Sünde, darin würden Sünder, ungläubige Natio
nen ‚hausen‘, somit handele sich bei dem Material um einfachen Filz oder simple Zie
genhaut. Hülle und Inhalt stimmen dabei überein.

In anderen Exegesen wird hingegen der Kontrast zwischen unansehnlichem Äu
ßeren und wunderschönem Inneren betont. Williram etwa fügt an, dass die Braut, äu
ßerlich betrachtet, dunkel erscheine, aber zugleich mit Tugenden geschmückt sei.468

Dabei sei es oft der Blick anderer, Unwissender, die allein das hässliche Äußere 
sehen, während Gott auf die tugendhafte Seele blicke469. Bruno von Segni (1045/1049– 
1123)470 will, statt auf die äußere Erscheinung, die „blässlich, [...] hässlisch, nicht ge
salbt, nicht üppig, nicht reizend, sondern vielmehr struppig und abstossend anzuse
hen“ sei, auf die innere Schönheit der Braut verweisen.471 Auch die älteste und voll
ständige volkssprachige Hoheliedauslegung, das St. Trudperter Hohelied472 (1160), 
unterscheidet zwischen dem Körper, der nach Eva gestaltet sei, und dem Inneren, das 
einem königlichen Zelt gleiche:473

Von diu ist von ir gesprochen: ICH BIN SALE | ALSE DIE HERBERGE ZEDAR. daz quît: ich bin Êven tohter
| gelîch an mînem lîbe. ICH BIN WAETLICH ALSE DAZ | GEZELT SALOMÔNIS. daz quît: mîne innren sinne 
unde | mîn muot unde mîn herze daz ist ein GEZELT des | oberesten küninges. (St. Trudperter Hld 
19,17–20,6)

��� Hier werden zwei wichtige Auslegungstraditionen sichtbar, die insbesondere auf Origenes’ Hohe
liedexegese zurückzuführen sind. Dieser nimmt die von Hippolytus aus dem Frühjudentum übernom
mene und christlich adaptierte Deutung von Braut und Bräutigam als Christus und Kirche (ekklesiolo
gisch) auf und erweitert diese durch die Beziehung zwischen Gottes Wort und der individuellen Seele 
(tropologisch/psychologisch) (vgl. Alfons Fürst, Holger Strutwolf: EinleitungK. In: Origenes: Der Kom
mentar zum Hohelied. Eingel. u. übers. von dens. Berlin/Boston 2016 [OWD. 9/1], S. 3–54, hier 9; 
vgl. Fürst/Strutwolf, EinleitungH, S. 24f.). Origenes wechselt dabei nicht allein zwischen diesen beiden 
Lesarten, sondern verschränkt beide miteinander, „[i]m Grunde beziehen sich seine [Origenes’, 
Anm. N. G.] Erläuterungen immer wechselseitig auf beides, auf die Kirche wie auf die Seele.“ (Fürst/ 
Strutwolf, EinleitungH, S. 27; vgl. Lawson, Introduction, S. 15).
��� Ähnliche Ausführungen finden sich etwa bei Beda Venerabilis (vgl. Beda cant., S. 44) oder auch in 
der ‚Glossa Ordinaria‘ (vgl. G. O. in cant. 62).
��� Brunos Kommentar enthält Anleihen von Origenes, Augustinus und Gregor dem Großen sowie 
Haimo von Auxere (vgl. Ruth Affolter-Nydegger: Einleitung. In: Der Hoheliedkommentar und die ‚Ex
positio de muliere forte‘ Brunos von Segni. Einführung, kritische Edition mit synoptischer Überset
zung und Kommentar. Hrsg. von ders. Bern [u. a.] 2015 [Lateinische Sprache und Literatur des Mittel
alters. 50], S. 1–60., hier 13 u. 17f.).
��� Vgl. Bruno comm. cant. Ct 1,5, S. 113. Bruno von Segni: Expositio in Cantica Canticorum. Übers. von 
Ruth Affolter-Nydegger. In: Der Hoheliedkommentar und die ‚Expositio de muliere forte‘ Brunos von 
Segni. Einführung, kritische Edition mit synoptischer Übersetzung und Kommentar. Hrsg. von Ruth 
Affolter-Nydegger. Bern [u. a.] 2015 (Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters. 50), S. 98–360), 
[Sigle Bruno comm. cant.].
��� Das St. Trudperter Hohelied. Eine Lehre der liebenden Gotteserkenntnis. Hrsg. von Friedrich 
Ohly. Frankfurt a. M. 1998 (BdM. 2), [Sigle St. Trudperter Hld].
��� Vgl. Ohly, Kommentar, S. 323f. u. 327.

186 Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern



Hier werden, wie bei Williram von Ebersberg, sal, was dunkel, schmutzig, welk und 
trüb bedeuten kann, und waetlich, das mit schön bzw. stattlich übersetzt wird, einan
der gegenübergestellt.474 In ähnlicher Weise meint Bernhard von Clairvaux, dass man 
nicht auf ein schwarzes Inneres schließen könne, nur weil die Haut schwarz sei, was 
er u. a. am Beispiel Christi ausführt.475 Dieser habe sich mit dem Symbol der Sünde 
bekleidet, sei in Ziegenhäute gehüllt gewesen, was jedoch – analog zum Fell auf Ja
kobs Armen – nur eine Verkleidung sei. Christus selbst, der sich mit den Sünden ande
rer bedeckt habe, bleibe schuldlos:

Unde nunc ad instar Esau pilosus et hispidus? Cuiusnam rugosa et tetra imago haec, et unde hi 
pili? Mei sunt: nam pilosae manus similitudinem exprimunt peccatoris. Meos agnosco hos pilos: et 
in pelle mea videbo Deum Salvatorem meum.476

Die Häute Salomos und die Zelte Kedars werden also sowohl als Ausdruck der Kon
trastierung von hässlichem Äußeren und schönen Inneren als auch als zwei getrennte 
Dinge betrachtet, bei denen Inhalt und Hülle übereinstimmen. Die Vielfalt der Ausle
gungen und die Schwierigkeiten, mit denen sich die Exegeten an dieser Stelle kon
frontiert sahen, thematisiert Bernhard von Clairvaux wohl am deutlichsten, der sich 
gleich mehrmals in seinen Sermones diesem Vers nähert:477 At istud obscurum est, nec 
attingendum omnio fatigatis.478

Das Verständnis dieser Textstelle sei, wie Bernhard darlegt, abhängig davon, wie 
sich ‚schwarz und/aber schön‘ auf die Häute Salomos und die Zelte Kedars beziehen. 
Sind die Zelte Kedars schwarz, während die Häute Salomos als schön gelten? Oder 
sind die Häute Salomos sowohl schön als auch schwarz oder allein schwarz? Er stellt 
dabei die vier Komponenten, ‚schwarz‘, ‚schön‘, ‚Zelte Kedars‘ und ‚Häute Salomos‘ ne
beneinander, zeigt, welche Kombinationen möglich sind und was diese für das Ver
ständnis des Textes implizieren. Je nach Perspektive werden unterschiedliche Bilder 
und Schwerpunkte gesetzt, die, werden verschiedene Exegesen gemeinsam rezipiert, 
z. T. ein gegensätzliches Bild erzeugen. Die Häute Salomos können so kostbare Mate
rialien, die mit dem kostbaren Inhalt konformgehen, oder weniger Ansehnliches, das 

��� Lexer Bd. II, Sp. 575 u. Bd. 3, Sp. 705.
��� Vgl. Bern. cant. XXV, 5 u. XXVI, 2.
��� Bern. cant. XXVIII, 2; „Whence, then is it that Thou art rough and shaggy like Esau? Wherefore is 
Thy Countenance wrinkled and blackened, and whence this shaggy growth of hair? Mine, mine they 
are, and these hands are rendered bristly with the likeness of me, a sinner. I acknowledge as mine 
this shaggy growth, and in my flesh I behold God my Saviour.” (Übers. von Samuel J. Eales).
��� Bernhard verwendet nicht mehr die Form des Kommentars, sondern jene der Predigten. Ohly er
klärt diesen Formwechsel mit dem „Beginn des subjektiven Erlebens“ der Bibellektüre (Ohly, Hohe
lied-Studien, S. 136).
��� Bern. Cant. XXV, 9; „But that [Vergleich der Zelte Kedars und der Häute Salomos, Anm. N. G.] is a 
saying difficult and obscure, and not to even attempted by those who are wearied.“ (Übers. von Sa
muel J. Eales).

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 187



vom Inhalt getrennt ist und dieses vor Schmutz, Zerstörung etc. schützt, darstellen. 
Dabei sind diese nicht allein ‚entweder – oder‘, sondern können auch beides zugleich, 
schön wie schwarz, und die Zelte Kedars wie die Häute Salomos sein.479 Die Uneindeu
tigkeit des Hoheliedverses wird dabei zu dessen Stärke. Die Bilder greifen ineinander, 
können und sollen nicht getrennt werden. Die Exegese dieses Verses zwischen dem 3. 
und 12. Jahrhundert zeigt, dass eine klare Trennung von schön und schwarz wie die der 
Zelte Kedars und Häute Salomos nur bedingt möglich ist, da die Bilder ineinandergrei
fen, was zu einem vielschichtigen Text führt, worin eben der Reiz dieser Verse liegt.

b pellis und plaisir. Die Lust am Hohelied
Was für ein Text ist das Hohelied, in der Braut und Bräutigam u. a. die Schönheit des, 
die Sehnsucht nach dem jeweils anderen besingen? Für Origenes480 ist es ein Hoch
zeitslied, das vor der Brautkammer gesungen wurde.481 Gregor von Nyssa stößt sich 
an der Erotik des Hoheliedes. Er sieht in dem Kontrast zwischen dem unschönen Äu
ßeren der Stiftshütte (den Zelten Kedars) und dem kostbaren Inhalt eine Parallele 
zum Hohelied. Erst wenn es von der oberflächlichen erotischen Lektüre entkleidet 
werde, zeige sich die Kostbarkeit des Inhalts.482 Doch auch die rein geistliche Lesart 
ist nicht frei von Erotik. Für Origenes, der von Bernard McGinn als erster Theoretiker 

��� Mithilfe der modernen Auslegung Francis Landys, lässt sich das, was in vielen spätantiken/mittel
alterlichen Exegesen anklingt, weiterdenken. Dieser sieht in den nomadischen Zelten Kedars und den 
königlichen Häuten Salomos deutliche Überschneidungsflächen; darin träfen König und Nomade auf
einander. Beide seien in gewisser Weise von der Gesellschaft und den Gesetzen losgelöst, repräsentie
ren eine unvernünftige Freiheit; „both mingle polarities of fear and romantic desire.“ (Vgl. Francis 
Landy: Paradoxes of Paradise. Identity and Difference in the Song of Songs. Sheffield 1983 [BiLiSe], 
S. 148, Zitat ebd.) Noch deutlicher sei dies in der uneindeutigen Konjunktion von sed oder et zu sehen, 
die entweder mit ‚und‘ oder ‚aber‘ wiedergegeben wird, was zu umfassenden, z. T. noch anhaltenden 
Diskussionen geführt hat (s. Beginn dieses Abschnitts, S. 178–181; insb. Fn. 430). Landy sieht zwischen 
diesen beiden Begriffen keinen Gegensatz. Die Braut artikuliert hier entweder eine Angst vor Verach
tung oder eine Angst vor Missgunst. Beides sei miteinander verbunden, so Landy. Verachtung kann 
eine Verteidigungsstrategie gegenüber Neid sein, um sich selbst zu versichern, dass die andere Person 
nicht begehrens- oder bewundernswert sei. Neid wünsche, die andere Person auszulöschen und sei 
die Quelle des bittersten Hasses und Abscheu eine seiner Waffen. Das beneidete Objekt werde zum 
Ausgestoßenen. Ähnliches gelte auch für Schönheit und Hässlichkeit: „Ugliness and Beauty, like envy 
and contempt, are linked terms, twin aspects of the aesthetic process, psychic distance – ‚I am black 
and comely‘.“ (vgl. ebd., S. 143f., Zitat, S. 144).
��� Vgl. Fürst/Strutwolf, EinleitungK, S. 11.
��� Vgl. Orig. comm. in Cant.D B. 1, 1 u. so auch Greg. M. exp. cant. 7; vgl. Patricia C. Miller: „Pleasure 
of the Text, Text of Pleasure“. Eros and Language in Origen’s Commentary on the Song of Song. In: The 
Poetry of Thought in Late Antiquity. Essays in imagination and religion. Hrsg. von ders. Aldershot 
[u. a.] 2001, S. 123–134, hier 124; s. dazu auch: Ohly, Kommentar, S. 320.
��� Vgl. Greg. Nyss. hom. in Cant. 2, 1,5 S. 161.

188 Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern



der christlichen Mystik bezeichnet wird,483 sei der Bibeltext selbst „erotic ‚body‘ of 
God“.484 Dabei sei es nicht der Inhalt, der eine erotische Lesart veranlasse; es gehe um 
eine verbale, keine voyeuristische Lust. Es werde kein erotischer Text betrachtet, der 
dann allegorisch ausgelegt werde, es komme auch nicht zu einem erotischen Betrach
ten irgendeines Textes, sondern es sind, wie Patricia C. Miller in Bezug auf Origenes’ 
Hoheliedkommentar betont, der Text, die Sprache, die Wörter, die erotisch aktiv sind, 
und nicht der:die Leser:in.485 Beide jedoch – die Braut und die, das Wort auszulegen 
versuchen – seien für das Wort Gottes entflammt. Im Hohelied sei die Braut rastlos, 
sehne sich nach dem Bräutigam, dem Wort, sei aber durch ihn, also das Wort, erotisch 
verunsichert. Wenn die Braut dann beginnt, die Rätsel und Parabel des Wortes Gottes 
zu entschlüsseln, dann sei es, als werde sie vom Wort Gottes liebkost. Mit kleinen Ein
sichten in den Text wie zarten Küssen, wird die Sehnsucht der Braut geweckt, den 
Text zu verstehen, bis die Beziehung zwischen Braut und Bräutigam vollzogen ist, die 
Braut mit dem Wort eins wird.486 Analog dazu bestehe zwischen Text und Exeget „ein 
regelrecht erotisches Verhältnis [...]. Der Eros, von dem der Text erzählt, die Sehn
sucht der Braut nach dem Bräutigam, wird zum Eros des Exegeten, der danach strebt, 
den Sinn des Textes zu verstehen.“487 Miller weist auf die Nähe zwischen Origenes’ 
Auslegung und Roland Barthes’ Le plaisir du texte (1973) hin.488 Darin vergleicht Bar
thes u. a. das Verführtwerden durch einen Text mit der Erotik des (un-)bekleideten 
Körpers.489 Die „erotischste Stelle“ eines Körpers sei jene, wo der Körper zwischen 

��� Vgl. Bernard McGinn: Unio Mystica/Mystical Union. In: The Cambridge Companion to Christian 
Mysticism. Hrsg. von Amy Hollywood, Patricia Z. Beckman. Cambridge 2012 (Cambridge Companions 
to Religion), S. 200–210, hier 202.
��� In Origenes’ Kommentar finden sich eine Reihe von Beispielen, in welchen das Wort zu Fleisch 
wird; so etwa in Form von Küssen, Wunden der Liebe, Pfeilen oder als Liebestrank (vgl. Miller, „Plea
sure of the Text, Text of Pleasure“, S. 124).
��� Vgl. ebd., S. 123.
��� Vgl. ebd., S. 126f.
��� Vgl. Fürst/Strutwolf, EinleitungH, S. 18.
��� Über eine Stelle in Le Plaisir du texte lässt sich eine Verbindung zu den Mystikern und damit indi
rekt zum Hohelied herstellen. Barthes führt ein Zitat des Mystikers Meister Eckharts an, das er fälsch
licherweise Angelus Silesius zuordnet: „Das Auge, durch das ich Gott sehe, ist dasselbe Auge, durch 
das er mich sieht.“ (Roland Barthes: Die Lust am Text. Übers. u. komm. von Ottmar Ette. Berlin 2010 
[Suhrkamp Studienbibliothek. 19], S. 26) Hier wird eine umfassende Beziehung zwischen Körper und 
Text verortet, der nicht nur Anklänge einer christlich geprägten Mystik enthält (vgl. Ottmar Ette: Kom
mentar. In: Roland Barthes: Die Lust am Text. Hrsg. u. übers. von dems. Berlin 2010 [Suhrkamp Studi
enbibliothek. 19], S. 87–502, hier 215f.).
��� Die Verbindung von Körper und Schrift ist bereits in Variations sur l’écriture zentral. Darin sind 
für Barthes „Figuren der Schrift [...] zugleich Figuren des Körpers“ und zwar des wollüstigen Körpers, 
„eines lustvoll sich der Schrift bedienenden lebendigen Körpers“ (Ette, Kommentar, S. 135) und schön 
sei das, „was erotisch überdeterminiert“ sei (ebd., S. 136). Dabei werde die „Schrift als körperliche Er
fahrung“ (ebd., S. 144), die sowohl den Schreib- als auch den Lese-Akt umfasst, gezeichnet. In Le Plaisir 
du texte steht dabei stärker die „Lektüre des Körpers“ im Fokus (ebd., S. 145). Von welchem Körper 
Barthes hier spricht, lässt sich nicht so leicht festmachen. Ettes meint dazu: „Es ist der erotische Kör

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 189



zwei Kleidungsstücken hervorblitze, das Glänzen von Haut zwischen Bluse und Hose 
sei das, was verführe.490 Dabei sei das Reizvolle weniger der Raum, die Spalte der 
nackten Haut, sondern die Bewegung des Auf- und Verdeckens.491 Für Barthes sei die 
Lust nicht eingrenzbar, es gebe keine erogenen Zonen; erotisch sei kein bestimmter 
Gegenstand oder Körperteil, sondern das Dynamische.492 Die Lust am Text sei dem
nach keine völlige Enthüllung, sondern „die Inszenierung eines Auftauchens- 
Abtauchens.“493 Denn wenn sich die Sprache eines Textes öffne – wie das Kleid am 
Körper –, dann weiche die offensichtliche Entsprechung einer Vielfalt von Bedeutun
gen. Miller schreibt dazu: „The tease of the text is this unending allure of multisignifi
cation“.494 Im Mikrotext „Figura“495 aus Le plaisir du texte verdeutlicht Barthes über 
die Etymologie von ‚Text‘,496 dass dieser eben kein Gewebe in Form eines Schleiers 
bedeute, den man abnehmen könne, und dahinter verberge sich die Erkenntnis. Viel
mehr sei der Text ein Geflecht, das sich „durch ein ständiges Verflechten selbst 
verfestig[e] und bearbeite[]“.497 Ottmar Ette fasst das im Kommentarteil pointiert zu
sammen: „Die Textlust, mithin die Lust am Text, die Lust des Textes und die Lust im 
Text, besteht aber gerade darin, der Vereindeutigung des Sinns – und damit des Le
bens – ein Schnippchen zu schlagen.“498

Miller betont in Bezug auf Origenes, dass es nicht um die Erotik oder das eroti
sche Lesen eines Textes gehe. Dennoch kann der Umstand, dass es sich beim Hohelied 
um einen Text mit erotischem Inhalt handelt, schwerlich ignoriert werden.499 Daher 
soll an dieser Stelle von einer doppelten Erotik gesprochen werden, welche das Lesen 
des Hoheliedes auszeichnet. Neben der Erotik des Inhalts, dem Zeigen und Verdecken 
von Körpern wie Körperlichkeit, verfügt das Hohelied über eine textuelle, formale 
Erotik, dessen Reiz im Zeigen und Verdecken von Bildern und Einsichten besteht. 

per, der Körper der Figuren, die literarische wie theoretische Figuration des Körpers, die ihren eige
nen Ideen, ihrer eigenen Logik folgt.“ (Ebd., S. 218).
��� Barthes, Die Lust am Text, S. 19.
��� Vgl. Ette, Kommentar, S. 186f.
��� Vgl. ebd., S. 192f.
��� Barthes, Die Lust am Text, S. 19.
��� Miller, „Pleasure of the Text, Text of Pleasure“, S. 128.
��� Der Text umfasst auf den knapp 100 Seiten 46 mit Titeln versehenen figures, bestehend aus Mi
krotexten (vgl. Ette, Kommentar, S. 150).
��� Barthes gehe, so Ette, an dieser Stelle noch weiter und verbinde Text und Leben: „Die Lust am 
Text, das ist bei Roland Barthes zunächst einmal die Lust am eigenen (Lebens-)Text, an der eigenen 
écriture.“ (Ebd., S. 117). So schreibt Barthes in dem Mikrotext zum Gewebe, darin „löst sich das Subjekt 
auf“ (Barthes, Die Lust am Text, S. 80).
��� Vgl. Barthes, Die Lust am Text, S. 80.
��� Ette, Kommentar, S. 167.
��� Dabei kann die Frage gestellt werden, ob der erotische Inhalt von der erotischen Form getrennt 
werden könne. Ohne Zweifel, wie Barthes ausführt, lassen sich unzählige Beispiele an erotischen Tex
ten finden, deren Inhalt nicht erotisch ist. Doch damit erotische Inhalte nicht banal oder pornogra
phisch erscheinen, ist, so scheint es, die ‚erotische Form‘ erforderlich.

190 Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern



Diese zweifache Lust des Textes, die formale wie die inhaltliche, lässt sich dabei auch 
auf den Pelz in mittelhochdeutschen Texten übertragen. Im Pelz, der in Bezug zum 
Körper gesetzt wird, sind – schwarz wie schön – die Zelte Kedars sowie die Häute Sa
lomos miteinander verwoben. In dieser Tierhaut klingt die Hautkleidung Gottes, 
Esaus Körperbehaarung, das Kleid Christi und der Prunk Salomos an. Es ist eine kost
bare Tierhaut, die in Relation zum Körper des Trägers oder der Trägerin steht und 
dabei einmal deutlicher, einmal zurückhaltender erotisch, aber stets lustvoll konno
tiert ist. Das Spiel zwischen Tierhaut, Kleid und Körper lässt sich nicht einfach ent
schlüsseln, was die Neugierde der Leser:innen entfacht. Doch ähnlich wie die Braut 
Sulamith, die schwarz und/aber schön wie die Zelte Kedars und die Häute Salomos 
sei, ist der Pelz in den Beispieltexten des nächsten Kapitels ebenso kein Kleidungs
stück, keine Tierhaut, die Haut oder der Körper selbst. Er ist weder ganz das eine 
oder andere, sondern hat vielmehr Anteil an allem. Es ist eben kein Textschleier, der 
abgenommen werden kann und dahinter verbirgt sich des Rätsels Lösung. Das Ge
webe aus Tierhaut, Kleidung und Haut/Körper ist ineinander verflochten und das Ziel 
besteht nicht im ‚Entwirren‘ der einzelnen Fäden, sondern im Zusammenspiel dersel
ben. In der Unmöglichkeit des völligen ‚Entkleidens‘ der Textstelle besteht der Reiz 
des Textes. Die Rezipient:innen werden über lustvolle Teilenthüllungen angespornt, 
die Lust am Text damit entflammt und wachgehalten.

Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern 191




	Pelzwechsel: Von Fell- zu Pelzkleidern
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	a Schön wie die Häute Salomos. Die Exegese von Hld 1,4
	b pellis und plaisir. Die Lust am Hohelied




