4 Haarige Haute lesen

Mastruga uestis Sarda ex pelliculis ferarum. De qua Cicero pro Scauro: ,,Quem purpura regalis non
commouit, eun Sardorum mastruga mutauit?“

Mastruga autem quasi monstruosa, eo quod qui ea induuntur quasi in ferarum habitu trans-
formantur.!®® (Isid. orig.B XIX, xxiii, 5)

In Isidors Auflistung Von der charakteristischen Kleidung einiger Volker findet sich
jene Erkldrung zu einem sardischen Kleidungsstiick.'*® Isidor'®” halt dieses offen-
sichtlich fiir abscheulich, kein Wunder, sei es doch etymologisch nahe an monstruosa.
Isidor bezeichnet dabei nicht allein das Gewand als ,widernatiirlich, unnatiirlich,
scheuRlich®,'®® sondern meint, das Kleid beeinflusse die tragende Person: Wer diesen
sardischen Pelz trage, verhalte sich beinahe wie ein Tier. Isidors Zitat findet sich bei-
nahe wortwortlich in der einflussreichen und umfassenden Enzyklopddie Summa-
rium Heinrici,'*® deren fritheste Handschriften auf 1100 datiert werden.?’° Im neunten

195 ,Die mastruga ist ein sardisches Kleidungsstiick und wird aus den Fellen wilder Tiere hergestellt.
Cicero sagt davon in seiner Rede Pro Scauro: ,Wen der konigliche Purpur nicht bewegt hat, ist der
durch die mastruga der Sarden ein anderer geworden? Dabei ist mastruga nahe an monstruosa, und
das hat folgenden Grund: Wer die mastruga anzieht, nimmt nahezu das Verhalten wilder Tiere an.*
(Isidor von Sevilla: Etymologien, Buch XIX, 20-34. Text und Ubersetzung. Ubers. von Malte-Ludolf
Babin. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. Hrsg. von Mecht-
hild Miiller, Malte-Ludolf Babin, Jérg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RG. 80), S. 55-101, hier 66—69
[Sigle Isid. orig.B]).

196 Bei der genaueren Bestimmung des Materials, der Art des Pelzes, bleibt Miiller vorsichtig. Sie zi-
tiert Dieter Flach, der Ziegen- oder Schaffell fiir wahrscheinlich héalt, und meint, dass die Sarden si-
cherlich Ledergewand getragen hatten (vgl. Mechthild Miiller: Ergdnzender Kommentar zu Isidors ge-
sammelten Angaben. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1.
Hrsg. von ders., Malte-Ludolf Babin, Jorg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), S. 155-533, hier
221f; FN 393).

197 Isidor bezieht sich hier auf eine Verteidigungsrede Ciceros fiir Scaurus, einem ehemaligen Statt-
halter von Sardinien, gegen den sowohl der Verdacht des Mordes, der Korruption als auch der sexuel-
len Belastigung im Raum stand. Cicero kontrastiert in seiner Rede den Konigspurpur mit dem sardi-
schen Fell. Dabei meint er, dass Scaurus weder von dem Konigspurpur korrumpiert worden sei noch
von der Fellbekleidung der Sarden. Weiters bezeichnet Cicero diejenigen, die Anklage erhoben haben
als ,fast mochte ich sagen [...] fellbekleidete Zeugen* (prope dicam pellitis testibus, Cic. pro Scauro 45
0). Fiir Quintilian habe Cicero dieses Wort bewusst gewahlt, er selbst ordnet es den ,Barbarismen* zu
(Cicero zit. n. Miiller, Ergdnzender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 221, Zitat ebd.).
198 Georges, Bd. 2, Sp. 999.

199 Summarium Heinrici I, Buch IX, 1-14. Text und Ubersetzung. Ubers. von Malte-Ludolf Babin. In:
Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. Hrsg. von Mechthild Miil-
ler, Malte-Ludolf Babin, Joérg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), S. 103-124, [Sigle Summ.
Hein.].

200 Dabei wurde das elf Biicher umfassende Lehrwerk, das zu vier Funfteln auf Isidors Etymologiae
beruht, als Schulbuch in vielen Klosterschulen verwendet (vgl. Jérg Riecke: Uber das Summarium
Heinrici. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. Hrsg. von

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-007



134 —— 4 Haarige Héute lesen

Buch, in dem Kleidung, Essen und Trinken behandelt werden,* findet sich folgender
Eintrag zu mastruga: Mastruga kursina quasi monstruosa, quod qui ea induuntur
quasi in ferarum habitum transformantur.®* Mastruga wird dabei mit kursina erlau-
tert, was von Malte-Ludolf Babin, Mechthild Miiller und Jorg Riecke mit ,Pelzbeklei-
dung® iibersetzt wird.?®® Es handelt sich zweifellos um ein Gewand aus Tierhduten,
das hier wie bei Isidor stark negativ besetzt ist.

Ganz anders bewertet Paulinus von Nola dieses Kleidungsstiick, der keinen Mann
in Toga (palmata), sondern in mastruga lobt.*** Dabei erzéhlt er die Geschichte eines
armen alten Mannes, der als einziger eine stirmische Seefahrt tiberlebt, weil er an
Bord vergessen wurde. Paulinus streicht hervor, dass die drmliche Kleidung aus zu-
sammengendhten Fellen dem Greis zu keinem Nachteil gereichte, und vergleicht die
mastruga mit dem einfachen Fellkleid des biblischen Elias (melotes)**> und dem Ka-
melhaargewand Johannes’ des Taufers.2’®

Die Einordnung einfacher Kleidungsstiicke aus Tierfellen kann, wie die beiden
Beispiele — Isidor und Paulinus — zeigen, ganz unterschiedlich erfolgen, sie changiert
geradezu zwischen den Extremen von Verdammung und Heiligsprechung. Im néachs-
ten Kapitel soll genau diesem Umstand nachgegangen werden.

Mechthild Miiller, Malte-Ludolf Babin, Jérg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), S. 23-52, hier
23,26 u. 31).

201 Vgl. ebd,, S. 29.

202 Summ. Hein. [, IX, III; ,Mastruga [,Pelz“] [:] kursina [Hervorh. i. Original], fast als hiefie es mons-
truosa, weil wer die mastruga anzieht, nahezu das Verhalten wilder Tiere annimmt.“ (Jbers. von
Malte-Ludolf Babin).

203 Malte-Ludolf Babin, Mechthild Miiller, Jérg Riecke: Die Transformation lateinischen Bildungswis-
sens in die Volkssprachen. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1.
Hrsg. von Mechthild Miiller, Malte-Ludolf Babin, Jorg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80),
S. 127-153, hier 135.

204 Vgl. dazu die Erzdhlung zu Kaiser Karls des Grofien Jagdausflug, die in Taten Karls von Notker
von St. Gallen tiberliefert ist. Der Kaiser, selbst in Schaffell gehiillt, schldgt dem in Seide und Hermelin
gehiillten Gefolge nach dem Kirchgang vor, einen Jagdausflug zu unternehmen. Kaiser Karl ist in sei-
nem warmen Schaffell einigermafen gut vor Regen wie Dornen geschiitzt. Karls Gefolge hingegen,
das prunkvolle Kleider tragt, wird von dem kaiserlichen spontanen Vorschlag, nach dem Kirchengang
jagen zu gehen, liberrascht. Deren Gewander sind vollig untauglich fiir diese Aktivitat, was sie in zer-
rissenen Seidenkleidern, in Lumpen gehiillt, heimkehren ldsst. Kaiser Karl kontrastiert die kostbaren
Lumpen und den einfachen Schafspelz in der Frage, welcher Pelz denn nun kostbarer sei: ,,Quod pelli-
cium modo preciosius et utilus [...] /| Welcher Pelz ist nun wertvoller und brauchbarer.“ (Notkeri Gesta
Karoli II, 17, S. 418). Mit dieser Geschichte leitet Andreas Krafd Geschriebene Kleider. Hofische Identitdt
als literarisches Spiel ein (vgl. ebd., S. 3-5).

205 ,Melotes oder melota ist aus Ziegenfell gemacht, aber als Begriff nicht genau einzugrenzen. Im
Hebréerbrief (11,37) heifit es von heiligen Mannern: ,Sie zogen in melotis, in pellibus caprinis einher.*
(Vulg. Hebr 11,37) (vgl. Miiller, Ergédnzender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 278).

206 2 Kon 1,8; Mt 3,4; Mk 1,6; vgl. Miiller, Ergdnzender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben,
S. 221f.



4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Kérperbehaarung =—— 135

Wahrend in den vorangegangenen Kapiteln eine iiberschaubare Anzahl an Tex-
ten herangezogen wurde, zeichnet sich das folgende durch eine Fiille sehr unter-
schiedlicher Texte aus. Diese zeugen von einer Begeisterung fiir hybride Gestalten
fremder Lander und einer zunehmenden Faszination fiir sog. Wildleute. Die unter-
suchten Versromane, Erzahlungen, Gedichte und Legenden sind sowohl von Kompen-
dien von Plinius’ bzw. Solinus’ Schriften als auch von der Zunahme an Bestiarien und
nicht zuletzt von der reichen Tradition der Alexanderromane®®’ beeinflusst.?*® Die
Darstellung der Wildleute dhnelt jener der ,Wistenheiligen‘ und Eremiten in dem
Punkt, dass diese im Laufe des Mittelalters zunehmend einheitlicher, beinahe schema-
tischer?® und um die Wildheit bzw. gesellschaftliche Ausgrenzung zu verdeutlichen,
korperbehaarter illustriert werden.*'

Das folgende Kapitel verfolgt das Ziel, anhand der vielfaltigen und unterschiedli-
chen Texte die weit verbreitete Motivik, Be- und Verurteilung der esauischen Behaa-
rung und jakobinischen Felle in der volkssprachigen Literatur des européischen Mit-
telalters darzulegen, zu systematisieren und folgenden Fragen nachzugehen: Welche
Konnotationen werden mit dem Tragen von einfachen Fellen verbunden? Wie wer-
den Ahnlichkeiten zwischen der tragenden Person und der Materialitéit der Kleidung
artikuliert und argumentiert? Und wo, in Riickgriff auf die beiden biblischen Protago-
nisten Jakob und Esau, liegen die Unterschiede und Uberschneidungen zwischen dem
Anlegen von Fell und der eigenen Kérperbehaarung?

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Kérperbehaarung

Der Ritter Wigalois, Protagonist des gleichnamigen Versromans Wirnts von Grafen-
berg, jagt ein Abenteuer nach dem néchsten. Hat er sich gerade erst vom Kampf mit
dem Drachen erholt, wird er von einer ungewdéhnlich starken Frau — Riel — tiberrum-
pelt und kann sich nur mit Gottes Hilfe aus ihren Fingen befreien.”™ Zu zuriickhal-
tend hat sich der Protagonist in dieser Aventiure gezeigt und schwort, in Zukunft stets

207 Vgl. Claude Lecoutex: Kleine Texte zur Alexandersage. Goppingen 1984 (GAG. 388), S. XIII-XV.

208 Vgl. Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, S. 90f.; Von Wilckens, Leonie: Das Mittelalter und
die ,Wilden Leute’, S. 66-78.

209 Vgl. Christa Habiger-Tuczay: Wilde Frau. In: Ddmonen Monster Fabelwesen. Hrsg. von Ulrich
Miiller, Werner Wunderlich. St. Gallen 1999 (Mittelalter Mythen. 2), S. 603—615, hier 603.

210 Das zeigt sich beispielsweise an den heiligen Frauenfiguren Maria Magdalena oder Maria Aegyptiaca
(vgl. Pouvreau, Du poil et de la béte, S. 244 u. 248). Husband fiihrt aus, dass es vor dem 12. Jahrhundert
keine Belege gebe, die Wildleute stark behaart darstellen, wahrend manche anderen kuriosen Gestalten
und Monster durchaus haarig sein konnten. Im 12. Jahrhundert wurde die Behaarung der Wildleute hin-
gegen zur Konvention, zuvor sind diese weder in Illuminationen bei Solinus noch bei Hrabanus Maurus
behaart (vgl. Timothy Husband, The Wild Man. Medieval Myth and Symbolism. New York 1980, S. 7).

211 Diese Gestalt wird im Abschnitt ,4.2.1 H(aar) wie Holle — teuflische und ,primitive‘ Figuren’,
S.151-158, eingehender untersucht.



136 —— 4 Haarige Haute lesen

den ersten Schlag zu setzen.”'* Gelegenheit dazu bekommt er prompt, als er auf ein
sowohl behaartes wie auch Tierfell tragendes Wesen trifft. Diese Figur sieht auf den
ersten Blick wie ein gut bewaffneter Ritter aus, ausgestattet mit der besten Ausriis-
tung, die man sich wiinschen kann:

von der briicke stahten her
gegen im sehzic starkiu sper
eine mile if dem wege.
diu hét ein riter in siner pflege,
der was ze harnasche wol,
als ze strite ein riter sol.

(Wig., V. 6546-6551)

Auf seinem Pferd liegt eine Pferdedecke aus mehrfarbigem Samit. Er selber besitzt
nicht nur einen kunstvoll verzierten Helm, sondern fithrt auch einen neuen und edlen
Schild, den ein lebensechtes Bild Machméts ziert*'* Wihrend die ersten Verse der Rit-
terbeschreibung keinen Unterschied zu anderen christlichen héfischen Rittern erken-
nen lassen, wird spatestens hier klar, mit wem es Wigalois zu tun hat: mit einem tievels
triit, und das Bild des vermeintlich vollkommenen Ritters beginnt zu wanken.?* Die Ab-
bildung des heiden got ist nicht allein, wie es heifst, die erste Provokation — des riters
spot. Vielmehr ist es Ausdruck einer umfassenden Differenz zwischen den beiden Rit-
tern, denn Wigalois hat sich in Abhéngigkeit des christlichen Gottes gestellt.””® Auf den
zweiten Blick entspricht der Ritter Karri6z keinem (christlichen) Ritterideal und Kar-
ri6z’ Unritterlichkeit — im Kontrast zu Wigalois — zeigt sich auf mehreren Ebenen:

Ouch vuorte der selbe tievels triit
an im eines lewen hiit
ob einem halsberge wiz.
[...]
er hiez der kiiene Karrioz.
sin muoter was ein wildez wip;
dd von was im sin kurzer lip
aller riich unde starc.
(Wig. V. 6577-6579 u. 6602-6605)

212 Vgl. Wig. V. 6519-6524.

213 Im Kommentar von Seelbach/Seelbach wird damit Mohammed identifiziert. Christoph Fashender
weist daraufhin, dass es sich um kleine Teufel handelt, wie sie bereits die Sdulen im Rolandslied zie-
ren. Unabhéngig davon, ob damit Mohammed oder Teufelchen bezeichnet werden, ist der Bezug zu
einer religiésen Andersartigkeit gegeben (vgl. Christoph Fasbender: Der Wigalois Wirnts von Grafen-
berg. Eine Einfiihrung. Berlin/New York 2010 [De Gruyter Studiuml], S. 97). Christa Habiger-Tuczay
schreibt, dass Zwerge in der deutschsprachigen Literatur des Mittelalters nicht selten Heiden sind
(vgl. Christa Habiger-Tuczay: Zwerge und Riesen. In: Ddmonen, Monster, Fabelwesen. Hrsg. von Ulrich
Miiller, Werner Wunderlich. St. Gallen 1999 [Mittelalter Mythen. 2], S. 635-6588, hier 642).

214 Vgl. Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 206.

215 Vgl. Wig. 6572-6576.



4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Kérperbehaarung =—— 137

Karridz tragt die Haut eines Lowen, welchen der Ritter ohne Waffen mit blofSer
Hand - mit nacter hant — erschlagen habe.”® Dieses Fell ist bereits eine erste Anleh-
nung an Herakles’. Dieser habe ebenso einen Lowen eigenhdndig erlegt und mit des-
sen Haut Kopf und Schultern bedeckt.?"” So ist es nicht verwunderlich, dass Gabriela
Antunes in dem Lowenfell ein ,,Symbol fiir grofie Kraft und Mut“ und ein ,,Kénigsattri-
but“ sieht: ,Mit dem Fell wird die Kampfbereitschaft des Heldengegners verbildlicht,
so dass sich schon im ersten Moment die Vorstellung eines méachtigen Kriegers ein-
stellt.“*"® Dieser Eindruck wird dezidiert im Wigalois gestiitzt: Karrioz’ Lowenhaut ist
Demonstration von Stirke, Kraft und Furchtlosigkeit.”*® Dennoch greift diese erste
Analyse des Lowenfells allein zu kurz und kann nicht ohne die weiteren Kérperhiillen
und das weitere Verhalten der Figur in den Blick genommen werden.”

Der Eindruck der Unritterlichkeit verstirkt sich, als Karrioz, nachdem alle Lanzen
verstochen sind, nicht nach einem ritterlichen Schwert wie Wigalois greift, sondern
nach einem Kolben. Eine solche Keule fithrt zwar auch Herakles mit sich, was jedoch
nichts daran dndert, dass es eine unhéfische Waffe ist,?** die hier verwendet wird.???
Die Materialitdt von Kleidung und Waffen ist &hnlich wie bei Esau negativ konno-
tiert.?” Karrioz’ Lowenhaut und Kolben, die sich von Wigalois’ Harnisch und Schwert
abheben,”* zeigen, wie Karrioz mehr und mehr vom ritterlichen ,Ideal abweicht, je

216 Ebd., V. 6610-6614. Auf &hnliche Weise besiegen sowohl Herakles als auch Samson einen Lowen
(vgl. Ri 14,5£).

217 Ein anderer Strang erzahlt davon, dass Herakles den Lowen von Nemea erlegt habe, dessen Fell
unsterblich mache (vgl. Karl Kerényi: Mythologie der Griechen. Die Heroengeschichten. Teil 2. Stutt-
gart 1997, S. 116-118).

218 Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 207.

219 Antunes spricht von einer ,Einheit, bei welcher das AuRerliche als Spiegel des Inneren begriffen
werden“ konne (vgl. ebd., S. 212). Die Lowenhaut Herakles’ als offensichtliches Zeichen von Stérke,
s. Theokrit: Gedichte. Griechisch — deutsch. Hrsg. von Bernd Effe. 2. Aufl. Berlin 2013 (STusc.), S. 174ff.
220 Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 207.

221 Einen kolben fiihrt etwa auch der Waldmensch im Iwein mit sich (I, V. 469f.).

222 Vgl. Seelbach/Seelbach, Kommentar, S. 329. Dazu auch: John B. Friedman: The Monstrous Races in
Medieval Art and Thought. New York 2000 (Medieval Studies), S. 32f.

223 Antunes schrankt dies ein und meint, dass Karrioz’ Gestalt zwar der héfischen Norm entgegen-
stehe, dass es dabei aber vorwiegend um die Betonung der Stirke gehe (vgl. Antunes, An der Schwelle
des Menschlichen, S. 209).

224 Schmitt versucht aufzuzeigen, wie der geriistete Ritter starker iiber die Aufienseite, also den Har-
nisch, als tiber seinen Kérper codiert werde. Wahrend jene Figuren, die im Kontrast zum Ritterlichen
stehen, vermehrt tiber ihren Korper gezeichnet werden. Dies fiihrt sie u. a. anhand der Beschreibung
Karridz’ aus: ,Wichtiger als der Korper selbst ist beim Ritter seine kulturell bestimmte Aufienseite.”
(Vgl. Schmitt, Riesen und Zwerge, S. 379; Zitat ebd.). Dem kann ich teilweise zustimmen, allerdings ist
auch der Ritter nicht allein Aufienseite, sondern diese Auflenseite Projektionsflache fiir den und vom
Korper.



138 —— 4 Haarige Haute lesen

weiter der Kampf fortschreitet. Der Verdacht, dass Wigalois es nicht allein mit einem
unritterlichen, sondern einem tbernatiirlichen Gegner zu tun hat, mit einer Figur der
Anderswelt, erhértet sich bei der niheren Beschreibung der Figur.” Denn Karrioz ist
klein wie ein Zwerg, besitzt kurze Beine und lange Arme?** und als Sohn einer wilden
Frau einen dicht behaarten Kérper.?*’

Konnen nun Lowenhaut und Korperbehaarung in Bezug zueinander gesetzt wer-
den? Im Wigalois wird Karriéz’ Korperbehaarung auf seine Wildheit und das Léwen-
fell auf seine Stdrke zurtckgefiihrt, diese beiden Bereiche miissten nicht unbedingt
aufeinander bezogen werden. Doch das Lowenfell wurde in einem furchtlosen Kampf
gewonnen und charakterisiert Karri6z als ein Wesen, das sich selbst von einem
Lowen nicht einschiichtern lasst. So sind Korperbehaarung wie das Tragen des
Lowenfells Attribute, die mit einem ungebandigten Wesen korreliert werden. Karrioz’
Korperbehaarung, Zeichen seiner ,wilden‘ Abstammung, lasst sich auch von der Riis-
tung nicht verdecken und dringt, so kénnte man formulieren, in Form der Léwenhaut
durch die Rustung. Kérper, Haut und Kleidung sind in Form von Kérperhaar, Riistung
und Léwenfell ineinander verwoben und korrespondieren miteinander.?*® Karrioz’
Status zwischen Ritter- und Anderweltfigur wird dadurch augenscheinlich.”*® Karrioz’

225 Weitere Figuren der Anderswelt im Wigalois sind aufSerdem Riel, der Drache Pfetan und Mar-
rien (vgl. Annette Loyola: The Role of the Woman in Wirnt von Grafenberg’s Wigalois. Inaugural-
Dissertation. State University of New York at Albany 1997, S. 162f.). Henderson verbindet die Welt
Roazs von Gloi, die voller ungeheurer Gestalten ist, mit den Nachkommen Kains (vgl. Ingeborg Hen-
derson: Dark Figures and Eschatological Imagery in Wirnt von Gravenberg’s Wigalois. In: Dark Figures in
Medieval Germany and Germanic Literature. Hrsg. von Edward R. Haymes, Stephanie C. Van D’Elden.
GoOppingen 1986, S. 99-113, hier 109).

226 Ob Karridz nun ein Zwerg ist oder lediglich wie ein Zwerg aussieht, kann nicht mit Sicherheit
festgelegt werden. Habiger-Tuczay erwahnt Karri6z in ihren Ausfithrungen zu Zwergen (bzw. Riesen)
nicht, obwohl sie diesen in einer Aufzdhlung von kundigen Schmiedkiinsten aufnimmt (vgl. Habiger-
Tuczay, Zwerge und Riesen, S. 635-658; bes. 643). Von Lecouteux wird Karridz im Dictionarie zu den
Zwergen gelistet, in seiner Etude jedoch fehlt ein Hinweis auf Karrioz (vgl. Claude Lecouteux: Les
Monstres Dans la Litterature Allemande du Moyen Age. Bd. 1, Etude. Géttingen 1982 [GAG. 330 IJ;
Claude Lecouteux: Les Monstres Dans la Litterature Allemande du Moyen Age, Bd. 2, Dictionnarie. G6t-
tingen 1982 [GAG. 330 I1], S. 129).

227 Aufierdem besitzt er Knochen ohne Mark, was bereits bei Plinius ein Zeichen fiir ein ausdauerndes
Lebewesen ist, das ldnger ohne Wasser auskomme (vgl. Plin. nat. B. 7, XVIII, 78). Neil Thomas merkt an,
dass Karrioz Riels Sohn sein konnte. Dies versucht er tiber die Suffixdhnlichkeit von Karriéz und Raels
Mann Feroz zu belegen, wie es bei Leodarz und Bejolarz der Fall ist. Diese vermeintliche
Verwandtschaft miisste stirker belegt werden. Im Text selbst finden sich keine Ankntipfungspunkte, die
diese These bestdrken wiirden (vgl. Neil Thomas: Wirnt von Gravenberg’s Wigalois. Intertextuality and
Interpretation. Ubers. u. eingel. von dems. Lincoln/London 1977, S. 1-100. Woodbridge 2005, S. 61, EN 9).
Gegen diese Verwandtschaftsthese spricht sich Fasbender aus (vgl. Fashender, Der ,Wigalois* Wirnts von
Grafenberg, S. 97).

228 Vgl. North, The Surfacing of the Self, S. 78f.

229 Hier kann sicherlich von einem hybriden Wesen gesprochen werden. Antunes spricht, als der
Kampf zwischen Wigalois und Karri6z die finale Phase erreicht hat, von einem ,Scheinritter” (vgl. An-



4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Kérperbehaarung =—— 139

Ristung und Korper- bzw. Lowenhaar ist dabei kein Widerspruch, sondern Ausdruck
einer hybriden Figur, die eben weder ganz ritterlich noch ganz wild ist. Karrioz ist
sowohl hofisch als auch unhdfisch gekleidet und verwendet héfische wie unhofische
Waffen. Beide Seiten kénnen nicht voneinander gelst werden.** AuRerdem ist Kar-
rioz kein Sohn wilder Eltern, sondern lediglich einer wilden Frau. Wer sein Vater ist,
daruber berichtet der Erzahler nichts. Das bedeutet: Auf genealogischer Ebene ist Kar-
rioz (moglicherweise) nur zur Hélfte ein wilder Mann.”** Dennoch kann diese Figur
ihr wildes Naturell nicht einfach ablegen, und das liegt nicht allein an dem Haar, das
Teil des Korpers ist, wie in den folgenden Ausfithrungen verdeutlicht werden soll.

4.1.1 Das Haar liber dem Koérper. In Fell ge- und verkleidet

Jakob wird zu keinem Esau im Sinne eines gottlosen, den Trieben unterworfenen
Wiistlings, wenn er das Fell eines Ziegenbockes um Arme und den Hals legt. Karrioz
hingegen wiirde seine Wildheit auch nicht verlieren, wenn er das Léwenfell auszoge,
denn immer noch wiirde seine Kérperbehaarung von der Abstammung von einer wil-
den Frau zeugen und wére somit Ausdruck einer tiefer liegenden Wildheit, von der er
sich nicht so einfach befreien kann.*? Diese beiden Beispiele legen nahe, dass zwi-
schen Kérperbehaarung und dem Tragen von Tierhduten unterschieden werden
muss. Eine solche Argumentation wird von Small in ihrer Untersuchung tiber Wer-
wolfe in altfranzosischen Texten gestlitzt. Darin unterscheidet sie zwei Arten der Ver-
wandlung tiber Tierhdute, was sie mit ,overlay model‘ und ,fusion model‘ klassifiziert.
Bei dem ,overlay model‘ ist die Tierhaut eine Hiille, ein Anhédngsel iiber der Men-
schenhaut. Dabei schliipfen Menschen in Tierhdute, was zu einer lediglich oberflachli-
chen Verdnderung fithrt, die Haut selbst ist nicht betroffen. Der Zustand der Verklei-
dung kann wieder riickgingig gemacht werden, indem die Haut abgelegt wird.”** So
kann Jakob die Ziegenfelle anlegen und nach der Segnung wieder abnehmen, ohne
dass das Fell oberflachliche oder tiefgreifende Spuren hinterlésst. Ganz anders beim
Jfusion model‘, hier sind Tier- und Menschenhaut zwei Ausdrucksseiten einer Ober-
flache. Es kommt zu einem Ineinandergreifen physischer und psychischer bzw. mora-
lischer Funktionen, zu einem Aufbrechen der Grenze von Tier und Mensch und zu

tunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 209-211, Zitat, S. 210). Ich halte die Hybriditét fiir nahelie-
gender, da Karriéz nicht allein vortduscht, sondern auch tiber teil-ritterliche Tugenden bzw. Qualita-
ten verfugt.

230 Vgl. Small, The Medieval Werewolf Model, S. 83.

231 Eine andere Auffassung dazu vertritt Schmitt (vgl. Riesen und Zwerge, S. 374).

232 Eine Moglichkeit, die Wildheit zu verlieren, besteht in der Taufe. Das lasst sich an anderer Stelle
anschaulich an der Figur der Rauen Else zeigen (s. ,4.2.2 Haare ablegen — getaufte ,Wilde*, S. 158-164).
233 Small versucht, eine Analogie zwischen der Fleisch- und Haarseite von Pergament und dem Wer-
wolf als zwei Ausdruckseiten eines Objekts darzulegen (vgl. Small, The Medieval Werewolf Model, S. 83).



140 —— 4 Haarige Haute lesen

einer Storung der Kontinuitit des Selbst.?** Karri6z mit seinem dichten Haarkleid und

Lowenfell wiare demnach dem ,fusion model‘ zuzuordnen.

Small sttitzt ihre Argumentation auf die Differenz von Nacktheit und Bekleidung,
wobei sie auf Didier Anzieus Modell des ,Haut-Ichs zuriickgreift.**> Dabei koppelt
Small Anzieus Modell mit der Unterscheidung von Nacktheit als Bedeutung und Be-
kleidung als Behdlter der Bedeutung. So sei Kleidung eine zweite Lage, welche die
Haut schiitze, aber auch abschirme und die Bedeutung der Haut tiber die Kleidung
verschliissele und verandere.”*

Fiir die Analyse von Tierfell und Kérperbehaarung bedeutet das, dass der Unter-
suchungsgegenstand nicht allein auf Kleider aus Tierhduten reduziert werden kann,
sondern Kleidung, Haut und Korper gemeinsam als wechselseitige und durchlassige
Oberflachen gedacht werden miissen. Die Funktion der Hiille (Haut oder Kleid) kann
nur gemeinsam mit dem umhillten Kérper in dem jeweiligen Textabschnitt unter-
sucht werden.

Dabei kann nicht das Tragen von Tierhduten mit dem ,overlay model‘ oder die
Korperbehaarung mit dem ,fusion model parallelisiert werden. Vielmehr entspricht
das ,overlay model‘ einer Korper- oder Tierhautbehaarung, die an der Oberfliche
bleibt, im Gegensatz zum ,fusion model‘ erfolgt keine wechselseitige Interaktion zwi-
schen dufieren Hiillen und dem Wesen des Tragers. Vielmehr korrespondieren beim
,overlay model‘ Kleidung wie Haare am Korper eindimensional. Es sind Verkleidun-
gen, die den Betrachtenden etwas vorgaukeln, die den darunterliegenden Kérper und
das Ich kaum berithren und nicht beeinflussen. Beim ,fusion model‘ hingegen kommt
es zu einem wechselseitigen Austausch der diversen Oberflachen, ndmlich zwischen
Haut, Korper, Kleidung und Ich.

Im Folgenden soll zuerst eine List Wetzels im Herzog Ernst analysiert werden, ein
offensichtliches Beispiel fiir Verkleidung und damit fiir das ,overlay model‘. Danach
soll noch einmal Karrioz, der in Lowenfell gekleidete Ritter im Wigalois in den Blick
genommen und mit dem jungen Parzival im gleichnamigen Versroman®’ von Wolf-
ram von Eschenbach verglichen werden. Beide werden sowohl tiber Riistung als auch
Tierhdute bzw. Korperbehaarung charakterisiert. Es sind Oberfladchen, die in einem
wechselseitigen Verhdltnis zum Kdrper und Ich stehen und das Bild des héfischen Rit-
ters im Versroman konterkarieren.

234 Vgl. ebd,, S. 85.

235 Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 60. S. Ausfiihrlicher dazu ,Stiickwerk, S. 3-10.

236 Zu solchen Verdnderungen komme es beim Werwolf, so Small, iiber die Verwandlungen. Es sei
ein Aufbrechen der Grenzen von innen und aufien (vgl. Small, The Medieval Werewolf Model, S. 84).
237 Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach der Ausgabe Karl Lachmanns rev. u. komm. von Eber-
hard Nellmann. Ubertr. von Dieter Kiihn. Bd. 1 u. 2. Frankfurt a. M. 1994 (DKV TB. 7), [Sigle Pz.].



4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Kérperbehaarung =—— 141

4.1.2 Das Haar am Korper. Der innere Status als Unterschied

db begunden sie vaste gihen
in ir guoten sarwat,
die ein ieclicher ritter hdt,
der ze not wol wil gewdfent sin:
helm, schilt und hosen iserin.
diu swert sie niht umbe gurten.
mit in sie sie sus fuorten.
sie leiten sie bi in alsé bar.
dé6 ndte man sie in die hiit gar
dicke von eime merrinde.

(HE, V. 4248-4257)

Herzog Ernst und Gefolge erleiden im Zuge fantastischer Reisen Schiffbruch im leber-
mer.”® Sie stranden auf einer Insel des Magnetberges, leiden aber derart Hunger,
dass aufier Herzog Ernst, Graf Wetzel und sechs Gefdhrten alle umkommen. Die
Toten werden von einem Greif fortgeflogen und an dessen Jungen verfiittert.>? Graf
Wetzel sieht die einzige Chance, von der Insel fort und aufs Festland zu kommen,
tiber diesen Greif.**° Dafiir lassen sie sich samt ihrer Riistung (sarwat) in Hiute einné-
hen. Der Umstand, dass sich in den Schiffswracks Unmengen an hiute | merrinder
huodebefinden, wird zwar als ein grofSes Wunder bezeichnet, aber ndher wird auf
diesen ,gliicklichen Zufall* nicht eingegangen.?*! Die Schwerter halten sie dabei in der
Hand, da sie diese spater benétigen, um sich aus der Hauthiille zu befreien. Der Plan
geht auf, der Greif schnappt sich die in Tierhaut gehiillten Ritter und fliegt sie in das
Nest seiner Jungen. Dort scheitern die Greifjungen trotz spitzer Schnébel an der Tier-

238 HE, V. 3935.

239 Der Greif dient auch Konig Alexander als ,Verkehrsmittel* (vgl. Winder McConell: Mythos Greif.
In: Ddmonen, Monster, Fabelwesen. Hrsg. von Ulrich Miiller, Werner Wunderlich. St. Gallen 1999 [Mit-
telalter Mythen. 2], S. 267-286, hier 271). Die Ambivalenz dieser Figur, die Attribute eines Lowen und
Adlers vereint, nicht selten Schétze hiitet, hat Winder McConell zusammengefasst. Dabei weist er
auch auf Ahnlichkeiten der Greifepisode zwischen Herzog Ernst und Kudrun hin (vgl. McConell, My-
thos Greif S. 277-279).

240 Herzog Ernst und Gefolge befinden sich in einem Zustand der Ausweglosigkeit, sie miissen, um
gerettet zu werden, die Kontrolle iiber den Fortgang teilweise ablegen und sich in die Fange des Greifs
begeben (vgl. McConell, Mythos Greif, S. 277). David Blamires merkt an, dass Benjamin von Tudel, ein
judischer Rabbi und Reisender des 12. Jahrhunderts, von einem Meer von Nikpa schreibt, von dem
dieser ebenfalls auf ganz &hnliche Weise wie Herzog Ernst fortkommt (vgl. David M. Blamires: Herzog
Ernst and the otherworld voyage. A comparative study. Manchester 1979, S. 41).

241 HE, V. 4204f. Der urspriingliche Tréger dieser Oberfldche, ein merrint, ist ein Rind, wie es jenseits
des Meeres zu finden sei - also eine Kuh des Ostens bzw. der Sarazenen. Welches Tier damit gemeint
sein konnte, bleibt recht vage, meist ist von einem Zugtier die Rede, unter Umstdnden konnte damit
auch ein Elefant bezeichnet werden (vgl. BMZ, Bd. II/1, Sp. 722b). Blamires bezeichnet die Haute in
seinen Ausfithrungen als Ochsenhéute (vgl. Blamires, Herzog Ernst, S. 44).



142 —— 4 Haarige Héute lesen

haut und der Rustung der Ritter, sodass diese unbeschadet davonkommen.?*? Mithilfe
ihrer Schwerter konnen sich Herzog Ernst und sein Gefolge aus der Haut befreien
und vom Nest auf einem Felsen hinunter in den Wald klettern:?*3

sie sniten sich iz und stigen

abe dem steine in den walt,

da den helden vil balt

die grifen mohten niht geschaden.
(HE, V. 4292-4295)

Herzog Ernst und Graf Wetzel mit Gefolge lassen sich jeweils in Tierhdute einnéhen,
um den Greif zu tduschen.?** Das Einndhen wie das Herausschilen daraus erfolgt,
dhnlich wie Jakob, der sich Tierfelle anlegt, um Esau zu imitieren, ohne oberflachliche
oder tiefgreifende Spuren zu hinterlassen.

Das Einndhen im Herzog Ernst ist ein anschauliches Beispiel fiir Smalls ,overlay
model‘. Die Tierhaut wird iber die Riistung, die ein jeder Ritter trdgt, um im Falle
eines Kampfes bereit zu sein, gestiilpt. Die hiit bleibt eine weitere Hiille, die angelegt
wird und nach aufien hin tarnt, aber nach innen keinen Einfluss hat, denn das Klei-
dungs-Ich wird tber die Ristung konstituiert und von der kurzzeitigen Tierhautein-
kleidung nicht tangiert.

Die einzelnen Schichten, die Herzog Ernst tragt, stehen nur teilweise im wechsel-
seitigen Austausch mit dem Korper. Wahrend die Riistung dezidiert als ein Zeichen
flir die Kampfbereitschaft des Ritters erwdhnt wird, also Ausdruck eines ritterlichen
Bewusstseins ist, bleibt die Tierhaut unmarkiert. Herzog Ernst und die anderen sind
in mehrere Schichten gehtllt, die sowohl schiitzen als auch projizieren. So sind Tier-
héute wie die Rustung ein Schutz gegen mogliche Gefahren, aber allein die Ristung
ist eine permeable Oberflache, bei der es zu einem Austausch zwischen Oberflache
und der darunterliegenden Haut bzw. dem Korper kommt. Denn so einen Harnisch
besitzt ein Ritter, der fiir oder im Falle eines Kampfes gut geriistet sein will.**® Diese
Riistung habe ihn bereits in vielen Kdmpfen vor duferen Einschligen bewahrt,*4¢
und sei nicht allein Schutz, sondern auch Auszeichnung, da, so heifit es, jene Ritter,
die Herzog Ernst auf seiner Pilgerfahrt begleiten, es wert gewesen seien, das Land in

242 vil harte sie sie twungen | und fuorten sie ir jungen | und liezens vor in allen | in daz nest vallen.
die versuochtenz in maniger wise | und mohten doch der spise | nie niht gewinnen | noch die hiit ent-
rennen. (HE, V. 4283-4290).

243 Dies tun alle Uberlebenden bis auf einen, dem die Kraft ausging (vgl. ebd., V. 4312-4315).

244 Auch Odysseus und manche Gefahrten kénnen unter dem Bauch der Schafe getarnt fliehen. Dar-
iber hinaus tauchen dhnliche Motive in Geschichten von Tausendundeiner Nacht auf (vgl. Blamires,
Herzog Ernst, S. 44).

245 Vgl. HE, V. 4250f. Unter Umstdnden konnte man hier noch einen Schritt weiter gehen und die
Riistung nicht allein als Schutz vor den Krallen und Schnébeln der Greifjungen sehen, sondern auch
davor, dass die Tierhaut zu nahe am Korper liegt und den Tréger beeinflussen konnte.

246 Vgl. ebd., V. 4186-4188.



4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Kérperbehaarung =—— 143

kostbarer und gldnzender Riistung zu verlassen.”” Der Harnisch ist somit Ausdruck
von Kampfbereitschaft, Mut, Ergebenheit und Treue gegeniiber Gott und Herzog
Ernst und seine Begleiter haben sich um diese Bekleidung verdient gemacht. Die Tier-
haut, die sich die Ritter nun iiber ihren gepanzerten Korper legen, umhiillt diese le-
diglich oberflachlich und hat dabei weder Einfluss auf den Koérper noch auf das Ich.
Es ist, ganz dhnlich wie bei Jakob, eine kurzfristige Verkleidung.

Demgegeniiber kann Parzivals Aufzug als vermeintlicher Ritter — im Sinne des
,Jfusion model‘ — zwischen Maskerade und semantischer Markierung angesiedelt wer-
den. Wenngleich Parzival und Karriéz zwei ganz unterschiedlich chrakterisierte Figu-
ren sind, die wenig gemein haben, so kann doch konstatiert werden, dass der Tier-
haut an Parzivals Korper eine dhnliche Funktion wie der Koérperbehaarung Karrioz’
zukommt. Die behaarte (Tier-)Haut ist in beiden Fallen Ausdruck eines unvollkomme-
nen Ritterstandes. Beide Figuren tragen eine Riistung, doch die darunterliegende Tier-
haut bzw. Korperbehaarung markiert jeweils einen unvollkommenen Zustand. Wéh-
rend das Bild des perfekten Ritters bei Karriéz schon auf den ersten Blick durch das
Lowenfell ins Wanken gerdt, wird dies bei Parzival erst durch die Entkleidung
deutlich.

Parzival, der spatere Gralkonig des gleichnamigen Versromans von Wolfram von
Eschenbach, wird fern vom Hof und somit jeglichen Rittertums erzogen. Doch trotz
aller Vorsichtsmafinahmen seiner Mutter, Parzival davon fernzuhalten, begegnet Par-
zival Rittern und will ebenfalls ein solcher werden. Eingekleidet in ein Narrenkostiim,
das ihm seine Mutter in der Hoffnung bereitlegt, dass er in diesem Aufmarsch ver-
lacht und bald zuriickkehren werde, macht sich Parzival auf den Weg. Er trifft auf
den roten Ritter Ither, totet diesen auf unehrenhafte Weise mit einem gabylot, einer
unritterlichen Waffe.?*® Parzival zieht kurzerhand die vom Toten erbeutete Riistung
uber seine Narrenkleider und hélt sich fiir einen Ritter. Erst bei Gurnemanz legt er
Riistung und Narrenkleid ab, wird gebadet, erhélt neue Kleider und wird mit (weni-
gen) Anweisungen ins ritterliche Leben eingefiihrt. Parzival tragt wie Karriéz unter
seiner Riistung eine behaarte Haut, das Fell eines Tieres. Anhand dieser kann gezeigt
werden, dass die behaarte Tierhaut eine ganz dhnliche Funktion wie die Korperbe-
haarung Karridz erfiillt. Denn Parzivals Narrenkostiim besteht neben Kleidern aus
Sacktuch®® und einer Kapuze (gugel) auch aus ribbalin, Stiefeln aus behaarter Kalbs-

247 Vgl. ebd., V. 1871-1873. Uber den Aufbruch heiRt es: der herzoge unde sine man | giengen fréliche
dan | da sie daz kriuze ndmen. (ebd., V. 1851-1853).

248 Aufierdem ladt er durch diese Tat grofie Schuld auf sich, da es sich um einen entfernten Ver-
wandten handelt.

249 Theifs versteht darunter ein ,grobe[s] Sackleinen“ (Theif3, Hofische Textilien des Hochmittelalters,
S.161), Briiggen einen ,grobe[n], unhéfische[n] Stoff“ (Briiggen, Kleidung und Mode, S. 279). Die Mate-
rialitat der Stiefel spielt bei Theiff eine untergeordnete Rolle, wird lediglich in einem Halbsatz er-



144 —— 4 Haarige Haute lesen

haut.*° Wie Parzivals Entwicklung zum Gralskénig iiber eine Reihe von Investituren

erfolgt, hat bereits Andreas Kra umfassend aufgezeigt.”>' In diesem Zusammenhang
soll die materielle Ebene der ersten Einkleidungen gesondert beleuchtet werden. Das
Spannungsverhéltnis von Parzivals ,Kleidungs-Ich tritt ndmlich tiber den Kontrast
der einfachen Stiefel und der kostbaren Riistung zutage. Das Zeigen und Verdecken
der Materialien durch den Erzahler steigert dabei den Zwischenstatus des Tragers. Es
sind die Stiefel — von der gugel oder sactuoch ist keine Rede — die der Erzahler mehr-
mals erwdhnt, als sich Parzival nach dem unehrenhaften Sieg iiber Ither kurzerhand
dessen Riistung anlegen lasst. Ein Knappe, Iwanet, ist ihm dabei behilflich, hat aber
auch Einwénde vorzubringen, als Parzival die Riistung iiber seine Kalbsfellschuhe an-
zieht:**

Iwanet sprach »diu ribbalin

sulen niht underem isern sin:

du solt nu tragen ritters kleit.<
(Pz. 156,25-27)

Parzival halt dagegen, dass er diese doch von seiner Mutter erhalten habe und be-
stimmt nicht ausziehen werde. Iwanet fiigt sich und so verschwinden die Stiefel unter
der Ritterristung: zwuo liehte hosen iserin |schuohterm iiber diu ribbalin. (Pz. 157,7f.)

Die Stiefel werden mit der Kleidung eines Ritters kontrastiert. Riistung und Kalbs-
fellschuhe sind fiir Iwanet nicht gemeinsam denkbar. Nur widerstrebend lasst er zu,
dass die Riistung dieses unhofische Gewand bedeckt. Parzivals AuReres gleicht dem
eines vollkommenen Ritters. Als er an Gurnemanz’ Hof den Harnisch ablegt, macht
sich Verwunderung dartiiber breit, wie Parzival darunter gekleidet ist. Dabei werden
die Narrenkleider ebenfalls erwdhnt, aber zuerst fallt der Blick auf die Oberfldche
der Stiefel:

do si diu rthen ribbalin

und diu téren kleit gesdhen,

st erschraken die sin pflagen.
(Pz. 164,6-8)

wéhnt, ohne auf deren behaarte Oberflache einzugehen (vgl. Theif$, Hofische Textilien des Hochmittel-
alters, S. 332).

250 Vgl. Pz. 127,1-9. al vrisch riich kelberin | von einer hiute zwei ribalin | ndch sinen beinen wart ges-
niten (Pz. 127,7-9). Bei Chrétien erhalt Perceval von seiner Mutter (dhnlich wie Parzival) neben einem
Hemd aus grobem Leinenstoff und Hosen nach Art der Waliser zusétzlich einen Rock aus Hirschleder
(mit Kapuze): Et si ot cote a caperon, / De cuir de cerf close environ (Chrétien de Troyes: Perceval. Alt-
franzésisch/Deutsch. Hrsg. u. iibers. von Felicitas Olef-Krafft. Stuttgart 2009, [Sigle Pc.], V. 503f.).

251 Vgl. Krafs, Geschriebene Kleider, S. 121-132.

252 In Chrétiens Perceval protestiert Perceval lautstark und weigert sich, die Seidenkleider des Ritters
anzulegen. Chrétien kontrastiert die Materialien noch viel starker, als das Wolfram tut (vgl. Pc.
1152-1173).



4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Koérperbehaarung =—— 145

Die haarigen Stiefel und Narrenkleider machen diejenigen, die ihm aus der Riistung
helfen, betroffen. Zu grof ist der Kontrast zwischen Ritter- und Télpelhiille.”* Offen-
sichtlich ist der Kontrast der Materialitdt der Hosen und Stiefel: Eisen wird Fell ge-
geniibergestellt. Diese Materialien sind Ausdruck getrennter Lebensbereiche, die sich
zumindest in der Welt des hofischen Versromans normalerweise nicht bertihren. Par-
zival zieht an Gurnemanz’ Hof seine Fellkleider aus und deckt sich zum Schlafen
mit einer Hermelindecke zu.”*

Obwohl es zwei Tierhdute sind, die einander ablosen — Kalbsfell und Herme-
lin - liegen zwischen diesen beiden Materialien Welten. Die Beschaffenheit der Ober-
flichen geht dabei Hand in Hand mit dem Status des Tréagers oder auch der Tragerin.
Hille und Trager bzw. Tragerin werden gemeinsam gedacht, wie die Reaktion Iwa-
nets und der hofischen Gesellschaft auf das Torenkostim Parzivals zeigen. Am nachs-
ten Morgen erhdlt Parzival nach dem Bad neue Kleider aus feinem Wollstoff, die zum
Teil mit Hermelin gefiittert und mit Zobelbesatz versehen sind.”> Die grobe Kalbshaut
der Stiefel hat Parzival abgelegt und erhalt stattdessen kostbaren Pelz; statt grobem
Werg tragt er feines Leinen. Die sozialen Implikationen korrelieren mit dem Aufwand
der Produktion. Der Unterschied der Materialien liegt nicht allein in der Beschaffen-
heit der Oberflichen. Die Gewénder, die Parzival bei Gurnemanz erhalt, zeichnen
sich im Gegensatz zu Parzivals Narrenkostiim durch aufwendige Verarbeitungspro-
zesse aus. Ein grobes Sacktuch ist schnell gewebt, die Anfertigung eines Scharlachtu-
ches ein aufwendiger Prozess, der nicht allein weben, sondern auch farben und sche-
ren umfasst. Eine Verarbeitung, die nicht allein technisch aufwendig war, sondern
dariiber hinaus oftmals an unterschiedlichen Produktionsstandorten ausgefiihrt
wurde.® Ahnlich verhélt es sich hinsichtlich des Kalbfells und der Pelze.

Obwohl beides Tierhédute sind, muss ein Kiirschner fiir die Anfertigung von Pelz
kaum mehr, als eine praparierte — gegerbte — Haut zu einer Pelzfliche verarbeiten.’
Bei Hermelin und Zobel handelt es sich um kleinere und exklusivere Haute, das Haar-
kleid ist um ein Vielfaches langer, dichter und feiner. Auch die Fertigung einer Riis-
tung ist ein aufwendiger Prozess, der Ausdruck der Beherrschung diverser Kultur-
techniken ist, wahrend das Fell eine simple und schnell herzustellende Bekleidung
darstellt.® Somit ist das Tragen von Fell per se bereits ein Statement der Einfachheit.
Die Kommunikationsfunktion des Materials changiert dabei zwischen ,Primitivitat‘

253 Denn bei den Schuhen handelt es sich um Bundschuhe aus Rindsleder, wie sie im Mittelalter Bau-
ern trugen (vgl. Eberhard Nellmann: Stellenkommentar. In: Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach
der Ausgabe Karl Lachmanns rev. u. komm. von Eberhard Nellmann. Ubertr. von Dieter Kiihn. Bd. 1
u. 2. Frankfurt a. M.1994 [DKV TB. 7], S. 443-790, hier 523).

254 Dem Aufeinandertreffen von weiffem Koérper und dem weiflen Hermelin widmet sich der Ab-
schnitt ,5.3 Hermelin. Pelz und Verfithrung’, S. 221-237.

255 Vgl. Pz. 168,9-14.

256 Vgl. Briiggen, Kleidung und Mode, S. 282-285.

257 Ausfiihrungen zum Gerberhandwerk s. Stather, Gerbereichemie und Gerbereitechnologie.

258 Ausfiihrlicher dazu der Abschnitt: ,2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis‘, S. 59—64.



146 —— 4 Haarige Haute lesen

und bewusster Bescheidenheit und Askese. So sind diese Materialien Marker, die in
die Analyse der Figuren miteinbezogen werden missen. Parzival ist nicht allein auf-
grund seiner einfachen Kleider unritterlich, vielmehr sind es eine Reihe von Fakto-
ren, die Parzivals mangelnde Ritterlichkeit verdeutlichen. Das Zusammenkommen
von Rustung, Narrenkleidern und weifler Haut verstarkt dabei das Irritationsmoment
von Parzivals Zwischenstatus. So tberlegt ein Ritter laut, wie Ristung, Narrenkleider
und Parzivals schénes AuReres ineinandergreifen konnen.”° Die Riistung reflektiert
einerseits Parzivals Schénheit und Ritterpotenzial, sein unhofisches Verhalten wie-
derum spiegelt sich in seinen Narrenkleidern und den behaarten Stiefelchen wider.
Dass die diversen Hiillen des Kleidungs-Ichs weder von der Haut noch von Korper
und Wesen getrennt werden konnen und Kleidung bzw. Ristung sowohl kaschiert als
auch blofilegt, 1asst sich an dieser Stelle deutlich nachvollziehen.

Die eingangs vorgebrachte These einer Gleichsetzung von behaarten Kérpern und
haarigen Tierfellen zeigt sich anhand der beiden Figuren Karridéz und Parzival. Auch
wenn die Kalbslederstiefel auf Parzival aufliegen, er diese unter der Ristung tragt, sind
diese weniger einem ,over- bzw. underlay model‘, sondern mehr dem ,fusion model‘
zuzuordnen. Parzival und Karri6z stellen u. a. durch ihre behaarte Hiille die Zugehorig-
Kkeit zu einer ritterlichen Ordnung in Frage. Bei der Figur Karridz’ zeigt sich dies durch
die doppelte Behaarung — Kérperhaar und behaarte Tierhaut — besonders. Doch auch
Parzival disqualifiziert sich fiir die hofische Gesellschaft iiber seine Kalbsfellschuhe, die
unter dem eisernen Harnisch getragen und mit diesem kontrastiert werden. Dabei ist
der behaarte Korper wie das Anlegen von Tierfell allein kein hinreichendes Kriterium
dafiir. Aber der Theorie des Kleidungs-Ich folgend sind Kérperbehaarung sowie Klei-
dung aus Tierfell nicht allein Hiille, sondern auch Inhalt, was im Zusammenspiel unter-
schiedlicher Faktoren deutlich wird. Karridéz und Parzival sind Figuren an einer Schnitt-
stelle, die zugleich teilnehmen an einer ritterlichen Ordung und aufierhalb derselben
stehen, wenngleich das bei Parzival nur ein Ubergangsstastus ist, was sicherlich auch
durch eine weitere Hiille, ndmlich seine weifse Haut, verdeutlich wird. Denn dhnlich
wie bei Karri6z sind es auch bei Parzival mehrere Schichten, die miteinander kommu-
nizieren und in Konflikt geraten. Sind es bei Karriéz die Kérperbehaarung, Riistung
und das Lowenfell, so sind es bei Parzival die strahlend weifse Haut, die Kalbsfellstiefel
und die Ritterriistung. Das Lesen von behaarten Oberflichen kann demnach nicht iso-
liert erfolgen, sondern muss stets in Zusammenhang mit weiteren Kleidungs- und Koér-
perhiillen betrachtet und in Bezug zum Tréger oder zu der Tragerin gesetzt werden.25

Diese Vielfalt an haarigen Oberflichen soll nun systematisiert und mit méglichen
Lesarten verknipft werden, mit dem Ziel, die Bedeutungsiiberschneidung von be-

259 Vgl. Pz. 164,11-23.

260 Parzival ist als Figur wohl zwischen ,overlay und ,fusion model‘ anzusiedeln. Denn in gewisser
Weise ist seine Haut unter dem einfachen Fell schén, glatt und héfisch — ganz Jakob - und dennoch ist
sein ,Torenzustand‘ iiber seine duflere Fellhiille ablesbar, dhnlich wie die Wildheit Esaus an dessen
Korperhaar erkennbar ist.



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 147

haarten Korpern und haarigen Tierfellen einerseits mit weiteren Beispielen zu bele-
gen und andererseits differenzierter zu betrachten. Kérperbehaarung wie Tierfell
konnen Ausdruck von ,Primitivitdt‘, Schlicht- und Einfachheit oder hollischer Her-
kunft sein. Hinzu kommt, dass die Wildheit in Form des Fellkleides an- und abgelegt
werden kann. Teufelsgestalten, die sich taufen lassen, verlieren ihr Haarkleid. Spatere
Heilige legen bewusst als Zeichen ihres Schuldeingestindnisses haarige Kleider an,
anderen wiederum wéchst ein Haarkleid.

4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung

Svmeliche flurn pegare | we
ir sconen uarwe,
st wurten suarz unt egelich.
den ist nehein liut gelich:
dei ogen in scinent,
die zéni glizent.
suenne si si lazent plecchen,
so mahten si ioch den tiufel screchen.
die afterchomen an in zeigtun
waz ir uoderen garnet heten:
alsolich si waren innen,
solich wurten dise uzzen.
(WG, V. 1306-1317)

Die Nachfahren Kains hétten, so heifst es in diesem Textausschnitt der Wiener Genesis,
ein Gebot Adams, gewisse Pflanzen nicht zu essen, missachtet. Daraufhin gebaren sie
demnach Kinder mit Hundekopfen, Miindern auf den Briisten, Augen an den Achseln,
Riesenohren oder -fiifien. Andere wiederum hétten eine schwarze Hautfarbe erhal-
ten.” Diese Gestalten seien dabei so egelich, dass diese sogar den Teufel mit ihrem
Antlitz erschreckten.?®? Nach Smalls ,fusion model stiilpt sich hier die Bosheit nach
aufien. Das, was bereits unter der Haut- und Kérperoberfliche schlummerte, wird
sichtbar. Gezeigt wird das tlber tierliche Merkmale, iberdimensionale Korperteile
oder den Wechsel der Hautfarbe. Die Friihmittelhochdeutsche Genesis betont, dass

261 Zur Entwicklung der negativen Attribuierung schwarzer Hautfarbe, die zwischen Rassismus und
Einfliissen fabelhafter Vélker anzusiedeln ist, s. Seitz, Die Darstellung hafllicher Menschen, S. 74.

262 Diese Aufzdhlung findet sich bereits bei Plinius und wird tiber Solinus’ Schriften weit verbreitet.
Eine weitere Linie der Monster wird auf Ham zuriickgefiihrt, er ist derjenige, der Kains Bosartigkeit
nach der Sintflut weitergibt. Von ihm stammen, so eine mittelirische historische Abhandlung iiber die
sechs Weltalter, Figuren mit zwei Képfen, Einfiiffler, Kopflose etc. ab. Damit bringt der Schreiber eine
Erklirung, warum die plinianischen Arten die Sintflut iberlebt haben. Die Ahnlichkeiten der Namen
Ham/Cham und K/Cain fiihrte zu einer Reihe von Verwechslungen im Englischen, Franzdsischen und
Lateinischen (vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 99f.; s. auch: Antunes, An der Schwelle des
Menschlichen, S. 65f.).



148 —— 4 Haarige Haute lesen

Kain und andere lediglich mit ihrem Inneren den tiufel screchen, seine Nachfahren
nun jedoch auch duferlich furchteinfloRend gestaltet sind.”** Immer wieder ist von
Kains animalischem Wesen die Rede.”®* So schreibt Philon in seinen Quaestiones in
Genesim von der bestialischen Natur Kains, die ihn vom Geschlecht seines Vaters und
von der Gattung der Verniinftigen trenne und ihn zu einem Fliichtenden und Vertrie-
benen mache, der nirgends zuhause sein konne.2% Fiir Philon ist Kain ein Wesen der
Trennung auf mehreren Ebenen: Kain ist getrennt von seiner Familie und besitzt kei-
nen Verstand, was ihn aufierhalb der menschlichen Ordnung stehen und zu einem
rastlosen Wanderer, zu einem Heimatlosen fernab jeder Zivilisation werden l4sst.®°
Eine apokryphe armenische Fassung verdeutlicht diesen Zustand des Animali-
schen und Aufier- bzw. Vorzivilisatorischen, indem sie Kain auch dufSerlich mit Tier-
attributen versieht.”®’ Darin wird Kain selbst — nicht erst seine Nachfahren wie in der
Friihmittelhochdeutschen Genesis — mit einer dunklen Gesichtsfarbe versehen.?®® Gott
schldgt Kains Gesicht mit Hagel, worauf sein Gesicht eine schwarze Farbe annimmt.?*
Nach dem Mord an Abel legt Gott sieben weitere Strafen auf Kain. So wachsen diesem
etwa zwei Horner auf der Stirn, die lauthals verkiinden, dass Kain seinen eigenen
Bruder umgebracht habe. Eine weitere Strafe besteht darin, dass Kain nicht einfach
getétet werden bzw. sterben kénne.””° Doch mit 860 Jahren wiinscht Kain, sein Leben

263 WG, V. 1313. Doch auch Kain tragt in der Genesis ein Zeichen, das ihn von anderen unterscheidet.
Gott legt es auf ihn, damit ihn niemand tote (vgl. Gen 4,15). Dieses Zeichen wurde in der Exegese unter-
schiedlich ausgelegt. In Raschis Kommentar ist es ein Buchstabe von Kains Namen, der auf die Stirn
geschrieben wird (Raschi, Pentateuch 4,15).

264 Kain bzw. seine Nachfahren verfiigen iiber menschliche und tierliche Attribute. Nach Hayden
White besteht in der Vermischung der Arten die eigentlich grofiere Siinde (vgl. White, The Forms of
Wildness, S. 14f.).

265 Vgl. Phil. QG, I, 76, iv 15, S. 46.

266 Dieser Status wird durch die spatere Haut, die in der apokryphen armenischen Fassung auf ihn
gelegt wird, noch verstarkt und erinnert an Verse des Hebraerbriefs: Hebr 11,37. Etwas ausfiihrlicher
dazu der Abschnitt: ,2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis‘, S. 59—64.

267 The Uncanonical Writings of the Old Testament. Found in the Armenian Mss. Library of St. Laza-
rus. Hrsg. u. tibers. von Jacques Issaverdens. Venedig 1901, [Sigle UWoT].

268 Nicht selten werden Kain und die Sarazenen in einer genealogischen Linie gesehen (vgl. Fried-
man, The Monstrous Races, S. 102f.).

269 Dies ist, wie in der Wiener Genesis, eine Form der Bestrafung, die — im Unterschied zu vielen Exe-
gesen — bereits erfolgt, als Gott Kains Opfer zuriickweist. Hinzu kommt, dass Gott Kains Reichtiimer
zerstort und einen Hagel kommen lésst, der sein Gesicht schldgt und schwarz werden lasst: ,He [Gott,
Anm. N. G.] beat Cain’s face with hail, which blackened like coal, and thus he remained with a black
face.“ (UWoT, S. 55). Die Schwirze der Haut sei Ausdruck von Siinde. So meint etwa Paulinus von
Nola, dass die schwarze Haut von Athiopiern nicht von der Sonne, sondern von Siinde verbrannt sei
(vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 65).

270 Die erste Strafe sind die zwei Horner, die auf dem Kopf wachsen (1). Dartiber hinaus schreit das
Horn mit lauter Stimme, dass Kain der Morder seines Bruders sei, was von den Bergen, Felsen und
Talern widerhallt (2). Kain zittert am ganzen Korper (3). Kain kann essen, was er will und wird nie
satt (4). Er kann nicht das essen, wonach ihm verlangt. Alles, was er zum Mund fithren will, féllt ihm



4.2 Haarige Gestalten: Eine mdgliche Systematisierung =—— 149

zu beenden, woraufhin Gott eine Haut auf ihn legt.?”* Lamech,’* der auf der Jagd ist,
halt Kain mit seinen Hérnern und der Tierhaut fiir einen Hirschen und ,erlegt‘ ihn.2”
Die Haut, die auf Kain kommt, wird dabei nicht niher beschrieben. In der Uberset-
zung heifst es: ,And thus Cain lived for eight hundred and sixty years. Then he was in
despair, for he wished to die, and did not die. And god brought from above a skin and
covered him.“*’* Kain ist verzweifelt, er will nicht mehr leben. Gott handelt und
bringt ihm eine Haut, die von ,oben‘ kommt. Ahnlich wie bei den Hautkleidern, die
Adam und Eva von Gott erhalten haben, bleibt unklar, woher Gott die Hiute nimmt,
ein tierlicher Bezug fehlt vollig. Diese beiden Haute — Adams und Evas Hautkleider
und Kains Hautbedeckung — sind auf mehreren Ebenen miteinander verbunden. Es
ist Gott, der Kain sowie Adam und Eva Haute bzw. Hautkleider bringt und diese darin
einhiillt. Gott nimmt das Bedirfnis — die Bedeckung der Scham bzw. den Wunsch zu
sterben — wahr und greift ein. Dartiber hinaus stehen beide Hauthiillen in Bezug zu
Gebotsiibertretungen, was zur Vertreibung und Brandmarkung der Figuren fithrt. Die
Hauthiille ist in beiden Féllen als Zeichen der Fiirsorge, aber auch Bestrafung anzusie-
deln.?”® Der Siindenfall resultiert in der Verbannung aus dem Paradies und der Sterb-
lichkeit der Menschen, bei Kain fiihrt die Haut dazu, sterben zu konnen, beide Héaute
sind somit eng mit dem sterblichen Status verbunden.?’®

zu Boden (5). Kain kann keinen Schlaf finden, weder am Tag noch in der Nacht (6). Kain ist es
nicht moglich, zu sterben, sondern wer auch immer Kain tétet, wiirde Gottes Strafe treffen (7)
(Vgl. UWoT, S. 59).

271 Im Buch der Jubilden kommt Kain wie sein Bruder durch den Stein um, er stirbt in einem einge-
stiirzten Haus (vgl. Jub 1V, 31, S. 348).

272 Lamech ist ein Nachfahre Kains, der folgende Rede an seine beiden Frauen richtet: ,Lamech
sagte zu seinen Frauen: Ada und Zilla, hort auf meine Stimme, ihr Frauen Lamechs, horcht meiner
Rede! Ja, einen Mann erschlage ich fiir meine Wunde und ein Kind fiir meine Strieme. Wird Kain sie-
benfach gerdcht, dann Lamech siebenundsiebzigfach. (Gen 4,23f.).

273 Aktaion erleidet ein dhnliches Schicksal, als er Diana zuféllig beim Baden beobachtet. Diana be-
spritzt sein Haar mit Wasser und ldsst ihn zu einem Hirsch werden, sodass er niemandem davon er-
zahlen kann, sie nackt gesehen zu haben. Zuerst wéchst ihm ein Hirschgeweih, dann werden die
Ohren spitz, Arme werden zu Fiiffen und ein fleckiges Fell hiillt ihn ein (vgl. Ov. met. III, V. 186-198).
Aktaion wird von seinen eigenen Jagdhunden verfolgt und in Stiicke zerrissen (vgl. Ov. met. III,
V. 249-252). In einer anderen Version soll sich Aktaion mit einem Hirschfell bekleidet Artemis beim
Baden gendhert haben (vgl. Kerényi, Die Mythologie der Griechen. Die Gotter- und Menschheitsge-
schichten, S. 110).

274 UWoT, S. 60.

275 Auf eine génzlich andere Symbolik verweist der Entschluss Papst Clemens VI (1342-1352), sich in
eine Hirschhaut eingendht beerdigen zu lassen. Hier wird auf die christologische Bedeutung des Hir-
sches Bezug genommen (vgl. Pastoureau, Der Bar, S. 234).

276 Augustinus fithrt mit Referenz auf Sallust im Gottesstaat aus, dass der Mensch tiber einen sterbli-
chen - wie die Tiere — und unsterblichen Korper — wie die Gotter — verfiige (vgl. Aug. De. Civ. 9,9).
Thomas von Aquin unterscheidet zwischen einer tierlichen und menschlichen Seele; wiahrend die tier-
liche vergénglich sei, sei die menschliche unsterblich (vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, II,
2, Quaest 164, vgl. White, The Forms of Wildness, S. 18f.).



150 —— 4 Haarige Haute lesen

Doch, so konnte man einwenden, sollen in diesem Abschnitt keine Haut-, sondern
Fellkleider in den Blick genommen werden, die durch eine behaarte Oberflache cha-
rakterisiert sind. Die Haut, die auf Kain gelegt wird, wird nicht dezidiert als Fell be-
zeichnet oder als haarig beschrieben. Jedoch wird Kain fiir einen Hirschen gehalten,
ein Tier, das ein Haarkleid tragt. Ob und welches Tier das Hautkleid urspriinglich
trug, mit dem Gott Adam und Eva umbhiillt, bleibt, wie in der Genesis, unbeantwortet.
Ein offensichtlicher Unterschied zwischen den Hautkleidern Adams und Evas und der
Fellhiille Kains liegt darin, dass die Hautkleider Adams und Evas oft als das gelesen
werden, was den Menschen von Tieren unterscheidet, wie das Buch der Jubilden und
eine Reihe von Exegeten betonen.””” Bei Kain hingegen wird dieser Unterschied u. a.
iber jene gottliche Haut zunichte gemacht. Kain wird fiir den textinternen Beobach-
ter zu einem nicht-menschlichen Lebewesen, zu einem Hirsch, was Lamech dazu be-
wegt, mit einem Pfeil auf diesen zu zielen. Wahrend nun also die Hautkleider Adams
und Evas den Menschen im Unterschied zum Tier auszeichnen, wird Kain in der apo-
kryphen armenischen Fassung duferlich zu einem Tier.

In der Friihmittelhochdeutschen Genesis werden Kains Nachfahren mit tierlichen
Attributen beschrieben, hier wird Kain selbst damit versehen. Dabei zeigt sich erstens
das Ineinandergreifen von dufieren Hiillen und psychischen bzw. moralischen We-
sensarten besonders deutlich, was Norths Theorie des Kleidungs-Ichs bestdrkt. Kain
wird iber die Haut, die auf ihm liegt, wahrgenommen, gleichzeitig beeinflusst die
Haut die Vorstellung des Ichs. Zweitens spielt die Méglichkeit, ob eine Hiille ab- bzw.
angelegt werden kann oder nicht, eine untergeordnete Rolle. Denn bei den Hornern
handelt es sich um Tierattribute, die nach der Strafe zu Kains Korper gehoren, die
Haut, die Gott auf ihn legt, ist wiederum eine zusétzliche, vom Korper verschiedene
Hiille. Beide — die Hauthiille wie die Tierelemente, die Teil des Korpers sind — lassen
Kain in Lamechs Augen zu einem vermeintlichen Hirsch werden. Sowohl die abnehm-
baren wie die nicht abnehmbaren Attribute fithren zu einer Animalisierung und Dé-
monisierung Kains.?’® Dies bestarkt die These, dass es auch zwischen einer behaarten
Hiille, die auf den Korper gelegt wird, und der Behaarung, die Teil des Korpers ist,
eine breite Uberschneidungsfliche gibt, was so weit gehen kann, dass diese in Texten
des (deutschsprachigen) Mittelalters oft unterschiedslos herangezogen werden, um
einen bestimmten Status des Trégers bzw. der Tragerin hervorzuheben. Dariiber hi-
naus wird an den Nachfahren Kains, wie sie in der Friihmittelhochdeutschen Genesis
beschrieben werden, deutlich, dass die Boshaftigkeit iiber kérperliche Attribute zum
Vorschein kommt. Wenngleich in dieser Auflistung das Kérperhaar fehlt, so zeigt sich
doch an einer Reihe von Beispielen, wie das Bose u. a. liber das Haar am Korper ver-
anschaulicht wird. Demnach ist es nicht verwunderlich, dass haarige Hiullen von Figu-

277 Vgl. Jub III, 28 bzw. s. Abschnitt: ,A. Hautkleider®, S. 31-35.

278 Hier konnte man einwenden, dass beides die Animalisierung verstérke, Lamech aber Kain nicht
ohne das Zusammenspiel beider Charakteristika getotet hatte. Das dndert nichts daran, dass Hérner
wie Haut zu einer solchen ,Vertierlichung‘ beitragen.



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 151

ren der Holle wie von jenen des Vorzivilisatorischen getragen werden:*’® zwei Figu-
rengruppen, die sich durchaus auch iiberschneiden kénnen.?*°

4.2.1 H(aar) wie Holle. Teuflische und ,primitive‘ Figuren

bat lond nis god, ne hit nis este, That sort of country isn’t any good and it isn’t at
Ac wildernisse hit is & weste: all pleasant. Rather, it’s just wilderness and
Knarres & cludes houentinge, wastelant—all they are used to is crags and rocks
Snou & hazel hom is genge; towering up to heaven, snow and hail. Wherever
bat lond is grislich and unuele. the land is grim and unattractive the inhabitants
Dbe men bop wilde & unisele, will be wild and wretched.

Hi nabbep noper grip ne sibbe. They know neither peace nor friendship. They’re
Hi ne recchep hu hi libbe: heedless how they live. They eat both fish and

Hi etep fihs an flehs unsode meat raw, just as if wolves had torn it apart. They
Suich wulues hit hadde tobrode, drink the whey as well as the milk. They don’t

Hi drinkep milc and wei parto— know what else they do. They don’t have either
Hi nute elles pat hi do; wine or beer, but live instead like wild

Hi nabbep nopler] win ne bor, animals. They go around clad in rough pelts,

Ac libbep also wilde dor; looking as if they've just come out of hell.?®

Hi gop bitizt mid ruze uelle,
Ri3t suich hi comen ut of helle.
(0aN, V. 999-1014)*

281

In dem mittelenglischen Gedicht The Owl and the Nightingale, das zwischen 1189 und
1216 datiert wird,?®* verkérpern und diskutieren Eule und Nachtigall zwei Lebens-

279 Auf die Néhe zu den ,Wilden Madnnern‘ und dem Dadmonischen weist Hayden White hin
(vgl. White, The Forms of Wildness, S. 21f.).

280 So spricht Lydia Miklautsch in Bezug auf die Raue Else im Wolfdietrich B und D vom ,unzivilisier-
ten Bereich des Bosen“ (Miklautsch, Montierte Texte — Hybride Helden, S. 139).

281 Eine weitere Ausgabe iibersetzt: ,That country isn’t agreeable or pleasant; on the contrary, it’s
wilderness and wasteland, crags and rocky hills reaching to the sky; snow and hail are what they’re
used to. That country is horrible and depressing. The inhabitants are savage and miserable; they don’t
live in peace or harmony. They don’t care how they live. They eat raw fish and meat, ripping it apart
like wolves. They drink milk and whey with it— they don’t know what else to do. They don’t have
either wine or beer, but live like wild animals; they go round dressed in shaggy animal skins, as if
they’d come out of hell.“ (The Owl and the Nightingale. Ubers. von Wessex Parallel Texts. Hrsg. von
Bella Millett. University of Southampton 2003, http://www.soton.ac.uk/~wpwt/ [Zugriff: 11.06.2021],
V. 999-1014).

282 The Owl and the Nightingale. Hrsg. von Eric G. Stanley. London/Edinburgh 1960, [Sigle OaN].

283 The Owl and the Nightingale. Text and Translation. Hrsg. u. iibers. von Neil Cartlidge. Exeter 2001
(Exeter Medieval English Texts and Studies), S. 25.

284 Dieses Gedicht ist in drei Handschriften aus der ersten bzw. zweiten Hélfte des 13. Jahrhunderts
uberliefert. Die Datierung ist keinesfalls gesichert und es ist daher nicht unwahrscheinlich, dass Ent-
stehungs- und Abschreibzeit weniger stark auseinandergehen (vgl. Eric G. Stanley: Introduction. In:
The Owl and the Nightingale. Hrsg. von dems. London/Edinburgh 1960, S. 3—40, hier 3f. u. 19).


http://www.soton.ac.uk/~wpwt/

152 —— 4 Haarige Haute lesen

stile — den ernsthaften und den freudvollen.?® Die Eule wirft etwa der Nachtigall vor,
Frauen durch ihren Gesang zu unkeuschem Verhalten zu animieren und meint, sie
solle doch ihr Unwesen in anderen Lindern, insbesondere im Norden, treiben.?®® Da-
rauf antwortet die Nachtigall, dass die Leute dort bése seien, wie Wolfe rohes Fleisch
dflen und wie wilde Tiere in zottelige Tierh&ute gekleidet seien, gerade so, als wiirden
sie direkt aus der Holle kommen. Wie selbstverstidndlich setzt die Nachtigall hier die
einfache Lebensform ,wilder Vélker‘ mit wilden Tieren gleich und verbindet das wie-
derum mit Vorstellungen der Hoélle. Diese Verkniipfung von vorzivilisatorischer Le-
bensform und abscheulichen Figuren der Hélle erfolgt explizit und zieht sich durch
die Literatur des Hochmittelalters diverser Sprachen.?®’

Nach diesem mittelenglischen Beispiel sollen nun zwei weitere — ein altfranzdsi-
sches und ein mittelhochdeutsches — angefithrt werden, die zwischen den Polen des
,LPrimitiven‘ und Verteufelten angesiedelt sind. Kennzeichen dieser Zuschreibung ist
nicht zuletzt eine behaarte Hiille.?®® Um zu verdeutlichen, dass es fiir die Charakteri-
sierung von Figuren nebensdachlich ist, ob eine haarige Hiille lediglich auf der Haut
aufliegt oder mit dieser festgewachsen ist, sollen eine Barenhaut und eine Korperbe-
haarung wie die eines Béiren in den Blick genommen werden.”®® Der Bér ist dabei ein
Tier, das in der Spatantike und im Mittelalter wie kein anderes mit Kérperbehaarung
assoziiert wurde und dadurch immer wieder als Sinnbild fiir verteufelte Animalitédt
und als Kontrast zum zivilisierten Leben herangezogen wurde.”° Bei den nun ange-
fiihrten Beispielen handelt es sich einmal um ein Barenfell, das iiber der Haut des

285 Vgl. ebd,, S. 22.

286 Hier wird auf kein bestimmtes Land verwiesen. Die Eule schldgt Schottland, Irland oder Norwe-
gen vor (vgl. OaN, V. 905-910). Eric G. Stanley ergénzt, dass es sich dariiber hinaus um weitere skandi-
navische oder auch fiktive Lander, wie sie bei (spdt-)antiken Autoren (Plinius, Solinus etc.) erwéhnt
werden, handeln konnte (vgl. Eric G. Stanley: Notes. In: The Owl and the Nightingale. Hrsg. von
dems. London/Edinburgh 1960, S. 149-183, hier 128).

287 Bereits in antiken Sagen wimmelt es nur so von teilweise behaarten Faunen, Satyrn oder in Tier-
fell gehiillten Ménaden. (Fiktive) Reiseberichte und Naturkunden iibertreffen sich in der Beschrei-
bung ungewohnlicher Vélker, die nicht selten durch eine dichte Kérperbehaarung und/oder ein Fell-
kleid Aufsehen erregen. Derartige iiberirdische wie ,primitive‘ Gestalten haben unweigerlich Einfluss
auf die Darstellungsformen absonderlicher Figuren in den héfischen Erzédhlungen des Hochmittelal-
ters — was in wiederkehrenden Motiven deutlich wird —, ohne eine direkte Verbindung zwischen den
Bacchantinnen und den spatmittelalterlichen Wildleuten ziehen zu miissen.

288 Eine Verbindung zwischen dem Damonischen und dem Unzivilisierten liegt sicherlich in der brei-
ten Bedeutung des Begriffs wilt bzw. wilde, die im Haar am Korper zum Ausdruck gebracht wird
(vgl. Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 50f.).

289 Dass behaarte Gestalten immer wieder mit einem Béren verglichen werden, verwundert nicht,
hat doch der Bér in den germanischen Sprachen seinen Namen aufgrund seines Fells erhalten, das
eine braune Farbe trégt (vgl. Pastoureau, Der Bér, S. 67).

290 Vgl. ebd., S. 155. ,Mehr noch als die Nacktheit, die nur in den Augen der anderen eine Bedeutung
hat, mehr noch als die Unkenntnis der Sprache oder der Mangel an Bildung, was keine grofie Selten-
heit ist, mehr noch als das Heidentum und das Fehlen eines Namens, was beides aufSerhalb der christ-
lichen Welt begegnet, ist es die Behaartheit, die tiberreichliche Behaartheit, die den Menschen zum



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 153

Riesen Harpin im altfranzésischen Versroman Yvain®' von Chrétien de Troyes liegt,
das andere Mal um die Kérperbehaarung der starke[n] Riiel, einer wilden Frau im Wi-
galois Wirnts von Grafenberg, die mit der eines Baren verglichen wird.?* Beide sind
sowohl iiber den Vergleich mit der Tierhiille eines Baren als auch iber die Andeu-
tung, eine Gestalt des Teufels zu sein, miteinander verbunden.

Ein Teufelsgeselle ist der in Barenfell gehiillte Riese Harpin de la Montagne in
Chrétiens Yvain.*® Er wird als maufé, was so viel wie Teufel oder Ddmon bedeutet,
und als enemi, Feind oder Gegner, bezeichnet. Der Riese Harpin ist mit einem Béren-
fell geriistet. Es handelt sich dabei, wie der Erzéhler wenig spéater beschreibt, um eine
pel velue, eine behaarte Haut.?* Ahnlich wie Karriéz hilt Harpin einen Pfahl (afrz.
pel), eine unhéfische Waffe.?® Er trigt hingegen keine Riistung unter seinem Béren-
fell, was als eine bewusste Entscheidung des Riesen vom Erzédhler hervorgehoben
wird.”® Stattdessen hiillt sich der Riese nur in ein Birenfell. Dass es sich auch dabei
um eine Form der Bewaffnung bzw. Ristung handelt, wie durch das Verb armere aus-
gedriickt.”’” Der Riese hilt sich offensichtlich in seiner Kérperhiille fiir genug ge-
schiitzt und ausreichend bewaffnet. Ahnlich wie Odins Gefolge, die Berserker,”® trigt
Harpin das Barenfell am Korper und ist davon liberzeugt, dadurch kraftig genug zu

Tier macht. Und zwar nicht zu irgendeinem Tier, sondern zu jenem, das im ausgehenden Mittelalter
als das animalischste aller Tiere gilt: dem Béren.“ (Ebd., S. 256).

291 Chrétien de Troyes: Le Chevalier au Lion (Yvain). Hrsg. von Mario Roques. Paris 1960 (CFMA. 89),
[Sigle Y.]

292 Wig., V. 6353. Ausfiihrlicher zu Raels weiterer Kérperbeschreibung s. Antunes, An der Schwelle
des Menschlichen, S. 194-205.

293 Y., V. 3851. Yvains Kampf gegen den in Barenfell gekleideten Riesen ordnet Michel Pastoureau in
eine Reihe von Kdmpfen zwischen Rittern und Béren bzw. barenhaften Gestalten ein (vgl. Pastoureau,
Der Bér, S. 61).

294 Y., V. 4217. Der Bar war im Hochmittelalter weniger wegen seines Fleisches, sondern wegen seiner
Haut, Galle, Zahnen und Krallen ein besonderes Jagdobjekt. Das Barenfell war ein begehrtes Gut und
wurde rege und teuer gehandelt (vgl. ebd., S. 117 u. 164f.).

295 Vgl. Y., V. 4086. ,Qu’il ot armé d’une pel d’ors.“ (Y., V. 4191). Ganz &hnlich sind auch Gestalten im
Alexanderroman Ulrichs von Etzenbach bzw. Eschenbach charakterisiert: ii3 dem walde kdmen gegan-
gen | liute mit grézen stangen, | riich gekleidet, gré3 glich den risen, | sie zogten vaste Uf die wisen.
(Ulrich von Eschenbach: Alexander. Hrsg. von Wendelin Toischer. Tiibingen 1888 [StLV. 183], V. 22555—
22558).

296 Vgl. Y., 4209f. Die weiteren beiden Riesen des Versromans, gegen die Yvain wenig spéter auf dem
Chastel de Pesme Avanture kdmpft, sind sehr wohl gut bewaffnet (vgl. Y., V. 5512-5525).

297 armé, Y., V. 4191.

298 Der Begriff ,Berserker* ist ein Kompositum aus ,ber‘ und ,serker?, wiahrend Letzteres als ,Hemd/
Wams‘ tibersetzt werden kann, ist die Etymologie des Ersteren nicht so einfach. Zwei Bedeutungen
sind wahrscheinlich. ,ber‘ geht dann entweder auf ,Bar‘ oder ,nackt/bar zuriick. Harpin wird hier so-
wohl bérenstark als auch entblofit dargestellt. Seine Waffenlosigkeit und die bevorstehende Nieder-
lage kann somit auch als eine Form der Entbl6fung verstanden werden (vgl. Heiko Hiltmann: Von
nackten Briisten und blanken Schwertern. Offensive Formen der weiblichen Brustenbloffung am Bei-
spiel der ,Eiriks saga rauda‘, K.11. In: Und sie erkannten, dass sie nackt waren. Nacktheit im Mittelal-



154 —— 4 Haarige Héute lesen

sein, eventuell sogar die Kraft des Biren zu erlangen.”® Die Einschitzung des Riesen,
sein Hochmut, kommt ihm nun teuer zu stehen.** Yvain hat leichtes Spiel, seine
Lanze durch das Fell und in die Brust des Riesen zu stoffen und mit dem Schwert ein
Stiick aus Harpins Wange zu schlagen. Auch Yvains Begleiter, der Lowe, kann nicht
nur das Fell Harpins wie eine Baumrinde abziehen, sondern zugleich Teile aus der
Hiifte reiRen.**! Der Kérper und das Birenfell sind duferliche Hiillen, die im Aus-
tausch miteinander stehen und den Tréger definieren.>"? Dabei verschmelzen die un-
terschiedlichen Oberflachen, ndmlich Birenfell, Haut und Fleisch mit einem Hieb der
Léwenpranke zu einer undefinierbaren Masse. Harpin verkérpere, wie Lecouteux
ausfithrt, den falschen Ritter, was iiber die unritterliche Ausstattung des Riesen — Ba-
renfell und Pfahl — auf den ersten Blick erkennbar werde.>** Dennoch weist Harpin
Ritterattribute auf. Er kommt auf einem Pferd angeritten, ein Privileg, das Rittern vor-
behalten und bei der Charakterisierung von Riesen in der héfischen Literatur des Mit-
telalters duferst uniiblich ist.3** Die Birenhaut des Riesen im altfranzésischen Text
ist hier im Sinne des ,fusion model‘ keine Verkleidung, sondern Teil des Wesens, ver-

ter. Hrsg. von Stefan Biefienecker. Bamberg 2008 [Bamberger interdisziplindre Mittelalterstudien. 1],
S. 413-436, hier 419f.).

299 Der Bar ist in den nordischen Sagas ein Bild fiir den Krieger. Der Trager eines Bérenfells oder
eines Bérenbildes hofft, so mutig oder so kraftig wie ein Bir zu sein. Besonders deutlich wird das,
wenn das Tier — wie das bei Karriéz der Fall ist — mit eigenen Hinden erlegt wurde; es zeugt davon,
dass der- bzw. diejenige stark wie bzw. starker als der Bér ist (vgl. Pastoureau, Der Bér, S. 62f. u. 65).
Auch Herakles’ Lowenfell macht ihn unbesiegbar (vgl. Jutta Zander-Seidel: Nicht nur tierisch warm.
Pelz in Kleidung und Mode. In: Vom Ansehen der Tiere. Hrsg. vom Germanischen Nationalmuseum.
Niirnberg 2009 [Kulturgeschichtliche Spaziergénge im Germanischen Nationalmuseum. 11], S. 118-131,
hier 122).

300 Lecouteux fiihrt aus, dass die superbia ein Vergehen ist, dessen sich Riesen haufig schuldig ma-
chen (vgl. Claude Lecouteux: Harpin de la Montagne (Yvain, V. 3770 sq). In: Cahiers de civilisation mé-
diévale 119,30 [1987], S. 219-225, hier 223).

301 Die Darstellung des Riesen mit Barenfell und Kniippel hélt Lecouteux fiir ein Klischee. Die Be-
schreibung bleibe an der Oberflache (vgl. Lecoutex, Kleine Texte zur Alexandersage, S. 220).

302 Die Vorstellung, dass die duflerliche Erscheinung Spiegel des Innenlebens sei, zieht sich von
(spat-)antiken Texten bis ins Mittelalter und wird auch iiber das Tragen von behaarten Hauten ver-
deutlicht. Dazu ausfiihrlicher: Jan Ziolowski: Avatars of Ugliness in Medieval Literature. In: The Mo-
dern Language Review 79,1 (1984), S. 1-20, hier 7.

303 Vgl. Lecouteux, Harpin de la Montagne (Yvain, V. 3770 sq), S. 219.

304 Im Vergleich zur altfranzdsischen Vorlage tragt der Riese im Iwein Hartmanns von Aue kein Bé-
renfell. Hartmanns Iwein spricht den Riesen sogar als Ritter an (vgl. I, V. 5008; vgl. Lecouteux, Harpin
de la Montagne [Yvain, V. 3770 sq], S. 220f.). Doch auch der deutschsprachige Harpin trégt keine Riis-
tung und ist nur mit einer stangen gertustet (I, V. 5022). Iwein und der Léwe konnen den Riesen tiber-
waéltigen und der Lowe zieht dem Riesen cleit unde brat ab (L., V. 5053). Ist der Riese in der altfranzosi-
schen Fassung bereits {iber seine riesenhafte Erscheinung und das Kleidungsstiick Barenfell teilweise
entmenschlicht, wird er es in der deutschsprachigen Version spétestens, als ihn der Lowe entkleidet
und enthédutet. Denn der brat bezeichnet das Fleisch unter der Haut eines tierlichen Koérpers (vgl. BMZ,
Bd. I, Sp. 233a). Immer wieder wird der Ausdruck in der mittelhochdeutschen Literatur bei Kampf-
handlungen verwendet, um den zerhauenen Korper zu veranschaulichen. Dabei wird der Korper zu



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 155

schwimmt mit der Haut und dem darunterliegenden Fleisch, das vom Léwen abgezo-
gen wird.>® Doch ob das Béirenfell nun an dem Riesen liegt oder vom Léwen herun-
tergerissen wird, macht fiir den Riesen keinen Unterschied, er bleibt auch ohne die
behaarte Hiille eine wilde Figur.

Anders als der Riese Harpin kann Riel ihre behaarte Hiille nicht abnehmen. Die
ungeheuerliche Frau, die den Ritter Wigalois vollig unvorbereitet iberwaltigt, tragt
keine Kleidung, stattdessen ist sie behaart wie ein Bar:3*®

iiz dem hole sach er [Wigalois, Anm. N. G.] ein
wip gegen im loufen dar,
diu was in einer varwe gar
swarz, riich als ein ber.
(Wig., V. 6285-6288)

Die Kérperbehaarung ist nicht das Einzige, was diese Gestalt besonders macht. Sie
entsetzt mit ihren langen Zdhnen, Hundeohren, Greifklauen, Barenhandballen und
ihrem Buckel.**” Dariiber hinaus ist sie nicht allein am Kérper, sondern auch im Ge-
sicht behaart.>°® Riel ist deutlich starker animalisiert als der Riese Harpin. Dieser
tragt nur eine tierliche Hiille, seine Gestalt, abgesehen von seiner Grofie, wird nicht
gesondert thematisiert oder mit Tieren verglichen.** Dennoch werden beide als Figu-
ren des Teufels bezeichnet.*® Das Teuflische an den Gestalten ist weniger eine kon-

einem undefinierbaren Fleischberg, dem es an Kleid und Haut fehlt und der Tréger bzw. die Trégerin
somit tiber keine sozialen Hiillen mehr verfiigt.

305 Michel Pastoureau hélt den Béren fiir ,das Tier der Verkleidung schlechthin — &hnelt er denn
nicht selbst einem verkleideten Menschen?“ (Pastoureau, Der Bér, S. 107). ,Unter dem Mantel des Fells
verbirgt sich vielleicht der nackte Kérper eines Verdammten oder aber der eines Ungliicklichen, den
ein schlimmes Schicksal ereilt hat und der nun seine menschliche Gestalt nicht mehr zuriickerlangen
kann.“ (Ebd.,, S. 162). Eine Verkleidung zu Fastnachtzeiten ging vielerorts mit barenimitierendem Ver-
halten einher. Eine Reihe von Verboten versuchte solche Tierverkleidungen zu Fastnachtfesten zu un-
terbinden, mit wenig Erfolg (vgl. ebd., S. 107f.).

306 Auch der Drache, den Wigalois zuvor tberwéltigt hat, besitzt behaarte Beine wie ein Bér
(vgl. Wig., V. 5066-5068).

307 Pastoureau fithrt aus, dass Baren zumeist mit Kérperbehaarung, kleinen Ohren und riesengrofSen
Pranken und aggressiv dargestellt wurden (vgl. Pastoureau, Der Bar, S. 65).

308 Auch Cundrie wird mit Gesichtshehaarung gezeichnet, aufSerdem besitzt sie Ohren wie ein Bar
(vgl. Pz. 313,17-314,1). Riel tréigt dabei Ahnlichkeiten mit einem Volk der Choromanden (vgl. Plin. nat.
B. 7,11, 24).

309 Lediglich als ihn der Lowe angreift, brillt der Riese wie ein Stier (vgl. Y. V. 4228). Der Riese im
Iwein briillt wie ein ohse (1., V. 5057). Harpins Korperhiille wird mit einer Baumrinde verglichen und
als er zu Boden fallt, tut er das wie eine Eiche (vgl. Y. V. 4245-4247).

310 Der Teufel kann in Kunst und Literatur lange Zeit sehr unterschiedliche Gestalten annehmen,
gegen das 11. Jahrhundert werden die Darstellungen jedoch stirker animalisiert. Der Teufel wird
dabei meist unbekleidet, hdufig ,behaart wie ein Bar“, mit Leopardenstreifen oder schuppig wie ein
Drache dargestellt und oftmals mit weiteren tierlichen Attributen versehen (Pastoureau, Der Bar,
S. 150¢f.).



156 —— 4 Haarige Haute lesen

krete Tierdhnlichkeit, sondern eine abstrakte Animalitit, die iber einzelne Tierattri-
bute — wie bereits bei der Figur Kains deutlich wurde — zum Ausdruck gebracht
wird.*" Als animalisch und teuflisch gilt zumeist das, was vom Kérper absteht, wie
Horner, Fell, Schwanz und Krallen.*? Bei beiden, Harpin und Riel, ist es ebenfalls die
behaarte Hiille, mit der diese nach aufien hin kennzeichnet, als animalisiert charakte-
risiert sind. Dies wird durch die Aggressivitat und Grausamkeit der Figuren noch ver-
stdrkt. Harpin legt sowohl eine verbale wie tétliche Aggression an den Tag. Er miss-
handelt gefangen genommene Ritter und droht, diese umzubringen, wenn er nicht
deren Schwester bekdme. Doch auch mit dieser fiihrt er nichts Gutes im Schilde, son-
dern kiindigt an, das Madchen in die Obhut seiner tibelsten Knechte zu geben.** Riiel
ist tatlich aggressiv, packt Wigalois und schleift ihn an den Haaren iiber einen Baum-
stumpf, um den Tod ihres Mannes zu rachen,®* der durch einen anderen Ritter ums
Leben gekommen ist.*"® Beide Figuren, Harpin wie Riel, sind also nicht allein ober-
flachlich animalisiert, sondern ihre Haarhiillen korrespondieren — analog zum Klei-
dungs- bzw. Haut-Ich — mit einem Wesen, das den hofischen Vorstellungen so ganz
und gar nicht entspricht.

Bei Riel kommt noch eine weitere Ebene hinzu. Sie wird als eine Gestalt ohne
Sprache gezeichnet, die selbst im Schreck tiber die vermeintliche Wiederkehr des Dra-
chens keinen Laut von sich gibt.*'® Als sprachlos werden etwa auch einige fremde Vél-
ker in der (Spat-)Antike beschrieben.®” So schreibt Solinus in De mirabilibus mundi in

311 Vgl. ebd,, S. 153.

312 Vgl. ebd,, S. 329, FN 54.

313 Vgl. Y., V. 4112-4131.

314 Bianca Haberlein kontrastiert das Verhalten Riels mit dem héfischer Damen, denen sie eben
nicht gleicht. Jeschute und Lunete ereilt beide ein tragisches Schicksal. Anders als Rael fiigen sie sich
ihrem Schicksal; Riel hingegen kampft, ist tatkraftig und tibt Rache (vgl. Bianca Héberlein: Gestimmte
Réume. Zur Poetizitdt und Interpassivitdt im ,Wigalois’ Wirnts von Grafenberg. Berlin 2021 [Philologi-
sche Studien und Quellen 281], S. 99-101).

315 Ein &hnliches Schicksal erleidet Gawein in Diu Créne. Eine wilde Frau, die noch grauenhafter als
Riel beschrieben wird, greift sich Gawein und lduft mit ihm unter dem Arm in den Wald und auf
einen Berg, wo sie vorhat, ihn zu erschlagen. Dabei watet sie durch einen Fluss, was sie ermiidet, so-
dass Gawein sein Schwert ziehen und auf ihre Beine schlagen kann. Sie ldsst ihn herunter und will
ihn ertrdnken. Er kann ihr Bein abschlagen, als sie versucht, in ihre Hohle zu fliehen, in die sie dann
unter lautem Briillen féllt (vgl. Heinrich von dem Tiirlin: Diu Créne. Kritische mittelhochdeutsche Le-
seausgabe mit Erlduterungen. Hrsg. von Gudrun Felder. Berlin/Boston 2012, V. 9314-9470).

316 Korperbehaarung werde, so Antunes, hiufig in Zusammenhang mit Figuren aus dem Orient er-
wihnt. Interessant ist dabei Riels Ahnlichkeit mit dem Mann mit Schweinsborsten aus dem Strafbur-
ger Alexander (vgl. V. 4914, 5364-4919 u. 5369). Auch diese Figur ist sprachlos bzw. briillt wie ein Léwe
(vgl. dazu auch: Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 107f.)

317 Plinius erwahnt in Referenz auf Tauron ein Volk, das sich Choromanden nennt, diese leben in
Waéldern, konnen ebenfalls nicht sprechen, sondern nur kreischen, sind am Korper behaart, besitzen
griine Augen und Hundezdhne (vgl. Plin. nat. B. 7, I, 24). Ganz im Osten Indiens wiederum gébe es ein
Volk, das keinen Mund besitze (dstomoi), aber deren Korper behaart sei, das sich in Baumwolle kleide
und tber den Geruch Nahrung aufnehme (vgl. Plin. nat. B. 7, II, 25).



4.2 Haarige Gestalten: Eine mogliche Systematisierung =—— 157

Anlehnung an Plinius*® von hundeképfigen Wesen mit Fellgewéndern, die iiber
keine menschliche Sprache verfiigen wiirden:*" (27) Megasthenes per diversos Indiae
montes esse scribit nationes capitibus caninis, armatas unguibus, amictas vestitu tergo-
rum, ad sermonem humanum nulla voce, sed latratibus tantum sonantes rictibusque.*°

Hier zeigen sich offensichtlich Parallelen zur Gestaltung Riels, mit dem Unter-
schied, dass diese Cynocephali, wie sie u. a. Isidor nennt,**! nicht selbst behaart sind,
sondern eine weitere Fellhiille (lat. tergum) tragen.>** Riel wird, dhnlich wie die
Cynocephali, mit scharfen Krallen und Hundeohren dargestellt.**® Dabei sind Fellbe-
kleidung oder Kérperbehaarung und Sprachlosigkeit Indizien einer einfachen, vorzi-
vilisatorischen Lebensform. Hinzu kommt, dass Rdel in einem hole zu Hause ist.>**
Dieses Zuhause ist eine weitere Anndherung an das ,Primitive‘, wie es etwa Lukrez
beschreibt.??® Eine Hohle kann auerdem die Behausung eines Tieres sein, ein Ort, an
dem beispielsweise der Bar seinen Winterschlaf verbringt. In der Hohle trifft das ,Pri-
mitive‘ auf das Animalische und im Fall des Béren auf das Teuflische. Denn, so fragt
Vinzenz von Beauvais, was macht eigentlich der Bar wahrend des Winterschlafes in
seiner Hohle? Er legt nahe, dass der Bar in dieser Zeit einen Pakt mit dem Teufel ein-
gehe. Der Weg von der Hohle zur Holle — in dem Fall hole zur helle — ist also nicht

318 Vgl. Plin. nat. B. 7, I1, 22-30.

319 Der Kopf wurde immer wieder als wesentliches Kriterium der Gattungszuordnung herangezogen.
Isidor bezeichnet diesen als wichtigsten Teil des Korpers (vgl. Isid. orig., XI, 1, 25, S. 419). Als Sitz des
Intellekts sei es Ausdruck des Menschlichen schlechthin. Verfiigen nun Figuren tiber einen tierlichen
Kopf, werden diese als besonders animalisch betrachtet (vgl. Antunes, An der Schwelle des Menschli-
chen, S. 47£).

320 Solin. LII, 27, S. 297; ,Megasthenes schreibt, es gebe in verschiedenen Bergen Indias einige Volker-
schaften mit hundeartigen Kopfen, mit Krallen bewaffnet, mit Fellgewédndern bekleidet, in Bezug auf
die menschliche Sprache ohne Stimme, sondern nur mit Bellen und offenem Mund ténend.“ (Ubers.
von Kai Bodersen).

321 Vgl. Isid. orig., X, IIL, 12, S. 443. Bei Isidor tragen diese Felle und werden bis auf den Hundekopf
auch nicht ausfithrlicher beschrieben.

322 Nach dem Handworterbuch von Georges handelt es sich dabei um die Haut eines Rindes (vgl. Ge-
orges, B. 2, Sp. 3072f.).

323 Riels Beschreibung hat durchaus Ahnlichkeiten mit der des FAhrmanns in Heinrichs von Veldeke
Eneasroman (Heinrich von Veldeke: Eneasroman. Die Berliner Bilderhandschrift mit Ubersetzung und
Kommentar. Hrsg. von Hans Fromm. Frankfurt a. M. 1992 [BdM. 4], [Sigle En.]). Charos wird darin als
riich lochehte | was ime aller sin lip. | er hazite man vnde wib, | als er si alle wolde erslahen. | sin
hobet was im gitan | als ein lebarte (En. 93,26-31). Auch er wird als Teufelsgestalt bezeichnet: ez was
ein tivfel, niht ein man, | vnd was giheizen Charo (En. 92,26f.).

324 Wig., V. 6285 u. 6492.

325 Vgl. Lucr. 5,953-955: necdum res igni scibant tractare neque uti | pellibus et spoliis corpus vestire
ferarum, | sed nemora atque cavos montis silvasque colebant (Lucr. 5,953-955). ,Sie verstanden noch
nicht den Gebrauch des Feuers, noch deckten Felle, die etwa dem Wild sie geraubt, die Blofe des Kor-
pers, sondern sie lebten im Wald und im Hain und in Héhlen der Berge.“ (Ubers. von Hermann Diels).



158 —— 4 Haarige Haute lesen

326 327

weit.>*® Auch Riel wird einerseits als tiuvelin und tievels triit bezeichnet,”’ anderer-
seits mithilfe von Tiervergleichen animalisiert und dariiber hinaus tiber die Sprachlo-
sigkeit und den Lebensraum Wald**® und Hohle mit einer ,primitiven‘ Lebensform in
Verbindung gebracht.

Hierbei tiberschneiden sich Vorstellungen der Holle und des Vorzivilisatorischen
recht deutlich, ein Konnex, der nicht zuletzt iber die behaarte Hiille hergestellt
wird.** Ruel bleibt in der kurzen Begegnung mit Wigalois eine wilde und mit Kérper-
behaarung versehene Frau. Der Riese wird zu keinem anderen, wenn der Léwe ihm
das Bérenfell ,iiber die Ohren zieht‘. Dennoch gibt es eine Reihe von Figuren, die ihre
behaarte Hille als Zeichen ihrer Wildheit ablegen, auch wenn diese zuvor nicht nur
auf dem Korper, sondern Teil des Kérpers waren. Dabei entledigen sie sich aber —
dem theoretischen Ansatz des Haut-Ichs folgend - nicht allein der Haarhtille, sondern
durchleben eine umfassende Wandlung.

4.2.2 Haare ablegen. Getaufte ,Wilde°

Die Figur der Rauen Else, welche bereits im dritten Kapitel ausfithrlich behandelt
wurde, soll hier noch einmal gesondert betrachtet werden. Inshesondere die Ver-
wandlung von dem wilden Wesen zur schonen Dame interessiert an dieser Stelle.
Denn dem vermeintlich offensichtlichen Unterschied zwischen einem Kleidungsstiick
und Korperbehaarung, dass das eine abgenommen werden kann, wdhrend das an-
dere Teil des Korpers ist, wird hier die Argumentationsgrundlage genommen. Durch
den Sprung in einen Brunnen legt die Raue Else ihre rauhen haut ab. Dank der Taufe
fallt die Kérperbehaarung ab, es ist eine Hiille, wie jedes andere Kleidungsstiick.**°
Wie Korper und Kleidung, Haut, Hiille und ,Inhalt’ miteinander korrespondieren,

326 Vincent de Beauvais: Speculum naturale, B. XIX, K. CXVI-CXXI/ CXVII], zit. n. Pastoureau, Der Bér,
S. 160.

327 Vgl. Wig., V. 6379 u. 6452.

328 Der Wald galt im frithen Mittelalter als ,wiist, unbewohnt, unbebaut und wild (vgl. Haubrichs,
Wild, grimm und wriist, S. 27f.). Als wilder Raum gilt inshesondere der Wald, weswegen es nicht ver-
wundert, dass dieser als idealer Schauplatz fiir Aventiuren gilt (vgl. Schuler-Lang, Wildes Erzahlen —
Erzéhlen vom Wilden, S. 27).

329 Die Beschreibung des Waldmenschen im Iwein bzw. Yvain und von Riel iiberschneiden sich auf
mehreren Ebenen. Rilel und der Waldmann sind beide im Gesicht dicht behaart, ihre Kérperteile wer-
den mit Tieren verglichen und sie teilen sich den Lebensraum des Waldes. Im Unterschied zu Riel
kann der Waldmensch sprechen und ist weniger eine teuflische als eine auflerhalb der héfischen
Welt stehende Gestalt. Wie Karrioz tragt er eine Keule. An dieser Stelle sei jedoch lediglich auf die ein-
fache Tierhaut des Waldmenschen — eine Figur, die bereits vielfach diskutiert und besprochen
wurde — hingewiesen, die eine ganz dhnliche Funktion wie die Kalbsfellstiefel des Parzivals erfiillt,
némlich ein weiteres sichtbares Zeichen, aufierhalb der héfischen Welt zu stehen (vgl. I, V. 418-470).
330 WDB, B339,3; Auch der Widder schliipft aus seinem goldenen Vlies wie aus einem Gewand in Kon-
rads von Wiirzburg Trojanerkrieg (vgl. TK, V. 10068-10083).



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 159

lasst sich an diesem Beispiel nachvollziehen. Die Raue Else, eine wilde Frau, lebt im
Wald, verzehrt sich nach einem Mann und spricht ihr Verlangen nicht nur aus, son-
dern scheut auch nicht davor zuriick, ihrem Verlangen tatkréftig nachzugehen.** Die
Raue Else ist somit als eine Figur gezeichnet, die (hofische) Grenzen der Sexualitét
und Gewalt iiberschreitet.*** Mit dem Ablegen der Haarhiille verliert Else ihre dufer-
liche wie innere, physische wie moralische JRauheit.** Sie ist nun weder ein Teufels-
genosse noch eine ,primitive‘ Gestalt, vielmehr entspricht sie dem Ideal einer hofi-
schen Dame, wie die Beschreibung Sigeminnes zeigt, die groe Ahnlichkeiten zu
anderen Damen in hofischen Versromanen besitzt.*** Wie diese tridgt nun auch Sige-
minne Seide. Die Raue Else iiberwindet wie Parzival ihren vorzivilisatorischen Zu-
stand. Parzival wird gebadet, die Raue Else getauft. Wenngleich Parzival seine rauen
Stiefel bereits vor dem Bad abgelegt hat und die Raue Else ihre haarige Haut erst
durch den Brunnensprung verliert, wird der neue Zustand beider durch das Anlegen
kostharer gewebter und damit hofischer Kleider verdeutlicht.**

Die Verwandlung der Rauen Else, die sich u. a. durch einen Kleider- bzw. Hiillen-
wechsel zeigt, folgt einem weitverbreiten Schema.**® Eine mehrmalige Verwandlung
durchlebt ebenso der Konigsohn von England in der spatmittelalterlichen Erzahlung
Der Bussard/Der Busant®®’ (zwischen 1270-1390). Gemeinsam mit seiner Geliebten

331 Wilde Manner und Frauen werden héufig mit tiberbordender Sexualitdt und fehlender Triebkon-
trolle in Verbindung gebracht und riicken damit in den Bereich des Primitiven und Animalischen.
Ausfiihrlicher dazu: s. Fissell, Hairy Women and Naked Truths, S. 54f.; Antunes, An der Schwelle des
Menschlichen, S. 109f.

332 Vgl. Friedrich, Menschentier und Tiermensch, S. 36.

333 Hempen fiihrt an, dass mhd. rauh nicht nur ,zottig’, ;haarig‘, sondern auch ,unwirsch‘ oder ,unge-
bildet bedeuten kann (vgl. Hempen, Grenziiberschreitungen, S. 20).

334 In dhnlicher Weise wird der raue Kérper des Drachen zum schonsten Kérper im Lanzelet Ulrichs
von Zatzikhoven: zehant vioch der wurm hin dan, | da ein scheene wazzer ran, | und badet sinen riihen
lip. | er wart daz schaeneste wip, | di ieman ie da vor gesach. (Lanzelet, V. 7935-7939).

335 Wahrend Parzival jedoch allein unhéfisch ist, tragt die Raue Else teuflische Ziige, die sie erst
durch die Hinwendung zu Gott verliert (vgl. WDB, B338,4).

336 Das wohl bekannteste Beispiel, in dem die Wildheit tiber (Ein-)Kleidung abgelegt wird, ist Enkidu
aus dem Gilgamesch-Epos. Enkidu verdeckt sein Korperhaar mit gewebten Kleidern, ob er seine Kor-
perbehaarung ablegt, dariiber steht nichts geschrieben. Doch die Tiere werden scheu, zu sehr glénzt
Enkidus Koérper nach dem Liebesspiel mit der Dirne (vgl. GE Tafel I, V. 199f.). Das heifit, auch Enkidus
Wandlung vollzieht sich auf mehreren Ebenen und wird u. a. durch eine Verdnderung der Kérper-
bzw. Hautoberflache angezeigt. War Enkidu zuvor ein ,Wildmensch‘, dessen Korper ,wie das wilde
Vieh“ ,[v]6llig mit Haar bedeckt“ war (GE Tafel I, V. 171, 109 u. 105), so wird er von der Dirne eingeklei-
det (vgl. GE Tafel II, V. 34f.). Die Abkehr von seiner Wildheit durch die Dirne geht mit einem Verlust
der Stdrke einher, auch den Tieren ist er plétzlich fremd. Er wird ,verstdndig®, in die Gemeinschaft
eingefiihrt, statt Gras und Wasser zu sich zu nehmen, trinkt er Bier und isst Brot (vgl. GE Tafel I,
V. 110f. u. 201f,; Tafel II, V. 44-51). Ausfiihrlicher dazu s. ,1. Gott als Kiirschner? Die Auslegung der
Hautkleider, S. 31-56.

337 Der Bussard. Edition, Ubersetzung und Kommentar. Hrsg. von Daniel Konitz. Stuttgart 2017 (ZfdA,
Bh. 24), [Sigle DBJ.



160 —— 4 Haarige Haute lesen

flieht er in den Wald. Als er versucht, einem Bussard nachzukommen, der einen kost-
baren Ring seiner Geliebten gestohlen hat, verirrt er sich und verliert — traurig tiber
den Verlust seiner Geliebten — den Verstand, reifdt sich die Kleider vom Leib und lauft
auf allen Vieren wie ein Tier durch das Gestriipp. Erst nach geraumer Zeit findet man
im Zuge eines Jagdausfluges den wilden, rithen man.**® Durch die Haarschur, ein
sechswochiges Bad und weiterer Pflege erhalt er seinen Verstand wieder.*** Der Un-
terschied zwischen dem wahnsinnigen Konigssohn und einem wilden Mann liege
darin, dass er nicht von Natur aus wild sei, wie der Herzog ausfiihrt: [...] nil enist er
dem niht glich, | daz er von arte wilde si.3*°

Kann also allein eine urspriinglich nicht-wilde Gestalt diesen Zustand der Wild-
heit iiberwinden und in die hofische Gesellschaft integriert werden? Im Wolfdietrich
B wird, im Unterschied zu den anderen Fassungen keine Vorgeschichte der Rauen
Else erwihnt.**! Die Frage, ob Else, &hnlich wie der Kénigssohn in Der Bussard, ur-
spriinglich eine hofische Figur gewesen sei, muss unbeantwortet bleiben. Sie wird als
wilde Frau dargestellt, aber auch als Kénigin iiber ein Reich, die durch den Sprung in
den Taufbrunnen ihre Wildheit ablegt.

Unweigerlich erinnern die Szenen des gebadeten Konigsohns im Bussard und der
Taufe der Rauen Else bzw. des Bades Wolfdietrichs an die Wiedereingliederung des
wahnsinnig gewordenen Iweins im gleichnamigen Versroman Hartmanns von Aue.>*
Doch dieser wird in den meisten Handschriften nicht als behaart, sondern mit dunk-
ler Korperfarbe gezeichnet. So meint Richard Bernheimer, dass wild gewordene Ritter
und ,Wildmanner‘ eben aufgrund der fehlenden bzw. vorhandenen Behaarung ver-
schieden seien.*** Jedoch geben Unterschiede in den einzelnen Iwein-Handschriften
Hinweise darauf, dass es durchaus Ahnlichkeiten zwischen haarigen Hiuten und

338 DB, M, V. 844.

339 Vgl. DB, V. 875-887.

340 DB, M, V. 863f.

341 Im Wolfdietrich D wird eine bose Stiefmutter erwédhnt, die Sigeminne in die Raue Else verwandelt
habe, damit sie einen Mann finde, der sie trotz ihrer Hésslichkeit liebe (vgl. Miklautsch, Montierte
Texte — Hybride Helden, S. 141f.). Jedoch ist diese Strophe in Koflers Edition, die sich auf die Hand-
schrift Ms. Carm. 2 stiitzt (Handschrift b — wird der Fassung a der Wolfdietrich D-Texte zugeordnet),
nicht enthalten, findet sich aber in Der grosse Wolfdieterich (Der grosse Wolfdieterich. Hrsg. von
Adolf Holtzmann. Heidelberg 1865, 550, 1-4): Von einer stiefmuter ich verfluchet bin, | daz wissest,
tegen guter, bisz daz die sinne sin | an mich wendet der betse, der in der welt hat daz leben; | daz bistu,
lieber herre; wiltu mir din hulde geben? In der Fassung y sei es eine farnde frawe gewesen.

342 Allerdings muss sicherlich noch stérker berticksichtigt werden, dass es sich bei der ,Verwand-
lung‘ des Kénigssohns in Der Bussard und im Parzival um ein Bad und keine Taufe wie bei der Rauen
Else handelt. Unter Umstdnden konnte genau in diesem Aspekt der Unterschied zwischen der Ver-
wandlung des Teuflischen oder der Uberwindung eines ,primitiven‘ Zustandes gesehen werden.

343 Vgl. Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, S. 15.



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 161

dunkler Korperfarbe gibt.*** Iweins Gesundung mit dem Verlust der schwarzen Farbe
und die Taufe der Rauen Else mit dem Ablegen des Haarkleids iiberschneiden sich
demnach nicht allein auf Motiv- sondern auch auf Begriffsebene.

Iwein, der, von seiner Frau verstofien, wahnsinnig wird und mit schwarzer Haut-
farbe wie ein Wilder im Wald lebt, erhdlt durch eine Zaubersalbe seine geistigen
Kréfte zurtick. Als er aus seinem wahnhaften Zustand erwacht und sich betrachtet, ist
er recht verwundert. In seinem Traum hatte er sich als Ritter gefiihlt, sein nackter
Korper scheint aber so gar nicht zu dem eines Ritter zu passen und so iiberlegt Iwein:

zwdre doch versihe ich mich, zewdre doch versihe ich mich,
swie swarz ein gebiir ich si, swie riich ich ein gebiire si,
weer ich noch riterschefte b, und weer ich riterschefte bi,
war ich gewdfent unde geriten, weer ich gewdfent unde geriten,
ich kunde nach riterlichen siten ich kunde nach riterlichen siten
als wol gebdren also wol gebdren
s6 die ie riter waren. [...] als die ie riter waren.

(L, V. 3556-3562)** (I[A],, V. 3556-3562)*°

Diese Fassungen orientieren sich an zwei unterschiedlichen Handschriften. Wahrend
die eine Fassung (rechtes Zitat) der Handschrift B der Gieflener Universitatsbhibliothek
Hs. 97 folgt, die auf das frithe 13. Jahrhundert datiert wird,**’ folgt die andere (linkes
Zitat) Handschrift A der Heidelberger Universitatshibliothek Cpg 397 (HS A, 57v), die
im zweiten Drittel des 13. Jahrhunderts verfasst worden sein soll. Nun gibt die Hand-
schrift B swie swarz ein gebur ich si und die Handschrift A swie riich ich ein gebtire si
wieder.**® Wie 1ésst sich die unterschiedliche Wahl der Adjektive nun einordnen?
Handelt es sich bei diesen beiden Begriffen um Synonyme, kann swarz so ohne Weite-
res gegen riich ausgetauscht werden und umgekehrt?** Ein Blick auf eine Reihe von

344 Ruth Mellinkoff zahlt eine Reihe von Beispielen auf, in denen rote Haare und dunkle Hautfarbe
gekoppelt werden. Sie erwahnt etwa auch den Waldmann in Chrétiens Yvain (vgl. Mellinkoff, Outcasts,
S. 156-158).

345 Hartmann von Aue: Iwein. In: Ders.: Gregorius, Der Arme Heinrich, Iwein. Hrsg. von Volker Mer-
tens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 317-767, [Sigle L].

346 Hartmann von Aue: Iwein. Hrsg. von Georg F. Benecke [u. a.]. Ubers. von Thomas Cramer. 3. Aufl.
Berlin/New York 1981, [Sigle I(A)].

347 Vgl. Volker Mertens: Iwein. Zur Ausgabe. In: Hartmann von Aue: Gregorius, Der Arme Heinrich,
Iwein. Hrsg. von Volker Mertens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 966-969, hier 966f.

348 I, V. 3557; Ganz &hnlich auch die Beschreibung eines Bauerns im anonym &berlieferten Garin le
Lorrain: ,Der Bauer hat ,pechschwarzes Haar‘ und ,seine Augen standen um Handelsldnge auseinan-
der ... sein Haar war borstig, die Wangen schmutzig und gegerbt [...]“ (Garin le Loherain zit. n. Hans-
Werner Goetz: Leben im Mittelalter vom 7. bis zum 13. Jahrhundert. Miinchen 1986, S. 140). Dabei
wird der Kontrast zwischen der hellen héfischen Haut und der sonnengegerbten/-gebrdunten Haut
der am Feld arbeitenden Bauern hervorgehoben (vgl. Ernst, Haut-Diskurse, S. 191).

349 Iweins dunkle Hautfarbe wird immer wieder in Bezug zum Melancholiediskurs des Mittelalters
gesetzt. Dieser umfassende Bereich wiirde tiber die hier angefiihrte These hinaus- und damit zu weit



162 —— 4 Haarige Héute lesen

Texten des Mittelalters zeigt deutlich, wie immer wieder wie selbstverstindlich eine
Néahe zwischen Koérperbehaarung und Schwérze hergestellt wurde. So wird etwa Riel
nicht allein behaart wie ein Bir, sondern auch als schwarz beschrieben.®*® Dabei
kommen Korperhaaren und der Schwérze der Haut eine ganz dhnliche, vorwiegend
negative Codierung/Markierung zu und beide riicken in die Nahe des Stindhaften und
Damonischen. So war es im 0Ostlichen wie westlichen Mittelalter weit verbreitet, eine
Verbindung zwischen Sarazenen und Cynocephali — behaarte bzw. Tierfell tragende
Wesen mit Hundekdpfen — herzustellen. Muslime wurden aus damaliger christlicher
Sicht nicht selten zur Gattung der Hunde gezéhlt.*' Dabei vermischen sich negative
Vorstellungen von Heiden mit jenen von Bewohnern fantastischer und fremder Lan-
der.*? Dariiber hinaus stellen dstliche Versionen der Legende des Heiligen Christo-
phorus diesen als Cynocephalus dar, durch seine Bekehrung verédndert sich Christo-
phorus’ AuReres und seine Haut gldnzt danach weiSer als Milch®* — eine Form der
Verwandlung, die sich in einer Reihe weiterer Erzidhlungen wiederfindet.***

Schwiérze und Korperbehaarung werden nicht selten als Form von Bestrafung darge-
stellt. So wird Kain in der apokryphen armenischen Fassung mit Hagel gestraft und erhalt

fiihren und soll an dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden. Ausfiihrlicher dazu: Ernst, Haut-
Diskurse, S. 162; aufSerdem: Burkhardt Krause: Zur Psychologie von Kommunikation und Interaktion.
Zu Iweins ,Wahnsinn. In: Psychologie in der Medi&vistik. Gesammelte Beitrage des Steinheimer Sym-
posions. Hrsg. von Jiirgen Kiithnel. Goppingen 1985, S. 215-242. Kritik an der Lektiire von Iweins Wahn-
sinn als ,melancholische Psychose“ s. Matejovski, Dirk: Das Motiv des Wahnsinns in der mittelalterli-
chen Dichtung, S. 122-155, insb. 125f.

350 Vgl. Wig., V. 6288.

351 Vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 67. Auch Whitaker fithrt aus, dass Hunde als Zeichen fiir
den Teufel und die Heiden, immer wieder auch fiir Muslime, verwendet wurden. Haufig wurde dabei
der Name ,Mahoun‘ fiir Mohammed, mit ,hounde‘, einem weit verbreiteten Beinamen fiir Muslime,
abwertend kombiniert.

352 Vgl. Seitz, Die Darstellung hafllicher Menschen, S. 74.

353 Vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 72-74. Ausfithrlicher dazu: Zofia Ameisenowa: Animal-
Headed Gods, Evangelists, Saints and Righteous Men Author(s). In: Journal of the Warburg and Cour-
tauld Institutes 12 (1949), S. 21-45, hier 42-45.

354 Nicht selten gibt es Erzdhlungen von Heiden, die bei der Taufe ihre Schwérze verlieren und weifs
werden (vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 65 u. 67). Ganz dhnlich ist auch die ,Verwandlung‘ der
schwarzen Braut im Hohelied zu verstehen. Diese werde — so Origenes in seinen Homilien zu Hld 1,6
etwa — durch die Bufle hell und schén (vgl. Origenes: Die Homilien und Fragmente zum Hohelied.
Eingel. u. ibers. von Alfons Fiirst, Holger Strutwolf. Berlin/Boston 2016 [OWD. 9/2], 1,6). Einige Bei-
spiele finden sich auch in: Hahn, The Difference the Middle Ages Makes, S. 13-15; ausfiihrlicher dann
bei Whitaker, Black Metaphers 2019, S. 20: Dieser fiihrt aus, wie nahe das Schwarze und das Weife in
mittelalterlichen Darstellunen beinanderliegen. Schwarze, in diesem Fall Schwarze Haut kann sowohl
fiir Gleichheit als auch fiir Unterschiedlichkeit stehen, Errettung genau so wie Verdammnis bedeuten.
In Bezug auf die Braut im Hohelied fithrt Whitaker aus, dass die Braut einerseits Schwarz bleibt und
zugleich eine Metapher fiir die Siinderin ist, die reingewaschen wird. Fir Whitaker ist das ein Bei-
spiel, wie in mittelalterlichen Darstellungen das Schwarze und Weife schimmern, changieren und die
Beziehung verkompliziert wird (28f.).



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 163

dadurch eine dunkle Gesichtsfarbe.** Und Kénig Nebukadnezar wird im Buch Daniel des
Alten Testaments u. a. mit langen Haaren wie Adlerfedern versehen, bis er seinen Blick
zu Gott wendet und von dieser Strafe erlést wird.**® Der Verlust der Schwirze oder Kor-
perbehaarung wird demnach als Belohnung, Ehrung und Uberwindung des Negativen sti-
lisiert, wie sich das ebenso an der Wandlung der Rauen Else®’ nachvollziehen lasst.

Dass wilde Leute nicht allein behaart, sondern auch schwarz dargestellt werden,
verwundert somit nicht.**® Lecouteux fiihrt als eine mégliche Erklirung an, dass die
Autoren der Spatantike und Mittelalter angenommen hétten, dass die Haut unterhalb
der dichten Kérperbehaarung schwarz sein miisse.® Das erinnert an Philons Kom-
mentar zur Figur Esaus, der meint, dass alles, was behaart sei, zur Bedeckung vom
Bosen diene und Ausdruck eines lasterhaften Inneren sei.**® Ganz Ahnliches scheint
auch auf schwarze Oberflachen ibertraghar zu sein. Denn das Beispiel der beiden
Handschriften des Iwein zeigt einmal mehr, wie nahe diese beiden Kérperoberflichen
miteinander verbunden sind. Riich ist dabei wie swarz weitaus mehr als die Beschrei-
bung einer Kérperhiille, wie Konrad von Megenberg erldutert. Dabei fiihrt er die Kor-
perfarbe und Koérperbehaarung des Menschen auf ein Ungleichgewicht der Kérper-
séifte und auf zu viel Hitze zuriick®® und meint: Welhes menfchen varb grin ift oder
[wartz, der ift pofer fitten.>** Und dass [...] ein iegleich tier, daz vil hars hab, vnd ein
iegleich menfch vnchaufcher fei dann ain anders, [...].>%

Bei den Korpern, die als swarz und riich dargestellt werden, kommt es zu einer
Verkniipfung von moralischen und physischen Zustdnden, wie das Hayden White in
Bezug auf die Wildheit ausfithrt. Beides, Iweins ,schwarzer¢ Wahnsinn und Raels ,be-
haarte‘ Wildheit, ist als eine Abkehr vom Guten zu lesen.*** In den genannten Beispie-

355 Vgl. UWoT, S. 55.

356 Vgl. Dan 4,25-34. In diesem Zusammenhang erwdhnenswert scheint auch die Abbildung in Aristo-
tele’s Masterpiece (1684) zu sein. Darauf wird eine dicht behaarte Frau neben ein schwarzes Kind ge-
stellt. Beides seien ,Fehlbildungen’, vor denen sich schwangere Frauen hiiten miissten (vgl. Fissell,
Hairy Women and Naked Truths, S. 43f.).

357 Auch Miklautsch riickt Wolfdietrichs Schwérze (D 547) in die Ndhe der Koérperbehaarung Elses
(vgl. Miklautsch, Montierte Texte — Hybride Helden, S. 141).

358 Vgl. Schuler-Lang, Wildes Erzéhlen — Erzéhlen vom Wilden, S. 19f.

359 Vgl. Lecouteux, Les Monstres I, S. 20.

360 Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445-447 u. B. 4, xxvii, 11-12; 201, S. 493-495.

361 Vgl. BDN, 1.3; 1.49.2.

362 BDN, 1.49.2.

363 BDN, 1.3; s. dazu: ,3.1.2 Behaarte Béren und nackte Elefanten. Korperhaar und Unkeuschheit’, S. 109-113.
364 So sind die wilden Manner im Alten Testament jene, die sich gegen Gott richten: Riesen, Kain,
Ham, Ismael, Teufel. Sie alle hatten Adams Siinde begangen, bewohnten ein wildes Land, seien Jager,
verwirrt und verflucht. Es seien verbildete Spezien, die die urspriingliche Reinheit der Schépfung ver-
falscht und beschmutzt hétten. Die Vermischung von Arten sei das grofite Vergehen, durch eine solche
géabe es Riesen. Nach dem Siindenfall ist es Ham, der sich iiber die Nacktheit seines Vaters lustig
macht. Daraus seien spéter jene wilden Ménner, die Kains rebellisches Wesen und die riesenhafte
Grofle verbinden, entstanden. Von diesen wurde, aufgrund etymologischer Verbindungen zwischen



164 —— 4 Haarige Haute lesen

len gibt es einerseits eine breite Uberschneidungsfliche zwischen Koérperbehaarung
und Tierfell, die so weit geht, dass die Kérperbehaarung wie ein Kleidungsstiick abge-
nommen werden kann. Andererseits folgt die behaarte Oberflache einer dhnlichen
Semantik wie die dunkle Hautfarbe, sodass die Ausdriicke mhd. riich, ,behaart® bzw.
,struppig’, und mhd. swarz, ,schwarz’, sich inhaltlich iiberschneiden kénnen, wie das
Iwein-Beispiel nahelegt. Bernheimers Grenzziehung, dass der Unterschied zwischen
wild gewordenen Rittern und Wildménnern in der Behaarung liege, kann somit nur
eingeschrankt zugestimmt werden.*® Denn auch Iwein betrachtet sich (je nach Hand-
schrift), obwohl er kein auffallendes Kérperbehaar besitzt, als riich.>

Der Begriff riich ist, wie bereits angeklungen, ein recht weiter und umfassender
und wird nicht allein fiir Kérperbehaarung oder Tierfelle verwendet, sondern auch
fiir Kleider, die aus Tierhaaren gefertigt sind. So ein Kleidungsstiick, ainen rauhen kot-
zen, zieht sich Wolfdietrich an, als er sich verzweifelt auf die Suche nach seiner Frau
Sigeminne macht, die vom Riesen Drasian entfithrt wurde. Dieses Gewand der Trauer
liegt direkt auf seinem Kérper.*®’

Dass es zwischen diesen hiarenen Gewindern und Kérperbehaarung eine Uber-
schneidungsfldche gibt, verdeutlicht Raschis Kommentar zu Esaus Korperhaar, das er
als einen ,haarige[n] Mantel“, ,ein wollenes Tuch, das voll Haar ist“ bezeichnet.>*®
Diese rauen Kleider konnen einerseits nicht losgeldst vom Bereich der Hoéllenfiguren
und des ,Primitiven‘ verstanden werden, gehen andererseits dariiber hinaus, denn
nicht selten werden diese Kleider bewusst angelegt. Pilger, Fromme und (spétere) Hei-
lige nehmen ihren stindhaften Status vorweg, kehren sich bewusst ab vom Luxus und
fiihren ein einfaches Leben. Neben diesem bewussten Akt der Askese gibt es aber
auch legendenhafte Erzahlungen von Heiligen, denen ein dichtes Haarkleid wéchst.

4.2.3 Haare anlegen. Behaarte ,Heilige*

In der mitteldeutschen ,Reise‘-Fassung des Brandan®® liest der gleichnamige Geistli-
che in einem Buch iiber eine Vielzahl von Wundern.*”® Erbost iiber die ,Liigen‘, die

der schwarzen Farbe, Agypten, Kanaan, dem Zustand verflucht zu sein und Hams Namen angenom-
men, dass auch diese ebenfalls schwarz gewesen seien (vgl. White, The Forms of Wildness, S. 13-15).
365 Vgl. Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, S. 15.

366 Im Yvain Chrétiens de Troyes wird der wilde Bartwuchs des Helden nach seinem Wahnsinn her-
vorgehoben (vgl. Y., V. 3135-3137).

367 Vgl. WDB, B403,1. Darunter jedoch hat er ein Schwert, holt es heraus und kdmpft, als sich die
Gelegenheit ergibt, gegen seinen Widersacher (vgl. WDB, B453-454), den er auch besiegt.

368 Raschi, Pentateuch 25,25.

369 Brandan. Die mitteldeutsche ,Reise‘-Fassung. Hrsg. von Reinhard Hahn, Christoph Fasbender. Hei-
delberg 2002 (Jenaer Germanistische Forschungen, Neue Folge 14), [Sigle Br.].

370 Die historische Gestalt Brendan ist ein irischer Geistlicher und Klostergriinder, der Ende des 5. Jahr-
hunderts geboren und um 577 bzw. 583 gestorben sein soll. Reisetétigkeiten nach Schottland und Wales,



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 165

darin vermerkt seien, verbrennt er die Schrift. Daraufhin erscheint ihm Gott und
schickt ihn auf Reisen, damit er mit eigenen Augen erkenne, was davon Liige und
Wabhrheit sei. Ahnlich wie Noah baut er ein Schiff und macht sich in Begleitung weite-
rer Ménche auf den Weg zu einer mehrere Jahre andauernden Odyssee. Dabei begeg-
net Brandan einer Vielzahl wundersamer Wesen,*”! aber auch gottgefélligen Figuren.
Zwei davon tragen hdrene Hillen, wobei es einmal ein ,Gewand‘ aus Kérperhaaren,
das andere Mal ein Kleid aus Kamelhaaren ist.3’* Mit Blick auf Heiligenlegenden des
Spatmittelalters soll in den folgenden Ausfiihrungen untersucht werden, was diese be-
haarten Oberflachen eint und unterscheidet. Der ersten der beiden Figuren begegnet
Brandan, als er sich von einem Kloster verabschiedet, in dem so fromme Monche
wohnen, wie er es von seiner Heimat nicht gewohnt ist. Unweit des Klosters sitzt auf
einen Felsen gebunden ein Klausner:

uf deme selben steine
saz ein mensche aleine.
ruch als ein ber der was,
der uf dem wizen steine saz.
der was ein clusenere.
(Br. V. 359-363)

Ganz dhnlich wie Riel ist dieser Klausner behaart wie ein Bar. Uber dieses Haarkleid
berichtet der Einsiedler, dass es von Gott stamme: ,got der hat mir daz har | zu einer
wete gegeben.“*” Grund fiir sein angekettetes Dasein am Felsen seien eine Reihe von
Stinden, die der Klausner begangen habe. Er sei frither Kénig von Panpilonie gewesen

eventuell auch in die Bretagne, sind belegt (vgl. Reinhard Hahn: Nachwort. In: Brandan. Die mitteldeut-
sche ,Reise-Fassung. Hrsg. von dems., Christoph Fasbender. Heidelberg 2002 [Jenaer Germanistische
Forschungen, Neue Folge 14], S. 189-231, hier 189-192). Das Leben des Brendan ist in sieben lateinischen
Heiligenviten (Vita S. Brendani) iiberliefert (vgl. ebd., S. 193), jedoch hauptsachlich in Sammelhandschrif-
ten des 14. und 15. Jahrhunderts, die auf nicht alter als 1092 geschétzt werden, sodass davon ausgegan-
gen werden kann, dass Heiligenvita und Navigatio sich zeitlich starker iiberlappen als urspriinglich an-
genommen und sich gegenseitig durchaus beeinflussen haben kénnen (vgl. ebd., S. 193-195). Die
Navigatio hat sich am Kontinent grofSer Beliebtheit erfreut und urspriinglich lateinisch tberliefert
kommt es im 12. Jahrhundert zu volkssprachlichen Versionen (vgl. ebd., S. 189-195).

371 So trifft er auf einen Fisch mit bewaldetem Riicken oder Figuren mit Schweinekdpfen, Barenhén-
den und HundefiifSen, die stark an jene Vélker erinnern, wie sie bei Plinius bzw. Solinus beschrieben
sind (vgl. Br. V. 1245-1255).

372 Isidor bezeichnet mit ,cilicium‘ ein Gewebe aus Ziegenhaar, ein Stoff fiir Bedeckungen unter-
schiedlicher Art, u. a. auch Zelte (vgl. Isid. orig. XIX.xxvi.10). Ausfiihrlicher dazu: Miiller, Ergédnzender
Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 194.

373 Br. V. 370f. In einem friithen Druck, der auf 1521 datiert wird, erblickt Brandan einen grossen stain
der schwebt: dar auf saf$ ein mensch allain, der was rauch als ein ber. Auf die Frage, wie dieser Klausner
dorthin gekommen sei, antwortet dieser, dass er bereits 109 Jahre hier verbracht habe, und zu seinem
Gewand meint er: hat mir got der herr lassen wachsen mein gewand. (Bl. 4b) Anders als in der mittel-
deutschen Reisefassung erzédhlt der Klausner nicht von seiner inzestuésen Beziehung. Vielmehr ist es
eine bewusste Entscheidung, noch mehr als seine Klosterkollegen biiffen zu wollen. (Von sand Brandon.



166 —— 4 Haarige Haute lesen

und sei ein Verhdltnis mit seiner Schwester eingegangen. Eines der Kinder dieser in-
zestudsen Beziehung habe er erschlagen, das andere sei vom Wetter dahingerafft
worden, wie auch seine Schwester. Nun hoffe er, seine Stinden angebunden an den
Felsen biiRen zu kénnen.**

Eine gewisse Ahnlichkeit zur Geschichte Gregorius’, der selbst ein Kind von Ge-
schwistern ist, spater seine eigene Mutter ehelicht und sich, um seine Schuld zu stih-
nen, in ein harenes Hemd gehiillt an einen Felsen am Meer ketten lasst, drangt sich
auf. Doch statt eines hdrenen Hemdes ldsst Gott das Korperhaar des ehemaligen Ko-
nigs zu einer Bedeckung werden. Mag die Ndhe zwischen Haar und sexuellem Verge-
hen in diesen beiden Beispielen nicht vordergrindig sein, so lasst sich doch an eini-
gen Beispielen legendenhafter Erzdhlungen zeigen, wie (Korper-)Haar einerseits
Ausdruck von ungebéndigter Sexualitat ist, andererseits Haare am Korper vor eben
solchen Fehltritten schiitzen kénnen.*”

So wird in der Legende der Heiligen Agnes,*’® wie sie in der Legenda Aurea®’ von
Jacobus de Voragine iiberliefert und im Passional®”® nacherzihlt wird, eine schiitzende
Haarhiille iiber die Jungfrau gelegt. Die 13-jahrige Agnes hatte zuvor einen jungen
Mann, den Sohn eines Richters, der sich in sie verliebt hat, zurtickgewiesen. Der junge
Mann erkrankt daraufhin an der unerwiderten Liebe. Sein Vater, der Richter, greift ein
und lasst Agnes die Wahl, entweder jungfraulich fremden Gottern zu dienen oder ihr
Leben in einem unreine[n] hus zuzubringen.*”® Agnes, die sich als Braut Christi sieht,

Ein htibsch lieblich lesen, was er wunders auf dem mér erfaren hat. Hrsg. von Carl Schroder. In: Sanct
Brandan. Ein lateinischer und drei deutsche Texte. Hrsg. von dems. Erlangen 1871, S. 161-192, hier 168).
374 Vgl. Br. V. 382-408.

375 Vgl. Fissell, Hairy Women and Naked Truths, S. 54-56.

376 Der Kult um die Heilige Agnes wird aus der lateinischen und griechischen Tradition gespeist. In
der lateinischen handelt es sich um ein sehr junges Méadchen, in der griechischen wird ihre Jungfréu-
lichkeit hervorgehoben. Im 6. Jahrhundert finden diese beiden Strdnge zueinander. Die altfranzosi-
sche Hagiographie des 13. Jahrhunderts kennt zwei Versionen dieser Legende, die Mitte des 13. Jahr-
hunderts, um 1250 datiert werden (vgl. Brigitte Cazelles: The Lady as Saint. A Collection of French
Hagiographic Romances of the Thirteenth Century. Philadelphia 1991, S. 89 u. 100).

377 Jacobus de Voragine: Legenda Aurea. Ubers. von Richard Benz. Mit einem Nachwort von Walter
Berschin. 15. Aufl. Giitersloh 2007, [Sigle LA], hier S. 103-106.

378 Das Passional. Eine Legenden-Sammlung des dreizehnten Jahrhunderts. Hrsg. von Friedrich
K. Kopke. Nachdr. der Ausg. 1852. Amsterdam 1966, [Sigle P.].

379 P.II, 12, S. 113, V. 96. Der Richter spricht davon, dass sie in dem Freudenhaus ihr keusches Ge-
wand beschmutzen miisse: du muzeft dine kufchen wat | befuln mit aller unvlat (P.I1I, 12, S. 114,3f.).
Hier steht das Kleid offensichtlich nicht allein fiir den Korper, sondern auch fiir die Seele, ganz im
Sinne der Neueinkleidung nach Eph 4,22-24.



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 167

zieht beides nicht in Betracht, woraufhin sie gezwungen wird, nackt den Weg zum Bor-
dell®*° anzutreten. Gott kann dabei nicht tatenlos zusehen und schreitet ein:

Jeht wie got des nicht verdroz,

er hulfe finer brut vurwar!

Jich zurgab ir gelwez har,

daz wart nu breit und lanc

und gab [o dicken ummefwanc,
daz man ir nicht bloz enfach.

[...] ein liechter engel darin quam
und nam Agneten an fich.

mit einem kleide luterlich

wart [i alda bevangen.

(P.IL, 12, S. 114, V. 52-57 u. 66-69)**"

Gott schiitzt Agnes mit einem Haar- und einem besonders lauteren Kleid gleich dop-
pelt. Wihrend das dichte (Kopf-)Haarkleid zum ,Liebestdter®* wird und Agnes’
Schamhaftigkeit und Keuschheit bewahrt, zeichnet das Gewand Agnes als Braut
Christi aus.*®® Anders als das Kérperhaarkleid des Klausners, dem Brandan begegnet,
handelt es sich bei Agnes um ihr langes Kopfhaar, das den nackten Korper umhiillt.
Das gleifiend helle Licht im ehemaligen Bordell l4sst alle Freier, aufSer den Richter-
sohn, zuriickschrecken. Hier dient das Haarkleid zum Schutz vor voyeuristischen Bli-
cken und erschwert neben anderen Hindernissen jede sexuelle Anndherung.

Eine génzlich andere Funktion erfiillt das Haarkleid in den Legenden so mancher
Heiliger. Stellvertretend fiir eine doch gréfiere Zahl an behaarten Heiligen sollen hier
Maria Aegyptiaca und Johannes Chrysostomus angefihrt werden, deren beider Le-
genden u. a. in der einflussreichen und weitverbreiteten Legendensammlung Der Hei-
ligen Leben, die auf etwa 1400 datiert wird, tiberliefert sind. Dartiber hinaus ist bei
beiden Figuren das (Korper-)Haarkleid u. a. ein sichtbares Zeichen eines sexuellen
Fehltrittes. UberméRige Korperbehaarung wird in (geistlichen) Texten zu einem sicht-
baren Zeichen von Wollust und Siindhaftigkeit von Mannern und Frauen. Ein Unter-
schied innerhalb der Darstellungen zeigt jedoch, dass sich Korperbehaarung bei
Frauen im Laufe des Mittelalters von der Kopfbehaarung zur Korperbehaarung wan-

380 Der Richter verwendet im Passional den lateinischen Ausdruck lupanar (P.I11, 12, S. 114, 49).

381 In der deutschen Ubersetzung der Legenda Aurea heifit es: ,Aber der Herr lieR ihr Haar so dicht
wachsen, dafd ihr Leib davon besser gedeckt war denn mit Gewand. Und da sie in das Haus der
Schande kam, stund dort ein Engel, der gab ihr ein lichtes Gewand, und erfiillt mit seinem Glanz das
ganze Haus.“ (LA, S. 104). Im Der Heiligen Leben lasst Gott Agnes, &hnlich wie im Passional, langes
gelbs har wachsen und damit ihren Kérper umhtllen. (DHL.IL S. 408, Z. 21).

382 Das Haar als Liebestéter findet sich immer wieder, wenn wilde Frauen in mittelhochdeutschen
Texten erscheinen. So meint der Erzéhler des Wigalois’, dass eine kurze Liebesnacht mit Rdel einen
jeden Mann altern lassen wiirde (vgl. Wig., V. 6350-6352).

383 Vgl. Eph 4,22-24. Durch Agnes’ Anwesenheit wird die tuvelhafte klus zu einem betehus (P.III, 12,
S. 114, V. 71£.).



168 —— 4 Haarige Haute lesen

delt. Bei den Méannern hingegen wird die Néhe zu biblischen Vorbildern wie Johannes
dem Téufer deutlich.

Die Legende von Maria Aegyptiaca,®** einer Siinderin ahnlich wie Maria Magda-
lena,*® erfreute sich im européischen und im éstlichen Mittelmeerraum des Mittelal-
ters grofer Beliebtheit.*®® Maria Aegyptiaca soll 17 Jahre in Alexandria ain poses weip
gewesen sein.*®” Wihrend im Der Heiligen Leben die Siinden Marias nicht weiter aus-
gefiihrt werden, sind andere Uberlieferungen expliziter; Maria Aegyptiaca hitte der-
art Gefallen am Beischlaf gefunden, dass sie dafiir kein Geld angenommen habe,
um moglichst viele bereitwillige Médnner zu finden:

vnd han auch meinen magtum dwrch chainer gab willen verlorn, vnd wer mir vmb die vnchew-
schait icht geben wolt, des nam ich nicht darvmb, das man dester mer czw mir chém vmb die

384 Auch die Legende Maria Aegyptiacas ist in ihrer Uberlieferung ein Kompendium aus einer Reihe
dhnlicher Legenden (vgl. dazu: Benedicta Ward: Harlots of the desert. A Study of Repentance in Early
Monastic Sources. Kalamazoo 1987, S. 28-32).

385 In der Untersuchung wurden Uberlieferungen zu Maria Magdalenas Haar nur am Rande bertick-
sichtigt, da es sich bei der mit Haaren bedeckten Maria Magdalena um ein vorwiegend spatmittelalter-
liches Phdnomen handelt, das kaum vor dem 13. Jahrhundert belegt ist (vgl. Katherine L. Jansen: The
Making of the Magdalen. Preaching and Popular Devotion in the Later Middle Ages. Princeton 2000,
S. 3; Pouvreau, Du poil et de la béte, S. 244). Das Haar spielt etwa in der Legenda Aurea, abgesehen
davon, dass sie mit ihren Tradnen Jesu Fiifle wascht und mit ihren Haaren abtrocknet, keine weitere
Rolle. Friithere Belege, dass sie nackt und allein mit ihren Haaren bedeckt gewesen sei, finden sich
jedoch bereits bei Hegesippus oder Josephus (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 189). Dabei zeigt sich,
dass die Darstellung der ,behaarten‘ bzw. langhaarigen Maria Magdalena nicht direkt aus den Heili-
genlegenden stammt, sondern das Motiv der Nacktheit tiberlagert. Nicht zuletzt wird damit auch auf
die Weiblichkeit, die Sinnlichkeit und Sexualitit verwiesen (vgl. Pouvreau, Du poil et de la béte,
S. 247f). Stark beeinflusst ist Maria Magdalenas erster Legendenbeleg, die vita eremitica (9. Jahrhun-
dert) dariiber hinaus von Maria Aegyptiaca, weshalb hier anstelle von Maria Magdalena die weniger
bekannte Maria Aegyptiaca als exemplarische Eremitin angefiihrt werden soll, die &hnlich wie Maria
Magdalena erst nach und nach zu einer ,behaarten‘ Heiligen wurde (vgl. dazu: Jansen, The Making of
the Magdalen, S. 37). Maria Aegyptiaca hatte uniibersehbar einen grofien Einfluss auf Darstellungen
Maria Magdalenas, und zwar derart, dass es bei einer Reihe von Darstellungen schwerfillt, diese bei-
den Heiligen zu unterscheiden (vgl. ebd., S. 247f.).

386 Vgl. Maria Kouli: Life of St. Mary of Egypt. In: Holy Women of Byzantium. Ten Saints Lives in
English Translation. Hrsg. von Alice-Mary Talbot. Washington, DC1936, S. 65-94, hier 67f.

387 DHL., 3, S. 13, Z. 32f. Die friihesten Versionen der Legenden werden auf das 6. Jahrhundert da-
tiert, finden sich in der Heiligenlegende Kyriakos’ von Kyrillos von Skythopolis — das Haar Marias
wird dabei nicht erwéhnt (vgl. Ward, Harlots of the desert, S. 28f.). Im 7. Jahrhundert entstand eine
umfangreiche Legende, die zumeist Sophronius zugeschrieben wird, dessen griechischer Text dann
von Paul dem Diakon im 8. Jahrhundert ins Lateinische tibertragen wurde (vgl. Kouli, Life of St. Mary
of Egypt, S. 65f,; Milliken, Ambiguous Locks, S. 203). Eine griechische Version, die in der Bibliotheca
Hagiographica Graeca angefiihrt wird, berichtet davon, dass Maria Aegyptiaca ganz nackt, nur mit
ihren langen Haaren bekleidet gewesen sei, die sie vor Sonne und Kalte schiitzten. Die lateinische
Ubertragung des Sophronius-Textes wurde in der Liturgie wéihrend der Fastenzeit gelesen (vgl. Ward,
Harlots of the desert, S. 31f.).



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 169

vnchewsch, vnd volbracht vmbsust ydes mannes begir. (Vonn sand Maria Egipciaca der saligen
puesserin, als es sand Jeronimus von ir geschribn hat der suesslerer (HMA®®, S. 31, V. 266-270)

Marias Lust sei im Alter von 12 Jahren derart grofs geworden, dass sie ihre Eltern in
Agypten verlassen habe und nach Alexandria aufgebrochen sei, wo sie mit so vielen
Mannern wie moglich geschlechtlich verkehrt. Als sie eine Reihe von Médnnern Rich-
tung Meer aufbrechen sieht, erfahrt sie, dass es sich um Pilger handelt. Sie beschlief3t
daraufhin, dem Strom potenzieller Freier zu folgen und selbst nach Jerusalem iiberzu-
setzen.3® Als ihr dort der Eintritt ins Gotteshaus verwehrt wird,>*° bereut sie ihr sexu-
ell ausschweifendes Leben und zieht sich in die Wiiste zuriick, mit nur weniger als
drei Broten, wo sie nach 17 bzw. 47°% Jahren auf den Ménch Zosimas trifft, der ihr
seinen Mantel gibt, um ihre BloRe zu bedecken.*** Denn ihr Gewand war in den Jah-
ren von ihr abgefallen bzw. abgefault.** In friiheren Legenden, wie auch bei Sophro-
nius, wird die BufSerin zumeist als nackt, durch die Sonne schwarz verbrannt und mit
kurzem weiRen®** Haar dargestellt:* [...] do sach er ein frawn gen an dem mittem tag

388 Die Legende der Heiligen Maria Aegyptiaca. Ein Beispiel hagiographischer Uberlieferung in 16
unverdffentlichten deutschen, niederldndischen und lateinischen Fassungen. Hrsg. von Konrad
Kunze. Berlin 1978 (Texte des spaten Mittelalters und der frithen Neuzeit 28), [Sigle HMA].

389 Vgl. Sophronius: The Life of Mary of Egypt, the Former Harlot, Who in Blessed Manner Became
an Ascetic in the Desert of the ,River* Jordan. Ubers. von Maria Kouli. In: Holy Women of Byzantium.
Ten Saints Lives in English Translation. Hrsg. von Alice-Mary Talbot. Washington 1936, S. 70-93, hier
S. 80f.

390 Manche Versionen erzdhlen davon, dass Maria Aegyptiacas Blick auf die Heilige Jungfrau gefallen
und ihr bewusst geworden sei, weshalb sie nicht in das Gotteshaus gelassen werde. Die Jungfrau hétte
den unreinen Kérper der Maria Aegyptiaca zuriickgewiesen (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 204).
391 Wahrend es in der Legenda Aurea und Der Heiligen Leben 17 Jahre sind, sind es in der Vita S. Ma-
riae Aegyptiacae 47 (vgl. Ward, Harlots of the desert, S. 27).

392 Auch hier scheint die Einkleidung Adams und Evas anzuklingen (vgl. dazu auch die Szene im Wi-
galois, Abschnitt: ,2.2.2. mantel — Wirnts Wigalois*, S. 81-88), aber ebenso Vulg. Ez 16,7b-8. Darin spricht
Gott zu Jerusalem: ,Deine Briiste sind geschwollen, und dein Haar wuchs, und du warst nackt und
voller Scham. Und ich ging an dir voriiber und sah dich, und, siehe, deine Zeit (war gekommen), die
Zeit der Liebenden; und ich habe meinen Mantel tiber dich ausgebreitet und deine Schande verhiillt.
Und ich habe dir geschworen und bin in einen Bund mit dir getreten, spricht der Herr, Gott; und du
bist mein eigen geworden [...].“

393 Vgl. DHL.L, S. 14, Z. 19.

394 Maria Kouli merkt an, dass hier wohl auf Offb 1,14 referiert werde (vgl. Kouli, Life of St. Mary of
Egypt, S. 76; EN 38).

395 Eine englische Ubersetzung des Sophronius-Textes findet sich in: Ward, Harlots of the desert,
S. 35-56. Ahnlich wird Maria Aegyptiaca aber auch in einer altfranzésischen Version aus dem spiten
12. Jahrhundert beschrieben (vgl. Ward, Harlots of the desert, S. 41). In der Legenda Aurea wird allein
der sonnenverbrannte Kérper, nicht aber ihr Haar erwahnt. Das lange Haar spielt erst in spateren
Uberlieferungen eine Rolle (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 205). Lynda Coon betont die Ahnlichkeit
zur Figur Sulamiths im Hohelied. Auch diese bezeichnet sich als schwarz, von der Sonne verbrannt
(vgl. Lynda Coon: Sacred Fictions. Holy Women and Hagiography in Late Antiquity. Philadelphia 2010,
S. xiii).



170 —— 4 Haarige Haute lesen

tail, die was ploz vnd swarcz an dem leib, wann si [...] was von der sunn hicz verprun-
nen. Ir har was chlain vnd weizz als die woll, das raicht ir auf den hals.>*® In der spéte-
ren Uberlieferung und Darstellung der Heiligenlegenden wird eine Uberschneidungs-
flache zwischen Schwérze und Behaarung deutlich, denn in Der Heiligen Leben wird
Maria Aegyptiaca mit langem Haar beschrieben:**’ Do sah er ainen menschen nohent
pei im, der was nakent vnd was im sein hor gar lank vnd grob.>*®

Florent Pouvreau macht darauf aufmerksam, dass in einigen Versionen des 12. und
13. Jahrhunderts die Behaarung zuséatzlich zur Schwérze erwahnt wird. Das Haar unter-
streicht die Hésslichkeit und, als Form der Bedeckung, den ratselhaften Charakter —
etwas, das sich durchaus mit den Darstellungen der Sarazenen in der chanson de geste
vergleichen 14sst.3* Im Unterschied zu Agnes®’ ist ihr Haar nicht gel, sondern grop,
was Marias ungepflegtes, verwildertes Aussehen unterstreicht. Wahrend Agnes mit
ihrem blonden Haar bedeckt ist, schamt sich Maria Aegyptiaca trotz ihrer langen (und
zerzausten?) Haare.*"! Das Haar oder die Schwérze bieten in den friiheren Versionen
keinen Schutz, sondern unterstreichen ihren ausgelieferten, ,tierhaften‘ Zustand. Denn
Zosimas hilt Maria zumindest auf den ersten Blick fiir ein Tier.*** Maria Aegyptiaca
nimmt, um ihre Siinden zu biifsen, einen Zustand an, der es Aufdenstehenden schwer
macht, in ihr noch ein menschliches Wesen zu erkennen. In vorwiegend jiingeren Le-
genden wird Maria Aegyptiaca mit langem Haar beschrieben, mit dem die reuige Siin-
derin ,bekleidet ist. So etwa auch in einer altfranzésischen Version des spaten 12. Jahr-
hunderts, in der Marias weifSes Haar bis zu den Fiiffen reicht, sodass der Kérper damit
verdeckt ist, doch wenn der Wind blast, kann man Blicke auf ihre Haut erhaschen.*®

396 HMA, S. 26, V. 133-136.

397 In spateren Darstellungen der bildenden Kunst wurde Maria Aegyptiaca dhnlich wie Maria Mag-
dalena héufig mit Haarkleid versehen, um diese ,geziemend darzustellen“ (Die Legende der Heiligen
Maria Aegyptiaca. Ein Beispiel hagiographischer Uberlieferung in 16 unveréffentlichten deutschen,
niederldndischen und lateinischen Fassungen, S. 26, FN11. [HMA]). Nicht selten werden die Leben
Maria Magdalenas und Maria Aegyptiaca durcheinandergebracht (vgl. Milliken, Ambiguous Locks,
S. 203 u. 207).

398 DHLI, 3, S. 12, Z. 29-31.

399 Vgl. Pouvreau, Du poil et de la béte, S. 244f.

400 Eine Ahnlichkeit zwischen Maria Aegyptiaca und Agnes zeigt sich in den Smithfield-Dekretalen.
Dort wird erzéhlt, dass Maria Aegyptiaca als sie ihren Fuf$ in die Wiste setzt, ganz plétzlich, dhnlich
wie Agnes, mit Haaren versehen wird (vgl. Pouvreau, Du poil et de la béte, S. 249).

401 In der Ubertragung der Heiligenlegenden aus dem Liibecker niederdeutschen Passional von 1492,
begegnet Zosimas einem ,Menschen [...] der war nackt und hatte langes Haar. Und er meinte| es wére
ein wildes Tier und eilte ihm nach.“ (Heiligenlegenden. Aus dem Liibecker niederdeutschen Passional
von 1492. Ubertr. von Artur Gliser. Berlin um 1928, [Sigle HL]).

402 So in Der Heiligen Leben, nicht aber in der Legenda Aurea. Darin sieht Zosimas ein ,menschliches
Wesen“. In anderen Uberlieferungen hingegen meint Zosima einen Schatten oder eine Erscheinung
des Teufels zu sehen (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 204).

403 Vgl. Version T in: La Vie du Sainte Marie L’Egyptienne. Versions en Ancien et Moyen Frangcaise.
Hrsg. von Peter Dembowski, zit. n. Milliken, Ambiguous Locks, S. 205.



4.2 Haarige Gestalten: Eine mogliche Systematisierung =—— 171

Darstellungen von der mit langen Haaren bedeckten Maria Aegyptiaca finden
sich, sicherlich auch beeinflusst von Abbildungen Maria Magdalenas, haufig.*** So
etwa zeigt eine Glasmalerei in der Saint Etienne Cathedral in Bourges das Leben die-
ser Heiligen, die in den unterschiedlichen Episoden ihres Lebens stets mit langem,
wenngleich nicht mit génzlich Kérper bedeckendem Haar dargestellt ist."*> Bei Agnes
wie bei Maria Aegyptiaca handelt es sich — so zumindest in den fritheren bzw.
hochmittelalterlichen Viten und Darstellungen — um Kopfhaare, die den Kérper um-
hiilllen und zu einem Sichtschutz, beinahe Kleid, werden. Die Unterscheidung zwi-
schen Kopf- und Kérperhaar wird hier, dhnlich wie die der anthropologischen Diffe-
renz, nicht obsolet, aber brichig. Denn dass der Mensch, anders als ,das Tier,
Kleidung bediirfe, trifft hier, u. a. durch géttliches Eingreifen, nicht zu. Das Kopfhaar
erfullt dabei teilweise Aufgaben des (tierlichen) Koérperhaars bzw. der Kleidung,
schiitzt je nach Dichte vor Blicken, Kélte und Hitze. Agnes’ Kopfhaar ist eine liebevolle
Geste Gottes, Maria Aegyptiacas Kopfhaar, das in spateren Darstellungen zu einem
Korperhaar wird, erfiillt &hnliche Aufgaben wie ein Biiflerhemd, wenngleich es erst
nach und nach wéchst, den Korper dann erst bedeckt, als sie die Schuld bereits jahre-
lang in der Wiste gestihnt hat. Wahrend Gregorius’ lange Bufidauer durch das Abfal-
len des hdrenen Bufierhemdes symbolisiert wird, wird dies bei Maria Aegyptiaca
nicht allein durch den Verlust weltlicher Kleidung, sondern eben auch durch einen
zunehmend dunkler bzw. behaart werdenden Kérper veranschaulicht.

Ahnlich wie Maria Aegyptiacas verliuft die Geschichte des Heiligen Johannes
Chrysostomus.*® Dieser von Gott ausgezeichnete Mann lebt zuriickgezogen, fernab
jeglichen Luxus’, ein moglichst frommes Leben im Wald. Eine Konigstochter, die sich
im Wald verlaufen hat, begehrt Eintritt in seine Hohle und, vom Teufel verfiihrt,

404 Vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 206.

405 Dieses Glasfenster wird auf 1210-1215 datiert (vgl. Les vitraux du Centre et des pays de la Loire.
Inventaire général des monuments et richesses artistiques de la France. Paris 1981 [CVMA. 2], S. 174).
Eine Abbildung findet sich in: Jean Verrier: La Cathédral de Bourges. Et ses Vitraux. Photographies en
vouleurs de Francois Quievreux. Photographies en noir de Marcel Bovis. Paris 1942.

Auf einigen farbigen Fenstern wird das Leben Maria Aegyptiacas dargestellt. Auf einem Bild reicht

Zosimas der nackten Maria Aegyptiaca seinen Mantel. Das lange Haar féllt dabei tiber ihre Schultern
und bedeckt, wenngleich auch vom Kleid verdeckt, ihre Scham (vgl. ebd., ,Histoire de Sainte Marie
1”Egyptienne. L’abbé Zozime donne son manteau a la Sainte®, S. 19, Farbabb. II, 4).
406 Ein weiterer behaarter Heiliger ist Onophrius. Viele Darstellungen dieses Heiligen stammen aus
dem 14. und 15. Jahrhundert, in Italien etwa auch bereits aus dem 11. und 12. Jahrhundert. In der
Legenda Aurea wird Onophrius nicht erwéhnt, jedoch in Der Heiligen Leben. Onophrius beschlief3t, als
Einsiedler zu leben, anders als Chrysostomus macht sich Onophrius keiner Stinder schuldig. Als ihn
nach vielen Jahren ein weiterer Geistlicher erblickt, heifit es: Der waz gar schevczleichen an zii sehen
reht als ain wildes tier vnd waz vber all ravch als ain per vnd het har an im, daz waz als lank, daz ez
allen seinen leichnamen bedekt, doch bedekt er sein schdm mit kravt vnd mit pletern. (DHL.I, S. 145,
Z. 7-10). Onophrius ist also nicht nur mit Haaren bedeckt, sondern bedeckt seine Scham zusatzlich
mit Blattern. Ausfihrlich dazu und zu weiteren behaarten Heiligen, s. Pouvreau, Du poil et de la béte,
S. 207-240.



172 —— 4 Haarige Haute lesen

uberschreitet er die von ihm selbst gesetzte Linie und néhert sich dem Médchen. Jo-
hannes Chrysostomus bereut seine Tat. Er weif3, dass er die Stinde jederzeit wieder
begehen kénnte, und um sein ,inneres Tier‘ der sexuellen Ausschweifung zu ztiigeln,
stoRt er die Konigstochter von einem Felsen.**” Seine mehrfache Schuld beschliefit er,
auf allen Vieren als Tier im Wald lebend zu siihnen, bis sich Gott erbarmt und ihm
seine Schuld vergibt. Der Erzdhler fithrt bildhaft vor Augen, wie die Kleidung des Jo-
hannes Chrysostomos von ihm abfault, und auf ihm nicht nur Haare, sondern auch
Pflanzen und Moos wachsen.*®

Vnd kroch zu hant auf allen vieren als ain tier in dem wald. Vnd kroch in sein czelle, wen er ruen
wolt. Vnd kroch manig iar noch seiner leipnar, das er sich nie auf gericht. Vnd sein gewant erfawlt
schir ab jm. Darnach ward er rauch vber all an allem seinem leib vnd wuchs an jm krawt vnd
miefs, das was gar lanck. Vnd het ain grewlichen ganck. [...] Vnd was an allem seinem leib, das jn
nymant erkennen mocht, ob er ain mensch wer. (DHL.IL, S. 438, Z. 26-32)

Johannes Chrysostomos erhalt, als er seine Schuld eingesteht und beschlief3t, wie ein
Tier zu leben, eine weitere Korperhiille, die ginzlich rauch ist und aus krawt und
miefs besteht. Er wird zu einem Wesen des Waldes. 15 Jahre vergehen, und erst das
Kind des Kaisers erinnert an den Heiligen Johannes, denn es weigert sich, die Taufe
vom Papst zu empfangen. Es wolle allein vom Heiligen Johannes getauft werden. Ein
Jager findet Johannes Chrysostomus im Wald, hélt diesen fir ein ungewd6hnliches
Tier, fesselt ihn und bringt ihn an den Hof. Von iiberall strémen Menschen herbei,
um eben dieses wunderlich fraifilich tier anzusehen. Das Kaiserkind hingegen erkennt
Johannes Chrysostomos und lésst sich von ihm taufen.*®® Johannes Chrysostomus’
Schuld - die sexuelle Ubertretung und der Mord - wird, wie beim Klausner im
Brandan, u. a. iber eine haarige Korperhiille offensichtlich. Diese féllt erst dann von
ihm ab, als ihm das Kaiserkind verkiindet, dass Gott ihm seine Siinden vergeben
habe: Da ward sand Johannes gar fro vnd danckt got seiner genoden vnd stund auf von
der erden. Vnd zu hant viel das krawt vnd der mief$ vnd das har ab jm, das an seim leib
gewachsen was, vnd war sein leip als schon als ains jungen kindes.*'°

Wie die Raue Else legt Johannes Chrysostomus seine wilde Hiille ab und erhalt
dhnlich wie Wolfdietrich einen jugendlichen Kérper. Weder die Raue Else noch Maria
Aegyptiaca noch Johannes Chrysostomus konnen ihr Haarkleid selbst an- oder able-
gen. Vielmehr befinden sie sich in der Gewalt Gottes, lenken jedoch iiber ihre eigene
Bufsfertigkeit das Hiillengeschehen. Maria Aegyptiaca und Chrysostomus biifden ihre
Stinde auf ganz dhnliche Weise, der eine im Wald, die andere in der Wiiste, fernab

407 Die Konigstochter, die er vom Berg gestofSen hat, tiberlebt auf wundersame Weise.

408 Ahnlich wird Sibylle im Eneasroman beschrieben: Sie hitte struppige Haare wie eine Pferdeméhne,
Moos wiirde aus ihren Ohren wachsen und sie wiirde ein einfaches Gewand tragen (vgl. En. 85).

409 DHL.IL, S. 439, Z. 21. Johannes Chrysostomus wird rehabilitiert, zum Bischof ernannt, verbringt
das Ende seines Lebens aber wieder in der Wiiste (vgl. DHL.II, S. 441).

410 Ebd, S. 439f, Z. 34-1.



4.2 Haarige Gestalten: Eine mégliche Systematisierung =—— 173

jeglicher Zivilisation. Beide werden zu tierdhnlichen Wesen, erndhren sich von unver-
arbeiteten Pflanzen und tragen keine Kleider mehr. Ihre iiber Jahre wachsenden
Haarhiillen kénnten kaum unterschiedlicher sein als Agnes’ plotzliche Einhiillung mit
Kopfhaaren. Wahrend nun die behaarte Hiille bei Johannes Chrysostomus und bei
Maria Aegyptiaca zumindest vorerst ein sichtbares Zeichen einer moralischen Grenz-
uberschreitung ist, die das animalische Wesen, das diese durch ihr Handeln offenge-
legt haben, nach aufien kehrt, ist Agnes’ Licht- und Haarkleid ein Geschenk des Him-
mels, ein Liebesbeweis an die Braut Christi.

Die Haarhiille des Klausners im Brandan ist zwischen diesen beiden Haarhiillen
angesiedelt. Dem Klausner wéchst als Zeichen der Siinde und Bufie ein Haarkleid. Die-
ses ist im Sinne des Kleidungs-Ich nicht allein eine Hiille, sondern untrennbar mit
dem Trager verbunden. Das Haar ist dabei Projektionsfldche wie Ausdruck der Identi-
tit des biilenden Klausners. Dieser wird als eine Art wilde Gestalt skizziert, die ein
barenartiges Fell erhélt. Gleichzeitig wird dem Siinder die Moglichkeit gegeben, seine
Schuld zu sithnen, was nicht allein im Brandan, sondern auch in den bereits genann-
ten Beispielen als Gottes Gnade dargestellt wird. Gnadig ist Gott dartiber hinaus, da er
den unbekleideten Bufler nicht ganzlich nackt Hitze, Kédlte und Blicken ausgesetzt
lasst, sondern ihn zumindest mit seinem eigenen Korperhaar bekleidet. Die Haarhiille
des Klausners ist zwischen den Polen der Gnadengabe und dem Ausdruck der Ver-
dammnis zu lesen. Das Haarkleid des namenlosen Klausners erinnert an das Fellkleid,
das Gott Adam und Eva gibt. Auch dieses Kleid ist, je nach Auslegung, Strafe oder Ge-
schenk Gottes.*"!

Neben dem Klausner begegnet Brandan einer weiteren Einsiedlerfigur, einem
heiligen Mann, der gemeinsam mit einem Zwerg dem in Not geratenen Schiff Brand-
ans zu Hilfe eilt. Der Einsiedler trdgt nun ein Gewand aus olbendes hare, | beide ge-
vlochten und geweben.** Dieser Mann gibt, &hnlich wie der Klausner am Stein, an, hei-

411 Ausfithrlicher dazu in ,1. Gott als Kiirschner? Die Auslegung der Hautkleider ¢, S. 31-56.

412 Br. V. 1550f. Wie und woraus ein Haarkleid gefertigt wurde, ist jedoch unklar. In der Legende
Godrics fertigt die Schwester ein solches Gewand an, daher muss es zumindest in diesem Zusammen-
hang etwas sein, dass in bauerlichen Kreisen gefertigt werden konnte. Naheliegend ist, dass es sich
um ein raues Wollgewand handelte, das im Kontrast zu hofischen Kleidern stand. Dennoch werden
auch spezielle Haarkleider, wie etwa aus Ziegenhaar erwahnt. Das Erwédhnen der Herkunf von diesen
speziellen Materialien, von der Ziege oder vom Schwein, 14sst annehmen, dass es sich um besondere,
ungewohnliche Materialien handelt. Alexander fasst zusammen, dass unter dem cilicium diverse Ge-
wander aus einer Vielzahl moglicher Materialien subsummiert wurden, die kratzige, hirene Gewén-
der umfassen und in Néhe zu Gewéandern der drmlichen Landbevélkerung stehen (vgl. Dominic Ale-
xander: Hermits and hairshirts. The social meanings of saintly clothing in the vitae of Godric of
Finchale and Wulfric of Haselbury. In: JMH. 28 (2002), S. 205-226, hier 219f.). Paulinus von Nola er-
wahnt, dass Buffhemden héufig aus Ziegenhaarfasern hergestellt worden seien (zit. n.: Miiller, Ergén-
zender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 194). Getragen wurde das harene Hemd héu-
fig unter der eigentlichen Kleidung, direkt am Korper (s. ,2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis
historiae gestis', S. 60—65. Dies einerseits, um den rauen Stoff, der unangenehm auf der Haut liegt, zu
spiren und so ein dauerndes Martyrium zu erleiden, aber ebenso, um das eigene Leiden nicht zu



174 —— 4 Haarige Haute lesen

denisch kunic rich gewesen zu sein und in sunden grobelichen gelebt zu haben.** Als
er aus seinem Reich vor den Crichen und dann vor den Hunthoubten fliehen musste
und knapp dem Tod entronnen war, sei er zu einem Berg namens Luprie gekommen;
dort habe er einen frommen Mann getroffen, der ihn auf den Namen Johannes getauft
habe.*™* Wihrend sich nun beide — der Klausner wie Johannes — als siindhafte Figu-
ren beschreiben, die als Einsiedler leben, stellt sich die Frage, weshalb der eine ein
Haarkleid trigt, das dem hirenen Gewand Johannes des Taufers auffallend dhnelt,*"
wéhrend der andere zu einer christlichen Version des wilden Mannes wird. Das Haar-
gewand dieses Johannes’ trigt Ankldnge des Biiflergewandes, wie es inshesondere seit
dem 11. Jahrhundert héufig iiberliefert ist.*'® Johannes ist aber kein BiiRender mehr
in dem Sinn, dass er fiir eine bestimmte Schuld gezielt Abbitte leistet. Vielmehr hat er
einen Zustand der volligen Entsagung, soweit menschenméglich, bereits erreicht.
Denn, so heifit es iiber Johannes im Brandan: geistlich was al sin leben*” und under
sinen brusten | wonte weiz got kein haz: | er was ein irweltez gotes vaz.*'® Dieser Tra-
ger wird als heilige[r] man bezeichnet.*"® Ahnlich wie die Siinderin Maria Aegyptiaca
hat dieser Biifler einen status ante peccatum erreicht.*® Die nihere Beschreibung des
Haarkleides fiihrt dessen Heiligkeit weiter aus. Denn das Material ,Kamelhaar* refe-
riert auf das Kleid Johannes des Taufers.*! Dieser ruft in der Wiiste auf, sich vom
Irdischen abzukehren und sich einer umfassenderen und generellen Bufie zu unter-
ziehen. Sein Auftritt, das harende Hemd und seine Nahrung, die aus Heuschrecken
und wildem Honig besteht, verdeutlichen die Botschaft, sich von der Welt ab- und zu
Gott hinzuwenden.

Dartuber hinaus wird im Brandan Uber einen weiteren Kleidungsaspekt die Auser-
wadhltheit des Tréagers betont. Das Kleidungsstiick wird namlich als geflochten und ge-
woben beschrieben, es scheint nicht gendht worden zu sein. Ungenéht, aus einem
Stiick gewoben ist auch das Kleid Christi, um das die Soldaten das Los werfen:

sehr zu inszenieren und zu stilisieren. Vielmehr soll es eine Handlung sein, die allein vor Gott nicht
verborgen werden kann (vgl. Alexander, Hermits and hairshirts, S. 208f.). Ganz dhnlich formuliert das
Mechthild von Magdeburg, die, stellvertretend fiir einen Kanoniker, Gott um Anweisungen fiir ein de-
miitiges Leben bittet. Dieser antwortet folgendermaflen darauf: Er [der Kanoniker, Anm. N. G.] sol
also lichtu kleider tragen, als er nu traget; mere bi siner hut sol er sich kleiden mit hertem gewande
wider die manige sussekeit, die er in seiner hut empfangen hat. (Mechthild von Magdeburg: Das Flie-
fende Licht der Gottheit. Hrsg. von Gisela Vollmann-Profe. Frankfurt a. M. 2003 (BdM. 19).

413 Br. V. 1647 u. 1649.

414 Vgl. ebd., V. 1650-1681.

415 Vgl. Matth 3,4 u. Mark 1,6.

416 Vgl. Alexander, Hermits and hairshirts, S. 208.

417 Br. V. 1552.

418 Ebd., V. 1596-1598.

419 Ebd,, V. 1645.

420 Vgl. Coon, Sacred Fictions, S. xiv.

421 In einer anderen Fassung, der oberdeutschen Prosafassung (P) des Brandan, ist von wilden tyer-
haren die Rede (P 60,22) (Apparat zu Br. V. 1550, S. 66).



Zusammenschau = 175

Milites ergo cum crucifixissent eum | acceperunt vestimenta eius et fecerunt quattuor partes | uni-
cuique militi partem | et tunicam | erat autem tunica inconsutilis desuper contexta per totum
dixerunt ergo ad invicem | non scindamus eam | sed sortiamur de

illa cuius sit | ut scriptura impleatur dicens | partiti sunt vestimenta mea sibi et in vestem meam
miserunt sortem | et milites quidem haec fecerunt*** (Vulg, Joh 19,23-25)

Das Kamelhaargewand in Anspielung auf Johannes den Taufer und Jesu unterstreicht
das Uberirdische des Tragers.*”®> Obwohl dieses Kleid an- und abgelegt werden kann,
ist es eine Auszeichnung Gottes. Wie Agnes ein Haar- und Lichtkleid erhélt, zugleich
geschiitzt und geehrt wird, ist dieses heilige Kleidungsstiick eine Fortfithrung des Kor-
per-Ichs.*** Auch in der Gegeniiberstellung von Agnes’ Haarkleid und des hirenen
Hemdes des Johannes im Brandan zeigt sich klar, dass die Frage, ob ein Haarkleid ab-
nehmbar sei, nebensachlich ist. Vielmehr ist die Beschaffenheit der Oberflache
(Farbe, Pflege, Kulturtechnik) aussagekréftiger. Die haarige Oberfliche als Kleidungs-
Ich gibt Auskunft tiber das tragende Ich, sie ist das, was von diesem wahrgenommen
wird. Zugleich beeinflusst der tragende Korper die Hiille. Das Kleidungs-Ich existiert
nicht unabhéngig von dem Korper, es ist, wie bereits in fritheren Abschnitten aus-
fithrlich erdrtert wurde, untrennbar mit dem Ich verbunden.

Zusammenschau

Philons Exegese des haarigen AuReren Esaus’, was zu einer generellen Verdammung
jeglichen Korperhaars fiihrt, impliziert eine breite Bedeutungsiiberschneidung von
Korperbehaarung und Haarhiillen. An einer Reihe von Texten des deutschsprachigen
Hochmittelalters konnte verdeutlicht werden, dass es in vielen Fallen unerheblich ist,
ob ein Kérper behaart oder in Tierfell gehiillt ist. Das Auflerh6fische wird sowohl
uber Tierfell als auch Kérperbehaarung angezeigt. Doch weder Tierfell noch Korper-
behaarung allein reichen fiir eine negative Semantisierung aus. Mithilfe Smalls ,over-
lay‘ und ,fusion model‘ konnte ein theoretisches Hilfsmittel fiir die Analyse der diver-
sen Formen von Haaren auf oder am Korper herangezogen werden. Grundsatzlich
kann zwischen Haarhiillen als Verkleidung und jenen, die Teil des Trégers oder der
Tréagerin sind, unterschieden werden. Die Verkleidung ist von kurzer Dauer, kann ein-

422 ,Nachdem die Soldaten ihn also gekreuzigt hatten, nahmen sie seine Kleider und machten vier
Teile, einen Teil fiir jeden Soldaten, und das Hemd. Es war aber ein nahtloses Hemd, von oben her in
einem Stiick gewebt. Daher sagten sie zueinander: ,Wir wollen es nicht zerschneiden, sondern wir
wollen um es losen, wem es gehoren soll, damit die Schrift erfiillt wird, die sagt: ,Sie haben meine
Kleider unter sich aufgeteilt, und tiber mein Gewand haben sie das Los geworfen. Und die Soldaten
taten eben dies.“ (Vulg, Joh 19,23f).

423 Godric legt als Zeichen seines tiberwundenen Korpers ein Haarhemd an (vgl. Alexander, Hermits
and hairshirts, S. 218).

424 Vgl. Br. V. 1598.



176 —— 4 Haarige Haute lesen

fach wieder abgenommen werden und simuliert lediglich nach aufien hin eine Verén-
derung, so etwa Jakobs Ziegenfell oder das Einndhen in Hiute im Herzog Ernst.

Der Heiligen Agnes wiederum wachst ein dichtes Kopfhaarkleid zum Schutz vor
Blicken und sexuellen Ubergriffen. Das gottgegebene Haarkleid, der haarige weibliche
Korper verunsichert die textinternen Beobachter und bereitet in Heiligenlegenden
dhnliches Unbehagen wie in profanen Texten — man denke an den Zweifel Wolfdiet-
richs, wie die Ehe mit der Rauen Else vollzogen werden kénne und an seine Angst,
was sich unter dem Haarkleid verbergen konnte. Agnes‘ iiberméfiges Kopfhaar ist je-
doch lediglich eine Verkleidung, ein Schutzschirm, die die Tragerin nicht beriihrt, die
darunter das auserwéhlte Kleid Christi tragt.

Anders ist das, wenn Haarhitllen in einem wechselseitigen Verhaltnis zwischen
Auflenwelt und Korper stehen. Als Verldngerung des Korper- bzw. Haut-Ichs kommu-
nizieren diese nach aufien und nehmen externe Einfliisse auf, was an den Figuren
Riel und Harpin deutlich wird. Dass Kérperbehaarung oder Fell blof8 eine Hiille
neben anderen sind, wurde an der Figur Karridz und in abgemilderter Form auch am
Parzival sichtbar. Karrioéz und der junge Parzival sind Zwischenfiguren, die analog zu
ihren Korperhiillen u. a. Anteil am Hoéfischen wie AufSerhéfischen haben. Nicht selten
sind die Haarhiillen dabei eine Art Spiegel innerer Zustdnde, um die Wild- oder Ein-
fachheit des Wesens zu veranschaulichen. Zumeist korreliert eine Haarhitille mit
einer primitiven Lebensweise und/oder einem teuflischen Charakter. Dass dies ein
verdnderlicher Zustand sein kann, zeigt die Neueinkleidung Parzivals. Doch die Wild-
heit kann, wie dies bei der Rauen Else deutlich wird, abgelegt werden. Konsequenter-
weise verliert die Raue Else zusatzlich neben ihrer wilden Art ihre haarige Hiille;
Wildheit und Kérperbehaarung scheinen sich gegenseitig zu beeinflussen hzw. zu be-
dingen. In &hnlicher Form werden schwarze bzw. dunkle Kérper stigmatisiert, nega-
tiv codiert und erfahren eine breite Ablehnung. Riel ist nicht allein behaart wie ein
Bér, sondern auch schwarz. Maria Aegyptiacas Korper ist in fritheren Legenden
durch die Sonne ganz schwarz, in spateren dicht behaart, was eine Bedeutungstiber-
schneidung nahelegt. Diese kann an einem Vergleich zweier Iwein-Handschriften, die
Iweins Korper als riich bzw. swarz beschreiben, festgemacht werden.*”> Ahnliche Mo-
tive lassen sich an einer Reihe von Texten festmachen, in denen Sarazenen ihre
dunkle Haut durch die Taufe ablegen wie die Raue Else ihr Haarkleid.

Eine breitere, komplexere Einordnung des Kérperhaars findet sich in Legenden.
So wachsen dem Heiligen Chrysostomos oder der Heiligen Maria Aegyptiaca, die
beide zurtiickgezogen in Wald und Wiiste ihre Schuld bufien, ein dichtes Haarkleid.
Als Wesen zwischen Mensch und Tier gehen diese auf allen Vieren, erndhren sich von
Wurzeln und werden fiir ungewohnliche Geschopfe, gar fir fiir Tiere gehalten. Bei
Chrysostomos fallt die Haarhiille ab, als die Schuld vergeben ist. Der Eremit wird
damit in die Gesellschaft integriert. Maria Aegyptiaca verliert ihre urspriingliche Klei-

425 1.,V. 3557.



Zusammenschau = 177

dung, dhnlich wie Gregorius im Laufe der Zeit. Der Verlust des Gewandes und das
Wachsen eines groben Haarkleides ist weniger Ausdruck der Siinde als der langanhal-
tenden Bufde. Dies gilt fiir die hdrenen Hemden, die nicht nur Biifiende, sondern auch
Pilger:innen oder Eremit:innen wie beispielsweise der Klausner im Brandan, tragen.
Diese sind zwischen den Polen des siindhaften und gottgefélligen Lebens angesiedelt,
stehen zwischen verurteilter Hiille und auserwdhltem Gewand.



	4 Haarige Häute lesen
	4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung
	4.1.1 Das Haar über dem Körper. In Fell ge- und verkleidet
	4.1.2 Das Haar am Körper. Der innere Status als Unterschied

	4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung
	4.2.1 H(aar) wie Hölle. Teuflische und ‚primitive‘ Figuren
	4.2.2 Haare ablegen. Getaufte ‚Wilde‘
	4.2.3 Haare anlegen. Behaarte ‚Heilige‘

	Zusammenschau


