
4 Haarige Häute lesen

Mastruga uestis Sarda ex pelliculis ferarum. De qua Cicero pro Scauro: „Quem purpura regalis non 
commouit, eum Sardorum mastruga mutauit?“

Mastruga autem quasi monstruosa, eo quod qui ea induuntur quasi in ferarum habitu trans
formantur.195 (Isid. orig.B XIX, xxiii, 5)

In Isidors Auflistung Von der charakteristischen Kleidung einiger Völker findet sich 
jene Erklärung zu einem sardischen Kleidungsstück.196 Isidor197 hält dieses offen
sichtlich für abscheulich, kein Wunder, sei es doch etymologisch nahe an monstruosa. 
Isidor bezeichnet dabei nicht allein das Gewand als „widernatürlich, unnatürlich, 
scheußlich“,198 sondern meint, das Kleid beeinflusse die tragende Person: Wer diesen 
sardischen Pelz trage, verhalte sich beinahe wie ein Tier. Isidors Zitat findet sich bei
nahe wortwörtlich in der einflussreichen und umfassenden Enzyklopädie Summa
rium Heinrici,199 deren früheste Handschriften auf 1100 datiert werden.200 Im neunten 

��� „Die mastruga ist ein sardisches Kleidungsstück und wird aus den Fellen wilder Tiere hergestellt. 
Cicero sagt davon in seiner Rede Pro Scauro: ‚Wen der königliche Purpur nicht bewegt hat, ist der 
durch die mastruga der Sarden ein anderer geworden?‘ Dabei ist mastruga nahe an monstruosa, und 
das hat folgenden Grund: Wer die mastruga anzieht, nimmt nahezu das Verhalten wilder Tiere an.“ 
(Isidor von Sevilla: Etymologien, Buch XIX, 20–34. Text und Übersetzung. Übers. von Malte-Ludolf 
Babin. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. Hrsg. von Mecht
hild Müller, Malte-Ludolf Babin, Jörg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RG. 80), S. 55–101, hier 66–69 
[Sigle Isid. orig.B]).
��� Bei der genaueren Bestimmung des Materials, der Art des Pelzes, bleibt Müller vorsichtig. Sie zi
tiert Dieter Flach, der Ziegen- oder Schaffell für wahrscheinlich hält, und meint, dass die Sarden si
cherlich Ledergewand getragen hätten (vgl. Mechthild Müller: Ergänzender Kommentar zu Isidors ge
sammelten Angaben. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. 
Hrsg. von ders., Malte-Ludolf Babin, Jörg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), S. 155–533, hier 
221f.; FN 393).
��� Isidor bezieht sich hier auf eine Verteidigungsrede Ciceros für Scaurus, einem ehemaligen Statt
halter von Sardinien, gegen den sowohl der Verdacht des Mordes, der Korruption als auch der sexuel
len Belästigung im Raum stand. Cicero kontrastiert in seiner Rede den Königspurpur mit dem sardi
schen Fell. Dabei meint er, dass Scaurus weder von dem Königspurpur korrumpiert worden sei noch 
von der Fellbekleidung der Sarden. Weiters bezeichnet Cicero diejenigen, die Anklage erhoben haben 
als „fast möchte ich sagen [...] fellbekleidete Zeugen“ (prope dicam pellitis testibus, Cic. pro Scauro 45 
o). Für Quintilian habe Cicero dieses Wort bewusst gewählt, er selbst ordnet es den „Barbarismen“ zu 
(Cicero zit. n. Müller, Ergänzender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 221, Zitat ebd.).
��� Georges, Bd. 2, Sp. 999.
��� Summarium Heinrici I, Buch IX, 1–14. Text und Übersetzung. Übers. von Malte-Ludolf Babin. In: 
Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. Hrsg. von Mechthild Mül
ler, Malte-Ludolf Babin, Jörg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), S. 103–124, [Sigle Summ. 
Hein.].
��� Dabei wurde das elf Bücher umfassende Lehrwerk, das zu vier Fünfteln auf Isidors Etymologiae 
beruht, als Schulbuch in vielen Klosterschulen verwendet (vgl. Jörg Riecke: Über das Summarium 
Heinrici. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. Hrsg. von 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-007



Buch, in dem Kleidung, Essen und Trinken behandelt werden,201 findet sich folgender 
Eintrag zu mastruga: Mastruga kursina quasi monstruosa, quod qui ea induuntur 
quasi in ferarum habitum transformantur.202 Mastruga wird dabei mit kursina erläu
tert, was von Malte-Ludolf Babin, Mechthild Müller und Jörg Riecke mit „Pelzbeklei
dung“ übersetzt wird.203 Es handelt sich zweifellos um ein Gewand aus Tierhäuten, 
das hier wie bei Isidor stark negativ besetzt ist.

Ganz anders bewertet Paulinus von Nola dieses Kleidungsstück, der keinen Mann 
in Toga (palmata), sondern in mastruga lobt.204 Dabei erzählt er die Geschichte eines 
armen alten Mannes, der als einziger eine stürmische Seefahrt überlebt, weil er an 
Bord vergessen wurde. Paulinus streicht hervor, dass die ärmliche Kleidung aus zu
sammengenähten Fellen dem Greis zu keinem Nachteil gereichte, und vergleicht die 
mastruga mit dem einfachen Fellkleid des biblischen Elias (melotes)205 und dem Ka
melhaargewand Johannes’ des Täufers.206

Die Einordnung einfacher Kleidungsstücke aus Tierfellen kann, wie die beiden 
Beispiele – Isidor und Paulinus – zeigen, ganz unterschiedlich erfolgen, sie changiert 
geradezu zwischen den Extremen von Verdammung und Heiligsprechung. Im nächs
ten Kapitel soll genau diesem Umstand nachgegangen werden.

Mechthild Müller, Malte-Ludolf Babin, Jörg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), S. 23–52, hier 
23, 26 u. 31).
��� Vgl. ebd., S. 29.
��� Summ. Hein. I, IX, III; „Mastruga [„Pelz“] [:] kursina [Hervorh. i. Original], fast als hieße es mons
truosa, weil wer die mastruga anzieht, nahezu das Verhalten wilder Tiere annimmt.“ (Übers. von 
Malte-Ludolf Babin).
��� Malte-Ludolf Babin, Mechthild Müller, Jörg Riecke: Die Transformation lateinischen Bildungswis
sens in die Volkssprachen. In: Das Thema Kleidung bei Isidor von Sevilla und im Summarium Heinrici 1. 
Hrsg. von Mechthild Müller, Malte-Ludolf Babin, Jörg Riecke. Berlin/Boston 2013 (ErgBde. RGA. 80), 
S. 127–153, hier 135.
��� Vgl. dazu die Erzählung zu Kaiser Karls des Großen Jagdausflug, die in Taten Karls von Notker 
von St. Gallen überliefert ist. Der Kaiser, selbst in Schaffell gehüllt, schlägt dem in Seide und Hermelin 
gehüllten Gefolge nach dem Kirchgang vor, einen Jagdausflug zu unternehmen. Kaiser Karl ist in sei
nem warmen Schaffell einigermaßen gut vor Regen wie Dornen geschützt. Karls Gefolge hingegen, 
das prunkvolle Kleider trägt, wird von dem kaiserlichen spontanen Vorschlag, nach dem Kirchengang 
jagen zu gehen, überrascht. Deren Gewänder sind völlig untauglich für diese Aktivität, was sie in zer
rissenen Seidenkleidern, in Lumpen gehüllt, heimkehren lässt. Kaiser Karl kontrastiert die kostbaren 
Lumpen und den einfachen Schafspelz in der Frage, welcher Pelz denn nun kostbarer sei: „Quod pelli
cium modo preciosius et utilus [...] / Welcher Pelz ist nun wertvoller und brauchbarer.“ (Notkeri Gesta 
Karoli II, 17, S. 418). Mit dieser Geschichte leitet Andreas Kraß Geschriebene Kleider. Höfische Identität 
als literarisches Spiel ein (vgl. ebd., S. 3–5).
��� „Melotes oder melota ist aus Ziegenfell gemacht, aber als Begriff nicht genau einzugrenzen. Im 
Hebräerbrief (11,37) heißt es von heiligen Männern: ‚Sie zogen in melotis, in pellibus caprinis einher.‘“ 
(Vulg. Hebr 11,37) (vgl. Müller, Ergänzender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 278).
��� 2 Kön 1,8; Mt 3,4; Mk 1,6; vgl. Müller, Ergänzender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, 
S. 221f.

134 4 Haarige Häute lesen



Während in den vorangegangenen Kapiteln eine überschaubare Anzahl an Tex
ten herangezogen wurde, zeichnet sich das folgende durch eine Fülle sehr unter
schiedlicher Texte aus. Diese zeugen von einer Begeisterung für hybride Gestalten 
fremder Länder und einer zunehmenden Faszination für sog. Wildleute. Die unter
suchten Versromane, Erzählungen, Gedichte und Legenden sind sowohl von Kompen
dien von Plinius’ bzw. Solinus’ Schriften als auch von der Zunahme an Bestiarien und 
nicht zuletzt von der reichen Tradition der Alexanderromane207 beeinflusst.208 Die 
Darstellung der Wildleute ähnelt jener der ‚Wüstenheiligen‘ und Eremiten in dem 
Punkt, dass diese im Laufe des Mittelalters zunehmend einheitlicher, beinahe schema
tischer209 und um die Wildheit bzw. gesellschaftliche Ausgrenzung zu verdeutlichen, 
körperbehaarter illustriert werden.210

Das folgende Kapitel verfolgt das Ziel, anhand der vielfältigen und unterschiedli
chen Texte die weit verbreitete Motivik, Be- und Verurteilung der esauischen Behaa
rung und jakobinischen Felle in der volkssprachigen Literatur des europäischen Mit
telalters darzulegen, zu systematisieren und folgenden Fragen nachzugehen: Welche 
Konnotationen werden mit dem Tragen von einfachen Fellen verbunden? Wie wer
den Ähnlichkeiten zwischen der tragenden Person und der Materialität der Kleidung 
artikuliert und argumentiert? Und wo, in Rückgriff auf die beiden biblischen Protago
nisten Jakob und Esau, liegen die Unterschiede und Überschneidungen zwischen dem 
Anlegen von Fell und der eigenen Körperbehaarung?

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung

Der Ritter Wigalois, Protagonist des gleichnamigen Versromans Wirnts von Grafen
berg, jagt ein Abenteuer nach dem nächsten. Hat er sich gerade erst vom Kampf mit 
dem Drachen erholt, wird er von einer ungewöhnlich starken Frau – Rûel – überrum
pelt und kann sich nur mit Gottes Hilfe aus ihren Fängen befreien.211 Zu zurückhal
tend hat sich der Protagonist in dieser Aventiure gezeigt und schwört, in Zukunft stets 

��� Vgl. Claude Lecoutex: Kleine Texte zur Alexandersage. Göppingen 1984 (GAG. 388), S. XIII–XV.
��� Vgl. Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, S. 90f.; Von Wilckens, Leonie: Das Mittelalter und 
die ‚Wilden Leute‘, S. 66–78.
��� Vgl. Christa Habiger-Tuczay: Wilde Frau. In: Dämonen Monster Fabelwesen. Hrsg. von Ulrich 
Müller, Werner Wunderlich. St. Gallen 1999 (Mittelalter Mythen. 2), S. 603–615, hier 603.
��� Das zeigt sich beispielsweise an den heiligen Frauenfiguren Maria Magdalena oder Maria Aegyptiaca 
(vgl. Pouvreau, Du poil et de la bête, S. 244 u. 248). Husband führt aus, dass es vor dem 12. Jahrhundert 
keine Belege gebe, die Wildleute stark behaart darstellen, während manche anderen kuriosen Gestalten 
und Monster durchaus haarig sein konnten. Im 12. Jahrhundert wurde die Behaarung der Wildleute hin
gegen zur Konvention, zuvor sind diese weder in Illuminationen bei Solinus noch bei Hrabanus Maurus 
behaart (vgl. Timothy Husband, The Wild Man. Medieval Myth and Symbolism. New York 1980, S. 7).
��� Diese Gestalt wird im Abschnitt ‚4.2.1 H(aar) wie Hölle – teuflische und ‚primitive‘ Figuren‘, 
S. 151–158, eingehender untersucht.

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung 135



den ersten Schlag zu setzen.212 Gelegenheit dazu bekommt er prompt, als er auf ein 
sowohl behaartes wie auch Tierfell tragendes Wesen trifft. Diese Figur sieht auf den 
ersten Blick wie ein gut bewaffneter Ritter aus, ausgestattet mit der besten Ausrüs
tung, die man sich wünschen kann:

von der brücke stahten her
gegen im sehzic starkiu sper
eine mîle ûf dem wege.
diu hêt ein rîter in sîner pflege,
der was ze harnasche wol,
als ze strîte ein rîter sol.

(Wig., V. 6546–6551)

Auf seinem Pferd liegt eine Pferdedecke aus mehrfarbigem Samit. Er selber besitzt 
nicht nur einen kunstvoll verzierten Helm, sondern führt auch einen neuen und edlen 
Schild, den ein lebensechtes Bild Machmêts ziert.213 Während die ersten Verse der Rit
terbeschreibung keinen Unterschied zu anderen christlichen höfischen Rittern erken
nen lassen, wird spätestens hier klar, mit wem es Wigalois zu tun hat: mit einem tievels 
trût, und das Bild des vermeintlich vollkommenen Ritters beginnt zu wanken.214 Die Ab
bildung des heiden got ist nicht allein, wie es heißt, die erste Provokation – des rîters 
spot. Vielmehr ist es Ausdruck einer umfassenden Differenz zwischen den beiden Rit
tern, denn Wigalois hat sich in Abhängigkeit des christlichen Gottes gestellt.215 Auf den 
zweiten Blick entspricht der Ritter Karriôz keinem (christlichen) Ritterideal und Kar
riôz’ Unritterlichkeit – im Kontrast zu Wigalois – zeigt sich auf mehreren Ebenen:

Ouch vuorte der selbe tievels trût
an im eines lewen hût
ob einem halsberge wîz.
[...]
er hiez der küene Karriôz.
sîn muoter was ein wildez wîp;
dâ von was im sîn kurzer lîp
aller rûch unde starc.

(Wig. V. 6577–6579 u. 6602–6605)

��� Vgl. Wig. V. 6519–6524.
��� Im Kommentar von Seelbach/Seelbach wird damit Mohammed identifiziert. Christoph Fasbender 
weist daraufhin, dass es sich um kleine Teufel handelt, wie sie bereits die Säulen im Rolandslied zie
ren. Unabhängig davon, ob damit Mohammed oder Teufelchen bezeichnet werden, ist der Bezug zu 
einer religiösen Andersartigkeit gegeben (vgl. Christoph Fasbender: Der Wigalois Wirnts von Grafen
berg. Eine Einführung. Berlin/New York 2010 [De Gruyter Studium], S. 97). Christa Habiger-Tuczay 
schreibt, dass Zwerge in der deutschsprachigen Literatur des Mittelalters nicht selten Heiden sind 
(vgl. Christa Habiger-Tuczay: Zwerge und Riesen. In: Dämonen, Monster, Fabelwesen. Hrsg. von Ulrich 
Müller, Werner Wunderlich. St. Gallen 1999 [Mittelalter Mythen. 2], S. 635–6588, hier 642).
��� Vgl. Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 206.
��� Vgl. Wig. 6572–6576.

136 4 Haarige Häute lesen



Karriôz trägt die Haut eines Löwen, welchen der Ritter ohne Waffen mit bloßer 
Hand – mit nacter hant – erschlagen habe.216 Dieses Fell ist bereits eine erste Anleh
nung an Herakles’. Dieser habe ebenso einen Löwen eigenhändig erlegt und mit des
sen Haut Kopf und Schultern bedeckt.217 So ist es nicht verwunderlich, dass Gabriela 
Antunes in dem Löwenfell ein „Symbol für große Kraft und Mut“ und ein „Königsattri
but“ sieht: „Mit dem Fell wird die Kampfbereitschaft des Heldengegners verbildlicht, 
so dass sich schon im ersten Moment die Vorstellung eines mächtigen Kriegers ein
stellt.“218 Dieser Eindruck wird dezidiert im Wigalois gestützt: Karriôz’ Löwenhaut ist 
Demonstration von Stärke, Kraft und Furchtlosigkeit.219 Dennoch greift diese erste 
Analyse des Löwenfells allein zu kurz und kann nicht ohne die weiteren Körperhüllen 
und das weitere Verhalten der Figur in den Blick genommen werden.220

Der Eindruck der Unritterlichkeit verstärkt sich, als Karriôz, nachdem alle Lanzen 
verstochen sind, nicht nach einem ritterlichen Schwert wie Wigalois greift, sondern 
nach einem Kolben. Eine solche Keule führt zwar auch Herakles mit sich, was jedoch 
nichts daran ändert, dass es eine unhöfische Waffe ist,221 die hier verwendet wird.222

Die Materialität von Kleidung und Waffen ist ähnlich wie bei Esau negativ konno
tiert.223 Karriôz’ Löwenhaut und Kolben, die sich von Wigalois’ Harnisch und Schwert 
abheben,224 zeigen, wie Karriôz mehr und mehr vom ritterlichen ‚Ideal‘ abweicht, je 

��� Ebd., V. 6610–6614. Auf ähnliche Weise besiegen sowohl Herakles als auch Samson einen Löwen 
(vgl. Ri 14,5f.).
��� Ein anderer Strang erzählt davon, dass Herakles den Löwen von Nemea erlegt habe, dessen Fell 
unsterblich mache (vgl. Karl Kerényi: Mythologie der Griechen. Die Heroengeschichten. Teil 2. Stutt
gart 1997, S. 116–118).
��� Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 207.
��� Antunes spricht von einer „Einheit, bei welcher das Äußerliche als Spiegel des Inneren begriffen 
werden“ könne (vgl. ebd., S. 212). Die Löwenhaut Herakles’ als offensichtliches Zeichen von Stärke, 
s. Theokrit: Gedichte. Griechisch – deutsch. Hrsg. von Bernd Effe. 2. Aufl. Berlin 2013 (STusc.), S. 174ff.
��� Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 207.
��� Einen kolben führt etwa auch der Waldmensch im Iwein mit sich (I., V. 469f.).
��� Vgl. Seelbach/Seelbach, Kommentar, S. 329. Dazu auch: John B. Friedman: The Monstrous Races in 
Medieval Art and Thought. New York 2000 (Medieval Studies), S. 32f.
��� Antunes schränkt dies ein und meint, dass Karriôz’ Gestalt zwar der höfischen Norm entgegen
stehe, dass es dabei aber vorwiegend um die Betonung der Stärke gehe (vgl. Antunes, An der Schwelle 
des Menschlichen, S. 209).
��� Schmitt versucht aufzuzeigen, wie der gerüstete Ritter stärker über die Außenseite, also den Har
nisch, als über seinen Körper codiert werde. Während jene Figuren, die im Kontrast zum Ritterlichen 
stehen, vermehrt über ihren Körper gezeichnet werden. Dies führt sie u. a. anhand der Beschreibung 
Karriôz’ aus: „Wichtiger als der Körper selbst ist beim Ritter seine kulturell bestimmte Außenseite.“ 
(Vgl. Schmitt, Riesen und Zwerge, S. 379; Zitat ebd.). Dem kann ich teilweise zustimmen, allerdings ist 
auch der Ritter nicht allein Außenseite, sondern diese Außenseite Projektionsfläche für den und vom 
Körper.

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung 137



weiter der Kampf fortschreitet. Der Verdacht, dass Wigalois es nicht allein mit einem 
unritterlichen, sondern einem übernatürlichen Gegner zu tun hat, mit einer Figur der 
Anderswelt, erhärtet sich bei der näheren Beschreibung der Figur.225 Denn Karriôz ist 
klein wie ein Zwerg, besitzt kurze Beine und lange Arme226 und als Sohn einer wilden 
Frau einen dicht behaarten Körper.227

Können nun Löwenhaut und Körperbehaarung in Bezug zueinander gesetzt wer
den? Im Wigalois wird Karriôz’ Körperbehaarung auf seine Wildheit und das Löwen
fell auf seine Stärke zurückgeführt, diese beiden Bereiche müssten nicht unbedingt 
aufeinander bezogen werden. Doch das Löwenfell wurde in einem furchtlosen Kampf 
gewonnen und charakterisiert Karriôz als ein Wesen, das sich selbst von einem 
Löwen nicht einschüchtern lässt. So sind Körperbehaarung wie das Tragen des 
Löwenfells Attribute, die mit einem ungebändigten Wesen korreliert werden. Karriôz’ 
Körperbehaarung, Zeichen seiner ‚wilden‘ Abstammung, lässt sich auch von der Rüs
tung nicht verdecken und dringt, so könnte man formulieren, in Form der Löwenhaut 
durch die Rüstung. Körper, Haut und Kleidung sind in Form von Körperhaar, Rüstung 
und Löwenfell ineinander verwoben und korrespondieren miteinander.228 Karriôz’ 
Status zwischen Ritter- und Anderweltfigur wird dadurch augenscheinlich.229 Karriôz’ 

��� Weitere Figuren der Anderswelt im Wigalois sind außerdem Rûel, der Drache Pfetan und Mar
rien (vgl. Annette Loyola: The Role of the Woman in Wirnt von Grafenberg’s Wigalois. Inaugural- 
Dissertation. State University of New York at Albany 1997, S. 162f.). Henderson verbindet die Welt 
Roazs von Gloi, die voller ungeheurer Gestalten ist, mit den Nachkommen Kains (vgl. Ingeborg Hen
derson: Dark Figures and Eschatological Imagery in Wirnt von Gravenberg’s Wigalois. In: Dark Figures in 
Medieval Germany and Germanic Literature. Hrsg. von Edward R. Haymes, Stephanie C. Van D’Elden. 
Göppingen 1986, S. 99–113, hier 109).
��� Ob Karriôz nun ein Zwerg ist oder lediglich wie ein Zwerg aussieht, kann nicht mit Sicherheit 
festgelegt werden. Habiger-Tuczay erwähnt Karriôz in ihren Ausführungen zu Zwergen (bzw. Riesen) 
nicht, obwohl sie diesen in einer Aufzählung von kundigen Schmiedkünsten aufnimmt (vgl. Habiger- 
Tuczay, Zwerge und Riesen, S. 635–658; bes. 643). Von Lecouteux wird Karriôz im Dictionarie zu den 
Zwergen gelistet, in seiner Etude jedoch fehlt ein Hinweis auf Karriôz (vgl. Claude Lecouteux: Les 
Monstres Dans la Litterature Allemande du Moyen Age. Bd. 1, Étude. Göttingen 1982 [GAG. 330 I]; 
Claude Lecouteux: Les Monstres Dans la Litterature Allemande du Moyen Age, Bd. 2, Dictionnarie. Göt
tingen 1982 [GAG. 330 II], S. 129).
��� Außerdem besitzt er Knochen ohne Mark, was bereits bei Plinius ein Zeichen für ein ausdauerndes 
Lebewesen ist, das länger ohne Wasser auskomme (vgl. Plin. nat. B. 7, XVIII, 78). Neil Thomas merkt an, 
dass Karriôz Rûels Sohn sein könnte. Dies versucht er über die Suffixähnlichkeit von Karriôz und Rûels 
Mann Feroz zu belegen, wie es bei Leodarz und Bejolarz der Fall ist. Diese vermeintliche 
Verwandtschaft müsste stärker belegt werden. Im Text selbst finden sich keine Anknüpfungspunkte, die 
diese These bestärken würden (vgl. Neil Thomas: Wirnt von Gravenberg’s Wigalois. Intertextuality and 
Interpretation. Übers. u. eingel. von dems. Lincoln/London 1977, S. 1–100. Woodbridge 2005, S. 61, FN 9). 
Gegen diese Verwandtschaftsthese spricht sich Fasbender aus (vgl. Fasbender, Der ‚Wigalois‘ Wirnts von 
Grafenberg, S. 97).
��� Vgl. North, The Surfacing of the Self, S. 78f.
��� Hier kann sicherlich von einem hybriden Wesen gesprochen werden. Antunes spricht, als der 
Kampf zwischen Wigalois und Karriôz die finale Phase erreicht hat, von einem „Scheinritter“ (vgl. An

138 4 Haarige Häute lesen



Rüstung und Körper- bzw. Löwenhaar ist dabei kein Widerspruch, sondern Ausdruck 
einer hybriden Figur, die eben weder ganz ritterlich noch ganz wild ist. Karriôz ist 
sowohl höfisch als auch unhöfisch gekleidet und verwendet höfische wie unhöfische 
Waffen. Beide Seiten können nicht voneinander gelöst werden.230 Außerdem ist Kar
riôz kein Sohn wilder Eltern, sondern lediglich einer wilden Frau. Wer sein Vater ist, 
darüber berichtet der Erzähler nichts. Das bedeutet: Auf genealogischer Ebene ist Kar
riôz (möglicherweise) nur zur Hälfte ein wilder Mann.231 Dennoch kann diese Figur 
ihr wildes Naturell nicht einfach ablegen, und das liegt nicht allein an dem Haar, das 
Teil des Körpers ist, wie in den folgenden Ausführungen verdeutlicht werden soll.

4.1.1 Das Haar über dem Körper. In Fell ge- und verkleidet

Jakob wird zu keinem Esau im Sinne eines gottlosen, den Trieben unterworfenen 
Wüstlings, wenn er das Fell eines Ziegenbockes um Arme und den Hals legt. Karriôz 
hingegen würde seine Wildheit auch nicht verlieren, wenn er das Löwenfell auszöge, 
denn immer noch würde seine Körperbehaarung von der Abstammung von einer wil
den Frau zeugen und wäre somit Ausdruck einer tiefer liegenden Wildheit, von der er 
sich nicht so einfach befreien kann.232 Diese beiden Beispiele legen nahe, dass zwi
schen Körperbehaarung und dem Tragen von Tierhäuten unterschieden werden 
muss. Eine solche Argumentation wird von Small in ihrer Untersuchung über Wer
wölfe in altfranzösischen Texten gestützt. Darin unterscheidet sie zwei Arten der Ver
wandlung über Tierhäute, was sie mit ‚overlay model‘ und ‚fusion model‘ klassifiziert. 
Bei dem ‚overlay model‘ ist die Tierhaut eine Hülle, ein Anhängsel über der Men
schenhaut. Dabei schlüpfen Menschen in Tierhäute, was zu einer lediglich oberflächli
chen Veränderung führt, die Haut selbst ist nicht betroffen. Der Zustand der Verklei
dung kann wieder rückgängig gemacht werden, indem die Haut abgelegt wird.233 So 
kann Jakob die Ziegenfelle anlegen und nach der Segnung wieder abnehmen, ohne 
dass das Fell oberflächliche oder tiefgreifende Spuren hinterlässt. Ganz anders beim 
‚fusion model‘, hier sind Tier- und Menschenhaut zwei Ausdrucksseiten einer Ober
fläche. Es kommt zu einem Ineinandergreifen physischer und psychischer bzw. mora
lischer Funktionen, zu einem Aufbrechen der Grenze von Tier und Mensch und zu 

tunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 209–211, Zitat, S. 210). Ich halte die Hybridität für nahelie
gender, da Karriôz nicht allein vortäuscht, sondern auch über teil-ritterliche Tugenden bzw. Qualitä
ten verfügt.
��� Vgl. Small, The Medieval Werewolf Model, S. 83.
��� Eine andere Auffassung dazu vertritt Schmitt (vgl. Riesen und Zwerge, S. 374).
��� Eine Möglichkeit, die Wildheit zu verlieren, besteht in der Taufe. Das lässt sich an anderer Stelle 
anschaulich an der Figur der Rauen Else zeigen (s. ‚4.2.2 Haare ablegen – getaufte ‚Wilde‘‘, S. 158–164).
��� Small versucht, eine Analogie zwischen der Fleisch- und Haarseite von Pergament und dem Wer
wolf als zwei Ausdruckseiten eines Objekts darzulegen (vgl. Small, The Medieval Werewolf Model, S. 83).

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung 139



einer Störung der Kontinuität des Selbst.234 Karriôz mit seinem dichten Haarkleid und 
Löwenfell wäre demnach dem ‚fusion model‘ zuzuordnen.

Small stützt ihre Argumentation auf die Differenz von Nacktheit und Bekleidung, 
wobei sie auf Didier Anzieus Modell des ‚Haut-Ichs‘ zurückgreift.235 Dabei koppelt 
Small Anzieus Modell mit der Unterscheidung von Nacktheit als Bedeutung und Be
kleidung als Behälter der Bedeutung. So sei Kleidung eine zweite Lage, welche die 
Haut schütze, aber auch abschirme und die Bedeutung der Haut über die Kleidung 
verschlüssele und verändere.236

Für die Analyse von Tierfell und Körperbehaarung bedeutet das, dass der Unter
suchungsgegenstand nicht allein auf Kleider aus Tierhäuten reduziert werden kann, 
sondern Kleidung, Haut und Körper gemeinsam als wechselseitige und durchlässige 
Oberflächen gedacht werden müssen. Die Funktion der Hülle (Haut oder Kleid) kann 
nur gemeinsam mit dem umhüllten Körper in dem jeweiligen Textabschnitt unter
sucht werden.

Dabei kann nicht das Tragen von Tierhäuten mit dem ‚overlay model‘ oder die 
Körperbehaarung mit dem ‚fusion model‘ parallelisiert werden. Vielmehr entspricht 
das ‚overlay model‘ einer Körper- oder Tierhautbehaarung, die an der Oberfläche 
bleibt, im Gegensatz zum ‚fusion model‘ erfolgt keine wechselseitige Interaktion zwi
schen äußeren Hüllen und dem Wesen des Trägers. Vielmehr korrespondieren beim 
‚overlay model‘ Kleidung wie Haare am Körper eindimensional. Es sind Verkleidun
gen, die den Betrachtenden etwas vorgaukeln, die den darunterliegenden Körper und 
das Ich kaum berühren und nicht beeinflussen. Beim ‚fusion model‘ hingegen kommt 
es zu einem wechselseitigen Austausch der diversen Oberflächen, nämlich zwischen 
Haut, Körper, Kleidung und Ich.

Im Folgenden soll zuerst eine List Wetzels im Herzog Ernst analysiert werden, ein 
offensichtliches Beispiel für Verkleidung und damit für das ‚overlay model‘. Danach 
soll noch einmal Karriôz, der in Löwenfell gekleidete Ritter im Wigalois in den Blick 
genommen und mit dem jungen Parzival im gleichnamigen Versroman237 von Wolf
ram von Eschenbach verglichen werden. Beide werden sowohl über Rüstung als auch 
Tierhäute bzw. Körperbehaarung charakterisiert. Es sind Oberflächen, die in einem 
wechselseitigen Verhältnis zum Körper und Ich stehen und das Bild des höfischen Rit
ters im Versroman konterkarieren.

��� Vgl. ebd., S. 85.
��� Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 60. S. Ausführlicher dazu ‚Stückwerk‘, S. 3–10.
��� Zu solchen Veränderungen komme es beim Werwolf, so Small, über die Verwandlungen. Es sei 
ein Aufbrechen der Grenzen von innen und außen (vgl. Small, The Medieval Werewolf Model, S. 84).
��� Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach der Ausgabe Karl Lachmanns rev. u. komm. von Eber
hard Nellmann. Übertr. von Dieter Kühn. Bd. 1 u. 2. Frankfurt a. M. 1994 (DKV TB. 7), [Sigle Pz.].

140 4 Haarige Häute lesen



4.1.2 Das Haar am Körper. Der innere Status als Unterschied

dô begunden sie vaste gâhen
in ir guoten sarwât,
die ein ieclîcher ritter hât,
der ze nôt wol wil gewâfent sîn:
helm, schilt und hosen îserîn.
diu swert sie niht umbe gurten.
mit in sie sie sus fuorten.
sie leiten sie bî in alsô bar.
dô nâte man sie in die hût gar
dicke von eime merrinde.

(HE, V. 4248–4257)

Herzog Ernst und Gefolge erleiden im Zuge fantastischer Reisen Schiffbruch im leber
mer.238 Sie stranden auf einer Insel des Magnetberges, leiden aber derart Hunger, 
dass außer Herzog Ernst, Graf Wetzel und sechs Gefährten alle umkommen. Die 
Toten werden von einem Greif fortgeflogen und an dessen Jungen verfüttert.239 Graf 
Wetzel sieht die einzige Chance, von der Insel fort und aufs Festland zu kommen, 
über diesen Greif.240 Dafür lassen sie sich samt ihrer Rüstung (sarwât) in Häute einnä
hen. Der Umstand, dass sich in den Schiffswracks Unmengen an hiute | merrinder 
huodebefinden, wird zwar als ein großes Wunder bezeichnet, aber näher wird auf 
diesen ‚glücklichen Zufall‘ nicht eingegangen.241 Die Schwerter halten sie dabei in der 
Hand, da sie diese später benötigen, um sich aus der Hauthülle zu befreien. Der Plan 
geht auf, der Greif schnappt sich die in Tierhaut gehüllten Ritter und fliegt sie in das 
Nest seiner Jungen. Dort scheitern die Greifjungen trotz spitzer Schnäbel an der Tier

��� HE, V. 3935.
��� Der Greif dient auch König Alexander als ‚Verkehrsmittel‘ (vgl. Winder McConell: Mythos Greif. 
In: Dämonen, Monster, Fabelwesen. Hrsg. von Ulrich Müller, Werner Wunderlich. St. Gallen 1999 [Mit
telalter Mythen. 2], S. 267–286, hier 271). Die Ambivalenz dieser Figur, die Attribute eines Löwen und 
Adlers vereint, nicht selten Schätze hütet, hat Winder McConell zusammengefasst. Dabei weist er 
auch auf Ähnlichkeiten der Greifepisode zwischen Herzog Ernst und Kudrun hin (vgl. McConell, My
thos Greif S. 277–279).
��� Herzog Ernst und Gefolge befinden sich in einem Zustand der Ausweglosigkeit, sie müssen, um 
gerettet zu werden, die Kontrolle über den Fortgang teilweise ablegen und sich in die Fänge des Greifs 
begeben (vgl. McConell, Mythos Greif, S. 277). David Blamires merkt an, dass Benjamin von Tudel, ein 
jüdischer Rabbi und Reisender des 12. Jahrhunderts, von einem Meer von Nikpa schreibt, von dem 
dieser ebenfalls auf ganz ähnliche Weise wie Herzog Ernst fortkommt (vgl. David M. Blamires: Herzog 
Ernst and the otherworld voyage. A comparative study. Manchester 1979, S. 41).
��� HE, V. 4204f. Der ursprüngliche Träger dieser Oberfläche, ein merrint, ist ein Rind, wie es jenseits 
des Meeres zu finden sei – also eine Kuh des Ostens bzw. der Sarazenen. Welches Tier damit gemeint 
sein könnte, bleibt recht vage, meist ist von einem Zugtier die Rede, unter Umständen könnte damit 
auch ein Elefant bezeichnet werden (vgl. BMZ, Bd. II/1, Sp. 722b). Blamires bezeichnet die Häute in 
seinen Ausführungen als Ochsenhäute (vgl. Blamires, Herzog Ernst, S. 44).

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung 141



haut und der Rüstung der Ritter, sodass diese unbeschadet davonkommen.242 Mithilfe 
ihrer Schwerter können sich Herzog Ernst und sein Gefolge aus der Haut befreien 
und vom Nest auf einem Felsen hinunter in den Wald klettern:243

sie sniten sich ûz und stigen
abe dem steine in den walt,
dâ den helden vil balt
die grîfen mohten niht geschaden.

(HE, V. 4292–4295)

Herzog Ernst und Graf Wetzel mit Gefolge lassen sich jeweils in Tierhäute einnähen, 
um den Greif zu täuschen.244 Das Einnähen wie das Herausschälen daraus erfolgt, 
ähnlich wie Jakob, der sich Tierfelle anlegt, um Esau zu imitieren, ohne oberflächliche 
oder tiefgreifende Spuren zu hinterlassen.

Das Einnähen im Herzog Ernst ist ein anschauliches Beispiel für Smalls ‚overlay 
model‘. Die Tierhaut wird über die Rüstung, die ein jeder Ritter trägt, um im Falle 
eines Kampfes bereit zu sein, gestülpt. Die hût bleibt eine weitere Hülle, die angelegt 
wird und nach außen hin tarnt, aber nach innen keinen Einfluss hat, denn das Klei
dungs-Ich wird über die Rüstung konstituiert und von der kurzzeitigen Tierhautein
kleidung nicht tangiert.

Die einzelnen Schichten, die Herzog Ernst trägt, stehen nur teilweise im wechsel
seitigen Austausch mit dem Körper. Während die Rüstung dezidiert als ein Zeichen 
für die Kampfbereitschaft des Ritters erwähnt wird, also Ausdruck eines ritterlichen 
Bewusstseins ist, bleibt die Tierhaut unmarkiert. Herzog Ernst und die anderen sind 
in mehrere Schichten gehüllt, die sowohl schützen als auch projizieren. So sind Tier
häute wie die Rüstung ein Schutz gegen mögliche Gefahren, aber allein die Rüstung 
ist eine permeable Oberfläche, bei der es zu einem Austausch zwischen Oberfläche 
und der darunterliegenden Haut bzw. dem Körper kommt. Denn so einen Harnisch 
besitzt ein Ritter, der für oder im Falle eines Kampfes gut gerüstet sein will.245 Diese 
Rüstung habe ihn bereits in vielen Kämpfen vor äußeren Einschlägen bewahrt,246

und sei nicht allein Schutz, sondern auch Auszeichnung, da, so heißt es, jene Ritter, 
die Herzog Ernst auf seiner Pilgerfahrt begleiten, es wert gewesen seien, das Land in 

��� vil harte sie sie twungen | und fuorten sie ir jungen | und liezens vor in allen | in daz nest vallen. 
die versuochtenz in maniger wîse | und mohten doch der spîse | nie niht gewinnen | noch die hût ent
rennen. (HE, V. 4283–4290).
��� Dies tun alle Überlebenden bis auf einen, dem die Kraft ausging (vgl. ebd., V. 4312–4315).
��� Auch Odysseus und manche Gefährten können unter dem Bauch der Schafe getarnt fliehen. Dar
über hinaus tauchen ähnliche Motive in Geschichten von Tausendundeiner Nacht auf (vgl. Blamires, 
Herzog Ernst, S. 44).
��� Vgl. HE, V. 4250f. Unter Umständen könnte man hier noch einen Schritt weiter gehen und die 
Rüstung nicht allein als Schutz vor den Krallen und Schnäbeln der Greifjungen sehen, sondern auch 
davor, dass die Tierhaut zu nahe am Körper liegt und den Träger beeinflussen könnte.
��� Vgl. ebd., V. 4186–4188.

142 4 Haarige Häute lesen



kostbarer und glänzender Rüstung zu verlassen.247 Der Harnisch ist somit Ausdruck 
von Kampfbereitschaft, Mut, Ergebenheit und Treue gegenüber Gott und Herzog 
Ernst und seine Begleiter haben sich um diese Bekleidung verdient gemacht. Die Tier
haut, die sich die Ritter nun über ihren gepanzerten Körper legen, umhüllt diese le
diglich oberflächlich und hat dabei weder Einfluss auf den Körper noch auf das Ich. 
Es ist, ganz ähnlich wie bei Jakob, eine kurzfristige Verkleidung.

Demgegenüber kann Parzivals Aufzug als vermeintlicher Ritter – im Sinne des 
‚fusion model‘ – zwischen Maskerade und semantischer Markierung angesiedelt wer
den. Wenngleich Parzival und Karriôz zwei ganz unterschiedlich chrakterisierte Figu
ren sind, die wenig gemein haben, so kann doch konstatiert werden, dass der Tier
haut an Parzivals Körper eine ähnliche Funktion wie der Körperbehaarung Karriôz’ 
zukommt. Die behaarte (Tier-)Haut ist in beiden Fällen Ausdruck eines unvollkomme
nen Ritterstandes. Beide Figuren tragen eine Rüstung, doch die darunterliegende Tier
haut bzw. Körperbehaarung markiert jeweils einen unvollkommenen Zustand. Wäh
rend das Bild des perfekten Ritters bei Karriôz schon auf den ersten Blick durch das 
Löwenfell ins Wanken gerät, wird dies bei Parzival erst durch die Entkleidung 
deutlich.

Parzival, der spätere Gralkönig des gleichnamigen Versromans von Wolfram von 
Eschenbach, wird fern vom Hof und somit jeglichen Rittertums erzogen. Doch trotz 
aller Vorsichtsmaßnahmen seiner Mutter, Parzival davon fernzuhalten, begegnet Par
zival Rittern und will ebenfalls ein solcher werden. Eingekleidet in ein Narrenkostüm, 
das ihm seine Mutter in der Hoffnung bereitlegt, dass er in diesem Aufmarsch ver
lacht und bald zurückkehren werde, macht sich Parzival auf den Weg. Er trifft auf 
den roten Ritter Ither, tötet diesen auf unehrenhafte Weise mit einem gabylot, einer 
unritterlichen Waffe.248 Parzival zieht kurzerhand die vom Toten erbeutete Rüstung 
über seine Narrenkleider und hält sich für einen Ritter. Erst bei Gurnemanz legt er 
Rüstung und Narrenkleid ab, wird gebadet, erhält neue Kleider und wird mit (weni
gen) Anweisungen ins ritterliche Leben eingeführt. Parzival trägt wie Karriôz unter 
seiner Rüstung eine behaarte Haut, das Fell eines Tieres. Anhand dieser kann gezeigt 
werden, dass die behaarte Tierhaut eine ganz ähnliche Funktion wie die Körperbe
haarung Karriôz erfüllt. Denn Parzivals Narrenkostüm besteht neben Kleidern aus 
Sacktuch249 und einer Kapuze (gugel) auch aus ribbalîn, Stiefeln aus behaarter Kalbs

��� Vgl. ebd., V. 1871–1873. Über den Aufbruch heißt es: der herzoge unde sîne man | giengen frôliche 
dan | dâ sie daz kriuze nâmen. (ebd., V. 1851–1853).
��� Außerdem lädt er durch diese Tat große Schuld auf sich, da es sich um einen entfernten Ver
wandten handelt.
��� Theiß versteht darunter ein „grobe[s] Sackleinen“ (Theiß, Höfische Textilien des Hochmittelalters, 
S. 161), Brüggen einen „grobe[n], unhöfische[n] Stoff“ (Brüggen, Kleidung und Mode, S. 279). Die Mate
rialität der Stiefel spielt bei Theiß eine untergeordnete Rolle, wird lediglich in einem Halbsatz er

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung 143



haut.250 Wie Parzivals Entwicklung zum Gralskönig über eine Reihe von Investituren 
erfolgt, hat bereits Andreas Kraß umfassend aufgezeigt.251 In diesem Zusammenhang 
soll die materielle Ebene der ersten Einkleidungen gesondert beleuchtet werden. Das 
Spannungsverhältnis von Parzivals ‚Kleidungs-Ich‘ tritt nämlich über den Kontrast 
der einfachen Stiefel und der kostbaren Rüstung zutage. Das Zeigen und Verdecken 
der Materialien durch den Erzähler steigert dabei den Zwischenstatus des Trägers. Es 
sind die Stiefel – von der gugel oder sactuoch ist keine Rede – die der Erzähler mehr
mals erwähnt, als sich Parzival nach dem unehrenhaften Sieg über Ither kurzerhand 
dessen Rüstung anlegen lässt. Ein Knappe, Iwanet, ist ihm dabei behilflich, hat aber 
auch Einwände vorzubringen, als Parzival die Rüstung über seine Kalbsfellschuhe an
zieht:252

Iwânet sprach ›diu ribbalîn
sulen niht underem îsern sîn:
du solt nu tragen ritters kleit.‹

(Pz. 156,25–27)

Parzival hält dagegen, dass er diese doch von seiner Mutter erhalten habe und be
stimmt nicht ausziehen werde. Iwanet fügt sich und so verschwinden die Stiefel unter 
der Ritterrüstung: zwuo liehte hosen îserîn |schuohterm über diu ribbalîn. (Pz. 157,7f.)

Die Stiefel werden mit der Kleidung eines Ritters kontrastiert. Rüstung und Kalbs
fellschuhe sind für Iwanet nicht gemeinsam denkbar. Nur widerstrebend lässt er zu, 
dass die Rüstung dieses unhöfische Gewand bedeckt. Parzivals Äußeres gleicht dem 
eines vollkommenen Ritters. Als er an Gurnemanz’ Hof den Harnisch ablegt, macht 
sich Verwunderung darüber breit, wie Parzival darunter gekleidet ist. Dabei werden 
die Narrenkleider ebenfalls erwähnt, aber zuerst fällt der Blick auf die Oberfläche 
der Stiefel:

dô si diu rûhen ribbalîn
und diu tôren kleit gesâhen,
si erschrâken die sîn pflâgen.

(Pz. 164,6–8)

wähnt, ohne auf deren behaarte Oberfläche einzugehen (vgl. Theiß, Höfische Textilien des Hochmittel
alters, S. 332).
��� Vgl. Pz. 127,1–9. al vrisch rûch kelberîn | von einer hiute zwei ribalîn | nâch sînen beinen wart ges
niten (Pz. 127,7–9). Bei Chrétien erhält Perceval von seiner Mutter (ähnlich wie Parzival) neben einem 
Hemd aus grobem Leinenstoff und Hosen nach Art der Waliser zusätzlich einen Rock aus Hirschleder 
(mit Kapuze): Et si ot cote a caperon, / De cuir de cerf close environ (Chrétien de Troyes: Perceval. Alt
französisch/Deutsch. Hrsg. u. übers. von Felicitas Olef-Krafft. Stuttgart 2009, [Sigle Pc.], V. 503f.).
��� Vgl. Kraß, Geschriebene Kleider, S. 121–132.
��� In Chrétiens Perceval protestiert Perceval lautstark und weigert sich, die Seidenkleider des Ritters 
anzulegen. Chrétien kontrastiert die Materialien noch viel stärker, als das Wolfram tut (vgl. Pc. 
1152–1173).

144 4 Haarige Häute lesen



Die haarigen Stiefel und Narrenkleider machen diejenigen, die ihm aus der Rüstung 
helfen, betroffen. Zu groß ist der Kontrast zwischen Ritter- und Tölpelhülle.253 Offen
sichtlich ist der Kontrast der Materialität der Hosen und Stiefel: Eisen wird Fell ge
genübergestellt. Diese Materialien sind Ausdruck getrennter Lebensbereiche, die sich 
zumindest in der Welt des höfischen Versromans normalerweise nicht berühren. Par
zival zieht an Gurnemanz’ Hof seine Fellkleider aus und deckt sich zum Schlafen 
mit einer Hermelindecke zu.254

Obwohl es zwei Tierhäute sind, die einander ablösen – Kalbsfell und Herme
lin – liegen zwischen diesen beiden Materialien Welten. Die Beschaffenheit der Ober
flächen geht dabei Hand in Hand mit dem Status des Trägers oder auch der Trägerin. 
Hülle und Träger bzw. Trägerin werden gemeinsam gedacht, wie die Reaktion Iwa
nets und der höfischen Gesellschaft auf das Torenkostüm Parzivals zeigen. Am nächs
ten Morgen erhält Parzival nach dem Bad neue Kleider aus feinem Wollstoff, die zum 
Teil mit Hermelin gefüttert und mit Zobelbesatz versehen sind.255 Die grobe Kalbshaut 
der Stiefel hat Parzival abgelegt und erhält stattdessen kostbaren Pelz; statt grobem 
Werg trägt er feines Leinen. Die sozialen Implikationen korrelieren mit dem Aufwand 
der Produktion. Der Unterschied der Materialien liegt nicht allein in der Beschaffen
heit der Oberflächen. Die Gewänder, die Parzival bei Gurnemanz erhält, zeichnen 
sich im Gegensatz zu Parzivals Narrenkostüm durch aufwendige Verarbeitungspro
zesse aus. Ein grobes Sacktuch ist schnell gewebt, die Anfertigung eines Scharlachtu
ches ein aufwendiger Prozess, der nicht allein weben, sondern auch färben und sche
ren umfasst. Eine Verarbeitung, die nicht allein technisch aufwendig war, sondern 
darüber hinaus oftmals an unterschiedlichen Produktionsstandorten ausgeführt 
wurde.256 Ähnlich verhält es sich hinsichtlich des Kalbfells und der Pelze.

Obwohl beides Tierhäute sind, muss ein Kürschner für die Anfertigung von Pelz 
kaum mehr, als eine präparierte – gegerbte – Haut zu einer Pelzfläche verarbeiten.257

Bei Hermelin und Zobel handelt es sich um kleinere und exklusivere Häute, das Haar
kleid ist um ein Vielfaches länger, dichter und feiner. Auch die Fertigung einer Rüs
tung ist ein aufwendiger Prozess, der Ausdruck der Beherrschung diverser Kultur
techniken ist, während das Fell eine simple und schnell herzustellende Bekleidung 
darstellt.258 Somit ist das Tragen von Fell per se bereits ein Statement der Einfachheit. 
Die Kommunikationsfunktion des Materials changiert dabei zwischen ‚Primitivität‘ 

��� Denn bei den Schuhen handelt es sich um Bundschuhe aus Rindsleder, wie sie im Mittelalter Bau
ern trugen (vgl. Eberhard Nellmann: Stellenkommentar. In: Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach 
der Ausgabe Karl Lachmanns rev. u. komm. von Eberhard Nellmann. Übertr. von Dieter Kühn. Bd. 1 
u. 2. Frankfurt a. M.1994 [DKV TB. 7], S. 443–790, hier 523).
��� Dem Aufeinandertreffen von weißem Körper und dem weißen Hermelin widmet sich der Ab
schnitt ‚5.3 Hermelin. Pelz und Verführung‘, S. 221–237.
��� Vgl. Pz. 168,9–14.
��� Vgl. Brüggen, Kleidung und Mode, S. 282–285.
��� Ausführungen zum Gerberhandwerk s. Stather, Gerbereichemie und Gerbereitechnologie.
��� Ausführlicher dazu der Abschnitt: ‚2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis‘, S. 59–64.

4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung 145



und bewusster Bescheidenheit und Askese. So sind diese Materialien Marker, die in 
die Analyse der Figuren miteinbezogen werden müssen. Parzival ist nicht allein auf
grund seiner einfachen Kleider unritterlich, vielmehr sind es eine Reihe von Fakto
ren, die Parzivals mangelnde Ritterlichkeit verdeutlichen. Das Zusammenkommen 
von Rüstung, Narrenkleidern und weißer Haut verstärkt dabei das Irritationsmoment 
von Parzivals Zwischenstatus. So überlegt ein Ritter laut, wie Rüstung, Narrenkleider 
und Parzivals schönes Äußeres ineinandergreifen können.259 Die Rüstung reflektiert 
einerseits Parzivals Schönheit und Ritterpotenzial, sein unhöfisches Verhalten wie
derum spiegelt sich in seinen Narrenkleidern und den behaarten Stiefelchen wider. 
Dass die diversen Hüllen des Kleidungs-Ichs weder von der Haut noch von Körper 
und Wesen getrennt werden können und Kleidung bzw. Rüstung sowohl kaschiert als 
auch bloßlegt, lässt sich an dieser Stelle deutlich nachvollziehen.

Die eingangs vorgebrachte These einer Gleichsetzung von behaarten Körpern und 
haarigen Tierfellen zeigt sich anhand der beiden Figuren Karriôz und Parzival. Auch 
wenn die Kalbslederstiefel auf Parzival aufliegen, er diese unter der Rüstung trägt, sind 
diese weniger einem ‚over- bzw. underlay model‘, sondern mehr dem ‚fusion model‘ 
zuzuordnen. Parzival und Karriôz stellen u. a. durch ihre behaarte Hülle die Zugehörig
keit zu einer ritterlichen Ordnung in Frage. Bei der Figur Karriôz’ zeigt sich dies durch 
die doppelte Behaarung – Körperhaar und behaarte Tierhaut – besonders. Doch auch 
Parzival disqualifiziert sich für die höfische Gesellschaft über seine Kalbsfellschuhe, die 
unter dem eisernen Harnisch getragen und mit diesem kontrastiert werden. Dabei ist 
der behaarte Körper wie das Anlegen von Tierfell allein kein hinreichendes Kriterium 
dafür. Aber der Theorie des Kleidungs-Ich folgend sind Körperbehaarung sowie Klei
dung aus Tierfell nicht allein Hülle, sondern auch Inhalt, was im Zusammenspiel unter
schiedlicher Faktoren deutlich wird. Karriôz und Parzival sind Figuren an einer Schnitt
stelle, die zugleich teilnehmen an einer ritterlichen Ordung und außerhalb derselben 
stehen, wenngleich das bei Parzival nur ein Übergangsstastus ist, was sicherlich auch 
durch eine weitere Hülle, nämlich seine weiße Haut, verdeutlich wird. Denn ähnlich 
wie bei Karriôz sind es auch bei Parzival mehrere Schichten, die miteinander kommu
nizieren und in Konflikt geraten. Sind es bei Karriôz die Körperbehaarung, Rüstung 
und das Löwenfell, so sind es bei Parzival die strahlend weiße Haut, die Kalbsfellstiefel 
und die Ritterrüstung. Das Lesen von behaarten Oberflächen kann demnach nicht iso
liert erfolgen, sondern muss stets in Zusammenhang mit weiteren Kleidungs- und Kör
perhüllen betrachtet und in Bezug zum Träger oder zu der Trägerin gesetzt werden.260

Diese Vielfalt an haarigen Oberflächen soll nun systematisiert und mit möglichen 
Lesarten verknüpft werden, mit dem Ziel, die Bedeutungsüberschneidung von be

��� Vgl. Pz. 164,11–23.
��� Parzival ist als Figur wohl zwischen ‚overlay‘ und ‚fusion model‘ anzusiedeln. Denn in gewisser 
Weise ist seine Haut unter dem einfachen Fell schön, glatt und höfisch – ganz Jakob - und dennoch ist 
sein ‚Torenzustand‘ über seine äußere Fellhülle ablesbar, ähnlich wie die Wildheit Esaus an dessen 
Körperhaar erkennbar ist.

146 4 Haarige Häute lesen



haarten Körpern und haarigen Tierfellen einerseits mit weiteren Beispielen zu bele
gen und andererseits differenzierter zu betrachten. Körperbehaarung wie Tierfell 
können Ausdruck von ‚Primitivität‘, Schlicht- und Einfachheit oder höllischer Her
kunft sein. Hinzu kommt, dass die Wildheit in Form des Fellkleides an- und abgelegt 
werden kann. Teufelsgestalten, die sich taufen lassen, verlieren ihr Haarkleid. Spätere 
Heilige legen bewusst als Zeichen ihres Schuldeingeständnisses haarige Kleider an, 
anderen wiederum wächst ein Haarkleid.

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung

Svmeliche flurn pegare | we
ir sconen uarwe,
si wurten suarz unt egelich.
den ist nehein liut gelich:
dei ǒgen in scinent,
die zêni glîzent.
suenne si si lazent plecchen,
so mahten si iǒch den tiufel screchen.
die afterchomen an in zeigtun
waz ir uoderen garnet heten:
alsolich si waren innen,
solich wurten dise uzzen.

(WG, V. 1306–1317)

Die Nachfahren Kains hätten, so heißt es in diesem Textausschnitt der Wiener Genesis, 
ein Gebot Adams, gewisse Pflanzen nicht zu essen, missachtet. Daraufhin gebaren sie 
demnach Kinder mit Hundeköpfen, Mündern auf den Brüsten, Augen an den Achseln, 
Riesenohren oder -füßen. Andere wiederum hätten eine schwarze Hautfarbe erhal
ten.261 Diese Gestalten seien dabei so egelich, dass diese sogar den Teufel mit ihrem 
Antlitz erschreckten.262 Nach Smalls ‚fusion model‘ stülpt sich hier die Bosheit nach 
außen. Das, was bereits unter der Haut- und Körperoberfläche schlummerte, wird 
sichtbar. Gezeigt wird das über tierliche Merkmale, überdimensionale Körperteile 
oder den Wechsel der Hautfarbe. Die Frühmittelhochdeutsche Genesis betont, dass 

��� Zur Entwicklung der negativen Attribuierung schwarzer Hautfarbe, die zwischen Rassismus und 
Einflüssen fabelhafter Völker anzusiedeln ist, s. Seitz, Die Darstellung häßlicher Menschen, S. 74.
��� Diese Aufzählung findet sich bereits bei Plinius und wird über Solinus’ Schriften weit verbreitet. 
Eine weitere Linie der Monster wird auf Ham zurückgeführt, er ist derjenige, der Kains Bösartigkeit 
nach der Sintflut weitergibt. Von ihm stammen, so eine mittelirische historische Abhandlung über die 
sechs Weltalter, Figuren mit zwei Köpfen, Einfüßler, Kopflose etc. ab. Damit bringt der Schreiber eine 
Erklärung, warum die plinianischen Arten die Sintflut überlebt haben. Die Ähnlichkeiten der Namen 
Ham/Cham und K/Cain führte zu einer Reihe von Verwechslungen im Englischen, Französischen und 
Lateinischen (vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 99f.; s. auch: Antunes, An der Schwelle des 
Menschlichen, S. 65f.).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 147



Kain und andere lediglich mit ihrem Inneren den tiufel screchen, seine Nachfahren 
nun jedoch auch äußerlich furchteinflößend gestaltet sind.263 Immer wieder ist von 
Kains animalischem Wesen die Rede.264 So schreibt Philon in seinen Quaestiones in 
Genesim von der bestialischen Natur Kains, die ihn vom Geschlecht seines Vaters und 
von der Gattung der Vernünftigen trenne und ihn zu einem Flüchtenden und Vertrie
benen mache, der nirgends zuhause sein könne.265 Für Philon ist Kain ein Wesen der 
Trennung auf mehreren Ebenen: Kain ist getrennt von seiner Familie und besitzt kei
nen Verstand, was ihn außerhalb der menschlichen Ordnung stehen und zu einem 
rastlosen Wanderer, zu einem Heimatlosen fernab jeder Zivilisation werden lässt.266

Eine apokryphe armenische Fassung verdeutlicht diesen Zustand des Animali
schen und Außer- bzw. Vorzivilisatorischen, indem sie Kain auch äußerlich mit Tier
attributen versieht.267 Darin wird Kain selbst – nicht erst seine Nachfahren wie in der 
Frühmittelhochdeutschen Genesis – mit einer dunklen Gesichtsfarbe versehen.268 Gott 
schlägt Kains Gesicht mit Hagel, worauf sein Gesicht eine schwarze Farbe annimmt.269

Nach dem Mord an Abel legt Gott sieben weitere Strafen auf Kain. So wachsen diesem 
etwa zwei Hörner auf der Stirn, die lauthals verkünden, dass Kain seinen eigenen 
Bruder umgebracht habe. Eine weitere Strafe besteht darin, dass Kain nicht einfach 
getötet werden bzw. sterben könne.270 Doch mit 860 Jahren wünscht Kain, sein Leben 

��� WG, V. 1313. Doch auch Kain trägt in der Genesis ein Zeichen, das ihn von anderen unterscheidet. 
Gott legt es auf ihn, damit ihn niemand töte (vgl. Gen 4,15). Dieses Zeichen wurde in der Exegese unter
schiedlich ausgelegt. In Raschis Kommentar ist es ein Buchstabe von Kains Namen, der auf die Stirn 
geschrieben wird (Raschi, Pentateuch 4,15).
��� Kain bzw. seine Nachfahren verfügen über menschliche und tierliche Attribute. Nach Hayden 
White besteht in der Vermischung der Arten die eigentlich größere Sünde (vgl. White, The Forms of 
Wildness, S. 14f.).
��� Vgl. Phil. QG, I, 76, iv 15, S. 46.
��� Dieser Status wird durch die spätere Haut, die in der apokryphen armenischen Fassung auf ihn 
gelegt wird, noch verstärkt und erinnert an Verse des Hebräerbriefs: Hebr 11,37. Etwas ausführlicher 
dazu der Abschnitt: ‚2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis‘, S. 59–64.
��� The Uncanonical Writings of the Old Testament. Found in the Armenian Mss. Library of St. Laza
rus. Hrsg. u. übers. von Jacques Issaverdens. Venedig 1901, [Sigle UWoT].
��� Nicht selten werden Kain und die Sarazenen in einer genealogischen Linie gesehen (vgl. Fried
man, The Monstrous Races, S. 102f.).
��� Dies ist, wie in der Wiener Genesis, eine Form der Bestrafung, die – im Unterschied zu vielen Exe
gesen – bereits erfolgt, als Gott Kains Opfer zurückweist. Hinzu kommt, dass Gott Kains Reichtümer 
zerstört und einen Hagel kommen lässt, der sein Gesicht schlägt und schwarz werden lässt: „He [Gott, 
Anm. N. G.] beat Cain’s face with hail, which blackened like coal, and thus he remained with a black 
face.“ (UWoT, S. 55). Die Schwärze der Haut sei Ausdruck von Sünde. So meint etwa Paulinus von 
Nola, dass die schwarze Haut von Äthiopiern nicht von der Sonne, sondern von Sünde verbrannt sei 
(vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 65).
��� Die erste Strafe sind die zwei Hörner, die auf dem Kopf wachsen (1). Darüber hinaus schreit das 
Horn mit lauter Stimme, dass Kain der Mörder seines Bruders sei, was von den Bergen, Felsen und 
Tälern widerhallt (2). Kain zittert am ganzen Körper (3). Kain kann essen, was er will und wird nie 
satt (4). Er kann nicht das essen, wonach ihm verlangt. Alles, was er zum Mund führen will, fällt ihm 

148 4 Haarige Häute lesen



zu beenden, woraufhin Gott eine Haut auf ihn legt.271 Lamech,272 der auf der Jagd ist, 
hält Kain mit seinen Hörnern und der Tierhaut für einen Hirschen und ‚erlegt‘ ihn.273

Die Haut, die auf Kain kommt, wird dabei nicht näher beschrieben. In der Überset
zung heißt es: „And thus Cain lived for eight hundred and sixty years. Then he was in 
despair, for he wished to die, and did not die. And god brought from above a skin and 
covered him.“274 Kain ist verzweifelt, er will nicht mehr leben. Gott handelt und 
bringt ihm eine Haut, die von ‚oben‘ kommt. Ähnlich wie bei den Hautkleidern, die 
Adam und Eva von Gott erhalten haben, bleibt unklar, woher Gott die Häute nimmt, 
ein tierlicher Bezug fehlt völlig. Diese beiden Häute – Adams und Evas Hautkleider 
und Kains Hautbedeckung – sind auf mehreren Ebenen miteinander verbunden. Es 
ist Gott, der Kain sowie Adam und Eva Häute bzw. Hautkleider bringt und diese darin 
einhüllt. Gott nimmt das Bedürfnis – die Bedeckung der Scham bzw. den Wunsch zu 
sterben – wahr und greift ein. Darüber hinaus stehen beide Hauthüllen in Bezug zu 
Gebotsübertretungen, was zur Vertreibung und Brandmarkung der Figuren führt. Die 
Hauthülle ist in beiden Fällen als Zeichen der Fürsorge, aber auch Bestrafung anzusie
deln.275 Der Sündenfall resultiert in der Verbannung aus dem Paradies und der Sterb
lichkeit der Menschen, bei Kain führt die Haut dazu, sterben zu können, beide Häute 
sind somit eng mit dem sterblichen Status verbunden.276

zu Boden (5). Kain kann keinen Schlaf finden, weder am Tag noch in der Nacht (6). Kain ist es 
nicht möglich, zu sterben, sondern wer auch immer Kain tötet, würde Gottes Strafe treffen (7) 
(Vgl. UWoT, S. 59).
��� Im Buch der Jubiläen kommt Kain wie sein Bruder durch den Stein um, er stirbt in einem einge
stürzten Haus (vgl. Jub IV, 31, S. 348).
��� Lamech ist ein Nachfahre Kains, der folgende Rede an seine beiden Frauen richtet: „Lamech 
sagte zu seinen Frauen: Ada und Zilla, hört auf meine Stimme, ihr Frauen Lamechs, horcht meiner 
Rede! Ja, einen Mann erschlage ich für meine Wunde und ein Kind für meine Strieme. Wird Kain sie
benfach gerächt, dann Lamech siebenundsiebzigfach.“ (Gen 4,23f.).
��� Aktaion erleidet ein ähnliches Schicksal, als er Diana zufällig beim Baden beobachtet. Diana be
spritzt sein Haar mit Wasser und lässt ihn zu einem Hirsch werden, sodass er niemandem davon er
zählen kann, sie nackt gesehen zu haben. Zuerst wächst ihm ein Hirschgeweih, dann werden die 
Ohren spitz, Arme werden zu Füßen und ein fleckiges Fell hüllt ihn ein (vgl. Ov. met. III, V. 186–198). 
Aktaion wird von seinen eigenen Jagdhunden verfolgt und in Stücke zerrissen (vgl. Ov. met. III, 
V. 249–252). In einer anderen Version soll sich Aktaion mit einem Hirschfell bekleidet Artemis beim 
Baden genähert haben (vgl. Kerényi, Die Mythologie der Griechen. Die Götter- und Menschheitsge
schichten, S. 110).
��� UWoT, S. 60.
��� Auf eine gänzlich andere Symbolik verweist der Entschluss Papst Clemens VI (1342–1352), sich in 
eine Hirschhaut eingenäht beerdigen zu lassen. Hier wird auf die christologische Bedeutung des Hir
sches Bezug genommen (vgl. Pastoureau, Der Bär, S. 234).
��� Augustinus führt mit Referenz auf Sallust im Gottesstaat aus, dass der Mensch über einen sterbli
chen – wie die Tiere – und unsterblichen Körper – wie die Götter – verfüge (vgl. Aug. De. Civ. 9,9). 
Thomas von Aquin unterscheidet zwischen einer tierlichen und menschlichen Seele; während die tier
liche vergänglich sei, sei die menschliche unsterblich (vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, II, 
2, Quaest 164, vgl. White, The Forms of Wildness, S. 18f.).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 149



Doch, so könnte man einwenden, sollen in diesem Abschnitt keine Haut-, sondern 
Fellkleider in den Blick genommen werden, die durch eine behaarte Oberfläche cha
rakterisiert sind. Die Haut, die auf Kain gelegt wird, wird nicht dezidiert als Fell be
zeichnet oder als haarig beschrieben. Jedoch wird Kain für einen Hirschen gehalten, 
ein Tier, das ein Haarkleid trägt. Ob und welches Tier das Hautkleid ursprünglich 
trug, mit dem Gott Adam und Eva umhüllt, bleibt, wie in der Genesis, unbeantwortet. 
Ein offensichtlicher Unterschied zwischen den Hautkleidern Adams und Evas und der 
Fellhülle Kains liegt darin, dass die Hautkleider Adams und Evas oft als das gelesen 
werden, was den Menschen von Tieren unterscheidet, wie das Buch der Jubiläen und 
eine Reihe von Exegeten betonen.277 Bei Kain hingegen wird dieser Unterschied u. a. 
über jene göttliche Haut zunichte gemacht. Kain wird für den textinternen Beobach
ter zu einem nicht-menschlichen Lebewesen, zu einem Hirsch, was Lamech dazu be
wegt, mit einem Pfeil auf diesen zu zielen. Während nun also die Hautkleider Adams 
und Evas den Menschen im Unterschied zum Tier auszeichnen, wird Kain in der apo
kryphen armenischen Fassung äußerlich zu einem Tier.

In der Frühmittelhochdeutschen Genesis werden Kains Nachfahren mit tierlichen 
Attributen beschrieben, hier wird Kain selbst damit versehen. Dabei zeigt sich erstens 
das Ineinandergreifen von äußeren Hüllen und psychischen bzw. moralischen We
sensarten besonders deutlich, was Norths Theorie des Kleidungs-Ichs bestärkt. Kain 
wird über die Haut, die auf ihm liegt, wahrgenommen, gleichzeitig beeinflusst die 
Haut die Vorstellung des Ichs. Zweitens spielt die Möglichkeit, ob eine Hülle ab- bzw. 
angelegt werden kann oder nicht, eine untergeordnete Rolle. Denn bei den Hörnern 
handelt es sich um Tierattribute, die nach der Strafe zu Kains Körper gehören, die 
Haut, die Gott auf ihn legt, ist wiederum eine zusätzliche, vom Körper verschiedene 
Hülle. Beide – die Hauthülle wie die Tierelemente, die Teil des Körpers sind – lassen 
Kain in Lamechs Augen zu einem vermeintlichen Hirsch werden. Sowohl die abnehm
baren wie die nicht abnehmbaren Attribute führen zu einer Animalisierung und Dä
monisierung Kains.278 Dies bestärkt die These, dass es auch zwischen einer behaarten 
Hülle, die auf den Körper gelegt wird, und der Behaarung, die Teil des Körpers ist, 
eine breite Überschneidungsfläche gibt, was so weit gehen kann, dass diese in Texten 
des (deutschsprachigen) Mittelalters oft unterschiedslos herangezogen werden, um 
einen bestimmten Status des Trägers bzw. der Trägerin hervorzuheben. Darüber hi
naus wird an den Nachfahren Kains, wie sie in der Frühmittelhochdeutschen Genesis
beschrieben werden, deutlich, dass die Boshaftigkeit über körperliche Attribute zum 
Vorschein kommt. Wenngleich in dieser Auflistung das Körperhaar fehlt, so zeigt sich 
doch an einer Reihe von Beispielen, wie das Böse u. a. über das Haar am Körper ver
anschaulicht wird. Demnach ist es nicht verwunderlich, dass haarige Hüllen von Figu

��� Vgl. Jub III, 28 bzw. s. Abschnitt: ‚A. Hautkleider‘, S. 31–35.
��� Hier könnte man einwenden, dass beides die Animalisierung verstärke, Lamech aber Kain nicht 
ohne das Zusammenspiel beider Charakteristika getötet hätte. Das ändert nichts daran, dass Hörner 
wie Haut zu einer solchen ‚Vertierlichung‘ beitragen.

150 4 Haarige Häute lesen



ren der Hölle wie von jenen des Vorzivilisatorischen getragen werden:279 zwei Figu
rengruppen, die sich durchaus auch überschneiden können.280

4.2.1 H(aar) wie Hölle. Teuflische und ‚primitive‘ Figuren

Þat lond nis god, ne hit nis este,
Ac wildernisse hit is & weste:
Knarres & cludes houentinge,
Snou & haʒel hom is genge;
Þat lond is grislich and unuele.
Þe men boþ wilde & unisele,
Hi nabbeþ noþer griþ ne sibbe.
Hi ne reccheþ hu hi libbe:
Hi eteþ fihs an flehs unsode
Suich wulues hit hadde tobrode,
Hi drinkeþ milc and wei þarto—
Hi nute elles þat hi do;
Hi nabbeþ noþ[er] win ne bor,
Ac libbeþ also wilde dor;
Hi goþ bitiʒt mid ruʒe uelle,
Riʒt suich hi comen ut of helle.281

(OaN, V. 999–1014)282

That sort of country isn’t any good and it isn’t at 
all pleasant. Rather, it’s just wilderness and 
wastelant—all they are used to is crags and rocks 
towering up to heaven, snow and hail. Wherever 
the land is grim and unattractive the inhabitants 
will be wild and wretched. 
They know neither peace nor friendship. They’re 
heedless how they live. They eat both fish and 
meat raw, just as if wolves had torn it apart. They 
drink the whey as well as the milk. They don’t 
know what else they do. They don’t have either 
wine or beer, but live instead like wild 
animals. They go around clad in rough pelts, 
looking as if they’ve just come out of hell.283

In dem mittelenglischen Gedicht The Owl and the Nightingale, das zwischen 1189 und 
1216 datiert wird,284 verkörpern und diskutieren Eule und Nachtigall zwei Lebens

��� Auf die Nähe zu den ‚Wilden Männern‘ und dem Dämonischen weist Hayden White hin 
(vgl. White, The Forms of Wildness, S. 21f.).
��� So spricht Lydia Miklautsch in Bezug auf die Raue Else im Wolfdietrich B und D vom „unzivilisier
ten Bereich des Bösen“ (Miklautsch, Montierte Texte – Hybride Helden, S. 139).
��� Eine weitere Ausgabe übersetzt: „That country isn’t agreeable or pleasant; on the contrary, it’s 
wilderness and wasteland, crags and rocky hills reaching to the sky; snow and hail are what they’re 
used to. That country is horrible and depressing. The inhabitants are savage and miserable; they don’t 
live in peace or harmony. They don’t care how they live. They eat raw fish and meat, ripping it apart 
like wolves. They drink milk and whey with it— they don’t know what else to do. They don’t have 
either wine or beer, but live like wild animals; they go round dressed in shaggy animal skins, as if 
they’d come out of hell.“ (The Owl and the Nightingale. Übers. von Wessex Parallel Texts. Hrsg. von 
Bella Millett. University of Southampton 2003, http://www.soton.ac.uk/~wpwt/ [Zugriff: 11.06.2021], 
V. 999–1014).
��� The Owl and the Nightingale. Hrsg. von Eric G. Stanley. London/Edinburgh 1960, [Sigle OaN].
��� The Owl and the Nightingale. Text and Translation. Hrsg. u. übers. von Neil Cartlidge. Exeter 2001 
(Exeter Medieval English Texts and Studies), S. 25.
��� Dieses Gedicht ist in drei Handschriften aus der ersten bzw. zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts 
überliefert. Die Datierung ist keinesfalls gesichert und es ist daher nicht unwahrscheinlich, dass Ent
stehungs- und Abschreibzeit weniger stark auseinandergehen (vgl. Eric G. Stanley: Introduction. In: 
The Owl and the Nightingale. Hrsg. von dems. London/Edinburgh 1960, S. 3–40, hier 3f. u. 19).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 151

http://www.soton.ac.uk/~wpwt/


stile – den ernsthaften und den freudvollen.285 Die Eule wirft etwa der Nachtigall vor, 
Frauen durch ihren Gesang zu unkeuschem Verhalten zu animieren und meint, sie 
solle doch ihr Unwesen in anderen Ländern, insbesondere im Norden, treiben.286 Da
rauf antwortet die Nachtigall, dass die Leute dort böse seien, wie Wölfe rohes Fleisch 
äßen und wie wilde Tiere in zottelige Tierhäute gekleidet seien, gerade so, als würden 
sie direkt aus der Hölle kommen. Wie selbstverständlich setzt die Nachtigall hier die 
einfache Lebensform ‚wilder Völker‘ mit wilden Tieren gleich und verbindet das wie
derum mit Vorstellungen der Hölle. Diese Verknüpfung von vorzivilisatorischer Le
bensform und abscheulichen Figuren der Hölle erfolgt explizit und zieht sich durch 
die Literatur des Hochmittelalters diverser Sprachen.287

Nach diesem mittelenglischen Beispiel sollen nun zwei weitere – ein altfranzösi
sches und ein mittelhochdeutsches – angeführt werden, die zwischen den Polen des 
‚Primitiven‘ und Verteufelten angesiedelt sind. Kennzeichen dieser Zuschreibung ist 
nicht zuletzt eine behaarte Hülle.288 Um zu verdeutlichen, dass es für die Charakteri
sierung von Figuren nebensächlich ist, ob eine haarige Hülle lediglich auf der Haut 
aufliegt oder mit dieser festgewachsen ist, sollen eine Bärenhaut und eine Körperbe
haarung wie die eines Bären in den Blick genommen werden.289 Der Bär ist dabei ein 
Tier, das in der Spätantike und im Mittelalter wie kein anderes mit Körperbehaarung 
assoziiert wurde und dadurch immer wieder als Sinnbild für verteufelte Animalität 
und als Kontrast zum zivilisierten Leben herangezogen wurde.290 Bei den nun ange
führten Beispielen handelt es sich einmal um ein Bärenfell, das über der Haut des 

��� Vgl. ebd., S. 22.
��� Hier wird auf kein bestimmtes Land verwiesen. Die Eule schlägt Schottland, Irland oder Norwe
gen vor (vgl. OaN, V. 905–910). Eric G. Stanley ergänzt, dass es sich darüber hinaus um weitere skandi
navische oder auch fiktive Länder, wie sie bei (spät-)antiken Autoren (Plinius, Solinus etc.) erwähnt 
werden, handeln könnte (vgl. Eric G. Stanley: Notes. In: The Owl and the Nightingale. Hrsg. von 
dems. London/Edinburgh 1960, S. 149–183, hier 128).
��� Bereits in antiken Sagen wimmelt es nur so von teilweise behaarten Faunen, Satyrn oder in Tier
fell gehüllten Mänaden. (Fiktive) Reiseberichte und Naturkunden übertreffen sich in der Beschrei
bung ungewöhnlicher Völker, die nicht selten durch eine dichte Körperbehaarung und/oder ein Fell
kleid Aufsehen erregen. Derartige überirdische wie ‚primitive‘ Gestalten haben unweigerlich Einfluss 
auf die Darstellungsformen absonderlicher Figuren in den höfischen Erzählungen des Hochmittelal
ters – was in wiederkehrenden Motiven deutlich wird –, ohne eine direkte Verbindung zwischen den 
Bacchantinnen und den spätmittelalterlichen Wildleuten ziehen zu müssen.
��� Eine Verbindung zwischen dem Dämonischen und dem Unzivilisierten liegt sicherlich in der brei
ten Bedeutung des Begriffs wilt bzw. wilde, die im Haar am Körper zum Ausdruck gebracht wird 
(vgl. Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 50f.).
��� Dass behaarte Gestalten immer wieder mit einem Bären verglichen werden, verwundert nicht, 
hat doch der Bär in den germanischen Sprachen seinen Namen aufgrund seines Fells erhalten, das 
eine braune Farbe trägt (vgl. Pastoureau, Der Bär, S. 67).
��� Vgl. ebd., S. 155. „Mehr noch als die Nacktheit, die nur in den Augen der anderen eine Bedeutung 
hat, mehr noch als die Unkenntnis der Sprache oder der Mangel an Bildung, was keine große Selten
heit ist, mehr noch als das Heidentum und das Fehlen eines Namens, was beides außerhalb der christ
lichen Welt begegnet, ist es die Behaartheit, die überreichliche Behaartheit, die den Menschen zum 

152 4 Haarige Häute lesen



Riesen Harpin im altfranzösischen Versroman Yvain291 von Chrétien de Troyes liegt, 
das andere Mal um die Körperbehaarung der starke[n] Rûel, einer wilden Frau im Wi
galois Wirnts von Grafenberg, die mit der eines Bären verglichen wird.292 Beide sind 
sowohl über den Vergleich mit der Tierhülle eines Bären als auch über die Andeu
tung, eine Gestalt des Teufels zu sein, miteinander verbunden.

Ein Teufelsgeselle ist der in Bärenfell gehüllte Riese Harpin de la Montagne in 
Chrétiens Yvain.293 Er wird als maufé, was so viel wie Teufel oder Dämon bedeutet, 
und als enemi, Feind oder Gegner, bezeichnet. Der Riese Harpin ist mit einem Bären
fell gerüstet. Es handelt sich dabei, wie der Erzähler wenig später beschreibt, um eine 
pel velue, eine behaarte Haut.294 Ähnlich wie Karriôz hält Harpin einen Pfahl (afrz. 
pel), eine unhöfische Waffe.295 Er trägt hingegen keine Rüstung unter seinem Bären
fell, was als eine bewusste Entscheidung des Riesen vom Erzähler hervorgehoben 
wird.296 Stattdessen hüllt sich der Riese nur in ein Bärenfell. Dass es sich auch dabei 
um eine Form der Bewaffnung bzw. Rüstung handelt, wie durch das Verb armere aus
gedrückt.297 Der Riese hält sich offensichtlich in seiner Körperhülle für genug ge
schützt und ausreichend bewaffnet. Ähnlich wie Odins Gefolge, die Berserker,298 trägt 
Harpin das Bärenfell am Körper und ist davon überzeugt, dadurch kräftig genug zu 

Tier macht. Und zwar nicht zu irgendeinem Tier, sondern zu jenem, das im ausgehenden Mittelalter 
als das animalischste aller Tiere gilt: dem Bären.“ (Ebd., S. 256).
��� Chrétien de Troyes: Le Chevalier au Lion (Yvain). Hrsg. von Mario Roques. Paris 1960 (CFMA. 89), 
[Sigle Y.]
��� Wig., V. 6353. Ausführlicher zu Rûels weiterer Körperbeschreibung s. Antunes, An der Schwelle 
des Menschlichen, S. 194–205.
��� Y., V. 3851. Yvains Kampf gegen den in Bärenfell gekleideten Riesen ordnet Michel Pastoureau in 
eine Reihe von Kämpfen zwischen Rittern und Bären bzw. bärenhaften Gestalten ein (vgl. Pastoureau, 
Der Bär, S. 61).
��� Y., V. 4217. Der Bär war im Hochmittelalter weniger wegen seines Fleisches, sondern wegen seiner 
Haut, Galle, Zähnen und Krallen ein besonderes Jagdobjekt. Das Bärenfell war ein begehrtes Gut und 
wurde rege und teuer gehandelt (vgl. ebd., S. 117 u. 164f.).
��� Vgl. Y., V. 4086. „Qu’il ot armé d’une pel d’ors.“ (Y., V. 4191). Ganz ähnlich sind auch Gestalten im 
Alexanderroman Ulrichs von Etzenbach bzw. Eschenbach charakterisiert: ûʒ dem walde kâmen gegan
gen | liute mit grôʒen stangen, | rûch gekleidet, grôʒ glîch den risen, | sie zogten vaste ûf die wisen. 
(Ulrich von Eschenbach: Alexander. Hrsg. von Wendelin Toischer. Tübingen 1888 [StLV. 183], V. 22555– 
22558).
��� Vgl. Y., 4209f. Die weiteren beiden Riesen des Versromans, gegen die Yvain wenig später auf dem 
Chastel de Pesme Avanture kämpft, sind sehr wohl gut bewaffnet (vgl. Y., V. 5512–5525).
��� armé, Y., V. 4191.
��� Der Begriff ‚Berserker‘ ist ein Kompositum aus ‚ber‘ und ‚serker‘, während Letzteres als ‚Hemd/ 
Wams‘ übersetzt werden kann, ist die Etymologie des Ersteren nicht so einfach. Zwei Bedeutungen 
sind wahrscheinlich. ‚ber‘ geht dann entweder auf ‚Bär‘ oder ‚nackt/bar‘ zurück. Harpin wird hier so
wohl bärenstark als auch entblößt dargestellt. Seine Waffenlosigkeit und die bevorstehende Nieder
lage kann somit auch als eine Form der Entblößung verstanden werden (vgl. Heiko Hiltmann: Von 
nackten Brüsten und blanken Schwertern. Offensive Formen der weiblichen Brustenblößung am Bei
spiel der ‚Eiríks saga rauða‘, K.11. In: Und sie erkannten, dass sie nackt waren. Nacktheit im Mittelal

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 153



sein, eventuell sogar die Kraft des Bären zu erlangen.299 Die Einschätzung des Riesen, 
sein Hochmut, kommt ihm nun teuer zu stehen.300 Yvain hat leichtes Spiel, seine 
Lanze durch das Fell und in die Brust des Riesen zu stoßen und mit dem Schwert ein 
Stück aus Harpins Wange zu schlagen. Auch Yvains Begleiter, der Löwe, kann nicht 
nur das Fell Harpins wie eine Baumrinde abziehen, sondern zugleich Teile aus der 
Hüfte reißen.301 Der Körper und das Bärenfell sind äußerliche Hüllen, die im Aus
tausch miteinander stehen und den Träger definieren.302 Dabei verschmelzen die un
terschiedlichen Oberflächen, nämlich Bärenfell, Haut und Fleisch mit einem Hieb der 
Löwenpranke zu einer undefinierbaren Masse. Harpin verkörpere, wie Lecouteux 
ausführt, den falschen Ritter, was über die unritterliche Ausstattung des Riesen – Bä
renfell und Pfahl – auf den ersten Blick erkennbar werde.303 Dennoch weist Harpin 
Ritterattribute auf. Er kommt auf einem Pferd angeritten, ein Privileg, das Rittern vor
behalten und bei der Charakterisierung von Riesen in der höfischen Literatur des Mit
telalters äußerst unüblich ist.304 Die Bärenhaut des Riesen im altfranzösischen Text 
ist hier im Sinne des ‚fusion model‘ keine Verkleidung, sondern Teil des Wesens, ver

ter. Hrsg. von Stefan Bießenecker. Bamberg 2008 [Bamberger interdisziplinäre Mittelalterstudien. 1], 
S. 413–436, hier 419f.).
��� Der Bär ist in den nordischen Sagas ein Bild für den Krieger. Der Träger eines Bärenfells oder 
eines Bärenbildes hofft, so mutig oder so kräftig wie ein Bär zu sein. Besonders deutlich wird das, 
wenn das Tier – wie das bei Karriôz der Fall ist – mit eigenen Händen erlegt wurde; es zeugt davon, 
dass der- bzw. diejenige stark wie bzw. stärker als der Bär ist (vgl. Pastoureau, Der Bär, S. 62f. u. 65). 
Auch Herakles’ Löwenfell macht ihn unbesiegbar (vgl. Jutta Zander-Seidel: Nicht nur tierisch warm. 
Pelz in Kleidung und Mode. In: Vom Ansehen der Tiere. Hrsg. vom Germanischen Nationalmuseum. 
Nürnberg 2009 [Kulturgeschichtliche Spaziergänge im Germanischen Nationalmuseum. 11], S. 118–131, 
hier 122).
��� Lecouteux führt aus, dass die superbia ein Vergehen ist, dessen sich Riesen häufig schuldig ma
chen (vgl. Claude Lecouteux: Harpin de la Montagne (Yvain, V. 3770 sq). In: Cahiers de civilisation mé
diévale 119,30 [1987], S. 219–225, hier 223).
��� Die Darstellung des Riesen mit Bärenfell und Knüppel hält Lecouteux für ein Klischee. Die Be
schreibung bleibe an der Oberfläche (vgl. Lecoutex, Kleine Texte zur Alexandersage, S. 220).
��� Die Vorstellung, dass die äußerliche Erscheinung Spiegel des Innenlebens sei, zieht sich von 
(spät-)antiken Texten bis ins Mittelalter und wird auch über das Tragen von behaarten Häuten ver
deutlicht. Dazu ausführlicher: Jan Ziolowski: Avatars of Ugliness in Medieval Literature. In: The Mo
dern Language Review 79,1 (1984), S. 1–20, hier 7.
��� Vgl. Lecouteux, Harpin de la Montagne (Yvain, V. 3770 sq), S. 219.
��� Im Vergleich zur altfranzösischen Vorlage trägt der Riese im Iwein Hartmanns von Aue kein Bä
renfell. Hartmanns Iwein spricht den Riesen sogar als Ritter an (vgl. I., V. 5008; vgl. Lecouteux, Harpin 
de la Montagne [Yvain, V. 3770 sq], S. 220f.). Doch auch der deutschsprachige Harpin trägt keine Rüs
tung und ist nur mit einer stangen gerüstet (I., V. 5022). Iwein und der Löwe können den Riesen über
wältigen und der Löwe zieht dem Riesen cleit unde brât ab (I., V. 5053). Ist der Riese in der altfranzösi
schen Fassung bereits über seine riesenhafte Erscheinung und das Kleidungsstück Bärenfell teilweise 
entmenschlicht, wird er es in der deutschsprachigen Version spätestens, als ihn der Löwe entkleidet 
und enthäutet. Denn der brât bezeichnet das Fleisch unter der Haut eines tierlichen Körpers (vgl. BMZ, 
Bd. I, Sp. 233a). Immer wieder wird der Ausdruck in der mittelhochdeutschen Literatur bei Kampf
handlungen verwendet, um den zerhauenen Körper zu veranschaulichen. Dabei wird der Körper zu 

154 4 Haarige Häute lesen



schwimmt mit der Haut und dem darunterliegenden Fleisch, das vom Löwen abgezo
gen wird.305 Doch ob das Bärenfell nun an dem Riesen liegt oder vom Löwen herun
tergerissen wird, macht für den Riesen keinen Unterschied, er bleibt auch ohne die 
behaarte Hülle eine wilde Figur.

Anders als der Riese Harpin kann Rûel ihre behaarte Hülle nicht abnehmen. Die 
ungeheuerliche Frau, die den Ritter Wigalois völlig unvorbereitet überwältigt, trägt 
keine Kleidung, stattdessen ist sie behaart wie ein Bär:306

ûz dem hole sach er [Wigalois, Anm. N. G.] ein
wîp gegen im loufen dar,
diu was in einer varwe gar
swarz, rûch als ein ber.

(Wig., V. 6285–6288)

Die Körperbehaarung ist nicht das Einzige, was diese Gestalt besonders macht. Sie 
entsetzt mit ihren langen Zähnen, Hundeohren, Greifklauen, Bärenhandballen und 
ihrem Buckel.307 Darüber hinaus ist sie nicht allein am Körper, sondern auch im Ge
sicht behaart.308 Rûel ist deutlich stärker animalisiert als der Riese Harpin. Dieser 
trägt nur eine tierliche Hülle, seine Gestalt, abgesehen von seiner Größe, wird nicht 
gesondert thematisiert oder mit Tieren verglichen.309 Dennoch werden beide als Figu
ren des Teufels bezeichnet.310 Das Teuflische an den Gestalten ist weniger eine kon

einem undefinierbaren Fleischberg, dem es an Kleid und Haut fehlt und der Träger bzw. die Trägerin 
somit über keine sozialen Hüllen mehr verfügt.
��� Michel Pastoureau hält den Bären für „das Tier der Verkleidung schlechthin – ähnelt er denn 
nicht selbst einem verkleideten Menschen?“ (Pastoureau, Der Bär, S. 107). „Unter dem Mantel des Fells 
verbirgt sich vielleicht der nackte Körper eines Verdammten oder aber der eines Unglücklichen, den 
ein schlimmes Schicksal ereilt hat und der nun seine menschliche Gestalt nicht mehr zurückerlangen 
kann.“ (Ebd., S. 162). Eine Verkleidung zu Fastnachtzeiten ging vielerorts mit bärenimitierendem Ver
halten einher. Eine Reihe von Verboten versuchte solche Tierverkleidungen zu Fastnachtfesten zu un
terbinden, mit wenig Erfolg (vgl. ebd., S. 107f.).
��� Auch der Drache, den Wigalois zuvor überwältigt hat, besitzt behaarte Beine wie ein Bär 
(vgl. Wig., V. 5066–5068).
��� Pastoureau führt aus, dass Bären zumeist mit Körperbehaarung, kleinen Ohren und riesengroßen 
Pranken und aggressiv dargestellt wurden (vgl. Pastoureau, Der Bär, S. 65).
��� Auch Cundrîe wird mit Gesichtsbehaarung gezeichnet, außerdem besitzt sie Ohren wie ein Bär 
(vgl. Pz. 313,17–314,1). Rûel trägt dabei Ähnlichkeiten mit einem Volk der Choromanden (vgl. Plin. nat. 
B. 7, II, 24).
��� Lediglich als ihn der Löwe angreift, brüllt der Riese wie ein Stier (vgl. Y. V. 4228). Der Riese im 
Iwein brüllt wie ein ohse (I., V. 5057). Harpins Körperhülle wird mit einer Baumrinde verglichen und 
als er zu Boden fällt, tut er das wie eine Eiche (vgl. Y. V. 4245–4247).
��� Der Teufel kann in Kunst und Literatur lange Zeit sehr unterschiedliche Gestalten annehmen, 
gegen das 11. Jahrhundert werden die Darstellungen jedoch stärker animalisiert. Der Teufel wird 
dabei meist unbekleidet, häufig „behaart wie ein Bär“, mit Leopardenstreifen oder schuppig wie ein 
Drache dargestellt und oftmals mit weiteren tierlichen Attributen versehen (Pastoureau, Der Bär, 
S. 150f.).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 155



krete Tierähnlichkeit, sondern eine abstrakte Animalität, die über einzelne Tierattri
bute – wie bereits bei der Figur Kains deutlich wurde – zum Ausdruck gebracht 
wird.311 Als animalisch und teuflisch gilt zumeist das, was vom Körper absteht, wie 
Hörner, Fell, Schwanz und Krallen.312 Bei beiden, Harpin und Rûel, ist es ebenfalls die 
behaarte Hülle, mit der diese nach außen hin kennzeichnet, als animalisiert charakte
risiert sind. Dies wird durch die Aggressivität und Grausamkeit der Figuren noch ver
stärkt. Harpin legt sowohl eine verbale wie tätliche Aggression an den Tag. Er miss
handelt gefangen genommene Ritter und droht, diese umzubringen, wenn er nicht 
deren Schwester bekäme. Doch auch mit dieser führt er nichts Gutes im Schilde, son
dern kündigt an, das Mädchen in die Obhut seiner übelsten Knechte zu geben.313 Rûel 
ist tätlich aggressiv, packt Wigalois und schleift ihn an den Haaren über einen Baum
stumpf, um den Tod ihres Mannes zu rächen,314 der durch einen anderen Ritter ums 
Leben gekommen ist.315 Beide Figuren, Harpin wie Rûel, sind also nicht allein ober
flächlich animalisiert, sondern ihre Haarhüllen korrespondieren – analog zum Klei
dungs- bzw. Haut-Ich – mit einem Wesen, das den höfischen Vorstellungen so ganz 
und gar nicht entspricht.

Bei Rûel kommt noch eine weitere Ebene hinzu. Sie wird als eine Gestalt ohne 
Sprache gezeichnet, die selbst im Schreck über die vermeintliche Wiederkehr des Dra
chens keinen Laut von sich gibt.316 Als sprachlos werden etwa auch einige fremde Völ
ker in der (Spät-)Antike beschrieben.317 So schreibt Solinus in De mirabilibus mundi in 

��� Vgl. ebd., S. 153.
��� Vgl. ebd., S. 329, FN 54.
��� Vgl. Y., V. 4112–4131.
��� Bianca Häberlein kontrastiert das Verhalten Rûels mit dem höfischer Damen, denen sie eben 
nicht gleicht. Jeschute und Lunete ereilt beide ein tragisches Schicksal. Anders als Rûel fügen sie sich 
ihrem Schicksal; Rûel hingegen kämpft, ist tatkräftig und übt Rache (vgl. Bianca Häberlein: Gestimmte 
Räume. Zur Poetizität und Interpassivität im ‚Wigalois’ Wirnts von Grafenberg. Berlin 2021 [Philologi
sche Studien und Quellen 281], S. 99–101).
��� Ein ähnliches Schicksal erleidet Gawein in Diu Crône. Eine wilde Frau, die noch grauenhafter als 
Rûel beschrieben wird, greift sich Gawein und läuft mit ihm unter dem Arm in den Wald und auf 
einen Berg, wo sie vorhat, ihn zu erschlagen. Dabei watet sie durch einen Fluss, was sie ermüdet, so
dass Gawein sein Schwert ziehen und auf ihre Beine schlagen kann. Sie lässt ihn herunter und will 
ihn ertränken. Er kann ihr Bein abschlagen, als sie versucht, in ihre Höhle zu fliehen, in die sie dann 
unter lautem Brüllen fällt (vgl. Heinrich von dem Türlin: Diu Crône. Kritische mittelhochdeutsche Le
seausgabe mit Erläuterungen. Hrsg. von Gudrun Felder. Berlin/Boston 2012, V. 9314–9470).
��� Körperbehaarung werde, so Antunes, häufig in Zusammenhang mit Figuren aus dem Orient er
wähnt. Interessant ist dabei Rûels Ähnlichkeit mit dem Mann mit Schweinsborsten aus dem Straßbur
ger Alexander (vgl. V. 4914, 5364–4919 u. 5369). Auch diese Figur ist sprachlos bzw. brüllt wie ein Löwe 
(vgl. dazu auch: Antunes, An der Schwelle des Menschlichen, S. 107f.)
��� Plinius erwähnt in Referenz auf Tauron ein Volk, das sich Choromanden nennt, diese leben in 
Wäldern, können ebenfalls nicht sprechen, sondern nur kreischen, sind am Körper behaart, besitzen 
grüne Augen und Hundezähne (vgl. Plin. nat. B. 7, II, 24). Ganz im Osten Indiens wiederum gäbe es ein 
Volk, das keinen Mund besitze (ástomoi), aber deren Körper behaart sei, das sich in Baumwolle kleide 
und über den Geruch Nahrung aufnehme (vgl. Plin. nat. B. 7, II, 25).

156 4 Haarige Häute lesen



Anlehnung an Plinius318 von hundeköpfigen Wesen mit Fellgewändern, die über 
keine menschliche Sprache verfügen würden:319 (27) Megasthenes per diversos Indiae 
montes esse scribit nationes capitibus caninis, armatas unguibus, amictas vestitu tergo
rum, ad sermonem humanum nulla voce, sed latratibus tantum sonantes rictibusque.320

Hier zeigen sich offensichtlich Parallelen zur Gestaltung Rûels, mit dem Unter
schied, dass diese Cynocephali, wie sie u. a. Isidor nennt,321 nicht selbst behaart sind, 
sondern eine weitere Fellhülle (lat. tergum) tragen.322 Rûel wird, ähnlich wie die 
Cynocephali, mit scharfen Krallen und Hundeohren dargestellt.323 Dabei sind Fellbe
kleidung oder Körperbehaarung und Sprachlosigkeit Indizien einer einfachen, vorzi
vilisatorischen Lebensform. Hinzu kommt, dass Rûel in einem hole zu Hause ist.324

Dieses Zuhause ist eine weitere Annäherung an das ‚Primitive‘, wie es etwa Lukrez 
beschreibt.325 Eine Höhle kann außerdem die Behausung eines Tieres sein, ein Ort, an 
dem beispielsweise der Bär seinen Winterschlaf verbringt. In der Höhle trifft das ‚Pri
mitive‘ auf das Animalische und im Fall des Bären auf das Teuflische. Denn, so fragt 
Vinzenz von Beauvais, was macht eigentlich der Bär während des Winterschlafes in 
seiner Höhle? Er legt nahe, dass der Bär in dieser Zeit einen Pakt mit dem Teufel ein
gehe. Der Weg von der Höhle zur Hölle – in dem Fall hole zur helle – ist also nicht 

��� Vgl. Plin. nat. B. 7, II, 22–30.
��� Der Kopf wurde immer wieder als wesentliches Kriterium der Gattungszuordnung herangezogen. 
Isidor bezeichnet diesen als wichtigsten Teil des Körpers (vgl. Isid. orig., XI, 1, 25, S. 419). Als Sitz des 
Intellekts sei es Ausdruck des Menschlichen schlechthin. Verfügen nun Figuren über einen tierlichen 
Kopf, werden diese als besonders animalisch betrachtet (vgl. Antunes, An der Schwelle des Menschli
chen, S. 47f.).
��� Solin. LII, 27, S. 297; „Megasthenes schreibt, es gebe in verschiedenen Bergen Indias einige Völker
schaften mit hundeartigen Köpfen, mit Krallen bewaffnet, mit Fellgewändern bekleidet, in Bezug auf 
die menschliche Sprache ohne Stimme, sondern nur mit Bellen und offenem Mund tönend.“ (Übers. 
von Kai Bodersen).
��� Vgl. Isid. orig., XI, III, 12, S. 443. Bei Isidor tragen diese Felle und werden bis auf den Hundekopf 
auch nicht ausführlicher beschrieben.
��� Nach dem Handwörterbuch von Georges handelt es sich dabei um die Haut eines Rindes (vgl. Ge
orges, B. 2, Sp. 3072f.).
��� Rûels Beschreibung hat durchaus Ähnlichkeiten mit der des Fährmanns in Heinrichs von Veldeke 
Eneasroman (Heinrich von Veldeke: Eneasroman. Die Berliner Bilderhandschrift mit Übersetzung und 
Kommentar. Hrsg. von Hans Fromm. Frankfurt a. M. 1992 [BdM. 4], [Sigle En.]). Charos wird darin als 
růch lochehte | was ime aller sin lip. | er hazite man vnde wib, | als er si alle wolde erslahen. | sin 
hŏbet was im gitan | als ein lebarte (En. 93,26–31). Auch er wird als Teufelsgestalt bezeichnet: ez was 
ein tivfel, niht ein man, | vnd was giheizen Charo (En. 92,26f.).
��� Wig., V. 6285 u. 6492.
��� Vgl. Lucr. 5,953–955: necdum res igni scibant tractare neque uti | pellibus et spoliis corpus vestire 
ferarum, | sed nemora atque cavos montis silvasque colebant (Lucr. 5,953–955). „Sie verstanden noch 
nicht den Gebrauch des Feuers, noch deckten Felle, die etwa dem Wild sie geraubt, die Blöße des Kör
pers, sondern sie lebten im Wald und im Hain und in Höhlen der Berge.“ (Übers. von Hermann Diels).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 157



weit.326 Auch Rûel wird einerseits als tiuvelîn und tievels trût bezeichnet,327 anderer
seits mithilfe von Tiervergleichen animalisiert und darüber hinaus über die Sprachlo
sigkeit und den Lebensraum Wald328 und Höhle mit einer ‚primitiven‘ Lebensform in 
Verbindung gebracht.

Hierbei überschneiden sich Vorstellungen der Hölle und des Vorzivilisatorischen 
recht deutlich, ein Konnex, der nicht zuletzt über die behaarte Hülle hergestellt 
wird.329 Rûel bleibt in der kurzen Begegnung mit Wigalois eine wilde und mit Körper
behaarung versehene Frau. Der Riese wird zu keinem anderen, wenn der Löwe ihm 
das Bärenfell ‚über die Ohren zieht‘. Dennoch gibt es eine Reihe von Figuren, die ihre 
behaarte Hülle als Zeichen ihrer Wildheit ablegen, auch wenn diese zuvor nicht nur 
auf dem Körper, sondern Teil des Körpers waren. Dabei entledigen sie sich aber – 
dem theoretischen Ansatz des Haut-Ichs folgend – nicht allein der Haarhülle, sondern 
durchleben eine umfassende Wandlung.

4.2.2 Haare ablegen. Getaufte ‚Wilde‘

Die Figur der Rauen Else, welche bereits im dritten Kapitel ausführlich behandelt 
wurde, soll hier noch einmal gesondert betrachtet werden. Insbesondere die Ver
wandlung von dem wilden Wesen zur schönen Dame interessiert an dieser Stelle. 
Denn dem vermeintlich offensichtlichen Unterschied zwischen einem Kleidungsstück 
und Körperbehaarung, dass das eine abgenommen werden kann, während das an
dere Teil des Körpers ist, wird hier die Argumentationsgrundlage genommen. Durch 
den Sprung in einen Brunnen legt die Raue Else ihre rauhen haut ab. Dank der Taufe 
fällt die Körperbehaarung ab, es ist eine Hülle, wie jedes andere Kleidungsstück.330

Wie Körper und Kleidung, Haut, Hülle und ‚Inhalt‘ miteinander korrespondieren, 

��� Vincent de Beauvais: Speculum naturale, B. XIX, K. CXVI–CXXI/ CXVIII, zit. n. Pastoureau, Der Bär, 
S. 160.
��� Vgl. Wig., V. 6379 u. 6452.
��� Der Wald galt im frühen Mittelalter als ‚wüst‘, unbewohnt, unbebaut und wild (vgl. Haubrichs, 
Wild, grimm und wüst, S. 27f.). Als wilder Raum gilt insbesondere der Wald, weswegen es nicht ver
wundert, dass dieser als idealer Schauplatz für Aventiuren gilt (vgl. Schuler-Lang, Wildes Erzählen – 
Erzählen vom Wilden, S. 27).
��� Die Beschreibung des Waldmenschen im Iwein bzw. Yvain und von Rûel überschneiden sich auf 
mehreren Ebenen. Rûel und der Waldmann sind beide im Gesicht dicht behaart, ihre Körperteile wer
den mit Tieren verglichen und sie teilen sich den Lebensraum des Waldes. Im Unterschied zu Rûel 
kann der Waldmensch sprechen und ist weniger eine teuflische als eine außerhalb der höfischen 
Welt stehende Gestalt. Wie Karriôz trägt er eine Keule. An dieser Stelle sei jedoch lediglich auf die ein
fache Tierhaut des Waldmenschen – eine Figur, die bereits vielfach diskutiert und besprochen 
wurde – hingewiesen, die eine ganz ähnliche Funktion wie die Kalbsfellstiefel des Parzivals erfüllt, 
nämlich ein weiteres sichtbares Zeichen, außerhalb der höfischen Welt zu stehen (vgl. I., V. 418–470).
��� WDB, B339,3; Auch der Widder schlüpft aus seinem goldenen Vlies wie aus einem Gewand in Kon
rads von Würzburg Trojanerkrieg (vgl. TK, V. 10068–10083).

158 4 Haarige Häute lesen



lässt sich an diesem Beispiel nachvollziehen. Die Raue Else, eine wilde Frau, lebt im 
Wald, verzehrt sich nach einem Mann und spricht ihr Verlangen nicht nur aus, son
dern scheut auch nicht davor zurück, ihrem Verlangen tatkräftig nachzugehen.331 Die 
Raue Else ist somit als eine Figur gezeichnet, die (höfische) Grenzen der Sexualität 
und Gewalt überschreitet.332 Mit dem Ablegen der Haarhülle verliert Else ihre äußer
liche wie innere, physische wie moralische ‚Rauheit‘.333 Sie ist nun weder ein Teufels
genosse noch eine ‚primitive‘ Gestalt, vielmehr entspricht sie dem Ideal einer höfi
schen Dame, wie die Beschreibung Sigeminnes zeigt, die große Ähnlichkeiten zu 
anderen Damen in höfischen Versromanen besitzt.334 Wie diese trägt nun auch Sige
minne Seide. Die Raue Else überwindet wie Parzival ihren vorzivilisatorischen Zu
stand. Parzival wird gebadet, die Raue Else getauft. Wenngleich Parzival seine rauen 
Stiefel bereits vor dem Bad abgelegt hat und die Raue Else ihre haarige Haut erst 
durch den Brunnensprung verliert, wird der neue Zustand beider durch das Anlegen 
kostbarer gewebter und damit höfischer Kleider verdeutlicht.335

Die Verwandlung der Rauen Else, die sich u. a. durch einen Kleider- bzw. Hüllen
wechsel zeigt, folgt einem weitverbreiten Schema.336 Eine mehrmalige Verwandlung 
durchlebt ebenso der Königsohn von England in der spätmittelalterlichen Erzählung 
Der Bussard/Der Busant337 (zwischen 1270–1390). Gemeinsam mit seiner Geliebten 

��� Wilde Männer und Frauen werden häufig mit überbordender Sexualität und fehlender Triebkon
trolle in Verbindung gebracht und rücken damit in den Bereich des Primitiven und Animalischen. 
Ausführlicher dazu: s. Fissell, Hairy Women and Naked Truths, S. 54f.; Antunes, An der Schwelle des 
Menschlichen, S. 109f.
��� Vgl. Friedrich, Menschentier und Tiermensch, S. 36.
��� Hempen führt an, dass mhd. rauh nicht nur ‚zottig‘, ‚haarig‘, sondern auch ‚unwirsch‘ oder ‚unge
bildet‘ bedeuten kann (vgl. Hempen, Grenzüberschreitungen, S. 20).
��� In ähnlicher Weise wird der raue Körper des Drachen zum schönsten Körper im Lanzelet Ulrichs 
von Zatzikhoven: zehant vlôch der wurm hin dan, | dâ ein schœne wazzer ran, | und badet sînen rûhen 
lîp. | er wart daz schœneste wîp, | di ieman ie dâ vor gesach. (Lanzelet, V. 7935–7939).
��� Während Parzival jedoch allein unhöfisch ist, trägt die Raue Else teuflische Züge, die sie erst 
durch die Hinwendung zu Gott verliert (vgl. WDB, B338,4).
��� Das wohl bekannteste Beispiel, in dem die Wildheit über (Ein-)Kleidung abgelegt wird, ist Enkidu 
aus dem Gilgamesch-Epos. Enkidu verdeckt sein Körperhaar mit gewebten Kleidern, ob er seine Kör
perbehaarung ablegt, darüber steht nichts geschrieben. Doch die Tiere werden scheu, zu sehr glänzt 
Enkidus Körper nach dem Liebesspiel mit der Dirne (vgl. GE Tafel I, V. 199f.). Das heißt, auch Enkidus 
Wandlung vollzieht sich auf mehreren Ebenen und wird u. a. durch eine Veränderung der Körper- 
bzw. Hautoberfläche angezeigt. War Enkidu zuvor ein ‚Wildmensch‘, dessen Körper „wie das wilde 
Vieh“ „[v]öllig mit Haar bedeckt“ war (GE Tafel I, V. 171, 109 u. 105), so wird er von der Dirne eingeklei
det (vgl. GE Tafel II, V. 34f.). Die Abkehr von seiner Wildheit durch die Dirne geht mit einem Verlust 
der Stärke einher, auch den Tieren ist er plötzlich fremd. Er wird „verständig“, in die Gemeinschaft 
eingeführt, statt Gras und Wasser zu sich zu nehmen, trinkt er Bier und isst Brot (vgl. GE Tafel I, 
V. 110f. u. 201f.; Tafel II, V. 44–51). Ausführlicher dazu s. ‚1. Gott als Kürschner? Die Auslegung der 
Hautkleider‘, S. 31–56.
��� Der Bussard. Edition, Übersetzung und Kommentar. Hrsg. von Daniel Könitz. Stuttgart 2017 (ZfdA, 
Bh. 24), [Sigle DB].

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 159



flieht er in den Wald. Als er versucht, einem Bussard nachzukommen, der einen kost
baren Ring seiner Geliebten gestohlen hat, verirrt er sich und verliert – traurig über 
den Verlust seiner Geliebten – den Verstand, reißt sich die Kleider vom Leib und läuft 
auf allen Vieren wie ein Tier durch das Gestrüpp. Erst nach geraumer Zeit findet man 
im Zuge eines Jagdausfluges den wilden, rûhen man.338 Durch die Haarschur, ein 
sechswöchiges Bad und weiterer Pflege erhält er seinen Verstand wieder.339 Der Un
terschied zwischen dem wahnsinnigen Königssohn und einem wilden Mann liege 
darin, dass er nicht von Natur aus wild sei, wie der Herzog ausführt: [...] nû enist er 
dem niht glîch, | daz er von arte wilde sî.340

Kann also allein eine ursprünglich nicht-wilde Gestalt diesen Zustand der Wild
heit überwinden und in die höfische Gesellschaft integriert werden? Im Wolfdietrich 
B wird, im Unterschied zu den anderen Fassungen keine Vorgeschichte der Rauen 
Else erwähnt.341 Die Frage, ob Else, ähnlich wie der Königssohn in Der Bussard, ur
sprünglich eine höfische Figur gewesen sei, muss unbeantwortet bleiben. Sie wird als 
wilde Frau dargestellt, aber auch als Königin über ein Reich, die durch den Sprung in 
den Taufbrunnen ihre Wildheit ablegt.

Unweigerlich erinnern die Szenen des gebadeten Königsohns im Bussard und der 
Taufe der Rauen Else bzw. des Bades Wolfdietrichs an die Wiedereingliederung des 
wahnsinnig gewordenen Iweins im gleichnamigen Versroman Hartmanns von Aue.342

Doch dieser wird in den meisten Handschriften nicht als behaart, sondern mit dunk
ler Körperfarbe gezeichnet. So meint Richard Bernheimer, dass wild gewordene Ritter 
und ‚Wildmänner‘ eben aufgrund der fehlenden bzw. vorhandenen Behaarung ver
schieden seien.343 Jedoch geben Unterschiede in den einzelnen Iwein-Handschriften 
Hinweise darauf, dass es durchaus Ähnlichkeiten zwischen haarigen Häuten und 

��� DB, M, V. 844.
��� Vgl. DB, V. 875–887.
��� DB, M, V. 863f.
��� Im Wolfdietrich D wird eine böse Stiefmutter erwähnt, die Sigeminne in die Raue Else verwandelt 
habe, damit sie einen Mann finde, der sie trotz ihrer Hässlichkeit liebe (vgl. Miklautsch, Montierte 
Texte – Hybride Helden, S. 141f.). Jedoch ist diese Strophe in Koflers Edition, die sich auf die Hand
schrift Ms. Carm. 2 stützt (Handschrift b – wird der Fassung a der Wolfdietrich D-Texte zugeordnet), 
nicht enthalten, findet sich aber in Der grosse Wolfdieterich (Der grosse Wolfdieterich. Hrsg. von 
Adolf Holtzmann. Heidelberg 1865, 550, 1–4): Von einer stiefmuter ich verfluchet bin, | daz wissest, 
tegen guter, bisz daz die sinne sin | an mich wendet der betse, der in der welt hat daz leben; | daz bistu, 
lieber herre; wiltu mir din hulde geben? In der Fassung y sei es eine farnde frawe gewesen.
��� Allerdings muss sicherlich noch stärker berücksichtigt werden, dass es sich bei der ‚Verwand
lung‘ des Königssohns in Der Bussard und im Parzival um ein Bad und keine Taufe wie bei der Rauen 
Else handelt. Unter Umständen könnte genau in diesem Aspekt der Unterschied zwischen der Ver
wandlung des Teuflischen oder der Überwindung eines ‚primitiven‘ Zustandes gesehen werden.
��� Vgl. Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, S. 15.

160 4 Haarige Häute lesen



dunkler Körperfarbe gibt.344 Iweins Gesundung mit dem Verlust der schwarzen Farbe 
und die Taufe der Rauen Else mit dem Ablegen des Haarkleids überschneiden sich 
demnach nicht allein auf Motiv- sondern auch auf Begriffsebene.

Iwein, der, von seiner Frau verstoßen, wahnsinnig wird und mit schwarzer Haut
farbe wie ein Wilder im Wald lebt, erhält durch eine Zaubersalbe seine geistigen 
Kräfte zurück. Als er aus seinem wahnhaften Zustand erwacht und sich betrachtet, ist 
er recht verwundert. In seinem Traum hatte er sich als Ritter gefühlt, sein nackter 
Körper scheint aber so gar nicht zu dem eines Ritter zu passen und so überlegt Iwein:

zwâre doch versihe ich mich,
swie swarz ein gebûr ich sî,
wær ich noch rîterschefte bî,
war ich gewâfent unde geriten,
ich kunde nâch rîterlîchen siten
als wol gebâren
sô die ie rîter wâren. [...] 

(I., V. 3556–3562)345

zewâre doch versihe ich mich,
swie rûch ich ein gebûre sî,
und wær ich rîterschefte bî,
wær ich gewâfent unde geriten,
ich kunde nâch rîterlîchen siten
also wol gebâren
als die ie riter wâren.

(I[A]., V. 3556–3562)346

Diese Fassungen orientieren sich an zwei unterschiedlichen Handschriften. Während 
die eine Fassung (rechtes Zitat) der Handschrift B der Gießener Universitätsbibliothek 
Hs. 97 folgt, die auf das frühe 13. Jahrhundert datiert wird,347 folgt die andere (linkes 
Zitat) Handschrift A der Heidelberger Universitätsbibliothek Cpg 397 (HS A, 57v), die 
im zweiten Drittel des 13. Jahrhunderts verfasst worden sein soll. Nun gibt die Hand
schrift B swie swarz ein gebûr ich sî und die Handschrift A swie rûch ich ein gebûre sî
wieder.348 Wie lässt sich die unterschiedliche Wahl der Adjektive nun einordnen? 
Handelt es sich bei diesen beiden Begriffen um Synonyme, kann swarz so ohne Weite
res gegen rûch ausgetauscht werden und umgekehrt?349 Ein Blick auf eine Reihe von 

��� Ruth Mellinkoff zählt eine Reihe von Beispielen auf, in denen rote Haare und dunkle Hautfarbe 
gekoppelt werden. Sie erwähnt etwa auch den Waldmann in Chrétiens Yvain (vgl. Mellinkoff, Outcasts, 
S. 156–158).
��� Hartmann von Aue: Iwein. In: Ders.: Gregorius, Der Arme Heinrich, Iwein. Hrsg. von Volker Mer
tens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 317–767, [Sigle I.].
��� Hartmann von Aue: Iwein. Hrsg. von Georg F. Benecke [u. a.]. Übers. von Thomas Cramer. 3. Aufl. 
Berlin/New York 1981, [Sigle I(A)].
��� Vgl. Volker Mertens: Iwein. Zur Ausgabe. In: Hartmann von Aue: Gregorius, Der Arme Heinrich, 
Iwein. Hrsg. von Volker Mertens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 966–969, hier 966f.
��� I., V. 3557; Ganz ähnlich auch die Beschreibung eines Bauerns im anonym äberlieferten Garin le 
Lorrain: „Der Bauer hat ‚pechschwarzes Haar‘ und ‚seine Augen standen um Handelslänge auseinan
der ... sein Haar war borstig, die Wangen schmutzig und gegerbt [...]“ (Garin le Loherain zit. n. Hans- 
Werner Goetz: Leben im Mittelalter vom 7. bis zum 13. Jahrhundert. München 1986, S. 140). Dabei 
wird der Kontrast zwischen der hellen höfischen Haut und der sonnengegerbten/-gebräunten Haut 
der am Feld arbeitenden Bauern hervorgehoben (vgl. Ernst, Haut-Diskurse, S. 191).
��� Iweins dunkle Hautfarbe wird immer wieder in Bezug zum Melancholiediskurs des Mittelalters 
gesetzt. Dieser umfassende Bereich würde über die hier angeführte These hinaus- und damit zu weit 

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 161



Texten des Mittelalters zeigt deutlich, wie immer wieder wie selbstverständlich eine 
Nähe zwischen Körperbehaarung und Schwärze hergestellt wurde. So wird etwa Rûel 
nicht allein behaart wie ein Bär, sondern auch als schwarz beschrieben.350 Dabei 
kommen Körperhaaren und der Schwärze der Haut eine ganz ähnliche, vorwiegend 
negative Codierung/Markierung zu und beide rücken in die Nähe des Sündhaften und 
Dämonischen. So war es im östlichen wie westlichen Mittelalter weit verbreitet, eine 
Verbindung zwischen Sarazenen und Cynocephali – behaarte bzw. Tierfell tragende 
Wesen mit Hundeköpfen – herzustellen. Muslime wurden aus damaliger christlicher 
Sicht nicht selten zur Gattung der Hunde gezählt.351 Dabei vermischen sich negative 
Vorstellungen von Heiden mit jenen von Bewohnern fantastischer und fremder Län
der.352 Darüber hinaus stellen östliche Versionen der Legende des Heiligen Christo
phorus diesen als Cynocephalus dar, durch seine Bekehrung verändert sich Christo
phorus’ Äußeres und seine Haut glänzt danach weißer als Milch353 – eine Form der 
Verwandlung, die sich in einer Reihe weiterer Erzählungen wiederfindet.354

Schwärze und Körperbehaarung werden nicht selten als Form von Bestrafung darge
stellt. So wird Kain in der apokryphen armenischen Fassung mit Hagel gestraft und erhält 

führen und soll an dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden. Ausführlicher dazu: Ernst, Haut- 
Diskurse, S. 162; außerdem: Burkhardt Krause: Zur Psychologie von Kommunikation und Interaktion. 
Zu Iweins „Wahnsinn“. In: Psychologie in der Mediävistik. Gesammelte Beiträge des Steinheimer Sym
posions. Hrsg. von Jürgen Kühnel. Göppingen 1985, S. 215–242. Kritik an der Lektüre von Iweins Wahn
sinn als „melancholische Psychose“ s. Matejovski, Dirk: Das Motiv des Wahnsinns in der mittelalterli
chen Dichtung, S. 122–155, insb. 125f.
��� Vgl. Wig., V. 6288.
��� Vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 67. Auch Whitaker führt aus, dass Hunde als Zeichen für 
den Teufel und die Heiden, immer wieder auch für Muslime, verwendet wurden. Häufig wurde dabei 
der Name ‚Mahoun‘ für Mohammed, mit ‚hounde‘, einem weit verbreiteten Beinamen für Muslime, 
abwertend kombiniert.
��� Vgl. Seitz, Die Darstellung häßlicher Menschen, S. 74.
��� Vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 72–74. Ausführlicher dazu: Zofia Ameisenowa: Animal- 
Headed Gods, Evangelists, Saints and Righteous Men Author(s). In: Journal of the Warburg and Cour
tauld Institutes 12 (1949), S. 21–45, hier 42–45.
��� Nicht selten gibt es Erzählungen von Heiden, die bei der Taufe ihre Schwärze verlieren und weiß 
werden (vgl. Friedman, The Monstrous Races, S. 65 u. 67). Ganz ähnlich ist auch die ‚Verwandlung‘ der 
schwarzen Braut im Hohelied zu verstehen. Diese werde – so Origenes in seinen Homilien zu Hld 1,6 
etwa – durch die Buße hell und schön (vgl. Origenes: Die Homilien und Fragmente zum Hohelied. 
Eingel. u. übers. von Alfons Fürst, Holger Strutwolf. Berlin/Boston 2016 [OWD. 9/2], 1,6). Einige Bei
spiele finden sich auch in: Hahn, The Difference the Middle Ages Makes, S. 13–15; ausführlicher dann 
bei Whitaker, Black Metaphers 2019, S. 20: Dieser führt aus, wie nahe das Schwarze und das Weiße in 
mittelalterlichen Darstellunen beinanderliegen. Schwärze, in diesem Fall Schwarze Haut kann sowohl 
für Gleichheit als auch für Unterschiedlichkeit stehen, Errettung genau so wie Verdammnis bedeuten. 
In Bezug auf die Braut im Hohelied führt Whitaker aus, dass die Braut einerseits Schwarz bleibt und 
zugleich eine Metapher für die Sünderin ist, die reingewaschen wird. Für Whitaker ist das ein Bei
spiel, wie in mittelalterlichen Darstellungen das Schwarze und Weiße schimmern, changieren und die 
Beziehung verkompliziert wird (28f.).

162 4 Haarige Häute lesen



dadurch eine dunkle Gesichtsfarbe.355 Und König Nebukadnezar wird im Buch Daniel des 
Alten Testaments u. a. mit langen Haaren wie Adlerfedern versehen, bis er seinen Blick 
zu Gott wendet und von dieser Strafe erlöst wird.356 Der Verlust der Schwärze oder Kör
perbehaarung wird demnach als Belohnung, Ehrung und Überwindung des Negativen sti
lisiert, wie sich das ebenso an der Wandlung der Rauen Else357 nachvollziehen lässt.

Dass wilde Leute nicht allein behaart, sondern auch schwarz dargestellt werden, 
verwundert somit nicht.358 Lecouteux führt als eine mögliche Erklärung an, dass die 
Autoren der Spätantike und Mittelalter angenommen hätten, dass die Haut unterhalb 
der dichten Körperbehaarung schwarz sein müsse.359 Das erinnert an Philons Kom
mentar zur Figur Esaus, der meint, dass alles, was behaart sei, zur Bedeckung vom 
Bösen diene und Ausdruck eines lasterhaften Inneren sei.360 Ganz Ähnliches scheint 
auch auf schwarze Oberflächen übertragbar zu sein. Denn das Beispiel der beiden 
Handschriften des Iwein zeigt einmal mehr, wie nahe diese beiden Körperoberflächen 
miteinander verbunden sind. Rûch ist dabei wie swarz weitaus mehr als die Beschrei
bung einer Körperhülle, wie Konrad von Megenberg erläutert. Dabei führt er die Kör
perfarbe und Körperbehaarung des Menschen auf ein Ungleichgewicht der Körper
säfte und auf zu viel Hitze zurück361 und meint: Welhes menſchen varb gruͤn iſt oder 
ſwartz, der iſt poͤſer ſitten.362 Und dass [...] ein iegleich tier, daz vil hars hab, vnd ein 
iegleich menſch vnchaͤuſcher ſei dann ain anders, [...].363

Bei den Körpern, die als swarz und rûch dargestellt werden, kommt es zu einer 
Verknüpfung von moralischen und physischen Zuständen, wie das Hayden White in 
Bezug auf die Wildheit ausführt. Beides, Iweins ‚schwarzer‘ Wahnsinn und Rûels ‚be
haarte‘ Wildheit, ist als eine Abkehr vom Guten zu lesen.364 In den genannten Beispie

��� Vgl. UWoT, S. 55.
��� Vgl. Dan 4,25–34. In diesem Zusammenhang erwähnenswert scheint auch die Abbildung in Aristo
tele’s Masterpiece (1684) zu sein. Darauf wird eine dicht behaarte Frau neben ein schwarzes Kind ge
stellt. Beides seien ‚Fehlbildungen‘, vor denen sich schwangere Frauen hüten müssten (vgl. Fissell, 
Hairy Women and Naked Truths, S. 43f.).
��� Auch Miklautsch rückt Wolfdietrichs Schwärze (D 547) in die Nähe der Körperbehaarung Elses 
(vgl. Miklautsch, Montierte Texte – Hybride Helden, S. 141).
��� Vgl. Schuler-Lang, Wildes Erzählen – Erzählen vom Wilden, S. 19f.
��� Vgl. Lecouteux, Les Monstres I, S. 20.
��� Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445–447 u. B. 4, xxvii, 11–12; 201, S. 493–495.
��� Vgl. BDN, I.3; I.49.2.
��� BDN, I.49.2.
��� BDN, I.3; s. dazu: ‚3.1.2 Behaarte Bären und nackte Elefanten. Körperhaar und Unkeuschheit‘, S. 109–113.
��� So sind die wilden Männer im Alten Testament jene, die sich gegen Gott richten: Riesen, Kain, 
Ham, Ismael, Teufel. Sie alle hätten Adams Sünde begangen, bewohnten ein wildes Land, seien Jäger, 
verwirrt und verflucht. Es seien verbildete Spezien, die die ursprüngliche Reinheit der Schöpfung ver
fälscht und beschmutzt hätten. Die Vermischung von Arten sei das größte Vergehen, durch eine solche 
gäbe es Riesen. Nach dem Sündenfall ist es Ham, der sich über die Nacktheit seines Vaters lustig 
macht. Daraus seien später jene wilden Männer, die Kains rebellisches Wesen und die riesenhafte 
Größe verbinden, entstanden. Von diesen wurde, aufgrund etymologischer Verbindungen zwischen 

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 163



len gibt es einerseits eine breite Überschneidungsfläche zwischen Körperbehaarung 
und Tierfell, die so weit geht, dass die Körperbehaarung wie ein Kleidungsstück abge
nommen werden kann. Andererseits folgt die behaarte Oberfläche einer ähnlichen 
Semantik wie die dunkle Hautfarbe, sodass die Ausdrücke mhd. rûch, ‚behaart‘ bzw. 
‚struppig‘, und mhd. swarz, ‚schwarz‘, sich inhaltlich überschneiden können, wie das 
Iwein-Beispiel nahelegt. Bernheimers Grenzziehung, dass der Unterschied zwischen 
wild gewordenen Rittern und Wildmännern in der Behaarung liege, kann somit nur 
eingeschränkt zugestimmt werden.365 Denn auch Iwein betrachtet sich (je nach Hand
schrift), obwohl er kein auffallendes Körperbehaar besitzt, als rûch.366

Der Begriff rûch ist, wie bereits angeklungen, ein recht weiter und umfassender 
und wird nicht allein für Körperbehaarung oder Tierfelle verwendet, sondern auch 
für Kleider, die aus Tierhaaren gefertigt sind. So ein Kleidungsstück, ainen rauhen kot
zen, zieht sich Wolfdietrich an, als er sich verzweifelt auf die Suche nach seiner Frau 
Sigeminne macht, die vom Riesen Drasian entführt wurde. Dieses Gewand der Trauer 
liegt direkt auf seinem Körper.367

Dass es zwischen diesen härenen Gewändern und Körperbehaarung eine Über
schneidungsfläche gibt, verdeutlicht Raschis Kommentar zu Esaus Körperhaar, das er 
als einen „haarige[n] Mantel“, „ein wollenes Tuch, das voll Haar ist“ bezeichnet.368

Diese rauen Kleider können einerseits nicht losgelöst vom Bereich der Höllenfiguren 
und des ‚Primitiven‘ verstanden werden, gehen andererseits darüber hinaus, denn 
nicht selten werden diese Kleider bewusst angelegt. Pilger, Fromme und (spätere) Hei
lige nehmen ihren sündhaften Status vorweg, kehren sich bewusst ab vom Luxus und 
führen ein einfaches Leben. Neben diesem bewussten Akt der Askese gibt es aber 
auch legendenhafte Erzählungen von Heiligen, denen ein dichtes Haarkleid wächst.

4.2.3 Haare anlegen. Behaarte ‚Heilige‘

In der mitteldeutschen ‚Reise‘-Fassung des Brandan369 liest der gleichnamige Geistli
che in einem Buch über eine Vielzahl von Wundern.370 Erbost über die ‚Lügen‘, die 

der schwarzen Farbe, Ägypten, Kanaan, dem Zustand verflucht zu sein und Hams Namen angenom
men, dass auch diese ebenfalls schwarz gewesen seien (vgl. White, The Forms of Wildness, S. 13–15).
��� Vgl. Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, S. 15.
��� Im Yvain Chrétiens de Troyes wird der wilde Bartwuchs des Helden nach seinem Wahnsinn her
vorgehoben (vgl. Y., V. 3135–3137).
��� Vgl. WDB, B403,1. Darunter jedoch hat er ein Schwert, holt es heraus und kämpft, als sich die 
Gelegenheit ergibt, gegen seinen Widersacher (vgl. WDB, B453–454), den er auch besiegt.
��� Raschi, Pentateuch 25,25.
��� Brandan. Die mitteldeutsche ‚Reise‘-Fassung. Hrsg. von Reinhard Hahn, Christoph Fasbender. Hei
delberg 2002 (Jenaer Germanistische Forschungen, Neue Folge 14), [Sigle Br.].
��� Die historische Gestalt Brendan ist ein irischer Geistlicher und Klostergründer, der Ende des 5. Jahr
hunderts geboren und um 577 bzw. 583 gestorben sein soll. Reisetätigkeiten nach Schottland und Wales, 

164 4 Haarige Häute lesen



darin vermerkt seien, verbrennt er die Schrift. Daraufhin erscheint ihm Gott und 
schickt ihn auf Reisen, damit er mit eigenen Augen erkenne, was davon Lüge und 
Wahrheit sei. Ähnlich wie Noah baut er ein Schiff und macht sich in Begleitung weite
rer Mönche auf den Weg zu einer mehrere Jahre andauernden Odyssee. Dabei begeg
net Brandan einer Vielzahl wundersamer Wesen,371 aber auch gottgefälligen Figuren. 
Zwei davon tragen härene Hüllen, wobei es einmal ein ‚Gewand‘ aus Körperhaaren, 
das andere Mal ein Kleid aus Kamelhaaren ist.372 Mit Blick auf Heiligenlegenden des 
Spätmittelalters soll in den folgenden Ausführungen untersucht werden, was diese be
haarten Oberflächen eint und unterscheidet. Der ersten der beiden Figuren begegnet 
Brandan, als er sich von einem Kloster verabschiedet, in dem so fromme Mönche 
wohnen, wie er es von seiner Heimat nicht gewohnt ist. Unweit des Klosters sitzt auf 
einen Felsen gebunden ein Klausner:

uf deme selben steine
saz ein mensche aleine.
ruch als ein ber der was,
der uf dem wizen steine saz.
der was ein clusenere.

(Br. V. 359–363)

Ganz ähnlich wie Rûel ist dieser Klausner behaart wie ein Bär. Über dieses Haarkleid 
berichtet der Einsiedler, dass es von Gott stamme: „got der hat mir daz har | zu einer 
wete gegeben.“373 Grund für sein angekettetes Dasein am Felsen seien eine Reihe von 
Sünden, die der Klausner begangen habe. Er sei früher König von Panpilonie gewesen 

eventuell auch in die Bretagne, sind belegt (vgl. Reinhard Hahn: Nachwort. In: Brandan. Die mitteldeut
sche ‚Reise‘-Fassung. Hrsg. von dems., Christoph Fasbender. Heidelberg 2002 [Jenaer Germanistische 
Forschungen, Neue Folge 14], S. 189–231, hier 189–192). Das Leben des Brendan ist in sieben lateinischen 
Heiligenviten (Vita S. Brendani) überliefert (vgl. ebd., S. 193), jedoch hauptsächlich in Sammelhandschrif
ten des 14. und 15. Jahrhunderts, die auf nicht älter als 1092 geschätzt werden, sodass davon ausgegan
gen werden kann, dass Heiligenvita und Navigatio sich zeitlich stärker überlappen als ursprünglich an
genommen und sich gegenseitig durchaus beeinflussen haben können (vgl. ebd., S. 193–195). Die 
Navigatio hat sich am Kontinent großer Beliebtheit erfreut und ursprünglich lateinisch überliefert 
kommt es im 12. Jahrhundert zu volkssprachlichen Versionen (vgl. ebd., S. 189–195).
��� So trifft er auf einen Fisch mit bewaldetem Rücken oder Figuren mit Schweineköpfen, Bärenhän
den und Hundefüßen, die stark an jene Völker erinnern, wie sie bei Plinius bzw. Solinus beschrieben 
sind (vgl. Br. V. 1245–1255).
��� Isidor bezeichnet mit ‚cilicium‘ ein Gewebe aus Ziegenhaar, ein Stoff für Bedeckungen unter
schiedlicher Art, u. a. auch Zelte (vgl. Isid. orig. XIX.xxvi.10). Ausführlicher dazu: Müller, Ergänzender 
Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 194.
��� Br. V. 370f. In einem frühen Druck, der auf 1521 datiert wird, erblickt Brandan einen grossen stain 
der schwebt: dar auf saß ein mensch allain, der was rauch als ein ber. Auf die Frage, wie dieser Klausner 
dorthin gekommen sei, antwortet dieser, dass er bereits 109 Jahre hier verbracht habe, und zu seinem 
Gewand meint er: hat mir got der herr lassen wachsen mein gewand. (Bl. 4b) Anders als in der mittel
deutschen Reisefassung erzählt der Klausner nicht von seiner inzestuösen Beziehung. Vielmehr ist es 
eine bewusste Entscheidung, noch mehr als seine Klosterkollegen büßen zu wollen. (Von sand Brandon. 

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 165



und sei ein Verhältnis mit seiner Schwester eingegangen. Eines der Kinder dieser in
zestuösen Beziehung habe er erschlagen, das andere sei vom Wetter dahingerafft 
worden, wie auch seine Schwester. Nun hoffe er, seine Sünden angebunden an den 
Felsen büßen zu können.374

Eine gewisse Ähnlichkeit zur Geschichte Gregorius’, der selbst ein Kind von Ge
schwistern ist, später seine eigene Mutter ehelicht und sich, um seine Schuld zu süh
nen, in ein härenes Hemd gehüllt an einen Felsen am Meer ketten lässt, drängt sich 
auf. Doch statt eines härenen Hemdes lässt Gott das Körperhaar des ehemaligen Kö
nigs zu einer Bedeckung werden. Mag die Nähe zwischen Haar und sexuellem Verge
hen in diesen beiden Beispielen nicht vordergründig sein, so lässt sich doch an eini
gen Beispielen legendenhafter Erzählungen zeigen, wie (Körper-)Haar einerseits 
Ausdruck von ungebändigter Sexualität ist, andererseits Haare am Körper vor eben 
solchen Fehltritten schützen können.375

So wird in der Legende der Heiligen Agnes,376 wie sie in der Legenda Aurea377 von 
Jacobus de Voragine überliefert und im Passional378 nacherzählt wird, eine schützende 
Haarhülle über die Jungfrau gelegt. Die 13-jährige Agnes hatte zuvor einen jungen 
Mann, den Sohn eines Richters, der sich in sie verliebt hat, zurückgewiesen. Der junge 
Mann erkrankt daraufhin an der unerwiderten Liebe. Sein Vater, der Richter, greift ein 
und lässt Agnes die Wahl, entweder jungfräulich fremden Göttern zu dienen oder ihr 
Leben in einem unreine[n] hus zuzubringen.379 Agnes, die sich als Braut Christi sieht, 

Ein hübsch lieblich lesen, was er wunders auf dem mör erfaren hat. Hrsg. von Carl Schröder. In: Sanct 
Brandan. Ein lateinischer und drei deutsche Texte. Hrsg. von dems. Erlangen 1871, S. 161–192, hier 168).
��� Vgl. Br. V. 382–408.
��� Vgl. Fissell, Hairy Women and Naked Truths, S. 54–56.
��� Der Kult um die Heilige Agnes wird aus der lateinischen und griechischen Tradition gespeist. In 
der lateinischen handelt es sich um ein sehr junges Mädchen, in der griechischen wird ihre Jungfräu
lichkeit hervorgehoben. Im 6. Jahrhundert finden diese beiden Stränge zueinander. Die altfranzösi
sche Hagiographie des 13. Jahrhunderts kennt zwei Versionen dieser Legende, die Mitte des 13. Jahr
hunderts, um 1250 datiert werden (vgl. Brigitte Cazelles: The Lady as Saint. A Collection of French 
Hagiographic Romances of the Thirteenth Century. Philadelphia 1991, S. 89 u. 100).
��� Jacobus de Voragine: Legenda Aurea. Übers. von Richard Benz. Mit einem Nachwort von Walter 
Berschin. 15. Aufl. Gütersloh 2007, [Sigle LA], hier S. 103–106.
��� Das Passional. Eine Legenden-Sammlung des dreizehnten Jahrhunderts. Hrsg. von Friedrich 
K. Köpke. Nachdr. der Ausg. 1852. Amsterdam 1966, [Sigle P.].
��� P.III, 12, S. 113, V. 96. Der Richter spricht davon, dass sie in dem Freudenhaus ihr keusches Ge
wand beschmutzen müsse: du muzeſt dine kuſchen wat | beſuln mit aller unvlat (P.III, 12, S. 114,3f.). 
Hier steht das Kleid offensichtlich nicht allein für den Körper, sondern auch für die Seele, ganz im 
Sinne der Neueinkleidung nach Eph 4,22–24.

166 4 Haarige Häute lesen



zieht beides nicht in Betracht, woraufhin sie gezwungen wird, nackt den Weg zum Bor
dell380 anzutreten. Gott kann dabei nicht tatenlos zusehen und schreitet ein:

ſeht wie got des nicht verdroz,
er hulfe ſiner brut vurwar!
ſich zurgab ir gelwez har,
daz wart nu breit und lanc
und gab ſo dicken ummeſwanc,
daz man ir nicht bloz enſach.
[...] ein liechter engel darin quam
und nam Agneten an ſich.
mit einem kleide luterlich
wart ſi alda bevangen.
(P.III, 12, S. 114, V. 52–57 u. 66–69)381

Gott schützt Agnes mit einem Haar- und einem besonders lauteren Kleid gleich dop
pelt. Während das dichte (Kopf-)Haarkleid zum ‚Liebestöter‘382 wird und Agnes’ 
Schamhaftigkeit und Keuschheit bewahrt, zeichnet das Gewand Agnes als Braut 
Christi aus.383 Anders als das Körperhaarkleid des Klausners, dem Brandan begegnet, 
handelt es sich bei Agnes um ihr langes Kopfhaar, das den nackten Körper umhüllt. 
Das gleißend helle Licht im ehemaligen Bordell lässt alle Freier, außer den Richter
sohn, zurückschrecken. Hier dient das Haarkleid zum Schutz vor voyeuristischen Bli
cken und erschwert neben anderen Hindernissen jede sexuelle Annäherung.

Eine gänzlich andere Funktion erfüllt das Haarkleid in den Legenden so mancher 
Heiliger. Stellvertretend für eine doch größere Zahl an behaarten Heiligen sollen hier 
Maria Aegyptiaca und Johannes Chrysostomus angeführt werden, deren beider Le
genden u. a. in der einflussreichen und weitverbreiteten Legendensammlung Der Hei
ligen Leben, die auf etwa 1400 datiert wird, überliefert sind. Darüber hinaus ist bei 
beiden Figuren das (Körper-)Haarkleid u. a. ein sichtbares Zeichen eines sexuellen 
Fehltrittes. Übermäßige Körperbehaarung wird in (geistlichen) Texten zu einem sicht
baren Zeichen von Wollust und Sündhaftigkeit von Männern und Frauen. Ein Unter
schied innerhalb der Darstellungen zeigt jedoch, dass sich Körperbehaarung bei 
Frauen im Laufe des Mittelalters von der Kopfbehaarung zur Körperbehaarung wan

��� Der Richter verwendet im Passional den lateinischen Ausdruck lupanar (P.III, 12, S. 114, 49).
��� In der deutschen Übersetzung der Legenda Aurea heißt es: „Aber der Herr ließ ihr Haar so dicht 
wachsen, daß ihr Leib davon besser gedeckt war denn mit Gewand. Und da sie in das Haus der 
Schande kam, stund dort ein Engel, der gab ihr ein lichtes Gewand, und erfüllt mit seinem Glanz das 
ganze Haus.“ (LA, S. 104). Im Der Heiligen Leben lässt Gott Agnes, ähnlich wie im Passional, langes 
gelbs har wachsen und damit ihren Körper umhüllen. (DHL.II, S. 408, Z. 21).
��� Das Haar als Liebestöter findet sich immer wieder, wenn wilde Frauen in mittelhochdeutschen 
Texten erscheinen. So meint der Erzähler des Wigalois’, dass eine kurze Liebesnacht mit Rûel einen 
jeden Mann altern lassen würde (vgl. Wig., V. 6350–6352).
��� Vgl. Eph 4,22–24. Durch Agnes’ Anwesenheit wird die tuvelhafte klus zu einem betehus (P.III, 12, 
S. 114, V. 71f.).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 167



delt. Bei den Männern hingegen wird die Nähe zu biblischen Vorbildern wie Johannes 
dem Täufer deutlich.

Die Legende von Maria Aegyptiaca,384 einer Sünderin ähnlich wie Maria Magda
lena,385 erfreute sich im europäischen und im östlichen Mittelmeerraum des Mittelal
ters großer Beliebtheit.386 Maria Aegyptiaca soll 17 Jahre in Alexandria ain poses weip
gewesen sein.387 Während im Der Heiligen Leben die Sünden Marias nicht weiter aus
geführt werden, sind andere Überlieferungen expliziter; Maria Aegyptiaca hätte der
art Gefallen am Beischlaf gefunden, dass sie dafür kein Geld angenommen habe, 
um möglichst viele bereitwillige Männer zu finden:

vnd han auch meinen magtum dwrch chainer gab willen verlorn, vnd wer mir vmb die vnchew
schait icht geben wolt, des nam ich nicht darvmb, das man dester mer czẃ mir chém vmb die 

��� Auch die Legende Maria Aegyptiacas ist in ihrer Überlieferung ein Kompendium aus einer Reihe 
ähnlicher Legenden (vgl. dazu: Benedicta Ward: Harlots of the desert. A Study of Repentance in Early 
Monastic Sources. Kalamazoo 1987, S. 28–32).
��� In der Untersuchung wurden Überlieferungen zu Maria Magdalenas Haar nur am Rande berück
sichtigt, da es sich bei der mit Haaren bedeckten Maria Magdalena um ein vorwiegend spätmittelalter
liches Phänomen handelt, das kaum vor dem 13. Jahrhundert belegt ist (vgl. Katherine L. Jansen: The 
Making of the Magdalen. Preaching and Popular Devotion in the Later Middle Ages. Princeton 2000, 
S. 3; Pouvreau, Du poil et de la bête, S. 244). Das Haar spielt etwa in der Legenda Aurea, abgesehen 
davon, dass sie mit ihren Tränen Jesu Füße wäscht und mit ihren Haaren abtrocknet, keine weitere 
Rolle. Frühere Belege, dass sie nackt und allein mit ihren Haaren bedeckt gewesen sei, finden sich 
jedoch bereits bei Hegesippus oder Josephus (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 189). Dabei zeigt sich, 
dass die Darstellung der ‚behaarten‘ bzw. langhaarigen Maria Magdalena nicht direkt aus den Heili
genlegenden stammt, sondern das Motiv der Nacktheit überlagert. Nicht zuletzt wird damit auch auf 
die Weiblichkeit, die Sinnlichkeit und Sexualität verwiesen (vgl. Pouvreau, Du poil et de la bête, 
S. 247f.). Stark beeinflusst ist Maria Magdalenas erster Legendenbeleg, die vita eremitica (9. Jahrhun
dert) darüber hinaus von Maria Aegyptiaca, weshalb hier anstelle von Maria Magdalena die weniger 
bekannte Maria Aegyptiaca als exemplarische Eremitin angeführt werden soll, die ähnlich wie Maria 
Magdalena erst nach und nach zu einer ‚behaarten‘ Heiligen wurde (vgl. dazu: Jansen, The Making of 
the Magdalen, S. 37). Maria Aegyptiaca hatte unübersehbar einen großen Einfluss auf Darstellungen 
Maria Magdalenas, und zwar derart, dass es bei einer Reihe von Darstellungen schwerfällt, diese bei
den Heiligen zu unterscheiden (vgl. ebd., S. 247f.).
��� Vgl. Maria Kouli: Life of St. Mary of Egypt. In: Holy Women of Byzantium. Ten Saints Lives in 
English Translation. Hrsg. von Alice-Mary Talbot. Washington, DC1936, S. 65–94, hier 67f.
��� DHL.I, 3, S. 13, Z. 32f. Die frühesten Versionen der Legenden werden auf das 6. Jahrhundert da
tiert, finden sich in der Heiligenlegende Kyriakos’ von Kyrillos von Skythopolis – das Haar Marias 
wird dabei nicht erwähnt (vgl. Ward, Harlots of the desert, S. 28f.). Im 7. Jahrhundert entstand eine 
umfangreiche Legende, die zumeist Sophronius zugeschrieben wird, dessen griechischer Text dann 
von Paul dem Diakon im 8. Jahrhundert ins Lateinische übertragen wurde (vgl. Kouli, Life of St. Mary 
of Egypt, S. 65f.; Milliken, Ambiguous Locks, S. 203). Eine griechische Version, die in der Bibliotheca 
Hagiographica Graeca angeführt wird, berichtet davon, dass Maria Aegyptiaca ganz nackt, nur mit 
ihren langen Haaren bekleidet gewesen sei, die sie vor Sonne und Kälte schützten. Die lateinische 
Übertragung des Sophronius-Textes wurde in der Liturgie während der Fastenzeit gelesen (vgl. Ward, 
Harlots of the desert, S. 31f.).

168 4 Haarige Häute lesen



vncheẃsch, vnd volbracht vmbsust ydes mannes begir. (Vonn sand Maria Egipciaca der saligen 
puesserin, als es sand Jeronimus von ir geschribn hat der suesslerer (HMA388, S. 31, V. 266–270)

Marias Lust sei im Alter von 12 Jahren derart groß geworden, dass sie ihre Eltern in 
Ägypten verlassen habe und nach Alexandria aufgebrochen sei, wo sie mit so vielen 
Männern wie möglich geschlechtlich verkehrt. Als sie eine Reihe von Männern Rich
tung Meer aufbrechen sieht, erfährt sie, dass es sich um Pilger handelt. Sie beschließt 
daraufhin, dem Strom potenzieller Freier zu folgen und selbst nach Jerusalem überzu
setzen.389 Als ihr dort der Eintritt ins Gotteshaus verwehrt wird,390 bereut sie ihr sexu
ell ausschweifendes Leben und zieht sich in die Wüste zurück, mit nur weniger als 
drei Broten, wo sie nach 17 bzw. 47391 Jahren auf den Mönch Zosimas trifft, der ihr 
seinen Mantel gibt, um ihre Blöße zu bedecken.392 Denn ihr Gewand war in den Jah
ren von ihr abgefallen bzw. abgefault.393 In früheren Legenden, wie auch bei Sophro
nius, wird die Büßerin zumeist als nackt, durch die Sonne schwarz verbrannt und mit 
kurzem weißen394 Haar dargestellt:395 [...] do sach er ein frawn gen an dem mittem tag 

��� Die Legende der Heiligen Maria Aegyptiaca. Ein Beispiel hagiographischer Überlieferung in 16 
unveröffentlichten deutschen, niederländischen und lateinischen Fassungen. Hrsg. von Konrad 
Kunze. Berlin 1978 (Texte des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit 28), [Sigle HMA].
��� Vgl. Sophronius: The Life of Mary of Egypt, the Former Harlot, Who in Blessed Manner Became 
an Ascetic in the Desert of the ‚River‘ Jordan. Übers. von Maria Kouli. In: Holy Women of Byzantium. 
Ten Saints Lives in English Translation. Hrsg. von Alice-Mary Talbot. Washington 1936, S. 70–93, hier 
S. 80f.
��� Manche Versionen erzählen davon, dass Maria Aegyptiacas Blick auf die Heilige Jungfrau gefallen 
und ihr bewusst geworden sei, weshalb sie nicht in das Gotteshaus gelassen werde. Die Jungfrau hätte 
den unreinen Körper der Maria Aegyptiaca zurückgewiesen (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 204).
��� Während es in der Legenda Aurea und Der Heiligen Leben 17 Jahre sind, sind es in der Vita S. Ma
riae Aegyptiacae 47 (vgl. Ward, Harlots of the desert, S. 27).
��� Auch hier scheint die Einkleidung Adams und Evas anzuklingen (vgl. dazu auch die Szene im Wi
galois, Abschnitt: ‚2.2.2. mantel – Wirnts Wigalois‘, S. 81–88), aber ebenso Vulg. Ez 16,7b-8. Darin spricht 
Gott zu Jerusalem: „Deine Brüste sind geschwollen, und dein Haar wuchs, und du warst nackt und 
voller Scham. Und ich ging an dir vorüber und sah dich, und, siehe, deine Zeit 〈war gekommen〉, die 
Zeit der Liebenden; und ich habe meinen Mantel über dich ausgebreitet und deine Schande verhüllt. 
Und ich habe dir geschworen und bin in einen Bund mit dir getreten, spricht der Herr, Gott; und du 
bist mein eigen geworden [...].“
��� Vgl. DHL.I, S. 14, Z. 19.
��� Maria Kouli merkt an, dass hier wohl auf Offb 1,14 referiert werde (vgl. Kouli, Life of St. Mary of 
Egypt, S. 76; FN 38).
��� Eine englische Übersetzung des Sophronius-Textes findet sich in: Ward, Harlots of the desert, 
S. 35–56. Ähnlich wird Maria Aegyptiaca aber auch in einer altfranzösischen Version aus dem späten 
12. Jahrhundert beschrieben (vgl. Ward, Harlots of the desert, S. 41). In der Legenda Aurea wird allein 
der sonnenverbrannte Körper, nicht aber ihr Haar erwähnt. Das lange Haar spielt erst in späteren 
Überlieferungen eine Rolle (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 205). Lynda Coon betont die Ähnlichkeit 
zur Figur Sulamiths im Hohelied. Auch diese bezeichnet sich als schwarz, von der Sonne verbrannt 
(vgl. Lynda Coon: Sacred Fictions. Holy Women and Hagiography in Late Antiquity. Philadelphia 2010, 
S. xiii).

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 169



tail, die was ploz vnd swarcz an dem leib, wann si [...] was von der sunn hicz verprun
nen. Ir har was chlain vnd weizz als die woll, das raicht ir auf den hals.396 In der späte
ren Überlieferung und Darstellung der Heiligenlegenden wird eine Überschneidungs
fläche zwischen Schwärze und Behaarung deutlich, denn in Der Heiligen Leben wird 
Maria Aegyptiaca mit langem Haar beschrieben:397 Do sah er ainen menschen nohent 
pei im, der was nakent vnd was im sein hor gar lank vnd grob.398

Florent Pouvreau macht darauf aufmerksam, dass in einigen Versionen des 12. und 
13. Jahrhunderts die Behaarung zusätzlich zur Schwärze erwähnt wird. Das Haar unter
streicht die Hässlichkeit und, als Form der Bedeckung, den rätselhaften Charakter – 
etwas, das sich durchaus mit den Darstellungen der Sarazenen in der chanson de geste
vergleichen lässt.399 Im Unterschied zu Agnes400 ist ihr Haar nicht gel, sondern grop, 
was Marias ungepflegtes, verwildertes Aussehen unterstreicht. Während Agnes mit 
ihrem blonden Haar bedeckt ist, schämt sich Maria Aegyptiaca trotz ihrer langen (und 
zerzausten?) Haare.401 Das Haar oder die Schwärze bieten in den früheren Versionen 
keinen Schutz, sondern unterstreichen ihren ausgelieferten, ‚tierhaften‘ Zustand. Denn 
Zosimas hält Maria zumindest auf den ersten Blick für ein Tier.402 Maria Aegyptiaca 
nimmt, um ihre Sünden zu büßen, einen Zustand an, der es Außenstehenden schwer 
macht, in ihr noch ein menschliches Wesen zu erkennen. In vorwiegend jüngeren Le
genden wird Maria Aegyptiaca mit langem Haar beschrieben, mit dem die reuige Sün
derin ‚bekleidet‘ ist. So etwa auch in einer altfranzösischen Version des späten 12. Jahr
hunderts, in der Marias weißes Haar bis zu den Füßen reicht, sodass der Körper damit 
verdeckt ist, doch wenn der Wind bläst, kann man Blicke auf ihre Haut erhaschen.403

��� HMA, S. 26, V. 133–136.
��� In späteren Darstellungen der bildenden Kunst wurde Maria Aegyptiaca ähnlich wie Maria Mag
dalena häufig mit Haarkleid versehen, um diese „geziemend darzustellen“ (Die Legende der Heiligen 
Maria Aegyptiaca. Ein Beispiel hagiographischer Überlieferung in 16 unveröffentlichten deutschen, 
niederländischen und lateinischen Fassungen, S. 26, FN11. [HMA]). Nicht selten werden die Leben 
Maria Magdalenas und Maria Aegyptiaca durcheinandergebracht (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, 
S. 203 u. 207).
��� DHL.I, 3, S. 12, Z. 29–31.
��� Vgl. Pouvreau, Du poil et de la bête, S. 244f.
��� Eine Ähnlichkeit zwischen Maria Aegyptiaca und Agnes zeigt sich in den Smithfield-Dekretalen. 
Dort wird erzählt, dass Maria Aegyptiaca als sie ihren Fuß in die Wüste setzt, ganz plötzlich, ähnlich 
wie Agnes, mit Haaren versehen wird (vgl. Pouvreau, Du poil et de la bête, S. 249).
��� In der Übertragung der Heiligenlegenden aus dem Lübecker niederdeutschen Passional von 1492, 
begegnet Zosimas einem „Menschen [...] der war nackt und hatte langes Haar. Und er meinte| es wäre 
ein wildes Tier und eilte ihm nach.“ (Heiligenlegenden. Aus dem Lübecker niederdeutschen Passional 
von 1492. Übertr. von Artur Gläser. Berlin um 1928, [Sigle HL]).
��� So in Der Heiligen Leben, nicht aber in der Legenda Aurea. Darin sieht Zosimas ein „menschliches 
Wesen“. In anderen Überlieferungen hingegen meint Zosima einen Schatten oder eine Erscheinung 
des Teufels zu sehen (vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 204).
��� Vgl. Version T in: La Vie du Sainte Marie L’Egyptienne. Versions en Ancien et Moyen Française. 
Hrsg. von Peter Dembowski, zit. n. Milliken, Ambiguous Locks, S. 205.

170 4 Haarige Häute lesen



Darstellungen von der mit langen Haaren bedeckten Maria Aegyptiaca finden 
sich, sicherlich auch beeinflusst von Abbildungen Maria Magdalenas, häufig.404 So 
etwa zeigt eine Glasmalerei in der Saint Étienne Cathedral in Bourges das Leben die
ser Heiligen, die in den unterschiedlichen Episoden ihres Lebens stets mit langem, 
wenngleich nicht mit gänzlich Körper bedeckendem Haar dargestellt ist.405 Bei Agnes 
wie bei Maria Aegyptiaca handelt es sich – so zumindest in den früheren bzw. 
hochmittelalterlichen Viten und Darstellungen – um Kopfhaare, die den Körper um
hüllen und zu einem Sichtschutz, beinahe Kleid, werden. Die Unterscheidung zwi
schen Kopf- und Körperhaar wird hier, ähnlich wie die der anthropologischen Diffe
renz, nicht obsolet, aber brüchig. Denn dass der Mensch, anders als ‚das Tier‘, 
Kleidung bedürfe, trifft hier, u. a. durch göttliches Eingreifen, nicht zu. Das Kopfhaar 
erfüllt dabei teilweise Aufgaben des (tierlichen) Körperhaars bzw. der Kleidung, 
schützt je nach Dichte vor Blicken, Kälte und Hitze. Agnes’ Kopfhaar ist eine liebevolle 
Geste Gottes, Maria Aegyptiacas Kopfhaar, das in späteren Darstellungen zu einem 
Körperhaar wird, erfüllt ähnliche Aufgaben wie ein Büßerhemd, wenngleich es erst 
nach und nach wächst, den Körper dann erst bedeckt, als sie die Schuld bereits jahre
lang in der Wüste gesühnt hat. Während Gregorius’ lange Bußdauer durch das Abfal
len des härenen Büßerhemdes symbolisiert wird, wird dies bei Maria Aegyptiaca 
nicht allein durch den Verlust weltlicher Kleidung, sondern eben auch durch einen 
zunehmend dunkler bzw. behaart werdenden Körper veranschaulicht.

Ähnlich wie Maria Aegyptiacas verläuft die Geschichte des Heiligen Johannes 
Chrysostomus.406 Dieser von Gott ausgezeichnete Mann lebt zurückgezogen, fernab 
jeglichen Luxus’, ein möglichst frommes Leben im Wald. Eine Königstochter, die sich 
im Wald verlaufen hat, begehrt Eintritt in seine Höhle und, vom Teufel verführt, 

��� Vgl. Milliken, Ambiguous Locks, S. 206.
��� Dieses Glasfenster wird auf 1210–1215 datiert (vgl. Les vitraux du Centre et des pays de la Loire. 
Inventaire général des monuments et richesses artistiques de la France. Paris 1981 [CVMA. 2], S. 174). 
Eine Abbildung findet sich in: Jean Verrier: La Cathédral de Bourges. Et ses Vitraux. Photographies en 
vouleurs de François Quievreux. Photographies en noir de Marcel Bovis. Paris 1942.

Auf einigen farbigen Fenstern wird das Leben Maria Aegyptiacas dargestellt. Auf einem Bild reicht 
Zosimas der nackten Maria Aegyptiaca seinen Mantel. Das lange Haar fällt dabei über ihre Schultern 
und bedeckt, wenngleich auch vom Kleid verdeckt, ihre Scham (vgl. ebd., ‚Histoire de Sainte Marie 
l’´Égyptienne. L’abbé Zozime donne son manteau à la Sainte‘, S. 19, Farbabb. II, 4).
��� Ein weiterer behaarter Heiliger ist Onophrius. Viele Darstellungen dieses Heiligen stammen aus 
dem 14. und 15. Jahrhundert, in Italien etwa auch bereits aus dem 11. und 12. Jahrhundert. In der 
Legenda Aurea wird Onophrius nicht erwähnt, jedoch in Der Heiligen Leben. Onophrius beschließt, als 
Einsiedler zu leben, anders als Chrysostomus macht sich Onophrius keiner Sünder schuldig. Als ihn 
nach vielen Jahren ein weiterer Geistlicher erblickt, heißt es: Der waz gar schevczleichen an zû sehen 
reht als ain wildes tier vnd waz vber all ravch als ain per vnd het har an im, daz waz als lank, daz ez 
allen seinen leichnamen bedekt, doch bedekt er sein schäm mit kravt vnd mit pletern. (DHL.I, S. 145, 
Z. 7–10). Onophrius ist also nicht nur mit Haaren bedeckt, sondern bedeckt seine Scham zusätzlich 
mit Blättern. Ausführlich dazu und zu weiteren behaarten Heiligen, s. Pouvreau, Du poil et de la bête, 
S. 207–240.

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 171



überschreitet er die von ihm selbst gesetzte Linie und nähert sich dem Mädchen. Jo
hannes Chrysostomus bereut seine Tat. Er weiß, dass er die Sünde jederzeit wieder 
begehen könnte, und um sein ‚inneres Tier‘ der sexuellen Ausschweifung zu zügeln, 
stößt er die Königstochter von einem Felsen.407 Seine mehrfache Schuld beschließt er, 
auf allen Vieren als Tier im Wald lebend zu sühnen, bis sich Gott erbarmt und ihm 
seine Schuld vergibt. Der Erzähler führt bildhaft vor Augen, wie die Kleidung des Jo
hannes Chrysostomos von ihm abfault, und auf ihm nicht nur Haare, sondern auch 
Pflanzen und Moos wachsen.408

Vnd kroch zu hant auf allen vieren als ain tier in dem wald. Vnd kroch in sein czelle, wen er ruen 
wolt. Vnd kroch manig iar noch seiner leipnar, das er sich nie auf gericht. Vnd sein gewant erfawlt 
schir ab jm. Darnach ward er rauch vber all an allem seinem leib vnd wuchs an jm krawt vnd 
mieß, das was gar lanck. Vnd het ain grewlichen ganck. [...] Vnd was an allem seinem leib, das jn 
nymant erkennen mocht, ob er ain mensch wer. (DHL.II, S. 438, Z. 26–32)

Johannes Chrysostomos erhält, als er seine Schuld eingesteht und beschließt, wie ein 
Tier zu leben, eine weitere Körperhülle, die gänzlich rauch ist und aus krawt und 
mieß besteht. Er wird zu einem Wesen des Waldes. 15 Jahre vergehen, und erst das 
Kind des Kaisers erinnert an den Heiligen Johannes, denn es weigert sich, die Taufe 
vom Papst zu empfangen. Es wolle allein vom Heiligen Johannes getauft werden. Ein 
Jäger findet Johannes Chrysostomus im Wald, hält diesen für ein ungewöhnliches 
Tier, fesselt ihn und bringt ihn an den Hof. Von überall strömen Menschen herbei, 
um eben dieses wunderlich fraißlich tier anzusehen. Das Kaiserkind hingegen erkennt 
Johannes Chrysostomos und lässt sich von ihm taufen.409 Johannes Chrysostomus’ 
Schuld – die sexuelle Übertretung und der Mord – wird, wie beim Klausner im 
Brandan, u. a. über eine haarige Körperhülle offensichtlich. Diese fällt erst dann von 
ihm ab, als ihm das Kaiserkind verkündet, dass Gott ihm seine Sünden vergeben 
habe: Da ward sand Johannes gar fro vnd danckt got seiner genoden vnd stund auf von 
der erden. Vnd zu hant viel das krawt vnd der mieß vnd das har ab jm, das an seim leib 
gewachsen was, vnd war sein leip als schon als ains jungen kindes.410

Wie die Raue Else legt Johannes Chrysostomus seine wilde Hülle ab und erhält 
ähnlich wie Wolfdietrich einen jugendlichen Körper. Weder die Raue Else noch Maria 
Aegyptiaca noch Johannes Chrysostomus können ihr Haarkleid selbst an- oder able
gen. Vielmehr befinden sie sich in der Gewalt Gottes, lenken jedoch über ihre eigene 
Bußfertigkeit das Hüllengeschehen. Maria Aegyptiaca und Chrysostomus büßen ihre 
Sünde auf ganz ähnliche Weise, der eine im Wald, die andere in der Wüste, fernab 

��� Die Königstochter, die er vom Berg gestoßen hat, überlebt auf wundersame Weise.
��� Ähnlich wird Sibylle im Eneasroman beschrieben: Sie hätte struppige Haare wie eine Pferdemähne, 
Moos würde aus ihren Ohren wachsen und sie würde ein einfaches Gewand tragen (vgl. En. 85).
��� DHL.II, S. 439, Z. 21. Johannes Chrysostomus wird rehabilitiert, zum Bischof ernannt, verbringt 
das Ende seines Lebens aber wieder in der Wüste (vgl. DHL.II, S. 441).
��� Ebd., S. 439f., Z. 34–1.

172 4 Haarige Häute lesen



jeglicher Zivilisation. Beide werden zu tierähnlichen Wesen, ernähren sich von unver
arbeiteten Pflanzen und tragen keine Kleider mehr. Ihre über Jahre wachsenden 
Haarhüllen könnten kaum unterschiedlicher sein als Agnes’ plötzliche Einhüllung mit 
Kopfhaaren. Während nun die behaarte Hülle bei Johannes Chrysostomus und bei 
Maria Aegyptiaca zumindest vorerst ein sichtbares Zeichen einer moralischen Grenz
überschreitung ist, die das animalische Wesen, das diese durch ihr Handeln offenge
legt haben, nach außen kehrt, ist Agnes’ Licht- und Haarkleid ein Geschenk des Him
mels, ein Liebesbeweis an die Braut Christi.

Die Haarhülle des Klausners im Brandan ist zwischen diesen beiden Haarhüllen 
angesiedelt. Dem Klausner wächst als Zeichen der Sünde und Buße ein Haarkleid. Die
ses ist im Sinne des Kleidungs-Ich nicht allein eine Hülle, sondern untrennbar mit 
dem Träger verbunden. Das Haar ist dabei Projektionsfläche wie Ausdruck der Identi
tät des büßenden Klausners. Dieser wird als eine Art wilde Gestalt skizziert, die ein 
bärenartiges Fell erhält. Gleichzeitig wird dem Sünder die Möglichkeit gegeben, seine 
Schuld zu sühnen, was nicht allein im Brandan, sondern auch in den bereits genann
ten Beispielen als Gottes Gnade dargestellt wird. Gnädig ist Gott darüber hinaus, da er 
den unbekleideten Büßer nicht gänzlich nackt Hitze, Kälte und Blicken ausgesetzt 
lässt, sondern ihn zumindest mit seinem eigenen Körperhaar bekleidet. Die Haarhülle 
des Klausners ist zwischen den Polen der Gnadengabe und dem Ausdruck der Ver
dammnis zu lesen. Das Haarkleid des namenlosen Klausners erinnert an das Fellkleid, 
das Gott Adam und Eva gibt. Auch dieses Kleid ist, je nach Auslegung, Strafe oder Ge
schenk Gottes.411

Neben dem Klausner begegnet Brandan einer weiteren Einsiedlerfigur, einem 
heiligen Mann, der gemeinsam mit einem Zwerg dem in Not geratenen Schiff Brand
ans zu Hilfe eilt. Der Einsiedler trägt nun ein Gewand aus olbendes hare, | beide ge
vlochten und geweben.412 Dieser Mann gibt, ähnlich wie der Klausner am Stein, an, hei

��� Ausführlicher dazu in ‚1. Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider ‘, S. 31–56.
��� Br. V. 1550f. Wie und woraus ein Haarkleid gefertigt wurde, ist jedoch unklar. In der Legende 
Godrics fertigt die Schwester ein solches Gewand an, daher muss es zumindest in diesem Zusammen
hang etwas sein, dass in bäuerlichen Kreisen gefertigt werden konnte. Naheliegend ist, dass es sich 
um ein raues Wollgewand handelte, das im Kontrast zu höfischen Kleidern stand. Dennoch werden 
auch spezielle Haarkleider, wie etwa aus Ziegenhaar erwähnt. Das Erwähnen der Herkunf von diesen 
speziellen Materialien, von der Ziege oder vom Schwein, lässt annehmen, dass es sich um besondere, 
ungewöhnliche Materialien handelt. Alexander fasst zusammen, dass unter dem cilicium diverse Ge
wänder aus einer Vielzahl möglicher Materialien subsummiert wurden, die kratzige, härene Gewän
der umfassen und in Nähe zu Gewändern der ärmlichen Landbevölkerung stehen (vgl. Dominic Ale
xander: Hermits and hairshirts. The social meanings of saintly clothing in the vitae of Godric of 
Finchale and Wulfric of Haselbury. In: JMH. 28 (2002), S. 205–226, hier 219f.). Paulinus von Nola er
wähnt, dass Bußhemden häufig aus Ziegenhaarfasern hergestellt worden seien (zit. n.: Müller, Ergän
zender Kommentar zu Isidors gesammelten Angaben, S. 194). Getragen wurde das härene Hemd häu
fig unter der eigentlichen Kleidung, direkt am Körper (s. ‚2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis 
historiae gestis‘, S. 60–65. Dies einerseits, um den rauen Stoff, der unangenehm auf der Haut liegt, zu 
spüren und so ein dauerndes Martyrium zu erleiden, aber ebenso, um das eigene Leiden nicht zu 

4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung 173



denisch kunic rich gewesen zu sein und in sunden grobelichen gelebt zu haben.413 Als 
er aus seinem Reich vor den Crichen und dann vor den Hunthoubten fliehen musste 
und knapp dem Tod entronnen war, sei er zu einem Berg namens Luprie gekommen; 
dort habe er einen frommen Mann getroffen, der ihn auf den Namen Johannes getauft 
habe.414 Während sich nun beide – der Klausner wie Johannes – als sündhafte Figu
ren beschreiben, die als Einsiedler leben, stellt sich die Frage, weshalb der eine ein 
Haarkleid trägt, das dem härenen Gewand Johannes des Täufers auffallend ähnelt,415

während der andere zu einer christlichen Version des wilden Mannes wird. Das Haar
gewand dieses Johannes’ trägt Anklänge des Büßergewandes, wie es insbesondere seit 
dem 11. Jahrhundert häufig überliefert ist.416 Johannes ist aber kein Büßender mehr 
in dem Sinn, dass er für eine bestimmte Schuld gezielt Abbitte leistet. Vielmehr hat er 
einen Zustand der völligen Entsagung, soweit menschenmöglich, bereits erreicht. 
Denn, so heißt es über Johannes im Brandan: geistlich was al sin leben417 und under 
sinen brusten | wonte weiz got kein haz: | er was ein irweltez gotes vaz.418 Dieser Trä
ger wird als heilige[r] man bezeichnet.419 Ähnlich wie die Sünderin Maria Aegyptiaca 
hat dieser Büßer einen status ante peccatum erreicht.420 Die nähere Beschreibung des 
Haarkleides führt dessen Heiligkeit weiter aus. Denn das Material ‚Kamelhaar‘ refe
riert auf das Kleid Johannes des Täufers.421 Dieser ruft in der Wüste auf, sich vom 
Irdischen abzukehren und sich einer umfassenderen und generellen Buße zu unter
ziehen. Sein Auftritt, das härende Hemd und seine Nahrung, die aus Heuschrecken 
und wildem Honig besteht, verdeutlichen die Botschaft, sich von der Welt ab- und zu 
Gott hinzuwenden.

Darüber hinaus wird im Brandan über einen weiteren Kleidungsaspekt die Auser
wähltheit des Trägers betont. Das Kleidungsstück wird nämlich als geflochten und ge
woben beschrieben, es scheint nicht genäht worden zu sein. Ungenäht, aus einem 
Stück gewoben ist auch das Kleid Christi, um das die Soldaten das Los werfen:

sehr zu inszenieren und zu stilisieren. Vielmehr soll es eine Handlung sein, die allein vor Gott nicht 
verborgen werden kann (vgl. Alexander, Hermits and hairshirts, S. 208f.). Ganz ähnlich formuliert das 
Mechthild von Magdeburg, die, stellvertretend für einen Kanoniker, Gott um Anweisungen für ein de
mütiges Leben bittet. Dieser antwortet folgendermaßen darauf: Er [der Kanoniker, Anm. N. G.] sol 
also lichtú kleider tragen, als er nu traget; mere bi siner hut sol er sich kleiden mit hertem gewande 
wider die manige sussekeit, die er in seiner hut empfangen hat. (Mechthild von Magdeburg: Das Flie
ßende Licht der Gottheit. Hrsg. von Gisela Vollmann-Profe. Frankfurt a. M. 2003 (BdM. 19).
��� Br. V. 1647 u. 1649.
��� Vgl. ebd., V. 1650–1681.
��� Vgl. Matth 3,4 u. Mark 1,6.
��� Vgl. Alexander, Hermits and hairshirts, S. 208.
��� Br. V. 1552.
��� Ebd., V. 1596–1598.
��� Ebd., V. 1645.
��� Vgl. Coon, Sacred Fictions, S. xiv.
��� In einer anderen Fassung, der oberdeutschen Prosafassung (P) des Brandan, ist von wilden tyer
haͤren die Rede (P 60,22) (Apparat zu Br. V. 1550, S. 66).

174 4 Haarige Häute lesen



Milites ergo cum crucifixissent eum | acceperunt vestimenta eius et fecerunt quattuor partes | uni
cuique militi partem | et tunicam | erat autem tunica inconsutilis desuper contexta per totum
dixerunt ergo ad invicem | non scindamus eam | sed sortiamur de
illa cuius sit | ut scriptura impleatur dicens | partiti sunt vestimenta mea sibi et in vestem meam 
miserunt sortem | et milites quidem haec fecerunt422 (Vulg, Joh 19,23–25)

Das Kamelhaargewand in Anspielung auf Johannes den Täufer und Jesu unterstreicht 
das Überirdische des Trägers.423 Obwohl dieses Kleid an- und abgelegt werden kann, 
ist es eine Auszeichnung Gottes. Wie Agnes ein Haar- und Lichtkleid erhält, zugleich 
geschützt und geehrt wird, ist dieses heilige Kleidungsstück eine Fortführung des Kör
per-Ichs.424 Auch in der Gegenüberstellung von Agnes’ Haarkleid und des härenen 
Hemdes des Johannes im Brandan zeigt sich klar, dass die Frage, ob ein Haarkleid ab
nehmbar sei, nebensächlich ist. Vielmehr ist die Beschaffenheit der Oberfläche 
(Farbe, Pflege, Kulturtechnik) aussagekräftiger. Die haarige Oberfläche als Kleidungs- 
Ich gibt Auskunft über das tragende Ich, sie ist das, was von diesem wahrgenommen 
wird. Zugleich beeinflusst der tragende Körper die Hülle. Das Kleidungs-Ich existiert 
nicht unabhängig von dem Körper, es ist, wie bereits in früheren Abschnitten aus
führlich erörtert wurde, untrennbar mit dem Ich verbunden.

Zusammenschau

Philons Exegese des haarigen Äußeren Esaus’, was zu einer generellen Verdammung 
jeglichen Körperhaars führt, impliziert eine breite Bedeutungsüberschneidung von 
Körperbehaarung und Haarhüllen. An einer Reihe von Texten des deutschsprachigen 
Hochmittelalters konnte verdeutlicht werden, dass es in vielen Fällen unerheblich ist, 
ob ein Körper behaart oder in Tierfell gehüllt ist. Das Außerhöfische wird sowohl 
über Tierfell als auch Körperbehaarung angezeigt. Doch weder Tierfell noch Körper
behaarung allein reichen für eine negative Semantisierung aus. Mithilfe Smalls ‚over
lay‘ und ‚fusion model‘ konnte ein theoretisches Hilfsmittel für die Analyse der diver
sen Formen von Haaren auf oder am Körper herangezogen werden. Grundsätzlich 
kann zwischen Haarhüllen als Verkleidung und jenen, die Teil des Trägers oder der 
Trägerin sind, unterschieden werden. Die Verkleidung ist von kurzer Dauer, kann ein

��� „Nachdem die Soldaten ihn also gekreuzigt hatten, nahmen sie seine Kleider und machten vier 
Teile, einen Teil für jeden Soldaten, und das Hemd. Es war aber ein nahtloses Hemd, von oben her in 
einem Stück gewebt. Daher sagten sie zueinander: ‚Wir wollen es nicht zerschneiden, sondern wir 
wollen um es losen, wem es gehören soll‘, damit die Schrift erfüllt wird, die sagt: ‚Sie haben meine 
Kleider unter sich aufgeteilt, und über mein Gewand haben sie das Los geworfen.‘ Und die Soldaten 
taten eben dies.“ (Vulg, Joh 19,23f.).
��� Godric legt als Zeichen seines überwundenen Körpers ein Haarhemd an (vgl. Alexander, Hermits 
and hairshirts, S. 218).
��� Vgl. Br. V. 1598.

Zusammenschau 175



fach wieder abgenommen werden und simuliert lediglich nach außen hin eine Verän
derung, so etwa Jakobs Ziegenfell oder das Einnähen in Häute im Herzog Ernst.

Der Heiligen Agnes wiederum wächst ein dichtes Kopfhaarkleid zum Schutz vor 
Blicken und sexuellen Übergriffen. Das gottgegebene Haarkleid, der haarige weibliche 
Körper verunsichert die textinternen Beobachter und bereitet in Heiligenlegenden 
ähnliches Unbehagen wie in profanen Texten – man denke an den Zweifel Wolfdiet
richs, wie die Ehe mit der Rauen Else vollzogen werden könne und an seine Angst, 
was sich unter dem Haarkleid verbergen könnte. Agnes‘ übermäßiges Kopfhaar ist je
doch lediglich eine Verkleidung, ein Schutzschirm, die die Trägerin nicht berührt, die 
darunter das auserwählte Kleid Christi trägt.

Anders ist das, wenn Haarhüllen in einem wechselseitigen Verhältnis zwischen 
Außenwelt und Körper stehen. Als Verlängerung des Körper- bzw. Haut-Ichs kommu
nizieren diese nach außen und nehmen externe Einflüsse auf, was an den Figuren 
Rûel und Harpin deutlich wird. Dass Körperbehaarung oder Fell bloß eine Hülle 
neben anderen sind, wurde an der Figur Karriôz und in abgemilderter Form auch am 
Parzival sichtbar. Karriôz und der junge Parzival sind Zwischenfiguren, die analog zu 
ihren Körperhüllen u. a. Anteil am Höfischen wie Außerhöfischen haben. Nicht selten 
sind die Haarhüllen dabei eine Art Spiegel innerer Zustände, um die Wild- oder Ein
fachheit des Wesens zu veranschaulichen. Zumeist korreliert eine Haarhülle mit 
einer primitiven Lebensweise und/oder einem teuflischen Charakter. Dass dies ein 
veränderlicher Zustand sein kann, zeigt die Neueinkleidung Parzivals. Doch die Wild
heit kann, wie dies bei der Rauen Else deutlich wird, abgelegt werden. Konsequenter
weise verliert die Raue Else zusätzlich neben ihrer wilden Art ihre haarige Hülle; 
Wildheit und Körperbehaarung scheinen sich gegenseitig zu beeinflussen bzw. zu be
dingen. In ähnlicher Form werden schwarze bzw. dunkle Körper stigmatisiert, nega
tiv codiert und erfahren eine breite Ablehnung. Rûel ist nicht allein behaart wie ein 
Bär, sondern auch schwarz. Maria Aegyptiacas Körper ist in früheren Legenden 
durch die Sonne ganz schwarz, in späteren dicht behaart, was eine Bedeutungsüber
schneidung nahelegt. Diese kann an einem Vergleich zweier Iwein-Handschriften, die 
Iweins Körper als rûch bzw. swarz beschreiben, festgemacht werden.425 Ähnliche Mo
tive lassen sich an einer Reihe von Texten festmachen, in denen Sarazenen ihre 
dunkle Haut durch die Taufe ablegen wie die Raue Else ihr Haarkleid.

Eine breitere, komplexere Einordnung des Körperhaars findet sich in Legenden. 
So wachsen dem Heiligen Chrysostomos oder der Heiligen Maria Aegyptiaca, die 
beide zurückgezogen in Wald und Wüste ihre Schuld büßen, ein dichtes Haarkleid. 
Als Wesen zwischen Mensch und Tier gehen diese auf allen Vieren, ernähren sich von 
Wurzeln und werden für ungewöhnliche Geschöpfe, gar für für Tiere gehalten. Bei 
Chrysostomos fällt die Haarhülle ab, als die Schuld vergeben ist. Der Eremit wird 
damit in die Gesellschaft integriert. Maria Aegyptiaca verliert ihre ursprüngliche Klei

��� I., V. 3557.

176 4 Haarige Häute lesen



dung, ähnlich wie Gregorius im Laufe der Zeit. Der Verlust des Gewandes und das 
Wachsen eines groben Haarkleides ist weniger Ausdruck der Sünde als der langanhal
tenden Buße. Dies gilt für die härenen Hemden, die nicht nur Büßende, sondern auch 
Pilger:innen oder Eremit:innen wie beispielsweise der Klausner im Brandan, tragen. 
Diese sind zwischen den Polen des sündhaften und gottgefälligen Lebens angesiedelt, 
stehen zwischen verurteilter Hülle und auserwähltem Gewand.

Zusammenschau 177


	4 Haarige Häute lesen
	4.1 Schnittstellen von Fellkleid und Körperbehaarung
	4.1.1 Das Haar über dem Körper. In Fell ge- und verkleidet
	4.1.2 Das Haar am Körper. Der innere Status als Unterschied

	4.2 Haarige Gestalten: Eine mögliche Systematisierung
	4.2.1 H(aar) wie Hölle. Teuflische und ‚primitive‘ Figuren
	4.2.2 Haare ablegen. Getaufte ‚Wilde‘
	4.2.3 Haare anlegen. Behaarte ‚Heilige‘

	Zusammenschau


