
Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

cui ille respondit | nosti quod Esau frater 
meus homo pilosus sit et ego lenis393

(Vulg. Gen 27,11)

nu weist du wole, můter, | daz ruch ist min 
brůder, | ich pin sleht unde linde. [...]  

(WG, V. 2259–2261)

Jakob394 und Esau395, die Söhne Isaaks und Rebekkas aus dem ersten Buch Mose, sind 
zwei Brüder, die wohl kaum unterschiedlicher sein können. Während der eine bereits 
bei der Geburt rote Haare am ganzen Körper besitzt, als hätte er keine Haut, sondern 
ein struppiges Fell,396 bezeichnet Jakob seine Haut in diesem Textausschnitt des Gene
sistextes selbst als zart bzw. glatt.397 Der Kontrast zwischen dem Glatten und dem Be
haarten wird noch ein weiteres Mal veranschaulicht, als sich Jakob, um seinen blin
den Vater zu täuschen, Ziegenbockfelle u. a. auf die Arme legt, um sich als Esau 
auszugeben.398 In (früh-)mittelhochdeutschen Bearbeitungen und der spätantiken 
Exegese werden diese beiden Felle sowohl gesondert behandelt als auch in Bezug zu
einander gesetzt. Es wird betont, dass der Unterschied zwischen den beiden Brüdern 
nicht allein oberflächlicher Natur, sondern tiefgreifend und umfassend sei. Die Gegen
überstellung der Geschwister bleibt dabei immer wieder an Esaus Körperhaar hängen 
und führt nicht zuletzt zu einer negativen Codierung haariger Oberflächen.

��� „Er [Jakob, Anm. N. G.] antwortete ihr [seiner Mutter Rebekka, Anm. N. G.]: ‚Du weißt, dass Esau, 
mein Bruder, ein haariger Mensch ist und ich ein glatter bin. [...].‘“
��� Die Ungleichheit der beiden Brüder wird in den Zitaten sowohl im Genesistext wie in der Früh
mittelhochdeutschen Genesis einer literarischen Bearbeitung des Hochmittelalters gegenübergestellt.
��� Während die Bedeutung des Namens Esau unbekannt ist, wird der Name Jakob in der biblischen 
Erzählung als Anspielung darauf gelesen, dass Jakob bei der Geburt die Ferse seines Bruders hielt 
(vgl. Gen 25,26).
��� Vgl. Gen 25,25. Esaus ‚Fell‘ ist mit dem Zusatz hispidus versehen, was so viel wie ‚struppig, rauh, 
borstig‘ bedeutet. Ganz ähnlich wie Esau wird ein Satyr bei Philostratus (1. Jh. n. Chr.) beschrieben: 
„Ein mit ihm verwachsenes Fell schien ihm nämlich vom Rücken herabzuhängen, dessen Vorderfüße 
seinen Hals umfaßten und über der Brust miteinander verschlungen waren.“ (Philostratus: Vita Apol
lonii/Das Leben des Apollonios von Tyana. Griechisch–Deutsch. Hrsg., übers. u. erl. von Vroni 
Mumprecht. München/Zürich 1983 [STusc.], FVI, 27. Hinweis in: Richard Bernheimer: Wild Men in the 
Middle Ages. A Study in Art, Sentiment, and Demonology. Cambridge, MA 1952, S. 100). Auch Isidor 
beschreibt Esau in ähnlicher Weise, betont allerdings nicht allein die Körperbehaarung, sondern 
Esaus rotes Haar: „Esau is three-named, and is variously named for appropriate reasons. He is called 
Esau, that is, „red“, so named for his stewing specifically of the red lentil, for the eating of which he 
lost his birthright. Also he was called Edom, which means „bloody“ in Latin, for the ruddiness of his 
body. But Seir, because he was bristly and hairy, for when he was born he was all hairy as if with a 
hide. So he was named with three names: Esau, that is, „red“; Edom, that is, „bloody“; Seir, that is, 
„hairy“, because he did not have smooth skin.“ (Isid. Orig. VII, vi, 33f.).
��� Über das Äußere des Zweitgeborenen, Jakob, werden die Leser:innen erst später unterrichtet, er 
ist aber, anders als sein Bruder, glatt (vgl. Gen 25,25).
��� Vgl. ebd., 27,16.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-005



Die Verschiedenheit der Geschwister verursacht bereits im Mutterleib Spannun
gen.399 Die Mutter Rebekka, so heißt es im Genesistext, habe Zwillinge im Bauch, aus 
denen später zwei verfeindete Völker hervorgehen würden, wobei der Kleinere über 
den Größeren herrschen werde.400 So verwundert es nicht, dass sich Esau und Jakob 
zu zwei unterschiedlichen jungen Männern entwickeln. Während der eine, Esau, zu 
einem Jäger und Liebling des Vaters heranwächst, bleibt Jakob, der Schatz seiner Mut
ter, bei den Zelten, und ein rechtschaffener und gesitteter Mann.401 Die Differenz, die 
bereits in Glattheit und Behaarung sichtbar wird, ist weitreichender. Esaus Charakter 
wird als roh und ungebändigt gezeichnet. So missachtet er etwa den elterlichen Rat, 
keine Frau aus Kanaan zu nehmen,402 und als er müde vom Feld heimkommt, tauscht 
er kurzerhand sein Erstgeburtsrecht gegen ein Linsengericht, das Jakob gerade zube
reitet hat.403 Esau kann seine Begierde auf mehreren Ebenen nicht im Zaum halten, 
es fehlt ihm an Mäßigung. Esaus behaarte Oberfläche, so könnte man den Genesis- 
Text lesen, geht mit einer fehlenden Triebkontrolle einher.

Der offensichtliche Unterschied der beiden Brüder – die Glätte des einen und die 
Behaarung des anderen – ist Ausgangspunkt und Veranschaulichung einer umfassen
den Verschiedenheit, was in einer Reihe von vorwiegend christlichen (spät-)antiken 
und mittelalterlichen Exegesen und literarischen Bearbeitungen des Genesistextes des 
deutschsprachigen Mittelalters noch verstärkt zum Ausdruck gebracht wird.

Anders als in der (vorwiegend christlichen) Exegese wird Esaus Körperbehaa
rung im Bibeltext nicht verurteilt. Sie ist Zeichen von Esaus Männlichkeit, seines 
Jägerseins.404 Doch deutlich abwertende Worte werden bereits in den frühen exege
tischen Schriften Philons oder Origenes’ gefunden. Obwohl die Auslegung der Jakob- 
und Esau-Geschichte im Kommentar zur Genesis bei Origenes nur bruchstückhaft 
erhalten ist, wird in den wenigen überlieferten Fragmenten der klare Gegensatz 
zwischen dem Zivilisierten und dem Wilden deutlich.405 Esau jagt wilde Tiere, Jakob 
bleibt bei den domestizierten Ziegen.406 In den Homilien zum Buch Genesis wird 
Esau als derjenige beschrieben, der „struppig wie ein Fell“ ist, während Jakob als 
„glatt und nackt“ dargestellt wird. Origenes koppelt das Struppige mit Sünde und 

��� In der Septuaginta ‚hüpfen‘ die beiden Kinder (Stefan Schorch [u. a.]: Erläuterungen zu 1. Mose 
25,22. In: Septuaginta Deutsch. Erläuterungen und Kommentare zum griechischen Alten Testament. 
Bd. 1. Genesis bis Makkabäer. Hrsg. von Martin Karrer, Wolfgang Kraus. Stuttgart 2011, S. 145–257, 
hier 202).
��� Vgl. Gen 25, 22–23.
��� Vgl. ebd., 25,27f.
��� Vgl. ebd., 26,34–35.
��� Vgl. ebd., 25,29–34.
��� Vgl. Florent Pouvreau: Du poil et de la bête. Iconographie du corps sauvage en occident à la fin 
du moyen âge (XIIIe-XVIe Siècle). Aubervilliers 2015, S. 23.
��� Ausführungen zur Behaarung Esaus fehlen, auch die Betrugsszene ist kaum enthalten (vgl. ebd.).
��� Vgl. Orig. Gen. frg. E. 71. Vgl. dazu: Katene zur Genesis, Fragment 1451 PETIT.

Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern 91



Schlechtigkeit, ohne dies weiter auszuführen.407 Auch der Kampf der beiden Brüder 
im Bauch der Mutter Rebekka wird als Kampf von Gut gegen Böse, als inneres Rin
gen eines jeden Menschen zwischen Tugend und Laster ausgelegt.408 Die behaarte 
Haut Esaus sei für Origenes Sinnbild des Wilden, Lasterhaften und Sündhaften, 
während Jakobs glatte Haut für das Zivilisierte, Tugend- und Ehrenhafte stehe.

Philo führt den Gegensatz der beiden Brüder noch expliziter auf die Körperbe
haarung zurück. Er lässt das Körperhaar Esaus mit einem ungezügelten Charakter 
korrespondieren, was sich im Verhalten – fehlender Triebkontrolle – und an seinem 
bevorzugten Lebensraum – Feld/Wald – niederschlägt. Im Kontrast dazu steht Jakob, 
der Glatte, der Hirte, der im Gegensatz zu seinem Bruder einen genügsamen und ge
zügelten Charakter besitzt. Philo stellt in seinen Auslegungen die behaarte Haut Esaus 
in Bezug zur abgezogenen Tierhaut und schlägt eine gemeinsame Deutung beider be
haarter Oberflächen vor.409 Philo betont, dass sowohl der behaarte Körper als auch 
das Tierfell als Kleidungsstück Zeichen eines wilden Mannes seien, der wie ein wildes 
Tier410 blindwütig tobe. Denn es sei einerlei, ob eine behaarte Hülle411 über der Haut 
liege oder die Haut selbst behaart sei. Denn alles, was sehr haarig sei, diene zur Bede
ckung und verhülle Aggression und Arglist.412 Somit sei es unerheblich, ob es sich um 
die behaarte Haut eines Menschen oder ein Fell handele, denn eine behaarte Ober
fläche sei jedenfalls ein Versuch, Böses zu be- und verdecken. Für Philo ist demnach 
jede haarige Oberfläche Ausdruck eines lasterhaften Inneren.413 Denn das Haarige, 

��� Vgl. Orig. Gen. hom. 12,4.
��� Vgl. ebd., 12,3. Ganz ähnlich argumentiert auch Raschi in seinem Pentateuchkommentar zu 25,22. 
Während Jakob im Bauch strampelt und wünscht, geboren zu werden, wenn Rebekka an den Torah- 
Schulen Shem und Eber vorbeikommt, macht sich Esau bemerkbar, wenn Rebekka sich einem paga
nen Tempel nähert (vgl. Raschis Pentateuchkommentar. 3. Aufl. Hrsg. von Selig Bamberger. Basel 1975, 
[Sigle Raschi, Pentateuch]).
��� In diversen deutschsprachigen Übersetzungen wird Esaus Behaarung nicht mit einem Fell, son
dern mit einem Mantel aus Tierhaut verglichen. So ist in der Elberfelder-Übersetzung zu lesen: „Und 
der erste kam heraus, rötlich, ganz ⟨und gar⟩ wie ein haariger Mantel; und man gab ihm den Namen 
Esau.“ (ELB 2006, Gen 25,25).
��� In der englischen Übersetzung wird die Formulierung wild beast herangezogen.
��� Den Begriff ‚Hülle‘ verwende ich, wenn deutlich gemacht werden soll, dass es sich um eine 
Schicht neben anderen handelt. Häufig bezeichne ich Fell, das auf einer menschlichen Figur liegt, als 
Haarhülle, doch ebenso verwende ich den Hüllenbegriff in Bezug auf die Haut.
��� Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445–447 u. B. 4, xxvii, 11–12; 201, S. 493–495.
��� Ganz ähnlich formuliert das auch Isidor. Esau, der behaart und rot sei, sei ein Bild für die Juden, 
die Christus und die Propheten verfolgt hätten, diese seien an ihrer behaarten Haut erkennbar und 
an dem Bedecken der Sünde: Esau, hispidus atque rufus (Genes. xxv), populus est Judæorum, in Chris
tum et prophetas impia persecutione sanguineus, et indicio pilosæ cutis tegmine peccatorum horribilis 
(Isid. Allegoriae quaedam Sanctae Scripturae 122, 25 bzw. PL 83, 105) (Hispalensis Isidorus: Allegoriae 
quaedam Sacrae Scripturae. In: Ders.: Opera Omnia. Hrsg. von Jacques-Paul Migne. Paris 1862 [PL. 83], 
S. 98–130) (vgl. Pouvreau, Du poil et de la bête, S. 25).

92 Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern



deckungsgleich mit dem Bösen, lege dieses Böse zugleich offen, sodass jeder Vertu
schungsversuch von Anfang verunmöglicht werde.414

In der Jugendgeschichte Esaus und Jakobs werden jedoch noch weitere Felle er
wähnt. Mit diesen versucht Jakob seinen behaarten Bruder zu imitieren. Auf Geheiß 
seiner Mutter legt sich Jakob Ziegenbockfelle um Arme und Hals. Damit täuscht er sei
nen Vater, gibt vor, Esau zu sein, um sich dessen Segen zu erschwindeln.415 Die List ist 
erfolgreich und der anfängliche Vergleich – Esau sei behaart, als habe er ein Fell – 
unter Beweis gestellt, ansonsten wäre der Vater wohl kaum der Täuschung erlegen. 
Wenn nun aber Philo betont, dass sowohl Körperbehaarung wie auch das Tragen von 
Tierfell ein Zeichen von Wildheit seien, so drängt sich die Frage auf, ob Jakob, wenn 
er ein Tierfell anlegt, zu einem ‚wilden Mann‘, zu (einem) ‚Esau‘ wird. Philo verneint, 
denn gewisse Gelegenheiten verlangten, die eigenen Tugenden zu verhüllen und 
unter Umständen sogar unter einer Haarhülle zu verstecken. Aber dies sei wie im 
Theater eine kurzfristige Verkleidung und führe zu keiner Veränderung und der 
Träger bleibe der Wahrheit gegenüber nackt.416

Augustinus betrachtet die Ziegenbockfelle, die Jakob anlegt, als ‚fremde Sünden‘ 
(aliena peccata).417 Jakobs Körper sei zwar an der Oberfläche mit Fell bedeckt, und 
obwohl das Ziegenfell als Sinnbild des Sündhaften dieses veranschauliche, sei es nicht 
Jakobs Sünde und von diesem verschieden. Jakob erfülle mit dieser List vielmehr Got
tes Plan.418 Augustinus widmet seinen vierten Sermon zum Alten Testament wieder 
den beiden Brüdern, Jakob und Esau.419 Darin wiederholt Augustinus seine Ausle
gung, dass Jakobs Tragen der Felle aus Ziegen(böcklein) ein Anlegen fremder Sünde 
sei und deutet dies darüber hinaus als Bild Christi. Wenn Jakob sich fremde Sünden 

��� Auch Raschi vergleicht im Pentateuchkommentar des späten 11. Jahrhunderts Esaus Körperbe
haarung, ähnlich wie der Lucidarius, mit einem wollenen bzw. härenem Kleidungsstück. Auch bei Ra
schi ist es kein weiter Weg zu einer weitreichenden Verurteilung alles Haarigen. Denn die Materialität 
der Haare wird bei der Beschreibung Esaus Haut mehrmals betont (vgl. Raschi, Pentateuch 25,25) 
(vgl. Selig Bamberger: Einleitung. In: Raschis Pentateuchkommentar. 3. Aufl. Hrsg. von dems. Basel 
1975, S. III–VIII, hier III).
��� Vgl. Gen 27.
��� Vgl. Phil. QG, B. 4, xxvii, 16; 204, S. 498f.
��� Vult benedicere filium majorem, et pro illo nesciens benedicit minorem, pro fratre majore, qui erat 
pilosus, se paternis manibus supponentem, haedinis sibi pelliculis coaptatis velut aliena peccata portan
tem. / „Er will seinen älteren Sohn segnen und segnet an seiner statt, ohne es zu wissen, den jüngeren, 
der sich an Stelle des älteren, haarigen, unter die segnenden Hände des Vaters begab und in den Zie
genbockfellen, die er sich umgelegt hatte, gleichsam fremde Sünden an seinem Leibe trug.“ (Aug. civ. 
16,37). Aurelius Augustinus: De civitate Dei. Libri XI–XXII. Hrsg. von Bernhard Dombart u. Alfons Kalb. 
Turnhout 1955 (CCSL. 48), [Sigle AUG. civ.]. Übersetzung: Aurelius Augustinus: Zweiundzwanzig Bü
cher über den Gottesstaat. Hrsg. u. übers. von Alfred Schröder. Bd. 1–8. Kempten/München 1911–1916 
(BKV. 1/16/28).
��� Vgl. Aug. civ. 16,37.
��� Augustine of Hippo: Sermons, (1–19) on the Old Testament. Bd. III/1. Charlottesville 2001 (The 
Works of Saint Augustine. 3), [Sigle Aug. serm. ad pop.].

Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern 93



anlegt, sei dies ähnlich zu Christus, der – selbst unschuldig – sich die Sünden anderer 
auferlegt hat.420 Dabei unterscheidet Augustinus, ähnlich wie Philo, kaum zwischen 
dem Fell der Zicklein und der Körperbehaarung Esaus. In Kontrastierung der beiden 
Brüder betont Augustinus, dass die Behaarung für Sünde stünde, während die Glätte 
Ausdruck der Milde und der Reinheit von Sünde seien.421

Augustinus präsentiert, ähnlich wie Philo, eine Analogieführung der behaarten 
Häute und des behaarten Tierfells: Die behaarte Oberfläche sei Ausdruck von Sünde. 
Gleichzeitig schränken sowohl Philo als auch Augustinus diese Sichtweise ein und die 
Bewertung des Materials ‚Haar‘ erfolgt jeweils in Bezug auf den Träger bzw. die 
Trägerin.

Sowohl Philo wie Augustinus unterscheiden die behaarte Oberfläche Esaus von 
Jakobs Verkleidung mit Tierfellen. Der Grund dafür liegt unter der Oberfläche. Esau 
bleibt und ist unabhängig seines behaarten Äußeren ein wilder Mann, wie seine feh
lende Mäßigung oder sein jagendes Wesen zeigen.422 Ist diese innere – also morali
sche – Grenzüberschreitung und Maßlosigkeit gegeben, so sei es einerlei, ob die Haut 
selbst behaart sei oder eine behaarte Tierhaut getragen werde. Die Behaarung ist le
diglich ein sichtbares Merkmal dieser umfassenden Wildheit. Zeichnet sich hingegen 
eine Figur durch maßvolles Tun aus, kann diese, auch ohne dadurch ‚wild‘ zu werden, 
ein Tierfell tragen.423

In der Frühmittelhochdeutschen Genesis werden die beiden Brüder nicht allein 
über die Körperbehaarung – glatt (sleht) und behaart (ruch) – als gegensätzlich darge
stellt, sondern Jakob wird zusätzlich mit dem Adjektiv guot bedacht, während Esau 
mit dem Farbadjektiv rot424 versehen wird, was in diesem Zusammenhang als Kon
trast zu guot und damit als negativ konnotiert gelesen werden muss.425 Die Unter
schiede zwischen den beiden Brüdern seien somit nicht allein äußerlich, sondern 
zeigten sich in ihrem Wesen und Tun:

Iacob ne spulgete liste,
ane gote was er ueste.
ich weiz er | ime dienote
uil wunderen gnote.

��� Vgl. Aug. serm. ad pop. 4,16.
��� Vgl. ebd., 4,14.
��� Dies zeigt sich auch deutlich im Buch der Jubiläen: Während Esau, „wild und haarig“ ist, ist Jakob 
„vollkommen und rechtschaffen“. Er wohnt in Zelten, lernt zu schreiben, während Esau, ein „wilder 
Mann und Jäger“, „den Krieg“ lernt „und all sein Tun [...] rauh“ sei (Jub XIX, 10–14, S. 423).
��� Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445–447 u. B. 4, xxvii, 11–12; 201, S. 493–495.
��� Für Raschi steht Esaus Röte für das Blut, das dieser vergießen werde (vgl. Raschi, Pentateuch 
25,25). Rot stehe „für einen falschen und hitzigen Charakter“, so Michel Pastoureau (vgl. Michel Pastou
reau: Der Bär. Geschichte eines gestürzten Königs. Übers. von Sabine Çorlu. Neu-Isenburg 2008, S. 161).
��� Vgl. WG, V. 2129f. u. MG, V. 2321f. Ausführlicher zur Bedeutungsfülle roter Haare: Ruth Mellinkoff: 
Outcasts. Signs of Otherness in Northern European Art of the Late Middle Ages. Bd. 1. Berkley/Los An
geles 1993 (California Studies in the History of Art. 32), S. 147–159.

94 Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern



daz waz ime bezzer
danne ub er iagen uůre.

(WG, V. 2171–2176)

Während Jakob als eine Figur ohne List dargestellt wird, die in all ihrem Tun nach 
Gott trachtet und diesem dient, geht Esau auf die Jagd, eine Tätigkeit, die hier einem 
gottgefälligen Leben gegenübergestellt wird.426 Die Jagd wird dabei nicht allein als 
eine ‚vorzivilisatorische‘, der Sesshaftigkeit entgegengestellte Lebensart, sondern als 
eine gewalttätige Beschäftigung, welche die Gefahr der Animalisierung berge, be
trachtet. Somit sei es nicht verwunderlich, dass der Jäger Esau ebenso in anderen 
Schriften immer wieder als ein Gegenbild zum klösterlichen Leben dargestellt 
wird.427

Obwohl im deutschen Lucidarius,428 einem Lehrgedicht aus dem späten 12. Jahr
hundert (1175),429 weder Esau noch Jakob erwähnt werden, wird über die negative 
Konnotation der glatten und rauen Oberfläche eine thematische Klammer gespannt. 
Denn auch darin wird der Unterschied zwischen einer haarigen Oberfläche – keine 
Haut, sondern ein Kleid – mit einer negativen Semantik verbunden. Auf die Frage, 
Waʒ betútet die alba?, werden zwei liturgische Kleider herangezogen, wobei eines, im 
Unterschied zum anderen, aus Haaren gefertigt ist: die alben, der ſi plagen in der alten 
e, die warent gewurkt uʒer [...] hare. Die beʒeichent daʒ gewant, damite adam geuaſſit 
waʒ, do er uʒ dem paradiſo geſtoʒen wart.430 Die erste Albe sei jene gewesen, die 

��� Es ist im Mittelalter weit verbreitet, den jagenden Adel und den Schafe hütenden Klerus einander 
gegenüberzustellen. Als Argumentation gegen die Jagd wurden etwa Ps 90,2–3 oder Gen 10,8–10 ange
führt. Hieronymus stellte den Teufel als Jäger dar. Als sündige Gestalt wird dabei immer wieder Nim
rod als erster Jäger herangezogen. Besonders negativ ist das Jägerbild, das Augustinus zeichnet 
(vgl. Thomas Szabó: Kritik der Jagd. Von der Antike zum Mittelalter. In: Jagd und höfische Kultur um 
Mittelalter. Hrsg. von Werner Rösener. Göttingen 1997 [VMPIG], S. 167–229, hier 170–172). Johannes 
von Salisbury, der die adelige Jagd anprangert, stellt nicht allein Nimrod, sondern auch Esau in ein 
schlechtes Licht (vgl. ebd., S. 202). Die unterschiedlichen und mehrmaligen Versuche höher gestellter 
Geistlicher, die Jagd bzw. den Besitz von Jagdhunden und Beizvögeln zu untersagen, zeichnet Thomas 
Szabó anschaulich nach, ausgehend vom gallischen Konzil von Agde (506 n. Chr.). Das vierte Lateran
konzil (1215) verbot allen Geistlichen die Jagd (vgl. ebd., S. 216f.). Im Gegensatz zu vielen Geistlichen 
wurde die Jagd seitens des Adels hochgehalten (vgl. ebd., S. 213). So wird in der Glossa ordinaria (nach 
1215) den Laien das Jagen erlaubt, Klerikern jedoch nicht (vgl. ebd., S. 219). Zur negativen Bewertung 
des Jägers u. a. bei Augustinus: vgl. Hayden White: The Forms of Wildness. Archaeology of an Idea. In: 
The Wild Man Within. Hrsg. von Edward Dudley, Maximilian E. Novak. London 1972, S. 3–38, hier 16.
��� Vgl. Friedrich, Menschentier und Tiermensch, S. 268f.
��� Der Deutsche ‚Lucidarius‘. Hrsg. von Dagmar Gottschall, Georg Steer. Bd. 1. Kritischer Text nach 
den Handschriften. Tübingen 1994 (TTG. 35), [Sigle Luc.].
��� Dieser Text ist gemeinsam mit unterschiedlichen anderen Texten überliefert, was zeigt, dass 
seine Funktion vielfältig war. Eine tabellarische Auflistung findet sich bei Helgard Ulmschneider auf 
den Seiten 354–372 (vgl. Helgard Ulmschneider: Der deutsche ‚Lucidarius‘. Die mittelalterliche Überlie
ferungsgeschichte. Bd. 4. Berlin/New York 2011 [TTG. 38], S. 327 u. 352f.).
��� Luc. II.32.

Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern 95



Adam erhalten habe, als er aus dem Paradies vertrieben worden sei.431 Damit Adam 
umhüllt (mhd. vazzen) ist, erhält er ein härenes Gewand. Der eventuell tierliche Ur
sprung des Materials wird hier nicht gesondert thematisiert, es wird lediglich das 
Haar erwähnt. Dieses Gewand sei Bild der ersten e, der ersten Ehe, des ersten Bundes. 
Im Gegensatz zur Albe, die Adam erhalten habe, ist das Kleid des neuen Bundes hell 
und glatt: Vnſer alben ſind luter vnde sleht. Daʒ bezeichent, daʒ wir lúter weſin ſuln
nach dem touf vnde betútet die wunne die darnach comen ſol.432 Die neue Albe sei 
Ausdruck der Reinheit nach der Taufe und Freude der Getauften. Sie unterscheidet 
sich auf mehreren Ebenen von der alten. Der offensichtliche Unterschied zwischen 
der Albe des ersten Bundes (mit den Juden) und dem Gewand des zweiten Bundes 
(mit den Christen) ist die Oberfläche. Während die eine aus Haaren und somit offen
sichtlich haarig bzw. struppig war, ist die neuere Albe strahlend und glatt. Diese Kon
trastierung geht mit einer klaren Bewertung einher. Sichtbares Zeichen des sündhaf
ten Status’ ist dabei die Materialität der Haare. Die Dichotomisierung des Guten und 
Bösen über die behaarte bzw. unbehaarte Oberfläche wird im Lucidarius stärker als 
im Genesistext hervorgehoben.

Über die Gegenüberstellung der glatten und behaarten Haut Jakobs und Esaus las
sen sich zwei Thesen entwickeln, die in den folgenden beiden Kapiteln ausführlicher 
behandelt werden sollen. Erstens treten Haare u. a. in der Erzählliteratur des Mittel
alters als äußeres Merkmal einer Grenzüberschreitung auf. Diese läuft nicht allein 
höfischen Vorstellungen zuwider, sondern stellt Kategorien von ‚Mensch‘ und insbe
sondere jene von Gender in Frage. Dabei ist die haarige Oberfläche allein nicht aussa
gekräftig, sondern lediglich ein Indikator, der mit weiteren Merkmalen und Charakte
ristika einhergehen kann. Mögliche Grenzüberschreitungen sind Gewalt, Rache und 
Sexualität, was mit dem Überbegriff der Maßlosigkeit bzw. der fehlenden Mäßigung 
zusammengefasst werden kann.

Zweitens wird anhand einer Reihe sakraler wie profaner Textbeispiele deutlich, 
dass es eine breite semantische Überschneidungsfläche zwischen Körperbehaarung 
und dem Tragen von Fell bzw. Kleidern aus Haaren gibt. Somit können und müssen 
Figuren mit Körperbehaarung und Fellkleidern in Bezug zueinander gesetzt werden. 
Dies führt dazu, dass der offensichtliche Unterschied – dass man Fellkleider abneh
men kann, während das für Körperhaare nicht gilt – zweitrangig wird, in den Hinter
grund rückt.433

��� Marlies Hamm weist in ihrem Kommentar darauf hin, dass sich das aus Haaren gefertigte Kleid 
auf die tunica pellicea beziehe (Marlies Hamm: Der Deutsche ‚Lucidarius‘. Bd. 3. Kommentar. Tübingen 
2002 (TTG. 37), S. 323.
��� Luc. II.32. Mhd. sleht kann sowohl ‚schlicht‘ bzw. ‚einfach‘ als auch ‚glatt‘ bedeuten (vgl. BMZ 
Bd. II/2, Sp. 393a).
��� Diese beiden Thesen können nur bedingt voneinander getrennt werden, da die negative Konnota
tion der Haare auch in der zweiten These eine Rolle spielt.

96 Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern


	Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

