Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

cui ille respondit | nosti quod Esau frater nu weist du wole, miiter, | daz ruch ist min
meus homo pilosus sit et ego lenis®* briider, | ich pin sleht unde linde. [...]
(Vulg. Gen 27,11) (WG, V. 2259-2261)

Jakob*** und Esau®®, die Sohne Isaaks und Rebekkas aus dem ersten Buch Mose, sind
zwei Briider, die wohl kaum unterschiedlicher sein kdnnen. Wahrend der eine bereits
bei der Geburt rote Haare am ganzen Korper besitzt, als héatte er keine Haut, sondern
ein struppiges Fell,**° bezeichnet Jakob seine Haut in diesem Textausschnitt des Gene-
sistextes selbst als zart bzw. glatt.>*” Der Kontrast zwischen dem Glatten und dem Be-
haarten wird noch ein weiteres Mal veranschaulicht, als sich Jakob, um seinen blin-
den Vater zu tduschen, Ziegenbockfelle u. a. auf die Arme legt, um sich als Esau
auszugeben.*®® In (frith-)mittelhochdeutschen Bearbeitungen und der spitantiken
Exegese werden diese beiden Felle sowohl gesondert behandelt als auch in Bezug zu-
einander gesetzt. Es wird betont, dass der Unterschied zwischen den beiden Bridern
nicht allein oberflachlicher Natur, sondern tiefgreifend und umfassend sei. Die Gegen-
uberstellung der Geschwister bleibt dabei immer wieder an Esaus Kérperhaar héngen
und fiihrt nicht zuletzt zu einer negativen Codierung haariger Oberflachen.

393 ,Er [Jakob, Anm. N. G.] antwortete ihr [seiner Mutter Rebekka, Anm. N. G.]: ,Du weifit, dass Esau,
mein Bruder, ein haariger Mensch ist und ich ein glatter bin. [...].

394 Die Ungleichheit der beiden Briider wird in den Zitaten sowohl im Genesistext wie in der Friih-
mittelhochdeutschen Genesis einer literarischen Bearbeitung des Hochmittelalters gegeniibergestellt.
395 Wahrend die Bedeutung des Namens Esau unbekannt ist, wird der Name Jakob in der biblischen
Erzéhlung als Anspielung darauf gelesen, dass Jakob bei der Geburt die Ferse seines Bruders hielt
(vgl. Gen 25,26).

396 Vgl. Gen 25,25. Esaus ,Fell‘ ist mit dem Zusatz hispidus versehen, was so viel wie ,struppig, rauh,
borstig® bedeutet. Ganz dhnlich wie Esau wird ein Satyr bei Philostratus (1. Jh. n. Chr.) beschrieben:
»Ein mit ihm verwachsenes Fell schien ihm ndmlich vom Riicken herabzuhéngen, dessen Vorderfiifie
seinen Hals umfafdten und iiber der Brust miteinander verschlungen waren.“ (Philostratus: Vita Apol-
lonii/Das Leben des Apollonios von Tyana. Griechisch-Deutsch. Hrsg., tibers.u. erl. von Vroni
Mumprecht. Miinchen/Ziirich 1983 [STusc.], FVI, 27. Hinweis in: Richard Bernheimer: Wild Men in the
Middle Ages. A Study in Art, Sentiment, and Demonology. Cambridge, MA 1952, S. 100). Auch Isidor
beschreibt Esau in dhnlicher Weise, betont allerdings nicht allein die Kérperbehaarung, sondern
Esaus rotes Haar: ,Esau is three-named, and is variously named for appropriate reasons. He is called
Esau, that is, ,red“, so named for his stewing specifically of the red lentil, for the eating of which he
lost his birthright. Also he was called Edom, which means ,bloody“ in Latin, for the ruddiness of his
body. But Seir, because he was bristly and hairy, for when he was born he was all hairy as if with a
hide. So he was named with three names: Esau, that is, ,red“; Edom, that is, ,bloody*; Seir, that is,
Hhairy“, because he did not have smooth skin.“ (Isid. Orig. VIL, vi, 33f.).

397 Uber das AuRere des Zweitgeborenen, Jakob, werden die Leser:innen erst spéter unterrichtet, er
ist aber, anders als sein Bruder, glatt (vgl. Gen 25,25).

398 Vgl. ebd., 27,16.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-005



Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern = 91

Die Verschiedenheit der Geschwister verursacht bereits im Mutterleib Spannun-
gen.>*® Die Mutter Rebekka, so heifit es im Genesistext, habe Zwillinge im Bauch, aus
denen spater zwei verfeindete Volker hervorgehen wiirden, wobei der Kleinere iiber
den Groferen herrschen werde.*°° So verwundert es nicht, dass sich Esau und Jakob
zu zwei unterschiedlichen jungen Mannern entwickeln. Wéahrend der eine, Esau, zu
einem Jager und Liebling des Vaters heranwachst, bleibt Jakob, der Schatz seiner Mut-
ter, bei den Zelten, und ein rechtschaffener und gesitteter Mann.*?! Die Differenz, die
bereits in Glattheit und Behaarung sichtbar wird, ist weitreichender. Esaus Charakter
wird als roh und ungebéndigt gezeichnet. So missachtet er etwa den elterlichen Rat,
keine Frau aus Kanaan zu nehmen,*’? und als er miide vom Feld heimkommt, tauscht
er kurzerhand sein Erstgeburtsrecht gegen ein Linsengericht, das Jakob gerade zube-
reitet hat.*®® Esau kann seine Begierde auf mehreren Ebenen nicht im Zaum halten,
es fehlt ihm an Mafligung. Esaus behaarte Oberfldche, so konnte man den Genesis-
Text lesen, geht mit einer fehlenden Triebkontrolle einher.

Der offensichtliche Unterschied der beiden Bruider — die Glétte des einen und die
Behaarung des anderen — ist Ausgangspunkt und Veranschaulichung einer umfassen-
den Verschiedenheit, was in einer Reihe von vorwiegend christlichen (spat-)antiken
und mittelalterlichen Exegesen und literarischen Bearbeitungen des Genesistextes des
deutschsprachigen Mittelalters noch verstarkt zum Ausdruck gebracht wird.

Anders als in der (vorwiegend christlichen) Exegese wird Esaus Korperbehaa-
rung im Bibeltext nicht verurteilt. Sie ist Zeichen von Esaus Mannlichkeit, seines
Jagerseins.*** Doch deutlich abwertende Worte werden bereits in den frithen exege-
tischen Schriften Philons oder Origenes’ gefunden. Obwohl die Auslegung der Jakob-
und Esau-Geschichte im Kommentar zur Genesis bei Origenes nur bruchstiickhaft
erhalten ist, wird in den wenigen tberlieferten Fragmenten der klare Gegensatz
zwischen dem Zivilisierten und dem Wilden deutlich.*® Esau jagt wilde Tiere, Jakob
bleibt bei den domestizierten Ziegen.**® In den Homilien zum Buch Genesis wird
Esau als derjenige beschrieben, der ,struppig wie ein Fell“ ist, wihrend Jakob als
»glatt und nackt“ dargestellt wird. Origenes koppelt das Struppige mit Stinde und

399 In der Septuaginta ,hiipfen‘ die beiden Kinder (Stefan Schorch [u. a.]: Erlduterungen zu 1. Mose
25,22. In: Septuaginta Deutsch. Erlduterungen und Kommentare zum griechischen Alten Testament.
Bd. 1. Genesis bis Makkabder. Hrsg. von Martin Karrer, Wolfgang Kraus. Stuttgart 2011, S. 145-257,
hier 202).

400 Vgl. Gen 25, 22-23.

401 Vgl. ebd., 25,27f.

402 Vgl. ebd., 26,34-35.

403 Vgl. ebd., 25,29-34.

404 Vgl. Florent Pouvreau: Du poil et de la béte. Iconographie du corps sauvage en occident a la fin
du moyen age (XIII*-XVI® Siecle). Aubervilliers 2015, S. 23.

405 Ausfithrungen zur Behaarung Esaus fehlen, auch die Betrugsszene ist kaum enthalten (vgl. ebd.).
406 Vgl. Orig. Gen. frg. E. 71. Vgl. dazu: Katene zur Genesis, Fragment 1451 PETIT.



92 — Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

Schlechtigkeit, ohne dies weiter auszufithren.*” Auch der Kampf der beiden Briider
im Bauch der Mutter Rebekka wird als Kampf von Gut gegen Bose, als inneres Rin-
gen eines jeden Menschen zwischen Tugend und Laster ausgelegt.*’® Die behaarte
Haut Esaus sei fiir Origenes Sinnbild des Wilden, Lasterhaften und Siindhaften,
wahrend Jakobs glatte Haut fir das Zivilisierte, Tugend- und Ehrenhafte stehe.

Philo fiihrt den Gegensatz der beiden Briider noch expliziter auf die Korperbe-
haarung zurtick. Er ldsst das Korperhaar Esaus mit einem ungeziigelten Charakter
korrespondieren, was sich im Verhalten — fehlender Triebkontrolle — und an seinem
bevorzugten Lebensraum — Feld/Wald — niederschldgt. Im Kontrast dazu steht Jakob,
der Glatte, der Hirte, der im Gegensatz zu seinem Bruder einen geniigsamen und ge-
zugelten Charakter besitzt. Philo stellt in seinen Auslegungen die behaarte Haut Esaus
in Bezug zur abgezogenen Tierhaut und schlégt eine gemeinsame Deutung beider be-
haarter Oberflichen vor.**® Philo betont, dass sowohl der behaarte Korper als auch
das Tierfell als Kleidungsstiick Zeichen eines wilden Mannes seien, der wie ein wildes
Tier*™ blindwriitig tobe. Denn es sei einerlei, ob eine behaarte Hiille*"" {iber der Haut
liege oder die Haut selbst behaart sei. Denn alles, was sehr haarig sei, diene zur Bede-
ckung und verhiille Aggression und Arglist.*"* Somit sei es unerheblich, ob es sich um
die behaarte Haut eines Menschen oder ein Fell handele, denn eine behaarte Ober-
flache sei jedenfalls ein Versuch, Boses zu be- und verdecken. Fiir Philo ist demnach
jede haarige Oberfliche Ausdruck eines lasterhaften Inneren.*® Denn das Haarige,

407 Vgl. Orig. Gen. hom. 12,4.

408 Vgl. ebd., 12,3. Ganz dhnlich argumentiert auch Raschi in seinem Pentateuchkommentar zu 25,22.
Wahrend Jakob im Bauch strampelt und wiinscht, geboren zu werden, wenn Rebekka an den Torah-
Schulen Shem und Eber vorbeikommt, macht sich Esau bemerkbar, wenn Rebekka sich einem paga-
nen Tempel néhert (vgl. Raschis Pentateuchkommentar. 3. Aufl. Hrsg. von Selig Bamberger. Basel 1975,
[Sigle Raschi, Pentateuch]).

409 In diversen deutschsprachigen Ubersetzungen wird Esaus Behaarung nicht mit einem Fell, son-
dern mit einem Mantel aus Tierhaut verglichen. So ist in der Elberfelder-Ubersetzung zu lesen: ,Und
der erste kam heraus, rétlich, ganz (und gar) wie ein haariger Mantel; und man gab ihm den Namen
Esau.“ (ELB 2006, Gen 25,25).

410 In der englischen Ubersetzung wird die Formulierung wild beast herangezogen.

411 Den Begriff ,Hiille‘ verwende ich, wenn deutlich gemacht werden soll, dass es sich um eine
Schicht neben anderen handelt. Hiufig bezeichne ich Fell, das auf einer menschlichen Figur liegt, als
Haarhiille, doch ebenso verwende ich den Hiillenbegriff in Bezug auf die Haut.

412 Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445-447 u. B. 4, xxvii, 11-12; 201, S. 493-495.

413 Ganz dhnlich formuliert das auch Isidor. Esau, der behaart und rot sei, sei ein Bild fiir die Juden,
die Christus und die Propheten verfolgt hatten, diese seien an ihrer behaarten Haut erkennbar und
an dem Bedecken der Siinde: Esau, hispidus atque rufus (Genes. xxv), populus est Judeorum, in Chris-
tum et prophetas impia persecutione sanguineus, et indicio pilosce cutis tegmine peccatorum horribilis
(Isid. Allegoriae quaedam Sanctae Scripturae 122, 25 bzw. PL 83, 105) (Hispalensis Isidorus: Allegoriae
quaedam Sacrae Scripturae. In: Ders.: Opera Omnia. Hrsg. von Jacques-Paul Migne. Paris 1862 [PL. 83],
S. 98-130) (vgl. Pouvreau, Du poil et de la béte, S. 25).



Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern = 93

deckungsgleich mit dem Bdsen, lege dieses Bose zugleich offen, sodass jeder Vertu-
schungsversuch von Anfang verunméglicht werde.***

In der Jugendgeschichte Esaus und Jakobs werden jedoch noch weitere Felle er-
wahnt. Mit diesen versucht Jakob seinen behaarten Bruder zu imitieren. Auf Geheif§
seiner Mutter legt sich Jakob Ziegenbockfelle um Arme und Hals. Damit tduscht er sei-
nen Vater, gibt vor, Esau zu sein, um sich dessen Segen zu erschwindeln.*® Die List ist
erfolgreich und der anfangliche Vergleich — Esau sei behaart, als habe er ein Fell —
unter Beweis gestellt, ansonsten ware der Vater wohl kaum der Tduschung erlegen.
Wenn nun aber Philo betont, dass sowohl Koérperbehaarung wie auch das Tragen von
Tierfell ein Zeichen von Wildheit seien, so drangt sich die Frage auf, ob Jakob, wenn
er ein Tierfell anlegt, zu einem ,wilden Mann', zu (einem) ,Esau‘ wird. Philo verneint,
denn gewisse Gelegenheiten verlangten, die eigenen Tugenden zu verhillen und
unter Umstidnden sogar unter einer Haarhiille zu verstecken. Aber dies sei wie im
Theater eine kurzfristige Verkleidung und fithre zu keiner Verdnderung und der
Tréager bleibe der Wahrheit gegeniiber nackt.*'®

Augustinus betrachtet die Ziegenbockfelle, die Jakob anlegt, als ,fremde Stinden‘
(aliena peccata).*’ Jakobs Korper sei zwar an der Oberfliche mit Fell bedeckt, und
obwohl das Ziegenfell als Sinnbild des Siindhaften dieses veranschauliche, sei es nicht
Jakobs Siinde und von diesem verschieden. Jakob erfiille mit dieser List vielmehr Got-
tes Plan.*’® Augustinus widmet seinen vierten Sermon zum Alten Testament wieder
den beiden Briidern, Jakob und Esau.*’® Darin wiederholt Augustinus seine Ausle-
gung, dass Jakobs Tragen der Felle aus Ziegen(bdcklein) ein Anlegen fremder Siinde
sei und deutet dies dariiber hinaus als Bild Christi. Wenn Jakob sich fremde Stinden

414 Auch Raschi vergleicht im Pentateuchkommentar des spaten 11. Jahrhunderts Esaus Korperbe-
haarung, dhnlich wie der Lucidarius, mit einem wollenen bzw. hdrenem Kleidungsstiick. Auch bei Ra-
schi ist es kein weiter Weg zu einer weitreichenden Verurteilung alles Haarigen. Denn die Materialitat
der Haare wird bei der Beschreibung Esaus Haut mehrmals betont (vgl. Raschi, Pentateuch 25,25)
(vgl. Selig Bamberger: Einleitung. In: Raschis Pentateuchkommentar. 3. Aufl. Hrsg. von dems. Basel
1975, S. III-VIIL, hier III).

415 Vgl. Gen 27.

416 Vgl. Phil. QG, B. 4, xxvii, 16; 204, S. 498f.

417 Vult benedicere filium majorem, et pro illo nesciens benedicit minorem, pro fratre majore, qui erat
pilosus, se paternis manibus supponentem, haedinis sibi pelliculis coaptatis velut aliena peccata portan-
tem. | ,Er will seinen &lteren Sohn segnen und segnet an seiner statt, ohne es zu wissen, den jlingeren,
der sich an Stelle des &lteren, haarigen, unter die segnenden Hénde des Vaters begab und in den Zie-
genbockfellen, die er sich umgelegt hatte, gleichsam fremde Siinden an seinem Leibe trug.“ (Aug. civ.
16,37). Aurelius Augustinus: De civitate Dei. Libri XI-XXII. Hrsg. von Bernhard Dombart u. Alfons Kalb.
Turnhout 1955 (CCSL. 48), [Sigle AUG. civ.]. Ubersetzung: Aurelius Augustinus: Zweiundzwanzig Bi-
cher tiber den Gottesstaat. Hrsg. u. tibers. von Alfred Schroder. Bd. 1-8. Kempten/Miinchen 1911-1916
(BKV. 1/16/28).

418 Vgl. Aug. civ. 16,37.

419 Augustine of Hippo: Sermons, (1-19) on the Old Testament. Bd. III/1. Charlottesville 2001 (The
Works of Saint Augustine. 3), [Sigle Aug. serm. ad pop.].



94 — Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

anlegt, sei dies dhnlich zu Christus, der - selbst unschuldig — sich die Siinden anderer
auferlegt hat.**® Dabei unterscheidet Augustinus, &hnlich wie Philo, kaum zwischen
dem Fell der Zicklein und der Korperbehaarung Esaus. In Kontrastierung der beiden
Briider betont Augustinus, dass die Behaarung fiir Siinde stiinde, wahrend die Glatte
Ausdruck der Milde und der Reinheit von Siinde seien.***

Augustinus prdasentiert, ahnlich wie Philo, eine Analogiefiithrung der behaarten
Héute und des behaarten Tierfells: Die behaarte Oberfliche sei Ausdruck von Stinde.
Gleichzeitig schranken sowohl Philo als auch Augustinus diese Sichtweise ein und die
Bewertung des Materials ,Haar‘ erfolgt jeweils in Bezug auf den Triger bzw. die
Trégerin.

Sowohl Philo wie Augustinus unterscheiden die behaarte Oberflache Esaus von
Jakobs Verkleidung mit Tierfellen. Der Grund dafiir liegt unter der Oberflache. Esau
bleibt und ist unabhingig seines behaarten AuReren ein wilder Mann, wie seine feh-
lende MiRigung oder sein jagendes Wesen zeigen.*”* Ist diese innere — also morali-
sche — Grenziiberschreitung und Mafilosigkeit gegeben, so sei es einerlei, ob die Haut
selbst behaart sei oder eine behaarte Tierhaut getragen werde. Die Behaarung ist le-
diglich ein sichtbares Merkmal dieser umfassenden Wildheit. Zeichnet sich hingegen
eine Figur durch mafivolles Tun aus, kann diese, auch ohne dadurch ,wild‘ zu werden,
ein Tierfell tragen.?

In der Friihmittelhochdeutschen Genesis werden die beiden Briider nicht allein
iber die Kérperbehaarung — glatt (sleht) und behaart (ruch) — als gegensatzlich darge-
stellt, sondern Jakob wird zusatzlich mit dem Adjektiv guot bedacht, wahrend Esau
mit dem Farbadjektiv rot*** versehen wird, was in diesem Zusammenhang als Kon-
trast zu guot und damit als negativ konnotiert gelesen werden muss.**® Die Unter-
schiede zwischen den beiden Briidern seien somit nicht allein dufderlich, sondern
zeigten sich in ihrem Wesen und Tun:

Iacob ne spulgete liste,
ane gote was er ueste.
ich weiz er | ime dienote
uil wunderen gnote.

420 Vgl. Aug. serm. ad pop. 4,16.

421 Vgl. ebd,, 4,14.

422 Dies zeigt sich auch deutlich im Buch der Jubilden: Wahrend Esau, ,wild und haarig* ist, ist Jakob
wvollkommen und rechtschaffen“. Er wohnt in Zelten, lernt zu schreiben, wihrend Esau, ein ,wilder
Mann und Jager“, ,den Krieg“ lernt ,und all sein Tun [...] rauh“ sei (Jub XIX, 10-14, S. 423).

423 Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445-447 u. B. 4, xxvii, 11-12; 201, S. 493-495.

424 Fir Raschi steht Esaus Rote fiir das Blut, das dieser vergieflen werde (vgl. Raschi, Pentateuch
25,25). Rot stehe ,fiir einen falschen und hitzigen Charakter, so Michel Pastoureau (vgl. Michel Pastou-
reau: Der Bér. Geschichte eines gestiirzten Konigs. Ubers. von Sabine Corlu. Neu-Isenburg 2008, S. 161).
425 Vgl. WG, V. 2129f. u. MG, V. 2321f. Ausfiihrlicher zur Bedeutungsfiille roter Haare: Ruth Mellinkoff:
Outcasts. Signs of Otherness in Northern European Art of the Late Middle Ages. Bd. 1. Berkley/Los An-
geles 1993 (California Studies in the History of Art. 32), S. 147-159.



Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern = 95

daz waz ime bezzer
danne ub er iagen utire.
(WG, V. 2171-2176)

Wiéhrend Jakob als eine Figur ohne List dargestellt wird, die in all ihrem Tun nach
Gott trachtet und diesem dient, geht Esau auf die Jagd, eine Tatigkeit, die hier einem
gottgefilligen Leben gegeniibergestellt wird.*?® Die Jagd wird dabei nicht allein als
eine ,vorzivilisatorische’, der Sesshaftigkeit entgegengestellte Lebensart, sondern als
eine gewalttatige Beschaftigung, welche die Gefahr der Animalisierung berge, be-
trachtet. Somit sei es nicht verwunderlich, dass der Jager Esau ebenso in anderen
Schriften immer wieder als ein Gegenbild zum kldsterlichen Leben dargestellt
wird.*?’

Obwohl im deutschen Lucidarius,**® einem Lehrgedicht aus dem spéten 12. Jahr-
hundert (1175),** weder Esau noch Jakob erwahnt werden, wird iiber die negative
Konnotation der glatten und rauen Oberflache eine thematische Klammer gespannt.
Denn auch darin wird der Unterschied zwischen einer haarigen Oberfliche — keine
Haut, sondern ein Kleid — mit einer negativen Semantik verbunden. Auf die Frage,
Wag3 betuitet die alba?, werden zwei liturgische Kleider herangezogen, wobei eines, im
Unterschied zum anderen, aus Haaren gefertigt ist: die alben, der [i plagen in der alten
e, die warent gewurkt uger [...] hare. Die be3eichent da3z gewant, damite adam geuafit
was, do er uz dem paradifo geftozen wart.*** Die erste Albe sei jene gewesen, die

426 Es ist im Mittelalter weit verbreitet, den jagenden Adel und den Schafe hiitenden Klerus einander
gegentuiberzustellen. Als Argumentation gegen die Jagd wurden etwa Ps 90,2-3 oder Gen 10,8-10 ange-
flihrt. Hieronymus stellte den Teufel als Jager dar. Als siindige Gestalt wird dabei immer wieder Nim-
rod als erster Jager herangezogen. Besonders negativ ist das Jagerbild, das Augustinus zeichnet
(vgl. Thomas Szabo: Kritik der Jagd. Von der Antike zum Mittelalter. In: Jagd und hofische Kultur um
Mittelalter. Hrsg. von Werner Rosener. Gottingen 1997 [VMPIG], S. 167-229, hier 170-172). Johannes
von Salisbury, der die adelige Jagd anprangert, stellt nicht allein Nimrod, sondern auch Esau in ein
schlechtes Licht (vgl. ebd., S. 202). Die unterschiedlichen und mehrmaligen Versuche héher gestellter
Geistlicher, die Jagd bzw. den Besitz von Jagdhunden und Beizvigeln zu untersagen, zeichnet Thomas
Szabé anschaulich nach, ausgehend vom gallischen Konzil von Agde (506 n. Chr.). Das vierte Lateran-
konzil (1215) verbot allen Geistlichen die Jagd (vgl. ebd., S. 216f.). Im Gegensatz zu vielen Geistlichen
wurde die Jagd seitens des Adels hochgehalten (vgl. ebd., S. 213). So wird in der Glossa ordinaria (nach
1215) den Laien das Jagen erlaubt, Klerikern jedoch nicht (vgl. ebd., S. 219). Zur negativen Bewertung
des Jagers u. a. bei Augustinus: vgl. Hayden White: The Forms of Wildness. Archaeology of an Idea. In:
The Wild Man Within. Hrsg. von Edward Dudley, Maximilian E. Novak. London 1972, S. 3-38, hier 16.
427 Vgl. Friedrich, Menschentier und Tiermensch, S. 268f.

428 Der Deutsche ,Lucidarius‘. Hrsg. von Dagmar Gottschall, Georg Steer. Bd. 1. Kritischer Text nach
den Handschriften. Tiibingen 1994 (TTG. 35), [Sigle Luc.].

429 Dieser Text ist gemeinsam mit unterschiedlichen anderen Texten iiberliefert, was zeigt, dass
seine Funktion vielfdltig war. Eine tabellarische Auflistung findet sich bei Helgard Ulmschneider auf
den Seiten 354-372 (vgl. Helgard Ulmschneider: Der deutsche ,Lucidarius‘. Die mittelalterliche Uberlie-
ferungsgeschichte. Bd. 4. Berlin/New York 2011 [TTG. 38], S. 327 u. 352f.).

430 Luc. IL1.32.



96 —— Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

Adam erhalten habe, als er aus dem Paradies vertrieben worden sei.**! Damit Adam

umhillt (mhd. vazzen) ist, erhélt er ein hiarenes Gewand. Der eventuell tierliche Ur-
sprung des Materials wird hier nicht gesondert thematisiert, es wird lediglich das
Haar erwahnt. Dieses Gewand sei Bild der ersten e, der ersten Ehe, des ersten Bundes.
Im Gegensatz zur Albe, die Adam erhalten habe, ist das Kleid des neuen Bundes hell
und glatt: Vnfer alben find luter vnde sleht. Da3 bezeichent, da3z wir luter wefin fuln
nach dem touf vnde betttet die wunne die darnach comen fol.*** Die neue Albe sei
Ausdruck der Reinheit nach der Taufe und Freude der Getauften. Sie unterscheidet
sich auf mehreren Ebenen von der alten. Der offensichtliche Unterschied zwischen
der Albe des ersten Bundes (mit den Juden) und dem Gewand des zweiten Bundes
(mit den Christen) ist die Oberflache. Wahrend die eine aus Haaren und somit offen-
sichtlich haarig bzw. struppig war, ist die neuere Albe strahlend und glatt. Diese Kon-
trastierung geht mit einer klaren Bewertung einher. Sichtbhares Zeichen des stindhaf-
ten Status’ ist dabei die Materialitit der Haare. Die Dichotomisierung des Guten und
Bosen iiber die behaarte bzw. unbehaarte Oberflache wird im Lucidarius starker als
im Genesistext hervorgehoben.

Uber die Gegeniiberstellung der glatten und behaarten Haut Jakobs und Esaus las-
sen sich zwei Thesen entwickeln, die in den folgenden beiden Kapiteln ausfiihrlicher
behandelt werden sollen. Erstens treten Haare u. a. in der Erzéhlliteratur des Mittel-
alters als dufSeres Merkmal einer Grenziiberschreitung auf. Diese lduft nicht allein
hofischen Vorstellungen zuwider, sondern stellt Kategorien von ,Mensch‘ und insbe-
sondere jene von Gender in Frage. Dabei ist die haarige Oberfldche allein nicht aussa-
gekréftig, sondern lediglich ein Indikator, der mit weiteren Merkmalen und Charakte-
ristika einhergehen kann. Mdogliche Grenziiberschreitungen sind Gewalt, Rache und
Sexualitit, was mit dem Uberbegriff der MaRlosigkeit bzw. der fehlenden MéaRigung
zusammengefasst werden kann.

Zweitens wird anhand einer Reihe sakraler wie profaner Textbeispiele deutlich,
dass es eine breite semantische Uberschneidungsfliche zwischen Kérperbehaarung
und dem Tragen von Fell bzw. Kleidern aus Haaren gibt. Somit konnen und miissen
Figuren mit Korperbehaarung und Fellkleidern in Bezug zueinander gesetzt werden.
Dies fiithrt dazu, dass der offensichtliche Unterschied — dass man Fellkleider abneh-
men kann, wihrend das fiir Kérperhaare nicht gilt - zweitrangig wird, in den Hinter-
grund riickt.**

431 Marlies Hamm weist in ihrem Kommentar darauf hin, dass sich das aus Haaren gefertigte Kleid
auf die tunica pellicea beziehe (Marlies Hamm: Der Deutsche ,Lucidarius‘. Bd. 3. Kommentar. Tiibingen
2002 (TTG. 37), S. 323.

432 Luc. I1.32. Mhd. sleht kann sowohl ,schlicht* bzw. ,einfach‘ als auch ,glatt‘ bedeuten (vgl. BMZ
Bd. I1/2, Sp. 393a).

433 Diese beiden Thesen kénnen nur bedingt voneinander getrennt werden, da die negative Konnota-
tion der Haare auch in der zweiten These eine Rolle spielt.



	Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern

