2 Adam und Eva als Ziegenbdcke. Die Bedeckung
nach dem Sundenfall in der (Bibel-)Dichtung des
Friih- und Hochmittelalters

Sed et pelles ovium ad indumenta hominis bone sunt, quia nec superbiam nec libidinem nec pestem
homini inferunt, sicut alie pelles quarundam bestiarum faciunt; unde et deus ade indumentum de
pellibus ovium dedit. (Hildegard, Physica VII, 15,16-19)'¢’

Hildegards von Bingen Beschreibung des Schaffells ist Teil einer Auflistung tierlicher
(Haut-)Materialien. Sie lasst dabei keinen Zweifel: Die Hautkleider, die Gott Adam
(und Eva) gegeben habe, seien aus der Haut von Schafen gefertigt. Woher sie dieses
Wissen bezieht, bleibt offen.'®® Hildegard fiihrt hingegen aus, dass tierliche Haut den:
die menschliche:n Trédger:in beeinflusse. Dabei sei es nicht einerlei, welche Tierhaut
verwendet werde. In der Materialwahl werde Gottes Weisheit, seine Voraussicht wie
Liebe zum Menschen sichtbar, denn im Unterschied zu anderen tierlichen Materialien
wiirde diese den Menschen nicht krank machen oder Untugenden fordern. Was wére
nun passiert, hatte Gott den ersten Menschen eine Bekleidung aus anderen Tierhéu-
ten gegeben, beispielsweise die Haut eines Ziegenbocks, wie bei Avitus von Vienne
oder einen schénen Pelz wie im Wigalois? Die literarische Umsetzung der biblischen
Einkleidung kann verschiedene Gestalt annehmen, die Wahl des Materials zwischen
Ausdruck der Verdammung wie der Auserwéhltheit changieren.

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe. Die gottlichen Hautkleider
in der Bibeldichtung des Frihmittelalters

Etwa 600 Jahre trennen die beiden Schriften, mit welchen sich nachfolgende Ausfiih-
rungen vorwiegend befassen: De spiritalis historiae gestis'®® des Alcimus Ecdicius Avi-
tus von Vienne (geb. Mitte des 5. Jh.s, gest. um 519) und die Friihmittelhochdeutsche

187 ,Schafsfelle taugen gut fiir Kleidung, weil sie nicht, wie manche andere Felle, Hochmut, Begier-
den oder eine Krankheit im Menschen verursachen. Deshalb hat Gott dem Adam auch eine Kleidung
aus Schafsfell gegeben.“ (Ubers. von Peter Riethe, S. 129).

188 Hildegards Material konnte sich auf das erste Opfer beziehen, das gleich im anschlieffenden Kapi-
tel der Genesis angefithrt wird. Der Schafhirte Abel bringt Gott ein Opfer aus seiner Herde dar
(vgl. Gen 4,3). Ich bedanke mich bei Maria Dorninger fiir diesen Hinweis.

189 Alcimus E. Avitus: De spiritalis historiae gestis. Buch 3. Eingel., iibers. u. komm. von Manfred
Hoffmann. Berlin/Boston 2005 (BAk. 217), [Sigle Alc. Avit. SHG].

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-004



58 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

Genesis', die auf Ende des 11. Jahrhunderts, auf jeden Fall vor 1122 datiert wird.'**
Der Friihmittelhochdeutschen Genesis dient Avitus als Bezugstext,'** als Hauptquelle.'®
Das ist nicht verwunderlich, denn Avitus’ Schrift gilt bis ins 11. Jahrhundert als kanonisch
und wird u. a. bei Isidor von Sevilla, Theodulf von Orleans, Hrabanus Maurus und Notker
von St. Gallen erwahnt.”** Einfliisse zeigen sich auerdem auf die Altséichsische Genesis'®
bzw. die angelséchsische Genesis B'*® und John Miltons Paradise Lost."*’ Dariiber hinaus
ist die Schrift bis ins Hochmittelalter fixer Bestandteil der Schullektiire."®

Im Vergleich der beiden Schriften alttestamentlichen Inhalts — Avitus’ De spirita-
lis historiae gestis und der Friihmittelhochdeutschen Genesis — zeigen sich sowohl Pa-
rallelen als auch Unterschiede in der Einordnung und Auslegung der Hautkleider. Die

190 Die frithmittelhochdeutsche Genesis. Synoptische Ausgabe nach der Wiener, Millstatter und Vor-
auer Handschrift. Hrsg. von Akihiro Hamano. Berlin/Boston 2016 (Hermaea. Germanistische Forschun-
gen. Neue Folge 138), Wiener Genesis: [Sigle WG], Millstatter Genesis: [Sigle MG].

191 Vgl. Frank Schéfer: Einleitung. In: Die Millstétter Genesis. Edition und Studien zur Uberlieferung.
Teil 1: Einfiihrung und Text. Hrsg. von dems. Goéttingen 2019, S. 9-90, hier 22.

192 Motive der Friihmittelhochdeutschen Genesis wie die sieben Offnungen des Menschen, sind be-
reits bei Philon (Phil. opif. 119) zu finden. Diese Motive sind jedoch weitergetragen worden, ohne dass
Philons Schriften bekannt waren. Die Vorlage der Friihmittelhochdeutschen Genesis konnte hier Lak-
tanz’ De opificio (X, 9-12) sein (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 14).

193 Das lésst sich beispielsweise anhand der Kain-Geschichte nachvollziehen. Bei Avitus und in der
Friithmittelhochdeutschen Genesis bleiben Kain und seine Nachkommen bdse, sie bedienen sich magi-
scher Praktiken und gebédren ungewohnliche Kinder (vgl. Dieter Hensing: Zur Gestaltung der Wiener
Genesis. Mit Hinweisen auf Otfrid und die frithe Sequenz. Amsterdam 1972 (APSL. 2), S. 97).

194 Vgl. Reinhart Herzog: Die Bibelepik der Lateinischen Spétantike. Formgeschichte einer erbauli-
chen Gattung. Bd. 1. Miinchen 1975 (TGLK. 37), S. XIX{f.

195 Altsichsische Genesis. Textwiedergabe und Ubersetzung der Altsichsischen Stiicke. In: Die
Bruchstiicke der altsichsischen Genesis und ihrer altenglischen Ubertragung. Einfithrung, Textwieder-
gabe und Ubersetzungen. Hrsg. von Ute Schwab. Goppingen 1991 (Litterae. 29), S. 52-79. [Sigle As. Ge-
nesis].

196 Genesis B. Textwiedergabe und Ubersetzung. In: Die Bruchstiicke der altsichsischen Genesis und
ihrer altenglischen Ubertragung. Einfiihrung, Textwiedergabe und Ubersetzungen. Hrsg. von Ute
Schwab. Goppingen 1991 (Litterae. 29), S. 81-125, [Sigle Gen. B].

197 Im Paradise Lost werden Adam und Eva in ,skins [o]f beasts“ gekleidet, die entweder geschlach-
tet werden oder nach Schlangenart ihre Haute abgelegt haben. Auflerdem legte Gott liber die ,inward
nakedness [...] his robe of righteousness“ (John Milton: Paradise Lost. An Authorative Text, Back-
ground and Sources, Criticism. 2. Aufl. Hrsg. von Scott Elledge. New York/London 1993, X, V. 220-228).
Milton thematisiert hier indirekt das Problem der Herkunft der Kleider. Neben der Tétung stellt er —
im Gegensatz zu den vorgestellten Exegesen — eine weitere Moglichkeit vor, die er sich von den
Schlangen abgeschaut habe. Die Tiere hatten sich wie Schlangen gehautet und Gott habe diesen so-
gleich eine neue Haut geschenkt.

198 In Avitus’ Werk selbst lassen sich wiederum Einfliisse von Vergils Aeneis ausmachen (vgl. Daniel
]. Nodes: Introduction. In: Avitus. The Fall of Man. De spiritalis historiae gestis libri I-III. Hrsg. von
dems. Toronto 1985, S. 1-11, hier 4-10). Ausfithrlicher dazu: John M. Evans: Paradise Lost and the Ge-
nesis Tradition. Oxford 1968, S. 2f. u. 5. In der altenglischen Genesis ist die Bedeckung mit Waldlaub
tiberliefert (Gen. B, V. 845).



2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe =— 59

beiden lassen sich aber nur schwer miteinander vergleichen, zu grof$ ist der Graben
zwischen lateinischer und deutschsprachiger Bibeldichtung im frithen Mittelalter. Im
11. und 12. Jahrhundert genoss die deutsche Sprache noch nicht das Ansehen einer
Literatursprache und kaum ein grofier Geistlicher griff zur Volkssprache, um nicht
als Ungebildeter angesehen zu werden, der fiir ein ungelehrtes Publikum dichtete.'*
Der Vergleich zwischen lateinischer und volkssprachiger Bibeldichtung ist im Friih-
mittelalter also stets unzureichend. Dennoch sollen die Hautkleider in diesen beiden
doch recht unterschiedlichen Dichtungen gegeniibergestellt werden, was sich zumin-
dest dadurch legitimieren lasst, dass die Friihmittelhochdeutsche Genesis von Avitus’
Schrift beeinflusst ist.

2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis

Das dritte Buch, De sententia Dei/Uber das Urteil Gottes, des aus finf Biichern be-
stehenden Bibelgedichts De spiritalis historiae gestis erzahlt davon, was Adam und
Eva nach dem Probieren der verbotenen Frucht erwartet. Avitus unterbricht dabei
die Erzéhlung an einigen Stellen, um den Beginn der Menschheit mit dessen Ende in
Verbindung zu bringen.?*°

Nachdem Adam und Eva Gottes Gebot missachtet haben, bleibt im Paradies zuerst
scheinbar alles wie gewohnt. Die Sonne hat den héchsten Stand des Tages tiberschrit-
ten, es wird langsam kiihler, der Abend naht. Fir die Natur haben die ersten Men-
schen jedoch keinen Blick. Zu sehr sind sie mit dem aufwallenden Gefiihl der Scham
beschéftigt. Die Augen konnen sie nicht mehr auf die Nacktheit des anderen richten,
der Korper tragt ja nun das Mal der Stinde. Adam und Eva fiihlen sich blof8 und versu-
chen, sich mit Blitterschurzen zu bedecken.?’! Beinahe technisch beschreibt der Er-
zdhler, wie die Paradiesbewohner die einzelnen Blidtter aneinanderreihen, um sich
nicht mehr ganz so nackt zu fithlen:

umbrosis propter stabat ficulnea ramis

frondentes diffusa comas, quas protenus Adam

umentem capiens raso de cortice librum

adsuit et viridi solatur veste ruborem.

induitur simili mulier lacrimabilis arte:***
(Alc. Avit. SHG III, V. 12-16)

199 Vgl. Masser, Bibel- und Legendenepik, S. 42f.

200 Avitus verbindet in seiner De spiritalis historiae gestis alttestamentliche Szenen mit heilsge-
schichtlichen Ausblicken (vgl. Herzog, Die Bibelepik der Lateinischen Spétantike, S. LVI).

201 Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 6-11; vgl. Ambr. parad. XIII 63. Das Holz des Baumes der Erkenntnis wird
allegorisch als das hélzerne Kreuz Christi ausgelegt.

202 ,In der Nihe stand ein Feigenbaum, dessen tippige Blétter sich an schattenspendenden Asten
weit ausbreiteten. Diese Blatter ndhte Adam sogleich zusammen, indem er die Rinde (vom Baum) ab-



60 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

Anders als etwa bei Filastrius von Brescia, wo Gott den Menschen tiber die Hautklei-
der die Fertigkeit gegeben habe, Gewand herzustellen (Filastr. haer. 117,2), scheinen
Adam und Eva bei Avitus bereits gleich nach dem Siindenfall in der Lage zu sein, sich
durchaus listenreich eine Bedeckung zu fertigen. Die beiden sind damit jedoch nur
unzureichend verhiillt, denn durch die Blétter des Feigenbaumes wird die Schuld of-
fensichtlich: indumenta petunt, foliis ut mollibus ambo | membra tegant, nudumque
malum de veste patescat.”®?

Die Bekleidung, die sie anlegen wollen, lasst das Vergehen offenbar werden, erst
ans Tageslicht treten.”’* Denn die Blétter des Baumes, von dessen Frucht die beiden
zuvor gekostet haben, bedecken bei Avitus zwar die Blofse der beiden.?®> Adam und
Eva sind jedoch trotz oder gerade wegen der Feigenbaumhtille ,nackter* als je zuvor.
Avitus hebt inshesondere das tiberwaltigende Schamgefiihl der beiden hervor. Adam
und Eva wiirden sich derart unwohl fithlen, dass sie den Tod bevorzugt hatten, wenn
es ihnen schon maglich gewesen wére zu sterben. Adams und Evas Verzweiflung
konne mit der Trauer am Tag des Jiingsten Gerichts verglichen werden.

Wiéhrend Adam und Eva damit befasst sind, ihr Schamgefiihl zu mildern, macht
sich Gott auf die Suche nach den beiden und stellt sie, als er sie ,findet‘, zur Rede.
Adam schiebt die Schuld auf Eva, diese die Verantwortung von sich und auf die
Schlange. Nach der Reihe verflucht er zuerst das Kriechtier und prophezeit anschlie-
fend Adam und Eva einen mithsamen Alltag. Bevor er sie aus dem Himmel und auf
die Erde stofit, fertigt er den Menschen noch Kleider: sic pater exactis haedorum pelli-
bus ambos | induit et sancta paradisi ab sede reiecit.**®

In welchem Naheverhdltnis Gott und die ersten Menschen stehen, zeigt die An-
kleidung, ohne diese allein als gnadige Geste Gottes auszuweisen. Durch den Begriff
pater wird eine Eltern-Kind-Beziehung zum Ausdruck gebracht, welche das Gleichnis
vom verlorenen Sohn vorwegnimmt.?®’ Dass Adam durch den Siindenfall sein ur-
spriingliches Gewand verloren habe, darauf wird am Ende des dritten Buches noch
einmal Bezug genommen. Avitus zieht dhnliche Bilder wie Ambrosius oder Johannes

schabte und ihr den noch feuchten Bast entnahm und milderte mit griinem Kleide seine Schamesrote.
Die bejammernswerte Frau kleidete sich mit der gleichen Kunstfertigkeit ein.“ (Ubers. von Manfred
Hoffmann).

203 Alc. Avit. SHG III, V. 10-11; ,,Da suchten sie beide nach Hiillen, um mit weichen Blattern ihre Glie-
der zu verbergen, damit das Ubel (des Siindenfalls) durch ihre Kleidung nackt hervortrete.
(Ubers. von Manfred Hoffmann).

204 Lat. patescere, Georges, Bd. 2, Sp. 1507.

205 Avitus legt auch den Feigenbaum christologisch aus, denn aus dem Holz dieses Baumes werde das
Kreuz Christi gefertigt, und Christus damit alle Menschen erretten (vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 20-23).

206 Alc. Avit. SHG III, V. 195-196; ,,So machte ihr Vater ihnen Héute von Ziegenbocken zurecht, klei-
dete sie darin und verstieR sie vom geheiligten Sitz des Paradieses.“ (Ubers. von Manfred Hoffmann).
207 Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 195.



2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe =— 61

Scotus heran.?’® Diese stellen das Hautkleid als verdammungswiirdige Hiille dar, die
der Mensch ablegen und sich stattdessen mit dem Glauben bedecken solle.?*® Auch
bei Avitus wird darum gebeten, Gott mdge das zerrissene Kleid von Adams Nacholger:
innen fortnehmen und das urspriingliche anlegen.”'® Avitus verbindet das verlorene
Gewand gottlicher Gnade mit dem Gleichnis vom verlorenen Sohn. Dieser erhalt,
nachdem er zuriickgekehrt ist, ebenfalls neue Roben.”’* Adam und Eva sind fiirs erste
verloren, aber Gott wird auf diese warten, diesen nachgehen, und, sofern diese zu-
riickkehren, ein Freudenfest veranstalten und sie neu einkleiden.??

Doch fiirs Erste erhalten Adam und Eva Kleider aus Hauten von Ziegenbdcken.*"
Die Wahl des Materials ist eine Besonderheit von Avitus und erfolgt wie bei Hildegard
keinesfalls zuféllig. Schaf und Ziegenbock werden als Sinnbild des Tugend- bzw.
Schandhaften gesehen, wie Avitus einige Verse zuvor in Hinblick auf die Wiederkunft
Christi am Tag des Jiingsten Gerichts ausfithrt, an welchem Gott zwischen diesen bei-
den unterscheiden werde:

tunc, cum sinceros pastor discreverit agnos
haedis disparibus diversa in parte locatis
per medium dirimente chao, quod fluctibus inplet
sulphureis volvens undosa incendia gurges
flammarum stagnante lacu [...]***

(Alc. Avit. SHG III, V. 46-50)

Im Matthdusevangelium findet sich ein &hnliches Bild fiir die Trennung von Gut und
Bose am Tag der Wiederkunft Christi: et congregabuntur ante eum omnes gentes | et
separabit eos ab invicem | sicut pastor segregat oves ab hedis et statuet oves quidem a
dextris suis | hedos autem a sinistris.”*®

208 Vgl. Ambr. de Hel. 4,9; Johannes, Periphyseon, IV 836D-837A, S. 512.

209 Vgl. Ambr. Ioseph 5,25.

210 Vgl. Alc. Avit. SHG 111, V. 390-394.

211 Vgl. Manfred Hoffmann: Kommentar. In: Alcimus Ecdicius Avitus: De spiritalis historiae ge-
stis. Buch 3. Eingel., ibers. u. komm. von dems. Berlin/Boston 2005 (BAKk. 217), S. 29-291, hier 268f.

212 Vgl. Alc. Avit. SHG 111, V. 380-385.

213 Avitus De spiritalis historiae gestis ist stark von Augustinus’ Schriften, besonders von De Genesi
ad litteram gepragt (vgl. Danuta Shanzer, Ian Wood: Introduction. In: Avitus of Vienne. Letters and
Selected Prose. Ubers. u. eingel. von dens. Liverpool 2002, S. 3-88, hier S. 12). In Bezug auf die allegori-
sche Auslegung folgt er jedoch nicht Augustinus, der die Tierfelle als Zeichen der Sterblichkeit be-
trachtet (vgl. Hoffmann, Kommentar, S. 147f.).

214 ,Dann sondert der Hirte die wahren Schafe ab und versammelt die Ziegenbdcke, die sich sehr
von ihnen unterscheiden, an anderer Stelle, und das Chaos trennt sie in der Mitte voneinander, das
ein wirbelndes Gewasser mit schwefligen Fluten fiillt und dabei seine brennenden Wogen wélzt.
(Ubers. von Manfred Hoffmann).

215 Vulg. Matth 25,32-33; ,,Und vor ihm werden alle Volker versammelt werden, und er wird sie von-
einander trennen, wie der Hirt Schafe von den Ziegenbdcken trennt. | Und er wird die Schafe zwar
zu seiner Rechten aufstellen, die Ziegenbdcke aber zu seiner Linken.“



62 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbécke

In der Gegeniiberstellung von Schafen und Ziegen verwendet Avitus Jungtiere.
Das lateinische h(a)edus bezeichnet einen jungen (Ziegen-)Bock, ein Béckchen, agnus
ist das Lamm.?® In der Ubersetzung der Vulgata von Matth. 25,32-33 wird ebenfalls
hedus verwendet, aber mit lat. ovis, dem Schaf, kontrastiert.?’” Avitus verstirkt die
christologische Verbindung, indem er statt der Bezeichnung fiir das ausgewachsene
Tier bzw. die allgemeine Tierart, jene fiir das Jungtier verwendet, wobei er hier offen-
sichtlich auf das Opferlamm Christi referiert. Der gute Hirte werde wiederkommen
und zwischen seinen ,wahre[n] Schafen“ und den Ziegenbécken unterscheiden.*®
Wahrend die Ziegenbécke verdammt sind, geht der gute Hirte verirrten Schafen —
hier wird wieder lat. ovis verwendet — nach und trigt diese nach Hause.*

Die negative Bewertung von Ziegen und inshesondere Ziegenbdcken ist nicht al-
lein theologisch begriindet. Haufig werden, im Unterschied zu den Schafen, der inten-
sive Gestank oder andere Eigenheiten und -schaften dieser Tiere aufgezihlt.”* Plinius
etwa hilt diese bei der Begattung fiir wolliistiger als andere Tiere.””! Dass nun die
Haut eines Ziegenbockes, eines besonders liisternen Tieres, die Scham Adams und
Evas verhiillt, ist demnach nur konsequent. Denn Adams und Evas erwachte sexuelle
Lust** wird nach der Ubertretung offensichtlich. Die natiirliche Verhiillung des Kér-
pers, die Nacktheit, gentigt nicht mehr. Der Wunsch nach Bedeckung ist demnach der
Versuch, der Scham und der neu entfachten Begierde Herr zu werden.”

Dariiber hinaus sind Ziegenfelle wie einfache Kleider aus Tierhduten ,ein Kenn-
zeichen primitiver Vorzeit“, im Gegensatz zu gewebten Stoffen.””* Auf diese beiden
unterschiedlichen Materialien weist Gott hin, als er sich tiber die Kenntnis von Adams
und Evas Nacktheit wundert.

Gott entlarvt Adams Antwort, dass sie nackt seien, mit folgenden Worten: visus et
unde novus? nam te nec vellera dudum nec contexta prius velavit tegmine vestis.”>

216 Vgl. Georges, Bd. 1, Sp. 3002. Lat. haedus kann auch das junge ménnliche Schaf bezeichnen, im
Kontext, in dem die Kontrastierung im Vordergrund steht, ist wohl der junge Ziegenbock naheliegen-
der, wie auch Dorothea Forstner argumentiert (vgl. Dorothea Forstner: Die Welt der Symbole. 2. Aufl.
Innsbruck [u. a.] 1967, S. 296).

217 Vgl. Georges, Bd. 2, Sp. 1425.

218 Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 46f.

219 Vgl. ebd,, 111, V. 367-370.

220 Vgl. Forstner, Die Welt der Symbole, S. 296.

221 Vgl. Plin. nat. B. 8, LXXVI, 202.

222 (corporis) motus, Kérpererregung, wird etwa bei Ambrosius und anderen als Bezeichnung fiir
Wollust verwendet (vgl. Hoffmann, Kommentar, S. 85).

223 Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 86-89. Durch das Breiten eines Mantelsaums, einer Decke oder eines
Mantels tiber eine Frau durch einen Mann wird der Beischlaf vorweggenommen (Dtn 23,1 u. 27,20; Ez
16,8: Rut 3,9; vgl. Jacob, Das Buch Genesis, S. 124f.).

224 Hoffmann, Kommentar, S. 147f.

225 Alc. Avit. SHG III, V. 82f,; ,Und woher stammt diese neue Sichtweise? Denn vor kurzem haben
dich noch keine Felle umhiillt und bedeckt, und auch gewebte Kleidung hat es zuvor noch nicht
getan.“ (Ubers. von Manfred Hoffmann).



2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe =— 63

Diese Erwiderung Gottes — ein Zusatz Avitus’, der so in der Genesis nicht vor-
kommt — iiberrascht an dieser Stelle. Die beiden sind weder mit Fellen noch geweb-
ten Kleidern verdeckt. Und woher sollten sie jede Form von Kleidung auch kennen?
Manfred Hoffmann schléagt vor, ,vellera und contexta ... vestis schlicht als rhetori-
sche Zerlegung des allgemeinen Begriffes ,Kleidung‘ aufzufassen: ,Jegliche Form von
Bekleidung war dir bisher fremd.“**® Von Tierh&uten als Form erster Bekleidung
berichten neben Historikern wie Diodor (1. Jh. n. Chr.) ebenso Pseudo-Lukian (4. Jh.
n. Chr.), phénizische Sagen,??” aber auch Lukrez?*® (99/94-55/53 v. Chr.)** in De
rerum natura:**°

nec dum res igni scibant tractare neque uti

pellibus et spoliis corpus vestire ferarum,

sed nemora atque cavos montis silvasque colebant, [..
(Lucr. 5,953-5)

] 231

Im Laufe seiner Geschichte sei der Mensch zivilisierter geworden, habe nach Verbes-
serung, Wohlstand, Luxus gestrebt und die einfache Tierfellkleidung gegen prunk-
volle Gewdnder aus Gold und Purpur getauscht: pellis item cecidit vestis contempta
ferinae®? (Lucr. 5,1418). Das Anlegen von Tierh4uten ist bei Lukrez Ausdruck friiherer
Zeiten®® und fiir das spitantike bzw. mittelalterliche Publikum Avitus’ ein Bild fiir
die ,rauhe Lebensweise®, die Adam und Eva auRerhalb des Paradieses erwartet.”** Im
Hebréerbrief wird die einfache Kleidung aus Schaf- und Ziegenfellen mit Heimatlosig-
keit, Bedrangnis, Mangel und Folter gekoppelt.”® Es ist Ausdruck des Allernotwen-

226 Hoffmann verweist hier auf Augustinus’ De Genesis Ad Litteram 11,1 (Hoffmann, Kommentar,
S. 85).

227 Vgl. Staubli, Die gottliche Einkleidung, S. 26 u. 34.

228 Vgl. Hoffmann, Kommentar, S. 147.

229 Vgl. Ernst G. Schmidt: Einfithrung. In: Lukrez: Von der Natur/De rerum natura.
Lateinisch-Deutsch. Hrsg. u. tibers. von Hermann Diels. 3. Aufl. Berlin 2013 (STusc.), S. 631-670,
hier 637.

230 Titus Lucretius Carus: Von der Natur/De rerum natura. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. u. tibers. von
Hermann Diels. 3. Aufl. Berlin 2013 (STusc.), [Sigle Lucr.].

231 ,Sie verstanden noch nicht den Gebrauch des Feuers, noch deckten Felle, die etwa dem Wild sie
geraubt, die Blofie des Korpers, sondern sie lebten im Wald und im Hain und in Hohlen der Berge.“
(Ubers. von Hermann Diels).

232 ,Ebenso fiel in Verachtung die frithere Kleidung aus Tierfell.“ (Ubers. von Hermann Diels).

233 Dieses Streben nach immer schoneren und besseren Giitern wird von Lukrez durchaus kritisch
betrachtet, und die Frage aufgeworfen, was dieses Streben nach Verbesserung denn eigentlich niitze
(vgl. Lucr. 5,1418).

234 Hoffmann, Kommentar, S. 147.

235 Vgl. Vulg. Hebr 11,37. Interessanterweise wird in der Vulgata der Begriff melotis fiir Schaffell und
pellibus caprinis fur Ziegenfell herangezogen (vgl. ebd., S. 147).



64 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbécke

digsten, fernab jeglichen Luxus’. Ahnlich wie Philon betont Avitus die Schlichtheit der
Kleidung. Wahrend dies bei Philon gelobt wird, fiir Bescheidenheit steht, ist es bei
Avitus ein Zeichen des Verlusts, der Ubertretung und der Verbannung aus dem Para-
dies, wenn die ersten Menschen, mit Kleidern aus Ziegenbdcken versehen, auf die
Erde gestoflen werden. Orientierungslos und von der Schonheit des Paradieses ver-
wohnt haben Adam und Eva Schwierigkeiten, auf der Erde heimisch zu werden; sie
sehnen sich zuriick nach dem Verlorengegangenen.*®

Zwischen Hildegards Schaffell und Avitus’ Ziegenbdckleinhaut besteht dem-
nach kein geringerer Unterschied als ,Gut‘ und ,Bose‘, ,Himmel‘ und ,Holle‘. Ist das
Schaffell bei Hildegard unmissverstdndlich eine Gnadengabe Gottes, so zeichnet
Avitus ein differenzierteres Bild. Einerseits ist es nach wie vor der eigene Vater,
von dem die ersten Menschen diese Kleider erhalten und der sie einkleidet, ande-
rerseits verdeutlicht das Material die stiindige Verfassung, den Abfall vom Himmli-
schen, die Unvereinbarkeit mit dem paradiesischen Zustand. Mit der Bekleidung
wird der Unterschied zum vorherigen Status offensichtlich und endgiiltig. Dass
Avitus Adam und Eva in Ziegenfelle hiillt, ist in einen gréfieren Zusammenhang
eingebunden. Mittels der Erwdahnungen der Ziegenbdcke und der Ziegenbockhaut
wird eine textuelle Klammer erstellt, welche die Vertreibung aus dem Paradies
und das Jungste Gericht umfasst. Als vertriebene Siindige tragen Adam und Eva
eine siindhafte Hiille. Uber das Anlegen der Bockhdute werden Adam und Eva
aber nicht allein als Siindige gekennzeichnet, das Material zeigt, was sich unter
der Hulle verbirgt. Im Moment der Vertreibung sind Adam und Eva wie jene ver-
dammungswiurdigen Ziegenbocke des Jungsten Gerichts, die der Erlosung be-
diirfen.*’

Der Wunsch nach Bedeckung geht mit dem Verlust der urspriinglichen ,Kleidung’
einher und wird mit sexueller Begierde verkniipft. Die Siindigen werden in Materia-
lien gehiillt, welche die Begierde betonen. Manche dieser Aspekte finden sich auch in
der Friihmittelhochdeutschen Genesis, in welcher der Wunsch nach Bekleidung eben-
falls mit der neu entfachten Sexualitit verkniipft und mittels tierlicher Materialitat
betont wird. Aber anders als bei Avitus wird die Bekleidung als Gnadengabe Gottes
nicht allein tber die Vater-Sohn-Relation zum Ausdruck gebracht, sondern direkt als
solche bezeichnet.

236 Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 195.

237 Johannes Scotus beldchelt Epiphanius, dass dieser doch tatsdchlich glaube, dass Adams und Evas
Kleider aus Schaffellen gefertigt seien. Vermutlich hatte Johannes Scotus bei dieser Polemik die Schaf-
Ziegen-Dichotomie nicht im Kopf (vgl. Johannes, Periphyseon, IV 818C, S. 491).



2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe =— 65

2.1.2 Gnadengabe. Die Friihmittelhochdeutsche Genesis

Die Friihmittelhochdeutsche Genesis*® beginnt mit Ausfiihrungen zur Bildung des En-
gelchors. Da Luzifer sich iiber Gott zu stellen versuchte,”® wurde dieser von Gott be-
straft und gemeinsam mit seinem Gefolge in die Holle verbannt.**° Gott steht jedoch
nun vor dem Problem eines unvollstindigen Engelchors und iberlegt, wie er diesen
fullen konne. Wéahrend die Engel ihm raten, er solle die Liicke durch andere Chormit-
glieder fiillen, entscheidet sich dieser, Menschen nach seinem Bilde zu machen. Doch
bevor der Mensch geschaffen werden kann, muss der Lebensraum fiir die neuen Le-
bewesen bereitet sein, womit die Schépfungsgeschichte beginnt.2*! Die Schépfung um-
fasst nur wenige Verse. Flir die Erschaffung des Menschen nimmt sich der anonyme
Dichter hingegen 183 Verse Zeit, bis Adam Leben eingehaucht wird.?** Dabei beginnt
Gott — dhnlich der antiken descriptio** — beim Kopf und endet bei den Zehen:

Da ze deme hobite er bigan
daz pilede machon:
daz hobit tet er sinewel,
zoch uber den gebel ein uel,
gab ime glit gebare,
bedacte iz mit hare,
gab dem weichen hirne
den gebel ze scirme.

(WG, V. 229-236)

Uber den Kérper — zumindest den Kopf — ldsst Gott ein uel, eine Haut ziehen. Der
Mensch wird hier — anders als das Philon Vorschléigt244 — mit allem, was der Mensch
benatigt, um leben zu konnen, geschaffen, die Schopfung vollstindig zu Ende gefiihrt.

238 Bei der Friihmittelhochdeutschen Genesis miissen die drei Handschriften unterschieden werden,
da diese im Wortlaut durchaus weiter voneinander abweichen kénnen: Die Wiener Handschrift [WG]
(Codex 2721 der ONB Wien), die Millstitter Handschrift oder die Klagenfurt-Millstdtter Handschrift
[MG] (Geschichtsvereins-Handschrift [GV-Hs.] 6/19 des Karntner Landesarchivs) und die Vorauer
Handschrift [VG] (Codex 276 der Stiftshibliothek Vorau). VG beginnt erst ab der Josefsgeschichte, wes-
wegen fiir die Auslegung der Hautkleider ausschliefilich Fassung WG und MG relevant sind. Der In-
halt speist sich aus dem ersten Buch Mose, nimmt sich aber Freiheiten in der Gestaltung wie der Deu-
tung heraus. Die Wiener Handschrift enthdlt den é&ltesten Text, die Millstétter/Klagenfurter
Handschrift ist jiinger. Es wird angenommen, dass WG und MG auf eine gemeinsame Vorlage zuriick-
gehen, auf eine Sammelhandschrift mit Genesis, Exodus und Physiologus (vgl. Hamano, Einleitung,
S. XI-XIIL; Schéfer, Einleitung, S. 9).

239 Vgl. WG, V. 35-55.

240 Vgl. ebd., V. 56-78.

241 Vgl ebd., V. 79-94.

242 Die Bildung Evas umfasst hingegen nur wenige Verse (vgl. WG 587-594).

243 Vgl. Albert W. Halsall: Descriptio. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik. Bd. 2, Bie—Eul. Hrsg.
von Gert Ueding. Tibingen 1994, Sp. 549 -553, hier 550.

244 Vgl. Phil. QG, B. I 6, iii. 37, S. 22.



66 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

In der detailreichen Beschreibung der Erschaffung Adams ist die Hingabe Gottes fir
das ,Projekt Mensch* offensichtlich. Umso schwerer wiegt daher die Enttduschung,
dass durch den Siindenfall der Plan Gottes, seinen Chor mit Menschen zu fiillen, zu-
nichte gemacht wird. Der Teufel verfiihrt Eva, denn er befiirchtet, dass der Mann ihn
nicht bemerken und ihm nicht zuhéren werde und sich deshalb auch nicht in die Irre
leiten lieRe.**> Eva hingegen kostet von dem verbotenen obez**® und gibt die zweite
Hélfte Adam, woraufhin sie erkennen, dass sie nackt sind:

Er unt sin wib
cherten fon ein anderen ir lip,
daz ir ne wederez nesahe
wie daz andere getan ware.
si spreiten ire hente
uber ir scante.

(WG, V. 724-729)

Ahnlich wie bei Avitus kehren Adam wie Eva den Blick voneinander ab, damit beide
nicht sehen, wie das jeweilige Gegeniiber geschaffen ist. Sie verbergen ihre Scham
mit ihren eigenen Handen. Der Dichter verwendet hier nicht den ,neutraleren‘ mittel-
hochdeutschen Begriff scham, sondern schande. Mit diesem wird nicht allein das be-
zeichnet, wofiir man sich schamt/schamen sollte oder sich andere schamen, sondern —
wenngleich seltener gebraucht — auch der Schambereich.

Das mittelhochdeutsche Worterbuch von Benecke, Miiller und Zarncke?*” fiihrt
dartiiber hinaus noch ein drittes Bedeutungsfeld, namlich das scortum, lateinisch fiir
Fell, an.**® Spielt hier der mittelhochdeutsche Dichter auf die Schambehaarung an?
Oder nimmt dieser Begriff die Bekleidung aus Tierhaut vorweg, die nur wenig spater
die Scham verhiillen wird? Uber scante werden mehrere Bedeutungsmdoglichkeiten,
namlich Scham, Genitalien wie auch behaarte Tierhaut aktiviert, die der anonyme
Dichter tiber den Stindenfall miteinander verbindet.

Adam und Eva versuchen ihre scante mittels ihrer Hande zu verdecken. Das Er-
kennen der eigenen Nacktheit, der Wunsch nach Bedeckung legt den Bezug zur Wol-
lust nahe. Diese kennen Adam und Eva nicht, bevor sie von der verbotenen Frucht
kosten.?*?

245 Vgl. WG, V. 636-641.

246 Ebd., V. 649.

247 Mittelhochdeutsches Worterbuch von Benecke, Miiller, Zarncke. Digitalisierte Fassung im Worter-
buchnetz des Trier Center for Digital Humanities, https://www.woerterbuchnetz.de/BMZ [Zugriff:
27.01.2025], [Sigle BMZ].

248 Vgl. BMZ, Bd. I1/2, Sp. 82b; Georges, Bd. 2, Sp. 2540.

249 Vgl. WG, V. 611-613; MG, V. 652f.; Gen 2,25.


https://www.woerterbuchnetz.de/BMZ

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe =—— 67

dii si neduanch

nehein ubel gedanch,

noch unter ire brust

chom nehein ubel gelust

unze si waren wolgezogen,

wes mahten si sich dii scamen?
(WG, V. 614-619)

Adam und Eva waren zuvor gut, weder iible, also schlechte Gedanken noch Verlangen
kannten sie, weshalb sie kein Gewand bendtigten. Die ubel gelust bringt der Teufel ge-
meinsam mit anderen Verflihrungen auf die Erde, welche die Menschen statt des Le-
bens als Engel wihlen.*® Scham und Verhiillung gehen nicht nur bei Avitus, sondern
auch in der Friihmittelhochdeutschen Genesis Hand in Hand. Adam und Eva machen
sich schnell ein ,Kleid‘ aus den Blattern des Feigenbaumes, indem sie diese mit langen
Grasern zusammenbinden bzw. -fiigen:**

Si ilten zeinem fichome,

namen der lobe,

zesamene Si siu suten,

so sich wane, mit smelehen.

da mit si sich gurten,

die scante si uerburgen.
(WG, V. 730-735)

Gott ruft nach seinem triit Adam, um ihn zu priifen.”* Wiirde er seine Tat gleich be-
reuen, Gott um Gnade anflehen, so hétte er die Menschen im Paradies weiterleben
lassen.”® Doch stattdessen schieben die beiden die Schuld jeweils auf die und den
andere(n) und Gott vertreibt sie aus dem Garten Eden. Die gréfiere Schuld, so der Er-
zihler, habe Adam auf sich geladen, als er versuchte, Gott zu tduschen.”*

Die Friihmittelhochdeutsche Genesis betont inshesondere die Liebe Gottes zu sei-
nen Geschopfen, unbeirrbar hélt er an seinem Plan der ,Neugriindung‘ des Engelchors
fest. So wird die Verurteilung des Teufels bzw. die Verdammung des Teufels auf hun-
derten Versen ausgefiihrt, wahrend die Bestrafung der Menschen in wenigen Versen
zusammengefasst wird. Gott schmerze es, wie der Erzdhler mehrmals betont, dass er
seine Geschdpfe aus dem Paradies vertreiben miisse.®® Gottes Gnade wird auch in
den Kleidern, die er den beiden anzieht, sichtbar. Adam und Eva erhalten ein neues
Gewand, einen pellez [...] | getan uz fellen, da sie durch den Siindenfall ihr Engelsge-

250 Vgl. WG, V. 845.

251 Die Millstatter Handschrift gibt kaum Informationen, wie die Verhiillung zustande gekommen ist.
Es wird lediglich berichtet, dass sie darauf bedacht sind, sich damit zu bedecken (vgl. MG, V. 784-789).
252 WG, V. 757.

253 Vgl. Ebd., V. 758-765 u. 914-933.

254 Vgl. Ebd., V. 790-795.

255 Vgl. Ebd., V. 997-1000.



68 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

wand verloren haben.®® In der Millstitter Genesis wird anders als in der Wiener Ge-
nesis hinzugefiigt, dass es sich um Héute tierlichen Ursprungs handele:

Do dei wenigen lote

uerlurn die engilischen weete

und also nachet waren

in suntlichen gebeeren,

und si got wolde wisen

0z dem paradise,

do erbarmeten si im an der stat:

iewederm er einen pelliz gap

uon tieruellen

daz si der urost iht mohte chwellen.
(MG, V. 1046-1055)

An dieser Stelle wird ein weiteres Mal Gottes Barmherzigkeit betont. Trotz des Unge-
horsams der ersten Menschen sorgt sich Gott, zeigt Erbarmen und kleidet Adam und
Eva in (Tier-)Haute. Zweck der neuen Kleider sei es, die drohende Kilte zu vertrei-
ben.*’” Auch in einem Fragment der Altsichsischen Genesis klagt Adam iiber die Kilte
wie Hitze und die fehlende Kleidung nach dem Stindenfall:

Kumit haglas skion  himile bitengi.
ferid ford an gimang  that is firinum kald.
huilum thanne fan himile  heto skinit./
blikit thiu berahto sunna uuit  hier thus bara standat
unuuerid mid giuuadi  nis unkhier uuiht biuoran
o] o tescura . [
(As. Genesis, fol. 1r, V. 17-22)

256 Ebd., V. 978f,; Der Siindenfall ist eigentlich ein doppelter, da das Gebot zuerst {ibertreten und
dann die Ubertretung nicht eingestanden wird. Ahnlich verhélt es sich mit dem Gericht. Adam und
Eva werden zuerst verflucht und dann folgt ,die gnédige Bekleidung mit Fellen“, bevor sie aus dem
Paradies, aber mit Aussicht auf Erldsung, vertrieben werden (vgl. Hensing, Zur Gestaltung der Wiener
Genesis, S. 44f).

257 Vgl. WG, V. 980. Die Verse zur Bekleidung mit Bléttern sind in der Altsdchsischen Genesis nicht
uberliefert, aber in der angelsdchsischen Genesis B. Dort erfolgt die Bedeckung mit Blattern nicht au-
genblicklich nach der Ubertretung, sondern zuvor trennt sich das erste Paar, beide gehen in den
Wald, verstecken sich im Geholz, um sich dann dort auch mit Bléttern/Laub zu bedecken (vgl. Genesis
B, V. 845f,; vgl. Ute Schwab: Die ,Altsdchsische Genesis“ in Ags. Umsetzung. In: Die Bruchstiicke der
altsichsischen Genesis und ihrer altenglischen Ubertragung. Einfiihrung, Textwiedergabe und Uber-
setzungen. Hrsg. von ders. Goppingen 1991 [Litterae. 29], S. 23-51, hier 51).

258 ,Hagelschauer [werden] den Himmel entlang fegen, und all das wird sich zusammenballen und
dahinstiirmen: das ist schrecklich kalt! Dann wiederum wird vom Himmel die gleissende Sonne heif3
herunterscheinen — und wir stehen hier so bloff und sind durch kein Gewand bekleidet. Nichts ist fiir
uns hier vorsorglich vorbereitet (zum Schutz) gegen das Wetter (?): [...] (Ubers. von Ute Schwab).



2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe =—— 69

Dieses Fragment wird gemeinhin als Adams Reuerede bezeichnet. Adam konfrontiert
Eva mit ihrer Schuld. Verloren ist das Paradies, die Holle ge6ffnet. All das wére nicht
passiert, wenn Eva dem Teufel nicht gehorcht hétte. Von nun an wird sie beide Hun-
ger und Durst quélen, Gewitter werden aufziehen, es wird kalt wie heif§ sein und die
beiden sind nackt; Gewéander gibt es keine. Gott habe den beiden nicht einmal Geld
zur Verfiigung gestellt, was ihnen bleibt, ist allein Gottes Zorn. Das Ende der Reuerede
ist lediglich in angelsichsischer Uberlieferung erhalten. Adam beschwert sich bei
Gott — ahnlich wie in der Friihmittelhochdeutschen Genesis oder bei Avitus®™® — bzw.
verflucht den Tag, an dem er Gott darum gebeten hat, ihm eine Geféhrtin an die Seite
zu stellen. In dieser Rede prophezeit er Zustinde wie Hunger, Durst, Kalte, Hitze und
vermisst Dinge, die ihm eigentlich (noch) nicht bekannt sein kdnnen: Gewand und
Geld. Die Notwendigkeit eines Wahrungssystems bei zwei Erdenbiirgern kann wohl
humoristisch, womoéglich auch gesellschaftskritisch verstanden werden. Altsachsisch
giwadi ist — dhnlich dem althochdeutschen giwdati bzw. dem mhd. gewant — der Uber-
begriff fiir Kleidung, Stoff; ndhere Informationen zur Art des Kleidungsstiickes wer-
den keine gegeben, nur dass der Korper somit vor dem Wetter geschiitzt sei. Diese
praktische Funktion, die die neue Hiille erfiillen soll, findet sich bei Philon, als er
Noahs Arche mit dem Korper des Menschen vergleicht. Dabei schiitze der Hohlkorper
wie ein Kleidungsstiick vor Kalte und Hitze.?*°

Details zur Herkunft des Materials werden in der Friihmittelhochdeutschen Gene-
sis nicht gegeben. Der Zusatz — uon tieruellen — ist lediglich in der Millstatter Hand-
schrift iiberliefert.”! Das Bedeutungsspektrum von mhd. vel ist umfassender als das
nhd. ,Fell*?®* Damit kann — dhnlich dem lateinischen cutis und pellis — sowohl die
Haut von Menschen als auch die Haut bzw. das Fell von Tieren bezeichnet werden.®*
Es ist also hier nicht klar, ob die Kleidung aus Tierhduten oder behaarten Tierfellen
hergestellt ist. Doch der Begriff pellez bzw. pelliz, der sowohl ein gesamtes Kleidungs-
stiick aus Pelz als auch das Pelzinnenfutter eines solchen bezeichnen kann, legt nahe,
dass es sich um ein Kleidungsstiick aus behaarten Tierhduten handelt.?* Der pelliz
wird in vielen mittelhochdeutschen Texten mit den Zusatzen rich, rilich, guot ver-
kniipft, was Riickschliisse auf die Kostbarkeit des Materials zuldsst. Der zusétzliche
Hinweis in der Friihmittelhochdeutschen Genesis, dass das Gewand aus vellen bzw.
tiervellen gemacht sei, unterstreicht hingegen die Einfachheit des Kleidungsstii-

259 Vgl. WG, V. 778-781 u. Alc. Avit. SHG III, V. 105-107.

260 Vgl. Phil. QG, B. 2, vii, 16, 99, S. 197.

261 MG, V. 1054.

262 In manchen Sprichwortern und Redewendungen ist das ,Fell* als Bezeichnung der menschlichen
Haut noch erhalten: z. B. jemandem das Fell iiber die Ohren ziehen.

263 ,Das griechische zdon kann tibrigens, ebenso wie das lateinische animal, sowohl Mensch als auch
Tier meinen.“ (Gabriela Kompatscher [u. a.]: Human-Animal Studies. Eine Einfiihrung fiir Studierende
und Lehrende. Miinster/New York 2017, S. 32).

264 WG, V. 978; MG, V. 1054; vgl. BMZ, Bd. I, Sp. 102b.



70 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbocke

ckes. Trotz der behaarten Oberfliche des neuen Kleidungsstiicks und der Kompensa-
tion des Verlusts, wird das Kleid vom Erzéhler der Friihmittelhochdeutschen Genesis
nicht direkt als Zeichen einer Strafe oder als Symbol der Siinde verstanden. Nach der
Ubertretung, der Entscheidung gegen das engeliske leben, verlieren die beiden ersten
Menschen konsequenterweise ihr Engelsgewand.*®

Adam und Eva sind nun Siinder:innen, nackt, schdmen sich und benétigen neue
Kleidung. Wie die Ziegenbockhdute bei Avitus zeigen diese Kleider an, dass sich die
beiden Menschen nicht nur ihres Kérpers, sondern auch ihrer Kérperlichkeit bewusst
sind. Adam und Eva fiihlen nun Kélte und Warme, versptiren Hunger und Durst
sowie sexuelles Begehren. Der pelliz am Korper verdeutlicht den Verlust des Engelsge-
wandes. Das Kleid, das eigentlich verdecken soll, entbl6#t aber zugleich und macht —
dhnlich wie bei Avitus — die scante, den siindhaften Status offensichtlich.

Die Einkleidung mit Tierhduten ist in der Friihmittelhochdeutschen Genesis zwi-
schen den Extremen der Gnadengabe — Gott schiitzt den Menschen vor drohender
Kilte — und Verurteilung — Verlust des Engelsgewandes — angesiedelt. Diese Ambiva-
lenz aus Gabe und sichtharem Zeichen der Siinde lasst sich anhand der Begriffe pelliz
und (tier)vell nachvollziehen.

Die Kleider, die Gott Adam und Eva gibt, sind nicht nur Thema in geistlicher Dich-
tung, sondern auch in profane(re)n Texten wird z. T. humorvoll auf die Blétter- oder
Tierhauthedeckung angespielt. Den ersten Bekleidungsversuchen Adams und Evas
wird dabei keine grofie Erzédhlung gewidmet, dennoch finden die ersten Kleider in un-
terschiedlicher Weise Einzug in Erzahltexte des deutschsprachigen Hochmittelalters.

2.2 kriit und mantel. Die Bedeckung nach dem Siindenfall

Im Folgenden sollen ausgewdhlte ,Kleideraspekte‘ einer legendenhaften Erzahlung,
Hartmanns von Aue Gregorius®®’ (1186/87-1190),%® und eines Artusromans, Wirnts
von Grafenberg Wigalois (1210/1220),%%° in den Blick genommen werden. Denn die bei-
den Protagonisten, Gregorius und Wigalois finden sich aufgrund widriger Umstdnde
vollkommen nackt wieder und versuchen sich verzweifelt zu bedecken. Diese Bede-

265 WG, V. 845. Auch der Lucidarius (um 1190) spricht von zwei unterschiedlichen Kleidern und
jenes, mit welchem Adam aus dem Paradies gestofen wurde, sei aus Haaren gefertigten gewesen
(vgl. Luc. 11.32). Ausfiihrlicher zu dieser Stelle s. ,Fellwechsel. Von Haut- zu Fellkleidern’, S. 90-96.

266 Vgl. Erik Peterson: Theologie des Kleides. In: Marginalien zur Theologie. Hrsg. von dems. Miinchen
1956, S. 41-55, hier 49f.

267 Hartmann von Aue: Gregorius. In: Ders.: Gregorius, Der Arme Heinrich, Iwein. Hrsg. von Volker
Mertens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 9-227, [Sigle Greg.].

268 Vgl. Waltraud Fritsch-Réfller: Nachwort. In: Hartmann von Aue: Gregorius. Mittelhochdeutsch/
Neuhochdeutsch. Hrsg., iibers. u. komm. von ders. Stuttgart 2011, S. 319-323, hier 321.

269 Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Ubers., erl. u. mit Nachwort versehen von Sabine Seelbach, Ul-
rich Seelbach. 2. Aufl. Berlin/Boston 2014, [Sigle Wig.].



2.2 krit und mante] =— 71

ckungsversuche sind unmissverstandlich Anspielungen auf die pflanzliche wie tierli-
che Einkleidung in der Genesis, wie gezeigt werden wird.

Der Gregorius kann dabei als Briickentext betrachtet werden, eine Erzdhlung, die
geistliche wie weltliche Beziige, Legende und héfische Dichtung vereint.?’® Dass in
einer Erzdhlung, in deren Prolog bereits auf die Schuldhaftigkeit des Menschen wie
auf Gottes Gnade referiert wird, Beztlige zu biblischen Themen und somit auch zur Ge-
nesis vorkommen, liegt nahe.””

Doch auch der Wigalois ist durch eine christliche Motivik geprégt:*’* Der Protago-
nist ist ein christlicher Ritter, der angesichts grofiter Not und Verzweiflung auf die
Hilfe Gottes angewiesen ist.””* In beiden Texten zeigt sich ein recht freier Umgang mit
Elementen der Paradieserzahlung. Auf die ersten Bedeckungen mit Feigenblattern
und Hautkleidern wird augenzwinkernd angespielt. Es werden weder Feigenblatter
erwahnt, noch ist von Tierhduten die Rede. Die Kleider stammen nicht von Gott, die
Figuren werden auch nicht von diesem eingekleidet, sondern sie ziehen sich entwe-
der selbst an oder bekommen die Kleider tiberreicht.

Die Korrespondenz zwischen den beiden ausgewéhlten Texten zeigt sich auf meh-
reren Ebenen. So sind Figuren wie der habgierige Fischer im Gregorius in dem Fi-
scherehepaar im Wigalois gespiegelt,””* und Wirnt bezieht sich ironisch auf den Er-
zdhlerkommentar im Gregorius, was etwa an den Ausfithrungen zur Ehe ersichtlich
ist.?”> Diese Beziige treten innerhalb weniger hundert Verse gehauft auf, wie auch
jene, die fiir den folgenden Abschnitt zentral sind.

270 Vgl. Volker Mertens: Kommentar. In: Hartmann von Aue: Gregorius, Der Arme Heinrich, Iwein.
Hrsg. von Volker Mertens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 769-1064, hier 791-794.

271 So wird im Prolog Abel, Adams Sohn, angefiihrt. Mit diesem, der bis zum Tod und damit bis zum
Jungsten Tag ohne Siinde gewesen sei, wird der hochmiitige Mensch kontrastiert, der glaubt, seine
Jugend irgendwie, sprich gottlos, zubringen und aufgeladene Schuld noch im Alter biiffen zu kénnen.
Da der Mensch nicht weif3, wie lange er zu leben habe, sei so ein Denken dumm (vgl. Greg. V. 1-34).
272 Vgl. Markus Wennerhold: Spéte mittelhochdeutsche Artusromane. ,Lanzelet’, ,Wigalois, ,Daniel
von dem Blithenden Tal‘, ,Diu Créne‘. Bilanz der Forschung 1960-2000. Wiirzburg 2005 (WBdPh. 27),
S.121.

273 In eine solche Notsituation gerdt er namlich, als er aus einer Ohnmacht erwacht und sich auf
unerklérliche Weise unbekleidet vorfindet (vgl. Christoph Cormeau: ,Wigalois‘ und ,Diu Créne‘. Zwei
Kapitel zur Gattungsgeschichte des nachklassischen Aventiureromans. Ziirich/Mtnchen 1977 [MTU.
57, S. 45£.).

274 Vgl. Greg. V. 2777-2783 u. Wig. V. 5288-5297.

275 Vgl. Greg. V. 2222-2224 u. Wig. V. 5470-5476. Vgl. weiters Hans-Jochen Schiewer: Prédestination
und Fiktionalitdt in Wirnts ,Wigalois. In: Fiktionalitit im Artusroman. Dritte Tagung der Deutschen
Sektion der Internationalen Artusgesellschaft in Berlin vom 13.-15. Februar 1992. Hrsg. von Volker
Mertens, Friedrich Wolfzettel. Tiibingen 1993, S. 146-159, hier 157f.



72 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

2.2.1 kriit - Hartmanns Gregorius

Gregorius, der titelgebende Protagonist, ist eine von der Stinde verfolgte Gestalt. Er ist
das Produkt einer inzestudsen Beziehung zweier Geschwister und reift unter der
Obhut eines Abtes heran. In Jugendjahren beschlief3t er jedoch, seinem Drang zum
Rittertum nachzugehen und dem klosterlichen Leben den Riicken zu kehren. Bevor
Gregorius fortgeht, unterrichtet der Abt ihn von der Beziehung seiner Eltern. Grego-
rius’ Weg fithrt ihn ins Land seiner Mutter, die dort als Landesherrin herrscht. So-
gleich befreit er sie von einem Belagerer und heiratet anschliefend, ohne es zu wis-
sen, seine eigene Mutter. Taglich betet er heimlich fiir seine Eltern. Von einer
Kammerfrau beobachtet, erfihrt seine Frau/Mutter/Tante davon und erkennt, dass sie
unwissentlich ihren Sohn geehelicht hat. Beide setzen alles daran, Bufie zu tun, auf
dass Gott ihnen vergebe. Gregorius verlasst einfach gekleidet das Land und lasst sich
von einem Fischer auf eine Insel bringen und mit Fufischellen versehen. Gott halt
Gregorius 17 Jahre am Leben. Als der Papst stirbt, heifit es, der zukiinftige Papst lebe
auf einer Insel in Aquitanien. Gesandte aus Rom lassen sich von dem Fischer zu jener
Insel bringen, wo sie den ausgemergelten Gregorius vorfinden und ihm verkiinden,
dass er der zukiinftige Papst sei. Seine Mutter hért vom neuen christlichen Ober-
haupt, und sie begegnen einander. Gott vergibt nicht nur Gregorius, sondern auch
Mutter und Vater.

Die Geschichte Gregorius’, des guoten siindaere,”’® ist geprigt von Kleidergaben,
-wechseln und Investituren®”’, die einen mehrphasigen Entwicklungsprozess Grego-
rius’ unterstreichen.””® In Hinblick auf das Thema dieser Arbeit sollen lediglich zwei
Bedeckungen analysiert werden, die mit Gregorius’ Schulderkenntnis und Sithne in
Verbindung stehen: ein heerin hemede und ein kriit.

Als Gregorius offenbar wird, dass er seine Mutter geehelicht hat, legt er seine
schénen Kleider ab und wiinscht sich sehnlichst in eine Eindde, in eine wiieste,?”® um
dort sein Dasein zu fristen:

276 Greg.V.176.

277 Ich beziehe mich auf Andreas Kraf$’ Investiturbegriff. Dabei versteht Kraf$ Einkleidung als einen
grundlegenden Akt zur Erstellung sozialer bzw. gesellschaftlicher Identitat (vgl. Kraf}, Geschriebene
Kleider, S. 25).

278 So gibt die Mutter ihrem Neugeborenen neben einer Tafel und Geld auch einen Seidenstoff mit.
Gregorius verldsst die Abtei, tauscht die Ménchskutte mit einem aus jenem Seidenstoff gefertigten
Kleid (vgl. Greg. V. 710-712; 1641-1643). Uberlegungen zur Leitmotivik des Seidenstoffes und der adeli-
gen wie auch pépstlichen Signifikanz des Materials s. Mertens, Kommentar, S. 847. Zur Signalfunktion
der Kleidung im Gregorius und der Gegeniiberstellung profaner und sakraler Kleidung im Verhaltnis
zu Gregorius’ Weg zur Lauterung s. Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 66—83; insb. 79.

279 Greg. V. 2757.



2.2 krit und mante] =——— 73

hin tet er diu richen kleit
und schiet sich von dem lande
mit diirftigen gewande

(Greg. V. 2748-2750)

Was das fiir ein einfaches Kleid ist, mit dem Gregorius bedeckt ist, wird erst beschrie-
ben, als der Fischer ihn allein auf der Insel zuriicklasst. Nun erfihrt man, dass er
Wind und Wetter schutzlos ausgeliefert ist und er nichts als ein einfaches héarenes
Hemd trégt, das ihn auch nur teilweise verhiillt:

im waren kleider vremede,

niuwan ein heerin hemede:

im wdren bein und arme bloz.
(Greg. V. 3111-3113)

[Elin heerin hemede bezeichnet ein Pilger- und BuSgewand,”*’ das entweder aus einem
tierlichen Material®®! oder aus Abfallprodukten der Flachsverarbeitung (Werg) gefer-
tigt sein kann.”® Es handelt sich dabei stets um ein einfaches und raues Gewand,**
das unangenehm auf der Haut liegt. In der altfranzésischen Vorlage La vie du pape
saint Grégoire ou La légende du bon pécheur* rit Grégoire seiner Mutter, hirene
Kleidung unter ihren Seidenkleidern zu tragen, um Vergebung ihrer Schuld zu bewir-
ken.?®® Dies entspricht der Trageweise in Hagiographien des 11. Jahrhunderts, nach

280 Ebd., V. 3112. In ein hérenes Kleid hiillt sich Sigune, die um ihren verstorbenen Schionatulander
trauert (vgl. Pz. 437,24), aber auch Isolde trdgt beim Gottesurteil ein solches Gewand (vgl. T. V. 15657).
Fiir die altfranzésische Literatur nennt Adolf Miissener sowohl Kleidung aus Schafwolle und Tier-
fellen, aber auch aus Baumrinden oder Blattern, die Eremiten tragen (vgl. Adolf Miissener: Der Eremit
in der altfranzdsischen nationalen und hoéfischen Epik. Inaugural-Dissertation. Rostock 1930, S. 34f.).
281 Nach Katrin Kania werden Ziegenhaartextilien als heerin bezeichnet. Der Vorteil dieses Materials
sei seine glatte, wasserabweisende Oberflache (vgl. Katrin Kania: Kleidung im Mittelalter. Materia-
lien — Konstruktion — Nahtechnik. Ein Handbuch. Kéln [u. a.] 2010, S. 40-43).
282 Das legen eine Reihe von Ubersetzungen nahe, wie etwa Peter Knechts Ubersetzung von Sigunes
Gewand: ,Sie trug ein Hemd aus Rupfen auf der Haut unter dem grauen Kleid.“ (Wolfram von Eschen-
bach: Parzival. Mittelhochdeutscher Text nach d. 6. Ausgabe von Karl Lachmann. Ubers. von Peter
Knecht. Einfiihrung zum Text von Bernd Schirok. Berlin/New York 1998, 437,241.). [Sigle Pz.K].
283 Auch das einfache Buftkleid, mit dem die Romer und Rémerinnen dem herannahenden neuen
Papst Gregorius entgegenkommen wird als wiillin bezeichnet (vgl. Greg. V. 3769). Volker Mertens
merkt an, dass das Buf(kleid mit den ungefarbten Kutten der Reformorden des 12. Jahrhunderts in
Verbindung gebracht werden kann (vgl. Volker Mertens: Gregorius Eremita. Eine Lebensform des
Adels bei Hartmann von Aue in ihrer Problematik und ihrer Wandlung in der Rezeption. Ziirich/Min-
chen 1978, S. 59).
284 La vie du pape saint Grégoire ou La légende du bon pécheur. Text nach der Ausgabe von Hendrik
Bastiaan Sol. Hrsg., tibers. u. mit Vorwort versehen von Ingrid Kasten. Miinchen (KTRMA. 29), [Sigle
Grég.].
285 Vgl. Grég. V. 1978f. Gregorius rat hingegen lediglich, dass sich seine Mutter von Speise und Ge-
wand losmachen solle (vgl. Greg. V. 2708f.).



74 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

denen die hdrenen Hemden heimlich oder verdeckt getragen werden sollten,?*® was
an den Rat Jesu erinnert, so zu fasten, dass es von anderen unbemerkt bleibe.?®”

Dieses Gewand ist Ausdruck des siindhaften Status der Trager:innen sowie deren
BuRfertigkeit.”®® Tertullian und andere Exegeten verkniipfen das Hautkleid Adams
und insbesondere Evas mit deren Schuld.?® Das Hautkleid, gefertigt aus dem Fell
toter Tiere, wird immer wieder mit dem hdrenen Hemd Johannes’ bzw. dessen Leder-
giirtel verkniipft:*° Ipse autem Iohannes habebat vestimentum de pilis camelorum | et
zonam pelliciam circa lumbos suos.*" Es liegt nahe, dass das hirene BuRgewand auf
die gottlichen Hautkleider verweist. Bei beiden Kleidern, jenen aus Tierhduten und
Tierhaaren, handelt es sich um schlichte Kleider, die den reuevollen Status zusitzlich
unterstreichen.

Wie viele andere Figuren, die BufSe tun, ist Gregorius ungeschuoch, also barfuf.?*?
Dies ist nicht nur ein Zeichen von selbst gewéhlter Armut, Demut, Ehrerbietung und
Trauer, sondern die ledernen Schuhe, die aus der Haut toter Tiere gefertigt sind, gal-
ten bereits bei den Juden als unrein.”*® Darauf nimmt Ambrosius in seiner Auslegung
des Lukas-Evangeliums** Bezug, wenn er schreibt, dass nichts Irdisches mehr am
Korper sein solle:

286 Vgl. Kania, Kleidung im Mittelalter, S. 43. Weitere Belege in der Literatur finden sich beispiels-
weise in der Legendensammlung Der Heiligen Leben: Hl. Klara (DHL.I, S. 387), HL. Bernhard (DHL.I,
S. 447) und HL Eligius von Noyon (DHL.II, S. 270). (Der Heiligen Leben. Bd. I: Der Sommerteil. Hrsg.
von Margit Brand [u. a.]. Tiibingen 1994, [Sigle DHL.I]. Der Heiligen Leben. Bd. II: Der Winterteil. Hrsg.
von Margit Brand [u. a.]. Tibingen 2004, [Sigle DHL.II]).

287 Vgl. Mt. 6,16-18. In diesem Sinne ist auch die indirekte Kritik an, das Misstrauen gegeniiber und
die Ablehnung von Gregorius durch den Fischer verstandlich (u. a. vgl. Greg. V. 2787-2795). Dariiber
hinaus sieht der gut gendhrte und schone Gregorius nicht danach aus, als ob er es mit dem Pilgern
bzw. der Buf3e so ernst meinen wiirde (vgl. Mertens, Gregorius Eremita, S. 61).

288 Johannes der Taufer trégt ein Gewand aus Kamelhaar (vgl. Mk 1,6), aber auch im Alten Testament
wird ein sacktuchartiges Gewand als Zeichen der Bufse angefiihrt (vgl. Gen 37,34; Ps 35,13; Jon 3,5-8;
Jud 9,1). Dieses Gewand war unangenehm zu tragen und von einfacher Qualitét (vgl. Bender, Die Spra-
che des Textilen, S. 163f. u. 171f,; Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 72; Forstner, Die Welt
der Symbole, S. 457).

289 Vgl. Tert. cult. fem. [, 1, 2.

290 Vgl. Peterson, Theologie des Kleides, S. 49.

291 Vulg. Mat 3,4 u. vgl. Mar 1,6; ,Johannes selbst aber hatte ein Kleid aus den Haaren von Kamelen
und einen Ledergiirtel um seine Lenden*.

292 Greg. V. 2767.

293 Ausfithrlicher zu positiver wie negativer Symbolik der Schuhe in: Forstner, Die Welt der Symbole,
S. 465-467.

294 Ambrosius von Mailand: Expositio Evangelii. In: Sancti Ambrosii Opera. Pars IV. Expositio evan-
gelii secvndvm lvcam. Fragmenta in esaiam. Hrsg. von Marcus Adriaen. Turnhout S. 1-400 (CCSL. 14),
[Sigle Ambr. in Lc.]. Ubersetzung: Ambrosius von Mailand: Des heiligen Kirchenlehrers Ambrosius
von Mailand ausgewéhlte Schriften. Bd. 2. Lukaskommentar mit Ausschluff der Leidensgeschichte.
Ubers. von Johann Niederhuber. Miinchen 1915 (BKV. 1, 21).



2.2 krit und mante] =—— 75

Non peram neque calciamenta. utrumque de corio mortui animantis confici solet; nihil autem in
nobis dominus Iesus mortale uult esse. Denique ad Moysen dicit: solue calciamentum pedum tuo-
rum; locus enim in quo stas terra sancta est. Mortale igitur atque terrenum calciamentum iubetur
soluere, cum mitteretur ad populum liberandum; huius enim minister muneris timere nihil debet
nec a suscepto officio mortis periculo retardari.*** (Ambr. in Lc. 7,57)

Das heifit, die Schuhe,?*® die wie die gottlichen Kleider aus der Haut toter Tiere gefer-
tigt sind, konnen zusétzlich als Zeichen des Weltlichen und damit Stindhaften verstan-
den werden,®” von dem es sich zu befreien gelte.”*® Dass tierliche Hiute von man-
chen als ein unwiirdiges Material betrachtet werden, berichtet bereits Philon in
seiner Auslegung der Hautkleider. Es ist denkbar, dass er auf Vorwiirfe reagierte, wo-
nach Kleider aus toten Tieren unrein seien.” Gregorius befreit sich einerseits durch
das Ablegen der Schuhe von tierlichen Materialien. Andererseits legt er eventuell
Tierliches durch das hdrene Hemd — das ja aus Tierhaaren gefertigt sein kann — auf
sich. Im Unterschied zu Lederschuhen kénnen Haare jedoch von lebenden Tieren ge-
wonnen werden.

Das Ziel von Pilgern und Eremiten besteht darin, Gott so nahe wie moglich zu
kommen. Wie Mose, der aufgefordert wird, seine Schuhe auszuziehen, weil er auf
Heiligem Boden stehe, beriihren die Pilger barfiiRig die Heilige Statte bzw. Gott.3*°
Das Tragen harener Gewander sowie das bewusste Weglassen von Schuhen enthélt in
unterschiedlichem Mafie Ankldnge an den Stindenfall. Gregorius trégt einerseits die

295 ,,Nicht Tasche, noch Schuhe.‘ Beides pflegt von der Haut eines toten Tieres hergestellt zu werden.
,Nichts Totes aber will der Herr in uns. So spricht er denn zu Moses: ,Lése den Schuh von deinen
Fiflen! Denn der Ort, an dem du stehst, ist heilige Erde.‘ Die sterbliche und irdische Hiille also muf$te
er, so lautet der Befehl, 16sen, als er zu seinem Volke gesendet wurde, um es zu befreien; denn der
Tréger solchen Amtes darf nichts fiirchten und auch nicht durch Todesgefahr von der tibernommenen
Pflicht sich zuriickschrecken lassen. (Ubers. von Johann Niederhuber).

296 Inwiefern nun das Anziehen tierlicher Kleidung mit der gleichzeitigen Abkehr von Lederschuhen
zu vereinen sei, muss noch eingehender untersucht werden.

297 ,Der Herr befahl dem Moses, jenem Vermittler heiliger Satzungen, seine Schuhe von den Fiifien
zu losen [...]. DaR es fiir jene, die Uberreste von Verwesung und Sterblichkeit an sich tragen, ein Frevel
ist, sich Gott zu nahen, das hatte der heilig Moses aus dem Brauche der Heiden gelernt. Denn auch
diese betraten die Tempel nicht mit FufSbekleidungen, die aus Hauten toter Tiere verfertigt waren. In
ihren Gesetzen galt das als eine Art von Unreinheit.“ (Cyrill von Alexandrien: De Adoratione in spiritu
et veritate II, PG 68, 235AB. Ubers. zit. n.: Forstner, Die Welt der Symbole, S. 466).

298 Dorothea Forstner bezieht sich hier auf einen Abschnitt in Homiliae in evangelia von Gregor dem
Grofien (vgl. Gregorius Magnus: Homiliarum In Evangelia Libri Duo. In: Ders.: Opera Omnia. Hrsg.
von Jacques-Paul Migne. Paris 1862 [PL. 76], Sp. 1076-1314; hier 1140f, 17, 5); Forstner, Die Welt der
Symbole, S. 467).

299 Vgl. Phil. QG, B. I, 53, iii. 21, S. 30f. Vgl. Weiters Winston, Notes, S. 319, Fn. 24.

300 Vgl. Ex 3,5. Siehe dazu: Apg 17,27 (vgl. Forstner, Die Welt der Symbole, S. 466). Mit dem Tastsinn
Gott zu begreifen, versucht etwa der unglaubige Thomas (Joh 20,27). Aber auch die Kranken, die Gre-
gorius’ Gewand beriihren und durch die Berithrung geheilt werden, erinnern u. a. an Mk 5,25-34
(vgl. Greg. V. 3779-3784) (vgl. Robert Jiitte: Geschichte der Sinne. Von der Antike bis zum Cyberspace.
Miinchen 2000, S. 113).



76 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbocke

Schuld tber das BiiRerkleid deutlich sichtbar, gleichzeitig 16st er sich von den leder-
nen Schuhen, was nicht nur eine Abkehr von Annehmlichkeiten, Weltlichem und eine
Form der Selbstgeifielung ist, sondern auch ein Zeichen des Ablegens wie Abtdtens
der Siinde und somit ein Versuch, Gott méglichst nahe zu kommen.**!

Das Erkennen von Gregorius’ eigener Schuld wird tiber eine weitere ,Bekleidung’,
die im Rahmen dieser Untersuchung in den Blick genommen werden soll, verdeut-
licht. Diese Bedeckung ist ein Zusatz Hartmanns, der in der altfranzosischen Vorlage
nicht enthalten ist.?? Als die Gesandten des Papstes die Insel erreichen, finden sie
eben keinen gepflegten Mann mit den schénsten und modischst geschnittenen Klei-
dern von siden und von golde vor,**®® wie der Erzihler die Rezipient:innen kurz glau-
ben lasst, bevor die Verneinung erst am Ende der schénen Ausfiihrungen erfolgt:***
ein harte scheene man [..] den envunden sie niender da.*® Stattdessen ist Gregorius
unbekleidet, denn das hirene Gewand ist im Laufe der Zeit von ihm abgefallen.**®
Gregorius ist sich seiner Nacktheit**” bewusst, er schamt sich sehr, eingeschrankt
durch seine Ketten hat er aber wenig Moglichkeiten, sich und seine Scham zu verde-
cken. Als die Gesandten des Papstes ndherkommen, stiirzt er sich daher auf den
Boden und reif3t in seiner Verzweiflung eine Pflanze aus:**®

301 In der altfranzdsischen Version legt Grégoire armliche Kleider an: Puis se vesti de povre dras | E
si se mist de haut en bas (Grég. V. 1997-1998).

302 Grégoire versteckt sich nicht, sondern erwidert den Ruf der Gesandten. Sein AuReres wird &hn-
lich wie bei Hartmann dargestellt, allerdings fehlt der Leintuch-Dornen-Vergleich und generell sind
Hartmanns Beschreibungen ausfiihrlicher (vgl. Grég. V. 2491-2497).

303 Greg. V. 3387.

304 Vgl. ebd., V. 3379-3401. Mertens tiberlegt, ob der Erzahler mit dem Unterschied zwischen dem
Inneren und Auferen spielen mochte oder ob es ihm um die Abkehr vom ,weltlichen Schénheitsto-
pos“ gehe (Mertens, Gregorius Eremita, S. 59f.).

305 Greg. V. 3379 u. 3401.

306 Die altfranzosische Vorlage La vie du pape saint Grégoire ou La légende du bon pécheur fiithrt aus-
fihrlicher aus, was mit der Kleidung in den 17 Jahren passiert ist: ,Quant li failli sa vesture, | Sa chars
remes a la freidure. | Toz les dras qui il ot porté | Furent si porri e usé | Que nel poeient sol covrir, |
Ne environ son cors tenir. — Als er keine Kleider mehr hatte, | war sein Leib der Kélte ausgesetzt. Alle
Kleider, die er getragen hatte, waren so miirbe und verbraucht, daf$ sie ihn nicht mehr bedecken |
und sich an seinem Kérper halten konnten.“ (Grég. V. 2289-2294).

307 Die Nacktheit wird hier seitens Gregorius als Zeichen seines siindhaften Status’ verstanden. Auch
kommt es zum Inzest, als die beiden Geschwister nackt unter der Bettdecke liegen (vgl. Greg. V. 367£.).
Im Laufe der Erzahlung zeigt sich hingegen, dass Nacktheit differenzierter gelesen wird. Hartmann
erwdhnt im Prolog, wie ein Mann von Mérdern geschlagen (vgl. das Gleichnis des barmherzigen Sa-
mariters, Luk 10,30-37) und seiner Kleider beraubt wird (vgl. Greg. V. 97-105; vgl. Ernst, Der ,Grego-
rius‘ Hartmanns von Aue, S. 67).

308 In Der Heiligen Leben wird Gregorius von den Gesandten des Papstes bleich, abgemagert und mit
wildem Haarwuchs vorgefunden: Do was er gar iemerlich vnd was nackent vnd plof$ vnd was verwach-
sen mit har, vnd sein antlucz was im erplichen, vnd was gar mager worden. (DHL.I], S. 243, Z. 31-33).



2.2 krit und mante] =— 77

do brach er vir die schame ein krit.
sus vunden si den gotes triit,
einen diirftigen Uf der erde,
ze gote in hbhem werde,
den liuten widerzeme,
ze himele vil geneme.
(Greg. V. 3417-3422)

Obwohl Adam und Eva an dieser Stelle nicht erwdhnt werden, ist diese Szene offen-
sichtlich eine Anspielung auf den Bekleidungsversuch im Paradies.**® Das wird durch
Signalworter wie schame, nacket unde bl6z deutlich, und den Umstand, dass Gregorius
sich beim Herannahen der Gesandten aus Rom — im Auftrag Gottes, den zukiinftigen
Papst, den Vertreter Gottes auf Erden, aufzufinden — zu verstecken sucht.31° Grego-
rius’ Bemthen, sich zu verbergen, ist wie das der ersten Menschen aussichtslos. Es ist
dhnlich unsinnig, dass Gregorius sich mit gebende [...] an ietwederem beine fortzube-
wegen bemiiht, wie sich vor einem allwissenden Gott zu verstecken.* Statt Feigen-
blattern wahlt Gregorius eine Pflanze, die sich wohl mit ,Kraut‘ oder ,kleine Blatter-
pflanze iibersetzen l4sst.3** Ahnlich wie die altenglische Genesis B, in der sich Adam
und Eva mit Blattern bzw. Waldlaub bedecken, wéhlt Gregorius das, dessen er in kur-
zer Zeit und innerhalb eines eingeschrankten Bewegungsradius’ habhaft wird.*® In
einer Handlung, die eine Referenz auf die Ubertretung der ersten Menschen und der
Unmoglichkeit, die eigene Scham und Schuld zu verdecken, ist, wird Gregorius vorge-
funden, der sich seines siindhaften Status’ mehr als bewusst ist.3

Gregorius suhnt nicht allein den unwissentlich begangenen Inzest, sondern auch
die Siinden seiner Eltern. Wieso er fiir Taten biiflen muss, die er nicht bewusst began-
gen hat, beschéftigt die Forschung. Gregorius wird dabei immer wieder als ,schuldlos
schuldig‘ bezeichnet.*"> Hartmann veranschaulicht in der kriit-Szene die fatale Lage,

309 Vgl. Gen 3,7; vgl. Mertens, Kommentar, S. 873.

310 Greg. V. 3417 u. 3410; vgl. Greg. V. 3409f.

311 Ebd., V. 3412-3413.

312 Vgl. Lexer, Bd. I, Sp. 1758: Mittelhochdeutsches Handwdrterbuch von Matthias Lexer. Digitali-
sierte Fassung im Worterbuchnetz des Trier Center for Digital Humanities, https://www.woerterbuch
netz.de/Lexer [Zugriff: 31.01.2025]. [Sigle Lexer].

313 pa hie heora lichoman leafum bepeahton, | weredon mid dy wealde, wdeda ne haefdon. — ,Da be-
deckten sie ihre Leiber mit Bldttern, bekleideten sie mit dem Waldlaub: sie hatten keine Kleider.“
(Gen. B, V. 845f.).

314 Ulrich Ernst versteht Gregorius’ Nacktheit als Zeichen seiner ,Unerlostheit“ (Ernst, Der ,Grego-
rius‘ Hartmanns von Aue, S. 67).

315 Dieter K. Goebel bezieht sich auf Siinden des Alten wie Neuen Testaments (1 Tim 1,12f.), die ,,0b-
jektiv“ unbewusst begangen wurden und dennoch als ,vollwertige“ Stinden angesehen werden. So
etwa, wenn etwas Unreines bertihrt wurde (vgl. Lev 5,2f.). Der Inzest wird im Alten Testament in Lev
18,24-28 behandelt und hat Einfluss auf ein gesamtes Land und die Natur. Dies verbindet Goebel mit
Gregorius’ Aussagen (vgl. Greg. V. 3522-3539) (Dieter K. Goebel: Untersuchungen zu Aufbau und Schuld-
problem in Hartmanns ,Gregorius‘. Berlin 1974 [Philologische Studien und Quellen 78], S. 110-123). Mer-


https://www.woerterbuchnetz.de/Lexer
https://www.woerterbuchnetz.de/Lexer

78 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbocke

in der sich der Mensch nach christlichem Weltbild befindet. Selbst nach 17 Jahren As-
kese ist Gregorius ein Siinder, auf dem bereits seit der und durch die Geburt Siinde
lastet, sodass es selbst einem noch so vorbildlichen Menschen unmdglich ist, schuldlos
zu bleiben ¢

Durch Gottes Gnade — wie der Erzdhler betont — und aufgrund von Gregorius’
jahrelanger Kasteiung wird dieser schlussendlich erhoben, zum Vertreter Gottes auf
Erden erwihlt.*"” Gregorius hingegen, auch in Hinblick auf seinen geschundenen Kér-
per, meint, nicht bereit fiir das Papsttum zu sein.*'® Sein AuReres ist nach jahrelanger
Askese alles andere als ansprechend, er entspricht dabei nicht der Vorstellung des
Guten im Schénen.®" Die Kopf- und Barthaare sind lang und verfilzt,**® buschige Au-
genbrauen und ein fahles und schwarzes Erscheinungshild zeichnen den Stinder
aus.**! Statt der hofischen Vorstellung eines guten Menschen in einem schénen Kér-
per, steht Gregorius in der augustinischen Tradition, die zwischen Seele und Korper
unterscheidet. Eine schéne Seele ist nicht zwingend an einen schénen Kérper gebun-
den.*” Gregorius selbst halt sich in seiner Demut nach wie vor fiir einen Siinder, wie
seine schamvolle Reaktion auf das Herannahen der Gesandtschaft zum Ausdruck
bringt, nachdem sein harenes Hemd in den 17 Jahren der Askese abhandengekommen
ist. Bendtigt Gregorius dann noch eine ,weltliche‘ Kleidung? Kann das Abfallen des

tens stellt einige Uberlegungen zur Beantwortung der Frage, ob Gregorius vielleicht doch schuldig ist,
vor. Eventuell konne Gregorius’ ,Weigerung’, stellvertretend fiir die Tat seiner Eltern zu biiffen oder
das Verlassen des Klosters gegen den Ratschlag des Abtes, als Schuld gesehen werden (vgl. Mertens,
Gregorius Eremita, S. 62-67 u. 70).

316 Vgl. Wolfgang Wetzlmair: Zum Problem der Schuld im ,Erec‘ und im ,Gregorius‘ Hartmanns von
Aue. Goppingen 1997 (GAG. 643), S. 166f. S. Dazu auch: Mertens, Gregorius Eremita, S. 68f.

317 Vgl. Greg. V. 3137-3144.

318 Vgl. ebd., V. 3550-3552.

319 Kalokagathie bezeichnet die Ubereinstimmung von &sthetischer und moralischer Vortrefflichkeit
(vgl. Christoph Horn: Kalokagathie. Begriff, Ideen- und Wirkungsgeschichte. In: Staat und Schonheit.
Moglichkeiten und Perspektiven einer Staatskalokagathie. Hrsg. von Otto Depenheuer. Wiesbaden
2005, S. 23-32, hier 23).

320 Eremiten, die nur mit ihrem Koérperhaar bekleidet sind, werden von Moénchsschriftstellern
immer wieder erwédhnt. Ernst fiihrt den Syrer Ephraem an, der von Geistlichen berichtet, die allein
mit Haaren bekleidet sind. Auch in der Vitae Patrum finden sich eremitische Vorbilder. Hinzu kommt,
dass diese Gestalten sich ihrer Nacktheit schdmen und sich notdiirftig mit Blattern bedecken. Bei Gre-
gorius wird aber lediglich hervorgehoben, dass Haupt- und Barthaar verfilzt sind, von langem oder
zotteligem Korperhaar ist nicht die Rede. Die altfranzosische Vorlage unterscheidet hier nicht so
stark: Toz iert chenuz e toz peluz (vgl. Greg. V. 3423-3426; Grég. V. 2495) (vgl. Ernst, Der ,Gregorius
Hartmanns von Aue, S. 74f)).

321 Vgl. Greg. V. 3423-3448. Barbara Seitz erkennt in Gregorius’ Beschreibung Ahnlichkeiten mit der
Barlaam-Legende, auflerdem der Charakterisierung der Figur Sybilles im Eneasroman (vgl. Barbara
Seitz: Die Darstellung héfllicher Menschen in mittelhochdeutscher erzéhlener Literatur von der Wie-
ner Genesis bis zum Ausgang des 13. Jahrhunderts. Inaugural-Dissertation. Tibingen 1967, S. 17;
Fn. 762).

322 Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 48; 52.



2.2 krit und mante] =— 79

Bufigewandes - ein offensichtliches Merkmal des Eingestdndnisses der Siinde — als
Uberwindung des siindhaften Zustandes verstanden werden? Die Liuterung Gregors
unterstreicht Hartmann von Aue durch sprachliche Bilder. Das Biiffergewand wird
durch das Leinentuch Christi ersetzt:

ich geliche in disen sachen,

als der ein lilachen

iiber dorne spreite:

man mohte im sam gereite

allez sin gebeine

groz unde kleine

haben gezalt durch sine hiit.
(Greg. V. 3459-3465)

Der zukinftige Papst ist zwar alles andere als schon, wenn sein Korper derart ausge-
mergelt ist, dass seine Knochen zu erkennen und zu zédhlen sind. Doch wird dessen
Koérper mit einem Leintuch iiber Dornen verglichen.’* Die Verbindung aus lilachen
und dorne stellt das Martyrium Gregorius’ in die Ndhe der Leiden Christi, der vor der
Kreuzigung mit einer Dornenkrone versehen und in Leintiichern gewickelt vom
Kreuz genommen wird.*** Diesen metaphorischen ,Kleiderwechsel‘ nutzt Hartmann
von Aue geschickt, um den Wandel vom homo carnalis zum homo spiritualis zu ver-
anschaulichen.®® Gregorius ist zu jenem guoten siindere geworden, von dem Hart-
mann von Aue im Prolog berichtet.**® Der Kleiderwechsel erinnert an die Aufforde-
rung Paulus’, sich mit einem neuen Menschen zu kleiden, der nach Gottes Bild
geschaffen sei.*”” Wie Ambrosius die Hautkleider als voriibergehende Bedeckung be-
trachtet, die aber in Hinblick auf die kommende Erlosung wieder abgelegt werden
wird,*?® verliert Gregor das hirene Hemd und tauscht es gegen das reine Leinen

323 Hier scheint Hartmann von Aue Psalm 22,18 (Vulg.) zitiert zu haben: ,Ich habe alle meine Kno-
chen gezéhlt, die sie selbst an mir gesehen haben, als sie hinter sich blickten.“ (vgl. Ernst, Der ,Grego-
rius‘ Hartmanns von Aue, S. 17f.).

324 Vgl. Joh 19,2; 5 u. 40.

325 Auch der wiedergefundene Schliissel, der die Ketten von Gregorius’ Fufdschellen 16st, zeigt an,
dass Gregorius’ Schuld gesiihnt ist. Der Gregorius Hartmanns von Aue ist stark von der augustinischen
Lehre geprégt (vgl. Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 77; 79).

326 Greg. V. 176. Im Prolog spricht der Erzahler von zwei Kleidern, die Gott selbst hergestellt habe,
und die Schutz vor jeglicher Siinde bieten: Glaube/Hoffnung auf Erlésung und Furcht vor dem Tod:
gedingen unde vorhte (Greg. V. 113). Ob hier auf die Bekleidung Adams und Evas angespielt werde,
bleibt fraglich. Aber auch der Bezug zur ,Waffenriistung‘ Gottes scheint an dieser Stelle nicht wirklich
angebracht, da weder ,Furcht noch ,Hoffnung‘ in Eph 6,10-17 angefiihrt werden.

327 Vgl. Eph 4,23f.

328 Vgl. Rom 6,6; Kol 3,9f. Der Verlust und das Wiedererlangen der urspriinglichen Kleidung wird bei
Ambrosius, Johannes Scotus aber auch bei Avitus thematisiert. Letzterer verkniipft es mit der Neuein-
kleidung des verlorenen Sohns. Die Friihmittelhochdeutsche Genesis spricht vom Verlust des Engelsge-
wandes (vgl. Ambr. de Hel. 4,9; Johannes, Periphyseon, IV 836D-837A, S. 512; MG, V. 1046-1049; Alc.
Avit. SHG III, 390-394).



80 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

Christi. Er hat sich von der fleischlichen Hiille des Korpers gel6st und muss das irdi-
sche Gewand — zumindest kurzfristig — nicht mehr tragen.**® Gregorius ist nun mit
den Tugenden, mit denen der Mensch vor dem Siindenfall bedeckt gewesen ist, beklei-
det.>*® Dies ist einerseits eine Gnadengabe Gottes, denn Gregorius iiberlebt 17 Jahre,
ohne Nahrung zu sich zu nehmen. Andererseits ist dies auch seiner langjédhrigen
Bufie geschuldet. Gregorius ist trotz seiner Nacktheit (mit Heiligkeit) bekleidet, die
pféflichiu kleit, die er von den Gesandten erhélt, unterstreichen dies.' Kra bezeich-
net die Nacktheit bei Gregorius als ,Zeichen eines abgebiifiten postlapsalen Siinden-
standes®,®* der schuldlose Siinder ist sich seines Ausnahmestatus’ nicht bewusst, wie
sein hilfloser Bedeckungsversuch mit dem kriit veranschaulicht.

In den beiden ausgewdahlten Kleidern Gregorius’, seinem harenen Hemd und dem
kriit, spiegeln sich die Gewdnder Adams und Evas in der erzdhlenden Literatur
wider.®® Die Tierfelle klingen indirekt im herin hemede an und zeigen fiir alle sicht-
bar die Schuld des Trégers und dessen Eingestdndnis. Obwohl das hdrene Hemd kein
Hautkleid ist, 1asst sich dieses Gewand in Bezug zu den gottlichen Kleidern setzen.
Das umso mehr, da manche lateinischen sowie mittelhochdeutschen Texte in Bezug
auf die Kleider der Genesis nicht strikt zwischen Tierhaut- und Tierhaarprodukt un-
terscheiden.®** Uber die Funktion des herin hemede im Gregorius werden Anklinge
der exegetischen Tradition erkennbar. Das herin hemede entspricht Philons Vorstel-
lung des einfachen Gewandes, das die Demut zum Ausdruck bringt und ist, &hnlich
wie bei Tertullian, ein Bufigewand. Dass damit Schuld eingestanden wird, findet sich
dariiber hinaus bei Origenes. Ambrosius’ Vorstellung, dass das stindhafte Kleid der
fleischlichen Vergehen abgelegt und stattdessen das neue Kleid Christi angelegt wer-
den kann, ist im Gregorius verdeutlicht.

Das einfache Gewand steht in Abgrenzung zum himmlischen, wenngleich tiber
das Anlegen des BufSkleids bereits ein erster Schritt erfolgt ist, sich dem himmlischen
Kleid anzundhern und Heil zu erlangen. Dass das alte Kleid abgelegt und das neue
angelegt werden soll, als Bild der Veranderung von der Siinde zum Heil, zeigt sich
unmittelbar an der Verwandlung von Gregorius’ Kérper. Das hidrene Hemd der Siinde
fallt ab, darunter kommt Gregorius’ maltrétierte Kérper zum Vorschein, der christolo-
gische Ziige tragt. Korper und Kleidung bedingen sich dabei gegenseitig, wie Grego-

329 Vgl. Spira, Paradies und Siindenfall, S. 271.

330 Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 834D-835B, S. 510 u. IV 836D-837A4, S. 512.

331 Greg. V. 3655. Bereits die Monchskutte, die der junge Gregorius anlegt, zeigt seine Abkehr von
irdischen Freuden, ist zugleich ein ,Ablegen des Weltkleides“ und ein ,Ausziehen des alten Men-
schen.“ (Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 68).

332 Kraf3, Geschriebene Kleider, S. 220.

333 Inwiefern das unkriit, das die rémischen Gesandten, der Fischer und Gregorius mit Rechen be-
waffnet beseitigen, um die verlorene Tafel wieder aufzufinden, ironisch auf den kriit-
Bedeckungsversuch anspielt, dartiber kann wohl nur gemutmaft werden (vgl. Greg. V. 3721/3729).

334 Vgl. etwa Luc. I1.32.



2.2 krdt und mante] =—— 81

rius’ ,Entwicklungsprozess‘, der tiber das An- und Ablegen von Kleidern angedeutet
wird, vor Augen fiihrt.

In der kriit-Szene des Gregorius’ wird das Verbergen der Scham als urmenschli-
che Reaktion dargestellt, welche die Erbschuld der Menschen veranschaulicht.3*® Gre-
gorius ahnt nicht, dass die Gesandten im Auftrag Gottes zu ihm, einem siindelésen
man kommen.**® Sein Verhalten ist ebenso Zeichen absoluter Demut. Die Vertreter tei-
len in der Manier des Heiligen Martins ihr Kleid, geben es aber keinem Bettler, son-
dern dem zukiinftigen Papst.*’

Hartmanns Gregorius ist eine legendenhafte Erzdhlung, die stark von der Vorstel-
lung eines guten Lebens geprégt ist, die allem Irdischen entsagen will.**® Dass in
einem solchen Rahmen auf die Genesis referiert wird — wenngleich in recht freier
Form -, ist nicht tiberraschend. Doch auf die Erstbekleidungen der Menschen wird
ebenso in Texten profanen Inhalts Bezug genommen, wie im Wirnts von Grafenberg
Artusroman Wiglalois.

2.2.2 mantel - Wirnts Wigalois

Wigalois, der Sohn Gaweins und Flories ist ein Artusritter, der sich fiir seine Minne-
dame Larie auf Aventiure begibt. Um den Gatten der Grafin Beleare aus den Fangen
des Drachens zu befreien, kdmpft er gegen das Untier. Wigalois geht zwar als Sieger
hervor, bleibt selbst jedoch ohnméchtig zuriick.**® Der wie leblos liegende Ritter zieht
die Aufmerksambkeit eines Fischerpaares auf sich, das ihn fiir tot halt. Der Fischer und
die Fischerin konnen ihr Gliick kaum fassen, sie beginnen den Ritter auszukleiden
und die kostbaren Kleider, den Waffenrock und den magischen Giirtel**° an sich zu
nehmen.3* Doch die beiden bleiben nicht unbemerkt. Eine von Beleares Hofdamen

335 Vgl. Mertens, Kommentar, S. 873.

336 Greg. V. 3658.

337 Vgl. Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 246f.

338 Vgl. ebd,, S. 771.

339 Zusammenfassende Uberlegungen der Forschungsliteratur zur Ohnmacht in: Ingeborg Hender-
son: Selbstentfremdung im Wigalois Wirnts von Grafenberg. In: CollGerm 13,1 (1980), S. 35-46, hier 35.
Sie selbst vertritt die These, dass die Ohnmachtsszene nicht ohne Grund in der Mitte des Werkes ange-
siedelt ist. Sie sei eine Zasur, die einen Wendepunkt anzeige (vgl. ebd., S. 36f.). Dem widerspricht
Christoph Cormeau. Es sei eine weitere Herausforderung, die Wigalois meistere, und keine ,Mittelzd-
sur“ (Cormeau, ,Wigalois‘ und ,Diu Crone, S. 48f.).

340 Es handelt sich um einen prachtigen goldenen und mit Edelsteinen besetzten Giirtel, der dem
Tréger zu sterke/vreude unde wisheit verhelfe (Wig. V. 332). Gawan erhélt diesen vom Ritter Gawein
(vgl. Wig. V. 610-612). Wigalois’ Mutter Florie {iberreicht ihm den Giirtel seines Vaters (vgl. Wig.
V. 1367-1370). Ausfithrlicher zum Gtirtel s.: Christoph Schanze: Jorams Gtirtel als ,Ding‘. Zur Polysemie
eines narrativen Requisits. In: PBB. 135,4 (2013), S. 535-581.

341 Vgl. Wig. V. 5314-5360.



82 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbécke

beobachtet, wie Wigalois entbl6ft wird, bis dieser keinen Faden mehr am Leib
tragt.3** Zuriick am Hof berichtet sie ihrer Herrin Beleare, dass sie den Helden des
Drachenkampfes gefunden habe. Beleare lasst sich von den beiden Fischer:innen zu
dem Ort bringen, wo sie Wigalois gelassen haben, der in der Zwischenzeit aufgewacht
ist.3*3 Verwundert, wo er sei und weshalb nackt®**, hilt er sich, ahnlich wie Iwein,>%®
nicht fiir einen Ritter, sondern fiir wilde**® und ungehiure.*"’

michel wunder in des nam
wie er dar kommen weere
gewandes alsé lcere.

(Wig. V. 5797-5799)

Sein fritheres Leben kdnne nur ein Traum gewesen sein. Eine seidene, vom Fischer-
paar wohl im Dunkeln der Nacht iibersehene, Tasche,*® die er von seiner Minnedame
Larie erhalten hat, die Brot und eine Bliite enthalt,*° lasst Erinnerungen an sein vor-

342 Vgl. ebd., V. 5425-5428. Wigalois sei hier vollstandig nackt, wie Silke Winst im Vergleich zu einer
weiteren Stelle im Wigalois argumentiert (vgl. Silke Winst: Kérper und Identitat. Geschlechtsspezifi-
sche Codierungen von Nacktheit im hofischen Roman um 1200. In: ,Und sie erkannten, dass sie nackt
waren.“ Nacktheit im Mittelalter. Ergebnisse einer interdisziplindren Tagung des Zentrums fiir Mittel-
alterstudien der Otto-Friedrich-Universitdit Bamberg. Hrsg. von Stefan Bieflenecker. Bamberg 2008
[Bamberger interdisziplindre Mittelalterstudien. 1], S. 337-354, hier 347). Auch Robert Jiitte unterschei-
det unterschiedliche Abstufungen der Nacktheit; ,fadennackend“ entspreche einer ganzlichen Entklei-
dung (Robert Jiitte: Der anstoflige Kérper. Anmerkungen zu einer Semiotik der Nacktheit. In: Gepei-
nigt, begehrt, vergessen. Symbolik und Sozialbezug des Kérpers im spaten Mittelalter und in der
frithen Neuzeit. Hrsg. von Klaus Schreiner, Norbert Schnitzler. Miinchen 1992, S. 109-129, hier 114).
343 Wigalois’ Erwachen erinnert an Iweins Ende des Wahnsinns. Dirk Matejovski zeigt, wie Iweins
Wahn und insbhesondere sein Erwachen daraus fiir spatere hofische Texte einflussreich waren (Dirk
Matejovski: Das Motiv des Wahnsinns in der mittelalterlichen Dichtung. Frankfurt a. M. 1996, fiir die
hier besprochenen Texte insb.: S. 146-155).

344 Nackt kann kulturell Vielfaltiges umfassen und sowohl ,,schamlos’, ,unzivilisiert’, ,siindenlos®,
,arm’, bedirftig’, ,verriickt, ,haretisch’, kindisch‘, ,unterwiirfig‘, ,volltrunken‘ bedeuten (vgl. Jiitte,
Der anstoflige Korper, S. 116).

345 Nahe und Unterschied zum Iwein in: Henderson, Selbstentfremdung im Wigalois Wirnts von Gra-
fenberg, S. 35f,; 39f. S. dazu auch: Kraf}, Geschriebene Kleider, S. 220-224.

346 Wig. V. 5810. ,Wild’ ist all das, was vom Menschen nicht beherrscht ist, was fremd und eventuell
auch gefahrlich ist (vgl. Wolfgang Haubrichs: Wild, grimm und wiist. Zur Semantik des Fremden und
seiner Metaphorisierung im Alt- und Mittelhochdeutschen. In: wildekeit. Spielrdume literarischer ob-
scuritas im Mittelalter. Ziircher Kolloquium 2016. Hrsg. von Susanne Kobele, Julia Frick. Berlin 2018
(Wolfram-Studien. 25), S. 27-52, hier 32).

347 Wig. V. 5831. Was als gehiure bzw. ungehiure zu bewerten sei, stellt die Gralsbotin Cundrie im
Parzival in Frage, wenn sie darauf hinweist, sie mége ungehiure aussehen, doch Parzival habe sich
auf der Gralsbhurg einen Fehltritt geleistet: ich dunke iuch ungehiure, | und bin gehiurer doch dann ir.
(Pz. 315, 24f).

348 Vgl. Matejovski, Das Motiv des Wahnsinns in der mittelalterlichen Dichtung, S. 149.

349 Das Brot ist dabei ein besonderes. Fiihrt man es zum Mund, vergeht der Hunger, sodass man fir
einen langen Zeitraum ohne Essen auskommt (vgl. Wig. V. 4471-4474) und es gibt aufSerdem Kraft im



2.2 krdt und mante] =—— 83

heriges Ritterleben wachwerden.**® Wigalois’ Uberlegungen werden von der heranna-
henden Gefolgschaft Beleares unterbrochen. Im wachen Zustand schidmt er sich sei-
ner Nacktheit und versucht zu fliehen.>*' Wie Gregorius wirft er sich zu Boden, richtet
sich jedoch wieder auf und lauft weiter.3>? Versteckt in einer Héhle, nimmt er Moos
und Gras, um seinen Korper damit zu bedecken:

diu scham treip in in ein hol
da vor gréz gertine was;
beidiu mies unde gras
brach er viir sinen lip.

(Wig. V. 5917-5920)

Beleare versucht unterdessen, Wigalois davon zu uberzeugen, sich zu zeigen, aber
erst als sie bittet, um seiner Minnedame Willen einzuhalten, zeigt er sich nackt.® Er
dreht sich dabei ein wenig auf die Seite, damit erkennbar ist, dass es ihm unange-
nehm ist, er sich schamt. Die Grafin Beleare nimmt ihren Pelz und lasst ihn Wigalois
bringen, damit er sich bedecken kann. Erst dann heifst sie ihn willkommen. An ihrem
Hof, wo er festlich empfangen wird, kann er sich erholen und bekommt kostbare
Kleider.3*

Wigalois steht nach dem Sieg gegen den Drachen am Zenit seiner ritterlichen
Laufbahn und wird tiber Nacht durch den kurzfristigen Verlust der Kleider und der
eigenen Identitit zum ,Wilden‘ degradiert.>*® Welche Funktion hat dieser Einschnitt
in Wigalois’ Ritterlaufbahn? Ist es eine Zasur,*® zeigt es eine Krise,*” dient es als Liu-
terung wie in Hartmanns Iwein? Ahnlich wie Gregorius scheint sich Wigalois nichts
zuschulden kommen haben zu lassen, hat er doch gerade sein Leben riskiert, um das
anderer zu retten.*® Wigalois sieht sich in einen ungliicklichen Zustand versetzt, Ver-

Kampf (vgl. Wig. V. 4995-5003). Die Bliite hilft gegen den stinkenden Atem des Drachens (vgl. Wig.
V. 4735-4746).

350 Vgl. Wig. V. 5842-5853.

351 Im ohnmadchtigen Zustand hat er sich tiberhaupt nicht geschadmt (vgl. Wig. V. 5430). Um sich zu
schamen, braucht es eine Form des Gegeniibers. Scham wird zwar von einem selbst empfunden, aber
erst durch den ,realen bzw. imaginierten Blick der anderen hervorgerufen“ (Gvozdeva/Velten, Einlei-
tung, S. 4).

352 Vgl. Wig. V. 5879f.

353 Vgl. ebd., V. 5924-530.

354 Vgl. ebd., V. 5941-5976.

355 Vgl. Winst, Korper und Identitét, S. 351.

356 Vgl. Henderson, Selbstentfremdung im Wigalois Wirnts von Grafenberg, S. 35f. u. 43f.; Cormeau,
,Wigalois‘ und ,Diu Crone, S. 48f.

357 Dies verneint Klaus Grubmiiller (vgl. Klaus Grubmiiller: Artusroman und Heilsbringerethos. Zum
,Wigalois‘ des Wirnt von Gravenberg. In: PBB. 107,2 [1985], S. 218-239; hier 223f.).

358 So fiihrt Stefanie Schmitt Wigalois’ Ohnmacht allein auf den herausfordernden Kampf mit dem
Drachen zurtick; im Gegensatz zu Iwein bleibt deswegen Wigalois’ nackter Kérper schén (vgl. Schmitt,
Riesen und Zwerge, S. 370).



84 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbécke

zweiflung dariiber macht sich breit.**° Seine ,Krise‘ ist temporarer und oberflachli-
cher Natur. Was ihm fehlt, ist offensichtlich: Gewand und Waffen.>¢°

Da Nacktheit in der héfischen Literatur stets in Relation zum angezogenen Korper
zu betrachten und als Zeichen von Mangel zu verstehen ist,**! ist es nachvollziehbar,
dass sich Wigalois im nackten Zustand fiir einen armman, einen Unfreien hélt; und
das, obwohl der Zustand und die Schonheit seines Korpers Derartiges nicht nahelegen
wiirden, was auch die Frau des Fischers bemerkt,2®? die sogleich in Liebe zu Wigalois
entbrennt.*®

Kraf} streicht im Unterschied zur Verwilderung Iweins hervor, dass Wigalois’
nackter Korper ein verklarter sei, der eben schneeweif im Mondenschein leuchte
und die Fischerfrau davon abhalte, ihm etwas zuleide zu tun.®®* Dass Wigalois kein
Wilder ist, zeigt sich auRerdem am iiberméRigen Schamgefiihl, das Wigalois quélt.>®
Wiirde Wigalois sich nicht schdmen, ware dies ein Anzeichen von Schamlosigkeit und
dafiir, den gesellschaftlichen Wertekanon nicht anzuerkennen.**® Dass es Wigalois

mehr als unangenehm ist, sich nackt zu zeigen, ist dagegen Ausdruck seines ,hofische[n]

Bewusstsein[s]«. 3¢’

Neben der Kleidung fehlt es Wigalois dartiber hinaus an Waffen und seiner Riis-
tung. Selbst sein Zaubergiirtel,**® der ihn unbesiegbar macht und in den vorhergehen-

359 Vgl. Stephan Fuchs: Hybride Helden. Gwigalois und Willehalm. Beitrédge zum Heldenbild und zur
Poetik im frithen 13. Jahrhundert. Heidelberg 1997 (Frankfurter Beitrdge zur Germanistik. 31), S. 149f.
360 ,Die Not verbleibt damit im Wortsinn an der dinglichen Oberfldche. Sie betrifft eher den Klei-
dungscode, als dass sie einer inneren Gebrochenheit Ausdruck geben wiirde.“ (Sybille Wiistemann:
Der Ritter mit dem Rad. Die steete des Wigalois zwischen Literatur und Zeitgeschichte. Trier 2006 [Li-
teratur — Imagination — Realitét. Anglistische, germanistische, romanistische Studien 36], S. 52).

361 Vgl. Friedrich Wolfzettel: Der defiziente arthurische Kérper. Nacktheit als Gattungs-Paradigma.
In: Kérperkonzepte im Arthurischen Roman. Hrsg. von dems. Tiibingen 2007, S. 201-230 u. hier 205.
362 Wig. V. 5834. Auch der Fischer im Gregorius hélt Gregorius’ BiifSergeschichte fiir wenig plausibel,
zu wohlgendhrt erscheint er ihm (vgl. Greg. V. 2784f. u. 2898-2934).

363 Vgl. Wig. V. 5433-5435.

364 Vgl. Krafs, Geschriebene Kleider, S. 224.

365 Der Begriff schame ist komplexer als es das neuhochdeutsche ,Schamhaftigkeit* vermuten lésst.
Er tritt auf, wo es zu einer Regeltibertretung kommt, ist das Gegenteil von ,Ehre‘ (vgl. Jan-Dirk Miiller:
Scham und Ehre. Zu einem asymmetrischen Verhéltnis in der hofischen Epik. In: Scham und Schamlo-
sigkeit. Grenzverletzungen in Literatur und Kultur der Vormoderne. Hrsg. von Katja Gvozdeva, Hans
Rudolf Velten. Berlin/Boston 2011 [TMP. 21], S. 61-96, hier 68f.).

366 Vgl. Gvozdeva/Velten, Einleitung, S. 15f.

367 Winst, Kérper und Identitat, S. 346; vgl. Gvozdeva/Velten, Einleitung, S. 1f.

368 Ohne Giirtel ist Wigalois, so Silke Winst, zumindest teilweise ein anderer. Nach Cormeau zeige
sich die Wandlung in der Zunahme an religiésen Motiven und Motivationen im zweiten Teil des Vers-
romans, wenngleich Christoph Schanze wie Stephan Fuchs betonen, es handele sich um einen sanften
Ubergang, und Wigalois sei bereits vor seiner Ohnmacht ein christlicher Ritter gewesen und vertraue
auch danach noch auf magische Dinge, wie Bliite und Brot verdeutlichen (vgl. Winst, Kérper und Iden-
titat, S. 347f.; Cormeau, ,Wigalois‘ und ,Diu Crone‘, S. 46; Schanze, Jorams Giirtel als ,Ding’, S. 573;
Fuchs, Hybride Helden, S. 151f.).



2.2 krdt und mante] =——— 85

den Aventiuren unverzichtbar schien, ist verloren.*®® Nun muss er vorwiegend mit
der eigenen Starke auskommen, was ihn zugleich noch mehr in die Abhéngigkeit von
Gottes Gnade stellt.>”° ichn welle da tot geligen, | od mit der gotes kraft gesigen.>™*

Wigalois’ Verzweiflung dariiber, nackt zu sein, sich verstecken zu miissen und
selbst Moos und Gréser auszureifien, um die Scham zu verhiillen, 1asst die Feigen-
Kkleid-Episode der Genesis anklingen. Dies erfolgt einerseits wieder iber markierte Be-
griffe wie scham,** andererseits auf Ebene der Handlung: Statt Gott sucht und ruft
die Grifin nach Wigalois.>”® Wigalois versucht sich wie Adam und Eva zu verstecken
und seine Scham zu verbergen. Um Blétter aneinanderzubinden, bleibt Wigalois —
wie auch Gregorius — keine Zeit. Wigalois nimmt das Erstbeste, was der Wald zu hie-
ten hat. So wie Adam und Eva auf Gottes Gnade angewiesen sind, der ihnen Kleider
anfertigt, ist Wigalois von der Gunst der Grafin abhingig.** Statt Kleidern aus Fell
gibt Beleare einen (kostbaren) Pelz:

einen pelz zéch si an der stet

ab ir, der was luter gra;

den sande si dem riter da;

hie mit kleite er sich sd.
(Wig. V. 5937f.)

Das Uberreichen eines (Pelz-)Mantels ist in der mittelhochdeutschen Erzahlliteratur
ein gangiges Motiv.>” Isoliert betrachtet ist das Uberreichen eines Kleidungsstiickes
keine (direkte) Referenz auf die Einkleidung durch Gott. Durch die Aktivierung der
Bedeutungsfelder ,Scham‘ und ,Pflanzenkleider sowie durch die parallele Erzahl-
struktur klingen in der mildtatigen Mantelgabe die gottlichen Hautkleider an. In bei-
den Fallen handelt es sich bei der Uberreichung eines Produkts aus tierlichen Mate-
rialien, um eine liebevolle bzw. gniddige Geste. Im Unterschied zur Genesis wird
Wigalois nun aber nicht verstofien, sondern auf dem Hof Beleares willkommen ge-
heifen.

369 Vgl. Wig. V. 6007f. Die neuen Kleider am Hof Beleares umfassen keinen magischen Giirtel
(vgl. Wig. V. 5941-5976).

370 Vgl. John W. Thomas: Introduction. In: Wirnt von Grafenberg: Wigalois. The Knight of Fortune’s
Wheel. Ubers. u. eingel. von dems. Lincoln/London 1977, S. 1-100, hier 33f.

371 Wig. V. 6004f.

372 Ebd., V. 5881.

373 Vgl. ebd., V. 5884 u. 5920f.

374 ,Der Mensch wird erst jenseits von Eden. Erzahlt wird die Geschichte traumatischer Bewusstwer-
dung: was ist es, Mensch zu sein? Es heif$t zuerst, sich entbléfst zu erfahren und damit angewiesen zu
sein auf Verhiillung. [...] In der biblischen Anthropologie wird das Verhiillen und Enthiillen als der
kulturelle Grundmechanismus dargestellt. (Hartmut Béhme: Urszenen der Scham. In: Scham und
Schamlosigkeit. Grenzverletzungen in Literatur und Kultur der Vormoderne. Hrsg. von Katja Gvoz-
deva, Hans R. Velten. Berlin | Boston 2011 [TMP. 21], S. 27-31, hier 29f.).

375 S.Fn. S. 72, Fn. 277 u. S. 87, Fn. 389.



86 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

Um welchen Pelz®® es sich handelt, dariiber herrscht in der Forschungsliteratur

Uneinigkeit. Sabine und Ulrich Seelbach iibersetzen luter grd mit ,ottergrau‘.>”’ Es
konnte sich also um einen Otterpelz handeln.*’® Elke Briiggen beschreibt grd als
»Grauwerk, eine Pelzsorte“. Es sei das Fell eines grauen Eichhérnchens (Feh). Sie gibt
einige mittelhochdeutsche Versstellen wieder, die des Wigalois’ ist nicht darunter.
[L]uter, als Begriff fiir einen Otterpelz, fehlt in Briiggens Glossar.*” Eine mégliche Les-
art ware grd mit ,Pelzwerk und liter mit ,hell/leuchtend/strahlend* zu tibersetzen. Der
Pelz, den die Grafin Wigalois iiberreicht, wire dann von hellem Schein, der sowohl mit
dem Korper der urspriinglichen Trégerin wie des zukiinftigen Tragers korrespondiert.
Hinzu kommt, dass damit die Harmonie zwischen Auferem und Innerem durch eine
zusatzliche Komponente verstarkt wére. Denn die Grafin wird nicht nur mit weifser
Haut beschrieben,**® sondern auch innerlich als reine[z] wip charakterisiert.** Wigalois
besitzt ebenfalls beides: einen scheenen lip und ganze tugent.*®

Eine Parallele zwischen Beleare und Wigalois wird aber nicht erst durch den
Mantel hergestellt, vielmehr schliefdt die Kleidergabe eine Reihe von vergleichbaren
Begebenheiten ab. Wigalois begegnet Beleare zum ersten Mal, als diese um ihren
Mann weint, den sie, vom Drachen fortgeschleppt, tot glaubt. Ihre Kopfbedeckung wie
ihre schénen Kleider sind zerrissen, so bitterlich trauert sie.*®® Der bekleidete Wiga-
lois trifft auf eine mit zerschundenen Kleidern im Gras liegende Gestalt. Wie bei Wi-
galois zeigt bereits die Blasse des Korpers die edle Herkunft. Doch statt vom Drachen
ist die Dame durch ihr eigenes Zutun versehrt wie entkraftet und nicht vollstandig
und damit standesgemif bekleidet.*** Nach dem Kampf mit dem Drachen hat sich die
Situation umgekehrt. Wigalois liegt nach der Ohnmacht nackt im Gras bzw. ist mit
Gras bedeckt. Unbekleidet und zerzaust ist er auf die Hilfe der Grafin angewiesen, die
ihm nicht nur ein Gewand gibt, sondern ihm noch weitere Pflege angedeihen l&sst.

376 Weitere Beschreibungen des Kleidungsstiickes, die zwischen dem Auflenstoff und dem Pelzfutter
differenzieren, werden nicht hinzugefiigt (vgl. Wig. V. 4404-4408).

377 Ebd., 5938 bzw. 4404.

378 Im Wigalois werden auch hiute vischin (Wig. V. 809) erwéahnt. Alissa Theifs und andere fithren an,
dass damit Seehundfell, aber eventuell auch Otter- oder Robbenfell gemeint sein konnte (vgl. Alissa
Theifd: Hofische Textilien des Hochmittelalters. Der ,Parzival‘ des Wolfram von Eschenbach. Stuttgart
2020 [ZfdA, Bh. 30], S. 341f.; Sabine Seelbach, Ulrich Seelbach: Kommentar. In: Wirnt von Grafenberg:
Wigalois. Ubers., erl. u. mit Nachwort versehen von dens. 2. Aufl. Berlin/Boston 2014, S. 301-347,
hier 307).

379 Elke Briiggen: Kleidung und Mode in der héfischen Epik des 12. und 13. Jahrhunderts. Heidelberg
1989 (Bh. z. Euph. 23), S. 220.

380 Vgl. Wig. V. 4881-3890 u. 5441.

381 Ebd., V. 5942.

382 Ebd., V. 1245.

383 Vgl. ebd., V. 4881-3890.

384 Vgl. ebd., V. 4887-4901.



2.2 krat und mante] =— 87

Der Pelz ist eine Investitur auf mehreren Ebenen. Der nackte Wigalois erhalt Klei-
der, die aufgrund des Materials an die gottlichen Hautkleider erinnern. Jedoch han-
delt es sich nicht — wie es u. a. in der Exegese bei Philon anklingt — um einfache Tier-
héute, sondern um einen schonen Pelz, den die Grafin Beleare nicht anfertigen lasst,
sondern zuvor selbst getragen hat. Als Wigalois bekleidet ist, wird er als Mensch ge-
sellschaftsfahig, der Held zur Person und zum Individuum.®® Dadurch, dass er beklei-
det ist, erfillt er die Minimalbedingung, am zivilisierten Leben teilnehmen zu
konnen.

Eine religiose Konnotierung wird im Wigalois {iber eine weitere Pelzkleidung her-
gestellt. Nicht allein die Grafin trégt einen solchen Pelz. Auch der Priester, der Wiga-
lois segnet, bevor er Larie verlasst und die neuen ritterlichen Herausforderungen an-
nimmt, ist in einen pelz der was luter gra gehiillt.**® Somit wird iiber das Material
eine Verbindung zwischen der Kleidung eines Geistlichen und Wigalois’ gezogen,
denn die Begriffe liter und gra treten im Wigalois nur zwei Mal gemeinsam auf und
finden sich dariiber hinaus in keinem weiteren Text des MHDBDB**"-Korpus’. Die
Ahnlichkeit der Kleider kann somit als eine weitere religitse Markierung verstanden
werden, sodass Krafy’ Kommentar, Wigalois ,[...] Devestitur gerdt somit nicht zur
Blofistellung eines Schuldigen, sondern zur Epiphanie eines Vollkommenen®, nicht al-
lein auf die Nacktheit, sondern auch auf die Einkleidung, die Investitur in Pelz hezo-
gen werden kann.*®

So wie Das Buch der Jubiliden die Gabe der Hautkleider als ehrenvolle Geste be-
trachtet, ist die Ubergabe eines Mantels im héfischen Zeremoniell®® eine Form der
Ehrerbietung, die in der mittelalterlichen Literatur wie Kultur hédufig erwahnt
wird.**® Das Gewand, das iiberreicht wird, stellt ebenso einen Richtwert dar. Es zeigt
an, was sich der Gastgebende leisten kann, aber dartiiber hinaus auch, wie der Gast
gesellschaftlich eingeordnet wird.>** Durch das Anlegen des eigenen Kleidungsstiicks
stellt die Grafin den nackten Wigalois auf ihre Stufe. So kénnen sie auf ,Augenhéhe’

385 Vgl. Wolfzettel, Der defiziente arthurische Korper, S. 226.

386 Wig. V. 4404. Der Pelz des Priesters ist jedoch kein Mantel. Dieser wird noch zusétzlich erwéahnt.
387 Mittelhochdeutsche Begriffsdatenbank (MHDBDB). Universitit Salzburg. Interdisziplindres Zen-
trum fiir Mittelalter und Frihneuzeit (IZMF). Koordination: Katharina Zeppezauer-Wachauer.
1992-2022 (laufend), http://www.mhdbdb.sbg.ac.at/ [Zugriff: 07.02.2023], [Sigle MHDBDB].

388 Kraf3, Geschriebene Kleider, S. 224.

389 Es sei, so Roland Barthes, nicht mdglich, allein von Hermelinmantel und Herrschaft zu sprechen
und zu meinen, der Mantel bedeute Herrschaft, denn die beiden existieren auch unabhéngig vonei-
nander, sondern die Kombination der beiden ermégliche es, diese gemeinsam zu denken (vgl. Roland
Barthes: Mythen des Alltags. Ubers. von Horst Brithmann. Frankfurt a. M. 2010, S. 256).

390 Vgl. Elke Briiggen: Kleidung und adliges Selbstverstdndnis. Literarische Interessenbildung am
Beispiel der Kleidermotivik in der hoéfischen Epik des 12. und 13. Jahrhunderts. In: Literarische Interes-
senbildung im Mittelalter. DFG-Symposion 1991. Hrsg. von Joachim Heinzle. Stuttgart/Weimar 1993
(Germanistische Symposien. Berichtshande. 14), S. 200-215, hier 207.

391 Vgl. Briiggen, Kleidung und Mode, S. 124f.


http://www.mhdbdb.sbg.ac.at/

88 —— 2 Adam und Eva als Ziegenbdcke

kommunizieren. Die Ubergabe des eigenen Pelzes ermoglicht es Beleare iiberdies,
ihre Dankbarkeit fiir die Rettung ihres Mannes zum Ausdruck zu bringen.%*

Die Szene im Wigalois ist deshalb so aufschlussreich fiir diese Arbeit, weil beide
Genesisbekleidungen, die Pflanzen- und die Hautkleider, aufeinanderfolgend themati-
siert werden. Die Bedeckung mit Bléttern ist dabei ungentigend, kurzfristig und doch
kann sich Wigalois damit zeigen. Dartiiber hinaus wird im Vergleich zur Genesishand-
lung deutlich, dass nicht allein hdrene Hemden und schlichte Tierhdute und Felle in
Bezug zur Hautkleidung gesetzt werden (kénnen), sondern selbst luxuriose Pelze da-
rauf referieren. Der Pelz bei Wirnt von Grafenberg steht dabei weniger in der exe-
getischen Tradition eines Origenes, Augustinus oder Ambrosius. Er wird nicht als Zei-
chen der Sterblichkeit oder Korperlichkeit verstanden. Dennoch lassen sich Anklédnge
an Philons Exegese finden. Denn erst bekleidet ist der Schépfungsvorgang des Men-
schen abgeschlossen. Unbekleidet findet er sich in einem Zwischenstatus wieder, wie
Wigalois’ Verunsicherung verdeutlicht. Noch starker veranschaulicht der Pelz Auffas-
sungen, die sich etwa bei Wilhelm von St. Thierry oder im Buch der Jubilden finden
und das menschliche Bediirfnis nach Bekleidung betonen. Die Kleidung sei u. a. das,
was den zivilisierten vom unzivilisierten Menschen und von Tieren unterscheide.

Dariiber hinaus gibt das Material Informationen iiber das Verhiillte, den Korper,
preis. Wie bei Avitus die Einkleidung Adams und Evas in Ziegenhaut diese als Ver-
dammte stigmatisiert, verhiillt der kostbare Pelz die edle und helle Haut von Beleare
bzw. Wigalois und trdgt den edlen Charakter der Trager:innen nach aufien. Wenn-
gleich das Hofische am unbekleideten Korper sichtbhar wird, so bendtigt Wigalois Klei-
der, um am hofischen Leben teilzunehmen.

Zusammenschau

Die Hautkleider in den angeflihrten Beispielen unterscheiden sich von der exegeti-
schen Tradition dahingehend, dass durchaus behaarte Hiillen in den Fokus gertickt
werden. Wahrend die tierliche Herkunft der Materialien wie die behaarte Textur, an-
ders als in den spatantiken Genesisauslegungen, eine durchaus prominente Rolle ein-
nimmt, werden in der volkssprachigen (Bibel-)Dichtung exegetische Inhalte aufge-
nommen und verhandelt.

Avitus kleidet den Menschen in das Fell von Ziegenbdcken, was diesen damit als
verdammungswiirdigen Sinder kennzeichnet. Die Tierhdute verdecken bei Avitus
das darunterliegende Bose und legen es aber gleichzeitig u. a. tiber das Material offen.
Der Verlust des erstrebenswerten Gewandes ist bei Avitus wie in der Friihmittelhoch-

392 Das Teilen des eigenen Mantels ist eine Geste, die an den Heiligen Martin von Tours erinnert.
Auch die Botschafter aus Rom teilen ihr Gewand mit dem nackten Gregorius (vgl. Greg. V. 3654f.;
vgl. Ernst, Der ,Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 78).



Zusammenschau = 89

deutschen Genesis Thema. Auch wenn der pelliz in der Friihmittelhochdeutschen Gene-
sis eine gnadige Geste Gottes ist, ist das Engelsgewand verloren, ein Verlust, der nicht
kompensiert werden kann.

Im Gregorius und Wigalois werden die Hautkleider der Genesis in die Ndhe hére-
ner Hemden und schoner Pelze gertickt. Es sind explizit Tiermaterialien, mit denen
der nackte Korper in Berihrung kommt. Die Wahl des Materials korrespondiert mit
den Tréger:innen und erfolgt keineswegs zufallig. Gregorius kleidet sich in ein Biifder-
hemd. Die Sithnung seiner Stinden korrespondiert mit der hdrenen Hiille, die im
Laufe der Jahre vom siindlosen Stunder abféllt. Das Haarhemd, Zeichen des siindhaf-
ten Status, 16st sich, und nunmehr nackt, jedoch mit dem metaphorischen ,Leinen-
Kkleid‘ Christi bekleidet, wird Gregorius von Gott fiir das Papsttum auserkoren.

Wigalois hingegen findet sich, ohne recht zu wissen, wie das geschehen ist, im
Zustand volliger Entkleidung wieder. Irritiert dariiber, hélt er sich im unbekleideten
Zustand fiir kein Mitglied der héfischen Gesellschaft und versteckt sich, dhnlich wie
Gregorius beim Herannahen anderer, hinter Pflanzen. Weder Gregorius noch Wiga-
lois sind sich ihres schonen, auserkorenen Status bewusst. Bei Gregorius wird dieser
durch das Abfallen des hérenen Kleides und in der Beschreibung von Gregorius’
Nacktheit veranschaulicht. Wigalois erkennt sich nackt nicht wieder, wenngleich der
helle, unbekleidete Korper fiir den textinternen und -externen Beobachter als hofisch
markiert ist. Wigalois betrachtet sich erst tiber die Ankleidung durch Pelz als in die
hofische Gesellschaft wiederaufgenommen.

In den ausgewahlten mittelhochdeutschen Erzdhlungen sind die Figuren ohne
Kleidung hilflos, kénnen sich und ihren eigenen gesellschaftlichen (Wigalois) oder
geistlichen (Gregorius) Status kleiderlos nicht ,lesen‘. Dariiber hinaus wird deutlich,
dass auch der nackte Korper, die Haut, eine lesbare Hiille ist und keine Kdrperhiille
unabhéngig von den Trager:innen gelesen werden kann. Bei Wigalois korrespondiert
der Pelz mit der hofischen Haut, bei Gregorius treten Korper- und Kleiderhiillen in
ein Zwiegesprach, wenn das hdrene Hemd, Ausdruck des siindhaften Tuns, von ihm
abféllt, da er darunter bereits ein ,geistliches Hautkleid* tragt.



	2 Adam und Eva als Ziegenböcke. Die Bedeckung nach dem Sündenfall in der (Bibel-)Dichtung des Früh- und Hochmittelalters
	2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe. Die göttlichen Hautkleider in der Bibeldichtung des Frühmittelalters
	2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis
	2.1.2 Gnadengabe. Die Frühmittelhochdeutsche Genesis

	2.2 krût und mantel. Die Bedeckung nach dem Sündenfall
	2.2.1 krût – Hartmanns Gregorius
	2.2.2 mantel – Wirnts Wigalois

	Zusammenschau


