
2 Adam und Eva als Ziegenböcke. Die Bedeckung 
nach dem Sündenfall in der (Bibel-)Dichtung des 
Früh- und Hochmittelalters

Sed et pelles ovium ad indumenta hominis bone sunt, quia nec superbiam nec libidinem nec pestem 
homini inferunt, sicut alie pelles quarundam bestiarum faciunt; unde et deus ade indumentum de 
pellibus ovium dedit. (Hildegard, Physica VII, 15,16–19)187

Hildegards von Bingen Beschreibung des Schaffells ist Teil einer Auflistung tierlicher 
(Haut-)Materialien. Sie lässt dabei keinen Zweifel: Die Hautkleider, die Gott Adam 
(und Eva) gegeben habe, seien aus der Haut von Schafen gefertigt. Woher sie dieses 
Wissen bezieht, bleibt offen.188 Hildegard führt hingegen aus, dass tierliche Haut den: 
die menschliche:n Träger:in beeinflusse. Dabei sei es nicht einerlei, welche Tierhaut 
verwendet werde. In der Materialwahl werde Gottes Weisheit, seine Voraussicht wie 
Liebe zum Menschen sichtbar, denn im Unterschied zu anderen tierlichen Materialien 
würde diese den Menschen nicht krank machen oder Untugenden fördern. Was wäre 
nun passiert, hätte Gott den ersten Menschen eine Bekleidung aus anderen Tierhäu
ten gegeben, beispielsweise die Haut eines Ziegenbocks, wie bei Avitus von Vienne 
oder einen schönen Pelz wie im Wigalois? Die literarische Umsetzung der biblischen 
Einkleidung kann verschiedene Gestalt annehmen, die Wahl des Materials zwischen 
Ausdruck der Verdammung wie der Auserwähltheit changieren.

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe. Die göttlichen Hautkleider 
in der Bibeldichtung des Frühmittelalters

Etwa 600 Jahre trennen die beiden Schriften, mit welchen sich nachfolgende Ausfüh
rungen vorwiegend befassen: De spiritalis historiae gestis189 des Alcimus Ecdicius Avi
tus von Vienne (geb. Mitte des 5. Jh.s, gest. um 519) und die Frühmittelhochdeutsche 

��� „Schafsfelle taugen gut für Kleidung, weil sie nicht, wie manche andere Felle, Hochmut, Begier
den oder eine Krankheit im Menschen verursachen. Deshalb hat Gott dem Adam auch eine Kleidung 
aus Schafsfell gegeben.“ (Übers. von Peter Riethe, S. 129).
��� Hildegards Material könnte sich auf das erste Opfer beziehen, das gleich im anschließenden Kapi
tel der Genesis angeführt wird. Der Schafhirte Abel bringt Gott ein Opfer aus seiner Herde dar 
(vgl. Gen 4,3). Ich bedanke mich bei Maria Dorninger für diesen Hinweis. 
��� Alcimus E. Avitus: De spiritalis historiae gestis. Buch 3. Eingel., übers. u. komm. von Manfred 
Hoffmann. Berlin/Boston 2005 (BAk. 217), [Sigle Alc. Avit. SHG].

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-004



Genesis190, die auf Ende des 11. Jahrhunderts, auf jeden Fall vor 1122 datiert wird.191

Der Frühmittelhochdeutschen Genesis dient Avitus als Bezugstext,192 als Hauptquelle.193

Das ist nicht verwunderlich, denn Avitus’ Schrift gilt bis ins 11. Jahrhundert als kanonisch 
und wird u. a. bei Isidor von Sevilla, Theodulf von Orleans, Hrabanus Maurus und Notker 
von St. Gallen erwähnt.194 Einflüsse zeigen sich außerdem auf die Altsächsische Genesis195

bzw. die angelsächsische Genesis B196 und John Miltons Paradise Lost.197 Darüber hinaus 
ist die Schrift bis ins Hochmittelalter fixer Bestandteil der Schullektüre.198

Im Vergleich der beiden Schriften alttestamentlichen Inhalts – Avitus’ De spirita
lis historiae gestis und der Frühmittelhochdeutschen Genesis – zeigen sich sowohl Pa
rallelen als auch Unterschiede in der Einordnung und Auslegung der Hautkleider. Die 

��� Die frühmittelhochdeutsche Genesis. Synoptische Ausgabe nach der Wiener, Millstätter und Vor
auer Handschrift. Hrsg. von Akihiro Hamano. Berlin/Boston 2016 (Hermaea. Germanistische Forschun
gen. Neue Folge 138), Wiener Genesis: [Sigle WG], Millstätter Genesis: [Sigle MG].
��� Vgl. Frank Schäfer: Einleitung. In: Die Millstätter Genesis. Edition und Studien zur Überlieferung. 
Teil 1: Einführung und Text. Hrsg. von dems. Göttingen 2019, S. 9–90, hier 22.
��� Motive der Frühmittelhochdeutschen Genesis wie die sieben Öffnungen des Menschen, sind be
reits bei Philon (Phil. opif. 119) zu finden. Diese Motive sind jedoch weitergetragen worden, ohne dass 
Philons Schriften bekannt waren. Die Vorlage der Frühmittelhochdeutschen Genesis könnte hier Lak
tanz’ De opificio (X, 9–12) sein (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 14).
��� Das lässt sich beispielsweise anhand der Kain-Geschichte nachvollziehen. Bei Avitus und in der 
Frühmittelhochdeutschen Genesis bleiben Kain und seine Nachkommen böse, sie bedienen sich magi
scher Praktiken und gebären ungewöhnliche Kinder (vgl. Dieter Hensing: Zur Gestaltung der Wiener 
Genesis. Mit Hinweisen auf Otfrid und die frühe Sequenz. Amsterdam 1972 (APSL. 2), S. 97).
��� Vgl. Reinhart Herzog: Die Bibelepik der Lateinischen Spätantike. Formgeschichte einer erbauli
chen Gattung. Bd. 1. München 1975 (TGLK. 37), S. XIXf.
��� Altsächsische Genesis. Textwiedergabe und Übersetzung der Altsächsischen Stücke. In: Die 
Bruchstücke der altsächsischen Genesis und ihrer altenglischen Übertragung. Einführung, Textwieder
gabe und Übersetzungen. Hrsg. von Ute Schwab. Göppingen 1991 (Litterae. 29), S. 52–79. [Sigle As. Ge
nesis].
��� Genesis B. Textwiedergabe und Übersetzung. In: Die Bruchstücke der altsächsischen Genesis und 
ihrer altenglischen Übertragung. Einführung, Textwiedergabe und Übersetzungen. Hrsg. von Ute 
Schwab. Göppingen 1991 (Litterae. 29), S. 81–125, [Sigle Gen. B].
��� Im Paradise Lost werden Adam und Eva in „skins [o]f beasts“ gekleidet, die entweder geschlach
tet werden oder nach Schlangenart ihre Häute abgelegt haben. Außerdem legte Gott über die „inward 
nakedness [...] his robe of righteousness“ (John Milton: Paradise Lost. An Authorative Text, Back
ground and Sources, Criticism. 2. Aufl. Hrsg. von Scott Elledge. New York/London 1993, X, V. 220–228). 
Milton thematisiert hier indirekt das Problem der Herkunft der Kleider. Neben der Tötung stellt er – 
im Gegensatz zu den vorgestellten Exegesen – eine weitere Möglichkeit vor, die er sich von den 
Schlangen abgeschaut habe. Die Tiere hätten sich wie Schlangen gehäutet und Gott habe diesen so
gleich eine neue Haut geschenkt.
��� In Avitus’ Werk selbst lassen sich wiederum Einflüsse von Vergils Aeneis ausmachen (vgl. Daniel 
J. Nodes: Introduction. In: Avitus. The Fall of Man. De spiritalis historiae gestis libri I-III. Hrsg. von 
dems. Toronto 1985, S. 1–11, hier 4–10). Ausführlicher dazu: John M. Evans: Paradise Lost and the Ge
nesis Tradition. Oxford 1968, S. 2f. u. 5. In der altenglischen Genesis ist die Bedeckung mit Waldlaub 
überliefert (Gen. B, V. 845).

58 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



beiden lassen sich aber nur schwer miteinander vergleichen, zu groß ist der Graben 
zwischen lateinischer und deutschsprachiger Bibeldichtung im frühen Mittelalter. Im 
11. und 12. Jahrhundert genoss die deutsche Sprache noch nicht das Ansehen einer 
Literatursprache und kaum ein großer Geistlicher griff zur Volkssprache, um nicht 
als Ungebildeter angesehen zu werden, der für ein ungelehrtes Publikum dichtete.199

Der Vergleich zwischen lateinischer und volkssprachiger Bibeldichtung ist im Früh
mittelalter also stets unzureichend. Dennoch sollen die Hautkleider in diesen beiden 
doch recht unterschiedlichen Dichtungen gegenübergestellt werden, was sich zumin
dest dadurch legitimieren lässt, dass die Frühmittelhochdeutsche Genesis von Avitus’ 
Schrift beeinflusst ist.

2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis

Das dritte Buch, De sententia Dei/Über das Urteil Gottes, des aus fünf Büchern be
stehenden Bibelgedichts De spiritalis historiae gestis erzählt davon, was Adam und 
Eva nach dem Probieren der verbotenen Frucht erwartet. Avitus unterbricht dabei 
die Erzählung an einigen Stellen, um den Beginn der Menschheit mit dessen Ende in 
Verbindung zu bringen.200

Nachdem Adam und Eva Gottes Gebot missachtet haben, bleibt im Paradies zuerst 
scheinbar alles wie gewohnt. Die Sonne hat den höchsten Stand des Tages überschrit
ten, es wird langsam kühler, der Abend naht. Für die Natur haben die ersten Men
schen jedoch keinen Blick. Zu sehr sind sie mit dem aufwallenden Gefühl der Scham 
beschäftigt. Die Augen können sie nicht mehr auf die Nacktheit des anderen richten, 
der Körper trägt ja nun das Mal der Sünde. Adam und Eva fühlen sich bloß und versu
chen, sich mit Blätterschurzen zu bedecken.201 Beinahe technisch beschreibt der Er
zähler, wie die Paradiesbewohner die einzelnen Blätter aneinanderreihen, um sich 
nicht mehr ganz so nackt zu fühlen:

umbrosis propter stabat ficulnea ramis
frondentes diffusa comas, quas protenus Adam
umentem capiens raso de cortice librum
adsuit et viridi solatur veste ruborem.
induitur simili mulier lacrimabilis arte:202

(Alc. Avit. SHG III, V. 12–16)

��� Vgl. Masser, Bibel- und Legendenepik, S. 42f.
��� Avitus verbindet in seiner De spiritalis historiae gestis alttestamentliche Szenen mit heilsge
schichtlichen Ausblicken (vgl. Herzog, Die Bibelepik der Lateinischen Spätantike, S. LVI).
��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 6–11; vgl. Ambr. parad. XIII 63. Das Holz des Baumes der Erkenntnis wird 
allegorisch als das hölzerne Kreuz Christi ausgelegt.
��� „In der Nähe stand ein Feigenbaum, dessen üppige Blätter sich an schattenspendenden Ästen 
weit ausbreiteten. Diese Blätter nähte Adam sogleich zusammen, indem er die Rinde (vom Baum) ab

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe 59



Anders als etwa bei Filastrius von Brescia, wo Gott den Menschen über die Hautklei
der die Fertigkeit gegeben habe, Gewand herzustellen (Filastr. haer. 117,2), scheinen 
Adam und Eva bei Avitus bereits gleich nach dem Sündenfall in der Lage zu sein, sich 
durchaus listenreich eine Bedeckung zu fertigen. Die beiden sind damit jedoch nur 
unzureichend verhüllt, denn durch die Blätter des Feigenbaumes wird die Schuld of
fensichtlich: indumenta petunt, foliis ut mollibus ambo | membra tegant, nudumque 
malum de veste patescat.203

Die Bekleidung, die sie anlegen wollen, lässt das Vergehen offenbar werden, erst 
ans Tageslicht treten.204 Denn die Blätter des Baumes, von dessen Frucht die beiden 
zuvor gekostet haben, bedecken bei Avitus zwar die Blöße der beiden.205 Adam und 
Eva sind jedoch trotz oder gerade wegen der Feigenbaumhülle ‚nackter‘ als je zuvor. 
Avitus hebt insbesondere das überwältigende Schamgefühl der beiden hervor. Adam 
und Eva würden sich derart unwohl fühlen, dass sie den Tod bevorzugt hätten, wenn 
es ihnen schon möglich gewesen wäre zu sterben. Adams und Evas Verzweiflung 
könne mit der Trauer am Tag des Jüngsten Gerichts verglichen werden.

Während Adam und Eva damit befasst sind, ihr Schamgefühl zu mildern, macht 
sich Gott auf die Suche nach den beiden und stellt sie, als er sie ‚findet‘, zur Rede. 
Adam schiebt die Schuld auf Eva, diese die Verantwortung von sich und auf die 
Schlange. Nach der Reihe verflucht er zuerst das Kriechtier und prophezeit anschlie
ßend Adam und Eva einen mühsamen Alltag. Bevor er sie aus dem Himmel und auf 
die Erde stößt, fertigt er den Menschen noch Kleider: sic pater exactis haedorum pelli
bus ambos | induit et sancta paradisi ab sede reiecit.206

In welchem Naheverhältnis Gott und die ersten Menschen stehen, zeigt die An
kleidung, ohne diese allein als gnädige Geste Gottes auszuweisen. Durch den Begriff 
pater wird eine Eltern-Kind-Beziehung zum Ausdruck gebracht, welche das Gleichnis 
vom verlorenen Sohn vorwegnimmt.207 Dass Adam durch den Sündenfall sein ur
sprüngliches Gewand verloren habe, darauf wird am Ende des dritten Buches noch 
einmal Bezug genommen. Avitus zieht ähnliche Bilder wie Ambrosius oder Johannes 

schabte und ihr den noch feuchten Bast entnahm und milderte mit grünem Kleide seine Schamesröte. 
Die bejammernswerte Frau kleidete sich mit der gleichen Kunstfertigkeit ein.“ (Übers. von Manfred 
Hoffmann).
��� Alc. Avit. SHG III, V. 10–11; „Da suchten sie beide nach Hüllen, um mit weichen Blättern ihre Glie
der zu verbergen, damit das Übel (des Sündenfalls) durch ihre Kleidung nackt hervortrete.“ 
(Übers. von Manfred Hoffmann).
��� Lat. patescere, Georges, Bd. 2, Sp. 1507.
��� Avitus legt auch den Feigenbaum christologisch aus, denn aus dem Holz dieses Baumes werde das 
Kreuz Christi gefertigt, und Christus damit alle Menschen erretten (vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 20–23).
��� Alc. Avit. SHG III, V. 195–196; „So machte ihr Vater ihnen Häute von Ziegenböcken zurecht, klei
dete sie darin und verstieß sie vom geheiligten Sitz des Paradieses.“ (Übers. von Manfred Hoffmann).
��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 195.

60 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



Scotus heran.208 Diese stellen das Hautkleid als verdammungswürdige Hülle dar, die 
der Mensch ablegen und sich stattdessen mit dem Glauben bedecken solle.209 Auch 
bei Avitus wird darum gebeten, Gott möge das zerrissene Kleid von Adams Nacholger: 
innen fortnehmen und das ursprüngliche anlegen.210 Avitus verbindet das verlorene 
Gewand göttlicher Gnade mit dem Gleichnis vom verlorenen Sohn. Dieser erhält, 
nachdem er zurückgekehrt ist, ebenfalls neue Roben.211 Adam und Eva sind fürs erste 
verloren, aber Gott wird auf diese warten, diesen nachgehen, und, sofern diese zu
rückkehren, ein Freudenfest veranstalten und sie neu einkleiden.212

Doch fürs Erste erhalten Adam und Eva Kleider aus Häuten von Ziegenböcken.213

Die Wahl des Materials ist eine Besonderheit von Avitus und erfolgt wie bei Hildegard 
keinesfalls zufällig. Schaf und Ziegenbock werden als Sinnbild des Tugend- bzw. 
Schandhaften gesehen, wie Avitus einige Verse zuvor in Hinblick auf die Wiederkunft 
Christi am Tag des Jüngsten Gerichts ausführt, an welchem Gott zwischen diesen bei
den unterscheiden werde:

tunc, cum sinceros pastor discreverit agnos
haedis disparibus diversa in parte locatis
per medium dirimente chao, quod fluctibus inplet
sulphureis volvens undosa incendia gurges
flammarum stagnante lacu [...]214

(Alc. Avit. SHG III, V. 46–50)

Im Matthäusevangelium findet sich ein ähnliches Bild für die Trennung von Gut und 
Böse am Tag der Wiederkunft Christi: et congregabuntur ante eum omnes gentes | et 
separabit eos ab invicem | sicut pastor segregat oves ab hedis et statuet oves quidem a 
dextris suis | hedos autem a sinistris.215

��� Vgl. Ambr. de Hel. 4,9; Johannes, Periphyseon, IV 836D–837A, S. 512.
��� Vgl. Ambr. Ioseph 5,25.
��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 390–394.
��� Vgl. Manfred Hoffmann: Kommentar. In: Alcimus Ecdicius Avitus: De spiritalis historiae ge
stis. Buch 3. Eingel., übers. u. komm. von dems. Berlin/Boston 2005 (BAk. 217), S. 29–291, hier 268f.
��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 380–385.
��� Avitus De spiritalis historiae gestis ist stark von Augustinus’ Schriften, besonders von De Genesi 
ad litteram geprägt (vgl. Danuta Shanzer, Ian Wood: Introduction. In: Avitus of Vienne. Letters and 
Selected Prose. Übers. u. eingel. von dens. Liverpool 2002, S. 3–88, hier S. 12). In Bezug auf die allegori
sche Auslegung folgt er jedoch nicht Augustinus, der die Tierfelle als Zeichen der Sterblichkeit be
trachtet (vgl. Hoffmann, Kommentar, S. 147f.).
��� „Dann sondert der Hirte die wahren Schafe ab und versammelt die Ziegenböcke, die sich sehr 
von ihnen unterscheiden, an anderer Stelle, und das Chaos trennt sie in der Mitte voneinander, das 
ein wirbelndes Gewässer mit schwefligen Fluten füllt und dabei seine brennenden Wogen wälzt.“ 
(Übers. von Manfred Hoffmann).
��� Vulg. Matth 25,32–33; „Und vor ihm werden alle Völker versammelt werden, und er wird sie von
einander trennen, wie der Hirt Schafe von den Ziegenböcken trennt. | Und er wird die Schafe zwar 
zu seiner Rechten aufstellen, die Ziegenböcke aber zu seiner Linken.“

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe 61



In der Gegenüberstellung von Schafen und Ziegen verwendet Avitus Jungtiere. 
Das lateinische h(a)edus bezeichnet einen jungen (Ziegen-)Bock, ein Böckchen, agnus
ist das Lamm.216 In der Übersetzung der Vulgata von Matth. 25,32–33 wird ebenfalls 
hedus verwendet, aber mit lat. ovis, dem Schaf, kontrastiert.217 Avitus verstärkt die 
christologische Verbindung, indem er statt der Bezeichnung für das ausgewachsene 
Tier bzw. die allgemeine Tierart, jene für das Jungtier verwendet, wobei er hier offen
sichtlich auf das Opferlamm Christi referiert. Der gute Hirte werde wiederkommen 
und zwischen seinen „wahre[n] Schafen“ und den Ziegenböcken unterscheiden.218

Während die Ziegenböcke verdammt sind, geht der gute Hirte verirrten Schafen – 
hier wird wieder lat. ovis verwendet – nach und trägt diese nach Hause.219

Die negative Bewertung von Ziegen und insbesondere Ziegenböcken ist nicht al
lein theologisch begründet. Häufig werden, im Unterschied zu den Schafen, der inten
sive Gestank oder andere Eigenheiten und -schaften dieser Tiere aufgezählt.220 Plinius 
etwa hält diese bei der Begattung für wollüstiger als andere Tiere.221 Dass nun die 
Haut eines Ziegenbockes, eines besonders lüsternen Tieres, die Scham Adams und 
Evas verhüllt, ist demnach nur konsequent. Denn Adams und Evas erwachte sexuelle 
Lust222 wird nach der Übertretung offensichtlich. Die natürliche Verhüllung des Kör
pers, die Nacktheit, genügt nicht mehr. Der Wunsch nach Bedeckung ist demnach der 
Versuch, der Scham und der neu entfachten Begierde Herr zu werden.223

Darüber hinaus sind Ziegenfelle wie einfache Kleider aus Tierhäuten „ein Kenn
zeichen primitiver Vorzeit“, im Gegensatz zu gewebten Stoffen.224 Auf diese beiden 
unterschiedlichen Materialien weist Gott hin, als er sich über die Kenntnis von Adams 
und Evas Nacktheit wundert.

Gott entlarvt Adams Antwort, dass sie nackt seien, mit folgenden Worten: visus et 
unde novus? nam te nec vellera dudum nec contexta prius velavit tegmine vestis.225

��� Vgl. Georges, Bd. 1, Sp. 3002. Lat. haedus kann auch das junge männliche Schaf bezeichnen, im 
Kontext, in dem die Kontrastierung im Vordergrund steht, ist wohl der junge Ziegenbock naheliegen
der, wie auch Dorothea Forstner argumentiert (vgl. Dorothea Forstner: Die Welt der Symbole. 2. Aufl. 
Innsbruck [u. a.] 1967, S. 296).
��� Vgl. Georges, Bd. 2, Sp. 1425.
��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 46f.
��� Vgl. ebd., III, V. 367–370.
��� Vgl. Forstner, Die Welt der Symbole, S. 296.
��� Vgl. Plin. nat. B. 8, LXXVI, 202.
��� (corporis) motus, Körpererregung, wird etwa bei Ambrosius und anderen als Bezeichnung für 
Wollust verwendet (vgl. Hoffmann, Kommentar, S. 85).
��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 86–89. Durch das Breiten eines Mantelsaums, einer Decke oder eines 
Mantels über eine Frau durch einen Mann wird der Beischlaf vorweggenommen (Dtn 23,1 u. 27,20; Ez 
16,8: Rut 3,9; vgl. Jacob, Das Buch Genesis, S. 124f.).
��� Hoffmann, Kommentar, S. 147f.
��� Alc. Avit. SHG III, V. 82f.; „Und woher stammt diese neue Sichtweise? Denn vor kurzem haben 
dich noch keine Felle umhüllt und bedeckt, und auch gewebte Kleidung hat es zuvor noch nicht 
getan.“ (Übers. von Manfred Hoffmann).

62 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



Diese Erwiderung Gottes – ein Zusatz Avitus’, der so in der Genesis nicht vor
kommt – überrascht an dieser Stelle. Die beiden sind weder mit Fellen noch geweb
ten Kleidern verdeckt. Und woher sollten sie jede Form von Kleidung auch kennen? 
Manfred Hoffmann schlägt vor, „vellera und contexta ... vestis schlicht als rhetori
sche Zerlegung des allgemeinen Begriffes ‚Kleidung‘ aufzufassen: ‚Jegliche Form von 
Bekleidung war dir bisher fremd.‘“226 Von Tierhäuten als Form erster Bekleidung 
berichten neben Historikern wie Diodor (1. Jh. n. Chr.) ebenso Pseudo-Lukian (4. Jh. 
n. Chr.), phönizische Sagen,227 aber auch Lukrez228 (99/94–55/53 v. Chr.)229 in De 
rerum natura:230

nec dum res igni scibant tractare neque uti
pellibus et spoliis corpus vestire ferarum,
sed nemora atque cavos montis silvasque colebant, [...].231

(Lucr. 5,953–5)

Im Laufe seiner Geschichte sei der Mensch zivilisierter geworden, habe nach Verbes
serung, Wohlstand, Luxus gestrebt und die einfache Tierfellkleidung gegen prunk
volle Gewänder aus Gold und Purpur getauscht: pellis item cecidit vestis contempta 
ferinae232 (Lucr. 5,1418). Das Anlegen von Tierhäuten ist bei Lukrez Ausdruck früherer 
Zeiten233 und für das spätantike bzw. mittelalterliche Publikum Avitus’ ein Bild für 
die „rauhe Lebensweise“, die Adam und Eva außerhalb des Paradieses erwartet.234 Im 
Hebräerbrief wird die einfache Kleidung aus Schaf- und Ziegenfellen mit Heimatlosig
keit, Bedrängnis, Mangel und Folter gekoppelt.235 Es ist Ausdruck des Allernotwen

��� Hoffmann verweist hier auf Augustinus’ De Genesis Ad Litteram 11,1 (Hoffmann, Kommentar, 
S. 85).
��� Vgl. Staubli, Die göttliche Einkleidung, S. 26 u. 34.
��� Vgl. Hoffmann, Kommentar, S. 147.
��� Vgl. Ernst G. Schmidt: Einführung. In: Lukrez: Von der Natur/De rerum natura. 
Lateinisch–Deutsch. Hrsg. u. übers. von Hermann Diels. 3. Aufl. Berlin 2013 (STusc.), S. 631–670, 
hier 637.
��� Titus Lucretius Carus: Von der Natur/De rerum natura. Lateinisch–Deutsch. Hrsg. u. übers. von 
Hermann Diels. 3. Aufl. Berlin 2013 (STusc.), [Sigle Lucr.].
��� „Sie verstanden noch nicht den Gebrauch des Feuers, noch deckten Felle, die etwa dem Wild sie 
geraubt, die Blöße des Körpers, sondern sie lebten im Wald und im Hain und in Höhlen der Berge.“ 
(Übers. von Hermann Diels).
��� „Ebenso fiel in Verachtung die frühere Kleidung aus Tierfell.“ (Übers. von Hermann Diels).
��� Dieses Streben nach immer schöneren und besseren Gütern wird von Lukrez durchaus kritisch 
betrachtet, und die Frage aufgeworfen, was dieses Streben nach Verbesserung denn eigentlich nütze 
(vgl. Lucr. 5,1418).
��� Hoffmann, Kommentar, S. 147.
��� Vgl. Vulg. Hebr 11,37. Interessanterweise wird in der Vulgata der Begriff melotis für Schaffell und 
pellibus caprinis für Ziegenfell herangezogen (vgl. ebd., S. 147).

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe 63



digsten, fernab jeglichen Luxus’. Ähnlich wie Philon betont Avitus die Schlichtheit der 
Kleidung. Während dies bei Philon gelobt wird, für Bescheidenheit steht, ist es bei 
Avitus ein Zeichen des Verlusts, der Übertretung und der Verbannung aus dem Para
dies, wenn die ersten Menschen, mit Kleidern aus Ziegenböcken versehen, auf die 
Erde gestoßen werden. Orientierungslos und von der Schönheit des Paradieses ver
wöhnt haben Adam und Eva Schwierigkeiten, auf der Erde heimisch zu werden; sie 
sehnen sich zurück nach dem Verlorengegangenen.236

Zwischen Hildegards Schaffell und Avitus’ Ziegenböckleinhaut besteht dem
nach kein geringerer Unterschied als ‚Gut‘ und ‚Böse‘, ‚Himmel‘ und ‚Hölle‘. Ist das 
Schaffell bei Hildegard unmissverständlich eine Gnadengabe Gottes, so zeichnet 
Avitus ein differenzierteres Bild. Einerseits ist es nach wie vor der eigene Vater, 
von dem die ersten Menschen diese Kleider erhalten und der sie einkleidet, ande
rerseits verdeutlicht das Material die sündige Verfassung, den Abfall vom Himmli
schen, die Unvereinbarkeit mit dem paradiesischen Zustand. Mit der Bekleidung 
wird der Unterschied zum vorherigen Status offensichtlich und endgültig. Dass 
Avitus Adam und Eva in Ziegenfelle hüllt, ist in einen größeren Zusammenhang 
eingebunden. Mittels der Erwähnungen der Ziegenböcke und der Ziegenbockhaut 
wird eine textuelle Klammer erstellt, welche die Vertreibung aus dem Paradies 
und das Jüngste Gericht umfasst. Als vertriebene Sündige tragen Adam und Eva 
eine sündhafte Hülle. Über das Anlegen der Bockhäute werden Adam und Eva 
aber nicht allein als Sündige gekennzeichnet, das Material zeigt, was sich unter 
der Hülle verbirgt. Im Moment der Vertreibung sind Adam und Eva wie jene ver
dammungswürdigen Ziegenböcke des Jüngsten Gerichts, die der Erlösung be
dürfen.237

Der Wunsch nach Bedeckung geht mit dem Verlust der ursprünglichen ‚Kleidung’ 
einher und wird mit sexueller Begierde verknüpft. Die Sündigen werden in Materia
lien gehüllt, welche die Begierde betonen. Manche dieser Aspekte finden sich auch in 
der Frühmittelhochdeutschen Genesis, in welcher der Wunsch nach Bekleidung eben
falls mit der neu entfachten Sexualität verknüpft und mittels tierlicher Materialität 
betont wird. Aber anders als bei Avitus wird die Bekleidung als Gnadengabe Gottes 
nicht allein über die Vater-Sohn-Relation zum Ausdruck gebracht, sondern direkt als 
solche bezeichnet.

��� Vgl. Alc. Avit. SHG III, V. 195.
��� Johannes Scotus belächelt Epiphanius, dass dieser doch tatsächlich glaube, dass Adams und Evas 
Kleider aus Schaffellen gefertigt seien. Vermutlich hatte Johannes Scotus bei dieser Polemik die Schaf- 
Ziegen-Dichotomie nicht im Kopf (vgl. Johannes, Periphyseon, IV 818C, S. 491).

64 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



2.1.2 Gnadengabe. Die Frühmittelhochdeutsche Genesis

Die Frühmittelhochdeutsche Genesis238 beginnt mit Ausführungen zur Bildung des En
gelchors. Da Luzifer sich über Gott zu stellen versuchte,239 wurde dieser von Gott be
straft und gemeinsam mit seinem Gefolge in die Hölle verbannt.240 Gott steht jedoch 
nun vor dem Problem eines unvollständigen Engelchors und überlegt, wie er diesen 
füllen könne. Während die Engel ihm raten, er solle die Lücke durch andere Chormit
glieder füllen, entscheidet sich dieser, Menschen nach seinem Bilde zu machen. Doch 
bevor der Mensch geschaffen werden kann, muss der Lebensraum für die neuen Le
bewesen bereitet sein, womit die Schöpfungsgeschichte beginnt.241 Die Schöpfung um
fasst nur wenige Verse. Für die Erschaffung des Menschen nimmt sich der anonyme 
Dichter hingegen 183 Verse Zeit, bis Adam Leben eingehaucht wird.242 Dabei beginnt 
Gott – ähnlich der antiken descriptio243 – beim Kopf und endet bei den Zehen:

Da ze deme hŏbite er bigan
daz pilede machon:
daz hŏbit tet er sinewel,
zoch uber den gebel ein uel,
gab ime gůt gebare,
bedacte iz mit hare,
gab dem weichen hirne
den gebel ze scirme.

(WG, V. 229–236)

Über den Körper – zumindest den Kopf – lässt Gott ein uel, eine Haut ziehen. Der 
Mensch wird hier – anders als das Philon vorschlägt244 – mit allem, was der Mensch 
benötigt, um leben zu können, geschaffen, die Schöpfung vollständig zu Ende geführt. 

��� Bei der Frühmittelhochdeutschen Genesis müssen die drei Handschriften unterschieden werden, 
da diese im Wortlaut durchaus weiter voneinander abweichen können: Die Wiener Handschrift [WG] 
(Codex 2721 der ÖNB Wien), die Millstätter Handschrift oder die Klagenfurt-Millstätter Handschrift 
[MG] (Geschichtsvereins-Handschrift [GV-Hs.] 6/19 des Kärntner Landesarchivs) und die Vorauer 
Handschrift [VG] (Codex 276 der Stiftsbibliothek Vorau). VG beginnt erst ab der Josefsgeschichte, wes
wegen für die Auslegung der Hautkleider ausschließlich Fassung WG und MG relevant sind. Der In
halt speist sich aus dem ersten Buch Mose, nimmt sich aber Freiheiten in der Gestaltung wie der Deu
tung heraus. Die Wiener Handschrift enthält den ältesten Text, die Millstätter/Klagenfurter 
Handschrift ist jünger. Es wird angenommen, dass WG und MG auf eine gemeinsame Vorlage zurück
gehen, auf eine Sammelhandschrift mit Genesis, Exodus und Physiologus (vgl. Hamano, Einleitung, 
S. XI–XIII; Schäfer, Einleitung, S. 9).
��� Vgl. WG, V. 35–55.
��� Vgl. ebd., V. 56–78.
��� Vgl. ebd., V. 79–94.
��� Die Bildung Evas umfasst hingegen nur wenige Verse (vgl. WG 587–594).
��� Vgl. Albert W. Halsall: Descriptio. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Bd. 2, Bie–Eul. Hrsg. 
von Gert Ueding. Tübingen 1994, Sp. 549 –553, hier 550.
��� Vgl. Phil. QG, B. I 6, iii. 37, S. 22.

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe 65



In der detailreichen Beschreibung der Erschaffung Adams ist die Hingabe Gottes für 
das ‚Projekt Mensch‘ offensichtlich. Umso schwerer wiegt daher die Enttäuschung, 
dass durch den Sündenfall der Plan Gottes, seinen Chor mit Menschen zu füllen, zu
nichte gemacht wird. Der Teufel verführt Eva, denn er befürchtet, dass der Mann ihn 
nicht bemerken und ihm nicht zuhören werde und sich deshalb auch nicht in die Irre 
leiten ließe.245 Eva hingegen kostet von dem verbotenen obez246 und gibt die zweite 
Hälfte Adam, woraufhin sie erkennen, dass sie nackt sind:

Er unt sin wib
cherten fon ein anderen ir lip,
daz ir ne wederez nesahe
wie daz andere getan ware.
si spreiten ire hente
uber ir scante.

(WG, V. 724–729)

Ähnlich wie bei Avitus kehren Adam wie Eva den Blick voneinander ab, damit beide 
nicht sehen, wie das jeweilige Gegenüber geschaffen ist. Sie verbergen ihre Scham 
mit ihren eigenen Händen. Der Dichter verwendet hier nicht den ‚neutraleren‘ mittel
hochdeutschen Begriff scham, sondern schande. Mit diesem wird nicht allein das be
zeichnet, wofür man sich schämt/schämen sollte oder sich andere schämen, sondern – 
wenngleich seltener gebraucht – auch der Schambereich.

Das mittelhochdeutsche Wörterbuch von Benecke, Müller und Zarncke247 führt 
darüber hinaus noch ein drittes Bedeutungsfeld, nämlich das scortum, lateinisch für 
Fell, an.248 Spielt hier der mittelhochdeutsche Dichter auf die Schambehaarung an? 
Oder nimmt dieser Begriff die Bekleidung aus Tierhaut vorweg, die nur wenig später 
die Scham verhüllen wird? Über scante werden mehrere Bedeutungsmöglichkeiten, 
nämlich Scham, Genitalien wie auch behaarte Tierhaut aktiviert, die der anonyme 
Dichter über den Sündenfall miteinander verbindet.

Adam und Eva versuchen ihre scante mittels ihrer Hände zu verdecken. Das Er
kennen der eigenen Nacktheit, der Wunsch nach Bedeckung legt den Bezug zur Wol
lust nahe. Diese kennen Adam und Eva nicht, bevor sie von der verbotenen Frucht 
kosten.249

��� Vgl. WG, V. 636–641.
��� Ebd., V. 649.
��� Mittelhochdeutsches Wörterbuch von Benecke, Müller, Zarncke. Digitalisierte Fassung im Wörter
buchnetz des Trier Center for Digital Humanities, https://www.woerterbuchnetz.de/BMZ [Zugriff: 
27.01.2025], [Sigle BMZ].
��� Vgl. BMZ, Bd. II/2, Sp. 82b; Georges, Bd. 2, Sp. 2540.
��� Vgl. WG, V. 611–613; MG, V. 652f.; Gen 2,25.

66 2 Adam und Eva als Ziegenböcke

https://www.woerterbuchnetz.de/BMZ


dů si neduanch
nehein ubel gedanch,
noch unter ire brust
chom nehein ubel gelust
unze si waren wolgezogen,
wes mahten si sich dů scamen?

(WG, V. 614–619)

Adam und Eva waren zuvor gut, weder üble, also schlechte Gedanken noch Verlangen 
kannten sie, weshalb sie kein Gewand benötigten. Die ubel gelust bringt der Teufel ge
meinsam mit anderen Verführungen auf die Erde, welche die Menschen statt des Le
bens als Engel wählen.250 Scham und Verhüllung gehen nicht nur bei Avitus, sondern 
auch in der Frühmittelhochdeutschen Genesis Hand in Hand. Adam und Eva machen 
sich schnell ein ‚Kleid‘ aus den Blättern des Feigenbaumes, indem sie diese mit langen 
Gräsern zusammenbinden bzw. -fügen:251

Si ilten zeinem ficbŏme,
namen der lŏbe,
zesamene si siu suten,
so sich wane, mit smelehen.
da mit si sich gurten,
die scante si uerburgen.

(WG, V. 730–735)

Gott ruft nach seinem trût Adam, um ihn zu prüfen.252 Würde er seine Tat gleich be
reuen, Gott um Gnade anflehen, so hätte er die Menschen im Paradies weiterleben 
lassen.253 Doch stattdessen schieben die beiden die Schuld jeweils auf die und den 
andere(n) und Gott vertreibt sie aus dem Garten Eden. Die größere Schuld, so der Er
zähler, habe Adam auf sich geladen, als er versuchte, Gott zu täuschen.254

Die Frühmittelhochdeutsche Genesis betont insbesondere die Liebe Gottes zu sei
nen Geschöpfen, unbeirrbar hält er an seinem Plan der ‚Neugründung‘ des Engelchors 
fest. So wird die Verurteilung des Teufels bzw. die Verdammung des Teufels auf hun
derten Versen ausgeführt, während die Bestrafung der Menschen in wenigen Versen 
zusammengefasst wird. Gott schmerze es, wie der Erzähler mehrmals betont, dass er 
seine Geschöpfe aus dem Paradies vertreiben müsse.255 Gottes Gnade wird auch in 
den Kleidern, die er den beiden anzieht, sichtbar. Adam und Eva erhalten ein neues 
Gewand, einen pellez [...] | getan uz fellen, da sie durch den Sündenfall ihr Engelsge

��� Vgl. WG, V. 845.
��� Die Millstätter Handschrift gibt kaum Informationen, wie die Verhüllung zustande gekommen ist. 
Es wird lediglich berichtet, dass sie darauf bedacht sind, sich damit zu bedecken (vgl. MG, V. 784–789).
��� WG, V. 757.
��� Vgl. Ebd., V. 758–765 u. 914–933.
��� Vgl. Ebd., V. 790–795.
��� Vgl. Ebd., V. 997–1000.

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe 67



wand verloren haben.256 In der Millstätter Genesis wird anders als in der Wiener Ge
nesis hinzugefügt, dass es sich um Häute tierlichen Ursprungs handele:

Do dei wenigen lŏte
uerlurn die engilischen wæte
und also nachet waren
in suntlichen gebæren,
und si got wolde wisen
ŏz dem paradise,
do erbarmeten si im an der stat:
iewederm er einen pelliz gap
uon tieruellen
daz si der urost iht mohte chwellen.

(MG, V. 1046–1055)

An dieser Stelle wird ein weiteres Mal Gottes Barmherzigkeit betont. Trotz des Unge
horsams der ersten Menschen sorgt sich Gott, zeigt Erbarmen und kleidet Adam und 
Eva in (Tier-)Häute. Zweck der neuen Kleider sei es, die drohende Kälte zu vertrei
ben.257 Auch in einem Fragment der Altsächsischen Genesis klagt Adam über die Kälte 
wie Hitze und die fehlende Kleidung nach dem Sündenfall:

Kumit haglas skion     himile bitengi.
ferið ford an gimang     that is firinum kald.
huilum thanne fan himile     heto skinit./
blikit thiu berahto sunna uuit     hier thus bara standat
unuuerid mið giuuadi     nis unkhier uuiht biuoran
... ... ../ ... te scura . [...]258

(As. Genesis, fol. 1r, V. 17–22)

��� Ebd., V. 978f.; Der Sündenfall ist eigentlich ein doppelter, da das Gebot zuerst übertreten und 
dann die Übertretung nicht eingestanden wird. Ähnlich verhält es sich mit dem Gericht. Adam und 
Eva werden zuerst verflucht und dann folgt „die gnädige Bekleidung mit Fellen“, bevor sie aus dem 
Paradies, aber mit Aussicht auf Erlösung, vertrieben werden (vgl. Hensing, Zur Gestaltung der Wiener 
Genesis, S. 44f.).
��� Vgl. WG, V. 980. Die Verse zur Bekleidung mit Blättern sind in der Altsächsischen Genesis nicht 
überliefert, aber in der angelsächsischen Genesis B. Dort erfolgt die Bedeckung mit Blättern nicht au
genblicklich nach der Übertretung, sondern zuvor trennt sich das erste Paar, beide gehen in den 
Wald, verstecken sich im Gehölz, um sich dann dort auch mit Blättern/Laub zu bedecken (vgl. Genesis 
B, V. 845f.; vgl. Ute Schwab: Die „Altsächsische Genesis“ in Ags. Umsetzung. In: Die Bruchstücke der 
altsächsischen Genesis und ihrer altenglischen Übertragung. Einführung, Textwiedergabe und Über
setzungen. Hrsg. von ders. Göppingen 1991 [Litterae. 29], S. 23–51, hier 51).
��� „Hagelschauer [werden] den Himmel entlang fegen, und all das wird sich zusammenballen und 
dahinstürmen: das ist schrecklich kalt! Dann wiederum wird vom Himmel die gleissende Sonne heiß 
herunterscheinen – und wir stehen hier so bloß und sind durch kein Gewand bekleidet. Nichts ist für 
uns hier vorsorglich vorbereitet (zum Schutz) gegen das Wetter (?): [...]“ (Übers. von Ute Schwab).

68 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



Dieses Fragment wird gemeinhin als Adams Reuerede bezeichnet. Adam konfrontiert 
Eva mit ihrer Schuld. Verloren ist das Paradies, die Hölle geöffnet. All das wäre nicht 
passiert, wenn Eva dem Teufel nicht gehorcht hätte. Von nun an wird sie beide Hun
ger und Durst quälen, Gewitter werden aufziehen, es wird kalt wie heiß sein und die 
beiden sind nackt; Gewänder gibt es keine. Gott habe den beiden nicht einmal Geld 
zur Verfügung gestellt, was ihnen bleibt, ist allein Gottes Zorn. Das Ende der Reuerede
ist lediglich in angelsächsischer Überlieferung erhalten. Adam beschwert sich bei 
Gott – ähnlich wie in der Frühmittelhochdeutschen Genesis oder bei Avitus259 – bzw. 
verflucht den Tag, an dem er Gott darum gebeten hat, ihm eine Gefährtin an die Seite 
zu stellen. In dieser Rede prophezeit er Zustände wie Hunger, Durst, Kälte, Hitze und 
vermisst Dinge, die ihm eigentlich (noch) nicht bekannt sein können: Gewand und 
Geld. Die Notwendigkeit eines Währungssystems bei zwei Erdenbürgern kann wohl 
humoristisch, womöglich auch gesellschaftskritisch verstanden werden. Altsächsisch 
giwādi ist – ähnlich dem althochdeutschen giwāti bzw. dem mhd. gewant – der Über
begriff für Kleidung, Stoff; nähere Informationen zur Art des Kleidungsstückes wer
den keine gegeben, nur dass der Körper somit vor dem Wetter geschützt sei. Diese 
praktische Funktion, die die neue Hülle erfüllen soll, findet sich bei Philon, als er 
Noahs Arche mit dem Körper des Menschen vergleicht. Dabei schütze der Hohlkörper 
wie ein Kleidungsstück vor Kälte und Hitze.260

Details zur Herkunft des Materials werden in der Frühmittelhochdeutschen Gene
sis nicht gegeben. Der Zusatz – uon tieruellen – ist lediglich in der Millstätter Hand
schrift überliefert.261 Das Bedeutungsspektrum von mhd. vel ist umfassender als das 
nhd. ‚Fell‘.262 Damit kann – ähnlich dem lateinischen cutis und pellis – sowohl die 
Haut von Menschen als auch die Haut bzw. das Fell von Tieren bezeichnet werden.263

Es ist also hier nicht klar, ob die Kleidung aus Tierhäuten oder behaarten Tierfellen 
hergestellt ist. Doch der Begriff pellez bzw. pelliz, der sowohl ein gesamtes Kleidungs
stück aus Pelz als auch das Pelzinnenfutter eines solchen bezeichnen kann, legt nahe, 
dass es sich um ein Kleidungsstück aus behaarten Tierhäuten handelt.264 Der pelliz
wird in vielen mittelhochdeutschen Texten mit den Zusätzen rîch, rîlich, guot ver
knüpft, was Rückschlüsse auf die Kostbarkeit des Materials zulässt. Der zusätzliche 
Hinweis in der Frühmittelhochdeutschen Genesis, dass das Gewand aus vellen bzw. 
tiervellen gemacht sei, unterstreicht hingegen die Einfachheit des Kleidungsstü

��� Vgl. WG, V. 778–781 u. Alc. Avit. SHG III, V. 105–107.
��� Vgl. Phil. QG, B. 2, vii, 16, 99, S. 197.
��� MG, V. 1054.
��� In manchen Sprichwörtern und Redewendungen ist das ‚Fell‘ als Bezeichnung der menschlichen 
Haut noch erhalten: z. B. jemandem das Fell über die Ohren ziehen.
��� „Das griechische zóon kann übrigens, ebenso wie das lateinische animal, sowohl Mensch als auch 
Tier meinen.“ (Gabriela Kompatscher [u. a.]: Human-Animal Studies. Eine Einführung für Studierende 
und Lehrende. Münster/New York 2017, S. 32).
��� WG, V. 978; MG, V. 1054; vgl. BMZ, Bd. I, Sp. 102b.

2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe 69



ckes. Trotz der behaarten Oberfläche des neuen Kleidungsstücks und der Kompensa
tion des Verlusts, wird das Kleid vom Erzähler der Frühmittelhochdeutschen Genesis
nicht direkt als Zeichen einer Strafe oder als Symbol der Sünde verstanden. Nach der 
Übertretung, der Entscheidung gegen das engeliske leben, verlieren die beiden ersten 
Menschen konsequenterweise ihr Engelsgewand.265

Adam und Eva sind nun Sünder:innen, nackt, schämen sich und benötigen neue 
Kleidung. Wie die Ziegenbockhäute bei Avitus zeigen diese Kleider an, dass sich die 
beiden Menschen nicht nur ihres Körpers, sondern auch ihrer Körperlichkeit bewusst 
sind. Adam und Eva fühlen nun Kälte und Wärme, verspüren Hunger und Durst 
sowie sexuelles Begehren. Der pelliz am Körper verdeutlicht den Verlust des Engelsge
wandes. Das Kleid, das eigentlich verdecken soll, entblößt aber zugleich und macht – 
ähnlich wie bei Avitus – die scante, den sündhaften Status offensichtlich.266

Die Einkleidung mit Tierhäuten ist in der Frühmittelhochdeutschen Genesis zwi
schen den Extremen der Gnadengabe – Gott schützt den Menschen vor drohender 
Kälte – und Verurteilung – Verlust des Engelsgewandes – angesiedelt. Diese Ambiva
lenz aus Gabe und sichtbarem Zeichen der Sünde lässt sich anhand der Begriffe pelliz
und (tier)vell nachvollziehen.

Die Kleider, die Gott Adam und Eva gibt, sind nicht nur Thema in geistlicher Dich
tung, sondern auch in profane(re)n Texten wird z. T. humorvoll auf die Blätter- oder 
Tierhautbedeckung angespielt. Den ersten Bekleidungsversuchen Adams und Evas 
wird dabei keine große Erzählung gewidmet, dennoch finden die ersten Kleider in un
terschiedlicher Weise Einzug in Erzähltexte des deutschsprachigen Hochmittelalters.

2.2 krût und mantel. Die Bedeckung nach dem Sündenfall

Im Folgenden sollen ausgewählte ‚Kleideraspekte‘ einer legendenhaften Erzählung, 
Hartmanns von Aue Gregorius267 (1186/87–1190),268 und eines Artusromans, Wirnts 
von Grafenberg Wigalois (1210/1220),269 in den Blick genommen werden. Denn die bei
den Protagonisten, Gregorius und Wigalois finden sich aufgrund widriger Umstände 
vollkommen nackt wieder und versuchen sich verzweifelt zu bedecken. Diese Bede

��� WG, V. 845. Auch der Lucidarius (um 1190) spricht von zwei unterschiedlichen Kleidern und 
jenes, mit welchem Adam aus dem Paradies gestoßen wurde, sei aus Haaren gefertigten gewesen 
(vgl. Luc. II.32). Ausführlicher zu dieser Stelle s. ‚Fellwechsel. Von Haut- zu Fellkleidern‘, S. 90–96.
��� Vgl. Erik Peterson: Theologie des Kleides. In: Marginalien zur Theologie. Hrsg. von dems. München 
1956, S. 41–55, hier 49f.
��� Hartmann von Aue: Gregorius. In: Ders.: Gregorius, Der Arme Heinrich, Iwein. Hrsg. von Volker 
Mertens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 9–227, [Sigle Greg.].
��� Vgl. Waltraud Fritsch-Rößler: Nachwort. In: Hartmann von Aue: Gregorius. Mittelhochdeutsch/ 
Neuhochdeutsch. Hrsg., übers. u. komm. von ders. Stuttgart 2011, S. 319–323, hier 321.
��� Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Übers., erl. u. mit Nachwort versehen von Sabine Seelbach, Ul
rich Seelbach. 2. Aufl. Berlin/Boston 2014, [Sigle Wig.].

70 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



ckungsversuche sind unmissverständlich Anspielungen auf die pflanzliche wie tierli
che Einkleidung in der Genesis, wie gezeigt werden wird.

Der Gregorius kann dabei als Brückentext betrachtet werden, eine Erzählung, die 
geistliche wie weltliche Bezüge, Legende und höfische Dichtung vereint.270 Dass in 
einer Erzählung, in deren Prolog bereits auf die Schuldhaftigkeit des Menschen wie 
auf Gottes Gnade referiert wird, Bezüge zu biblischen Themen und somit auch zur Ge
nesis vorkommen, liegt nahe.271

Doch auch der Wigalois ist durch eine christliche Motivik geprägt:272 Der Protago
nist ist ein christlicher Ritter, der angesichts größter Not und Verzweiflung auf die 
Hilfe Gottes angewiesen ist.273 In beiden Texten zeigt sich ein recht freier Umgang mit 
Elementen der Paradieserzählung. Auf die ersten Bedeckungen mit Feigenblättern 
und Hautkleidern wird augenzwinkernd angespielt. Es werden weder Feigenblätter 
erwähnt, noch ist von Tierhäuten die Rede. Die Kleider stammen nicht von Gott, die 
Figuren werden auch nicht von diesem eingekleidet, sondern sie ziehen sich entwe
der selbst an oder bekommen die Kleider überreicht.

Die Korrespondenz zwischen den beiden ausgewählten Texten zeigt sich auf meh
reren Ebenen. So sind Figuren wie der habgierige Fischer im Gregorius in dem Fi
scherehepaar im Wigalois gespiegelt,274 und Wirnt bezieht sich ironisch auf den Er
zählerkommentar im Gregorius, was etwa an den Ausführungen zur Ehe ersichtlich 
ist.275 Diese Bezüge treten innerhalb weniger hundert Verse gehäuft auf, wie auch 
jene, die für den folgenden Abschnitt zentral sind.

��� Vgl. Volker Mertens: Kommentar. In: Hartmann von Aue: Gregorius, Der Arme Heinrich, Iwein. 
Hrsg. von Volker Mertens. Frankfurt a. M. 2008 (DKV TB. 29), S. 769–1064, hier 791–794.
��� So wird im Prolog Abel, Adams Sohn, angeführt. Mit diesem, der bis zum Tod und damit bis zum 
Jüngsten Tag ohne Sünde gewesen sei, wird der hochmütige Mensch kontrastiert, der glaubt, seine 
Jugend irgendwie, sprich gottlos, zubringen und aufgeladene Schuld noch im Alter büßen zu können. 
Da der Mensch nicht weiß, wie lange er zu leben habe, sei so ein Denken dumm (vgl. Greg. V. 1–34).
��� Vgl. Markus Wennerhold: Späte mittelhochdeutsche Artusromane. ‚Lanzelet‘, ‚Wigalois‘, ‚Daniel 
von dem Blühenden Tal‘, ‚Diu Crône‘. Bilanz der Forschung 1960–2000. Würzburg 2005 (WBdPh. 27), 
S. 121.
��� In eine solche Notsituation gerät er nämlich, als er aus einer Ohnmacht erwacht und sich auf 
unerklärliche Weise unbekleidet vorfindet (vgl. Christoph Cormeau: ‚Wigalois‘ und ‚Diu Crône‘. Zwei 
Kapitel zur Gattungsgeschichte des nachklassischen Aventiureromans. Zürich/München 1977 [MTU. 
57], S. 45f.).
��� Vgl. Greg. V. 2777–2783 u. Wig. V. 5288–5297.
��� Vgl. Greg. V. 2222–2224 u. Wig. V. 5470–5476. Vgl. weiters Hans-Jochen Schiewer: Prädestination 
und Fiktionalität in Wirnts ‚Wigalois. In: Fiktionalität im Artusroman. Dritte Tagung der Deutschen 
Sektion der Internationalen Artusgesellschaft in Berlin vom 13.–15. Februar 1992. Hrsg. von Volker 
Mertens, Friedrich Wolfzettel. Tübingen 1993, S. 146–159, hier 157f.

2.2 krût und mantel 71



2.2.1 krût – Hartmanns Gregorius

Gregorius, der titelgebende Protagonist, ist eine von der Sünde verfolgte Gestalt. Er ist 
das Produkt einer inzestuösen Beziehung zweier Geschwister und reift unter der 
Obhut eines Abtes heran. In Jugendjahren beschließt er jedoch, seinem Drang zum 
Rittertum nachzugehen und dem klösterlichen Leben den Rücken zu kehren. Bevor 
Gregorius fortgeht, unterrichtet der Abt ihn von der Beziehung seiner Eltern. Grego
rius’ Weg führt ihn ins Land seiner Mutter, die dort als Landesherrin herrscht. So
gleich befreit er sie von einem Belagerer und heiratet anschließend, ohne es zu wis
sen, seine eigene Mutter. Täglich betet er heimlich für seine Eltern. Von einer 
Kammerfrau beobachtet, erfährt seine Frau/Mutter/Tante davon und erkennt, dass sie 
unwissentlich ihren Sohn geehelicht hat. Beide setzen alles daran, Buße zu tun, auf 
dass Gott ihnen vergebe. Gregorius verlässt einfach gekleidet das Land und lässt sich 
von einem Fischer auf eine Insel bringen und mit Fußschellen versehen. Gott hält 
Gregorius 17 Jahre am Leben. Als der Papst stirbt, heißt es, der zukünftige Papst lebe 
auf einer Insel in Aquitanien. Gesandte aus Rom lassen sich von dem Fischer zu jener 
Insel bringen, wo sie den ausgemergelten Gregorius vorfinden und ihm verkünden, 
dass er der zukünftige Papst sei. Seine Mutter hört vom neuen christlichen Ober
haupt, und sie begegnen einander. Gott vergibt nicht nur Gregorius, sondern auch 
Mutter und Vater.

Die Geschichte Gregorius’, des guoten sündaere,276 ist geprägt von Kleidergaben, 
-wechseln und Investituren277, die einen mehrphasigen Entwicklungsprozess Grego
rius’ unterstreichen.278 In Hinblick auf das Thema dieser Arbeit sollen lediglich zwei 
Bedeckungen analysiert werden, die mit Gregorius’ Schulderkenntnis und Sühne in 
Verbindung stehen: ein hærîn hemede und ein krût.

Als Gregorius offenbar wird, dass er seine Mutter geehelicht hat, legt er seine 
schönen Kleider ab und wünscht sich sehnlichst in eine Einöde, in eine wüeste,279 um 
dort sein Dasein zu fristen:

��� Greg. V. 176.
��� Ich beziehe mich auf Andreas Kraß’ Investiturbegriff. Dabei versteht Kraß Einkleidung als einen 
grundlegenden Akt zur Erstellung sozialer bzw. gesellschaftlicher Identität (vgl. Kraß, Geschriebene 
Kleider, S. 25).
��� So gibt die Mutter ihrem Neugeborenen neben einer Tafel und Geld auch einen Seidenstoff mit. 
Gregorius verlässt die Abtei, tauscht die Mönchskutte mit einem aus jenem Seidenstoff gefertigten 
Kleid (vgl. Greg. V. 710–712; 1641–1643). Überlegungen zur Leitmotivik des Seidenstoffes und der adeli
gen wie auch päpstlichen Signifikanz des Materials s. Mertens, Kommentar, S. 847. Zur Signalfunktion 
der Kleidung im Gregorius und der Gegenüberstellung profaner und sakraler Kleidung im Verhältnis 
zu Gregorius’ Weg zur Läuterung s. Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 66–83; insb. 79.
��� Greg. V. 2757.

72 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



hin tet er diu rîchen kleit
und schiet sich von dem lande
mit dürftigen gewande

(Greg. V. 2748–2750)

Was das für ein einfaches Kleid ist, mit dem Gregorius bedeckt ist, wird erst beschrie
ben, als der Fischer ihn allein auf der Insel zurücklässt. Nun erfährt man, dass er 
Wind und Wetter schutzlos ausgeliefert ist und er nichts als ein einfaches härenes 
Hemd trägt, das ihn auch nur teilweise verhüllt:

im wâren kleider vremede,
niuwan ein hærîn hemede:
im wâren bein und arme blôz.

(Greg. V. 3111–3113)

[E]in hærîn hemede bezeichnet ein Pilger- und Bußgewand,280 das entweder aus einem 
tierlichen Material281 oder aus Abfallprodukten der Flachsverarbeitung (Werg) gefer
tigt sein kann.282 Es handelt sich dabei stets um ein einfaches und raues Gewand,283

das unangenehm auf der Haut liegt. In der altfranzösischen Vorlage La vie du pape 
saint Grégoire ou La légende du bon pécheur284 rät Grégoire seiner Mutter, härene 
Kleidung unter ihren Seidenkleidern zu tragen, um Vergebung ihrer Schuld zu bewir
ken.285 Dies entspricht der Trageweise in Hagiographien des 11. Jahrhunderts, nach 

��� Ebd., V. 3112. In ein härenes Kleid hüllt sich Sigune, die um ihren verstorbenen Schionatulander 
trauert (vgl. Pz. 437,24), aber auch Isolde trägt beim Gottesurteil ein solches Gewand (vgl. T. V. 15657).

Für die altfranzösische Literatur nennt Adolf Müssener sowohl Kleidung aus Schafwolle und Tier
fellen, aber auch aus Baumrinden oder Blättern, die Eremiten tragen (vgl. Adolf Müssener: Der Eremit 
in der altfranzösischen nationalen und höfischen Epik. Inaugural-Dissertation. Rostock 1930, S. 34f.).
��� Nach Katrin Kania werden Ziegenhaartextilien als hærîn bezeichnet. Der Vorteil dieses Materials 
sei seine glatte, wasserabweisende Oberfläche (vgl. Katrin Kania: Kleidung im Mittelalter. Materia
lien – Konstruktion – Nähtechnik. Ein Handbuch. Köln [u. a.] 2010, S. 40–43).
��� Das legen eine Reihe von Übersetzungen nahe, wie etwa Peter Knechts Übersetzung von Sigunes 
Gewand: „Sie trug ein Hemd aus Rupfen auf der Haut unter dem grauen Kleid.“ (Wolfram von Eschen
bach: Parzival. Mittelhochdeutscher Text nach d. 6. Ausgabe von Karl Lachmann. Übers. von Peter 
Knecht. Einführung zum Text von Bernd Schirok. Berlin/New York 1998, 437,24f.). [Sigle Pz.K].
��� Auch das einfache Bußkleid, mit dem die Römer und Römerinnen dem herannahenden neuen 
Papst Gregorius entgegenkommen wird als wüllîn bezeichnet (vgl. Greg. V. 3769). Volker Mertens 
merkt an, dass das Bußkleid mit den ungefärbten Kutten der Reformorden des 12. Jahrhunderts in 
Verbindung gebracht werden kann (vgl. Volker Mertens: Gregorius Eremita. Eine Lebensform des 
Adels bei Hartmann von Aue in ihrer Problematik und ihrer Wandlung in der Rezeption. Zürich/Mün
chen 1978, S. 59).
��� La vie du pape saint Grégoire ou La légende du bon pécheur. Text nach der Ausgabe von Hendrik 
Bastiaan Sol. Hrsg., übers. u. mit Vorwort versehen von Ingrid Kasten. München (KTRMA. 29), [Sigle 
Grég.].
��� Vgl. Grég. V. 1978f. Gregorius rät hingegen lediglich, dass sich seine Mutter von Speise und Ge
wand losmachen solle (vgl. Greg. V. 2708f.).

2.2 krût und mantel 73



denen die härenen Hemden heimlich oder verdeckt getragen werden sollten,286 was 
an den Rat Jesu erinnert, so zu fasten, dass es von anderen unbemerkt bleibe.287

Dieses Gewand ist Ausdruck des sündhaften Status der Träger:innen sowie deren 
Bußfertigkeit.288 Tertullian und andere Exegeten verknüpfen das Hautkleid Adams 
und insbesondere Evas mit deren Schuld.289 Das Hautkleid, gefertigt aus dem Fell 
toter Tiere, wird immer wieder mit dem härenen Hemd Johannes’ bzw. dessen Leder
gürtel verknüpft:290 Ipse autem Iohannes habebat vestimentum de pilis camelorum | et 
zonam pelliciam circa lumbos suos.291 Es liegt nahe, dass das härene Bußgewand auf 
die göttlichen Hautkleider verweist. Bei beiden Kleidern, jenen aus Tierhäuten und 
Tierhaaren, handelt es sich um schlichte Kleider, die den reuevollen Status zusätzlich 
unterstreichen.

Wie viele andere Figuren, die Buße tun, ist Gregorius ungeschuoch, also barfuß.292

Dies ist nicht nur ein Zeichen von selbst gewählter Armut, Demut, Ehrerbietung und 
Trauer, sondern die ledernen Schuhe, die aus der Haut toter Tiere gefertigt sind, gal
ten bereits bei den Juden als unrein.293 Darauf nimmt Ambrosius in seiner Auslegung 
des Lukas-Evangeliums294 Bezug, wenn er schreibt, dass nichts Irdisches mehr am 
Körper sein solle:

��� Vgl. Kania, Kleidung im Mittelalter, S. 43. Weitere Belege in der Literatur finden sich beispiels
weise in der Legendensammlung Der Heiligen Leben: Hl. Klara (DHL.I, S. 387), Hl. Bernhard (DHL.I, 
S. 447) und Hl. Eligius von Noyon (DHL.II, S. 270). (Der Heiligen Leben. Bd. I: Der Sommerteil. Hrsg. 
von Margit Brand [u. a.]. Tübingen 1994, [Sigle DHL.I]. Der Heiligen Leben. Bd. II: Der Winterteil. Hrsg. 
von Margit Brand [u. a.]. Tübingen 2004, [Sigle DHL.II]).
��� Vgl. Mt. 6,16–18. In diesem Sinne ist auch die indirekte Kritik an, das Misstrauen gegenüber und 
die Ablehnung von Gregorius durch den Fischer verständlich (u. a. vgl. Greg. V. 2787–2795). Darüber 
hinaus sieht der gut genährte und schöne Gregorius nicht danach aus, als ob er es mit dem Pilgern 
bzw. der Buße so ernst meinen würde (vgl. Mertens, Gregorius Eremita, S. 61).
��� Johannes der Täufer trägt ein Gewand aus Kamelhaar (vgl. Mk 1,6), aber auch im Alten Testament 
wird ein sacktuchartiges Gewand als Zeichen der Buße angeführt (vgl. Gen 37,34; Ps 35,13; Jon 3,5–8; 
Jud 9,1). Dieses Gewand war unangenehm zu tragen und von einfacher Qualität (vgl. Bender, Die Spra
che des Textilen, S. 163f. u. 171f.; Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 72; Forstner, Die Welt 
der Symbole, S. 457).
��� Vgl. Tert. cult. fem. I, 1, 2.
��� Vgl. Peterson, Theologie des Kleides, S. 49.
��� Vulg. Mat 3,4 u. vgl. Mar 1,6; „Johannes selbst aber hatte ein Kleid aus den Haaren von Kamelen 
und einen Ledergürtel um seine Lenden“.
��� Greg. V. 2767.
��� Ausführlicher zu positiver wie negativer Symbolik der Schuhe in: Forstner, Die Welt der Symbole, 
S. 465–467.
��� Ambrosius von Mailand: Expositio Evangelii. In: Sancti Ambrosii Opera. Pars IV. Expositio evan
gelii secvndvm lvcam. Fragmenta in esaiam. Hrsg. von Marcus Adriaen. Turnhout S. 1–400 (CCSL. 14), 
[Sigle Ambr. in Lc.]. Übersetzung: Ambrosius von Mailand: Des heiligen Kirchenlehrers Ambrosius 
von Mailand ausgewählte Schriften. Bd. 2. Lukaskommentar mit Ausschluß der Leidensgeschichte. 
Übers. von Johann Niederhuber. München 1915 (BKV. 1, 21).

74 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



Non peram neque calciamenta. utrumque de corio mortui animantis confici solet; nihil autem in 
nobis dominus Iesus mortale uult esse. Denique ad Moysen dicit: solue calciamentum pedum tuo
rum; locus enim in quo stas terra sancta est. Mortale igitur atque terrenum calciamentum iubetur 
soluere, cum mitteretur ad populum liberandum; huius enim minister muneris timere nihil debet 
nec a suscepto officio mortis periculo retardari.295 (Ambr. in Lc. 7,57)

Das heißt, die Schuhe,296 die wie die göttlichen Kleider aus der Haut toter Tiere gefer
tigt sind, können zusätzlich als Zeichen des Weltlichen und damit Sündhaften verstan
den werden,297 von dem es sich zu befreien gelte.298 Dass tierliche Häute von man
chen als ein unwürdiges Material betrachtet werden, berichtet bereits Philon in 
seiner Auslegung der Hautkleider. Es ist denkbar, dass er auf Vorwürfe reagierte, wo
nach Kleider aus toten Tieren unrein seien.299 Gregorius befreit sich einerseits durch 
das Ablegen der Schuhe von tierlichen Materialien. Andererseits legt er eventuell 
Tierliches durch das härene Hemd – das ja aus Tierhaaren gefertigt sein kann – auf 
sich. Im Unterschied zu Lederschuhen können Haare jedoch von lebenden Tieren ge
wonnen werden.

Das Ziel von Pilgern und Eremiten besteht darin, Gott so nahe wie möglich zu 
kommen. Wie Mose, der aufgefordert wird, seine Schuhe auszuziehen, weil er auf 
Heiligem Boden stehe, berühren die Pilger barfüßig die Heilige Stätte bzw. Gott.300

Das Tragen härener Gewänder sowie das bewusste Weglassen von Schuhen enthält in 
unterschiedlichem Maße Anklänge an den Sündenfall. Gregorius trägt einerseits die 

��� „‚Nicht Tasche, noch Schuhe.‘ Beides pflegt von der Haut eines toten Tieres hergestellt zu werden. 
‚Nichts Totes aber will der Herr in uns.‘ So spricht er denn zu Moses: ‚Löse den Schuh von deinen 
Füßen! Denn der Ort, an dem du stehst, ist heilige Erde.‘ Die sterbliche und irdische Hülle also mußte 
er, so lautet der Befehl, lösen, als er zu seinem Volke gesendet wurde, um es zu befreien; denn der 
Träger solchen Amtes darf nichts fürchten und auch nicht durch Todesgefahr von der übernommenen 
Pflicht sich zurückschrecken lassen.“ (Übers. von Johann Niederhuber).
��� Inwiefern nun das Anziehen tierlicher Kleidung mit der gleichzeitigen Abkehr von Lederschuhen 
zu vereinen sei, muss noch eingehender untersucht werden.
��� „Der Herr befahl dem Moses, jenem Vermittler heiliger Satzungen, seine Schuhe von den Füßen 
zu lösen [...]. Daß es für jene, die Überreste von Verwesung und Sterblichkeit an sich tragen, ein Frevel 
ist, sich Gott zu nahen, das hatte der heilig Moses aus dem Brauche der Heiden gelernt. Denn auch 
diese betraten die Tempel nicht mit Fußbekleidungen, die aus Häuten toter Tiere verfertigt waren. In 
ihren Gesetzen galt das als eine Art von Unreinheit.“ (Cyrill von Alexandrien: De Adoratione in spiritu 
et veritate II, PG 68, 235AB. Übers. zit. n.: Forstner, Die Welt der Symbole, S. 466).
��� Dorothea Forstner bezieht sich hier auf einen Abschnitt in Homiliae in evangelia von Gregor dem 
Großen (vgl. Gregorius Magnus: Homiliarum In Evangelia Libri Duo. In: Ders.: Opera Omnia. Hrsg. 
von Jacques-Paul Migne. Paris 1862 [PL. 76], Sp. 1076–1314; hier 1140f., 17, 5); Forstner, Die Welt der 
Symbole, S. 467).
��� Vgl. Phil. QG, B. I, 53, iii. 21, S. 30f. Vgl. Weiters Winston, Notes, S. 319, Fn. 24.
��� Vgl. Ex 3,5. Siehe dazu: Apg 17,27 (vgl. Forstner, Die Welt der Symbole, S. 466). Mit dem Tastsinn 
Gott zu begreifen, versucht etwa der ungläubige Thomas (Joh 20,27). Aber auch die Kranken, die Gre
gorius’ Gewand berühren und durch die Berührung geheilt werden, erinnern u. a. an Mk 5,25–34 
(vgl. Greg. V. 3779–3784) (vgl. Robert Jütte: Geschichte der Sinne. Von der Antike bis zum Cyberspace. 
München 2000, S. 113).

2.2 krût und mantel 75



Schuld über das Büßerkleid deutlich sichtbar, gleichzeitig löst er sich von den leder
nen Schuhen, was nicht nur eine Abkehr von Annehmlichkeiten, Weltlichem und eine 
Form der Selbstgeißelung ist, sondern auch ein Zeichen des Ablegens wie Abtötens 
der Sünde und somit ein Versuch, Gott möglichst nahe zu kommen.301

Das Erkennen von Gregorius’ eigener Schuld wird über eine weitere ‚Bekleidung‘, 
die im Rahmen dieser Untersuchung in den Blick genommen werden soll, verdeut
licht. Diese Bedeckung ist ein Zusatz Hartmanns, der in der altfranzösischen Vorlage 
nicht enthalten ist.302 Als die Gesandten des Papstes die Insel erreichen, finden sie 
eben keinen gepflegten Mann mit den schönsten und modischst geschnittenen Klei
dern von sîden und von golde vor,303 wie der Erzähler die Rezipient:innen kurz glau
ben lässt, bevor die Verneinung erst am Ende der schönen Ausführungen erfolgt:304

ein harte schœne man [...] den envunden sie niender dâ.305 Stattdessen ist Gregorius 
unbekleidet, denn das härene Gewand ist im Laufe der Zeit von ihm abgefallen.306

Gregorius ist sich seiner Nacktheit307 bewusst, er schämt sich sehr, eingeschränkt 
durch seine Ketten hat er aber wenig Möglichkeiten, sich und seine Scham zu verde
cken. Als die Gesandten des Papstes näherkommen, stürzt er sich daher auf den 
Boden und reißt in seiner Verzweiflung eine Pflanze aus:308

��� In der altfranzösischen Version legt Grégoire ärmliche Kleider an: Puis se vesti de povre dras | E 
si se mist de haut en bas (Grég. V. 1997–1998).
��� Grégoire versteckt sich nicht, sondern erwidert den Ruf der Gesandten. Sein Äußeres wird ähn
lich wie bei Hartmann dargestellt, allerdings fehlt der Leintuch-Dornen-Vergleich und generell sind 
Hartmanns Beschreibungen ausführlicher (vgl. Grég. V. 2491–2497).
��� Greg. V. 3387.
��� Vgl. ebd., V. 3379–3401. Mertens überlegt, ob der Erzähler mit dem Unterschied zwischen dem 
Inneren und Äußeren spielen möchte oder ob es ihm um die Abkehr vom „weltlichen Schönheitsto
pos“ gehe (Mertens, Gregorius Eremita, S. 59f.).
��� Greg. V. 3379 u. 3401.
��� Die altfranzösische Vorlage La vie du pape saint Grégoire ou La légende du bon pécheur führt aus
führlicher aus, was mit der Kleidung in den 17 Jahren passiert ist: „Quant li failli sa vesture, | Sa chars 
remes a la freidure. | Toz les dras qui il ot porté | Furent si porri e usé | Que nel poeient sol covrir, | 
Ne environ son cors tenir. – Als er keine Kleider mehr hatte, | war sein Leib der Kälte ausgesetzt. Alle 
Kleider, die er getragen hatte, waren so mürbe und verbraucht, daß sie ihn nicht mehr bedecken | 
und sich an seinem Körper halten konnten.“ (Grég. V. 2289–2294).
��� Die Nacktheit wird hier seitens Gregorius als Zeichen seines sündhaften Status’ verstanden. Auch 
kommt es zum Inzest, als die beiden Geschwister nackt unter der Bettdecke liegen (vgl. Greg. V. 367f.). 
Im Laufe der Erzählung zeigt sich hingegen, dass Nacktheit differenzierter gelesen wird. Hartmann 
erwähnt im Prolog, wie ein Mann von Mördern geschlagen (vgl. das Gleichnis des barmherzigen Sa
mariters, Luk 10,30–37) und seiner Kleider beraubt wird (vgl. Greg. V. 97–105; vgl. Ernst, Der ‚Grego
rius‘ Hartmanns von Aue, S. 67).
��� In Der Heiligen Leben wird Gregorius von den Gesandten des Papstes bleich, abgemagert und mit 
wildem Haarwuchs vorgefunden: Do was er gar iemerlich vnd was nackent vnd ploß vnd was verwach
sen mit har, vnd sein antlucz was im erplichen, vnd was gar mager worden. (DHL.II, S. 243, Z. 31–33).

76 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



dô brach er vür die schame ein krût.
sus vunden si den gotes trût,
einen dürftigen ûf der erde,
ze gote in hôhem werde,
den liuten widerzæme,
ze himele vil genæme.

(Greg. V. 3417–3422)

Obwohl Adam und Eva an dieser Stelle nicht erwähnt werden, ist diese Szene offen
sichtlich eine Anspielung auf den Bekleidungsversuch im Paradies.309 Das wird durch 
Signalwörter wie schame, nacket unde blôz deutlich, und den Umstand, dass Gregorius 
sich beim Herannahen der Gesandten aus Rom – im Auftrag Gottes, den zukünftigen 
Papst, den Vertreter Gottes auf Erden, aufzufinden – zu verstecken sucht.310 Grego
rius’ Bemühen, sich zu verbergen, ist wie das der ersten Menschen aussichtslos. Es ist 
ähnlich unsinnig, dass Gregorius sich mit gebende [...] an ietwederem beine fortzube
wegen bemüht, wie sich vor einem allwissenden Gott zu verstecken.311 Statt Feigen
blättern wählt Gregorius eine Pflanze, die sich wohl mit ‚Kraut‘ oder ‚kleine Blätter
pflanze‘ übersetzen lässt.312 Ähnlich wie die altenglische Genesis B, in der sich Adam 
und Eva mit Blättern bzw. Waldlaub bedecken, wählt Gregorius das, dessen er in kur
zer Zeit und innerhalb eines eingeschränkten Bewegungsradius’ habhaft wird.313 In 
einer Handlung, die eine Referenz auf die Übertretung der ersten Menschen und der 
Unmöglichkeit, die eigene Scham und Schuld zu verdecken, ist, wird Gregorius vorge
funden, der sich seines sündhaften Status’ mehr als bewusst ist.314

Gregorius sühnt nicht allein den unwissentlich begangenen Inzest, sondern auch 
die Sünden seiner Eltern. Wieso er für Taten büßen muss, die er nicht bewusst began
gen hat, beschäftigt die Forschung. Gregorius wird dabei immer wieder als ‚schuldlos 
schuldig‘ bezeichnet.315 Hartmann veranschaulicht in der krût-Szene die fatale Lage, 

��� Vgl. Gen 3,7; vgl. Mertens, Kommentar, S. 873.
��� Greg. V. 3417 u. 3410; vgl. Greg. V. 3409f.
��� Ebd., V. 3412–3413.
��� Vgl. Lexer, Bd. I, Sp. 1758: Mittelhochdeutsches Handwörterbuch von Matthias Lexer. Digitali
sierte Fassung im Wörterbuchnetz des Trier Center for Digital Humanities, https://www.woerterbuch 
netz.de/Lexer [Zugriff: 31.01.2025]. [Sigle Lexer].
��� þa hie heora lichoman leafum beþeahton, | weredon mid ðy wealde, wáeda ne haefdon. – „Da be
deckten sie ihre Leiber mit Blättern, bekleideten sie mit dem Waldlaub: sie hatten keine Kleider.“ 
(Gen. B, V. 845f.).
��� Ulrich Ernst versteht Gregorius’ Nacktheit als Zeichen seiner „Unerlöstheit“ (Ernst, Der ‚Grego
rius‘ Hartmanns von Aue, S. 67).
��� Dieter K. Goebel bezieht sich auf Sünden des Alten wie Neuen Testaments (1 Tim 1,12f.), die „ob
jektiv“ unbewusst begangen wurden und dennoch als „vollwertige“ Sünden angesehen werden. So 
etwa, wenn etwas Unreines berührt wurde (vgl. Lev 5,2f.). Der Inzest wird im Alten Testament in Lev 
18,24–28 behandelt und hat Einfluss auf ein gesamtes Land und die Natur. Dies verbindet Goebel mit 
Gregorius’ Aussagen (vgl. Greg. V. 3522–3539) (Dieter K. Goebel: Untersuchungen zu Aufbau und Schuld
problem in Hartmanns ‚Gregorius‘. Berlin 1974 [Philologische Studien und Quellen 78], S. 110–123). Mer

2.2 krût und mantel 77

https://www.woerterbuchnetz.de/Lexer
https://www.woerterbuchnetz.de/Lexer


in der sich der Mensch nach christlichem Weltbild befindet. Selbst nach 17 Jahren As
kese ist Gregorius ein Sünder, auf dem bereits seit der und durch die Geburt Sünde 
lastet, sodass es selbst einem noch so vorbildlichen Menschen unmöglich ist, schuldlos 
zu bleiben.316

Durch Gottes Gnade – wie der Erzähler betont – und aufgrund von Gregorius’ 
jahrelanger Kasteiung wird dieser schlussendlich erhoben, zum Vertreter Gottes auf 
Erden erwählt.317 Gregorius hingegen, auch in Hinblick auf seinen geschundenen Kör
per, meint, nicht bereit für das Papsttum zu sein.318 Sein Äußeres ist nach jahrelanger 
Askese alles andere als ansprechend, er entspricht dabei nicht der Vorstellung des 
Guten im Schönen.319 Die Kopf- und Barthaare sind lang und verfilzt,320 buschige Au
genbrauen und ein fahles und schwarzes Erscheinungsbild zeichnen den Sünder 
aus.321 Statt der höfischen Vorstellung eines guten Menschen in einem schönen Kör
per, steht Gregorius in der augustinischen Tradition, die zwischen Seele und Körper 
unterscheidet. Eine schöne Seele ist nicht zwingend an einen schönen Körper gebun
den.322 Gregorius selbst hält sich in seiner Demut nach wie vor für einen Sünder, wie 
seine schamvolle Reaktion auf das Herannahen der Gesandtschaft zum Ausdruck 
bringt, nachdem sein härenes Hemd in den 17 Jahren der Askese abhandengekommen 
ist. Benötigt Gregorius dann noch eine ‚weltliche‘ Kleidung? Kann das Abfallen des 

tens stellt einige Überlegungen zur Beantwortung der Frage, ob Gregorius vielleicht doch schuldig ist, 
vor. Eventuell könne Gregorius’ ‚Weigerung‘, stellvertretend für die Tat seiner Eltern zu büßen oder 
das Verlassen des Klosters gegen den Ratschlag des Abtes, als Schuld gesehen werden (vgl. Mertens, 
Gregorius Eremita, S. 62–67 u. 70).
��� Vgl. Wolfgang Wetzlmair: Zum Problem der Schuld im ‚Erec‘ und im ‚Gregorius‘ Hartmanns von 
Aue. Göppingen 1997 (GAG. 643), S. 166f. S. Dazu auch: Mertens, Gregorius Eremita, S. 68f.
��� Vgl. Greg. V. 3137–3144.
��� Vgl. ebd., V. 3550–3552.
��� Kalokagathie bezeichnet die Übereinstimmung von ästhetischer und moralischer Vortrefflichkeit 
(vgl. Christoph Horn: Kalokagathie. Begriff, Ideen- und Wirkungsgeschichte. In: Staat und Schönheit. 
Möglichkeiten und Perspektiven einer Staatskalokagathie. Hrsg. von Otto Depenheuer. Wiesbaden 
2005, S. 23–32, hier 23).
��� Eremiten, die nur mit ihrem Körperhaar bekleidet sind, werden von Mönchsschriftstellern 
immer wieder erwähnt. Ernst führt den Syrer Ephraem an, der von Geistlichen berichtet, die allein 
mit Haaren bekleidet sind. Auch in der Vitae Patrum finden sich eremitische Vorbilder. Hinzu kommt, 
dass diese Gestalten sich ihrer Nacktheit schämen und sich notdürftig mit Blättern bedecken. Bei Gre
gorius wird aber lediglich hervorgehoben, dass Haupt- und Barthaar verfilzt sind, von langem oder 
zotteligem Körperhaar ist nicht die Rede. Die altfranzösische Vorlage unterscheidet hier nicht so 
stark: Toz iert chenuz e toz peluz (vgl. Greg. V. 3423–3426; Grég. V. 2495) (vgl. Ernst, Der ‚Gregorius‘ 
Hartmanns von Aue, S. 74f.).
��� Vgl. Greg. V. 3423–3448. Barbara Seitz erkennt in Gregorius’ Beschreibung Ähnlichkeiten mit der 
Barlaam-Legende, außerdem der Charakterisierung der Figur Sybilles im Eneasroman (vgl. Barbara 
Seitz: Die Darstellung häßlicher Menschen in mittelhochdeutscher erzählener Literatur von der Wie
ner Genesis bis zum Ausgang des 13. Jahrhunderts. Inaugural-Dissertation. Tübingen 1967, S. 17; 
Fn. 762).
��� Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 48; 52.

78 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



Bußgewandes – ein offensichtliches Merkmal des Eingeständnisses der Sünde – als 
Überwindung des sündhaften Zustandes verstanden werden? Die Läuterung Gregors 
unterstreicht Hartmann von Aue durch sprachliche Bilder. Das Büßergewand wird 
durch das Leinentuch Christi ersetzt:

ich gelîche in disen sachen,
als der ein lîlachen
über dorne spreite:
man möhte im sam gereite
allez sîn gebeine
grôz unde kleine
haben gezalt durch sîne hût.

(Greg. V. 3459–3465)

Der zukünftige Papst ist zwar alles andere als schön, wenn sein Körper derart ausge
mergelt ist, dass seine Knochen zu erkennen und zu zählen sind. Doch wird dessen 
Körper mit einem Leintuch über Dornen verglichen.323 Die Verbindung aus lîlachen
und dorne stellt das Martyrium Gregorius’ in die Nähe der Leiden Christi, der vor der 
Kreuzigung mit einer Dornenkrone versehen und in Leintüchern gewickelt vom 
Kreuz genommen wird.324 Diesen metaphorischen ‚Kleiderwechsel‘ nutzt Hartmann 
von Aue geschickt, um den Wandel vom homo carnalis zum homo spiritualis zu ver
anschaulichen.325 Gregorius ist zu jenem guoten sündære geworden, von dem Hart
mann von Aue im Prolog berichtet.326 Der Kleiderwechsel erinnert an die Aufforde
rung Paulus’, sich mit einem neuen Menschen zu kleiden, der nach Gottes Bild 
geschaffen sei.327 Wie Ambrosius die Hautkleider als vorübergehende Bedeckung be
trachtet, die aber in Hinblick auf die kommende Erlösung wieder abgelegt werden 
wird,328 verliert Gregor das härene Hemd und tauscht es gegen das reine Leinen 

��� Hier scheint Hartmann von Aue Psalm 22,18 (Vulg.) zitiert zu haben: „Ich habe alle meine Kno
chen gezählt, die sie selbst an mir gesehen haben, als sie hinter sich blickten.“ (vgl. Ernst, Der ‚Grego
rius‘ Hartmanns von Aue, S. 17f.).
��� Vgl. Joh 19,2; 5 u. 40.
��� Auch der wiedergefundene Schlüssel, der die Ketten von Gregorius’ Fußschellen löst, zeigt an, 
dass Gregorius’ Schuld gesühnt ist. Der Gregorius Hartmanns von Aue ist stark von der augustinischen 
Lehre geprägt (vgl. Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 77; 79).
��� Greg. V. 176. Im Prolog spricht der Erzähler von zwei Kleidern, die Gott selbst hergestellt habe, 
und die Schutz vor jeglicher Sünde bieten: Glaube/Hoffnung auf Erlösung und Furcht vor dem Tod: 
gedingen unde vorhte (Greg. V. 113). Ob hier auf die Bekleidung Adams und Evas angespielt werde, 
bleibt fraglich. Aber auch der Bezug zur ‚Waffenrüstung‘ Gottes scheint an dieser Stelle nicht wirklich 
angebracht, da weder ‚Furcht‘ noch ‚Hoffnung‘ in Eph 6,10–17 angeführt werden.
��� Vgl. Eph 4,23f.
��� Vgl. Röm 6,6; Kol 3,9f. Der Verlust und das Wiedererlangen der ursprünglichen Kleidung wird bei 
Ambrosius, Johannes Scotus aber auch bei Avitus thematisiert. Letzterer verknüpft es mit der Neuein
kleidung des verlorenen Sohns. Die Frühmittelhochdeutsche Genesis spricht vom Verlust des Engelsge
wandes (vgl. Ambr. de Hel. 4,9; Johannes, Periphyseon, IV 836D–837A, S. 512; MG, V. 1046–1049; Alc. 
Avit. SHG III, 390–394).

2.2 krût und mantel 79



Christi. Er hat sich von der fleischlichen Hülle des Körpers gelöst und muss das irdi
sche Gewand – zumindest kurzfristig – nicht mehr tragen.329 Gregorius ist nun mit 
den Tugenden, mit denen der Mensch vor dem Sündenfall bedeckt gewesen ist, beklei
det.330 Dies ist einerseits eine Gnadengabe Gottes, denn Gregorius überlebt 17 Jahre, 
ohne Nahrung zu sich zu nehmen. Andererseits ist dies auch seiner langjährigen 
Buße geschuldet. Gregorius ist trotz seiner Nacktheit (mit Heiligkeit) bekleidet, die 
pfäflîchiu kleit, die er von den Gesandten erhält, unterstreichen dies.331 Kraß bezeich
net die Nacktheit bei Gregorius als „Zeichen eines abgebüßten postlapsalen Sünden
standes“,332 der schuldlose Sünder ist sich seines Ausnahmestatus’ nicht bewusst, wie 
sein hilfloser Bedeckungsversuch mit dem krût veranschaulicht.

In den beiden ausgewählten Kleidern Gregorius’, seinem härenen Hemd und dem 
krût, spiegeln sich die Gewänder Adams und Evas in der erzählenden Literatur 
wider.333 Die Tierfelle klingen indirekt im hærîn hemede an und zeigen für alle sicht
bar die Schuld des Trägers und dessen Eingeständnis. Obwohl das härene Hemd kein 
Hautkleid ist, lässt sich dieses Gewand in Bezug zu den göttlichen Kleidern setzen. 
Das umso mehr, da manche lateinischen sowie mittelhochdeutschen Texte in Bezug 
auf die Kleider der Genesis nicht strikt zwischen Tierhaut- und Tierhaarprodukt un
terscheiden.334 Über die Funktion des hærîn hemede im Gregorius werden Anklänge 
der exegetischen Tradition erkennbar. Das hærîn hemede entspricht Philons Vorstel
lung des einfachen Gewandes, das die Demut zum Ausdruck bringt und ist, ähnlich 
wie bei Tertullian, ein Bußgewand. Dass damit Schuld eingestanden wird, findet sich 
darüber hinaus bei Origenes. Ambrosius’ Vorstellung, dass das sündhafte Kleid der 
fleischlichen Vergehen abgelegt und stattdessen das neue Kleid Christi angelegt wer
den kann, ist im Gregorius verdeutlicht.

Das einfache Gewand steht in Abgrenzung zum himmlischen, wenngleich über 
das Anlegen des Bußkleids bereits ein erster Schritt erfolgt ist, sich dem himmlischen 
Kleid anzunähern und Heil zu erlangen. Dass das alte Kleid abgelegt und das neue 
angelegt werden soll, als Bild der Veränderung von der Sünde zum Heil, zeigt sich 
unmittelbar an der Verwandlung von Gregorius’ Körper. Das härene Hemd der Sünde 
fällt ab, darunter kommt Gregorius’ malträtierte Körper zum Vorschein, der christolo
gische Züge trägt. Körper und Kleidung bedingen sich dabei gegenseitig, wie Grego

��� Vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 271.
��� Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 834D–835B, S. 510 u. IV 836D–837A, S. 512.
��� Greg. V. 3655. Bereits die Mönchskutte, die der junge Gregorius anlegt, zeigt seine Abkehr von 
irdischen Freuden, ist zugleich ein „Ablegen des Weltkleides“ und ein „Ausziehen des alten Men
schen.“ (Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 68).
��� Kraß, Geschriebene Kleider, S. 220.
��� Inwiefern das unkrût, das die römischen Gesandten, der Fischer und Gregorius mit Rechen be
waffnet beseitigen, um die verlorene Tafel wieder aufzufinden, ironisch auf den krût- 
Bedeckungsversuch anspielt, darüber kann wohl nur gemutmaßt werden (vgl. Greg. V. 3721/3729).
��� Vgl. etwa Luc. II.32.

80 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



rius’ ‚Entwicklungsprozess‘, der über das An- und Ablegen von Kleidern angedeutet 
wird, vor Augen führt.

In der krût-Szene des Gregorius’ wird das Verbergen der Scham als urmenschli
che Reaktion dargestellt, welche die Erbschuld der Menschen veranschaulicht.335 Gre
gorius ahnt nicht, dass die Gesandten im Auftrag Gottes zu ihm, einem sündelôsen 
man kommen.336 Sein Verhalten ist ebenso Zeichen absoluter Demut. Die Vertreter tei
len in der Manier des Heiligen Martins ihr Kleid, geben es aber keinem Bettler, son
dern dem zukünftigen Papst.337

Hartmanns Gregorius ist eine legendenhafte Erzählung, die stark von der Vorstel
lung eines guten Lebens geprägt ist, die allem Irdischen entsagen will.338 Dass in 
einem solchen Rahmen auf die Genesis referiert wird – wenngleich in recht freier 
Form –, ist nicht überraschend. Doch auf die Erstbekleidungen der Menschen wird 
ebenso in Texten profanen Inhalts Bezug genommen, wie im Wirnts von Grafenberg 
Artusroman Wiglalois.

2.2.2 mantel – Wirnts Wigalois

Wigalois, der Sohn Gaweins und Flories ist ein Artusritter, der sich für seine Minne
dame Larie auf Aventiure begibt. Um den Gatten der Gräfin Beleare aus den Fängen 
des Drachens zu befreien, kämpft er gegen das Untier. Wigalois geht zwar als Sieger 
hervor, bleibt selbst jedoch ohnmächtig zurück.339 Der wie leblos liegende Ritter zieht 
die Aufmerksamkeit eines Fischerpaares auf sich, das ihn für tot hält. Der Fischer und 
die Fischerin können ihr Glück kaum fassen, sie beginnen den Ritter auszukleiden 
und die kostbaren Kleider, den Waffenrock und den magischen Gürtel340 an sich zu 
nehmen.341 Doch die beiden bleiben nicht unbemerkt. Eine von Beleares Hofdamen 

��� Vgl. Mertens, Kommentar, S. 873.
��� Greg. V. 3658.
��� Vgl. Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 246f.
��� Vgl. ebd., S. 77f.
��� Zusammenfassende Überlegungen der Forschungsliteratur zur Ohnmacht in: Ingeborg Hender
son: Selbstentfremdung im Wigalois Wirnts von Grafenberg. In: CollGerm 13,1 (1980), S. 35–46, hier 35. 
Sie selbst vertritt die These, dass die Ohnmachtsszene nicht ohne Grund in der Mitte des Werkes ange
siedelt ist. Sie sei eine Zäsur, die einen Wendepunkt anzeige (vgl. ebd., S. 36f.). Dem widerspricht 
Christoph Cormeau. Es sei eine weitere Herausforderung, die Wigalois meistere, und keine „Mittelzä
sur“ (Cormeau, ‚Wigalois‘ und ‚Diu Crône‘, S. 48f.).
��� Es handelt sich um einen prächtigen goldenen und mit Edelsteinen besetzten Gürtel, der dem 
Träger zu sterke/vreude unde wîsheit verhelfe (Wig. V. 332). Gawan erhält diesen vom Ritter Gawein 
(vgl. Wig. V. 610–612). Wigalois’ Mutter Florie überreicht ihm den Gürtel seines Vaters (vgl. Wig. 
V. 1367–1370). Ausführlicher zum Gürtel s.: Christoph Schanze: Jorams Gürtel als ‚Ding‘. Zur Polysemie 
eines narrativen Requisits. In: PBB. 135,4 (2013), S. 535–581.
��� Vgl. Wig. V. 5314–5360.

2.2 krût und mantel 81



beobachtet, wie Wigalois entblößt wird, bis dieser keinen Faden mehr am Leib 
trägt.342 Zurück am Hof berichtet sie ihrer Herrin Beleare, dass sie den Helden des 
Drachenkampfes gefunden habe. Beleare lässt sich von den beiden Fischer:innen zu 
dem Ort bringen, wo sie Wigalois gelassen haben, der in der Zwischenzeit aufgewacht 
ist.343 Verwundert, wo er sei und weshalb nackt344, hält er sich, ähnlich wie Iwein,345

nicht für einen Ritter, sondern für wilde346 und ungehiure.347

michel wunder in des nam
wie er dar kommen wære
gewandes alsô lære.

(Wig. V. 5797–5799)

Sein früheres Leben könne nur ein Traum gewesen sein. Eine seidene, vom Fischer
paar wohl im Dunkeln der Nacht übersehene, Tasche,348 die er von seiner Minnedame 
Larie erhalten hat, die Brot und eine Blüte enthält,349 lässt Erinnerungen an sein vor

��� Vgl. ebd., V. 5425–5428. Wigalois sei hier vollständig nackt, wie Silke Winst im Vergleich zu einer 
weiteren Stelle im Wigalois argumentiert (vgl. Silke Winst: Körper und Identität. Geschlechtsspezifi
sche Codierungen von Nacktheit im höfischen Roman um 1200. In: „Und sie erkannten, dass sie nackt 
waren.“ Nacktheit im Mittelalter. Ergebnisse einer interdisziplinären Tagung des Zentrums für Mittel
alterstudien der Otto-Friedrich-Universität Bamberg. Hrsg. von Stefan Bießenecker. Bamberg 2008 
[Bamberger interdisziplinäre Mittelalterstudien. 1], S. 337–354, hier 347). Auch Robert Jütte unterschei
det unterschiedliche Abstufungen der Nacktheit; „fadennackend“ entspreche einer gänzlichen Entklei
dung (Robert Jütte: Der anstößige Körper. Anmerkungen zu einer Semiotik der Nacktheit. In: Gepei
nigt, begehrt, vergessen. Symbolik und Sozialbezug des Körpers im späten Mittelalter und in der 
frühen Neuzeit. Hrsg. von Klaus Schreiner, Norbert Schnitzler. München 1992, S. 109–129, hier 114).
��� Wigalois’ Erwachen erinnert an Iweins Ende des Wahnsinns. Dirk Matejovski zeigt, wie Iweins 
Wahn und insbesondere sein Erwachen daraus für spätere höfische Texte einflussreich waren (Dirk 
Matejovski: Das Motiv des Wahnsinns in der mittelalterlichen Dichtung. Frankfurt a. M. 1996, für die 
hier besprochenen Texte insb.: S. 146–155).
��� Nackt kann kulturell Vielfältiges umfassen und sowohl „‚schamlos‘, ‚unzivilisiert‘, ‚sündenlos‘, 
‚arm‘, ‚bedürftig‘, ‚verrückt‘, ‚häretisch‘, ‚kindisch‘, ‚unterwürfig‘, ‚volltrunken‘“ bedeuten (vgl. Jütte, 
Der anstößige Körper, S. 116).
��� Nähe und Unterschied zum Iwein in: Henderson, Selbstentfremdung im Wigalois Wirnts von Gra
fenberg, S. 35f.; 39f. S. dazu auch: Kraß, Geschriebene Kleider, S. 220–224.
��� Wig. V. 5810. ‚Wild’ ist all das, was vom Menschen nicht beherrscht ist, was fremd und eventuell 
auch gefährlich ist (vgl. Wolfgang Haubrichs: Wild, grimm und wüst. Zur Semantik des Fremden und 
seiner Metaphorisierung im Alt- und Mittelhochdeutschen. In: wildekeit. Spielräume literarischer ob
scuritas im Mittelalter. Zürcher Kolloquium 2016. Hrsg. von Susanne Köbele, Julia Frick. Berlin 2018 
(Wolfram-Studien. 25), S. 27–52, hier 32).
��� Wig. V. 5831. Was als gehiure bzw. ungehiure zu bewerten sei, stellt die Gralsbotin Cundrîe im 
Parzival in Frage, wenn sie darauf hinweist, sie möge ungehiure aussehen, doch Parzival habe sich 
auf der Gralsburg einen Fehltritt geleistet: ich dunke iuch ungehiure, | und bin gehiurer doch dann ir. 
(Pz. 315, 24f.).
��� Vgl. Matejovski, Das Motiv des Wahnsinns in der mittelalterlichen Dichtung, S. 149.
��� Das Brot ist dabei ein besonderes. Führt man es zum Mund, vergeht der Hunger, sodass man für 
einen langen Zeitraum ohne Essen auskommt (vgl. Wig. V. 4471–4474) und es gibt außerdem Kraft im 

82 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



heriges Ritterleben wachwerden.350 Wigalois’ Überlegungen werden von der heranna
henden Gefolgschaft Beleares unterbrochen. Im wachen Zustand schämt er sich sei
ner Nacktheit und versucht zu fliehen.351 Wie Gregorius wirft er sich zu Boden, richtet 
sich jedoch wieder auf und läuft weiter.352 Versteckt in einer Höhle, nimmt er Moos 
und Gras, um seinen Körper damit zu bedecken:

diu scham treip in in ein hol
dâ vor grôz gerüne was;
beidiu mies unde gras
brach er vür sînen lîp.

(Wig. V. 5917–5920)

Beleare versucht unterdessen, Wigalois davon zu überzeugen, sich zu zeigen, aber 
erst als sie bittet, um seiner Minnedame Willen einzuhalten, zeigt er sich nackt.353 Er 
dreht sich dabei ein wenig auf die Seite, damit erkennbar ist, dass es ihm unange
nehm ist, er sich schämt. Die Gräfin Beleare nimmt ihren Pelz und lässt ihn Wigalois 
bringen, damit er sich bedecken kann. Erst dann heißt sie ihn willkommen. An ihrem 
Hof, wo er festlich empfangen wird, kann er sich erholen und bekommt kostbare 
Kleider.354

Wigalois steht nach dem Sieg gegen den Drachen am Zenit seiner ritterlichen 
Laufbahn und wird über Nacht durch den kurzfristigen Verlust der Kleider und der 
eigenen Identität zum ‚Wilden‘ degradiert.355 Welche Funktion hat dieser Einschnitt 
in Wigalois’ Ritterlaufbahn? Ist es eine Zäsur,356 zeigt es eine Krise,357 dient es als Läu
terung wie in Hartmanns Iwein? Ähnlich wie Gregorius scheint sich Wigalois nichts 
zuschulden kommen haben zu lassen, hat er doch gerade sein Leben riskiert, um das 
anderer zu retten.358 Wigalois sieht sich in einen unglücklichen Zustand versetzt, Ver

Kampf (vgl. Wig. V. 4995–5003). Die Blüte hilft gegen den stinkenden Atem des Drachens (vgl. Wig. 
V. 4735–4746).
��� Vgl. Wig. V. 5842–5853.
��� Im ohnmächtigen Zustand hat er sich überhaupt nicht geschämt (vgl. Wig. V. 5430). Um sich zu 
schämen, braucht es eine Form des Gegenübers. Scham wird zwar von einem selbst empfunden, aber 
erst durch den „realen bzw. imaginierten Blick der anderen hervorgerufen“ (Gvozdeva/Velten, Einlei
tung, S. 4).
��� Vgl. Wig. V. 5879f.
��� Vgl. ebd., V. 5924–530.
��� Vgl. ebd., V. 5941–5976.
��� Vgl. Winst, Körper und Identität, S. 351.
��� Vgl. Henderson, Selbstentfremdung im Wigalois Wirnts von Grafenberg, S. 35f. u. 43f.; Cormeau, 
‚Wigalois‘ und ‚Diu Crône‘, S. 48f.
��� Dies verneint Klaus Grubmüller (vgl. Klaus Grubmüller: Artusroman und Heilsbringerethos. Zum 
‚Wigalois‘ des Wirnt von Gravenberg. In: PBB. 107,2 [1985], S. 218–239; hier 223f.).
��� So führt Stefanie Schmitt Wigalois’ Ohnmacht allein auf den herausfordernden Kampf mit dem 
Drachen zurück; im Gegensatz zu Iwein bleibt deswegen Wigalois’ nackter Körper schön (vgl. Schmitt, 
Riesen und Zwerge, S. 370).

2.2 krût und mantel 83



zweiflung darüber macht sich breit.359 Seine ‚Krise‘ ist temporärer und oberflächli
cher Natur. Was ihm fehlt, ist offensichtlich: Gewand und Waffen.360

Da Nacktheit in der höfischen Literatur stets in Relation zum angezogenen Körper 
zu betrachten und als Zeichen von Mangel zu verstehen ist,361 ist es nachvollziehbar, 
dass sich Wigalois im nackten Zustand für einen armman, einen Unfreien hält; und 
das, obwohl der Zustand und die Schönheit seines Körpers Derartiges nicht nahelegen 
würden, was auch die Frau des Fischers bemerkt,362 die sogleich in Liebe zu Wigalois 
entbrennt.363

Kraß streicht im Unterschied zur Verwilderung Iweins hervor, dass Wigalois’ 
nackter Körper ein verklärter sei, der eben schneeweiß im Mondenschein leuchte 
und die Fischerfrau davon abhalte, ihm etwas zuleide zu tun.364 Dass Wigalois kein 
Wilder ist, zeigt sich außerdem am übermäßigen Schamgefühl, das Wigalois quält.365

Würde Wigalois sich nicht schämen, wäre dies ein Anzeichen von Schamlosigkeit und 
dafür, den gesellschaftlichen Wertekanon nicht anzuerkennen.366 Dass es Wigalois 
mehr als unangenehm ist, sich nackt zu zeigen, ist dagegen Ausdruck seines „höfische[n] 
Bewusstsein[s]“.367

Neben der Kleidung fehlt es Wigalois darüber hinaus an Waffen und seiner Rüs
tung. Selbst sein Zaubergürtel,368 der ihn unbesiegbar macht und in den vorhergehen

��� Vgl. Stephan Fuchs: Hybride Helden. Gwigalois und Willehalm. Beiträge zum Heldenbild und zur 
Poetik im frühen 13. Jahrhundert. Heidelberg 1997 (Frankfurter Beiträge zur Germanistik. 31), S. 149f.
��� „Die Not verbleibt damit im Wortsinn an der dinglichen Oberfläche. Sie betrifft eher den Klei
dungscode, als dass sie einer inneren Gebrochenheit Ausdruck geben würde.“ (Sybille Wüstemann: 
Der Ritter mit dem Rad. Die stæte des Wigalois zwischen Literatur und Zeitgeschichte. Trier 2006 [Li
teratur – Imagination – Realität. Anglistische, germanistische, romanistische Studien 36], S. 52).
��� Vgl. Friedrich Wolfzettel: Der defiziente arthurische Körper. Nacktheit als Gattungs-Paradigma. 
In: Körperkonzepte im Arthurischen Roman. Hrsg. von dems. Tübingen 2007, S. 201–230 u. hier 205.
��� Wig. V. 5834. Auch der Fischer im Gregorius hält Gregorius’ Büßergeschichte für wenig plausibel, 
zu wohlgenährt erscheint er ihm (vgl. Greg. V. 2784f. u. 2898–2934).
��� Vgl. Wig. V. 5433–5435.
��� Vgl. Kraß, Geschriebene Kleider, S. 224.
��� Der Begriff schame ist komplexer als es das neuhochdeutsche ‚Schamhaftigkeit‘ vermuten lässt. 
Er tritt auf, wo es zu einer Regelübertretung kommt, ist das Gegenteil von ‚Ehre‘ (vgl. Jan-Dirk Müller: 
Scham und Ehre. Zu einem asymmetrischen Verhältnis in der höfischen Epik. In: Scham und Schamlo
sigkeit. Grenzverletzungen in Literatur und Kultur der Vormoderne. Hrsg. von Katja Gvozdeva, Hans 
Rudolf Velten. Berlin/Boston 2011 [TMP. 21], S. 61–96, hier 68f.).
��� Vgl. Gvozdeva/Velten, Einleitung, S. 15f.
��� Winst, Körper und Identität, S. 346; vgl. Gvozdeva/Velten, Einleitung, S. 1f.
��� Ohne Gürtel ist Wigalois, so Silke Winst, zumindest teilweise ein anderer. Nach Cormeau zeige 
sich die Wandlung in der Zunahme an religiösen Motiven und Motivationen im zweiten Teil des Vers
romans, wenngleich Christoph Schanze wie Stephan Fuchs betonen, es handele sich um einen sanften 
Übergang, und Wigalois sei bereits vor seiner Ohnmacht ein christlicher Ritter gewesen und vertraue 
auch danach noch auf magische Dinge, wie Blüte und Brot verdeutlichen (vgl. Winst, Körper und Iden
tität, S. 347f.; Cormeau, ‚Wigalois‘ und ‚Diu Crône‘, S. 46; Schanze, Jorams Gürtel als ‚Ding‘, S. 573; 
Fuchs, Hybride Helden, S. 151f.).

84 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



den Aventiuren unverzichtbar schien, ist verloren.369 Nun muss er vorwiegend mit 
der eigenen Stärke auskommen, was ihn zugleich noch mehr in die Abhängigkeit von 
Gottes Gnade stellt.370 ichn welle dâ tôt geligen, | od mit der gotes kraft gesigen.371

Wigalois’ Verzweiflung darüber, nackt zu sein, sich verstecken zu müssen und 
selbst Moos und Gräser auszureißen, um die Scham zu verhüllen, lässt die Feigen
kleid-Episode der Genesis anklingen. Dies erfolgt einerseits wieder über markierte Be
griffe wie scham,372 andererseits auf Ebene der Handlung: Statt Gott sucht und ruft 
die Gräfin nach Wigalois.373 Wigalois versucht sich wie Adam und Eva zu verstecken 
und seine Scham zu verbergen. Um Blätter aneinanderzubinden, bleibt Wigalois – 
wie auch Gregorius – keine Zeit. Wigalois nimmt das Erstbeste, was der Wald zu bie
ten hat. So wie Adam und Eva auf Gottes Gnade angewiesen sind, der ihnen Kleider 
anfertigt, ist Wigalois von der Gunst der Gräfin abhängig.374 Statt Kleidern aus Fell 
gibt Beleare einen (kostbaren) Pelz:

einen pelz zôch si an der stet
ab ir, der was luter grâ;
den sande si dem rîter da;
hie mit kleite er sich sâ.

(Wig. V. 5937f.)

Das Überreichen eines (Pelz-)Mantels ist in der mittelhochdeutschen Erzählliteratur 
ein gängiges Motiv.375 Isoliert betrachtet ist das Überreichen eines Kleidungsstückes 
keine (direkte) Referenz auf die Einkleidung durch Gott. Durch die Aktivierung der 
Bedeutungsfelder ‚Scham‘ und ‚Pflanzenkleider‘ sowie durch die parallele Erzähl
struktur klingen in der mildtätigen Mantelgabe die göttlichen Hautkleider an. In bei
den Fällen handelt es sich bei der Überreichung eines Produkts aus tierlichen Mate
rialien, um eine liebevolle bzw. gnädige Geste. Im Unterschied zur Genesis wird 
Wigalois nun aber nicht verstoßen, sondern auf dem Hof Beleares willkommen ge
heißen.

��� Vgl. Wig. V. 6007f. Die neuen Kleider am Hof Beleares umfassen keinen magischen Gürtel 
(vgl. Wig. V. 5941–5976).
��� Vgl. John W. Thomas: Introduction. In: Wirnt von Grafenberg: Wigalois. The Knight of Fortune’s 
Wheel. Übers. u. eingel. von dems. Lincoln/London 1977, S. 1–100, hier 33f.
��� Wig. V. 6004f.
��� Ebd., V. 5881.
��� Vgl. ebd., V. 5884 u. 5920f.
��� „Der Mensch wird erst jenseits von Eden. Erzählt wird die Geschichte traumatischer Bewusstwer
dung: was ist es, Mensch zu sein? Es heißt zuerst, sich entblößt zu erfahren und damit angewiesen zu 
sein auf Verhüllung. [...] In der biblischen Anthropologie wird das Verhüllen und Enthüllen als der 
kulturelle Grundmechanismus dargestellt.“ (Hartmut Böhme: Urszenen der Scham. In: Scham und 
Schamlosigkeit. Grenzverletzungen in Literatur und Kultur der Vormoderne. Hrsg. von Katja Gvoz
deva, Hans R. Velten. Berlin|Boston 2011 [TMP. 21], S. 27–31, hier 29f.).
��� S. Fn. S. 72, Fn. 277 u. S. 87, Fn. 389.

2.2 krût und mantel 85



Um welchen Pelz376 es sich handelt, darüber herrscht in der Forschungsliteratur 
Uneinigkeit. Sabine und Ulrich Seelbach übersetzen luter grâ mit ‚ottergrau‘.377 Es 
könnte sich also um einen Otterpelz handeln.378 Elke Brüggen beschreibt grâ als 
„Grauwerk, eine Pelzsorte“. Es sei das Fell eines grauen Eichhörnchens (Feh). Sie gibt 
einige mittelhochdeutsche Versstellen wieder, die des Wigalois’ ist nicht darunter. 
[L]uter, als Begriff für einen Otterpelz, fehlt in Brüggens Glossar.379 Eine mögliche Les
art wäre grâ mit ‚Pelzwerk‘ und lûter mit ‚hell/leuchtend/strahlend‘ zu übersetzen. Der 
Pelz, den die Gräfin Wigalois überreicht, wäre dann von hellem Schein, der sowohl mit 
dem Körper der ursprünglichen Trägerin wie des zukünftigen Trägers korrespondiert. 
Hinzu kommt, dass damit die Harmonie zwischen Äußerem und Innerem durch eine 
zusätzliche Komponente verstärkt wäre. Denn die Gräfin wird nicht nur mit weißer 
Haut beschrieben,380 sondern auch innerlich als reine[z] wîp charakterisiert.381 Wigalois 
besitzt ebenfalls beides: einen schœnen lîp und ganze tugent.382

Eine Parallele zwischen Beleare und Wigalois wird aber nicht erst durch den 
Mantel hergestellt, vielmehr schließt die Kleidergabe eine Reihe von vergleichbaren 
Begebenheiten ab. Wigalois begegnet Beleare zum ersten Mal, als diese um ihren 
Mann weint, den sie, vom Drachen fortgeschleppt, tot glaubt. Ihre Kopfbedeckung wie 
ihre schönen Kleider sind zerrissen, so bitterlich trauert sie.383 Der bekleidete Wiga
lois trifft auf eine mit zerschundenen Kleidern im Gras liegende Gestalt. Wie bei Wi
galois zeigt bereits die Blässe des Körpers die edle Herkunft. Doch statt vom Drachen 
ist die Dame durch ihr eigenes Zutun versehrt wie entkräftet und nicht vollständig 
und damit standesgemäß bekleidet.384 Nach dem Kampf mit dem Drachen hat sich die 
Situation umgekehrt. Wigalois liegt nach der Ohnmacht nackt im Gras bzw. ist mit 
Gras bedeckt. Unbekleidet und zerzaust ist er auf die Hilfe der Gräfin angewiesen, die 
ihm nicht nur ein Gewand gibt, sondern ihm noch weitere Pflege angedeihen lässt.

��� Weitere Beschreibungen des Kleidungsstückes, die zwischen dem Außenstoff und dem Pelzfutter 
differenzieren, werden nicht hinzugefügt (vgl. Wig. V. 4404–4408).
��� Ebd., 5938 bzw. 4404.
��� Im Wigalois werden auch hiute vischîn (Wig. V. 809) erwähnt. Alissa Theiß und andere führen an, 
dass damit Seehundfell, aber eventuell auch Otter- oder Robbenfell gemeint sein könnte (vgl. Alissa 
Theiß: Höfische Textilien des Hochmittelalters. Der ‚Parzival‘ des Wolfram von Eschenbach. Stuttgart 
2020 [ZfdA, Bh. 30], S. 341f.; Sabine Seelbach, Ulrich Seelbach: Kommentar. In: Wirnt von Grafenberg: 
Wigalois. Übers., erl. u. mit Nachwort versehen von dens. 2. Aufl. Berlin/Boston 2014, S. 301–347, 
hier 307).
��� Elke Brüggen: Kleidung und Mode in der höfischen Epik des 12. und 13. Jahrhunderts. Heidelberg 
1989 (Bh. z. Euph. 23), S. 220.
��� Vgl. Wig. V. 4881–3890 u. 5441.
��� Ebd., V. 5942.
��� Ebd., V. 1245.
��� Vgl. ebd., V. 4881–3890.
��� Vgl. ebd., V. 4887–4901.

86 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



Der Pelz ist eine Investitur auf mehreren Ebenen. Der nackte Wigalois erhält Klei
der, die aufgrund des Materials an die göttlichen Hautkleider erinnern. Jedoch han
delt es sich nicht – wie es u. a. in der Exegese bei Philon anklingt – um einfache Tier
häute, sondern um einen schönen Pelz, den die Gräfin Beleare nicht anfertigen lässt, 
sondern zuvor selbst getragen hat. Als Wigalois bekleidet ist, wird er als Mensch ge
sellschaftsfähig, der Held zur Person und zum Individuum.385 Dadurch, dass er beklei
det ist, erfüllt er die Minimalbedingung, am zivilisierten Leben teilnehmen zu 
können.

Eine religiöse Konnotierung wird im Wigalois über eine weitere Pelzkleidung her
gestellt. Nicht allein die Gräfin trägt einen solchen Pelz. Auch der Priester, der Wiga
lois segnet, bevor er Larie verlässt und die neuen ritterlichen Herausforderungen an
nimmt, ist in einen pelz der was luter grâ gehüllt.386 Somit wird über das Material 
eine Verbindung zwischen der Kleidung eines Geistlichen und Wigalois’ gezogen, 
denn die Begriffe lûter und grâ treten im Wigalois nur zwei Mal gemeinsam auf und 
finden sich darüber hinaus in keinem weiteren Text des MHDBDB387-Korpus’. Die 
Ähnlichkeit der Kleider kann somit als eine weitere religiöse Markierung verstanden 
werden, sodass Kraß’ Kommentar, Wigalois „[...] Devestitur gerät somit nicht zur 
Bloßstellung eines Schuldigen, sondern zur Epiphanie eines Vollkommenen“, nicht al
lein auf die Nacktheit, sondern auch auf die Einkleidung, die Investitur in Pelz bezo
gen werden kann.388

So wie Das Buch der Jubiläen die Gabe der Hautkleider als ehrenvolle Geste be
trachtet, ist die Übergabe eines Mantels im höfischen Zeremoniell389 eine Form der 
Ehrerbietung, die in der mittelalterlichen Literatur wie Kultur häufig erwähnt 
wird.390 Das Gewand, das überreicht wird, stellt ebenso einen Richtwert dar. Es zeigt 
an, was sich der Gastgebende leisten kann, aber darüber hinaus auch, wie der Gast 
gesellschaftlich eingeordnet wird.391 Durch das Anlegen des eigenen Kleidungsstücks 
stellt die Gräfin den nackten Wigalois auf ihre Stufe. So können sie auf ‚Augenhöhe‘ 

��� Vgl. Wolfzettel, Der defiziente arthurische Körper, S. 226.
��� Wig. V. 4404. Der Pelz des Priesters ist jedoch kein Mantel. Dieser wird noch zusätzlich erwähnt.
��� Mittelhochdeutsche Begriffsdatenbank (MHDBDB). Universität Salzburg. Interdisziplinäres Zen
trum für Mittelalter und Frühneuzeit (IZMF). Koordination: Katharina Zeppezauer-Wachauer. 
1992–2022 (laufend), http://www.mhdbdb.sbg.ac.at/ [Zugriff: 07.02.2023], [Sigle MHDBDB].
��� Kraß, Geschriebene Kleider, S. 224.
��� Es sei, so Roland Barthes, nicht möglich, allein von Hermelinmantel und Herrschaft zu sprechen 
und zu meinen, der Mantel bedeute Herrschaft, denn die beiden existieren auch unabhängig vonei
nander, sondern die Kombination der beiden ermögliche es, diese gemeinsam zu denken (vgl. Roland 
Barthes: Mythen des Alltags. Übers. von Horst Brühmann. Frankfurt a. M. 2010, S. 256).
��� Vgl. Elke Brüggen: Kleidung und adliges Selbstverständnis. Literarische Interessenbildung am 
Beispiel der Kleidermotivik in der höfischen Epik des 12. und 13. Jahrhunderts. In: Literarische Interes
senbildung im Mittelalter. DFG-Symposion 1991. Hrsg. von Joachim Heinzle. Stuttgart/Weimar 1993 
(Germanistische Symposien. Berichtsbände. 14), S. 200–215, hier 207.
��� Vgl. Brüggen, Kleidung und Mode, S. 124f.

2.2 krût und mantel 87

http://www.mhdbdb.sbg.ac.at/


kommunizieren. Die Übergabe des eigenen Pelzes ermöglicht es Beleare überdies, 
ihre Dankbarkeit für die Rettung ihres Mannes zum Ausdruck zu bringen.392

Die Szene im Wigalois ist deshalb so aufschlussreich für diese Arbeit, weil beide 
Genesisbekleidungen, die Pflanzen- und die Hautkleider, aufeinanderfolgend themati
siert werden. Die Bedeckung mit Blättern ist dabei ungenügend, kurzfristig und doch 
kann sich Wigalois damit zeigen. Darüber hinaus wird im Vergleich zur Genesishand
lung deutlich, dass nicht allein härene Hemden und schlichte Tierhäute und Felle in 
Bezug zur Hautkleidung gesetzt werden (können), sondern selbst luxuriöse Pelze da
rauf referieren. Der Pelz bei Wirnt von Grafenberg steht dabei weniger in der exe
getischen Tradition eines Origenes, Augustinus oder Ambrosius. Er wird nicht als Zei
chen der Sterblichkeit oder Körperlichkeit verstanden. Dennoch lassen sich Anklänge 
an Philons Exegese finden. Denn erst bekleidet ist der Schöpfungsvorgang des Men
schen abgeschlossen. Unbekleidet findet er sich in einem Zwischenstatus wieder, wie 
Wigalois’ Verunsicherung verdeutlicht. Noch stärker veranschaulicht der Pelz Auffas
sungen, die sich etwa bei Wilhelm von St. Thierry oder im Buch der Jubiläen finden 
und das menschliche Bedürfnis nach Bekleidung betonen. Die Kleidung sei u. a. das, 
was den zivilisierten vom unzivilisierten Menschen und von Tieren unterscheide.

Darüber hinaus gibt das Material Informationen über das Verhüllte, den Körper, 
preis. Wie bei Avitus die Einkleidung Adams und Evas in Ziegenhaut diese als Ver
dammte stigmatisiert, verhüllt der kostbare Pelz die edle und helle Haut von Beleare 
bzw. Wigalois und trägt den edlen Charakter der Träger:innen nach außen. Wenn
gleich das Höfische am unbekleideten Körper sichtbar wird, so benötigt Wigalois Klei
der, um am höfischen Leben teilzunehmen.

Zusammenschau

Die Hautkleider in den angeführten Beispielen unterscheiden sich von der exegeti
schen Tradition dahingehend, dass durchaus behaarte Hüllen in den Fokus gerückt 
werden. Während die tierliche Herkunft der Materialien wie die behaarte Textur, an
ders als in den spätantiken Genesisauslegungen, eine durchaus prominente Rolle ein
nimmt, werden in der volkssprachigen (Bibel-)Dichtung exegetische Inhalte aufge
nommen und verhandelt.

Avitus kleidet den Menschen in das Fell von Ziegenböcken, was diesen damit als 
verdammungswürdigen Sünder kennzeichnet. Die Tierhäute verdecken bei Avitus 
das darunterliegende Böse und legen es aber gleichzeitig u. a. über das Material offen. 
Der Verlust des erstrebenswerten Gewandes ist bei Avitus wie in der Frühmittelhoch

��� Das Teilen des eigenen Mantels ist eine Geste, die an den Heiligen Martin von Tours erinnert. 
Auch die Botschafter aus Rom teilen ihr Gewand mit dem nackten Gregorius (vgl. Greg. V. 3654f.; 
vgl. Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von Aue, S. 78).

88 2 Adam und Eva als Ziegenböcke



deutschen Genesis Thema. Auch wenn der pelliz in der Frühmittelhochdeutschen Gene
sis eine gnädige Geste Gottes ist, ist das Engelsgewand verloren, ein Verlust, der nicht 
kompensiert werden kann.

Im Gregorius und Wigalois werden die Hautkleider der Genesis in die Nähe häre
ner Hemden und schöner Pelze gerückt. Es sind explizit Tiermaterialien, mit denen 
der nackte Körper in Berührung kommt. Die Wahl des Materials korrespondiert mit 
den Träger:innen und erfolgt keineswegs zufällig. Gregorius kleidet sich in ein Büßer
hemd. Die Sühnung seiner Sünden korrespondiert mit der härenen Hülle, die im 
Laufe der Jahre vom sündlosen Sünder abfällt. Das Haarhemd, Zeichen des sündhaf
ten Status, löst sich, und nunmehr nackt, jedoch mit dem metaphorischen ‚Leinen
kleid‘ Christi bekleidet, wird Gregorius von Gott für das Papsttum auserkoren.

Wigalois hingegen findet sich, ohne recht zu wissen, wie das geschehen ist, im 
Zustand völliger Entkleidung wieder. Irritiert darüber, hält er sich im unbekleideten 
Zustand für kein Mitglied der höfischen Gesellschaft und versteckt sich, ähnlich wie 
Gregorius beim Herannahen anderer, hinter Pflanzen. Weder Gregorius noch Wiga
lois sind sich ihres schönen, auserkorenen Status bewusst. Bei Gregorius wird dieser 
durch das Abfallen des härenen Kleides und in der Beschreibung von Gregorius’ 
Nacktheit veranschaulicht. Wigalois erkennt sich nackt nicht wieder, wenngleich der 
helle, unbekleidete Körper für den textinternen und -externen Beobachter als höfisch 
markiert ist. Wigalois betrachtet sich erst über die Ankleidung durch Pelz als in die 
höfische Gesellschaft wiederaufgenommen.

In den ausgewählten mittelhochdeutschen Erzählungen sind die Figuren ohne 
Kleidung hilflos, können sich und ihren eigenen gesellschaftlichen (Wigalois) oder 
geistlichen (Gregorius) Status kleiderlos nicht ‚lesen‘. Darüber hinaus wird deutlich, 
dass auch der nackte Körper, die Haut, eine lesbare Hülle ist und keine Körperhülle 
unabhängig von den Träger:innen gelesen werden kann. Bei Wigalois korrespondiert 
der Pelz mit der höfischen Haut, bei Gregorius treten Körper- und Kleiderhüllen in 
ein Zwiegespräch, wenn das härene Hemd, Ausdruck des sündhaften Tuns, von ihm 
abfällt, da er darunter bereits ein ‚geistliches Hautkleid‘ trägt.

Zusammenschau 89


	2 Adam und Eva als Ziegenböcke. Die Bedeckung nach dem Sündenfall in der (Bibel-)Dichtung des Früh- und Hochmittelalters
	2.1 Gottesurteil oder Gnadengabe. Die göttlichen Hautkleider in der Bibeldichtung des Frühmittelalters
	2.1.1 Gottesurteil. Avitus’ De spiritalis historiae gestis
	2.1.2 Gnadengabe. Die Frühmittelhochdeutsche Genesis

	2.2 krût und mantel. Die Bedeckung nach dem Sündenfall
	2.2.1 krût – Hartmanns Gregorius
	2.2.2 mantel – Wirnts Wigalois

	Zusammenschau


