
1 Gott als Kürschner? Die Auslegung  
der Hautkleider

Die Beziehung zwischen Mensch und Natur verändert sich durch die Vertreibung aus 
dem Paradies. Die Einkleidung mit Tierhäuten ist dabei eines der Kennzeichen dieses 
verlorenen Status’. Lebten Mensch und Tier zuvor in paradiesischer Harmonie, ist das 
Sein nun vom Überleben und der Herrschaft über andere geprägt. Den Menschen ist 
es erlaubt, Tiere zu töten10 und aus deren Häuten Kleidung zu fertigen.11

Dass der Mensch ursprünglich nackt ist und sich erst bekleiden muss, wird im 
Spannungsfeld der Mensch-Tier-Unterschiede immer wieder hervorgehoben.12 So 
führt Plinius13 (23/24–79 n. Chr.) aus, dass alle Lebewesen mit einer Form der Bede
ckung versehen seien, selbst der Baum eine Rinde besitze, nur der Mensch komme 
ohne Schutz auf die Welt.14 Der frühchristliche Kirchenvater Laktanz15 (um 250–um 
320 n. Chr.) argumentierte ganz ähnlich: omnes enim suis ex se pellibus texit, quo faci

�� Vgl. Gen 4,1 u. 9,1–4.
�� Vgl. Peggy McCracken: In the skin of a beast. Sovereignty and Animality in Medieval France. Chi
cago/London 2017, S. 19.
�� Der Mensch sei im Unterschied zum Tier bekleidet (vgl. Staubli, Die göttliche Einkleidung, S. 26).
�� Gaius Plinius Secundus: Naturalis Historiae libri XXXVII. Lateinisch–Deutsch. Hrsg. u. übers. von 
Roderich König in Zusammenarbeit mit Joachim Hopp. 2. Aufl. Düsseldorf/Zürich 1990–2007 (STusc.), 
[Sigle Plin. nat.].
�� Vgl. Plin. nat. B. 7, I, 2. Die Betrachtung des Menschen als Mängelwesen ist insbesondere durch 
Arnold Gehlen geprägt. In seinem 1940 veröffentlichten Werk Der Mensch. Seine Natur und seine Stel
lung in der Welt schreibt er: „Morphologisch ist nämlich der Mensch im Gegensatz zu allen höheren 
Säugern hauptsächlich durch Mängel bestimmt, die jeweils im exakt biologischen Sinne als Unange
paßtheißten, Unspezialisiertheiten, als Primitivismen, d. h. als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: 
also wesentlich negativ. Es fehlt das Haarkleid und damit der natürliche Witterungsschutz; es fehlen 
natürliche Angriffsorgane, aber auch eine zur Flucht geeignete Körperbildung; der Mensch wird von 
den meisten Tieren an Schärfe der Sinne übertroffen, er hat einen geradezu lebensgefährlichen Man
gel an echten Instinkten und unterliegt während der ganzen Säuglings- und Kinderzeit einer ganz un
vergleichlich langfristigen Schutzbedürftigkeit.“ (Arnold Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine 
Stellung in der Welt. Textkritische Edition unter Einbeziehung des gesamten Textes der 1. Auflage von 
1940. Bd. 3.1. Hrsg. von Karl-Siegbert Rehberg. 12. Aufl. Frankfurt a. M. 1993 [Arnold Gehlen: Gesamt
ausgabe], S. 31 f . Auch Gehlen erwähnt u. a. die fehlende Körperbehaarung des Menschen, der da
durch Kälte und Hitze schutzlos ausgeliefert ist. Einen Überblick zum Versuch der Definition des Men
schen über das, was diesen auszeichnet oder woran es diesem mangelt, fasst Hans Blumenberg 
zusammen: „Der Mensch wird definiert durch das, was ihm fehlt, oder durch die schöpferische Sym
bolik, mit der er sich in eigenen Welten beheimatet.“ (Hans Blumenberg: Anthropologische Annähe
rung an die Aktualität der Rhetorik. In: Ders.: Wirklichkeiten in denen wir leben. Aufsätze und Reden. 
Stuttgart 1981, S. 104–136).
�� Lucius C. F. Lactantius: Gottes Schöpfung (De opificio Dei). In: Des Lucius Caelius Firmianus Lac
tantius Schriften. Übers. von Aloys Hartl. München 1919 (BKV. 1/36), [Sigle Lact. opif.].

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-003



lius possent uim pruinarum ac frigorum sustinere.16 Alle Tiere besäßen Kleidung und 
zusätzlich Waffen oder Werkzeug wie spitze Zähne, Krallen, Flügel etc.17 Die Vernunft 
helfe dem Menschen, dieses Manko auszugleichen. Denn dadurch sei der Mensch in 
der Lage, selbst die stärksten Tiere wie Elefanten im Zaum zu halten.18 Laktanz bringt 
aber noch ein weiteres Argument: Für ihn wäre der Mensch, ausgestattet mit tierli
chen Attributen – Hörner, spitze Zähne, Hufe, Schwanz – so hässlich wie nackte und 
waffenlose Tiere.19 Das, was Tiere besonders macht, wäre eine Verunstaltung des 
Menschen. Die Nacktheit zeichnet den Menschen nach Laktanz also auf mehreren 
Ebenen aus. Zum einen ist der Mensch nicht nackt, da ihn die Vernunft darin unter
stützt, diverse Formen der Kleidung und Verteidigung herzustellen. Zum anderen ist 
der Mensch in seiner Nacktheit bzw. flexiblen Bekleidung schön.

Wilhelm von St. Thierry (um 1085–1148)20 merkt in De natura corporis et animae
an, dass der Mensch keine Hörner, scharfen Krallen oder Zähne besitze, sein Körper 
sei auch nicht durch Haare geschützt, aber der Mensch könne seine Schwäche durch 
Waffen und Kleider kompensieren; durch Werkzeuge, die der Mensch, im Gegensatz 
zum Tier, wieder ablegen könne.21 Jene besondere Fertigkeit des Menschen sei die
sem, so Filastrius von Brescia22 (um 330–um 387/88 n. Chr.),23 symbolisch über die 
Hautkleider vermittelt worden.24 Somit zeige die Kleidung eine zusätzliche Fähigkeit 
an, die dem Menschen demnach verliehen wurde – die dieser vor dem Sündenfall 
nicht besaß, wenngleich auch nicht benötigte: Non ergo hic corpora eorum pellicias 
tunicas nuntiabat, sed de potentia diuina dedisse eis sapientiam declarabat, ut facerent 
sibi corporum indumenta, ut scriptum est: Qui[s] dedit mulieribus sapientiam ad texten

�� Lact. opif. II, 3 u: III, 1: „Allen hat er in ihrem eigenen Felle eine schützende Hülle gegeben, damit 
sie Frost und Kälte ertragen könnten, der Mensch aber komme nackt und unbekleidet auf die Welt.“ 
(Übers. von Aloys Hartl).
�� Vgl. ebd., II, 3–5.
�� Vgl. ebd., III, 14–18.
�� Vgl. ebd., II, 6–7.
�� Vgl. McGinn, Introduction, S. 27f.
�� Vgl. William of St. Thierry: The Nature of the Body and Soul. Übers. von Benjamin Clark. In: Three 
Treatises on Man. A Cisterian Anthropology. Hrsg. von Bernard McGinn. Kalamazoo: Cistercian Publi
cations 1977 (CF. 24), S. 101–152, hier S. 137f. Vgl. dazu auch: Udo Friedrich: Menschentier und Tier
mensch. Diskurse der Grenzziehung und Grenzüberschreitung im Mittelalter. Göttingen 2009, S. 51f.
�� Filastrio di Brescia: Delle Varie Eresie. Eingel., übers. u. komm. von Gabriele Banterle. Mailand 
1991 (Scriptores Circa Ambrosium. 2), [Sigle. Filastr. haer.].
�� Vgl. Gabriele Banterle: Introduzione.: In: Filastrio di Brescia: Delle Varie Eresie. Eingel., übers. u. 
komm. von Gabriele Banterle. Mailand 1991 (Scriptores Circa Ambrosium. 2), S. 9–18, hier 10.
�� Gabriele Banterle merkt an, dass Filastrius auf eine Stelle in Ex 35,35 anspiele, auf die Übertragung 
der Kunsthandwerksfertigkeiten durch Gott (vgl. Gabriele Banterle: Stellenkommentar. In: Filastrio di 
Brescia: Delle Varie Eresie. Eingel., übers. u. komm. von ders. Mailand 1991 [Scriptores Circa Ambro
sium. 2], S. 150).

32 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



das tunicas.25 Der Mensch sei demnach dank der Weisheit bzw. Vernunft, die allein 
dem Menschen vorbehalten, und ein Geschenk Gottes sei, in der Lage, sich zu bede
cken, indem er in Zukunft selbst Kleider herzustellen vermag.26 Die Bekleidung ist 
hier, wenngleich nicht entkoppelt vom Sündenfall, kein Ausdruck der Übertretung 
und damit keine Bestrafung. Das Fehlen von Kleidung und Bewaffnung mag auf den 
ersten Blick als Manko erscheinen, wird jedoch immer wieder als eine menschliche 
Besonderheit hervorgehoben, welche vielfältige Gestaltungsmöglichkeiten birgt.27

Dass der Mensch sich im Unterschied zum Tier bekleiden kann und zumeist be
kleidet ist, führt in jüdisch-christlich beeinflussten Kulturen zu einer Abwertung der 
Nacktheit. Während die Nacktheit im paradiesischen Rahmen als Ideal betrachtet 
wurde, wird diese außerhalb des Gartens Eden verdammt.28 Die Wichtigkeit der Be
kleidung und die Ablehnung der Nacktheit wird im Buch der Jubiläen29 (167/140 
v. Chr.) betont.30 Darin opfert Adam, mit Fellen bekleidet, seinem Gott zum ersten 
Mal. Adam ist nicht nur im Gegensatz zum Tier, sondern auch zum Heiden bedeckt. 
Unbekleidet zu sein, wird hier mit Unglauben verknüpft, sodass man nur bekleidet 
vor Gott treten kann.31 Für Michaela Bauks tritt im Buch der Jubiläen bereits eine Aus
legung deutlich hervor, die für die jüdische Exegese maßgeblich wird. Der Mensch ist 
nun bekleidet, damit in der Lage, sich zu schämen und Gott zu dienen. Die Nacktheit 

�� Filastr. haer. 117,2; „Hier sprach er also nicht von Tuniken aus Haut in Bezug auf ihre Körper, son
dern erklärte, dass er ihnen Weisheit gegeben hatte, die aus göttlicher Macht stammte, so dass sie 
Kleider für ihre Körper machen konnten, wie es geschrieben steht: Er gab den Frauen die Fähigkeit, 
Tuniken zu weben.“ (Meine deutsche Übertragung wurde auf Basis der italienischen Übersetzung von 
Gabriele Banterle erstellt).
�� Für Filastrius (vgl. Filastr. haer. 116,2) symbolisieren nicht die Hautkleider, sondern die Nacktheit 
die verlorene Unsterblichkeit (vgl. Reinhold R. Grimm: Paradisus coelestis, paradisus terrestris. Zur 
Auslegungsgeschichte des Paradieses im Abendland bis um 1200. München 1977, S. 48).
�� Vgl. Lawrence Langner: The Importance of Wearing Clothes. Los Angeles 1991, S. 4f.
�� Die Bekleidung ist für Michaela Bauks der natürliche Zustand, Nacktheit stellt einen Ausnahmezu
stand dar. Damit ist Nacktsein ein Mangel, das fehlende Schamgefühl etwas, das für fehlende Erkennt
nis spricht, wenngleich dieses Wissen ambivalent ist. Bauks betont, dass die Nacktheit weder im Sinne 
eines urtümlichen Ideals zu verstehen sei, noch verteufelt werden solle, wie das etwa in der Rezepti
onsgeschichte erfolgt sei (vgl. Bauks, Nacktheit und Scham, S. 34).
�� Das Buch der Jubiläen. Hrsg. von Klaus Berger. Gütersloh 1981 (JSHRZ. II/3), [Sigle Jub].
�� Vgl. Klaus Berger: Einleitung. In: Das Buch der Jubiläen. Hrsg. von dems. Gütersloh 1981 (JSHRZ. II/ 
3), S. 279–311, hier 298–300.
�� Die Betonung des Gewandes muss im Kontext der Entstehung des Buches der Jubiläen betrachtet 
werden. Es trägt offensichtliche antihellenistische Züge und richtet sich gegen die Errichtung der 
Gymnasien (vgl. Jub III, 26–31), welche unter dem Hohepriester Jason (175–172 v. Chr.) in Israel einge
führt wurden (vgl. 2 Makk 4,9–14 u. 1 Makk 1,13f.). Die Überlieferung der Gesetze, das betonte Bewah
ren priesterlicher Traditionen, bedeutet gleichzeitig eine Abwendung von Hellenismus und Heiden
tum. Über die Rückbesinnung auf den Ursprung soll das Volk der Juden an die gemeinsame Basis 
erinnert werden (vgl. Berger, Einleitung, S. 298 u. 336–338).

1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider 33



wird darin als ‚tierisch‘ bzw. barbarisch verstanden, die Bekleidung wiederum als Vo
raussetzung, um sich Gott zu nähern.32 Darüber hinaus verliert Adam die Fähigkeit, 
Tiere zu verstehen. Sprachen Menschen und Tiere zuvor eine Sprache – deshalb war 
es möglich, dass die Schlange Adam und Eva ansprach –, so konnten nach dem Sün
denfall weder Menschen noch Tiere, noch die einzelnen Tierarten miteinander kom
munizieren.33

Ähnliche Motive lassen sich bereits im Gilgamesch-Epos34 erkennen.35 Die Einglie
derung des ‚Urmenschen‘ Enkidu in die Gesellschaft kann nur über eine Einkleidung 
erfolgen. Ausdruck seines unzivilisierten Status ist neben anderem sein dichtes Haar
kleid: „Völlig mit Haar bedeckt ist sein Körper, mit dichtem Haupthaar wie eine Frau, 
sein lockiges Haar wächst dicht wie Getreidehalme. Er kennt weder Land noch Leute, 
bekleidet ist er wie das wilde Vieh, mit den Gazellen frisst er Gras.“36

Enkidu ist zwar nicht nackt, sein dichtes Körperhaar verhüllt ihn, aber sein äuße
res Erscheinungsbild gleicht einem Tier. Sein tierliches Verhalten und seine Gestalt las
sen ihn außerhalb der gesellschaftlichen Ordnung stehen. Seine gesellschaftliche Ein
gliederung erfolgt schrittweise. Zuerst wird er von einer Dirne verführt, wodurch er 
seine übermäßige Kraft verliert. Wurde er zuvor von den Tieren als einer der ihren 
akzeptiert, sind diese nun scheu und meiden ihn. Stattdessen erhält er Verstand, wird 
von der Dirne eingekleidet und kann an der menschlichen Gemeinschaft teilhaben.37

Das Einkleiden ist im Buch der Jubiläen wie zum Teil auch im Gilgamesch-Epos
eine Möglichkeit der Abgrenzung. Mithilfe bestimmter Rituale und Traditionen unter
scheidet man sich von einer anderen Gruppe. Gleichzeitig wird die andere Gruppe 
diffamiert, das Buch der Jubiläen stellt die unbekleideten Heiden auf die Stufe von Tie
ren. Kleidung ist hier eine Form der Auszeichnung, der Kennzeichnung des gläubigen 
und zivilisierten Menschen. Die natürliche Behaarung eines Tieres oder das dichte 
Haarkleid Enkidus’ werden dabei als minderwertig angesehen. Die Kleider, die Adam 
und Eva erhalten, kurz bevor sie das Paradies verlassen müssen, sind im Buch der 
Jubiläen daher keine Statusminderung, keine Bestrafung für die Übertretung. Das Be
kleidetsein ist vielmehr eine der (Minimal-)Bedingungen, um als vollwertiges Mitglied 
einer menschlichen Gemeinschaft angesehen zu werden und an Ritualen wie Opfe
rungen teilhaben zu können.

In dieser Diskrepanz zwischen Auszeichnung (Geschenk Gottes) und Abwertung 
(Ausdruck der Übertretung) ist die Auslegung der Hautkleider in der Exegese der 

�� Vgl. Bauks, Nacktheit und Scham, S. 24–26.
�� Vgl. Jub III, 28. Die anderen Tiere werden – so weitere Auslegungen – für die Übertretung der 
Schlange mit dem Entzug der gemeinsamen Sprache bestraft (vgl. Bauks, Nacktheit und Scham, S. 25).
�� Das Gilgamesch-Epos. Hrsg., übers., komm. von Wolfgang Röllig. Stuttgart 2009, [Sigle GE].
�� Thomas Staubli nimmt an, dass dem Verfasser der Genesis der Enkidusmythos im Gilgameschepos 
bekannt gewesen sei (vgl. Staubli, Die göttliche Einkleidung, S. 30).
�� GE Tafel I, V. 105–110).
�� Vgl. ebd., Tafel I, V. 191–205; Tafel II, V. 34f.

34 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



(Spät-)Antike und des Mittelalters angesiedelt. Bedeutsame exegetische Traditionen 
begründeten etwa Philon von Alexandria (ca. 20 v. Chr.– nach 40 n. Chr.), Origenes 
(um 185/186–253/254 n. Chr.) und Augustinus (354–430 n. Chr.). Insbesondere die bei
den Letztgenannten hatten auf spätere Auslegungen großen Einfluss. Im Folgenden 
sollen zum Teil recht unterschiedliche Exegesen der Hautkleider vorgestellt und mit 
Blick auf das Fortleben spezifischer Motive in anderen Schriften betrachtet werden. 
Gänzlich isoliert können und sollen die Hautkleider nicht behandelt werden. Da diese 
die Feigenblätter ersetzen, erscheint es erforderlich, das Verhältnis zwischen diesen 
beiden Bekleidungen ebenso zu betrachten.

1.1 Die Hautkleider als Körperhülle

Philon von Alexandria gilt als der erste, der die Paradieserzählung umfassend allego
risch auslegt.38 Sein Blick auf das Alte Testament ist von der griechischen Philosophie 
geprägt.39 Die Frage der Hautkleider wird von ihm sowohl ad litteram als auch ad 
mentum ausgelegt,40 die Hautkleider besitzen also neben dem wörtlichen noch einen 
tieferen, allegorischen Sinn.41 Diese beiden Ebenen können sich berühren, was sie im 
Fall der Hautkleider jedoch nach Philon nicht tun. Vielmehr legt dieser beide Ebenen 
unabhängig voneinander aus, mit klarem Schwerpunkt auf den geistigen Sinn.42

Während die Hautkleider in seinen Ausführungen zum Schöpfungswerk, De opifi
cio mundi43, und in den Legum Allegoriarum libri nicht explizit erwähnt werden, 

�� Vgl. Francis H. Colson, George H. Whitaker: General Introduction. In: Philo: Questions on Gene
sis. Übers. von Ralph Marcus. Cambridge, MA 1953 (LCL. 380), S. IX–XV, hier IX; Grimm, Paradisus co
elestis, paradisus terrestris, S. 12, 22f. u. 32.
�� Philon selbst stammte aus einer einflussreichen jüdischen Familie und genoss die beste griechi
sche Bildung. In seinem Werk zeigt sich der Einfluss diverser Philosophen bzw. philosophischer Schu
len (Zahlensymbolik von Pythagoras, Aristoteles, Skeptizismus, Plato und Stoiker) (vgl. Colson/Whita
ker, General Introduction, S. IX; XVIIf.).
�� Vgl. Gregory E. Sterling: Philo’s Quaestiones. Prolegomena or Afterthought. In: Both Literal and Al
legorical Studies in Philo of Alexandria’s Questions and Answers on Genesis and Exodus. Hrsg. von 
David M. Hay. Atlanta 1991 (BJS. 232), S. 99–123, hier 104f.
�� Ich beziehe mich hier auf die Definition Friedrich Ohlys. Dieser unterscheidet neben dem sensus 
literalis, dem wörtlichen, literalen oder auch historischen Sinn, einen sensus spiritualis, der stark von 
Origenes aber auch Augustinus geprägt ist. Im Folgenden unterscheide ich zwischen literalem und 
allegorischem Sinn, da eine strenge Untergliederung des geistigen Sinns in typologische/allegorische, 
tropologische und anagogische Dimension für die Auslegung der Hautkleider nur bedingt sinnvoll ist 
(vgl. Ohly, Vom geistigen Sinn des Wortes, S. 2 u. 10f.).
�� Vgl. Sterling, Philo’s Quaestiones, S. 104f.
�� Philon von Alexandria: Ueber die Weltschöpfung. Übers. von Leopold Cohn: In: Philon von Ale
xandria: Die Werke in deutscher Übersetzung. Hrsg. von Leopold Cohn [u. a.] Bd. 1. 2. Aufl. Berlin 1962, 
S. 28–89, [Sigle Phil. opif.].

1.1 Die Hautkleider als Körperhülle 35



nimmt sich Philon der Auslegung der Hautkleider in den Quaestiones in Gene
sim44 an.45

Der Text der Quaestiones in Genesim ist ausschließlich in einer armenischen Fas
sung aus dem 6. Jahrhundert überliefert, die auf einer griechischen Vorlage beruht. 
Mit Sicherheit fehlen Teile, da die Qaestiones in Genesim die meisten Genesisverse 
(Kapitel 2,4 bis 28,9) erläutert, aber eben nicht alle.46 Philon kommentiert dabei Vers 
für Vers.47 In der Bearbeitung der Hautkleider beschäftigt merkt Philon an, wie wider
sinnig die Schrift von manchen ausgelegt werde.48

In seiner Beantwortung der Frage, warum Gott Adam und Eva Tuniken aus Haut 
mache und sie zusätzlich ankleide, berücksichtigt Philon zuerst den Literalsinn, 
nimmt mögliche Lesarten vorweg, die er dann auch zurückweist. So meint er, es 
könnten sich manche darüber lustig machen, dass Gott ein so einfaches, ja billiges 
Material, das seiner nicht würdig sei, verwendet habe:49

�� Philo: Questions on Genesis. Übers. von Ralph Marcus. Cambridge, MA 1953 (LCL. 380), [Sigle Phil. 
QG].
�� Die QG seien die Vorraussetzung für das Verständnis der Allegorischen Kommentare, so Sterling. 
Cohn und Marcus sind der Auffassung, dass die Quaestiones später als die Allegorischen Kommentare 
verfasst worden seien, dem widerspricht Sterling. Die Argumentationslinien beziehen sich entweder 
auf innertextliche Bezüge oder auf den skizzenhaften Charakter der QG im Vergleich zu den Allegori
schen Kommentaren. Sterling kommt zu dem Schluss, dass die Allegorischen Kommentare und die QG 
derart miteinander verbunden seien, dass diese entweder ein Extrakt der Allegorischen Kommentare 
seien oder deren Einleitung, wobei er eine Einleitung für wahrscheinlicher hält (vgl. Sterling, Philo’s 
Quaestiones, S. 105–112).
�� Der griechische Text Philons ist in etwa 200 Fragmenten im Werk anderer Schreiber überliefert. 
Vier Bücher der Quaestiones zur Genesis und zwei zu Exodus sind in altarmenischen Übersetzungen 
überliefert, worauf der Text dieser Edition hauptsächlich beruht. Darüber hinaus sind noch lateini
sche Übersetzungen der halben Genesis-Questiones überliefert. Eusebius spricht außerdem von fünf 
Büchern der Quaestiones in Exodum, allerdings sind nur zwei bekannt (vgl. Earle Hilgert: The Quaes
tiones. Texts and Translations. In: Both Literal and Allegorical Studies in Philo of Alexandria’s Questi
ons and Answers on Genesis and Exodus. Hrsg. von David M. Hay. Atlanta 1991 (BJS. 232), S. 1–15, 
hier 1).
�� Vgl. Sterling, Philo’s Quaestiones, S. 102.
�� Gregory Sterling teilt die Beantwortung der Fragen einzelnen Kategorien zu und unterscheidet 
jene, die sich mit philosophischen Themen oder mit dem Text selbst befassen. Letztere sollen entwe
der Klarheit schaffen oder Schwierigkeiten erörtern, wie Elemente, die ἄλογος (widersinnig, skurril) 
erscheinen, Anthropomorphismen, unausgeführte Annahmen, Widersprüche oder die Reihenfolge 
des Textes betreffen. Die Hautkleider werden der ersten Kategorie (ἄλογος) zugesprochen (vgl. Ster
ling, Philo’s Quaestiones, S. 103f.).
�� Claudia Bender widerspricht der Vorstellung von den einfachen Kleidern. Die Hautkleider seien 
auf jeden Fall höherwertiger und robuster als die selbst gefertigten Feigenblätterschurze. Weiters 
führt sie einige Hemdgewänder (lat. tunica/hebr. תנתכ ) des Alten Testaments an, um aufzuzeigen, dass 
es sich sehr wohl um ein besseres Kleidungsstück handelt, das oft für die Priesterkleidung herangezo
gen wird. Selbst das besondere Kleid Josephs, das er von seinem Vater Jakob erhält (vgl. Gen 37,3) 
wird als Hemdgewand bezeichnet. Neben dem Kleidungsstück zeigt außerdem die Formulierung des 
Überreichens, des Anlegens bzw. Angelegtbekommens, dass es sich um eine Form der Investitur 

36 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



Some may ridicule the text when they consider the cheapness of the apparel of tunics, as being 
unworthy of the touch of such a Creator. But a man who has tasted of wisdom and virtue will 
surely consider this work suitable to God for the wise instruction of those who labour idly and 
care little about providing necessities but are mad for wretched glory and give themselves up to 
amusement, and despise wisdom and virtue. Instead, they love a life of luxury and the skill of 
the artificer and that which is hostile to the good. And the wretches do not know that content
ment with little, which is in need of nothing, is like a relative and neighbour, but luxury is like 
an enemy, to be driven away and made to live far off. Accordingly, the tunics of skin, if we judge 
truly, are to be considered a more precious possession than varicoloured dies [sic!] and purple 
stuffs. So much, then, for the literal meaning. (Phil. QG, B. I, 53, iii. 21, S. 30f.)

Es gäbe manche, so Philon, welche die Vorstellung, Gott habe Kleider aus Tierhäuten 
gefertigt, verlachen.50 Doch von welchen (unrichtigen) Vorstellungen und Personen 
berichtet Philon hier? Antworten können bei Plutarch51 (45–120 n. Chr.)52 gefunden 
werden. Dieser berichtet von Personen, die das Tragen von jeglichem Tierfell oder 
jeglicher Tierhaut für unrein hielten.53 Aus diesem Grund würden etwa auch „Thera
peutae“, die diese Ansicht teilten, Leinenkleider tragen.54 Philon selbst weist die Les
art, Gott habe ein ungenügendes Material gewählt, zurück. Denn die Hauttuniken 
seien eine Unterweisung für all jene, die nach Ruhm, Luxus und Unterhaltung trach

handle und dadurch ein höherer Status verkörpert werde: „So klingt also in Gen 3,21 nicht die Beklei
dung armseliger Nackter an, sondern es wird zurückver- und vorausgewiesen auf die eigentlich – und 
trotz des Falles eben nicht aufgehobene – Bestimmung des Menschen: als Sachwalter Gottes auf Erden 
zu herrschen.“ (Claudia Bender: Die Sprache des Textilen. Untersuchungen zu Kleidung und Textilien 
im Alten Testament. Stuttgart 2008 [BWANT. 9/17], S. 110–113; insb. 112). Darüber hinaus stellt Bender 
in den Fußnoten eine andere Lesart der Häute an. Dieser Begriff könne neben tierlichen Häuten 
ebenso die menschliche Haut bezeichnen, sodass man die Hautkleider in Gen 3,21, analog zu Philon, 
auch als Bedeckung für den Körper lesen könnte (vgl. ebd., S. 110–113; Fn. 348).
�� John Dillon geht davon aus, dass manche der Kritiker, insbesondere der Stoiker, die Philon nennt, 
lediglich Strohmänner seien, um seine Thesen zu bekräftigen (vgl. David M. Hay: References to other 
exegets. In: Both Literal and Allegorical Studies in Philo of Alexandria’s Questions and Answers on Ge
nesis and Exodus. Hrsg. von dems. Atlanta 1991 (BJS. 232), S. 81–97, hier 87).
�� Plutarch: Darf man Tiere essen? Gedanken aus der Antike. Hrsg. u. übers. von Marion Giebel. Stutt
gart 2015.
�� Vgl. Marion Giebel: Einleitung. In: Plutarch: Darf man Tiere essen? Gedanken aus der Antike. Hrsg. 
u. übers. von ders. Stuttgart 2015, S. 7–15, hier 7.
�� Plutarch schreibt in seiner Abhandlung (Über das Fleischessen. Teil 1 und 2, S. 87) von dem irrwit
zigen Vorgang, Tiere, zu schlachten, deren Haut abzuziehen und Lebewesen, die kurz zuvor noch ge
lebt und geschrien haben, zu essen. Plutarch zitiert Xenokrates, der einen Athener dabei beobachtet 
habe, wie dieser „einem Widder bei lebendigem Leib die Haut abgezogen“ habe (ebd., S. 94). Gewalt 
gegen Tiere sei schändlich. Nicht zuletzt auch deswegen, weil man nicht weiß, ob eines der Tiere, die 
man getötet habe, nicht eigentlich wiedergeborene Menschen seien (vgl. ebd., S. 100–102). Dabei geht 
es Plutarch um einen angemessenen Umgang mit Tieren, die man sehr wohl zum Nutzen halten dürfe, 
aber gut behandeln solle.
�� David Winston: Notes. The contemplative Life. In: Philo of Alexandria. The contemplative Life, the 
Giants, and Selections. Übers. u. eingel. von dems. New York [u. a.] 1981 (CWS), S. 315–321, hier 319, 
Fn. 24.

1.1 Die Hautkleider als Körperhülle 37



ten, statt mit wenig und dem Notwendigen zufrieden zu sein. Philon wendet sich also 
ganz konkret von jeder Form des Genusses, des Wohlstandes ab; all das sei ein 
Grauen für Gott. Um seinen Standpunkt noch hervorzuheben, vergleicht Philon die 
Zufriedenheit mit Wenigem mit einem Verwandten oder Nachbarn, dem man sich an
nähere. Der Luxus hingegen sei ein Feind, der fortgejagt und fern von einem selbst 
leben solle. In diesem Sinne seien die Hautkleider für Philon kostbarer als bunt ge
färbte und purpurne Gewänder.55 Die einfache Tierhaut sei Ausdruck einer genügsa
men und gottgefälligen Lebensweise. Mit dieser werde der Zweck, den Körper zu um
hüllen, erfüllt, woran der Mensch erkennen könne, dass das Schlichte vollkommen 
ausreiche. Alles andere sei nichts als Eitelkeit.56

Die wörtliche Auslegung der Textstelle ist für Philon jedoch zweitrangig, vielmehr 
interessiert ihn der ‚verborgene‘ Sinn:

But according to the deeper meaning, the tunic of skin is symbolically the natural skin of the 
body. For when God formed the first mind, He called it Adam; then He formed the sense, which 
He called Life; in the third place, of necessity He made his body also, calling it symbolically a 
tunic of skin, for it was proper that the mind and sense should be clothed in the body as in a 
tunic of skin, in order that His handiwork might first appear worthy of the divine power. And 
could the apparel of the human body be better or more fittingly made by any other power than 
God? Wherefore, having made their apparel, He straightway clothed them. For in the case of 
human clothing, there are some who make it and others who put it on. But this natural tunic, 
that is, the body, was the work of Him who had also made it, and having made it, also clothed 
them in it. (Phil. QG, B. I, 53, iii. 21, S. 31)

Blickt man also unter die Oberfläche der Schrift, dann stehe das Hautkleid für die na
türliche Haut des Menschen. Gott habe zuerst den Geist (Adam), dann das Leben (Eva) 
und damit die Sinne geschaffen,57 und erst dann habe er den Körper gestaltet, wel

�� Vgl. Phil. QG, B. I 53, iii. 21, S. 31. Zu Ausführungen pupurner Farbe im Alten Testament s. Bender, 
Die Sprache des Textilen, S. 59f.
�� Philon bedient sich hier einer Argumentation, die in klerikalen Kreisen des Mittelalters topisch ist/ 
wird. In den Taten Karls etwa wird das praktische und wärmende Lammfell zwar schillernden, aber 
unpraktischen Seidengewändern gegenübergestellt (vgl. Notker Taten Karls – Notkeri Gesta Karoli. In: 
Quellen zur Karolingischen Reichsgeschichte. 3. Teil. Hrsg. von Reinhold Rau. Übers. von Carl Reh
dantz, Ernst Dümmler, Wilhelm Wattenbach. Darmstadt 1969 [AQDGMA. 7], S. 321–427, [Sigle Notkeri 
Gesta Karoli], hier 17, S. 418). Auch Hildegard von Bingen verknüpft gewisse Materialien mit negativen 
Konnotationen (vgl. Hildegard, Physica VII). Dabei ist die heilsgeschichtliche Auslegung der Materia
lien nicht unwesentlich. So ist der Wollmantel ein Produkt aus Schafen und referiert auf das Lamm 
als Bild für den Erlöser. Die Seidenraupe ist hingegen nichts anderes als ein Wurm wie die Schlange 
und daher verdammenswert (vgl. Andreas Kraß: Geschriebene Kleider. Höfische Identität als literari
sches Spiel. Tübingen/Basel 2006 (BiblGerm. 50), S. 63; dazu auch: Ulrich Ernst: Der ‚Gregorius‘ Hart
manns von Aue. Theologische Grundlagen – legendarische Strukturen – Überlieferung im geistlichen 
Schrifttum. Köln [u. a.]: Böhlau 2002 [Ordo. 7], S. 67f.).
�� Die Schlange hingegen stünde für die Lust. Dass diese zuerst die Frau zu verführen suchte, sei 
somit naheliegend und die Weichheit der Frau begünstige, dass diese einfach zu überreden und zu 
verführen sei (vgl. Phil. QG, B. I, iii, 1; 33, S. 20 u. 14–17, 47, S. 27). In einer weiteren Schrift Philons, De 

38 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



chen Gott symbolisch tunicas pellicias genannt habe.58 Die Schöpfung der Haut bzw. 
des Körpers sei ein logischer Schritt, um Geist und Sinne in einem Körper zusammen
zufassen. Während menschliche Kleidung von jemandem gemacht und von anderen 
getragen wird, sei die Kleidung, mit der Gott den Menschen anzieht, von diesem er
stellt. Somit betrachtet Philon die Hautkleider als Sinnbild des Körpers, als Zusatz 
zum Schöpfungsbericht. Die Erschaffung des Menschen sei erst durch die Einkleidung 
mit den Häuten vollendet.59 Diese fügen sich für Philon gut in die unterschiedlichen 
Schöpfungsberichte ein. Während im ersten der Mensch nach Gottes Bild geschaffen 
worden sei, unabhängig von Körper und Geschlecht, erhalte der Mensch im zweiten 
Schöpfungsbericht und durch die Hautkleider einen Körper und ist entweder Mann 
oder Frau.60

Die Blätterkleider seien dabei, anders als die Hautkleider, Zeichen der Übertre
tung. Die Bekleidung aus Feigenblättern sei eine Reaktion auf das Erkennen der eige
nen Nacktheit, die auf den Genuss der verbotenen Frucht zurückgeführt werden 
könne. Das Nacktsein verbindet Philon mit der Kenntnis der Menschen. Diese besitzen 
nun Erwartung/Meinung (griech. doxa/δόξα), womit das Böse beginne. Durch das Au
genöffnen komme es zu einer vom Geist erzeugten Entfremdung bzw. Verfremdung 
(strangeness, griech. allotríosis/ἀλλοτρίωσις) gegenüber der ganzen Welt.61 Zuvor 
mussten sich Adam und Eva nicht bedecken, weil sie unsterblich waren, nun aber 
nach dem Sündenfall benötigen sie etwas Handgefertigtes und Vergängliches. Die 
Schürze (griech. περιζώματα) aus Feigenblättern sei ein Notbehelf, der keinen Bestand 
haben könne. Die Flüchtigkeit der Pflanzen stehe im Kontrast zur gesamten Schöp
fung Gottes. Philon führt darüber hinaus die Bedeutung der Feige und der Feigenblät
ter aus. Einerseits sei die Feige besonders süß und angenehm im Geschmack, anderer
seits seien die Feigenblätter rau und hart. Die süße Frucht symbolisiere die vielen 
sinnlichen Freuden, die wie ein Lendenschurz ineinander verwoben und genäht 

opificio mundi (Über die Weltschöpfung), wird Eva nicht nur mit den Sinnen, sondern mit der Sinn
lichkeit verknüpft. Dass die erste Sünde von einer Frau herrühre, sei somit nicht verwunderlich. 
Bevor Gott Eva aus Adams Rippe schuf, lebte Adam im Einklang mit Gott und ohne Böses im Para
dies. Als ihm Eva vorgestellt wurde, kam der Wunsch nach Vereinigung auf, und dieses Verlangen sei 
die Grundlage jener und jeder Übertretung, die den Menschen sterben und sein ewiges Leben verspie
len lässt (vgl. Phil. opif., S. 74f. u. 81f.). Die Schöpfung (mancher) Tiere am fünften Tag verbindet Philon 
mit den fünf Sinnen. Die Tiere stünden für die Leidenschaften, denn sie verhalten sich wild und flie
gen (wie ein Vogel) vor der Vernunft davon (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, 
S. 28).
�� Vgl. Phil. QG, B. I 6, iii. 37, S. 22; B. I 53, Gen iii. 21, S. 31.
�� Ähnlich auch: Jacob, Das Buch Genesis, S. 124; Jub III, 26–31. Gabriele Spira weist darauf hin, dass 
der Körper von Philon als „Kleid der Seele“ gesehen wird (Gabriele Spira: Paradies und Sündenfall. 
Stoffe und Motive der Genesis 3-Rezeption von Tertullian bis Ambrosius. Frankfurt a. M. 2015 [Patrolo
gia. Beiträge zum Studium der Kirchenväter. 24], S. 98).
�� Vgl. Gen 1,27 u. 2,21–23.
�� Vgl. Phil. QG, B. I, iii, 7; 40, S. 23.

1.1 Die Hautkleider als Körperhülle 39



seien. Die Vergnügungen seien nur auf den ersten Blick angenehm. Der Kontrast zwi
schen der süßen Frucht und den rauen Blättern zeige an, dass es keine Lust ohne 
Schmerz gebe. Es sei darüber hinaus selbstverständlich, dass die Blätter um die Geni
talien gebunden seien.62

Während also die Feigenblätter im direkten Verhältnis zum Sündenfall stünden, 
sei dies bei den Hautkleidern nicht der Fall. Diese bringen Gottes schöpferische Kraft 
sichtbar zum Ausdruck. Das verdeutlicht Philon, indem er zwischen der menschlichen 
Kleidung und der göttlichen Bekleidung unterscheidet. Während Menschenkleider 
von einer Person angefertigt und von jemand anderem angezogen werden, sind die 
Hautkleider von Gott erstellt und er selbst kleidet Adam und Eva an.63

Die Herkunft des Materials – ein tierliches Produkt – spielt, anders als bei den 
Feigenblättern, für Philon keine Rolle. Wird beim Feigenschurz die Vergänglichkeit 
des Materials betont, so wird bei den Hautkleidern lediglich der Aspekt der Einfach
heit hervorgehoben. Philon erwähnt in seinen Ausführungen, dass es sich um ein 
Kleid aus Haut handelt. Es finden sich keine Ausführungen, die nahelegen, dass es 
sich um ein tierliches Produkt und eventuell um eine behaarte (Tier-)Haut handelt, 
Begriffe wie Fell oder Pelz werden ebensowenig herangezogen.64 Indem Philon von 
einem Hautkleid spricht, wird der Bereich des Tierlichen nicht berührt und die An
kleidung beinahe unabhängig vom Sündenfall ausgelegt. Die Hautkleider werden von 
Philon als natürliche Haut des Menschen, als dessen (Körper-)Hülle gelesen. Die An
kleidung durch Gott lässt den Menschen erst zum Menschen werden, der über Geist, 
Sinn und eben auch Körper und Haut verfügt. Ähnliche Ausführungen finden sich an 
einer anderen Textstelle der Quaestiones in Genesim. Die Arche Noah wird mit dem 
Körper des Menschen verglichen. Das Schließen der Arche stellt Philon der Ummante
lung des Körpers gegenüber, die hart genug ist und alle Teile umfasst. Er bezeichnet 
die Hülle des Körpers explizit als ein Kleidungsstück, das die inneren Elemente vor 
Kälte und Hitze schütze.65 Dass die Haut lediglich eine Hülle sei, die auf dem Körper 
liege, betont etwa Isidor von Sevilla und führt den lateinischen Begriff cutis darauf 
zurück. Diese ‚spüre‘ einen Einschnitt (lat. incisio) zuerst, da „sie dem Körper überge
streift“ sei.66

Philon erwähnt bei der Einkleidung durch Gott keine Haare, sondern eine Tunika 
aus Haut. Dabei wird die Einfachheit des Materials, das Gott auswählt, betont und mit 

�� Vgl. ebd., B. I, iii, 7; 41, S. 23f.; „Wherefore they (the leaves) are girded round the place of the geni
tals, which are the instrument of greater things.“ (Phil. QG. B. I, iii, 7; 41, S. 24).
�� Vgl. ebd., B. I, iii 21; 53, S. 30f.
�� Wobei man sicherlich noch die armenische Fassung sowie die griechischen und lateinischen Frag
mente eingehender untersuchen müsste, um diese Behauptung auf festeren Grund zu stellen.
�� Vgl. Phil. QG, B. 2, vii, 16, 99, S. 197.
�� Isidorus, Hispalensis: Etymologiae sive origins libri XX. 2 Bände. Hrsg. von Wallace M. Lindsay. Ox
ford 1911, XI, I, 78 [Sigle Isid. orig.]. Übersetzungen: The etymologies of Isidore of Seville. Hrsg. von 
Stephen A. Barney. Cambridge 2010; Isidor von Sevilla: Die Enzyklopädie. Übers. u. m. Anm. von Lene
lotte Möller. Wiesbaden 2008.

40 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



luxuriösen und aufwendig gefertigten Stoffen kontrastiert. Ein Tierbezug fehlt gänz
lich oder bleibt indirekt.67 Weshalb Philon in der Genesis von einem Hautkleid und 
keinem Tierhautkleid spricht, wird in der Auslegung der Stelle über die ungleichen 
Brüder Jakob und Esau, die im nächsten Teil eingehender beleuchtet wird, deutlich. 
Jakob und Esau unterscheiden sich durch ihr unterschiedliches Hautbild, das zugleich 
auf ihren Charakter und ihre Lebensart verweist. Jakob, der eine glatte, unbehaarte 
Haut besitzt, ist genügsam und kultiviert. Esau hingegen, der dicht behaart ist, wird 
als wild und ungezügelt dargestellt.68 Die (un-)behaarte Haut beider Brüder ist somit 
nicht zuletzt Ausdruck ihres unterschiedlichen Charakters.69

Philons Auslegung beeinflusste nachfolgende Kirchenschriftsteller und -väter, 
wenngleich auch Kritik daran geübt wurde; was sich anhand der Werke Origenes’ 
und Ambrosius’ von Mailand (gest. um 391 bzw. 395/396 n. Chr.)70 nachvollziehen 
lässt.71 Insbesondere Origenes’ Gedanken zur Auslegung der Hautkleider waren wie
derum für spätere Exegeten prägend.72

1.2 Gott als Lederschneider

Origenes, der wohl einflussreichste griechische Exeget der Spätantike, interessiert 
sich, ähnlich wie Philon, weniger für den Literalsinn, als für einen weiteren verborge
nen Sinn.73 Dafür untersucht Origenes Satz- und Wortstrukturen und erstellt Etymolo
gien, bedient sich mehrerer Redaktionen der Septuaginta und weiterer griechischer Über
setzungen des Alten Testaments. Als Höchstinstanz gilt jedoch der hebräische Text.74 Sein 

�� Die Herkunft des Tiermaterials spielt keine Rolle. Das Material wird purpurgefärbten Stoffen ge
genübergestellt. Dass die Purpurfarbe ein tierliches Produkt ist, scheint für Philon ebenfalls nicht von 
Belang zu sein.
�� Vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25; 160, S. 445–447 u. B. 4, xxvii, 11–12; 201, S. 493–495.
�� S. ‚Fellwechsel. Von Haut- zu Fellkleidern‘, S. 90–96.
�� Vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 269f.
�� Vgl. Colson/Whitaker, General Introduction, S. XXIf.
�� Vgl. Christoph Markschies: Origenes. Leben – Werk – Theologie – Wirkung. In: Origenes und sein 
Erbe. Gesammelte Schriften. Hrsg. von dems. Berlin/New York 2007 (TU. 160), S. 1–13, hier 2 u. 5.
�� Origenes unterscheidet z. T. zwischen einem wörtlichen, ethischen (anagogischen/tropologischen) 
und mystischen Sinn. Andernorts unterscheidet Origenes nur zwischen einem wörtlichen und allego
rischen bzw. anagogischen Sinn. Ich behalte die Unterscheidung zwischen literalem und allegori
schem Sinn bei und spezifiziere, wo es notwendig ist (vgl. Markschies, Origenes, S. 8f.; s. auch: Grimm, 
Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 33).
�� Vgl. Karin Metzler: Einleitung. In: Origenes: Die Kommentierung des Buches Genesis. Hrsg. von Al
fons Fürst, Christoph Markschies. Eingel. u. übers. von Karin Metzler. Berlin/New York 2010 (OWD. 1/ 
1), S. 1–25, hier 7. Origenes’ Hauptwerk ist die Hexapla, eine sechs-spaltige Synopse des Alten Testa
ments, die neben dem hebräischen Text auf Hebräisch und dem hebräischen Text in griechischer 
Transliteration vier griechische Übersetzungen umfasst: Neben der Septuaginta jene von Aquila, Sym
machus und Theodotion (vgl. Markschies, Origenes, S. 6).

1.2 Gott als Lederschneider 41



Verständnis der Schrift, die Abwertung der wörtlichen Lesart, hat dabei durchaus großes 
Aufsehen und viel Widerstand hervorgerufen.75

Viele von Origenes’ Schriften sind lediglich fragmentarisch überliefert, insbeson
dere die Auslegung der Genesis. Weder Homilien oder Scholien, noch Kommentare 
zum ersten Buch Mose sind vollständig erhalten.76 Hinzu kommt, dass Origenes die 
Hautkleider in den verschiedenen Schriften uneinheitlich auslegt.77 In einer frühe
ren78 Schrift, Die Homilien zum Buch Levitikus,79 die in Rufinus’ lateinischer Überset
zung überliefert ist, liest Origenes die Kleider als Ausdruck des Sterblichseins, als eine 
Folge des Sündenfalls:

llae ergo tunicae de pellibus erant ex animalibus sumptae. Talibus enim oportebat indui peccato
rem, pelliciis, inquit, tunicis, quae essent mortalitatis, quam pro peccato acceperat, et fragilitatis 
eius, quae ex carnis corruptione ueniebat, indicium. Si uero iam lotus ab his fueris et purificatus 
per legem Dei, induet te Moyses indumento incorruptionis, ita ut nusquam appareat „turpitudo 
tua“ et „ut absorbeatur mortale hoc a uita“.80 (Orig. Lev. hom. VI, 2 [277])

Der Mensch habe von Gott Kleider aus Tierhäuten erhalten, welche den verlorenen 
unsterblichen und den neuen vergänglichen Status anzeigen. Dies wird von Origenes 
als eine sichtbare Folge der Bestrafung Gottes gelesen, die aus der Sündhaftigkeit des 
Menschen resultiere. Doch auch dieses Kleid könne abgelegt und durch ein neues er
setzt werden, wodurch die Unsterblichkeit wieder garantiert sei. Im Unterschied zu 
Philon wird bei Origenes die Herkunft des Materials erwähnt: Es sei Haut/Fell, pellis, 

�� Vgl. Metzler, Einleitung, S. 6 u. 12.
�� Vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 33.
�� Markschies merkt an, dass Origenes immer wieder unterschiedliche Hypothesen zu einem Thema 
vorstellt, aber keinen abschließenden Standpunkt gibt. Ob dies auch an dieser Stelle der Fall ist oder 
ob die Uneinheitlichkeit der Auslegung der fragmentarischen Überlieferung geschuldet ist, kann nicht 
letztgültig beantwortet werden. Die Rezeption ordnet Origenes der Tradition Philons zu, was hier 
übernommen wird (vgl. Markschies, Origenes, S. 8).
�� Die Datierung der Schrift bereitet Schwierigkeiten. Reinhold R. Grimm meint, es handle sich um 
eine frühere Schrift. Anna Tzvetkova-Glaser ist jedoch der Auffassung, dass sie auf nach 240 n. Chr. zu 
datieren sei, womit sie eher in der letzten Schaffenszeit Origenes’ liegen würde (vgl. Grimm, Paradisus 
coelestis, paradisus terrestris, S. 40; Anna Tzvetkova-Glaser: Pentateuchauslegung bei Origenes und 
den frühen Rabbinen. Frankfurt a. M. 2010 [Early Christianity in the Context of Antiquity 7], S. 105).
�� Origenes: Die Homilien zum Buch Levitikus. Eingel. u. übers. von Agnethe Siquans. Berlin/Boston 
2021 (OWD. 3), [Sigle Orig. Lev. hom.].
�� „Jene Gewänder aus Fell waren also von Tieren genommen. Denn mit solchen musste der Sünder 
bekleidet werden, mit Gewändern, heißt es, aus Fell, die ein Hinweis auf seine Sterblichkeit waren, 
die er für die Sünde angenommen hatte, und auf seine Schwachheit, die aus der Verderbnis des Flei
sches kam. Wenn du hingegen bereits von diesen gewaschen und durch das Gesetz Gottes gereinigt 
bist, wird dich Mose mit dem Kleid der Unverderblichkeit bekleiden, sodass nirgends ‚deine Schänd
lichkeit‘ sichtbar wid und ‚dieses Sterbliche vom Leben verschlungen wird‘.“ (Übers. von Agnethe Si
quans).

42 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



das aus Tieren bzw. Lebewesen gefertigt sei.81 Diese Lesart nimmt er in Die Kommen
tierung des Buches Genesis,82 einer später datierten Schrift, zurück,83 die aus 
„Fragmente[n], Anspielungen und Einzelüberlieferungen“ zusammengetragen wer
den muss. Da es sich dabei auch um Zitate handelt, die Origenes zugeordnet und von 
anderen paraphrasiert werden, ist die Unterscheidung zwischen dem Origenes-Text 
und dem Kommentar des jeweiligen Autors nicht immer eindeutig.84 Inhalte können 
Origenes außerdem fälschlicherweise zugesprochen worden sein oder von Anhän
gern Origenes’, sogenannten Origenisten, stammen.85

In einem Fragment86 wendet Origenes ein, dass die Hautkleider eine Gabe Gottes 
seien. Würden diese die Sterblichkeit symbolisieren, müsste man sich also die Frage 
stellen, weshalb die Sterblichkeit von Gott und nicht von der Sünde herrühre:

Diese Aporien87 wollten bestimmte Leute vermeiden und erklärten, die „Hautkleider“ seien die 
Sterblichkeit, mit der Adam und Eva bekleidet werden, weil sie wegen der Sünde zum Tode be
stimmt waren; doch auch sie können beileibe nicht leicht erklären, wie Gott, und nicht die 
Sünde, die Sterblichkeit dem zufügt, der die Übertretung begangen hat; [...]. (Orig. Gen. frg. D 
22, S. 193)

Darin bringt Origenes Einwände hervor, die seine eigene in Die Homilien zum Buch 
Levitikus geäußerte Lesart schwächen bzw. widerlegen. Denn wie ist es möglich, dass 
der unfehlbare, unsterbliche Gott und nicht die Sünde den Menschen in Sterblichkeit 

�� Die Hautkleider als Zeichen der Sterblichkeit zu verstehen, ist eine Lesart, die von Augustinus 
übernommen und für nachfolgende Exegeten/Exegesen maßgeblich wurde (s. ‚1.3 Tierhüllen als Zei
chen der Sterblichkeit‘, S. 49–55) (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 40). Diese 
Lesart, die er in früheren Schriften selbst vertrat, findet sich etwa bei Methodius von Olympus (vgl. cat. 
In Gen. frg. 4311) oder Severus von Antiochia (vgl. ebd., Frg. 441) (vgl. Orig. Gen. frg., S. 192, FN 261).
�� Origenes: Die Kommentierung des Buches Genesis. Hrsg. von Alfons Fürst, Christoph Mark
schies. Eingel. u. übers. von Karin Metzler. Berlin/New York 2010 (OWD. 1/1). [Sigle Orig. Gen. frg.].
�� Origenes selbst könnte diese Auslegung zurückgenommen haben, da damit die Vorstellung eines 
„körperliche[n] Paradies[es]“ einhergehe und es die Möglichkeit eines „geschlechtliche[n] Umgang[s]“ 
im Garten Eden nicht ausschließe (Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 40).
�� Ebd., S. 33.
�� Origenes’ allegorische Lesart und insbesondere das Zurückweisen des Literalsinns wirbelte viel 
Staub auf, führte zu Gegenbewegungen und dem Beharren auf dem Wortsinn. Die Polemik ging so 
weit, dass Origenes im 6. Jahrhundert verurteilt wurde. Augustinus stellte einen Kompromiss vor, der 
diverse Rezeptionsmöglichkeiten zulässt (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 22, 33 
u. 40. Dazu auch: Karin Metzler: Textkommentar. In: Origenes: Die Kommentierung des Buches Gene
sis. Hrsg. von Alfons Fürst, Christoph Markschies. Eingel. u. übers. von Karin Metzler. Berlin/New York 
2010 [OWD. 1/1], S. 192f.).
�� Vgl. Orig. Gen. frg. D 22, S. 190–193. Ausführlicher erläutert bei: Grimm, Paradisus coelestis, paradi
sus terrestris, S. 40.
�� Damit wird auf weitere widersprüchliche Lesarten jener Stelle angespielt, die Origenes anführt 
und entkräftet. Diese werden weiter unten ausgeführt.

1.2 Gott als Lederschneider 43



hülle? Origenes spricht in diesem Fragment weitere Deutungsmöglichkeiten von an
deren Exegeten an, die er sogleich widerlegt.88

Ähnlich geht auch Theodoret (393–460 n. Chr.) vor, der in den Quaestiones in Ge
nesim89 die Diskussion über die Herkunft der Hautkleider anprangert und nicht allein 
Origenes’ frühere Exegese, sondern auch jene von Theodor von Mopsuestia (um 
352–428 n. Chr.) kritisiert. Letzterer vertritt die Ansicht, die Kleider seien nicht von 
Tieren, sondern von Bäumen abgezogen:90 „Aber wie es scheint, haben diejenigen, die 
darüber nachforschen, nicht gewußt, daß man Häute nicht nur das nennt, was von 
Tieren abgezogen ist, sondern auch, was von den Bäumen (abgezogen) ist, was die 
Menge gewöhnlich Rinde nennt.“91

Theodor begründet seine Auffassung der Kleider damit, dass die Spezies, von 
denen die Häute abgezogen worden wären, aussterben hätten müssen. Da er an
nimmt, Gott habe von jedem Tier nur ein männliches und ein weibliches geschaffen, 
hätte durch das Fertigen der Kleider aus Tierhäuten eine ganze Art sterben müssen. 
Weiters, so argumentiert Theodor, habe Gott den Menschen die Erlaubnis, Tiere zu 
schlachten, erst später gegeben,92 sodass es naheliege, dass diese aus einem pflanzli
chen Material gefertigt worden seien. Außerdem habe Gott die Schöpfung mit der Er
schaffung des Menschen für beendet erklärt, Gott könne – ohne sich selbst zu wider
sprechen – danach keine Hautkleider mehr hervorbringen können.93 Theodoret 
wiederum widerspricht Theodor. Ähnlich wie andere (bspw. Epiphanius) hebt er her
vor, dass für Gott, den Schöpfer von Himmel und Erde, nichts unmöglich sei. Außer
dem zeige sich in der Gabe der Hautkleider, so Theodoret, die Güte Gottes; Gott küm
mere sich selbst um jene, die gesündigt hätten.94

Origenes jedoch weist in dem bereits zitierten Fragment Gen. frg. D 22 jegliche 
literale Deutung zurück. Vielmehr sei es die Aufgabe eines jeden, nach dem „verbor
genen Schatz“ zu suchen, „weil der Buchstabe der Göttlichen Schrift (sc. für sich ge

�� Vgl. Orig. Lev. hom. VI, 2, S. 362.
�� Vgl. Metzler, Einleitung, S. 17.
�� Auch Raschi (Rabbi Schlomo ben Jizchak) erwähnt unterschiedliche Auslegungen und hält indirekt 
fest, dass die Kleider, die Gott für die ersten Menschen hergestellt habe, nicht aus einer Haut stam
men. Viel eher seien sie aus etwas Weichem und Warmen hergestellt worden, etwa aus Hasenhaaren. 
Das betont auch Pinchas Doron in seinem Kommentar zu Raschis Pentateuchauslegung (vgl. Pinchas 
Doron: Rashi’s Torah Commentary. Religious, Philosophical, Ethical, and Educational Insights. New 
Jersey/Jerusalem 2000, S. 16).
�� Theodor in Theodoret von Kyrrhos ‚Fragen und Antworten zum Oktateuch‘ Nr. 39. Zit. n.: Hermann 
J. Vogt: Der Häretikervorwurf des Hieronymus an Theodoret und Origenes. In: Ders.: Origenes als 
Exegt. Hrsg. von Wilhelm Gerlings. Paderborn [u. a.] 1999, S. 265–276, hier 265.
�� Vgl. Gen 4,4; Gen 9,1–4; Lev 11.
�� Eine Erklärung, welche die Schaffung Evas aus Adams Rippen nicht berücksichtigt oder nicht als 
Schöpfung erachtet.
�� Theodoret von Kyrrhos ‚Fragen und Antworten zum Oktateuch‘ Nr. 39. Zit. n.: Vogt, Der Häretiker
vorwurf des Hieronymus, S. 265f. Auch Gerhard von Rad betont die Güte Gottes, die in den Hautklei
dern zum Ausdruck komme (Von Rad, Das erste Buch Mose, S. 78).

44 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



nommen) Unwahres“ spreche.95 Die Vorstellung, Gott hätte Kleider aus Fell herge
stellt, hält Origenes für lächerlich, für „viehähnlich“96, „kindisch, verkalkt und Gott 
unwürdig“.97 Diese Sichtweise sei völlig unhaltbar und würde das Bild Gottes reduzie
ren. Denn es sei unvorstellbar, dass der ‚Allmächtige‘ die Haut von einem toten Tier98

oder von einem Tier, das er töten ließ, abziehen lassen habe, sich danach einen 
Schnitt überlegt und die einzelnen Elemente wie ein „Lederschneider“99 zusammen
fügt habe. Origenes weist darin die Vorstellung, Gott hätte die Kleider aus der Haut 
toter Tiere gefertigt, ebenso zurück100 wie die Lesart Philons, dass die Hautkleider für 
die Körper Adams und Evas stünden. Origenes polemische Aussage zum ‚Lederschnei
der Gott‘ und das Verlachen jeglicher wörtlichen Schriftauslegung wurde vielfach von 
anderen Exegeten auf- und angegriffen.

Epiphanius von Salamis (310/320–402/3 n. Chr.)101 gilt als Vertreter des Literalsinns 
und versucht anhand Origenes’ Zitat, das er in drei Schriften paraphrasiert (NÜ),102

die Widersinnigkeit von Origenes’ allegorischer Auslegung zu unterstreichen. Dieser 
hält Origenes’ Gottesbild für kleingeistig. Er weist die Deutung der Hautkleider als 
menschliche Körper, die Origenes von Philon übernimmt, vehement zurück.103 Für 
Gott, den Schöpfer des Himmels und der Erde, gebe es wohl nichts Leichteres, als 
Haut- bzw. Fellkleider anzufertigen.104 Außerdem sei der Körper des Menschen sehr 

�� Orig. Gen. frg. D 22, S. 190–193; hier 193.
�� Bzw. zeuge dies von einer Vorstellung von Gott als ‚viehisch‘. Beide Lesarten sind möglich 
(vgl. Metzler, Textkommentar, S. 196f.; Fn. 271).
�� Orig. Gen. frg. D 22, S. 190–193 u. NÜ 3, S. 196f. Griechische Fragmente werden in deutscher Über
setzung zitiert.
�� Auch an dieser Stelle erwähnt Origenes die Herkunft der Häute. Der Begriff δέρμα (derma), der 
hier für Hautkleider angeführt wird, ähnelt dem lateinischen Begriff pellis. Beide bedeuten nicht al
lein Haut, sondern auch Fell, bzw. Balg (vgl. Orig. Gen. frg. D 22, S. 190f).
�� Ebd., S. 190–193; Mit dem Begriff ‚Lederschneider’ scheint auch Origenes davon auszugehen, dass 
es sich bei den göttlichen Kleidern um Tierhäute und keine Tierfelle, um enthaarte Häute bzw. Kleider 
aus Leder handle. In der lateinischen Nebenüberlieferung 2 (vgl. Orig. Gen. frg. D 22, NÜ 2, S. 194 f) 
werden coriarius und scortarius erwähnt, hier wird also sowohl auf das breitere Gerberhandwerk 
und die Weiterverarbeitung von Lederprodukten angespielt (vgl. Karl E. Georges: Ausführliches 
lateinisch–deutsches Handwörterbuch. 8. Aufl. Hrsg. von Heinrich Georges. Hannover 1913/1918 [Nach
druck Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998], 2 Bände, [Sigle Georges], hier Bd. 1, 
Sp. 1693).
��� McCracken erwähnt La bible française du XIIIe siècle, darin wird ebenfalls die Frage, woher Gott 
die Tierhäute genommen hätte, als absurd bezeichnet. Denn Gott könne alles aus nichts erstellen 
(vgl. McCracken, In the skin of a beast, S. 18f.).
��� Vgl. Andrew S. Jacobs: Epiphanius of Cyprus. A Cultural Biography of Late Antiquity. Berkely, 
CA 2016, S. 1 u. 3.
��� Vgl. Epiphanius: Über die Häresien 64,63,5. (Orig. Gen. frg. D 22, NÜ 1, S. 192–195); Epiphanius: 
Brief an Johannes von Jerusalem, bei Hieronymus, Brief 51,5,2. (Orig. Gen. frg. D 22, NÜ 2, S. 194–195).
��� Reinhold Grimm bezeichnet Epiphanius von Salamis (gest. 403) als „fanatischen Origenes- 
Gegner“ (Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 41).
��� Vgl. Epiphanius: Der Verankerte 62,3 (Orig. Gen. frg., S. 196f.).

1.2 Gott als Lederschneider 45



wohl bereits früher erschaffen worden, wie der Ausspruch Adams, Eva sei Fleisch aus 
seinem Fleisch und Bein aus seinem Bein, zeige105 – ein Widerspruch, den Origenes in 
Gen. frg. D 22 ebenfalls anführt.106 Epiphanius verstärkt seine Argumentation durch 
die Frage, welcher Körper denn dann von Feigenblättern umhüllt worden sei107 und 
kommt zu dem Schluss: So echt wie das Wasser zu Beginn, sei die Erde mit all ihren 
Bewohnern und Elementen zum Zeitpunkt der Schöpfung gewesen und somit auch 
der Mensch und dessen Körper.108

Obwohl Origenes ähnliche Einwände wie Epiphanius hervorbringt – bzw. nur 
schwer zwischen Origenes’ Worten und der späteren Überlieferung unterschieden 
werden kann –, wird Origenes u. a. als derjenige rezipiert, der die Hautkleider als Zei
chen des Körpers verstanden habe.109 Diese Auffassung wird durch die Homilien zum 
Buch Genesis110 bestärkt. Darin unterscheidet Origenes zwischen dem äußeren Kör
per, der geformt sei, und dem inneren Menschen, der nach Gottes Bild erschaffen 
worden sei. Ähnlich wie bei Philon könnten Auslegungen zweier Körper ein Verständ
nis der Hautkleider als zweiten Körper nahelegen.111 Auch Hermann Vogt vertritt die 
Ansicht, dass Origenes die Hautkleider sehr wohl als Zeichen des menschlichen Kör
pers gelesen habe, wie das etwa bei Epiphanius nachzuvollziehen sei. Origenes bringe 
durch seine Einwände in dem Fragment Gen. frg. D 22 lediglich zum Ausdruck, dass 
diese Deutung noch nicht letztgültig abgesichert sei.112 So betont Origenes die Wichtig
keit, den „‚verborgenen Schatz‘“113 der Schrift zu suchen und sich nicht vom Literal
sinn in die Irre leiten zu lassen. Wenn also die ganze Schrift allegorisch auszulegen 
sei, dann sei die Aussage Adams, Eva sei Teil seines Körpers, kein Argument gegen die 
Auslegung der Hautkleider als menschlichen Körper. Denn Adams Kommentar könne 
ebenfalls nicht literal, sondern müsse allegorisch verstanden werden.

Origenes’ Auslegung bzw. das, was Origenes zugesprochen wird, und Epiphanius’ 
Entgegnung zeigen, wie kontrovers die Hautkleider diskutiert wurden.114 Das literale 

��� Vgl. Gen 2, 23.
��� Ganz ähnlich argumentiert auch Quintus Septimius Florens Tertullian in De Ress. Mort. 7,2 
(vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 44).
��� Vgl. Orig. Gen. frg. D 22, NÜ 2, S. 194–195.
��� Vgl. Ebd., NÜ 1, S. 194–195; Testimonium, S. 196f.
��� Auch Methodius übernimmt die Lesart der Hautkleider als Zeichen des Körpers von Origenes 
(vgl. Tzvetkova-Glaser, Pentateuchauslegung bei Origenes, S. 101).
��� Origenes: Die Homilien zum Buch Genesis. Hrsg., eingel. u. übers. von Peter Habermehl. Berlin/ 
Boston 2011 (OWD. 1/2), [Sigle Orig. Gen. hom.].
��� Vgl. Orig. Gen. hom. 1,13 S. 51 V. 10–21.
��� Vgl. Vogt, Der Häretikervorwurf des Hieronymus, S. 266f. u. 269.
��� Orig. Gen. frg. D 22, S. 190–193.
��� Ob nun Origenes von einem geistigen Körper des ersten Menschen ausgegangen sei oder doch 
einen physischen Körper gemeint habe, wird in der Forschungsliteratur ausgiebig diskutiert. Dass Orige
nes doch von einem körperhaften Menschen ausgehe, könnte – so Tzvetkova-Glaser – ein Ausschnitt in 
Contra Celsum (4,40) unterstützen. Darin wird den Hautkleidern eine bestimmte geheimnisvolle und 

46 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



Verständnis, Gott selbst habe Kleider angefertigt bzw. anfertigen lassen, wird dabei 
von Origenes als scherzhafte Vorstellung abgetan. Ernsthafter wird die Auffassung 
diskutiert, ob die Hautkleider für den Körper des Menschen stünden oder ein Bild der 
Sterblichkeit seien. Dabei können diese beiden Auslegungen einander bedingen. Dem
nach seien die ersten Menschen erst dann sterblich geworden, als ihnen ein verderb
licher Körper gegeben wurde.115

Origenes orientiert sich in der Auslegung der Hautkleider stark an Philon, knüpft 
die Tierhäute aber im Vergleich zu diesem stärker an den Sündenfall. Die Hautkleider 
und die Körperlichkeit des Menschen sind bei ihm Zeichen der Vertreibung und der 
Übertretung. Denn erst durch den Fehltritt erhalten Adam und Eva einen menschli
chen Körper. Der Sündenfall geht mit einem Verlust der Ebenbildlichkeit Gottes ein
her, das Resultat sei die Trennung von Gott.116 Auffallend dabei ist, dass die Herkunft 
des Materials „von Tieren“ in Lev. hom. VI, 2 betont, in Gen. frg. D22 aber zurückge
nommen, verlacht und Gottes unwürdig betrachtet wird.

Quintus Septimius Florens Tertullianus (vor 170–nach 220 n. Chr.) schwankt in 
seinen Schriften zwischen den Auslegungen Philons bzw. Origenes’ und den Ein
wänden Epiphanius’.117 In Adversus Valentinianos118 versteht Tertullian die Kleider 
im Sinne Philons als Haut bzw. Körper. Die Hautkleider seien das, was später 
über das Fleisch gekommen sei, so wie man eben ein Kleid anziehe:119 Carnalem 
superficiem postea aiunt choico supertexteam, et hanc esse pelliceam tunicam ob
noxiam sensui.120

Die Schöpfung scheint bei Tertullian, ähnlich wie bei Philon, durch das Anziehen 
der gottgegebenen Hautkleider vollendet. Der Mensch besitze fortan Körper, Haut 

mysteriöse Bedeutung zugesprochen, die über der Vorstellung Platons, dass die Seele in den Körper des 
Menschen einziehe, stünde (vgl. Tzvetkova-Glaser, Pentateuchauslegung bei Origenes, S. 106).
��� Vgl. ebd., S. 99.
��� Vgl. Orig. Gen. frg. D 22, NÜ 4; 196f. Im christlichen Kontext wird das Schamempfinden als Aus
druck des Getrenntseins von Gott verstanden (vgl. Katja Gvozdeva, Hans R. Velten: Einleitung. In: 
Scham und Schamlosigkeit. Grenzverletzungen in Literatur und Kultur der Vormoderne. Hrsg. von 
dens.: Berlin/Boston 2011 (TMP. 21), S. 1–24, hier 5).
��� Tertullian gilt als erster lateinischer christlicher Autor. Seine Schrift über das Paradies, über wel
che er in De anima spricht, ist nicht überliefert. Auslegungen zur Hautkleidung lassen sich über an
dere Werke konstruieren (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 44f.; Spira, Paradies 
und Sündenfall, S. 52f.).
��� Quintus S. F. Tertullian: Adversus Valentinianos - Gegen die Valentinianer. In: Adversus Valenti
nianos – Gegen die Valentinianer/ De Carne Chrissti – Über das Fleisch Christi. Eingel., übers. u. 
komm. von Volker Lukas. Freiburg [u. a.] 2019 (FC. 84), (Sigle TERT. adv. Val.).
��� Zit. n.: Spira, Paradies und Sündenfall, S. 97.
��� Tert. adv. Val. 24,3; „Sie sagen nun, dass dem irdischen Menschen hernach eine Hülle aus Fleisch 
übergezogen wurde und dass für diese der (biblische) ‚Schurz aus Fellen‘ (vgl. Gen 3,21) steht, welcher 
der Sinneswahrnehmung ausgesetzt ist.“ (Übers. von Volker Lukas).

1.2 Gott als Lederschneider 47



und Sinne. In De resurrectione (carnis)121 lehnt er jedoch die Vorstellung, dass die 
Hautkleider für den irdischen Körper stünden, ab. Darin stellt er der Formung des 
Menschen aus Lehm das Anziehen der Hautkleider gegenüber: neque enim, ut quidam 
volunt, illae pelliciae tunicae quas Adam et Eva paradisum exuti induerunt, ipsae erunt 
carnis ex limo reformatio, cum aliquanto prius et Adam substantiae suae traducem in 
feminae iam carne recognoverit [...].122 Die Schöpfung, die Belebung des Unbelebten, 
sei bereits erfolgt. Tertullian gibt ähnlich wie Origenes bzw. Epiphanius zu bedenken, 
dass der Körper bereits früher erschaffen worden sei, denn wie könnte sonst Adam 
über Eva sagen, sie sei sein eigenes Fleisch (vgl. TERT. De ress. 7,2.6).

In De cultu feminarum123 (197/291 n. Chr.) deutet Tertullian die Hautkleider als Zei
chen der Verfehlung. Er warnt vor dem Begehren, das u. a. durch die Putzsucht der 
Frauen ausgelöst werden könne.124 Das Kleid sei Ausdruck des weiblichen Bußgewan
des, der Schuld Evas. Denn jede würde in sich eine trauernde Eva125 und damit die 
Verantwortung für den Sündenfall und den Verlust des Paradieses tragen. Eva und 
ihren Nachfolgerinnen gezieme kein schönes Gewand, vielmehr würde es helfen, 
wenn sie sich einfach kleiden würden, dann wäre die Schuld schneller gesühnt. Au
ßerdem sei es doch unsinnig, schöne Gewänder über das Hautgewand tragen zu wol
len: Propter tuum meritum, id est mortem, etiam filius dei mori habuit; et adornari tibi 
in mente est super pelliceas tuas tunicas?126 Bei Tertullian ist das Kleid nicht nur Zei
chen der Genügsamkeit – wie bei Philon –, sondern Materialisation der (weiblichen) 
Schuld. Die schlichten Gewänder sind ein Schuldeingeständnis der Vertreibung aus 
dem Paradies und Zeichen des Verlusts der Unsterblichkeit. Kleider aus Tierhäuten 
werden dabei nicht allein als einfachste Form der Bekleidung, sondern auch als ein 
Bild der Büßerkutte verstanden, durch welche die Schuld offensichtlich werde. 
Diese müsse – dank Eva – nun jeder Mensch tragen.127

��� Quintus S. F. Tertullian: De resurrectione / Tertullian’s Treatise on the Resurrection. Hrsg., eingel., 
komm. u. übers. von Ernest Evans. London 1960, [Sigle Tert. De ress.].
��� Tert. De ress. 7,2; „For it can not be the case, as some will have it, that those coats of skins which 
Adam and Eve put on when stripped of paradise, were themselves a transforming of clay into flesh.“ 
(Übers. von Ernest Evans).
��� Tertullian, Quintus S. F.: De cultu feminarum libri duo. In: De corona liber. De cultu feminarum 
libri duo. Hrsg. von Iosephus Marra. Torino: G. B. Paravia & C. 1944 (CSLP), S. 131–166 [Sigle Tert. cult. 
fem.]. Übersetzung: Quintus S. F. Tertullian: Ueber den weiblichen Putz. In: Ders.: Tertullians private 
und katechetische Schriften. Übers. u. eingel. von Heinrich Kellner. Kempten/München 1912 (BKV. 7/1).
��� Vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 74 u. 76; dazu auch: Ernst, Der ‚Gregorius‘ Hartmanns von 
Aue, S. 66. Von vielen Klerikern wurde die Putzsucht, insbesondere der Frauen, scharf kritisiert. 
Schöne Kleider seien nichts anderes als ein Versuch, das verlorene Paradiesgewand zu ersetzen, es sei 
blasphemisch, eitel und hochmütig (vgl. Kraß, Geschriebene Kleider, S. 62f.).
��� Vgl. Tert. cult. fem. I, 1.
��� Ebd., B. I, I, 2; „Wegen deiner Schuld, d. h. um des Todes willen, mußte auch der Sohn Gottes sterben, 
und da kommt es dir noch in den Sinn, über deinen Rock von Fellen Schmucksachen anzulegen!?“ 
(Übers. von Heinrich Kellner).
��� Vgl. Tert. cult. fem. I.

48 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



Die Hautkleider als ein Bild der Sterblichkeit ist eine Auslegung, die von Origenes 
zurückgenommen wurde. Von Augustinus aufgegriffen, wird diese richtungsweisend 
für die lateinische Auslegungstradition der Spätantike bzw. des Mittelalters.128

1.3 Tierhüllen als Zeichen der Sterblichkeit

Auf Augustinus beziehen sich fast alle nachfolgenden Genesiskommentare, wenn
gleich seine Lehren ein Eigenleben entwickelten und teilweise mit seinen ursprüngli
chen Schriften wenig gemein haben.129 Ähnlich wie bei Origenes sind Augustinus‘ 
Genesisauslegungen keineswegs einheitlich. So widmet Augustinus dem ersten Buch 
des Alten Testaments im Laufe seiner Schaffenszeit drei Kommentare (De Genesi 
contra Manichaeos130, De Genesi ad litteram imperfectus liber, De Genesi ad litteram131) 
und diverse Einzelauslegungen. Während Augustinus in früheren Schriften eine alle
gorische Auslegung bevorzugt, versucht er in späteren Werken literale wie allegori
sche Deutungen zu verbinden.132

In De Genesi contra Manichaeos, einer frühen bzw. der frühesten exegetischen 
Schrift (388–389/90 n. Chr.)133 deutet Augustinus die Hautkleider als Veränderung des 
Körpers in eine sterbliche Hülle: illa ergo mors in tunicis pelliciis figurata est. Ipsi 
enim sibi fecerunt praecinctoria de foliis fici, et deus illis fecit tunicas pellicias, id est 
ipsi appetiverunt mentiendi libidinem relicta facie veritatis, et deus corpora eorum in 
istam mortalitatem carnis mutavit, ubi latent corda mendacia.134

��� Vgl. Orig. Gen. frg. D 22 u. Orig. Lev. hom. VI, 2, S. 362. Weiters vgl. Grimm, Paradisus coelestis, 
paradisus terrestris, S. 40.
��� Augustinus gilt als der Vertreter des Irdischen Paradieses. Auf ihn beziehen sich viele, die das 
Paradies auf der Erde verorten und danach suchen, obwohl Augustinus eine lokale Verortung des Gar
tens Eden nie nahegelegt hat (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 55).
��� Aurelius Augustinus: De Genesi contra Manichaeos. Hrsg. von Dorothea Weber. Wien 1998 (CSEL. 
91), [Sigle Aug. gen. c. Manich.].
��� Aurelius Augustinus: De genesi ad litteram libri duodecim. In: Ders: De genesi ad litteram libri 
duodecim. Eiusdem libri capitula. De genesi ad litteram inperfectus liber. Locutionum in 
heptateuchum libri septem. Hrsg. von Joseph Zycha. Wien 1894 (CSEL. 28,1). [Sigle Aug. Gen. ad litt.]. 
Übersetzung: Aurelius Augustinus: Über den Wortlaut der Genesis. / De Genesis Ad Litteram Libri 
Duodecim. Der große Genesiskommentar in zwölf Bänden. Übers. von Carl J. Perl. Bd. 2. Paderborn 
1964.
��� Vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 56f.
��� Vgl. Dorothea Weber: Einleitung. In: Aurelius Augustinus: De Genesi contra Manichaeos. Hrsg. 
von Dorothea Weber. Wien 1998 [CSEL. 91], S. 9–64, hier 9.
��� Aug. gen. c. Manich. II 21,32; „Jener Tod ist in den Kleidern aus Tierhaut dargestellt: Sie selbst 
hatten sich nämlich Schürzen aus Feigenblättern gefertigt und Gott machte ihnen Kleider aus Tier
haut – das heißt: Sie hatten die Neigung zum Reiz des Lügens, nachdem sie das Bild der Wahrheit ver
lassen hatten, und Gott verwandelte ihre Körper hin zur Sterblichkeit des Fleisches, wo sie ihre lügne
rischen Herzen verborgen halten.“ (Übers. von Anton Strobl).

1.3 Tierhüllen als Zeichen der Sterblichkeit 49



Der Körper Adams und Evas wurde durch den Sündenfall sterblich, was passen
derweise über verderbliche Materialien verdeutlicht werde. Zuerst hätte der Mensch 
seine Scham mit Feigenblättern zu verdecken gesucht, wodurch die menschliche 
Nähe zur Lüge offensichtlich geworden sei. Danach habe der Mensch Hautkleider er
halten, womit der Tod veranschaulicht werde. Abgezogen von toten Tieren, legten die 
Menschen den sterblichen Leib an. Sie hätten sich von der Schönheit der Wahrheit 
abgewendet und versteckten ihre lügnerischen Herzen unter den Tierhäuten. Obwohl 
die Hülle zu verbergen suche, decke diese gleichzeitig auf. Der Versuch, etwas unter 
den Hautkleidern zu verbergen, sei vergeblich. Denn es werde eine Zeit kommen, wo 
alles aufgedeckt werde.135

Die Feigenblätter deutet Augustinus als Erscheinungen der fleischlichen Sinne, die 
vom wahren Glauben der Kirche entfernen.136 Die Lügen der Schlange seien die der Häre
tiker, die verführen und fehlleiten.137 Die Hautkleider, die fleischliche Bedeckung, würden 
diese Lügen symbolisieren.138 Augustinus führt weiter aus, dass die Feigenblätter für die 
Verirrungen stehen, die der fleischliche Sinn hervorbringe, sodass all jene, die diesen Ver
führungen erliegen, aus dem Paradies entfernt werden müssen.139

In Augustinus’ späterer Schrift De Genesi ad litteram meint dieser, dass die Haut
kleider durchaus eine symbolische Bedeutung besäßen, aber dass Gott Adam und Eva 
auch tatsächlich Kleider aus Fell gegeben hätte. Damit schließt Augustinus den Graben 
zwischen Epiphanius und Origenes, zwischen literaler und allegorischer Lesart.140 Wel
che symbolische Bedeutung er den Hautkleidern zuschreibt, darüber lässt Augustinus 
seine:n Leser:in an dieser Stelle im Dunkeln: Et hoc significationis gratia factum est, sed 
tamen factum; sicut illa quae significationis gratia dicta sunt, sed tamen dicta sunt.141

��� vgl. Aug. gen. c. Manich. II, 21,32. Ähnliche Auslegungen lassen sich auch in Sermo 362,11 (ML 38,1618), 
Enarr. in Ps. 103, Sermo 2,2 (ML 36, 1353), in C. Faust. XXII 84 (ML 42, 456), in Confess. XIII 15,16 (ML 32, 852) 
finden (vgl. Berthold Altaner: Augustinus und Origenes. Eine quellenkritische Untersuchung. Historisches 
Jahrbuch 70 [1951], S. 15–41, hier 26, Anm. 70). Augustinus verwendet hier Bilder, die sich bei Philon in 
Bezug auf den behaarten Esau finden. Denn auch Esaus schlechter Charakter kommt durch die (behaarte) 
Oberfläche zum Vorschein (vgl. Phil. QG, B. 4, xxv, 25 u. 160, S. 445–447).
��� Vgl. Aug. gen. c. Manich. II, 26,39–27,41.
��� Vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 59.
��� Vgl. Aug. gen. c. Manich. II 36,39.
��� Vgl. ebd., II, 27,41.
��� Trotz einer späteren, stärker literalen Auslegung hat Augustinus seine früheren Schriften nicht 
zurückgenommen oder revidiert. Immer wieder nimmt er allegorische Auslegungen auf, wie in De 
civitate dei, setzt jedoch ein literales Verständnis dem allegorischen voraus. Dies führt in seinem De 
Genesi ad litteram zu einer Unterscheidung dreier Auslegungsformen: einer allegorischen, einer litera
len und einer, die beide zu vereinen sucht (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 56 
u. 59f.).
��� Aug. Gen. ad litt. XI 39,52; „Auch das [die Bekleidung mit Fellen, Anm. N. G.] ist um einer Bedeu
tung willen, aber trotzdem wirklich geschehen, so wie die Worte um einer Bedeutung willen gesagt, 
aber trotzdem ausgesprochen werden.“ (Übers. von Carl J. Perl). Altaner hält es für verständlich, dass 
die allegorische Deutung hier fehlt (vgl. Altaner, Augustinus und Origenes, S. 26, Anm. 70).

50 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



Da die Auslegung der Hautkleider als Zeichen für die Sterblichkeit ansonsten 
von keinem früheren Kirchenvater des Abendlands überliefert ist, liegt es nahe, 
dass Augustinus mit Origenes’ sechster Levitikushomilie vertraut war.142 Insbeson
dere Schriften des frühen Augustinus zeigen sich von der griechischen allegorischen 
Tradition geprägt, die über Ambrosius143 vermittelt wurde.144 Bei Ambrosius wie
derum finden sich sowohl Einflüsse von Philon von Alexandria als auch von Orige
nes. Die Lesart der Hautkleider als Zeichen für die Sterblichkeit ist bei ihm jedoch 
nicht überliefert.145 In Ambrosius’ De paradiso146 (um 378 n. Chr.)147 werden ledig
lich die Feigenblätter ausgelegt. Dort führt er, ähnlich wie Philon, aus, dass Adam 
und Eva vor dem Sündenfall mit Tugenden bekleidet gewesen seien und nun nach 
Weltlichem suchten. Sie seien also sowohl physisch wie moralisch nackt.148 Meta
phorisch wird beschrieben, wie die ersten Menschen Blatt für Blatt Lust an Lust an
einanderreihen, um die Scham zu bedecken.149 Bei den Schürzen aus Feigenblättern 
unterscheidet Ambrosius, wie Philon, zwischen der Süße der Frucht und den nichts
nutzigen Blättern. Adam hätte sich mit der Frucht und nicht mit den Blättern um
gürten sollen:150 iustus fructum eligit, folia peccator.151 Denn jeder, der sündige, emp
finde Abscheu vor sich selbst und suche sich zu bedecken. Wer hingegen nichts zu 

��� Überlegungen und Thesen dazu: György Heidl: Did the Young Augustine Read Origen’s Homily on 
Paradise? In: Origeniana Septima. Origenes in den Auseinandersetzungen des 4. Jahrhunderts. Hrsg. 
von Wolfgang A. Bienert, Uwe Kühnweg. Leuven 1999 (BEThL. 137), S. 597–604.
��� Ambrosius’ Schriften weisen eine stärkere Eigenständigkeit und Entwicklung auf, als lange Zeit 
kolportiert wurde (vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 204f. Dazu auch: Christoph Markschies: 
Ambrosius und Origenes. Bemerkungen zur exegetischen Hermeneutik zweier Kirchenväter. In: Ori
geniana Septima. Origenes in den Auseinandersetzungen des 4. Jahrhunderts. Hrsg. von Wolfgang 
A. Bienert, Uwe Kühnweg. Leuven 1999 [BEThL. 137], S. 545–570).
��� Vgl. Weber, Einleitung, S. 17.
��� Ähnliche Auslegungen, wie etwa von Gregor von Nyssa, waren zu dieser Zeit noch nicht ins Latei
nische übersetzt (vgl. Altaner, Augustinus und Origenes, S. 26–28).
��� Ambrosius von Mailand: De Paradiso. In: Sancti Ambrosii Opera. Pars prima qva continentvr 
libri. Hrsg. von Carolus Schenkl. New York/London 1962, S. 262–336 (CSEL. 32,1), [Sigle Ambr. parad.]. 
Übersetzung: Ambrosius von Mailand: De Paradiso. Übersetzung mit Erläuterungen zum Inhalt und 
zum literarischen Hintergrund. Hrsg. von Wolfgang Bietz. Hamburg 2013.
��� Vgl. Wolfgang Bietz: Einleitung. In: Ambrosius von Mailand: De Paradiso. Übersetzung mit Erläu
terungen zum Inhalt und zum literarischen Hintergrund. Hrsg. von dems. Hamburg 2013, S. 13–24, 
hier 15. Spira datiert die Schrift ähnlich wie Wolfgang Bietz, äußert aber Zweifel an der Datierung 
(vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 208). Dorothea Weber datiert De Paradiso zwischen 374 und 
383 (vgl. Weber, Einleitung, S. 22).
��� Vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 210 u. 227.
��� Vgl. Ambr. parad. XIII 63.
��� Vgl. ebd., XIII 67. Ähnlich wie Hilarius von Poitiers grenzt sich Ambrosius hier von jüdischen Exe
gesen ab (vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 228f.).
��� Ambr. parad. XIII 64; „Ein Gerechter wählt die Frucht aus, die Blätter ein Sünder.“ (Übers. von 
Wolfgang Bietz).

1.3 Tierhüllen als Zeichen der Sterblichkeit 51



verbergen habe, brauche sich auch nicht zu bedecken.152 In De Ioseph153 (388 bzw. 
389/390 n. Chr.) wird das Hautkleid als sündhaftes Gewand dargestellt. Es zeige, dass 
der Mensch das geistige Gewand verloren habe. Der Mensch solle sich nun mit den 
Kleidern des Glaubens154 bedecken.155 Denn das Hautkleid biete nur eine vermeintli
che Verhüllung, vielmehr sei es Zeichen der Übertretung und damit – ähnlich wie 
bei Philon und später Augustinus – eine Form der Entblößung.156

Diese Sichtweise betont Ambrosius nochmals in seiner Schrift De Isaac vel 
anima157 (um 391 bzw. 395/396):158 Exuit enim tunicam illam pelliciam, quam acceper
unt Adam et Eva post culpam, tunicam corruptelae, tunicam passionum.159

Dabei wird der Ausspruch Sulamiths, die auf ihren Geliebten wartend meint, sie 
habe bereits ihr Kleid ausgezogen, wie solle sie es wieder anziehen,160 mit den Tier
häuten der Genesis zusammengenommen. Für Ambrosius habe die Geliebte das irdi
sche Gewand des Verderbens und der Leidenschaft abgelegt, und hütet sich davor, 
dieses wieder anzulegen.161 Von diesen fleischlichen Umarmungen mit dem Körper 
solle sich die Seele distanzieren und jenen Tag erwarten, an welchen sie dieses irdi
sche Gewand nicht mehr tragen müsse.162 Ähnlich versteht Ambrosius in Expositio 
psalmi CXVIII163 die Hautkleider als ein Symbol der Körperlichkeit:164 [...] intellege, 
quod Adam et Eua, ubi imaginem deposuere caelestis quam ante portabant, imaginem 
terreni hominis induentes tunicas dicti sunt uestiti esse pellicias; corporales enim eos 
de spiritalibus fecerat culpa commissa.165

��� Vgl. Ambr. parad. XIII 65.
��� Ambrosius von Mailand: De Ioseph. In: Sancti Ambrosii Opera. Pars altera. Qva continentvr libri. 
Hrsg. von Carolus Schenkl. New York/London 1962, S. 71–122 (CSEL. 32,2), [Sigle Ambr. Ioseph].
��� Vgl. Eph 4,23f.
��� Vgl. Ambr. Ioseph 5,25. Weiters vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 240 u. 242.
��� Vgl. Ambrosius von Mailand: De Helia et ieiunio. In: Sancti Ambrosii Opera. Pars altera. Qva con
tinentvr libri. Hrsg. von Carolus Schenkl. New York/London 1962, S. 409–465 (CSEL. 32,2), 4,9 [Sigle 
Ambr. de Hel.] u. Aug. gen. c. Manich. II 21,32; weiters vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 246.
��� Ambrosius von Mailand: De Isaac vel Anima / Über Isaak oder die Seele. Übers. u. eingel. von 
Ernst Dassmann. Turnhout 2003 (FC. 48), [Sigle Ambr. Isaac].
��� Vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 269f.
��� Ambr. Isaac 6,52; „Sie [Sulamith, Anm. N. G.] hat nämlich jenes Kleid aus Fellen, das Adam und 
Eva nach ihrem Vergehen empfangen hatten (vgl. Gen 3,21), das Kleid des Verderbens, das Kleid der 
Leidenschaften, abgelegt.“ (Übers. von Ernst Dassmann).
��� Vgl. Hld 5,3.
��� Zit. n. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 271.
��� Vgl. ebd.
��� Ambrosius von Mailand: Expositio Psalmi CXVIII. In: Sancti Ambrosii Opera. Hrsg. von Michael 
Petschenig. New York/London 1962 (CSEL. 62), [Sigle Ambr. expos in Ps. 118].
��� Vgl. Spira, Paradies und Sündenfall, S. 264.
��� Ambr. expos in Ps. 118,11,14; „Ich bin mit dem Körper umhüllt. Er ist eben dieses Kleid aus Tier
haut, mit dem Adam aus dem Paradies verstoßen wurde: nicht geschützt vor Kälte, nicht behütet vor 
Schande, sondern Unrecht und Schuld ertragend.“ (Übers. von Anton Strobl).

52 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



Ambrosius betont mehr als andere die Verdorbenheit, das Gefangensein in Las
tern, die beim Anlegen der Hautkleider über die Menschen gekommen seien. Im Ge
gensatz zu Philon stehen die Hautkleider bei Ambrosius für die Sündhaftigkeit, die 
Gebrechlich- und Hilflosigkeit des Menschen, der nun ganz und gar von Sünde be
deckt sei:166 corpore amictus sum. Ipsa est ‚tunica pellicia‘, cum qua Adam de paradiso 
eiectus est nec a frigore tutus nec tectus ab obprobrio, sed et iniuriae et culpae 
patens.167

Nach Augustinus habe Gott tatsächlich Hautkleider geschaffen und den Menschen 
angelegt, damit werde die Sterblichkeit des Menschen zum Ausdruck gebracht. Eine 
rein allegorische Lesart findet sich beim Iren Johannes Scotus Eriugena (um 810–877),168

der als einer der wenigen gilt, die einen eigenständigeren Weg, unabhängiger von der 
Tradition Augustinus, einschlagen.169 Sein umfassendes Werk Periphyseon170 (zw. 864 
und 867)171 gilt als „erste selbstständige exegetische Leistung des Mittelalters“.172 Die
ses ist in Form eines Lehrgesprächs konzipiert, weicht aber immer wieder von dieser 
Struktur ab.173 Für Johannes Scotus ist allein eine allegorische Deutung möglich, eine 
literale Lesart lehnt er ab.174 Der Mensch sei im Paradies unverhüllt, unverstellt und 
ungekünstelt gewesen.175 Er sei zuvor mit Tugenden bedeckt gewesen, die durch den 

��� Vgl. Wolfgang Seibel: Fleisch und Geist beim heiligen Ambrosius. München 1958 (Münchener The
ologische Studien. 14), S. 107.
��� Ambrosius von Mailand: Sancti Ambrosii Opera. Epistvlae et acta. Tom. I. Epistvlarvm libri I-VI. 
Hrsg. von Otto Fallers. Wien 1968 (CSEL. 82,1), 33/49,4 [Sigle Ambr. Ep.]; „Verstehe, dass es heißt, Adam 
und Eva hätten sich – sobald sie das Bild des Himmlischen ablegten, welches sie zuvor trugen – in 
Kleider aus Tierhaut gekleidet, als sie das Bild des Erdenmenschen anzogen – denn die schuldhafte 
Tat, die sie begangen hatten, machte sie von geistigen zu körperlichen Wesen.“ (Übers. von Anton 
Strobl).
��� Vgl. Hans G. Zekl: Einleitung. In: Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon. De divisione naturae. 
Hrsg., eingel. u. übers. von Hans G. Zekl. Würzburg 2016, S. 11–34, hier 17.
��� Johannes’ Scotus eigenständiger Weg wurde mitunter heftig kritisiert. Im 13. Jahrhundert warnt 
Papst Honorius III. vor Periphyseon, denn dies sei voller ketzerischer Gedanken (vgl. Zekl, Einleitung, 
S. 17f.).
��� Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon. Liber IV. Hrsg. von Édouard A. Jeauneau. Turnhout 2000 
(CCCM. 164), [Sigle Johannes, Periphyseon]. Übersetzung: Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon. De 
divisione naturae. Hrsg., eingel. u. übers. von Hans G. Zekl. Würzburg 2016.
��� Dieses Werk ist unter diversen Titeln überliefert. Ausführlicher dazu: Zekl, Einleitung, S. 19.
��� Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 111.
��� Vgl. Zekl, Einleitung, S. 22.
��� Vgl. ebd., S. 17 u. 26. Das geht so weit, dass Johannes Scotus davon ausgeht, es gebe kein irdisches 
Himmelreich und die Menschen hätten nie im Paradies bzw. im paradiesischen Zustand gelebt, son
dern seien immer schon in Sinnlichkeit verstrickt gewesen (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus 
terrestris, S. 112f.).
��� Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 834D–835B. Johannes Scotus machte sich zeitlebens insbesondere 
durch die Übersetzung vieler Werke aus dem Griechischen ins Lateinische einen Namen, darunter 
sind Schriften von Gregor v. Nyssa und der Ancoratus von Epiphanius. Diese wiederum beeinflussten 
seine eigenen Werke (vgl. Zekl, Einleitung, S. 17).

1.3 Tierhüllen als Zeichen der Sterblichkeit 53



Sündenfall von ihm fortgenommen worden seien. Diese Überlegungen übernimmt 
Johannes Scotus von Gregor von Nyssa, zusätzlich wird Ambrosius zitiert. Johannes 
Scotus folgt ihm dahingehend, dass der Mensch, nachdem er seine Reinheit und Tu
gend abgelegt habe, nach weltlichen Bedeckungen – Hautkleidern – suche, um sein 
Geschlecht wie seine Schlechtigkeit zu verhüllen.176 In Hinblick auf die kommende 
Erlösung werden die Kleider aus Fell wieder abgerissen und die Sterblichkeit des 
Körpers fortgenommen.177 Mit der Vorstellung der Hautkleider als Zeichen der 
Sterblichkeit steht Johannes Scotus in Augustinus’ Tradition und bezieht sich direkt 
auf Origenes:

[...] et Origenem reprehendit, qui sub illarum pellium figura mortalia corpora, quae primis homini
bus merito peccati superaddita sunt, pulcherrime atque uerissime significata fuisse exponit. Quem, 
Origenem dico, in theoria tunicarum pelliciarum omnes fere auctores graecorum latinorumque se
quuntur.178 (Johannes, Periphyseon, IV 818C–D–819A)

Johannes Scotus wertet Epiphanius’ Lehren, in denen Origenes immer wieder scharf 
verurteilt wird, ab. So macht er sich über Epiphanius’ Vorstellung lustig, die Hautklei
der seien tatsächlich aus dem Fell von Schafen gefertigt worden.179

Im Gegensatz zu Augustinus lässt Johannes Scotus also keine literale Lesart zu. 
Dies verdeutlicht er in Hinblick auf Ambrosius mit dem Bild der Feigenblätter.180 Der 
Mensch solle von der Frucht des Feigenbaumes kosten, die Schrift verstehen und sich 
nicht nur mit Blättern bedecken. Eine Verhüllung mit Blättern ist hier – ähnlich wie 
bei Ambrosius181 – ein pejoratives Bild für die bloße buchstabengetreue Auslegung 
der Schrift.182

��� Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 834D–835B.
��� Vgl. ebd., IV 836D–837A.
��� „Origenes, der (doch in Wirklichkeit) wunderschön und mit höchstem Wahrheitswert darlegt, 
daß unter dem Bilde dieser Felle auf die sterblichen Leiber hingewiesen ist, die den ersten Menschen 
nach Verdienst ihrer Sünde überzogen wurden. Ihm – ich meine den Origenes – sind in der Ansicht 
über die Fellkleider so ziemlich alle Verfasser (819A) der Griechen und Lateiner gefolgt.“ (Übers. von 
Hans G. Zekl)
��� Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 818C. Vermutlich bezieht sich Johannes Scotus auf Epiphanius’ An
coratus (62,3), allerdings ist darin nur von Haut(-kleidern) oder Leder die Rede, die tierliche Herkunft 
des Materials wird bei Epiphanius nicht spezifiziert (vgl. Epiphanius: Der Festgeankerte (Ancoratus). 
In: Des heiligen Epiphanius von Salamis Erzbischofs und Kirchenlehrers ausgewählte Schriften. 
Übers. von Josef Hörmann. Kempten/München 1919 [BKV. 1/38]).
��� Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 839B–840B.
��� Vgl. Ambr. parad. XIII 67.
��� Vgl. Johannes, Periphyseon, IV 841C. Die Bedeckung mit Feigenblättern wird außerdem mit einer 
negativen Bewertung des jüdischen Volkes verbunden, als Bild für dessen Verirrungen. Deutungen, 
die sich bei Hilarius von Poitiers (geb. um 310) in seiner Schrift Commentarius in Matthaeum, aber 
auch bei Ambrosius finden. Etwas später deutet Hilarius den Blätterschurz als Sündenkleid (peccati 
uesti) (Hilarius: Commentarius in Matthaeum 26,2, zit. n.: Spira, Paradies und Sündenfall, S. 156f.).

54 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider



Johannes’ Scotus eigenständige Exegese ist eine Ausnahmeerscheinung. Die meis
ten mittelalterlichen Auslegungen folgen der Tradition und überraschen kaum. In 
Bezug auf die Auslegung der Kleidung gibt es daher über Jahrhunderte hinweg wenig 
Neues,183 die meisten Auslegungen wiederholen Augustinus’ Positionen.184

Der Überblick der Hautkleiderexegese in (spät-)antiken Texten veranschaulicht, 
wie das Anlegen von Hautkleidern in geistlichem Kontext kontrovers diskutiert 
wurde. Über die (tierlichen) Häute werden Überlegungen angestellt, die von einem 
lebhaften Austausch zeugen, wie das Aufeinandertreffen von tierlicher auf menschli
che Haut verstanden werden kann.

Dabei ist auffallend, dass jegliche Form der Bedeckung nicht allein verbirgt, son
dern Informationen über den:die Träger:in preisgibt, ja diese zugleich entblößen 
kann. Dies erfolgt unabhängig davon, ob Feigenblätter oder (Tier-)Häute den mensch
lichen Körper umhüllen. Jegliches Gewand verweist auf das Darunterliegende, sodass 
Träger:in und Kleid nicht unabhängig voneinander gelesen werden können. Das Ma
terial macht dabei einen Unterschied, wenngleich derselbe Stoff – je nach Kontext, 
Sichtweise und Schwerpunkt – auch ganz anders ausgelegt werden kann.

Zusammenschau

Die Exegese von Adams und Evas Einkleidung durch Gott zeigt eine Vielzahl und eine 
Vielfalt möglicher Lesarten. Die Hautkleider können sowohl wörtlich wie sinnbildlich 
ausgelegt werden. Dabei kann über die Herkunft der Materialien diskutiert werden, ob 
die Häute von geschlachteten Tieren stammen, Tierhäute entstanden, ohne Tiere zu 
versehren oder damit pflanzliche Materialien gemeint seien. Die Schlichtheit des Ge
wandes kann dabei gelobt, über Kostbares gestellt werden oder ein Bußgewand darstel
len. Ebenso ist es für manche Exegeten denkbar, dass damit die Liebe Gottes zum Aus
druck gebracht wird, der sich selbst bei Übertretungen um seine Geschöpfe kümmert, 
damit sie weder frieren noch ungeschützt der Sonne ausgeliefert sind. Die Hautkleider 
können allegorisch als letzter Schöpfungsakt betrachtet werden sowie die Verdorben
heit und Sterblichkeit des sündigen Menschenpaares verdeutlichen, das nun alles dar
ansetzen muss, dieses Kleid wieder abzulegen, es gegen ein geistliches zu tauschen.

��� Vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 22.
��� Vgl. ebd., S. 96f. Der Genesiskommentar Expositio in Genesin von Isidor von Sevilla (gest. 636) ist 
fast ausschließlich eine Zitatensammlung aus Augustinus’ gen. c. Manich (vgl. Weber, Einleitung, 
S. 30f.; Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 77). Beda Venerabilis (673–735) orientiert 
sich stark an Augustinus und schließt erstmals Schriften von Plinius dem Älteren ein (vgl. Weber, Ein
leitung, S. 77; Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 80). Hrabanus Maurus bezieht sich 
neben Augustinus auf Isidor, Beda und Gregor den Großen, und geht in seinem Commentaria in Gene
sin umsichtiger mit den Quellen um (vgl. Grimm, Paradisus coelestis, paradisus terrestris, S. 90f.; 
Weber, Einleitung, S. 31).

Zusammenschau 55



Die exemplarisch angeführten Exegesen zeigen, dass das Material der Kleider, die 
angelegt werden, einen Unterschied macht, bedeutsam ist. In der exegetischen Tradi
tion spielt die Tierhaut eine untergeordnete Rolle. Bei Philon sind es lediglich Hauttu
niken, bei Origenes wird zumindest der Ursprung der Tiere erwähnt, etwas, das in 
anderen Schriften wieder zurückgenommen wird. Die Einfachheit des Materials wird 
hervorgehoben, als Ausdruck eines niederen Status, Kennzeichen einer grauen Vor
zeit, aber auch von Bescheidenheit angesehen.

Die Kleider werden als Zeichen des Körpers (Philon, Origenes, Tertullian), der 
Sterblichkeit (Origenes, Augustinus), der Körperlichkeit (Ambrosius) und seltener als 
ein Zeichen von Schuld und Buße (Tertullian) gelesen. Johannes Scotus erwähnt 
Schafe als den Ursprung der Hautkleider nur dann, als er sich über Epiphanius’ Schrif
ten lustig macht. Die Herkunft wie das Material der Kleider sind in der allegorischen 
Tradition nebensächlich. Da es für etwas anderes stehe, zeuge es von Kleingeistigkeit, 
sich über das Material den Kopf zu zerbrechen. So weist auch die literale Tradition, 
geprägt von Theodoret oder Epiphanius, Spekulationen über das Material zurück, der 
Schöpfer von Himmel und Erde sei selbstverständlich in der Lage, unabhängig von 
Tieren Kleider zu fertigen und müsse weder Tiere töten noch Häute gerben.

Das Ausklammern haariger Oberflächen erfolgt jedoch bewusst, wie der Blick auf 
andere (Tier-)Häute in der Genesis nahelegt. In der Geschichte Jakobs und Esaus wer
den behaarte und unbehaarte Häute einander gegenübergestellt und in der Exegese 
mit negativen bzw. positiven Charakteristika verknüpft. Dies bestärkt die Annahme, 
dass die Abwertung der göttlichen Hautkleider mit Vorstellungen von haarigen (Tier-) 
Häuten verknüpft ist.185

Dass den Hautkleidern diverse Bedeutungen zugesprochen werden, zeigt sich 
aber nicht allein in exegetischen Schriften. Ferner interpretieren Bibeldichtungen186

der Spätantike und des Mittelalters die Hauttuniken, indem sie diese in einen Erzähl
rahmen einbinden. Das Verständnis von Schrift, die Auslegung des göttlichen Wortes, 
beeinflusst dabei nicht allein die Bibel-, sondern auch die profane Erzähldichtung.

��� Dies gilt nicht nur, wenn die Bekleidung aus Tierhäuten, sondern auch, wenn sie aus Wolle gefertigt 
ist, wie etwa in Lutwins Leben Adams und Evas (Lutwin’s Eva und Adam. Study – Text – Translation. Hrsg. 
u. übers. von Mary-Bess Halford. Göppingen 1984 [GAG. 401], V. 736–742). Ungewöhnlicherweise übersetzt 
Halford wüllin nicht mit ‚woolen‘, sondern ‚made of skins‘ (Mary-Bess Halford: Translation. In: Lutwin’s 
Eva und Adam. Study – Text – Translation. Hrsg. u. übers. von ders. Göppingen 1984 (GAG. 401), S. 237– 
299, hier S. 250). Dies argumentiert sie in den Anmerkungen damit, dass in den Korrekturen von Karl Hof
mann (H) (1881) vellin stünde und sie dies für naheliegender hält, da die Vulgata von tunicas pellicias (Gen 
3,21) spreche. Dieser Varianz der Überlieferung und der Austauschbarkeit und eventuellen Bedeutungs
überschneidung der Begriffe wüllin und vellin soll in dieser Arbeit nachgegangen werden (vgl. Halford, 
Translation, S. 250); Mary-Bess Halford: Notes to Text and Translation. In: Lutwin’s Eva und Adam. Study – 
Text – Translation. Hrsg. u. übers. von ders. Göppingen 1984 [GAG. 401], S. 301–311, hier S. 304).
��� Achim Masser spricht von Bibelepik und versteht darunter „[...] erzählende Dichtung [...], deren 
stoffliche Grundlage von Inhalt und Umfang der Heiligen Schrift bestimmt und geprägt wird.“ (Achim 
Masser: Bibel- und Legendenepik des deutschen Mittelalters. Berlin 1976, S. 15).

56 1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider


	1 Gott als Kürschner? Die Auslegung der Hautkleider
	1.1 Die Hautkleider als Körperhülle
	1.2 Gott als Lederschneider
	1.3 Tierhüllen als Zeichen der Sterblichkeit
	Zusammenschau


