
A HAUTKLEIDER: DIE GÖTTLICHE EINKLEIDUNG





fecit quoque Dominus Deus Adam et uxori eius tunicas pellicias | et induit eos1 (Vulg. Gen 3,21)

In der Genesis stellt Gott den Menschen Kleider zur Verfügung. Es sind Gewänder, die 
aus Tierhäuten gefertigt sind (tunicas pellicias). Mit dieser Bekleidung wird auf das 
neu entstandene Bedürfnis nach Verhüllung reagiert. Da Adam und Eva zuvor von 
der Schlange verführt wurden, von der verbotenen Frucht zu kosten, werden ihre 
„Augen [...] geöffnet“. Sie erkennen, dass sie nackt sind und wollen deshalb ihre 
Scham bedecken. Der erste Versuch einer Bedeckung ist der Schurz (perizomatum) 
aus Feigenblättern, welchen die ersten Menschen der Genesis kurzerhand anfertigen.2

Als sie die Stimme Gottes vernehmen, verstecken sie sich. Gott fragt die beiden nach 
dem Grund des Verbergens und Adam antwortet, dass sie nackt seien. Diese Antwort 
macht die Übertretung offensichtlich. Denn woher sollten Adam und Eva wissen, dass 
sie unbekleidet sind? Nachdem Gott die Schlange und die Menschen verflucht hat und 
bevor die beiden das Paradies verlassen müssen, gibt Gott den Menschen neue Klei
der tierlichen Ursprungs.3

Das Anfertigen und Anlegen der Fellbekleidung durch Gott wird nur kurz be
schrieben, umfasst lediglich einen Bibelvers. Dennoch wird auch dieser Aspekt des 
Sündenfalls in spätantiken und mittelalterlichen Exegesen breit diskutiert. Immerhin 
handelt es sich um die einflussreichste jüdisch-christliche Investitur. Der Umstand, 
dass es sich dabei um (Tier-)Haut handelt, macht diese Einkleidung zum Ausgangs
punkt dieser Arbeit.

Die folgenden Ausführungen zur Exegese der ‚Hautkleider‘ sollen aufzeigen, wie 
(tierliche) Haut am menschlichen Körper gelesen werden kann. Die Ähnlichkeit der 
‚Materialien‘ wird dabei ebenso diskutiert wie deren Differenzen. Auffallend ist, dass 
das tierliche Material in der Exegese eine untergeordnete Rolle spielt. Wird explizit 
Tierhaut erwähnt, so geht das zumeist mit einer Abwertung der göttlichen Hautklei
der einher. Weiters prägt das jeweilige Tier, von dem die Haut stammt, die Einord
nung und Bewertung der ersten Kleider. Da die tierliche Materialität jedoch in vielen 
Auslegungen nebensächlich ist, wird vorwiegend der neutralere Begriff ‚Hautkleider‘, 
ähnlich dem englischen ‚tunic of skins‘, und weniger ‚Fellkleider‘ bzw. ‚Kleider aus 
Fell‘ verwendet, wenn auf das Gewand, das Gott Adam und Eva nach dem Sündenfall 
gibt, referiert wird.4

� „Auch machte der Herr, Gott, Adam und seiner Frau Gewänder aus Fell und bekleidete sie.“ (Hiero
nymus: Biblia Sacra Vulgata. Lateinisch–Deutsch. Bd. 1. Hrsg. von Andreas Beriger [u. a.]. Berlin/Bos
ton 2018. [Sigle Vulg.]). Ich verwende im Folgenden diese Vulgata-Ausgabe und Übersetzung.
� Vulg. Gen 3,7.
� Vgl. Gen 3,8–24.
� In einer Übersetzung der Septuaginta wird der Begriff ‚ledern‘ verwendet: „Und Gott der Herr 
machte Adam und seiner Frau lederne Gewänder und bekleidete sie.“ (Septuaginta Deutsch. Das grie
chische Alte Testament in deutscher Übersetzung. Hrsg. von Wolfgang Krau, Martin Karrer. Stuttgart 
2009, [Sigle LXX deutsch], Gen 3,21); s. dazu auch: Friedrich Rehkopf: Septuaginta–Vokabular. Göttin
gen 1989, S. 64.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-002



Die Hautkleider und deren Überreichung sind in einen Erzählrahmen mit einer 
Vor- und Nachgeschichte eingebunden, werden nach einer Übertretung und vor der 
Vertreibung aus dem Garten Eden überreicht. Ist es eine Strafe Gottes oder doch ein 
Liebesbeweis, Ausdruck eines gnädigen Gottes? Das vielfältige Verständnis des Ein
kleidungsaktes, das teilweise widersprüchlich ausfallen kann, zeigt ein Streifzug 
durch die (christliche) Bibelexegese, der im ersten Kapitel erfolgen wird und (spät-) 
antike und mittelalterliche Auslegungen der Hautkleider in den Blick nimmt.5 Die 
Auswahl der Exegesen beschränkt sich dabei auf die einflussreichsten, nämlich auf 
jene, welche auf nachfolgende wirkten.6

� S. ‚1. Gott als Kürschner‘, S. 31–56.
� Noch in Auslegungen des 20. und 21. Jahrhunderts – jüdischen wie christlichen bzw. literaturwis
senschaftlichen wie theologischen – werden diverse Bedeutungen angedacht, die bereits in der (spät-) 
antiken und mittelalterlichen Exegese diskutiert werden. So überlegt Benno Jacob in seiner umfassen
den Auslegung des Buches Genesis zu Beginn des 20. Jahrhunderts, ob die Kleider als Schutz gegen die 
Kälte gedacht sind (vgl. Wiener Genesis, V. 980). Jacob wundert sich, weshalb Gott den Menschen Klei
der gibt und diese zusätzlich ankleidet, während der Mensch andere Kulturtechniken ohne Hilfe von 
außen erlernen musste (vgl. Laktanz und Wilhelm von St. Thierry). Für Jacob können die Kleider 
noch am ehesten ein Bild für die Haut sein und er stellt sich damit in die Tradition Philons von Ale
xandria. Doch vielmehr sei es eine Investitur, wie ein Priester werden die Menschen paarweise mit 
Kleidern versehen. Diese bilden eine Gemeinschaft, die Hautkleider zeigen eine – in Abgrenzung zum 
Tier – „schamvolle[] Vereinigung“ an. Diese Aspekte sind bereits im Buch der Jubiläen vorgezeichnet. 
Konsequenterweise distanziert sich Jacob von der Übersetzung ‚Kleider aus Fell‘. Dieses Material und 
die Nähe zum Tier würden die besondere Geste Gottes geringschätzen (vgl. Benno Jacob: Das Buch Ge
nesis. Hrsg. i. Zusammenarbeit mit dem Leo Baeck Institut. Stuttgart 2000, S. 123f.). Warum Gott ein so 
einfaches Gewand gewählt habe – ein Vorwurf, den Philon von Alexandria zurückweist –, beschäftigt 
auch Gerhard von Rad, welcher die Einfachheit der Kleidung als „Almosen“ betrachtet, die Gott den 
Menschen gebe. Damit erkenne Gott den Menschen in seiner Sündhaftigkeit an, begleite diesen und 
gehe mit ihm (vgl. Gerhard Von Rad: Das erste Buch Mose. Genesis. 6. Aufl. Göttingen 1961 [Das Alte 
Testament Deutsch .2/4], S. 78). Hermann Gunkel überlegt, ob das einfache Gewand den Ursprung der 
Kleidung anzeige, und steht demnach Filastrius von Brescia nahe, der in den Hautkleidern die Über
tragung der Fähigkeit sieht, Kleider herzustellen (vgl. Hermann Gunkel: Die Paradiesgeschichte 2,4b- 
3,24. In: Genesis. Hrsg. von dems. Mit einem Geleitwort von Walter Baumgartner. Göttingen 1966, S. 4– 
25, hier 23). Für Michaela Bauks sind die Hautkleider ein „Schutzschild“, ein Liebesbeweis Gottes, dass 
dieser sich um den Menschen sorge und kümmere, und wiederholt damit Deutungen, die bereits von 
Theodoret vorgetragen wurden. Die Bekleidung zeige den menschlichen „ambivalente[n] Status, sein 
Wissen um die Fehlbarkeit und Verletzbarkeit.“ (Michaela Bauks: Nacktheit und Scham in der Genesis 
2–3. In: Zur Kulturgeschichte der Scham. Hrsg. von ders., Martin F. Meyer. Hamburg 2011, S. 17-34, 
hier 33) Für Franz Delitzsch, der darin ebenfalls eine Gnadengabe Gottes sieht, sind die Hautkleider 
eine Vorausdeutung auf die Kreuzigung Jesu, immerhin mussten dafür unschuldige Tiere sterben, 
und darüber hinaus auf die Neubekleidung bei der Auferstehung. Damit greift dieser Ambrosius’, 
aber auch Augustinus’ Vorstellung des Sündenkleides auf, dass das Kleid die Sterblichkeit symbo
lisiere und ein Zwischenstadium verdeutliche, bis der Mensch dieses Kleid wieder ablegen, ein anderes 
anziehen könne und erlöst werde (vgl Franz Delitzsch: Neuer Kommentar über die Genesis. Mit einem 
Geleitwort von Siegfried Wagner. Gießen/Basel 1999, S. 112). Ebenso betrachtet Wolfgang Staubli die 
Hautkleider stärker als „Mahnmal [...] für den Verlust Edens“ (Thomas Staubli: Die göttliche Einkleidung 
Adams und seiner Frau (Gen 3:21) in ihrem altorientalischen und biblischen Kontext. In: Gender and 

28 A HAUTKLEIDER: DIE GÖTTLICHE EINKLEIDUNG



Im zweiten Kapitel wird zum einen der Einfluss dieser Exegesen auf die (Bibel-) 
Dichtung hervorgehoben7 und zum anderen auf Spuren exegetischer Traditionen in 
profaner Literatur aufmerksam gemacht.8 Während die Zeichenfunktion der ersten 
Kleider in den Auslegungen augenscheinlich ist – die Kleider verweisen insbesondere 
im allegorischen Verständnis ausdrücklich auf etwas anderes –, drückt sich diese in 
der Bibeldichtung und in profanen Texten verstärkt über explizite und implizite Mar
kierungen im Text aus.9

Dabei zeigt sich nicht allein der Einfluss der exegetischen Tradition auf die litera
rische Produktion des Hochmittelalters, sondern auch ein immer wieder humorvoller 
Umgang mit den biblischen Texten, der in (in)direkten Anspielungen zum Ausdruck 
gebracht wird.

Social Norms in Ancient Israel, Judaism and Christianity. Texts and Material Culture. Hrsg. von Michaela 
Bauks, Katharina Galor, Judith Hartenstein. Göttingen 2019, S. 19–36, hier 29).

Vgl. Bernard McGinn: Introduction. In: Three Treatises on Man. A Cisterian Anthropology. Hrsg. 
von dems. Kalamazoo 1977 (CF. 24), S. 1–100, hier 27f.
� S. ‚2. Adam und Eva als Ziegenböcke‘, S. 57–89.
� S. ‚2.2 krût und mantel‘, S.  70–88.
� Dabei kann es sich um explizite Markierungen handeln, wenn etwas von Erzähler oder Figuren di
rekt angesprochen wird. Implizit markiert ist etwas, wenn es „als Handlungswissen der Figuren des 
Textes entfaltet“ wird oder „in einen Erzählzusammenhang eingebunden [ist], der einen bestimmten 
Deutungsrahmen evoziert.“ (Bleuler, Essen – Trinken – Liebe, S. 33f.).

A HAUTKLEIDER: DIE GÖTTLICHE EINKLEIDUNG 29




	A Hautkleider: Die göttliche Einkleidung

