
Stückwerk

Da sagte der König: „Komm zu mir, nicht gekleidet, nicht nackend, nicht geritten, nicht gefahren, 
nicht in dem Weg, nicht außer dem Weg, und wenn du das kannst, will ich dich heirathen.“ Da 
ging sie hin, und zog sich aus splinter nackend, da war sie nicht gekleidet, und nahm ein großes 
Fischgarn und setzte sich hinein und wickelte sich hinein, da war sie nicht nackend; und borgte 
einen Esel fürs Geld und band dem Esel das Fischgarn an den Schwanz, daran er sie fortschlep
pen mußte, und war das nicht geritten und nicht gefahren und mußte sie der Esel in der Fahr
gleiße schleppen, so daß sie nur mit der großen Zehe auf die Erde kam, und war das nicht in 
dem Weg und nicht außer dem Weg. Und wie sie so daher kam, sagte der König, sie hätte das 
Räthsel getroffen und sey alles erfüllt. Da ließ er ihren Vater los aus dem Gefängniß und nahm 
sie bei sich als seine Gemahlin und befahl ihr das ganze königliche Gut an.1

Die kluge Bauerntochter aus dem gleichnamigen Märchen, das von Jacob und Wil
helm Grimm überliefert ist, kann die schwierige(n) Aufgabe(n) lösen. Nur mit einem 
Fischernetz bekleidet, ist sie „nicht gekleidet“ aber auch „nicht nackend“, in einer be
sonderen Konstruktion vom Esel gezogen, ist sie „nicht geritten“ und aber auch „nicht 
gefahren“ und da sie allein mit dem großen Zeh den Weg berührt, ist sie beiderlei, 
„in“ und „außer dem Weg“.

Warum beginnt die Einleitung einer Arbeit zu Tierhäuten in der Literatur des 
Mittelalters mit einem Märchen, das erst Jahrhunderte später überliefert ist, und in 
dem von Fell oder Pelz keine Rede ist? Es ist dieses ‚Zwischen‘ bzw. ‚Zwischensein‘, 
das in dem Rätsel so anschaulich dargestellt wird und Ausgangspunkt meiner Faszina
tion für Tierhäute in Texten war. In Anlehnung an das Märchen könnte die Aufgabe 
des Königs lauten, die kluge Bauerntochter solle ihm ein Tier und doch kein Tier, eine 
Haut und doch keine Haut, ein Kleid und doch kein Kleid bringen. Die kluge Bauern
tochter hätte dem König – auch wenn dazu einige mehr Aufgaben und Abenteuer zu 
bewältigen gewesen wären – beispielsweise das Goldene Vlies vorlegen können, das 
Jason im Auftrag von Pelias2 herbeischaffen soll.3 In der Bezeichnung und Beschrei
bung des Goldenen Vlieses zeigt sich, dass jeder Begriff unzureichend ist, um dieses 

� Jacob Grimm, Wilhelm Grimm: Die kluge Bauerntochter. In: Dies.: Kinder- und Hausmärchen. Bd. 2. 
Nach der zweiten verm. u. verb. Aufl. von 1819. 4. Aufl. Hrsg. von Heinz Rölleke. München 1989 
(MdW), S. 348–351, hier S. 349.
� Bei Konrad von Würzburg, der Pelias mit Peleus vermischt, ist es Pêleus. 
� Armin Schulz: Das Goldene Vlies und das mythische Außerhalb des Höfischen. Narrative Spekula
tionen über das Andere von Minne und Aventiure in Konrads von Würzburg Trojanerkrieg. In: Un
orte. Spielarten einer verlorenen Verortung. Kulturwissenschaftliche Perspektiven. Hrsg. von Matthias 
Däumer, Annette Gerok-Reiter, Friedemann Kreuder. Bielefeld 2014 (Mainzer Historische Kulturwis
senschaften. 3), S. 291–310, hier 299.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-001



Etwas zu bezeichnen. In Konrads von Würzburg Trojanerkrieg4 beschreibt es Medeas 
Vater Oetas als des Widders wolle und sîner hiute wât5, und Medea es als widers klei
der6. Ebenso ist es schaeper7 und vel bzw. felle8. Das Goldene Vlies lässt Haut, Kleid 
und Körper miteinander verschmelzen,9 als der Widder aus seiner Haut schlüpft, es 
wie ein Kleid ablegt:

die wollen, diu von im dâ nider
sô rehte wunneclîche hienc,
die nam der edele und enpfienc,
wan er slouf ûz ir zehant
er lie mit willen sîn gewant
hin ab der glanzen hiute scheln.

(TK, V. 10070–10075)

Mit wolle, hiute, gewant wird die behaarte und zugleich wie Glöckchen klingende Wid
derhülle bezeichnet, die das Tier – anders als in anderen Erzählungen – bei Konrad 
von Würzburg abstreift.10

Die erfolgreiche ‚Beschaffung‘ der mythologischen Widderhülle hat Jason Medea zu 
verdanken. Dabei ist die Beziehung zwischen den beiden, die bei Konrad von Würzburg 
eine leidenschaftliche Liebesgeschichte ist, eng mit dem Goldenen Vlies verknüpft, nicht 
nur auf histoire-, sondern auch auf discours-Ebene. Insbesondere in der Gestaltung der 
Medea-Figur finden sich Parallelen zum Widdervlies, weil sie wie der Widder ein blond 
gelocktes (Kopf-)Haarkleid trägt11 und ihr Pelzkleid wie das Widdervlies ablegt. In Kon
rads von Würzburg Trojanerkrieg kommt Medea zu Jason mitten in der Nacht. Auf ihrer 
nackten Haut liegt allein ein Pelz, ein aus diversen Tierhäuten gefertigter Überhang. Sie 
verspricht Jason, ihm das Vlies des Widders zu beschaffen und sich selbst ihm zu geben, 
sofern er sie eben nicht verkebese, sondern zur Frau nehme und sie ehre. Jason stimmt 
zu und ihre blanken armen umfassen sich, brust an brust liegen sie beieinander.12 Dafür 
hat Medea ihr Pelzkleid – ganz ähnlich wie der Widder – wohl abgestreift.

Dass das Goldene Vlies sagenumwoben und alles andere als alltäglich ist, steht außer 
Zweifel. Diese Arbeit möchte aufzeigen, dass dieser ‚Zwischenstatus‘ nicht allein auf my

� Konrad von Würzburg: Trojanerkrieg und die anonym überlieferte Fortsetzung. Hrsg. von Heinz 
Thoelen, Bianca Häberlein. Wiesbaden 2015 (Wissensliteratur im Mittelalter. 51), [Sigle TK].
� TK, V. 9416.
� Ebd., V. 10424.
� Ebd., V. 9410.
� Ebd., V. 6721.
� Jan-Dirk Müller: Häutungen und neue Kleider. In: wildekeit. Spielräume literarischer obscuritas im 
Mittelalter. Hrsg. von Susanne Köbele, Julia Frick. Zürcher Kolloquium 2016. Berlin 2018 (Wolfram- 
Studien. 25), S. 297–322, hier 307.
�� Müller, Häutungen und neue Kleider, S. 301.
�� Auch Jason hat goldenes Haar (vgl. Schulz, Das Goldene Vlies, S. 303).
�� TK, V. 9133 u. 9160.

2 Stückwerk



thologische Tierhaut-Exponate zutrifft und die kluge Bauerntochter das Rätsel ebenso ge
löst hätte, wenn sie dem König statt eines Fischernetzes Medeas Pelzumhang oder jede 
andere Haut eines Tieres, die zu einem Kleidungsstück verarbeitet wurde, gebracht hätte.

Denn Tierhäute sind besonders, haben Anteil an mehreren Kategorien, und dieser 
Zwischenstatus von Tierhaut wird verstärkt, wenn diese auf menschliche Haut, eine:n 
menschliche:n Träger:in trifft. An ausgewählten Texten interessiert die indifferente 
Grenze von tierlichen13 und menschlichen Häuten, Kleidung, Fell und Pelz, das reiz
volle Spiel von Kleid, Haut und Körper.

Mit Haut bezeichne ich dabei die glatte, unbehaarte Haut, die zu Leder verarbei
tet wird. Darüber hinaus verwende ich ‚Tierhaut‘ auch als Überbegriff für Haut, Fell 
und Pelz und vor allem dann, wenn unklar ist, um welche Form von tierlicher Hülle 
es sich handelt. Fell bezeichnet die behaarte Tierhaut, die als Material verarbeitet vor
wiegend mit dem Haarkleid nach außen getragen wird. Mit Pelz beziehe ich mich auf 
die dichte, feine und weiche Haut, die vorwiegend als Innenfutter und für Besätze 
verwendet wurde.

a Zwischen Schnitt- und Nahtstelle. (Tier-)Haut als Grenzgänger
Haut, Fell und Pelz sind Grenzgänger zwischen Belebtem und Unbelebtem, sind Teil 
eines (vormaligen) Körpers und können zugleich an einem anderen Körper sein. Ab
gezogen vom Tierkörper haftet ihnen noch Tierliches an, durch Verarbeitungspro
zesse wird die Haut vom Tierlichen entfremdet. In dem Prozess der Verarbeitung, 
vom Abziehen bis zum Gerber- und Kürschnerhandwerk, wird die Tierhaut von 
ihrem ursprünglichen Träger, dem Tier, gelöst und zu einem Material für einen Ge
genstand für andere Träger:innen oder selbst zu einem Objekt. Während das gegerbte 
Leder nur bedingt optische und haptische Eigenschaften des vormaligen Tieres trägt, 
bleibt das weiche und glänzende Haarkleid bei Fell und Pelz – worauf der Fokus die
ser Arbeit vorwiegend liegt – erhalten, zusätzlich können weitere tierliche Attribute 
wie Kopf und Klauen belassen oder entfernt werden. Die ästhetischen, haptischen 
und thermischen Eigenheiten der Tierhaut, die als Kleid über dem menschlichen Kör
per liegt, werden wertgeschätzt. Anders als bei einem Gewebe aus Seide, Wolle oder 
Leinen liegt die Besonderheit des Kleidungsmaterials ‚Tierhaut‘ darin, dass sie der 
Haut des Menschen ähnelt. Denn die Häute von Säugetieren besitzen gleiche Eigen
schaften wie menschliche Häute und gleichen sich hinsichtlich des Aufbaus.14

�� In dieser Arbeit wird statt des immer wieder abwertend gebrauchten Adjektivs ‚tierisch‘ das in 
den Human-Animal-Studies analog zu ‚menschlich‘ gebildete Adjektiv ‚tierlich‘ verwendet (vgl. Gesine 
Steinbrecher: Tiere und Geschichte. In: Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch. Hrsg. von Roland 
Borgards: Stuttgart 2016, S. 6–16, hier 14).
�� Die Haut besteht dabei aus einer sehr dünnen Oberhaut (Epidermis), einer aus zwei Schichten be
stehenden Lederhaut (Corium/Dermis) und einer Unterhaut (Subcutis). Die zwei Schichten der Leder
haut sind die Papillar- und die Retikularschicht. Erstere ist durch die Öffnungen der Haare und Öff

Stückwerk 3



Unterschiede zwischen menschlichen und tierlichen Häuten bestehen in der 
Dicke der Haut wie auch hinsichtlich der Körperbehaarung.15 Die Haut des Menschen 
ist zwar zum großen Teil mit Haaren besetzt, jedoch ist die Haarstruktur eine andere. 
Generell gilt das menschliche Körperhaar als dünner, feiner und weniger dicht,16 er
füllt jedoch ähnliche Aufgaben wie am Tierkörper. Das menschliche wie tierliche Kör
perhaar reguliert den Wärmehaushalt, reagiert auf äußere Umstände, Kälte, Gefahr, 
Ekel, Erregung, was als Piloerektion bezeichnet wird.17 Zwischen den (behaarten) 
Häuten von tierlichen und menschlichen Säugetieren gibt es eine Reihe von Überschnei
dungen, was sich an den lateinischen Begriffen cutis und pellis oder auch dem altgrie
chischen δέρμα, nachvollziehen lässt, welche sowohl für die Haut von Menschen wie 
Tieren verwendet werden. Ganz Ähnliches gilt für die mittelhochdeutschen Begriffe vel
und hût, die beide menschliche und tierliche Häute bezeichnen. Cutis und hût werden 
auf die indogermanische Wurzel ✶(s)keu(ə)18 und pellis und vel auf indogermanisch 
✶pel19 zurückgeführt, die beide u. a. die Bedeutung ‚bedecken‘ umfassen. Menschliche 
und tierliche Häute umschließen jeweils den Körper, liegen als schützende Hülle über 
dem menschlichen und tierlichen Leib.

Insbesondere in der Vormoderne gilt Haut einerseits als unüberwindbare Grenze 
zum verschlossenen und rätselhaften Inneren. Sie versperrt den Blick auf das, was sich 
unter der Hülle ‚abspielt‘. Andererseits wird die Haut als ein Spiegel innerer Vorgänge20

betrachtet, die Auskunft über Prozesse, die sich unter der Oberfläche ereignen, gibt; 
nicht allein physischer,21 sondern auch moralischer bzw. geistlicher Natur.22 Die Haut 
verhindert den direkten Blick ins ‚Innere‘, vermittelt aber in anderer, verzerrter Form, 

nungen der diversen Drüsen unterbrochen. Die Retikularschicht ist für die Eigenschaften wie „Elasti
zität und Festigkeit“ verantwortlich (vgl. Almuth Corbach: Von der Haut zur Codexform – Metamor
phose eines Organs. In: Haut. Zwischen 1500 und 1800. Verborgen im Buch, verborgen im Körper. 
Hrsg. von Ulrike Zeuch. Wolfenbüttel 2003, S. 13–45, hier 13–16).
�� Vgl. Didier Anzieu: Das Haut-Ich. Übers. von Meinhard Korte, Marie-Hélène Lebourdais-Weiss. 
Frankfurt a. M. 1991, S. 128.
�� Vgl. Bernadette Karges: Haare. In: Kaffee, Käse, Karies … Biochemie im Alltag. Hrsg. von Jan Kool
man [u. a.]. Weinheim: Wiley-VCH 2009, S. 298–312, hier 298f.
�� Vgl. Jonathan Faiers: Fur. A sensitive history. New Haven 2020, S. 15.
�� Friedrich Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Hrsg. von Elmar Seebold. 25., 
durchgesehene und erweiterte Auflage. Berlin/Boston 2011, S. 400.
�� Ebd., S. 286.
�� „Überhaupt erscheint Haut früh als spiritueller Bedeutungsträger, der sich mit dem Fächer seiner 
Signifikate in das System des mehrfachen Schriftsinns im Mittelalter einordnet.“ (Ulrich Ernst: Haut- 
Diskurse. Semiotik der Körperoberfläche in der Erzählliteratur des hohen Mittelalters. In: Körperkon
zepte im arthurischen Roman. Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tübingen 2007, S. 149–200, hier 158).
�� An der Haut zeigen sich frühe Zeichen der Verwesung bzw. des Vergehens, etwas, das von Bern
hard von Clairvaux in seinen Hohelied-Predigten thematisiert wird (vgl. ebd., S. 177).
�� Vgl. Claudia Benthien: Haut. Literaturgeschichte – Körperbilder – Grenzdiskurse. Reinbek b. H. 
1999, S. 16.

4 Stückwerk



was darunter vor sich geht,23 eine Aufgabe, die auch auf die Kommunikations- und Sig
nalfunktion von Kleidung übertragen werden kann und insbesondere auf tierliche 
Häute, die als Kleiderelemente fungieren. Die Grenze zwischen tierlichen und 
menschlichen Häuten verschwimmt,24 wie auch die von Kleidung und Haut, Innen 
und Außen. Tierhaut ist ein Zwischen-Etwas, ein Schnittstellenprodukt, das, auf der 
menschlichen Haut aufliegend, von dieser verschieden ist und zugleich mit dieser 
verschmelzen kann.

Dem Aufeinandertreffen von Menschen- und Tierhäuten in historischen Texten 
lässt sich mit Theorien zu Körper, Haut und Kleidung begegnen. Didier Anzieu konzi
pierte das Bild des Moi-peau, also ‚Haut-Ichs‘, um zu veranschaulichen, wie über die 
Oberfläche des Körpers eine Vorstellung des eigenen Ichs als eine Fülle psychischer 
Inhalte generiert wird.25 Die Außenwelt könne sich in Veränderungen der Oberfläche, 
der Form, der Farbe oder als Narben bemerkbar machen. Anzieu verwendet dafür 
den Begriff des Palimpsests, die Haut sei wie Pergament, an der man Spuren der Ver
wendung, des Abkratzens, der Neubeschreibung erkennen könne.26 Die Haut zeuge 
dabei nicht allein von äußeren Einflüssen, sondern reflektiere innere Zustände, wie 
Anzieu ausführt:27

Die Haut schützt unser inneres Milieu vor Störungen von außen. In ihrer Ausformung, Oberflächen
beschaffenheit, ihrer Färbung sowie ihren Narben trägt sie die Zeichen dieser Störungen. In gewisser 
Weise entblößt die Haut diesen inneren Zustand, den sie zu schützen vorgibt. Für Außenstehende 
wird über die Haut unser Gesundheitszustand und unsere Seelenlage widergespiegelt.28

Die Haut ist dabei nicht allein schützende Hülle, sondern auch Spiegel innerer Vor
gänge. Dass dies nicht allein auf Haut, sondern auch auf Kleidung übertragen werden 
könne, führt Stella North aus. Diese sucht nach dem Verbindenden von Kleidung und 
Haut. Sie distanziert sich von einer Zuordnung der Kleidung als Hülle und Haut oder 
Körper bzw. Seele als bedeutsamen Kern. Haut und Kleidung seien weniger stark von

�� Darüber hinaus wurde die Haut, anders als die Seele, als lediglich sterbliche Hülle betrachtet 
(vgl. Ernst, Ulrich: Haut-Diskurse. Semiotik der Körperoberfläche in der Erzählliteratur des hohen Mit
telalters, S. 177).
�� Die Haut wurde, insbesondere seit der Renaissance, auch als Grenze zwischen einzelnen Lebewe
sen betrachtet (vgl. Benthien, Haut, S. 7 u. 49).
�� Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 60. Anzieu hat sein Modell des ‚Haut-Ichs‘ erstmals 1974 in einem Auf
satz veröffentlicht und dann 1985 in einem Buch umfangreich erweitert (vgl. Mark Lafrance: From the 
Skin Ego to the Psychic Envelope. In: Skin, Culture and Psychoanalysis. Hrsg. von Sheila L. Cavanagh 
[u. a.]. London 2013, S. 16–44, hier 26).
�� Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 139f; Lafrance, Skin Ego, S. 29.
�� Eine weitere Funktion der Haut bestehe darin, in Interaktion mit anderen treten zu können 
(vgl. Anzieu: Das Haut-Ich, S. 1 u. 30).
�� Ebd., S. 30.

Stückwerk 5



einander getrennt, als oft angenommen. North stützt ihre Überlegungen auf Anzieus 
‚Haut-Ich‘29 und fügt in Analogie dazu ein ‚Kleidungs-Ich‘ an:30

Anzieu’s assertion, with which I began, that ‚to be oneself is first of all to have a skin of one’s 
own and, secondly, to use it as a space in which one can experience sensations‘ […] can thus be 
reformulated, and in so doing his argument reemphasized. To be oneself is, first of all, to have 
clothing that is truly one’s own, and secondly, to use it as a space on, and surface in, which one 
can experience sensations.31

Ausgangspunkt ihrer Überlegung ist, dass der Körper, der in Austausch mit anderen 
tritt, meist ein bekleideter ist.32 Die meisten Leute begegnen bekleideten Körpern, der 
Eindruck einer Person werde über die Kleidung gefiltert. Darüber hinaus werde Klei
dung als Teil der eigenen Identität betrachtet.33 Kleidung stehe zum einen der Welt 
und zugleich dem Körper am nächsten. Der Körper habe über die Oberfläche von 
Haut und Kleidung Zugang zur Welt. Der Körper sei darin nicht nur eingewickelt, son
dern werde über Kleidung gebildet.34 Doch North geht noch einen Schritt weiter und 
zeigt, dass Kleidung nicht allein eine weitere Hülle über dem Körper bzw. der Haut 
sei, sondern weder Haut noch Kleidung noch Körper als voneinander losgelöst be
trachtet werden können. North knüpft, in Anlehnung an Sigmund Freuds Koppelung 

�� Für North ist in Anzieus ‚Haut-Ich‘ die Überlegung, Kleider als Materialisierung des Haut-Ichs zu 
betrachten, bereits angelegt. Kleidung ist darüber hinaus stets präsent. Für Anzieu ist Kleidung eine 
Oberflächenmodifikation wie Tattoos oder Narben. An einer anderen Stelle bezeichnet Anzieu Klei
dung als ein Haut-Anhängsel. Später überlegt er, ob Kleidung als eine Form des Schutzschildes fungie
ren könne (vgl. Stella North: The Surfacing of the Self. The Clothing-Ego. In: Skin, Culture and Psycho
analysis. Hrsg. von Sheila L. Cavanagh [u. a.]. London 2013, S. 64–89, hier 74-76.
�� Vgl. ebd., S. 67.
�� Ebd., S. 84f.
�� Vgl. ebd., S. 64. Roger Bartra formuliert das ebenfalls treffend: „Civility in the form of clothing is 
an expression of identity, and identity is lost without rules that govern the clothing of man’s natural 
nudity.“ (Roger Bartra: Wild Men in the Looking Glass. The Mythic Origins of European Other
ness. Übers. von Carl T. Berrisford. Ann Arbor 1997, S. 146). Dabei sei das Schmücken, Be- und Entklei
den abhängig von der sozialen Situation ein universelles Phänomen (vgl. Terence S. Turner: The Social 
Skin. In: Reading the Social Body. Hrsg. von Catherine B. Burroughs. Iowa City 1993, S. 15–39, hier 15).
�� Vgl. Anne Hollander: Seeing Through Clothes. Berkeley [u. a.] 1993, S. 86. Eine Erzählung von Gio
vanni Sercambi (zwischen 1347 und 1424) macht das besonders deutlich. Die Erzählung handelt von 
einem Kürschner, der in ein öffentliches Badehaus kommt und, überwältigt von der nackten Menge, 
Angst hat, seine eigene Identität zu verlieren. Er beschließt, sich ein Strohkreuz auf die Schulter zu 
klemmen, das jedoch im Wasser davonschwimmt und von einem anderen Badenden genommen wird, 
der schreit: ‚Ich bin du, verschwinde, du bist tot.‘ Der arme Kürschner ist überzeugt von seinem eige
nen Tod. Identität und Bekleidung gehen in dieser Erzählung Hand in Hand (vgl. Philippe Braunstein: 
L’emergence de l’individu. In: Histoire de la vie privée. Bd. 2. De l’Europe féodale à la Renaissance. 
Hrsg. von Georges Duby. Paris 1985, S. 502–619, hier 560).
�� Vgl. North, The Surfacing of the Self, S. 64f.

6 Stückwerk



von Körper und Ich, Kleidung, Haut und Körper aneinander:35 „each is in—and on— 
each“.36 Die Haut sei das bindende Element zwischen Körper und Kleidung und Klei
dung wiederum das Gelenk zwischen Körper und Welt.37 In Haut wie Kleider sei man 
einerseits eingehüllt, andererseits sei es auch die Ebene, auf die sich die Welt berufe 
und über die auf den Körper und damit auf das Ich geschlossen werde. Bei Haut wie 
Kleidung handle es sich um Wechselbeziehungen von Oberflächen.38

Haut und Kleidung verfügen über ähnliche Eigenschaften, sie sind sowohl durch
lässig als auch undurchlässig, oberflächlich und tiefgreifend, wahrhaftig und täu
schend.39 Kleidung und Haut vereint, dass sie übereinander liegen und zugleich mitei
nander verbunden sind. ‚Schnitt-‘ und ‚Nahtstelle‘ sind wohl die treffenden Ausdrücke 
für den Bereich des Aufeinandertreffens und der Trennung. Doch trotz der Ähnlich
keiten, so könnte man entgegenhalten, handelt es sich bei der Haut um einen Teil des 
Körpers, während Kleidung auf dem Körper liegt, aber nicht direkt damit verbunden 
ist. Fell und Pelz unterlaufen diese Trennung, da diese vormalig ‚Körper‘ eines Tieres 
waren und dann zu ‚Kleidung‘ eines Menschen werden.

Dass der Unterschied von Kleidung und Haut in den Hintergrund rückt, nivelliert 
werden kann, veranschaulicht ein Beispiel aus der griechischen Mythologie. Dei
aneira überreicht Herakles ein prächtiges Gewand, das in Kentaurenblut getaucht 
wurde. Als Herakles es anlegt, beginnt seine Haut zu brennen und das Kleid ver
schmilzt mit seinem Körper. Das Kleid lässt sich nicht mehr ablegen, ohne sein Fleisch 
zu versehren. Kleidung, Haut und Körper werden eins (vgl. Ov. met.40 9, 101–174).41

Auf ähnliche Weise grenzt North den Unterschied zwischen Haut und Kleidung 
ein. Beide stehen in einem wechselseitigen Austauschverhältnis, was sich sowohl auf 

�� Sigmund Freud schreibt in seinem Das Ich und das Es: „Das Ich ist vor allem ein körperliches, es 
ist nicht nur ein Oberflächenwesen, sondern selbst die Projektion einer Oberfläche.“ Für Freud ist ins
besondere die Oberfläche des Körpers ein Ort des ständigen Austausches, der von inneren wie äuße
ren Einflüssen und Wahrnehmungen geprägt ist (Sigmund Freud: Das Ich und das Es. In: Ders.: Ge
sammelte Werke. Bd. 13. Hrsg. von Anna Freud. London 1991, S. 237–289, hier 252f.).
�� North, The Surfacing of the Self, S. 68.
�� Für North ist nicht allein die Haut, sondern auch die Bekleidung wichtig für das Denken: „So thin
king at all is corporally, and specifically dermatologically and vestimentarily, informed: when we 
think, we are thinking through clothes.“ (Ebd., S. 68f.).
�� Darüber hinaus sind Haut und Kleidung sowohl materiell als auch sprachlich und rhetorisch mehr 
als nur verknüpft. Das eine ist in dem anderen und umgekehrt (vgl. ebd., S. 69).
�� Vgl. ebd., S. 66.
�� Publius Ovidius Naso: Metamorphosen. Lateinisch–deutsch. Hrsg. u. übers. von Niklas Holzberg. 
Berlin/Boston 2017 (STusc.), [Sigle Ov. met.]
�� Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 76; vgl. Karl Kerényi: Die Mythologie der Griechen. Die Götter- und 
Menschheitsgeschichten. Teil 1. Stuttgart 1997, S. 161f. In diesem Zusammenhang ist die Figur Marsyas 
erwähnenswert, die im Zuge eines Wettmusizierens gegen Apollon gehäutet wird. Kerényi schreibt: 
„[…] von einem anderen, namens Marsyas, der so dumm war, daß er im Musizieren mit Apollon wett
eifern wollte, besiegt und seines zottigen Felles entkleidet wurde – keine besondere Grausamkeit des 
Gottes, sobald man in der tierischen Erscheinung nur eine Verkleidung sieht.“ (Ebd., S. 133f.).

Stückwerk 7



der Haut als auch auf der Kleidung widerspiegle.42 Anne Hollanders zeigt darüber hi
naus, dass es zu kurzsichtig sei, Haut mit dem Natürlichen und Gleichbleibenden zu 
assoziieren und Kleidung hingegen für das Geschaffene und Wandelbare zu halten. 
Denn auch das Bild von nackter Haut und die Wahrnehmung des Körpers sind ge
nauso wenig zeitlos oder universell wie Kleidung. Das heißt, der Körper selbst ist eine 
Fülle an Hüllen, die aus Einflüssen der jeweiligen Gesellschaft/Kultur und Zeit gewo
ben sind.43 Darüber hinaus korrelieren die Auffassung und die Art der Darstellung 
von Nacktheit mit der jeweiligen Bekleidung, was North zu folgendem Schluss führt: 
„[…] clothing cannot be removed from the skin ego as construct any more than it can 
from the experience of the body, or from clothed depictions of naked skin.“44

Beide, das Haut- wie das Kleidungs-Ich, rahmen das Köper-Ich. Kleidung erweitert 
den in Haut gehüllten Körper in den Raum der Welt und zeigt die Grenzen seiner In
teraktion an. Beide, Haut und Kleidung, beeinflussen die Bildung des Körpers und die 
Erfahrung des Ichs. Kleidung und Haut befinden sich in einem ständigen Austausch. 
Sie sind dabei nicht austauschbar, sondern informieren, formen und beeinflussen ei
nander. Das Kleidungs-Ich ist, ähnlich wie das Haut-Ich, Oberfläche des Körpers, aber 
deshalb nicht weniger körperlich.45

Das ‚Kleidungs-Ich‘ hat dabei mehrere Funktionen. Es schützt vor äußeren Ein
flüssen, gleichzeitig wird die körperliche Oberfläche nach außen projiziert und über 
die Materialität der Kleidung eine Vorstellung des Ichs zum Ausdruck gebracht. Darü
ber hinaus werden über die Kleidungsoberfläche Signale des Ichs gesendet. Über die 
Kleidung wird ein Bild des Körpers kreiert. Dabei ist Kleidung eine Form der Kommu
nikation nach außen wie nach innen. Kleidung ist, wie die Haut, zwischen den Funk
tionen des Versteckens und Zeigens angesiedelt:46 „Yet, as a skin we can choose, clo
thing can disguise, or reinvent, as well as reveal.“47 North führt klar die breite 
Überschneidungsfläche von Kleidung und Haut aus, und die Wichtigkeit, diese als in 
einem Wechselverhältnis stehend zu betrachten.48

In ähnlicher Weise zeichnet Jane Burns, ohne auf Anzieus Haut-Ich einzugehen 
oder Norths Theorien zu Kleid und Körper kennen zu können, anhand von altfranzö

�� Vgl. North, The Surfacing of the Self, S. 71f.
�� Vgl. Hollander, Seeing Through Clothes, S. xiif.; North, The Surfacing of the Self, S. 74.
�� North, The Surfacing of the Self, S. 75.
�� Vgl. ebd., S. 72f.
�� Vgl. ebd., S. 77–79.
�� Ebd., S. 82.
�� Schmitt führt in ihrer Untersuchung des Wigalois’ den Körper als „ein semiotisch aufgeladenes 
kulturelles Konstrukt“ aus. Dabei sei die Rüstung die „kulturell bedingte Außenseite“, die bei den Rit
tern hauptsächlich im Vordergrund stehe (Stefanie Schmitt: Riesen und Zwerge. Zur Konzeptualisie
rung des gegnerischen Körpers im Wigalois Wirnts von Grâvenberg und seinen frühneuzeitlichen Be
arbeitungen. In: Körperkonzepte im Arthurischen Roman. Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tübingen 
2007, S. 369–381, hier 369f). In dieser Untersuchung sollen die Schnittstellen von Körper und Hülle 
stärker in den Blick genommen werden.

8 Stückwerk



sischen Texten das Zusammenspiel von Kleidung und Körper nach. Burns nähert sich 
den höfischen Figuren und Paaren durch Kleider, was sie mit „reading through clothes“ 
umschreibt.49 Sie fragt, inwiefern höfische Kleidung mehr ist als eine Zurschaustellung 
von Reichtum.50 Die höfischen Körper, die in der Literatur sowohl aus ‚Fleisch‘ wie aus 
‚Textilien‘ bestünden, seien soziale Körper, deren Kleider den darunter liegenden 
Körper markieren und definieren, was Burns als „sartorial bodies“ bezeichnet.51 Sie 
verwendet diesen Terminus, um sich – ähnlich wie North – von dem Paradigma der 
Kleidung, die einen Körper bedeckt, abzugrenzen. Für Burns sind Körper und Klei
dung in der höfischen Literaturwelt ineinandergreifende Konzepte, die unabhängig 
voneinander nicht existieren. Mehr noch, es gäbe gar keinen Körper im grundlegen
den Sinn, bevor die Kleidung darübergelegt werde. ‚Sartorial bodies‘ seien keine 
greifbaren Objekte mit einer unabhängigen Existenz in literarischen Texten. Viel
mehr entstehen sie aus einer Lesepraxis, die Kleidung als aktive Kraft in der Erzeu
gung sozialer Körper begreift. Der bekleidete Körper ist Bedeutungsträger.52 Dies 
ist möglich, da Kleidung in ihrer einzigartigen Position zwischen Körper und Gesell
schaft ein Sinnbild und Marker, ein Seismograph gesellschaftlicher Themen ist, mit
tels dessen bestehende Paradigmen in Frage gestellt werden können. Kleidung ist 
dabei nicht allein ein Spiegelbild gesellschaftlicher Themen, sondern aktive und for
mende Kraft. Für Burns heißt ‚durch Kleider zu lesen‘, von einer wechselseitigen 
Dynamik zwischen höfischen Kleidern und den literarischen Protagonist:innen aus
zugehen. Die Kleider gestalten die Träger:innen in ähnlicher Weise, wie die Träger: 
innen die Kleider formen. Kleidung ist dabei eine aktive Kraft in sozialen Bezieh
ungen, die nicht allein Gesellschaft reflektiert, sondern soziale Identitäten und 
Beziehungen konstruiert, erhält, kontrolliert und verändert.53

Dass man mit Kleidern eine Welt trage und Kleider eine Gesamtheit sozialer Be
ziehungen darstellen, die auf den Körper der Träger:innen gelegt werden, betonen 
auch Ann R. Jones und Peter Stallybrass in ihrer Untersuchung zu Kleidern in der Re
naissance. Sie sprechen von einer „animatedness of clothes“ und betonen:54 „[C]lothes 
permeate the wearer, fashioning him or her within. Clothes, like sorrow, inscribe 
themselves upon a person who comes into being through that inscription.“55

�� E. Jane Burns: Courtly Love Undressed. Reading Through Clothes in Medieval French Culture. Phi
ladelphia 2005, S. 12.
�� Vgl. ebd., S. 14.
�� ‚Sartorial‘ ist ein Adjektiv, das sich auf den Bereich der Kleidung und der Schneiderei bezieht. ‚Sar
torial bodies‘ heißt dann soviel wie Kleidungskörper (Oxford dictionary of English. Hrsg. von Angus 
Stevenson. 3. Ausg. Oxford 2010, S. 1579).
�� Vgl. Burns, Courtly Love Undressed, S. 12f.
�� Vgl. ebd., S. 14–16.
�� Ann R. Jones, Peter Stallybrass: Renaissance Clothing and the Materials of Memory. Cambridge 
[u. a.] 2000, S. 3.
�� Ebd., S. 2.

Stückwerk 9



Das Ineinandergreifen von Körper und Kleidung trifft im Falle des Untersu
chungsgegenstandes dieser Arbeit gleich doppelt zu. Haut und Körper können bei 
dem Begriff ‚Tierhaut‘ nur bedingt unabhängig voneinander betrachtet werden. Selbst 
wenn der tierliche Körper von der Tierhaut getrennt wird, haftet dem Fell, dem Pelz, 
in gewisser Weise noch Körperliches, Tierliches an. Als Kleidung umschließt dieser 
einen neuen Körper und wird in Bezug zu den Träger:innen gelesen. Kleidung, in 
dem Fall tierliche Haut, und menschliche Haut bedingen einander und beeinflussen 
sich wechselseitig. Die menschliche Haut ist wie tierliches Fell oder Kleidung eine 
Hülle, an der kulturelle und gesellschaftliche Veränderungen nicht abperlen, sondern 
auf sie einwirken und an der sie sich abzeichnen. In Textzeichen übertragen, wird in 
dieser Arbeit nicht allein Kleid und Körper, Hülle und Inhalt, sondern das Zusammen
spiel von Hüllen in den Blick genommen, das u. a. durch das Naheverhältnis von Tier- 
und Menschenhaut gelenkt ist. Die Ähnlichkeit der Häute ist eine mögliche Erklärung 
für die menschliche Faszination wie auch das Unbehagen, die Fell und Pelz entgegen
gebracht werden.56

b Zwischen Unbehagen und Faszination. Tierhaut am Körper
Der Zwischenstatus von Tierhaut wird über die Herstellung verstärkt, die zwischen „ru
dimentary and refined“ anzusiedeln ist.57 Denn es ist einerseits ein blutiges und gewalttä
tiges Unterfangen, ein Tier zu töten und dessen Haut abzuziehen. Andererseits ist es Aus
druck großer Kunstfertigkeit, ein Kleidungsstück aus einer Tierhaut, einen Pelzbesatz 
aus vielen unterschiedlichen Bälgen herzustellen. Nicht allein in der Tierhaut selbst, son
dern auch in der Herstellung liegt eine Ambivalenz zwischen tierlich konnotierter ‚Bes
tialität‘ und menschlich konnotierter Kulturtechnik, die mit dem fertigen Produkt nicht 
abgeschlossen, sondern in das Material Tierhaut ‚eingeschrieben‘ ist. Abhängig davon, 
wie viele Arbeitsschritte zwischen Material und Tier liegen, ist das tierliche – der Haut 
und der Verarbeitung – stärker oder weniger stark präsent und in direktem Verhältnis 
damit das Unbehagen, das der Tierhaut entgegengebracht wird, größer oder kleiner.

Dem ‚Tierhauttragen‘ wohnt eine Überlegenheits- und zugleich eine Annähe
rungsgeste inne. Einerseits stellen sich Menschen über Tiere, wenn sie diese töten, 
schmücken sich mit deren Häuten wie mit Trophäen.58 Das Anlegen einer Tierhaut 
kann darüber hinaus, ähnlich einer Verwandlung, eine Annäherung an tierlich kon
notierte Verhaltens- und Lebensweisen bedeuten. Dabei ist dieses Anlegen von Tier
häuten widersprüchlich. Einerseits benötigt der Mensch zum Schutz vor Hitze und 
Kälte eine zusätzliche Hülle. Diese menschenspezifische Eigenart wird nicht selten in 
Abgrenzung zum ‚Tier‘ hervorgehoben. Andererseits ist es nicht einerlei, welche 
Hülle über den menschlichen Körpern liegt. Wird nun kein Gewebe, kein Stoff, son

�� Vgl. Faiers, Fur, S. 15 u. 17.
�� Ebd., S. 87.
�� Ebd., S. 82.

10 Stückwerk



dern Tierhaut auf Menschenhaut gelegt, so kann dies weniger als Ausdruck der Über
legenheit, sondern vielmehr als Ausdruck einer Annäherung zum Tierlichen verstan
den werden.59 Dabei ist es eben genau dieser Zwischenstatus – nicht ganz Mensch 
und nicht ganz Tier zu sein –, der fasziniert, aber eben auch nicht ganz geheuer ist, 
zu verurteilen sei.60 Zu diesem Unwohlsein trägt nicht zuletzt auch das Haar (s)einen 
Anteil bei, denn es ist ein Grenzgänger auf mehreren Ebenen.61

Dieses sitzt am Körper, dringt aus der Haut, ist selbst aber nicht Teil des Körpers 
und auch kein eigentlicher Körperteil. Das Haar ist vielmehr an der Schnittstelle zwi
schen Körper und Außenwelt.62 Zusätzlich wird (übermäßiges) Körperhaar als tierlich 
definiert und dichtes Körperhaar als eines der sichtbaren Merkmale einer tierlichen 
Verwandlung angesehen.63 Das wild sprießende Körperhaar an Mensch und Tier, ein 
Zeichen des Ungemäßigten und Ungebändigten, wurde, wenig verwunderlich, häufig 
sexuell konnotiert.64 Auffallend dabei ist, dass es zwischen der Verurteilung von 
menschlicher Körperbehaarung und der Ablehnung, Tierfell zu tragen, Überschnei
dungen gibt.65 Dies hängt, neben anderen Faktoren, auch mit der Art des Tragens zu
sammen: Wird die behaarte Oberfläche nach außen sichtbar oder versteckt innen ge
tragen? Tierhäute mit dem Haarkleid nach außen zu tragen, galt im Hochmittelalter 
als bäuerlich oder war ein bewusstes Zeichen des zurückgezogenen, einfachen Lebens 
des Eremiten oder Pilgers. Der Adel orientierte sich vielmehr an östlichen Traditionen 
und bestätigte den Status durch feine Pelze, die jedoch, von Verbrämungen abgese
hen, hauptsächlich als Futter verwendet wurden.66 Dabei ist es nicht allein das sicht- 
oder weniger sichtbare Tragen von Tierhäuten, sondern die Qualität des Fells, die die 
Art des Tragens bedingt bzw. beeinflusst. Einfache Felle wurden eher mit dem Haar

�� Vgl. ebd., S. 29.
�� Vgl. Patricia Lurati: ‚To dust the pelisse‘: the erotic side of fur in Italian Renaissance art. In: Renais
sance Studies 31,2 (2017), S. 240–260, hier 243.
�� Abgeschnittene Haare wie auch weitere Körperteile, welche die Grenze des Körpers überschrei
ten – dazu zählen etwa Haut, Nägel oder auch Körpersekrete wie Schweiß, Spucke, Blut, Milch, Urin, 
Stuhl – verunsichern, „alle Randbereiche [sind] gefährlich“ (Mary Douglas: Reinheit und Gefährdung. 
Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu. Berlin 1985, S. 160).
�� Vgl. Andrea S. Schuemmer: Die Magie der Haare – Warum uns Haare seit Jahrtausenden verzau
bern. In: Haare. Publikation anlässlich der Ausstellung. Hrsg. von Herlinde Koelbl. Ostfildern 2007, 
S. 166–173, hier 167. S. dazu ausführlicher: ‚3. Das Haar des Anstoßes‘, S. 99–113.
�� Übermäßig behaarte Menschen, also jene, die unter Hypertrichosis leiden, sind ein seltenes Phäno
men. Die gute Dokumentation und weite Verbreitung der wenigen Fälle zeugt von einer anhaltenden 
Faszination (vgl. Faiers, Fur, S. 18f.).
�� Pans, Satyre sind ungezähmte und lüsterne Kreaturen im antiken Griechenland, deren ziegenar
tige untere Körperhälfte Ausdruck großer Hitze sei (vgl. Lurati, ‚To dust the pelisse‘, S. 241).
�� S. ausführlicher: ‚4. Haarige Häute lesen‘, S. 133–177.
�� Vgl. ebd., S. 258f. Das bestätigt auch Friedrich Schmidt, der von Pelz im Laufe der Jahrhunderte 
spricht, wenn er meint: „[I]m Mittelalter ‚fütterte‘ er, in der Rokokozeit ‚besetzte‘ und in der moder
nen Zeit ‚kleidet‘ er!“ (Fritz Schmidt: Das Buch von den Pelztieren und Pelzen. Eine Pelztier- und 
Rauchwarenkunde mit 173 Abbildungen. München 1971, S. 13).

Stückwerk 11



kleid sichtbar getragen, feinere Pelze hingegen vorwiegend als Futter verwendet. Dar
über hinaus liegt die unterschiedliche Bewertung der Materialien zum einen in der 
Dichte und Beschaffenheit des Haarkleids begründet. Je dichter das Haarkleid, desto 
kostbarer und teurer ist der Pelz. Ob eine Tierhaut als gewöhnlich oder als besonders 
eingestuft wurde, konnte aber auch an der Schwierigkeit der Beschaffung abgelesen 
werden, also daran, ob es die Tierhaut vor Ort gab, oder ob diese importiert werden 
musste. Ebenso wächst das Ansehen einer Tierhaut analog zum Aufwand der Verar
beitung.67

Die Haut, das Fell eines Schafes besitzt bereits eine Größe, die sich mit wenigen 
anderen Häuten zu einer größeren Fläche vereinen lässt, welche wiederum zu einem 
Kleidungsstück verarbeitet werden kann. Bei der Fertigung eines Pelzmantels hinge
gen werden dutzende bis zu mehrere hunderte Tierbälge gebraucht, die oftmals allein 
das Innenfutter eines aus weiteren kostbaren Materialien bestehenden Kleidungsstü
ckes bilden. Dabei rückt die Größe bzw. die Hautfläche des Tieres in den Hintergrund 
zugunsten der Beschaffenheit des Haarkleides.68

Der Unterschied zwischen Fell und Pelz wird heute über die Dichte des Haar
kleids definiert. Als Pelz wird die Haut eines Tieres bezeichnet, die pro Quadratzenti
meter bis zu 400 Haare umfasst, als Fell, wenn sie 50-400 Haare besitzt. Der Pelz eines 
Zobels besitzt 13 000, ein Hermelin 20 000,69 doch auch das Rind 900–1200 Haare.70 In 
dieser Arbeit führe ich daher eine Unterscheidung zwischen Fell und Pelz ein, die 
dem (heutigen) Sprachgebrauch näher ist. Mit Fell bezeichne ich einfache, behaarte, 
in den untersuchten Texten vorwiegend mit dem Haarkleid nach außen getragene 
Tierhäute; kostbare, weiche, mit dem Haarkleid vorwiegend nach innen getragene 
hingegen als Pelz.

Zu schlichten Fellen zählen die Tierhäute von Rind, Reh oder Hirsch, die außer
dem über ein sehr kurzes, grobes und hartes Haarkleid verfügen.71 Beinahe jede Per
son war außerdem in der Lage, sich in Schaf- oder Lammfell zu kleiden.72 Als etwas 
weniger gewöhnlich galt der Pelz von Hasen, Eichhörnchen, Füchsen, Iltissen und 
Katzen, exklusiver noch waren die Häute von Marder, Otter, Wiesel oder Luchs.73

�� Vgl. Burns, Courtly Love Undressed, S. 27.
�� Vgl. Fritz Stather: Gerbereichemie und Gerbereitechnologie. 3. Aufl. Berlin 1957, S. 825.
�� Vgl. Hans Reichstein: Pelz und Pelztiere. In: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde. 
Bd. 22. Hrsg. von Johannes Hoops. Berlin/New York 2003, S. 547–551, hier 547–549.
�� Vgl. August Schummer [u. a.] (Hrsg.): Lehrbuch der Anatomie der Haustiere. Bd. 3. Kreislaufsystem 
Haut und Hautorgane. 2. Aufl. Berlin/Hamburg 1984. S. 465.
�� Vgl. Schmidt, Das Buch von den Pelztieren, S. 27.
�� Mechthild Müller: Die Kleidung nach Quellen des frühen Mittelalters. Textilien und Mode von Karl 
dem Großen bis Heinrich III. Berlin/New York 2003 (ErgBde. RGA. 33), S. 205.
�� Vgl. John P. Zeitler: Die Gerber. In: Handwerk im Mittelalter. Hrsg. von Christine Sauer. Darmstadt 
2012, S. 109–119, hier 119.

12 Stückwerk



Als außergewöhnlich und luxuriös wurden Feh, Hermelin- und Zobelpelze betrach
tet, sodass diese oftmals für dekorative Zwecke, für Besätze verwendet wurden.74

Hugo von Trimberg bestätigt diese Liste in Der Renner75, wenngleich er hinzufügt, 
dass es neben dem Materialwert auch einen moralischen gebe, der nicht unterschätzt 
werden sollte.

Vêch, merderîn, hermîn, eichornîn
Sint kosper durch irs glanzes schîn,
Aleine vür frost vil bezzer sîn
Fühsîn, hesîn und lemmerîn.
Swaz hochfart bringet, daz ist wert:
Einveltiger kleider der niht gert,
Der sich der werlde nieten will [.]

(Der Renner, V. 18945–18951)

Hier wird zwischen normalen, alltäglichen und glänzenden, kostbaren Tierhäuten un
terschieden. Während letztere schillernder und wertvoller seien, sei man mit den ein
facheren hingegen besser gegen Kälte geschützt. Dabei scheint Hugo von Trimberg 
auch von einem moralischen ‚Frost‘ zu sprechen. Denn über die Kleidung werde zu
gleich der moralische Status der Träger:innen offenkundig, die Teilhabe an der weltli
chen oder heiligen Sphäre sichtbar. Die Bescheidenheit wird hier zum hohen Gut stili
siert, der Hochmut, die Putzsucht werden verdammt.

Der seidenweiche Pelz, der in christlich-moralischen Texten verschmäht wird, 
wird in der höfischen Lebenswelt zu einem begehrten Gut, zu einem Kennzeichen des 
adeligen Ausnahmestatus. Während das Tragen von schlichten Fellen als die ein
fachste Form der Bekleidung, als hinterwäldlerisch bzw. barbarisch eingestuft wird, 
gilt Pelz als der Inbegriff von Kultiviertheit und Luxus. Diese Einordnung verdeutli
chen Kleiderordnungen, die im Spätmittelalter vermehrt aufkommen. So verabschie
dete der französische König Philipp III. gegen Ende des 13. Jahrhunderts ein Gesetz, in 
welchem das Tragen von spezifischen Pelzen allein höheren Schichten erlaubt war. 
Auch die Anzahl, wie viele Pelze besessen werden durften, war klar geregelt.76 In der 
Mitte des 13. Jahrhunderts verbot der kastilische König Alfons X. das Tragen von Her
melin. Es war allein dem König vorbehalten. Andere Kleidermaterialien durfte nur 
der Adel tragen.77 Das Anlegen von gewissen Tierhäuten ist damit eine Auszeichnung, 
die über den Wert der kostbaren Tierhaut hinausgeht. Die Regulierung macht diesen 
noch begehrenswerter. Kostbare Pelze können somit die Zugehörigkeit zu einer spezi

�� Vgl. Reichstein, Pelz und Pelztiere, S. 547f.
�� Hugo von Trimberg: Der Renner. 3. Bd. Hrsg. von Gustav Ehrismann. Berlin 1970.
�� Vgl. Joachim Bumke: Höfische Kultur. Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter. 10. Aufl. 
München 2002, S. 174f.
�� Vgl. Werner Rössener: Leben am Hof. Königs- und Fürstenhöfe im Mittelalter. Ostfildern 2008, 
S. 138.

Stückwerk 13



fischen Gruppe, Position, zur höfischen Welt zum Ausdruck bringen. Gleichzeitig 
bleibt diese Aussagekraft limitiert, denn durch das bloße Anlegen von bestimmten 
Materialien kann der Status vorgetäuscht werden.78

In der höfischen Literatur gehen gewisse Tierhäute, zumeist kombiniert mit schö
nen Stoffen, mit einem höfischen Status und Verhaltenskodex einher. Figuren der hö
fischen Welt profaner Texte sind dabei beinahe ausschließlich in kostbare Gewänder 
gehüllt. Das Verhältnis von einfachen und besonderen Materialien wird in der Litera
tur des Mittelalters auf den Kopf gestellt.79 Pelz wie auch andere kostbare Materialien 
werden derart häufig erwähnt, dass diese beinahe gewöhnlich erscheinen, während 
einfache Materialien kaum genannt werden. Der Prunk, das höfische Fest, das Außer
gewöhnliche werden in der höfischen Literatur zum Alltag.80

Die Faszination für Tierhäute zeigt sich dabei deutlich, das Unbehagen dem Tierli
chen gegenüber rückt in den Hintergrund. Dies mag an der Qualität der Tierhaut und 
mitunter an der Art des Tragens liegen – daran, dass der Pelz nach innen, am Körper 
anliegend, von einem weiteren Stoff verhüllt, nur am Besatz oder in der Bewegung 
sichtbar wird. Dass Pelz vorwiegend nach innen getragen wurde, ist nicht allein dem 
geschuldet, dass man die Wildheit, den tierlichen Ursprung der Haut und damit zu
sammenhängende moralische Implikationen verdecken wollte.81 Die weiche Haut 
liegt näher am Körper, umarmt und wärmt diesen, während das äußere Kleid aus an
deren kostbaren Materialien, Seide oder feiner Wolle gefertigt ist und den Pelz zum 
größten Teil verdeckt. Dabei kokettiert der Pelz mit der Körperlichkeit der Träger:in
nen. Anders als bei den Pans und Satyren, bei denen die Lüsternheit durch ihre be
haarte Haut direkt offenbar wird, oder bei einer Darstellung von Eva in einem Ziegen
fell, kann der feine Pelz eine subtilere Form sein, diese zum Ausdruck zu bringen.82

Die Verbindung von Erotik und Pelz erfolgte bereits lange vor Freud.83 Besonders reiz
voll ist dabei das Spiel von Ver- und Enthüllung.

Was christlich moralische Schriften zu Kleidung mit dem Pelz des Adels eint, ist, 
dass Tierhäute wirken, einen Unterschied machen. Hildegard von Bingen etwa stellt 
in einer Beschreibung von diversen Tieren und deren Elementen eine indirekte Liste 
von guten, weniger guten und schlechten Tierhäuten für den menschlichen Nutzen 
vor. So wie anderen tierlichen ‚Produkten‘ gewisse (Heil-)Kräfte innewohne, sei dies 

�� Vgl. Faiers, Fur, S. 66.
�� Die wenigen einfacheren Tierhäute, die erwähnt werden, sind dabei zumeist stärker markiert als 
die höfischen Pelze, gehen nicht selten mit moralischen Bewertungen einher, was an anderer Stelle 
ausgeführt werden wird (s. ‚4. Haarige Häute lesen‘, S. 133–177).
�� Ähnliches beschreibt Anna K. Bleuler in Bezug auf die alimentäre Kultur in Wolframs Parzival 
(vgl. Anna K. Bleuler: Essen – Trinken – Liebe. Kultursemiotische Untersuchung zur Poetik des Ali
mentären in Wolframs ‚Parzival‘. Tübingen 2016 [BiblGerm. 62], S. 90).
�� Vgl. Lurati, ‚To dust the pelisse‘, S. 241.
�� Vgl. ebd., S. 241 u. 245f.
�� Vgl. Faiers, Fur, S. 181.

14 Stückwerk



auch bei den Tierhäuten der Fall. Hildegard84 verbindet Tierhäute mit weiteren 
naturmedizinischen Eigenschaften, die auf den Körper wirken, diesem schaden oder 
guttun können. Ihre Ausführungen verdeutlichen die Besonderheit von Tierhäuten, 
denen noch etwas Tierliches anhaftet, das, am Körper des Menschen getragen, weiter
wirken kann.

Harmo / (Harmel / Migale) in desiderio est et frigidum, et aliquantum nature catti assimulatur, et 
mundas carnes non habet, quia spumechte et livide et velut venenum sunt. Et quandam spumam 
sepe eicit, ita etiam breves crines emittit. Et pellis eius ad vestes hominis bona non est, quia frigida 
est. Et ea que in eo sunt ad medicamenta non valent, quoniam caro eius aliquantum venenosa 
est.85 (Hildegard, Physica VII, 36,1–6)

In dem angeführten Zitat rät Hildegard von der Verwendung eines Hermelinpelzes 
ab. Schaf-, Bären-, Dachs-, Hamster- und Fuchsfell werden von ihr hingegen als ideale 
Kleidermaterialien hervorgehoben, die u. a. nicht nur wärmen, sondern auch heil
ende Wirkung besitzen sollen. Vom Zobel wiederum solle man, ähnlich wie vom Her
melin, besser die Finger lassen; der Pelz dieser Tiere sei als Kleidung ungeeignet, da 
er zu warm sei und einen üblen Schweiß entwickle.86 Die Skepsis gegenüber Pelz re
sultiert dabei aus medizinischer, physischer, aber auch aus moralischer Sicht.

Die Bewertungen der Tierhäute bei Hildegard stimmen nur teilweise mit denen 
in den untersuchten höfischen Texten überein. Die Einordnung der Tierhäute in der 
Dichtung steht der Hildegards zum Teil diametral entgegen. In einem Punkt jedoch 
zeigen die unterschiedlichen Textquellen ein einheitliches Bild: Tierhäute und die 
menschlichen Träger:innen interagieren, beeinflussen einander; welche Tierhaut am 
menschlichen Körper liegt, macht also einen Unterschied.

Dabei nimmt Hildegard von Bingen die Wirkung der Schaffelle unter Bezugnahme 
auf die Häute, die Gott Adam (und Eva) gegeben hat, in den Blick. Die Haut- oder Fell
kleider,87 mit denen Gott Adam und Eva nach dem Sündenfall einkleidet, sind in die 

�� Hildegard von Bingen: Physica. Liber subtilitatum diversarum naturarum creaturarum. Textkriti
sche Ausgabe. Hrsg. von Reiner Hildebrandt, Thomas Gloning. Bd. 1: Text mit Berliner Fragment im 
Anhang. Berlin/ New York 2010, [Sigle Hildegard, Physica]. Übersetzung: Hildegard von Bingen: Natur
kunde. Das Buch von dem inneren Wesen der verschiedenen Naturen in der Schöpfung. Nach den 
Quellen übers. u. erl. von Peter Riethe. Salzburg 1959.
�� „Das Hermelin ist kalt und in seiner Natur der Katze ähnlich. Sein Fleisch ist nicht rein, weil es 
‚spumechte‘ und bläulich wie Gift ist. Wenn es ausspuckt, speit es auch oft kurze Haare mit aus. Sein 
Fell eignet sich nicht für Kleidungsstücke, weil es kalt ist. Für Heilmittel ist nichts von ihm zu gebrau
chen, weil sein Fleisch etwas giftig ist.“ (Übers. von Peter Riethe, S. 134).
�� Vgl. Hildegard, Physica VII, 35,1–5.
�� Vor Luther wurde nicht zwischen Haut, unbehaarter (Menschen-)Haut, und Fell, behaarter (Tier-) 
Haut unterschieden. Haut und Fell konnten sowohl behaart wie auch unbehaart sein. Etwas, das sich 
erst durch Luthers Bibelübersetzung ändert. Dennoch verwende ich hier Haut für die glatte, Fell bzw. 
Pelz für die behaarte Haut, um diese Oberflächen zu unterscheiden (vgl. Albert L. Lloyd, Rosemarie 
Lühr: fel. In: Etymologisches Wörterbuch des Althochdeutschen. Bd. 3. fadum-fûststlag. Hrsg. von 
dens. Göttingen 2007, S. 122–126, hier 123).

Stückwerk 15



Bekleidung des christlichen Mittelalters eingewoben; umso mehr, wenn diese aus den 
Häuten von Tieren gefertigt sind.88 Ein Blick in die Exegese biblischer Tierhäute zeigt 
einen Fundus an Überlegungen darüber, was es heißen kann, Tierhäute zu tragen.

c Zwischen Erlösung und Verdammung. Tierhaut und christliche Exegese
Die Bedeckung des nackten Körpers mit Kleidern ist etwas, das im Rahmen der an
thropologischen Differenz immer wieder als ein wesentliches Unterscheidungsmerk
mal zwischen Mensch und Tier in antiken und mittelalterlichen Naturlehren hervor
gehoben wird. Der Mensch sei im Unterschied zum Tier bekleidet. Gleichzeitig gilt das 
Tragen von (schlichten) Tierhäuten als Zeichen einer einfachen, vorzivilisatorischen 
Lebensweise.89 Die Tierhaut ist dabei eine frühe Form der Bekleidung, bevor andere 
flächenbildende Textiltechniken entwickelt wurden. Markiert nun die Einkleidung in 
Tierhäute durch Gott eine Frühphase der Zivilisation? Ist das Tragen toter Tiere ein 
Zeichen von Sterblichkeit, oder das Einkleiden durch Gott ein Liebesbeweis? Diese 
Überlegungen gehen über den Bibeltext hinaus und finden sich in exegetischen 
Schriften der Spätantike und des Mittelalters. Die Deutungsversuche prominenter 
(vorwiegend christlicher) Theologen werden in dieser Arbeit herangezogen, um Denk
formen des Zusammenspiels von tierlichen Häuten und menschlichen Körpern zu ge
nerieren. Tierhäute und deren Exegese werden, in Anlehnung an Claude Lévi-Strauss, 
verwendet, „weil sie dem Menschen eine Denkmethode bieten“, „gut zu denken“ 
sind.90 Dabei wird die gemeinhin akzeptierte Auffassung, dass die Bibel im Mittelalter 
eine Art Fundgrube für Dichter sei, auf exegetische Schriften erweitert: „The Bible is a 
treasure house for medieval writers, a virtually inexhaustible source of exemplary fi
gures, cautionary tales, and quotable lines for any occasion; […].“91

Joan M. Ferrante verdeutlicht, dass Dichter die Bibel wie auch lateinische Klassi
ker nicht allein anführten, sondern damit recht frei umgingen.92 In ähnlicher Hinsicht 
wird die (christliche) Exegese in dieser Arbeit als „Workshop of ideas“ betrachtet,93

�� Vgl. Gen 3,21; der beschriebene Umstand wird von Anspielungen auf die Bekleidungsszene des 
Sündenfalls in der Literatur des (deutschsprachigen) Mittelalters unterstrichen (Ausführlicher dazu 
‚2. Adam und Eva als Ziegenböcke‘, S. 57–89).
�� Alexander Tuma meint dazu etwa: „Woraus die erste Bekleidung der Menschen bestand, darüber 
kann man verschiedener Meinung sein, daß jedoch der Tierhabitus, das Fell, vor der Faserbekleidung 
als Körperhülle diente, ist unstreitbar.“ (Alexander Tuma: Die Geschichte der Kürschnerei. Eine kul
turhistorische Studie von der Urzeit bis in unsere Tage. Wien 1967, S. 8).
�� Claude Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus. 3. Aufl. Übers. von Hans Naumann. Frankfurt a. M. 
1969, S. 22 u. 116.
�� Joan M. Ferrante: The Bible as Thesaurus for Secular Literature. In: The Bible in the Middle Ages: 
Its Influence on Literature and Art. Hrsg. von Bernard S. Levy. Binghamton/NY 1992 (MRTS. 89), S. 23– 
49, hier 23.
�� Vgl. ebd.
�� Christopher Ocker: Medieval Exegesis and the Origin of Hermeneutics. In: Scottish Journal of Theo
logy 52,3 (1999), S. 328–345, hier 336-344.

16 Stückwerk



als Zeugnis einer lebhaften Auseinandersetzung der Einordnung, Be- und Verurteilung 
von Tierhäuten in schriftlichen Überlieferungen. Denn die ausgewählten Exegesen be
fassen sich mit biblischen Erzählungen, in denen Tierhäute in Bezug zum menschlichen 
Körper gelesen werden. Die herangezogenen exegetischen Schriften, die von der Spät
antike bis ins Hochmittelalter reichen, wurden z. T. trotz großen zeitlichen Abstands 
immer wieder rezipiert, übernommen und kommentiert, sodass von einem Austausch 
von Inhalten über Jahrhunderte hinweg gesprochen werden kann. In dieser Arbeit 
dient die Exegese als Überlieferung dessen, was zumindest im theologischen Kontext 
gesagt bzw. verschriftlicht werden konnte und somit als Ausgangspunkt möglicher 
Interpretationsansätze.94 Die Vielfalt der Exegesen zu Erzählungen rund um und mit 
Tierhäute(n) bildet die Basis möglicher Lesarten von tierlichen Häuten in der deutsch
sprachigen Literatur des Hochmittelalters.

Christopher Ocker und Friedrich Ohly heben den Einfluss der exegetischen 
Schriften auf die Produktion und Rezeption profaner Literatur hervor. Ocker betont, 
dass der Einfluss der mittelalterlichen Exegese auf die Hermeneutik nicht überschätzt 
werden könne. Die Entwicklung der mittelalterlichen exegetischen Literatur förderte 
einen breiten intellektuellen Kontext für die Auslegung von Texten. Dabei zeige sich 
in der Kommentierung der Bibel, der am meisten verbreiteten intellektuellen Arbeit 
des mittelalterlichen Europas, eine ‚hermeneutische‘ Form des Denkens. Denn die 
Bibel wurde im Mittelalter durchaus als Literatur wahrgenommen, eine Auffassung, 
die dabei eng mit der Entwicklung der Kommentarliteratur verknüpft ist und sich in 
den historischen Tendenzen der Auslegung wie in den Kommentaren selbst zeige.95

Die Sprache der Heiligen Schrift förderte in den Köpfen mittelalterlicher Interpret: 
innen Abstraktion, Argumentation und Debatte. Ocker hält die Exegese dabei für so 
zentral, dass er meint: „[…] one’s knowledge of medieval intellectual life is incomplete 
without it [the exegesis, Anm. N. G.].“96

Dass dies nicht allein für geistliche Literatur gelte, sondern die Exegese früh Ein
fluss auf profane Literatur hatte, betont Friedrich Ohly in seinem Beitrag Vom geisti
gen Sinn des Wortes im Mittelalter. Kunst, Wissenschaft und Alltag im Mittelalter 
seien um die Auslegung und das Verstehen der Bibel angesiedelt gewesen.97 Ohly be
zieht sich dabei insbesondere auf das Verständnis des geistigen Sinns des Wortes für 
die Lektüre mittelalterlicher Dichtung und betont: „Ohne Kenntnis der spirituellen 

�� Dabei arbeite ich in Anlehnung an Michel Foucaults Diskursbegriff (vgl. Michel Foucault: Die Ord
nung des Diskurses. Mit einem Essay von Ralf Konersmann. Frankfurt a. M. 1991, S. 7 u. 16).
�� Vgl. Ocker, Medieval Exegesis, S. 329.
�� Ocker skizziert in seinem Aufsatz die Entwicklung der exegetischen Literatur im westlichen Mittel
alter. Dabei wird im späteren Mittelalter der Unterschied zwischen Literalsinn und allegorischem 
Sinn geringer, rückt in den Hintergrund. Durch die Gründung von Universitäten kommt es zu einer 
Professionalisierung und Formalisierung der exegetischen Literatur. Kenntnisse der freien Künste 
werden für das Verständnis der göttlichen Schriften als nützlich erachtet (ebd., S. 336-344; hier 344).
�� Friedrich Ohly: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter. Darmstadt 1966 (Unveränderter re
prografischer Nachdruck aus: ZfdA 89 [1958/59], S. 1–23), S. 1-23, hier 2.

Stückwerk 17



Perspektiven der Bedeutungswelt und des Bedeutungsraumes, welche die Beziehun
gen zwischen Gott und dem Menschen ausmessen, dürfen wir nicht erwarten, Dich
tung zu verstehen, die solche Kenntnis voraussetzt.“98

Dass allein der Bibel ein ‚geistiger Sinn‘ innewohne, was diese von außerbiblischer 
Literatur unterscheide und abhebe; ja, dass es nicht möglich sei, den geistigen Sinn auf 
weltliche Literatur anzuwenden, wurde zwar prominent von Thomas von Aquin vertre
ten, die „allegorische Methode der Textinterpretation“ wurde allerdings ungeachtet des
sen auf antike (Homer, Vergil, Ovid) und mittelalterliche, volkssprachliche Schriften 
(Ovid moralisé) angewandt. Nicht allein Interpret:innen, sondern auch Dichter:innen 
selbst arbeiteten mit der spirituellen Textdeutung.99

Die exegetische Methode war allgegenwärtig, sodass davon ausgegangen werden 
kann, dass es sich beim Publikum um geübte Zeichendeuter:innen gehandelt habe,100

nicht allein von christlicher, sondern eben auch von weltlicher Dichtung.101„Ist die 
Kenntnis der Methode spiritueller Worterhellung für die Bibeldichtung des Mittelal
ters unentbehrlich, so kann sie mit aller Vorsicht und dem nötigen Sinn für Dichter
isches auch für die weltliche Dichtung fruchtbar gemacht werden.“102

Ocker und Ohly zeigen auf, dass die Exegese, als Form der Textanalyse, nicht al
lein auf die Bibel oder andere geistliche Schriften beschränkt war, sondern auf Rezep
tion wie Produktion profaner Literatur Einfluss hatte. Die Exegese als Methode, sich 
einem (biblischen) Text zu nähern, war also, so ließe sich zusammenfassen, gängige 
Praxis. Die Auffassung, dass Texte mehr als den Literalsinn enthalten würden, voller 
Zeichen und Symbole seien, stand für Dichter:innen wie Publikum außer Frage.

Dass nun die Bibel wie auch die Exegese einen (in-)direkten Einfluss auf die Lite
raturproduktion des deutschsprachigen Mittelalters gehabt haben, steht unzweifel
haft fest. Inwiefern reicht dieses allgemeine Wissen jedoch aus, um die Anwendung 
von Inhalten exegetischer Schriften auf das Verständnis deutschsprachiger profaner 
Literatur zu rechtfertigen? Oder überspitzt formuliert, kannte Wirnt von Grafenberg 
Philons von Alexandria Auslegung von Esaus Körperhaar, als er die wilde Rûel im Wi
galois als dicht behaarte Frau beschrieb? Eine Antwort auf diese Frage kann und will 
die vorliegende Arbeit nicht geben. Vielmehr dient die Exegese in dieser Arbeit als ein 

�� Ebd., S. 11.
�� Als prominentes Beispiel etwa nennt Ohly die Minnegrottenallegorese in Gottfrieds Tristan, was er 
für den ersten deutschsprachigen Text hält, an dem diese Methode vom eigenen Dichter explizit einge
setzt wurde: „Die Minnegrottenallegorese im Tristan Gottfrieds von Straßburg ist die erste von einem 
deutschen Dichter an seinem eigenen profanen Text expressis verbis durchgeführte Anwendung der 
Methode spiritueller Textdeutung.“ (Ebd., S. 18).
��� S. auch: Paul E. Beichner: The Allegorical Interpretation of Medieval Literature. In: Publications 
of the Modern Language Association of America 82,1 (1967), S. 33–38, hier 33.
��� Vgl. Ohly, Vom geistigen Sinn des Wortes, S. 18.
��� Ebd., S. 19.

18 Stückwerk



Musterbuch an Ideen und Interpretationsansätzen.103 Zugleich lässt sich jedoch aus 
der Vielzahl an Hinweisen und Belegstellen so etwas wie ein kulturelles Wissen über 
die Grenzziehung zwischen Menschen und Tieren erkennen. Eine Grenzziehung, die 
speziell an den Schnittstellen von Haut, Fell und Pelz in antiken und mittelalterlichen 
Schriften diskutiert wird.

Für die vorliegende Arbeit wurden neben den Kleidern, die Adam und Eva von Gott 
erhalten, zwei weitere Textstellen des Alten Testaments herangezogen, in denen Tierhaut 
oder tierlich attribuierter Menschenhaut eine zentrale Rolle zukommt: Esaus Körperbe
haarung mit Jakobs Fell und Sulamith, die Geliebte im Hohelied. Diese dienen als Denkfi
guren für die unterschiedliche Verwendung und für das breite Verständnis von Tierhäu
ten im Text. Der weite Begriff der ‚Denkfigur‘ wird hier herangezogen, weil sich damit 
„mentale Operationen in Bildern, Schemata, Modellen niederschlagen und diese wie
derum auf das Denken wirken“.104 Denkfiguren sind „strukturierte Vorstellungszusam
menhänge“,105 die in kurzen Erzählungen und sprachlichen Bildern veranschaulicht wer
den. Darüber ist der ‚figura‘-Begriff in den Schriften der Kirchenväter präsent, dort steht 
dieser der geistlichen Deutung nahe und bezieht sich auf einen tieferen Sinn, eine umfas
sendere Bedeutung, die auf Zukünftiges verweist.106

d Zwischen Adam und Sulamith. Tierhaut und biblische Denkfiguren
Das Denken mit Tierhäuten in der Literatur des Mittelalters kann nur Stückwerk107

sein, zu facettenreich, zu vielschichtig und umfassend ist dieses Thema. Wie bei der 
Verarbeitung von Rauhwerk108 selbst geht dieser Arbeit eine Auswahl an Quellen vor

��� So schreibt etwa John A. Alford: „Within this frame of thought, the Bible occupies a central place 
in the Middle Ages. It is the great storehouse of exemplars“ (John A. Alford: The Scriptural Self. In: The 
Bible in the Middle Ages. Its Influence on Literature and Art. Hrsg. von Bernard S. Levy. Binghamton, 
NY 1992, S. 1–22, hier 2).
��� Ernst Müller: Denkfigur. In: Literatur und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hrsg. von Ro
land Borgards [u. a.]. Stuttgart/Weimar 2013, S. 28–32, hier 29.
��� Jutta Müller-Tamm: Die Denkfigur als wissensgeschichtliche Kategorie. In: Wissens-Ordnungen. 
Zu einer historischen Epistemologie der Literatur. Hrsg. von Nicola Gess, Sandra Janßen. Berlin/Bos
ton 2014 (spectrum Literaturwissenschaft/spectrum Literature. 42), S. 100–120, hier 102.
��� Vgl. Erich Auerbach: Figura. In: Mimesis und Figura. Mit einer Neuausgabe des ‚Figura‘-Aufsatzes 
von Erich Auerbach. Hrsg. von Hanna Engelmeier, Friedrich Balke. 2. Aufl. Paderborn 2016 (Medien 
und Mimesis. 1), S. 121–188, hier 146.
��� Dieser Begriff wird in der Übersetzung Luthers in 1 Kor 13,9-10 verwendet (Luther, Martin: Die 
gantze Heilige Schrifft Deudsch. 2 Bände. Hrsg. von Hans Volz. München 1972, [Sigle Lut 1545]): „DEnn 
[Großschreibung i. Original] vnser wissen ist stückwerck | vnd vnser Weissagen ist stückwerck. Wenn 
aber komen wird das volkomen | so wird das stückwerck auffhören.“ Die neutestamentliche Anspie
lung ist ironisch zu verstehen. Die Verfasserin hofft augenzwinkernd, dass auf sie, wie auf die Leser:in
nen, am Ende der Arbeit ein „durch und durch erkennen“ wartet. Darüber hinaus ist auch der gekürsch
nerte Pelz ‚Stückwerk‘, ein aus vielen Elementen zusammengefügtes Ganzes. 
��� ‚Rauh‘ bezeichnet die haarige Oberfläche, ob an Menschen oder Tieren und wird in der Kürsch
nerei für die Bezeichnung von Fell und Pelz verwendet: Rau(c)hwerk bezeichnet u. a. Pelzwerk (Deut

Stückwerk 19



aus. Aus einer Vielzahl an unterschiedlichen Tierhauttexten wurden die passenden 
ausgewählt, vergleichbar mit der Erstellung eines tatsächlichen Pelzgewandes.109 Der 
oder die Kürschner:in sucht die schönsten, besten und leuchtendsten Tierhäute aus, 
die sich zugleich bestmöglich in ein Gesamtbild einfügen lassen. Die für diese Arbeit 
herangezogenen Texte sind so verschieden wie die Haut eines jeden Tieres. Das be
deutet, dass einerseits mit Stückwerken gearbeitet wird, mit verstreuten Textbaustei
nen, die in Kontext des jeweiligen Textes als singuläre Ereignisse erscheinen. In Bezie
hung mit anderen Elementen gesetzt, zeugen sie jedoch von einem breiten, über die 
Texte hinausgehenden Diskurs, der antike und mittelalterliche Traditionen verbin
det.110 Zusammengesetzt ergeben sie ein größeres Bild, ein Werkstück, das wiederum 
in den einzelnen Stücken enthalten, erkenn- und untersuchbar ist.

Das Korpus ist weder einheitlich hinsichtlich einer Gattung noch eines bestimm
ten Zeitraumes noch einer Sprache. Es werden zumeist auch keine ganzen Werke, 
sondern Textstellen in den Blick genommen, die z. T. isoliert, z. T. im größeren Erzähl
kontext oder auf die Weiterführung einer Figur bezogen betrachtet werden. Das Aus
wahlkriterium ist ein motivisches, aber auch ein ästhetisches. Es wurden jene Texte 
gewählt, die das Aufeinandertreffen von tierlichen und menschlichen Häuten beson
ders augenscheinlich, schön wie auch spielerisch behandeln, die das Oszillieren von 
Haut, Kleid und Körper der Träger:innen behandeln und dadurch die Faszination am 
Text befeuern. Ein weiteres Kriterium war es, zwischen den einzelnen Text(stell)en 
‚Formen der Kommunikation‘, des Austauschs, des Verhandelns von Tierhäuten und 
ihren Träger:innen aus- und festzumachen, die trotz der Variation übergreifende Mo
tive in (spät-)antiken Naturkunden, -lehren, Lehrgedichten, jüdischen und christli
chen Exegesen, Legenden und in volkssprachigen Texten des europäischen Mittelal
ters nahelegen.

Die Texte des Korpus sind mal umfangreicher – etwa Wolframs von Eschenbach 
Parzival, Wirnts von Grafenberg Wigalois, der Wolfdietrich oder der Herzog Ernst –, 
mal kürzer – das Märe Aristoteles und Phyllis, das mittelenglische Gedicht Owl and 
Nightingale, die Lieder Das seiden risel von Neidhart und Frölich, zärtlich von Oswald 
von Wolkenstein. Die Auswahl geht prominenten Texten nach – wie Avitus von Vi
enne De spiritalis historiae gestis, Hartmanns von Aue Gregorius, dem Brandan oder 
Heiligenlegenden wie Der Heiligen Leben, der Legenda Aurea, jüdischen und islami

sches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz 
des Trier Center for Digital Humanities, https://www.woerterbuchnetz.de/DWB [Zugriff: 31.01.2025], 
[Sigle DWB], Sp. 254 u. 263).
��� Dass Schneiderei sich als poetologischer Bildspender eignet, zeigt Wolfram von Eschenbach deut
lich. Mit undersnîden und nicht zuletzt parrieren werden unterschiedliche Elemente, ähnlich der 
Rauchwarenherstellung, zusammengefügt, die bei Wolfram die Erzählung bilden (vgl. Joachim 
Bumke: Wolfram von Eschenbach. 8. Aufl. Stuttgart/Weimar 2004, S. 210; Beatrice Trînca: Parrieren 
und undersnîden. Wolframs Poetik des Heterogenen. Heidelberg 2008 [Frankfurter Beiträge zur Ger
manistik. 46], S. 17–19).
��� Vgl. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 7 u. 16.

20 Stückwerk

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB


schen Legenden der Königin von Saba – aber auch unscheinbaren – Legenden zur 
Heiligen Maria Aegyptiaca, einer apokryphen armenischen Fassung der Kainlegende 
und einem unterschiedlichen Adjektiv in zwei Handschriften von Hartmanns Iwein. 
Ebenso besteht das Korpus aus einfachen geistlich-volkssprachigen Texten wie der 
Frühmittelhochdeutschen Genesis und komplexen geistlich-volkssprachigen wie dem 
Lucidarius.

Das Korpus mit seiner Vielfalt an Texten zeugt von unterschiedlichen histori
schen Lesarten des Aufeinandertreffens von tierlichen und menschlichen Häuten. In
nerhalb dieser können übergreifende Motive beinahe unabhängig davon, ob es sich 
um lateinische oder volkssprachige, geistliche oder weltliche Literatur handelt, ausge
macht werden. Unterstützt von theoretischen Modellen zu Kleidung, Haut und Körper 
wie Burns ‚sartorial bodies‘, Norths ‚Clothing-Ego‘ oder Susan Smalls ‚overlay/fusion 
model‘ werden diese unterschiedlichen Texte über die christliche, aber auch jüdische 
Exegese der Tierhäute zusammengehalten.

Die Einkleidung Adams und Evas in Tierhäute spannt den Rahmen für mögliche 
Lesarten von tierlichen Häuten am menschlichen Körper.111 Ein Blick in die vorwie
gend christliche Exegese dieser Stelle macht deutlich, dass die Bekleidung keineswegs 
einheitlich ausgelegt, sondern kontrovers diskutiert wurde. Denn um sich in Häute 
kleiden zu können, muss ein Tier zuvor sein Leben verlieren, was den Grenzgänger
status von Fell und Pelz zwischen Haut und (Kleidungs-)Material verdeutlicht. Der 
Überblick über die Exegese der Einkleidung durch Gott zeigt die Schwierigkeiten der 
Einordnung und der Be- und Verurteilung von Tierhaut. Denn die Bibel gibt kaum In
formationen zur Kleidung selbst. Darüber, woher, von welchem Tier und wie verar
beitet die tunicae pelliciae sind, schweigt der Bibeltext. Diese könnten einfache wie 
wunderschöne Kleider meinen und aus nicht näher bestimmter Tierhaut, einfachem 
Fell oder aufwendigem Pelz gefertigt sein.112 Die Exegese reagiert auf Leerstellen in 
der Bibel mit unterschiedlichen Deutungsansätzen. Ihre Vielfalt zeigt sich auch in der 
lateinischen und volkssprachigen Bibeldichtung, auf die exemplarisch mit Avitus von 
Vienne De spiritalis historiae gestis und der Frühmittelhochdeutschen Genesis einge
gangen wird. Die Auslegung der Tierhäute schwankt darin zwischen Gnadengabe und 
Gottesurteil. Auf die ersten Kleider Adams und Evas wird ungleich humorvoller in 
der deutschsprachigen Dichtung des Hochmittelalters angespielt.113 In Hartmanns von 
Aue legendenhafter Erzählung versucht Gregorius seine Nacktheit, da sein härenes 
Hemd abgefallen ist, hinter einer Pflanze zu verstecken. Auch Wigalois, der Held aus 
dem gleichnamigen Versroman Wirnts von Grafenberg, ist unfreiwillig nackt und er
hält, um seine Scham zu verdecken, einen schönen Pelzmantel.

��� S. ‚A. Hautkleider‘, S. 31–89.
��� S. ‚1. Gott als Kürschner. Die Auslegung der Hautkleider‘, S. 31–56.
��� S. ‚2. Adam und Eva als Ziegenböcke‘, S. 57–89.

Stückwerk 21



Übernehmen die hier genannten volkssprachigen Texte stärker Inhalte der Gene
siserzählung als der Exegese, fließen exegetische Motive und Deutungen des Körper
haars Esaus und des Fells Jakobs vermehrt in die volkssprachige Literatur ein.114

Esau, der, im Gegensatz zu seinem glatten Bruder Jakob, behaart „wie ein Fell“ be
schrieben wird, irritiert die Exegeten.115 Diese lehnen das (rote) (Körper-)Haar bei
nahe einstimmig ab. Das Haar am Körper wird zum Marker einer unter der Körper
oberfläche schlummernden Bosheit und Sündhaftigkeit. Esau wird zum Inbegriff des 
Jägers, zu einem Gefährder der Zivilisation. Während Esaus Körperhaar mit einem 
Fell verglichen wird, legt die Mutter Rebekka dem haarlosen Bruder Jakob das Fell 
von einem Ziegenböcklein auf Arme und Hals, um den eigenen Vater zu täuschen.116

Die Einordnung des Fells fällt ähnlich negativ aus, wird zum Sinnbild von Sünde, die 
aber den Träger Jakob selbst nicht beeinflusst, was exemplarisch an der Einkleidung, 
wie sie im Herzog Ernst erfolgt, nachvollzogen werden kann. Die Exegese der zwei 
behaarten Oberflächen – Haar oder Fell – umfasst mögliche Denkformen rund um 
das Haar, direkt oder indirekt am menschlichen Körper, und lässt sich mithilfe des 
theoretischen Modells von Small systematisieren.117

Einfache Tierfelle oder Körperhaar werden in der volkssprachigen Literatur des 
Mittelalters, ähnlich wie in der Exegese, zu Kennzeichen einer außer- oder vorzivilisa
torischen Lebensweise. Eine Eingliederung in die Gesellschaft erfolgt durch das Able
gen der einfachen Haut oder durch Entfernung des Körperhaars, wie das an der 
Rauen Else im Wolfdietrich B/D deutlich wird, die Parallelen zu jüdischen und islami
schen Legenden zur Königin von Saba aufweist.118

Dass einfache Tierfelle zu tragen und selbst Haare am Körper zu besitzen, ähnlich 
negativ besetzt ist, zeigen darüber hinaus Figuren, die sowohl behaart sind als auch 
Felle tragen, wie etwa Karriôz im Wigalois. Dass Felle Zeichen einer primitiven Lebens
weise oder eines einfachen Status’ sind, wird etwa am jugendlichen Parzival in Wolf
rams von Eschenbach gleichnamigem Versroman ersichtlich. Dass Felle analog zu Kör
perbehaarung Ausdruck eines dämonischen Wesens sind, und dies für diverse 
volkssprachige Texte in Europa gilt, wird im mittelenglischen Gedicht Owl and Nightin
gale thematisiert und lässt sich an Träger:innen wie dem Riesen in Chrétiens de Troyes 
Yvain, der behaarten Rûel im Wigalois oder an der biblischen Figur Kain, wie sie etwa 
in apokryphen Fassungen dargestellt wird, festmachen. Konsequenterweise legen Hei
den oder dämonische Figuren ihre haarige Hülle ab, wenn sie in die (christliche) Ord
nung integriert werden. Die Raue Else wandelt sich in die wunderschöne Sigeminne. 
Andere heidnische Figuren legen beim Konvertieren zum Christentum entweder die 

��� S. ‚B. Fellkleider‘, S. 99–177.
��� Vulg. Gen 25,25; s. auch ‚Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern‘, S. 90–96.
��� Vgl. Gen 27,16.
��� Vgl. Susan Small: The Medieval Werewolf Model of Reading Skin. In: Reading Skin in Medieval 
Literature and Culture. Hrsg. von Katie L. Walter. New York 2013, S. 81–97.
��� S. ‚3. Das Haar des Anstoßes‘, S. 99–132.

22 Stückwerk



Haarhülle oder die schwarze Hautfarbe ab, was eine breite Überschneidung zwischen 
den beiden Körperattributen nahelegt.

Die negative Konnotation von Haarhüllen als Zeichen von Sünde illustrieren dar
über hinaus Legenden. Sünder:innen wie dem Hl. Chrysostomos wächst ein dichtes 
Haarkleid als Ausdruck des Geschiedenseins von Gott, das durch ein tierliches Ausse
hen und eine außerzivilisatorische Lebensweise verstärkt wird. Das bewusste Anle
gen haariger Hüllen – ob über oder am Körper – im Rahmen eines Bußaktes unter
streicht die negative Konnotation der Haarhüllen. Es ist Zeichen von Sünde, aber 
zugleich ein Symbol Christi, da die einfachen Kleider von Johannes des Täufers an
klingen, was an dem Körperhaar eines Klausners und dem Haarkleid eines Einsied
lers im Brandan ersichtlich wird. In anderen Legenden lässt Gott ein dichtes Haar
kleid – jedoch aus Kopfhaaren gefertigt – wachsen, das sich schützend über den 
nackten Körper Agnes’ legt, was für eine unterschiedliche Bewertung von Kopf- und 
Körperhaaren spricht, selbst wenn Kopfhaare den Körper umhüllen.

Sulamith, die Braut im Hohelied, ist die dritte Denkfigur.119 In dem viel zitierten, 
diskutierten und schwer verständlichen Vers, in dem sich Sulamith selbst als schwarz 
‚und‘ oder ‚aber‘ schön beschreibt, wird die zweite Hälfte des Verses oftmals kaum 
berücksichtigt. Darin vergleicht sie sich mit tabernacula Cedar und pelles Salomonis
(Hld 1,4/5), mit Zelten Kedars und Vorhängen, Zelt(-Decken),120 Teppichen121 bzw. Häu
ten Salomos. Die Objekte, die auch isoliert schwer zu fassen sind, werden dadurch, 
dass sie Eigenschaften mit Sulamith teilen, in ein Verhältnis zur Trägerin gesetzt. In 
diesen beiden Vergleichen werden die haarigen Hüllen Kedars, Ausdruck einer am 
Rande oder außerhalb der Gesellschaft stehenden Gruppe, mit dem Prunk Salomos in 
Beziehung gesetzt. Sulamith, die beides vereint, ist damit eine ähnliche Grenzgängerin 
wie Pelz, der sowohl behaarte Tierhaut wie der Inbegriff von Luxus ist. In vergleich
barer Weise besteht zwischen Pelz und den Körpern der Figuren in den ausgewählten 
Texten des deutschsprachigen Hochmittelalters eine Beziehung der Ähnlichkeit.122 In 
der Gestaltung der Figur Belakanes hat Wolfram Anleihen an dem biblischen Vorbild 
Sulamiths genommen. Pelz und Menschenhaut können sich, neben der materiellen 
Nähe, weitere Qualitäten wie Farbe oder Haptik der Oberfläche teilen, was dazu 
führt, dass der Körper durch den Pelz zugleich ver- wie enthüllt wird. Dass dies nicht 
allein für volkssprachige Figuren gilt, die wie Sulamith ‚schwarz‘ und schön sind, lässt 
sich an den wechselhaften Jeschute-(Orilus-)Episoden, die von diversen Bedeckungen 
begleitet werden, aber auch an schwankhaften Erzählungen wie dem anonymen 
Märe Aristoteles und Phyllis nachzeichnen.

��� S. ‚Pelzwechsel‘, S. 178–191.
��� Elberfelder Bibel. Witten/Holzgerlingen 2006, [Sigle ELB 2006]; Einheitsübersetzung der Heiligen 
Schrift, vollständig durchges. u. überab. Ausgabe. Stuttgart 2016, [Sigle EH 2016].
��� Die Bibel nach Martin Luthers Übersetzung. Stuttgart 2017, [Sigle Lut 2017].
��� S. ‚5. Pelz. Nicht Haut, nicht Kleid‘, S. 195–238.

Stückwerk 23



Mithilfe von (Tier-)Häuten des Alten Testaments und deren Exegesen sollen Mög
lichkeiten des Denkens mit Tierhäuten vorgestellt werden. Diese beeinflussen das Ver
ständnis und lenken das Lesen von Haut, Fell und Pelz am Menschenkörper in volks
sprachigen Texten des Hochmittelalters. Zugleich gliedern die Denkfiguren das 
Projekt in ‚Haut‘, ‚Fell‘ und ‚Pelz‘ und spannen einen thematischen Rahmen. Haut, Fell 
und Pelz können dabei nur bedingt voneinander unterschieden werden, zu groß sind 
die Überschneidungsflächen des Themenkomplexes ‚Tierhaut‘. Dies lässt sich auch an 
den Auslegungen der drei biblischen Textstellen festmachen. Zwischen der Einklei
dung von Adam und Eva durch Gott nach dem Sündenfall, Esaus Körperhaar und Ja
kobs Betrug mit Tierhäuten wie auch Sulamiths Selbstbeschreibung im Hohelied wer
den nicht allein ähnliche Konnotationen aufgerufen, sondern die Exegeten nehmen 
Bezug auf die anderen Tierhauttextstellen, lassen diese in ein Zwiegespräch miteinan
der treten. Gleichzeitig können mit dieser Gliederung Schwerpunkte festgemacht wer
den, die dabei unterstützen, das weite Feld des Aufeinandertreffens von Tierhaut und 
Menschenhaut in der Literatur des Hochmittelalters zu fassen und zu bearbeiten.

24 Stückwerk


	Stückwerk
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	a Zwischen Schnitt- und Nahtstelle. (Tier-)Haut als Grenzgänger
	b Zwischen Unbehagen und Faszination. Tierhaut am Körper
	c Zwischen Erlösung und Verdammung. Tierhaut und christliche Exegese
	d Zwischen Adam und Sulamith. Tierhaut und biblische Denkfiguren




