Stuckwerk

Da sagte der Konig: ,Komm zu mir, nicht gekleidet, nicht nackend, nicht geritten, nicht gefahren,
nicht in dem Weg, nicht aufSer dem Weg, und wenn du das kannst, will ich dich heirathen.“ Da
ging sie hin, und zog sich aus splinter nackend, da war sie nicht gekleidet, und nahm ein grofies
Fischgarn und setzte sich hinein und wickelte sich hinein, da war sie nicht nackend; und borgte
einen Esel fiirs Geld und band dem Esel das Fischgarn an den Schwanz, daran er sie fortschlep-
pen mufite, und war das nicht geritten und nicht gefahren und mufite sie der Esel in der Fahr-
gleifSe schleppen, so dafd sie nur mit der grofien Zehe auf die Erde kam, und war das nicht in
dem Weg und nicht aufler dem Weg. Und wie sie so daher kam, sagte der Konig, sie hétte das
Réthsel getroffen und sey alles erfiillt. Da lief§ er ihren Vater los aus dem Gefangnifs und nahm
sie bei sich als seine Gemahlin und befahl ihr das ganze kénigliche Gut an.!

Die kluge Bauerntochter aus dem gleichnamigen Marchen, das von Jacob und Wil-
helm Grimm tberliefert ist, kann die schwierige(n) Aufgabe(n) l6sen. Nur mit einem
Fischernetz bekleidet, ist sie ,nicht gekleidet* aber auch ,nicht nackend®, in einer be-
sonderen Konstruktion vom Esel gezogen, ist sie ,nicht geritten“ und aber auch ,nicht
gefahren“ und da sie allein mit dem grofien Zeh den Weg beriihrt, ist sie beiderlei,
Lin“und ,aufler dem Weg“.

Warum beginnt die Einleitung einer Arbeit zu Tierhduten in der Literatur des
Mittelalters mit einem Mérchen, das erst Jahrhunderte spéter tiberliefert ist, und in
dem von Fell oder Pelz keine Rede ist? Es ist dieses ,Zwischen‘ bzw. ,Zwischensein,
das in dem Rétsel so anschaulich dargestellt wird und Ausgangspunkt meiner Faszina-
tion fiir Tierh&dute in Texten war. In Anlehnung an das Méarchen konnte die Aufgabe
des Konigs lauten, die kluge Bauerntochter solle ihm ein Tier und doch kein Tier, eine
Haut und doch keine Haut, ein Kleid und doch kein Kleid bringen. Die kluge Bauern-
tochter hétte dem Konig — auch wenn dazu einige mehr Aufgaben und Abenteuer zu
bewaltigen gewesen wéren — beispielsweise das Goldene Vlies vorlegen kénnen, das
Jason im Auftrag von Pelias® herbeischaffen soll.® In der Bezeichnung und Beschrei-
bung des Goldenen Vlieses zeigt sich, dass jeder Begriff unzureichend ist, um dieses

1 Jacob Grimm, Wilhelm Grimm: Die kluge Bauerntochter. In: Dies.: Kinder- und Hausmérchen. Bd. 2.
Nach der zweiten verm. u. verb. Aufl. von 1819. 4. Aufl. Hrsg. von Heinz Rélleke. Miinchen 1989
(MdW), S. 348-351, hier S. 349.

2 Bei Konrad von Wiirzburg, der Pelias mit Peleus vermischt, ist es Péleus.

3 Armin Schulz: Das Goldene Vlies und das mythische Aufserhalb des Hofischen. Narrative Spekula-
tionen iiber das Andere von Minne und Aventiure in Konrads von Wiirzburg Trojanerkrieg. In: Un-
orte. Spielarten einer verlorenen Verortung. Kulturwissenschaftliche Perspektiven. Hrsg. von Matthias
Déaumer, Annette Gerok-Reiter, Friedemann Kreuder. Bielefeld 2014 (Mainzer Historische Kulturwis-
senschaften. 3), S. 291-310, hier 299.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111571416-001



2 —— Stiickwerk

Etwas zu bezeichnen. In Konrads von Wiirzburg Trojanerkrieg* beschreibt es Medeas
Vater Oetas als des Widders wolle und siner hiute wat>, und Medea es als widers klei-
der®. Ebenso ist es schaeper’ und vel bzw. felle®. Das Goldene Vlies lasst Haut, Kleid
und Kérper miteinander verschmelzen,’ als der Widder aus seiner Haut schliipft, es
wie ein Kleid ablegt:

die wollen, diu von im da nider

s0 rehte wunnecliche hienc,

die nam der edele und enpfienc,

wan er slouf iz ir zehant

er lie mit willen sin gewant

hin ab der glanzen hiute scheln.
(TK, V. 10070-10075)

Mit wolle, hiute, gewant wird die behaarte und zugleich wie Glockchen klingende Wid-
derhiille bezeichnet, die das Tier — anders als in anderen Erzdhlungen — bei Konrad
von Wiirzburg abstreift.'’

Die erfolgreiche ,Beschaffung‘ der mythologischen Widderhiille hat Jason Medea zu
verdanken. Dabei ist die Beziehung zwischen den beiden, die bei Konrad von Wiirzburg
eine leidenschaftliche Liebesgeschichte ist, eng mit dem Goldenen Vlies verkniipft, nicht
nur auf histoire-, sondern auch auf discours-Ebene. Inshesondere in der Gestaltung der
Medea-Figur finden sich Parallelen zum Widdervlies, weil sie wie der Widder ein blond
gelocktes (Kopf-)Haarkleid trigt" und ihr Pelzkleid wie das Widdervlies ablegt. In Kon-
rads von Wiirzburg Trojanerkrieg kommt Medea zu Jason mitten in der Nacht. Auf ihrer
nackten Haut liegt allein ein Pelz, ein aus diversen Tierhiuten gefertigter Uberhang. Sie
verspricht Jason, ihm das Vlies des Widders zu beschaffen und sich selbst ihm zu geben,
sofern er sie eben nicht verkebese, sondern zur Frau nehme und sie ehre. Jason stimmt
zu und ihre blanken armen umfassen sich, brust an brust liegen sie beieinander.”? Dafiir
hat Medea ihr Pelzkleid — ganz dhnlich wie der Widder — wohl abgestreift.

Dass das Goldene Vlies sagenumwoben und alles andere als alltaglich ist, steht aufier
Zweifel. Diese Arbeit mdchte aufzeigen, dass dieser ,Zwischenstatus nicht allein auf my-

4 Konrad von Wiirzburg: Trojanerkrieg und die anonym tberlieferte Fortsetzung. Hrsg. von Heinz
Thoelen, Bianca Héberlein. Wiesbaden 2015 (Wissensliteratur im Mittelalter. 51), [Sigle TK].

5 TK, V. 9416.

6 Ebd., V. 10424.

7 Ebd., V. 9410.

8 Ebd,, V. 6721.

9 Jan-Dirk Miller: Hautungen und neue Kleider. In: wildekeit. Spielrdume literarischer obscuritas im
Mittelalter. Hrsg. von Susanne Kébele, Julia Frick. Ziircher Kolloquium 2016. Berlin 2018 (Wolfram-
Studien. 25), S. 297-322, hier 307.

10 Miiller, Hautungen und neue Kleider, S. 301.

11 Auch Jason hat goldenes Haar (vgl. Schulz, Das Goldene Vlies, S. 303).

12 TK, V. 9133 u. 9160.



Stiickwerk = 3

thologische Tierhaut-Exponate zutrifft und die kluge Bauerntochter das Ratsel ebenso ge-
lost hatte, wenn sie dem Konig statt eines Fischernetzes Medeas Pelzumhang oder jede
andere Haut eines Tieres, die zu einem Kleidungsstiick verarbeitet wurde, gebracht hétte.

Denn Tierhéute sind besonders, haben Anteil an mehreren Kategorien, und dieser
Zwischenstatus von Tierhaut wird verstarkt, wenn diese auf menschliche Haut, eine:n
menschliche:n Trager:in trifft. An ausgewdhlten Texten interessiert die indifferente
Grenze von tierlichen' und menschlichen Hauten, Kleidung, Fell und Pelz, das reiz-
volle Spiel von Kleid, Haut und Kérper.

Mit Haut bezeichne ich dabei die glatte, unbehaarte Haut, die zu Leder verarbei-
tet wird. Dariiber hinaus verwende ich ,Tierhaut auch als Uberbegriff fiir Haut, Fell
und Pelz und vor allem dann, wenn unklar ist, um welche Form von tierlicher Hiille
es sich handelt. Fell bezeichnet die behaarte Tierhaut, die als Material verarbeitet vor-
wiegend mit dem Haarkleid nach aufien getragen wird. Mit Pelz beziehe ich mich auf
die dichte, feine und weiche Haut, die vorwiegend als Innenfutter und fiir Besatze
verwendet wurde.

a Zwischen Schnitt- und Nahtstelle. (Tier-)Haut als Grenzganger

Haut, Fell und Pelz sind Grenzganger zwischen Belebtem und Unbelebtem, sind Teil
eines (vormaligen) Korpers und kénnen zugleich an einem anderen Koérper sein. Ab-
gezogen vom Tierkorper haftet ihnen noch Tierliches an, durch Verarbeitungspro-
zesse wird die Haut vom Tierlichen entfremdet. In dem Prozess der Verarbeitung,
vom Abziehen bis zum Gerber- und Kirschnerhandwerk, wird die Tierhaut von
ihrem ursprunglichen Tréger, dem Tier, gelost und zu einem Material fiir einen Ge-
genstand fiir andere Trager:innen oder selbst zu einem Objekt. Wahrend das gegerbte
Leder nur bedingt optische und haptische Eigenschaften des vormaligen Tieres tragt,
bleibt das weiche und glanzende Haarkleid bei Fell und Pelz — worauf der Fokus die-
ser Arbeit vorwiegend liegt — erhalten, zusétzlich konnen weitere tierliche Attribute
wie Kopf und Klauen belassen oder entfernt werden. Die dsthetischen, haptischen
und thermischen Eigenheiten der Tierhaut, die als Kleid iiber dem menschlichen Kor-
per liegt, werden wertgeschatzt. Anders als bei einem Gewebe aus Seide, Wolle oder
Leinen liegt die Besonderheit des Kleidungsmaterials ,Tierhaut‘ darin, dass sie der
Haut des Menschen dhnelt. Denn die Haute von Sdugetieren besitzen gleiche Eigen-
schaften wie menschliche Haute und gleichen sich hinsichtlich des Aufbaus.**

13 In dieser Arbeit wird statt des immer wieder abwertend gebrauchten Adjektivs ,tierisch‘ das in
den Human-Animal-Studies analog zu ,menschlich‘ gebildete Adjektiv ,tierlich‘ verwendet (vgl. Gesine
Steinbrecher: Tiere und Geschichte. In: Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch. Hrsg. von Roland
Borgards: Stuttgart 2016, S. 6-16, hier 14).

14 Die Haut besteht dabei aus einer sehr diinnen Oberhaut (Epidermis), einer aus zwei Schichten be-
stehenden Lederhaut (Corium/Dermis) und einer Unterhaut (Subcutis). Die zwei Schichten der Leder-
haut sind die Papillar- und die Retikularschicht. Erstere ist durch die Offnungen der Haare und Off-



4 — Stiickwerk

Unterschiede zwischen menschlichen und tierlichen Héuten bestehen in der
Dicke der Haut wie auch hinsichtlich der Kérperbehaarung.”® Die Haut des Menschen
ist zwar zum grofien Teil mit Haaren besetzt, jedoch ist die Haarstruktur eine andere.
Generell gilt das menschliche Kérperhaar als diinner, feiner und weniger dicht,'® er-
fiillt jedoch dhnliche Aufgaben wie am Tierkorper. Das menschliche wie tierliche Kor-
perhaar reguliert den Warmehaushalt, reagiert auf duflere Umstande, Kélte, Gefahr,
Ekel, Erregung, was als Piloerektion bezeichnet wird."”” Zwischen den (behaarten)
Héuten von tierlichen und menschlichen Siugetieren gibt es eine Reihe von Uberschnei-
dungen, was sich an den lateinischen Begriffen cutis und pellis oder auch dem altgrie-
chischen §épua, nachvollziehen lasst, welche sowohl fiir die Haut von Menschen wie
Tieren verwendet werden. Ganz Ahnliches gilt fiir die mittelhochdeutschen Begriffe vel
und hiit, die beide menschliche und tierliche Hiaute bezeichnen. Cutis und hiit werden
auf die indogermanische Wurzel *(s)keu(2)'® und pellis und vel auf indogermanisch
*pel™ zuriickgefiihrt, die beide u. a. die Bedeutung ,bedecken‘ umfassen. Menschliche
und tierliche Hiute umschliefSen jeweils den Korper, liegen als schiitzende Hille {iber
dem menschlichen und tierlichen Leib.

Insbesondere in der Vormoderne gilt Haut einerseits als uniiberwindbare Grenze
zum verschlossenen und rétselhaften Inneren. Sie versperrt den Blick auf das, was sich
unter der Hiille ,abspielt. Andererseits wird die Haut als ein Spiegel innerer Vorginge®
betrachtet, die Auskunft tiber Prozesse, die sich unter der Oberflache ereignen, gibt;
nicht allein physischer,?' sondern auch moralischer bzw. geistlicher Natur.* Die Haut
verhindert den direkten Blick ins ,Innere‘, vermittelt aber in anderer, verzerrter Form,

nungen der diversen Driisen unterbrochen. Die Retikularschicht ist fiir die Eigenschaften wie ,Elasti-
zitat und Festigkeit“ verantwortlich (vgl. Almuth Corbach: Von der Haut zur Codexform — Metamor-
phose eines Organs. In: Haut. Zwischen 1500 und 1800. Verborgen im Buch, verborgen im Kérper.
Hrsg. von Ulrike Zeuch. Wolfenbiittel 2003, S. 13—45, hier 13-16).

15 Vgl. Didier Anzieu: Das Haut-Ich. Ubers. von Meinhard Korte, Marie-Héléne Lebourdais-Weiss.
Frankfurt a. M. 1991, S. 128.

16 Vgl. Bernadette Karges: Haare. In: Kaffee, Kése, Karies ... Biochemie im Alltag. Hrsg. von Jan Kool-
man [u. a.]. Weinheim: Wiley-VCH 2009, S. 298-312, hier 298f.

17 Vgl. Jonathan Faiers: Fur. A sensitive history. New Haven 2020, S. 15.

18 Friedrich Kluge: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Hrsg. von Elmar Seebold. 25.,
durchgesehene und erweiterte Auflage. Berlin/Boston 2011, S. 400.

19 Ebd, S. 286.

20 ,Uberhaupt erscheint Haut friih als spiritueller Bedeutungstréger, der sich mit dem Fécher seiner
Signifikate in das System des mehrfachen Schriftsinns im Mittelalter einordnet.“ (Ulrich Ernst: Haut-
Diskurse. Semiotik der Korperoberflache in der Erzéhlliteratur des hohen Mittelalters. In: Kdrperkon-
zepte im arthurischen Roman. Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Titbingen 2007, S. 149-200, hier 158).

21 An der Haut zeigen sich friihe Zeichen der Verwesung bzw. des Vergehens, etwas, das von Bern-
hard von Clairvaux in seinen Hohelied-Predigten thematisiert wird (vgl. ebd., S. 177).

22 Vgl. Claudia Benthien: Haut. Literaturgeschichte — Kérperbilder — Grenzdiskurse. Reinbek b. H.
1999, S. 16.



Stiickwerk = 5

was darunter vor sich geht,” eine Aufgabe, die auch auf die Kommunikations- und Sig-
nalfunktion von Kleidung iibertragen werden kann und insbesondere auf tierliche
Héute, die als Kleiderelemente fungieren. Die Grenze zwischen tierlichen und
menschlichen Hauten verschwimmt,?* wie auch die von Kleidung und Haut, Innen
und Aufien. Tierhaut ist ein Zwischen-Etwas, ein Schnittstellenprodukt, das, auf der
menschlichen Haut aufliegend, von dieser verschieden ist und zugleich mit dieser
verschmelzen kann.

Dem Aufeinandertreffen von Menschen- und Tierhduten in historischen Texten
lasst sich mit Theorien zu Korper, Haut und Kleidung begegnen. Didier Anzieu konzi-
pierte das Bild des Moi-peau, also ,Haut-Ichs‘, um zu veranschaulichen, wie tber die
Oberflache des Korpers eine Vorstellung des eigenen Ichs als eine Fiille psychischer
Inhalte generiert wird.” Die AuRenwelt kénne sich in Veranderungen der Oberfléche,
der Form, der Farbe oder als Narben bemerkbar machen. Anzieu verwendet dafir
den Begriff des Palimpsests, die Haut sei wie Pergament, an der man Spuren der Ver-
wendung, des Abkratzens, der Neubeschreibung erkennen kénne.?® Die Haut zeuge
dabei nicht allein von dufSeren Einfliissen, sondern reflektiere innere Zustande, wie
Anzieu ausfithrt:*’

Die Haut schiitzt unser inneres Milieu vor Storungen von aufien. In ihrer Ausformung, Oberflachen-
beschaffenheit, ihrer Farbung sowie ihren Narben trégt sie die Zeichen dieser Stérungen. In gewisser
Weise entblofSt die Haut diesen inneren Zustand, den sie zu schiitzen vorgibt. Fiir Aufienstehende
wird iiber die Haut unser Gesundheitszustand und unsere Seelenlage widergespiegelt.?®

Die Haut ist dabei nicht allein schiitzende Hille, sondern auch Spiegel innerer Vor-
gédnge. Dass dies nicht allein auf Haut, sondern auch auf Kleidung iibertragen werden
konne, fithrt Stella North aus. Diese sucht nach dem Verbindenden von Kleidung und
Haut. Sie distanziert sich von einer Zuordnung der Kleidung als Hiille und Haut oder
Korper bzw. Seele als bedeutsamen Kern. Haut und Kleidung seien weniger stark von-

23 Dariiber hinaus wurde die Haut, anders als die Seele, als lediglich sterbliche Hiille betrachtet
(vgl. Ernst, Ulrich: Haut-Diskurse. Semiotik der Korperoberfldche in der Erzahlliteratur des hohen Mit-
telalters, S. 177).

24 Die Haut wurde, insbesondere seit der Renaissance, auch als Grenze zwischen einzelnen Lebewe-
sen betrachtet (vgl. Benthien, Haut, S. 7 u. 49).

25 Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 60. Anzieu hat sein Modell des ,Haut-Ichs‘ erstmals 1974 in einem Auf-
satz veroffentlicht und dann 1985 in einem Buch umfangreich erweitert (vgl. Mark Lafrance: From the
Skin Ego to the Psychic Envelope. In: Skin, Culture and Psychoanalysis. Hrsg. von Sheila L. Cavanagh
[u. a.]. London 2013, S. 16—44, hier 26).

26 Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 139f; Lafrance, Skin Ego, S. 29.

27 Eine weitere Funktion der Haut bestehe darin, in Interaktion mit anderen treten zu koénnen
(vgl. Anzieu: Das Haut-Ich, S. 1 u. 30).

28 Ebhd, S. 30.



6 — Stiickwerk

einander getrennt, als oft angenommen. North stiitzt ihre Uberlegungen auf Anzieus
,Haut-Ich®® und fiigt in Analogie dazu ein ,Kleidungs-Ich* an:*

Anziew’s assertion, with which I began, that ,to be oneself is first of all to have a skin of one’s
own and, secondly, to use it as a space in which one can experience sensations* [...] can thus be
reformulated, and in so doing his argument reemphasized. To be oneself is, first of all, to have
clothing that is truly one’s own, and secondly, to use it as a space on, and surface in, which one
can experience sensations.®

Ausgangspunkt ihrer Uberlegung ist, dass der Kérper, der in Austausch mit anderen
tritt, meist ein bekleideter ist.* Die meisten Leute begegnen bekleideten Koérpern, der
Eindruck einer Person werde tiber die Kleidung gefiltert. Dartiber hinaus werde Klei-
dung als Teil der eigenen Identitét betrachtet.*® Kleidung stehe zum einen der Welt
und zugleich dem Koérper am nachsten. Der Korper habe tiber die Oberflache von
Haut und Kleidung Zugang zur Welt. Der Korper sei darin nicht nur eingewickelt, son-
dern werde iiber Kleidung gebildet.3* Doch North geht noch einen Schritt weiter und
zeigt, dass Kleidung nicht allein eine weitere Hiille iiber dem Kérper bzw. der Haut
sei, sondern weder Haut noch Kleidung noch Kérper als voneinander losgelost be-
trachtet werden kénnen. North kniipft, in Anlehnung an Sigmund Freuds Koppelung

29 Fiir North ist in Anzieus ,Haut-Ich‘ die Uberlegung, Kleider als Materialisierung des Haut-Ichs zu
betrachten, bereits angelegt. Kleidung ist dartiber hinaus stets présent. Fiir Anzieu ist Kleidung eine
Oberflachenmodifikation wie Tattoos oder Narben. An einer anderen Stelle bezeichnet Anzieu Klei-
dung als ein Haut-Anhangsel. Spater iiberlegt er, ob Kleidung als eine Form des Schutzschildes fungie-
ren kénne (vgl. Stella North: The Surfacing of the Self. The Clothing-Ego. In: Skin, Culture and Psycho-
analysis. Hrsg. von Sheila L. Cavanagh [u. a.]. London 2013, S. 64-89, hier 74-76.

30 Vgl. ebd.,, S. 67.

31 Ebd, S. 84f.

32 Vgl. ebd,, S. 64. Roger Bartra formuliert das ebenfalls treffend: ,Civility in the form of clothing is
an expression of identity, and identity is lost without rules that govern the clothing of man’s natural
nudity.“ (Roger Bartra: Wild Men in the Looking Glass. The Mythic Origins of European Other-
ness. Ubers. von Carl T. Berrisford. Ann Arbor 1997, S. 146). Dabei sei das Schmiicken, Be- und Entklei-
den abhéngig von der sozialen Situation ein universelles Phdnomen (vgl. Terence S. Turner: The Social
Skin. In: Reading the Social Body. Hrsg. von Catherine B. Burroughs. Iowa City 1993, S. 15-39, hier 15).
33 Vgl. Anne Hollander: Seeing Through Clothes. Berkeley [u. a.] 1993, S. 86. Eine Erzdhlung von Gio-
vanni Sercambi (zwischen 1347 und 1424) macht das besonders deutlich. Die Erzdhlung handelt von
einem Kirschner, der in ein dffentliches Badehaus kommt und, tiberwaltigt von der nackten Menge,
Angst hat, seine eigene Identitat zu verlieren. Er beschlief3t, sich ein Strohkreuz auf die Schulter zu
klemmen, das jedoch im Wasser davonschwimmt und von einem anderen Badenden genommen wird,
der schreit: ,Ich bin du, verschwinde, du bist tot. Der arme Kurschner ist tiberzeugt von seinem eige-
nen Tod. Identitit und Bekleidung gehen in dieser Erzdhlung Hand in Hand (vgl. Philippe Braunstein:
L’emergence de I'individu. In: Histoire de la vie privée. Bd. 2. De I'Europe féodale a la Renaissance.
Hrsg. von Georges Duby. Paris 1985, S. 502-619, hier 560).

34 Vgl. North, The Surfacing of the Self, S. 64f.



Stiickwerk = 7

von Korper und Ich, Kleidung, Haut und Kérper aneinander:*® ,each is in—and on—
each“*® Die Haut sei das bindende Element zwischen Kérper und Kleidung und Klei-
dung wiederum das Gelenk zwischen Korper und Welt.*” In Haut wie Kleider sei man
einerseits eingehiillt, andererseits sei es auch die Ebene, auf die sich die Welt berufe
und tber die auf den Kérper und damit auf das Ich geschlossen werde. Bei Haut wie
Kleidung handle es sich um Wechselbeziehungen von Oberflichen.*®

Haut und Kleidung verfiigen tiber dhnliche Eigenschaften, sie sind sowohl durch-
lassig als auch undurchléssig, oberflachlich und tiefgreifend, wahrhaftig und tau-
schend.*® Kleidung und Haut vereint, dass sie {ibereinander liegen und zugleich mitei-
nander verbunden sind. ,Schnitt- und ,Nahtstelle‘ sind wohl die treffenden Ausdriicke
fiir den Bereich des Aufeinandertreffens und der Trennung. Doch trotz der Ahnlich-
keiten, so konnte man entgegenhalten, handelt es sich bei der Haut um einen Teil des
Korpers, wihrend Kleidung auf dem Korper liegt, aber nicht direkt damit verbunden
ist. Fell und Pelz unterlaufen diese Trennung, da diese vormalig ,Kérper‘ eines Tieres
waren und dann zu ,Kleidung’ eines Menschen werden.

Dass der Unterschied von Kleidung und Haut in den Hintergrund ruckt, nivelliert
werden kann, veranschaulicht ein Beispiel aus der griechischen Mythologie. Dei-
aneira uberreicht Herakles ein prachtiges Gewand, das in Kentaurenblut getaucht
wurde. Als Herakles es anlegt, beginnt seine Haut zu brennen und das Kleid ver-
schmilzt mit seinem Korper. Das Kleid lasst sich nicht mehr ablegen, ohne sein Fleisch
zu versehren. Kleidung, Haut und Kérper werden eins (vgl. Ov. met.* 9, 101-174).!

Auf dhnliche Weise grenzt North den Unterschied zwischen Haut und Kleidung
ein. Beide stehen in einem wechselseitigen Austauschverhéltnis, was sich sowohl auf

35 Sigmund Freud schreibt in seinem Das Ich und das Es: ,Das Ich ist vor allem ein korperliches, es
ist nicht nur ein Oberflaichenwesen, sondern selbst die Projektion einer Oberfldche.“ Fiir Freud ist ins-
besondere die Oberflache des Korpers ein Ort des standigen Austausches, der von inneren wie dufSe-
ren Einflissen und Wahrnehmungen geprégt ist (Sigmund Freud: Das Ich und das Es. In: Ders.: Ge-
sammelte Werke. Bd. 13. Hrsg. von Anna Freud. London 1991, S. 237-289, hier 252f.).

36 North, The Surfacing of the Self, S. 68.

37 Fiir North ist nicht allein die Haut, sondern auch die Bekleidung wichtig fiir das Denken: ,So thin-
king at all is corporally, and specifically dermatologically and vestimentarily, informed: when we
think, we are thinking through clothes.“ (Ebd., S. 68f.).

38 Dartiber hinaus sind Haut und Kleidung sowohl materiell als auch sprachlich und rhetorisch mehr
als nur verkniipft. Das eine ist in dem anderen und umgekehrt (vgl. ebd., S. 69).

39 Vgl. ebd.,, S. 66.

40 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen. Lateinisch—deutsch. Hrsg. u. iibers. von Niklas Holzberg.
Berlin/Boston 2017 (STusc.), [Sigle Ov. met.]

41 Vgl. Anzieu, Das Haut-Ich, S. 76; vgl. Karl Kerényi: Die Mythologie der Griechen. Die Gotter- und
Menschheitsgeschichten. Teil 1. Stuttgart 1997, S. 161f. In diesem Zusammenhang ist die Figur Marsyas
erwahnenswert, die im Zuge eines Wettmusizierens gegen Apollon gehédutet wird. Kerényi schreibt:
,»[...] von einem anderen, namens Marsyas, der so dumm war, daf} er im Musizieren mit Apollon wett-
eifern wollte, besiegt und seines zottigen Felles entkleidet wurde — keine besondere Grausamkeit des
Gottes, sobald man in der tierischen Erscheinung nur eine Verkleidung sieht.“ (Ebd., S. 133f.).



8 =— Stiickwerk

der Haut als auch auf der Kleidung widerspiegle.** Anne Hollanders zeigt dariiber hi-
naus, dass es zu kurzsichtig sei, Haut mit dem Natiirlichen und Gleichbleibenden zu
assoziieren und Kleidung hingegen fiir das Geschaffene und Wandelbare zu halten.
Denn auch das Bild von nackter Haut und die Wahrnehmung des Kérpers sind ge-
nauso wenig zeitlos oder universell wie Kleidung. Das heifst, der Korper selbst ist eine
Fille an Hillen, die aus Einfliissen der jeweiligen Gesellschaft/Kultur und Zeit gewo-
ben sind.** Dariiber hinaus korrelieren die Auffassung und die Art der Darstellung
von Nacktheit mit der jeweiligen Bekleidung, was North zu folgendem Schluss fiihrt:
»[...] clothing cannot be removed from the skin ego as construct any more than it can
from the experience of the body, or from clothed depictions of naked skin.“*

Beide, das Haut- wie das Kleidungs-Ich, rahmen das Koper-Ich. Kleidung erweitert
den in Haut gehiillten Korper in den Raum der Welt und zeigt die Grenzen seiner In-
teraktion an. Beide, Haut und Kleidung, beeinflussen die Bildung des Kérpers und die
Erfahrung des Ichs. Kleidung und Haut befinden sich in einem stdndigen Austausch.
Sie sind dabei nicht austauschbar, sondern informieren, formen und beeinflussen ei-
nander. Das Kleidungs-Ich ist, &hnlich wie das Haut-Ich, Oberfliche des Korpers, aber
deshalb nicht weniger korperlich.*

Das ,Kleidungs-Ich‘ hat dabei mehrere Funktionen. Es schiitzt vor dufSeren Ein-
fliissen, gleichzeitig wird die korperliche Oberfliche nach aufien projiziert und tber
die Materialitit der Kleidung eine Vorstellung des Ichs zum Ausdruck gebracht. Dari-
ber hinaus werden tiber die Kleidungsoberfliche Signale des Ichs gesendet. Uber die
Kleidung wird ein Bild des Korpers kreiert. Dabei ist Kleidung eine Form der Kommu-
nikation nach aufien wie nach innen. Kleidung ist, wie die Haut, zwischen den Funk-
tionen des Versteckens und Zeigens angesiedel’t:46 ,Yet, as a skin we can choose, clo-
thing can disguise, or reinvent, as well as reveal.“Y” North fiihrt klar die breite
Uberschneidungsfliche von Kleidung und Haut aus, und die Wichtigkeit, diese als in
einem Wechselverhaltnis stehend zu betrachten.*®

In dhnlicher Weise zeichnet Jane Burns, ohne auf Anzieus Haut-Ich einzugehen
oder Norths Theorien zu Kleid und Kérper kennen zu konnen, anhand von altfranzé-

42 Vgl. North, The Surfacing of the Self, S. 71f.

43 Vgl. Hollander, Seeing Through Clothes, S. xiif.; North, The Surfacing of the Self, S. 74.

44 North, The Surfacing of the Self, S. 75.

45 Vgl. ebd., S. 72f.

46 Vgl. ebd,, S. 77-79.

47 Ebd,, S. 82.

48 Schmitt flihrt in ihrer Untersuchung des Wigalois’ den Korper als ,ein semiotisch aufgeladenes
kulturelles Konstrukt“ aus. Dabei sei die Riistung die ,kulturell bedingte Aufienseite®, die bei den Rit-
tern hauptséchlich im Vordergrund stehe (Stefanie Schmitt: Riesen und Zwerge. Zur Konzeptualisie-
rung des gegnerischen Kérpers im Wigalois Wirnts von Gravenberg und seinen frithneuzeitlichen Be-
arbeitungen. In: Kérperkonzepte im Arthurischen Roman. Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tibingen
2007, S. 369-381, hier 369f). In dieser Untersuchung sollen die Schnittstellen von Korper und Hiille
stirker in den Blick genommen werden.



Stiickwerk =—— 9

sischen Texten das Zusammenspiel von Kleidung und Kérper nach. Burns nédhert sich
den héfischen Figuren und Paaren durch Kleider, was sie mit ,reading through clothes*
umschreibt.* Sie fragt, inwiefern héfische Kleidung mehr ist als eine Zurschaustellung
von Reichtum.*® Die héfischen Korper, die in der Literatur sowohl aus ,Fleisch‘ wie aus
,Textilien‘ bestliinden, seien soziale Korper, deren Kleider den darunter liegenden
Korper markieren und definieren, was Burns als ,sartorial bodies“ bezeichnet.’! Sie
verwendet diesen Terminus, um sich — dhnlich wie North — von dem Paradigma der
Kleidung, die einen Kdrper bedeckt, abzugrenzen. Fir Burns sind Korper und Klei-
dung in der hofischen Literaturwelt ineinandergreifende Konzepte, die unabhangig
voneinander nicht existieren. Mehr noch, es gabe gar keinen Korper im grundlegen-
den Sinn, bevor die Kleidung dartubergelegt werde. ,Sartorial bodies seien keine
greifbaren Objekte mit einer unabhdngigen Existenz in literarischen Texten. Viel-
mehr entstehen sie aus einer Lesepraxis, die Kleidung als aktive Kraft in der Erzeu-
gung sozialer Kérper begreift. Der bekleidete Kérper ist Bedeutungstriager.> Dies
ist méglich, da Kleidung in ihrer einzigartigen Position zwischen Korper und Gesell-
schaft ein Sinnbild und Marker, ein Seismograph gesellschaftlicher Themen ist, mit-
tels dessen bestehende Paradigmen in Frage gestellt werden konnen. Kleidung ist
dabei nicht allein ein Spiegelbild gesellschaftlicher Themen, sondern aktive und for-
mende Kraft. Fir Burns heifdt ,durch Kleider zu lesen‘, von einer wechselseitigen
Dynamik zwischen héfischen Kleidern und den literarischen Protagonist:innen aus-
zugehen. Die Kleider gestalten die Trager:innen in dhnlicher Weise, wie die Trager:
innen die Kleider formen. Kleidung ist dabei eine aktive Kraft in sozialen Bezieh-
ungen, die nicht allein Gesellschaft reflektiert, sondern soziale Identitdten und
Beziehungen konstruiert, erhdlt, kontrolliert und verandert.>

Dass man mit Kleidern eine Welt trage und Kleider eine Gesamtheit sozialer Be-
ziehungen darstellen, die auf den Korper der Trager:innen gelegt werden, betonen
auch Ann R. Jones und Peter Stallybrass in ihrer Untersuchung zu Kleidern in der Re-
naissance. Sie sprechen von einer ,,animatedness of clothes“ und betonen:** ,[C]lothes
permeate the wearer, fashioning him or her within. Clothes, like sorrow, inscribe
themselves upon a person who comes into being through that inscription.“>®

49 E. Jane Burns: Courtly Love Undressed. Reading Through Clothes in Medieval French Culture. Phi-
ladelphia 2005, S. 12.

50 Vgl. ebd,, S. 14.

51 ,Sartorial‘ist ein Adjektiv, das sich auf den Bereich der Kleidung und der Schneiderei bezieht. ,Sar-
torial bodies heifdt dann soviel wie Kleidungskorper (Oxford dictionary of English. Hrsg. von Angus
Stevenson. 3. Ausg. Oxford 2010, S. 1579).

52 Vgl. Burns, Courtly Love Undressed, S. 12f.

53 Vgl. ebd.,, S. 14-16.

54 Ann R. Jones, Peter Stallybrass: Renaissance Clothing and the Materials of Memory. Cambridge
[u.a.] 2000, S. 3.

55 Ebd, S. 2.



10 = Stiickwerk

Das Ineinandergreifen von Korper und Kleidung trifft im Falle des Untersu-
chungsgegenstandes dieser Arbeit gleich doppelt zu. Haut und Kérper koénnen bei
dem Begriff ,Tierhaut nur bedingt unabhéngig voneinander betrachtet werden. Selbst
wenn der tierliche Korper von der Tierhaut getrennt wird, haftet dem Fell, dem Pelz,
in gewisser Weise noch Korperliches, Tierliches an. Als Kleidung umschliefit dieser
einen neuen Korper und wird in Bezug zu den Trédger:innen gelesen. Kleidung, in
dem Fall tierliche Haut, und menschliche Haut bedingen einander und beeinflussen
sich wechselseitig. Die menschliche Haut ist wie tierliches Fell oder Kleidung eine
Hiille, an der kulturelle und gesellschaftliche Verdnderungen nicht abperlen, sondern
auf sie einwirken und an der sie sich abzeichnen. In Textzeichen ibertragen, wird in
dieser Arbeit nicht allein Kleid und Korper, Hille und Inhalt, sondern das Zusammen-
spiel von Hiillen in den Blick genommen, das u. a. durch das Naheverhéltnis von Tier-
und Menschenhaut gelenkt ist. Die Ahnlichkeit der Haute ist eine mogliche Erklarung
fiir die menschliche Faszination wie auch das Unbehagen, die Fell und Pelz entgegen-
gebracht werden.*

b Zwischen Unbehagen und Faszination. Tierhaut am Korper
Der Zwischenstatus von Tierhaut wird iiber die Herstellung verstarkt, die zwischen ,ru-
dimentary and refined“ anzusiedeln ist.>” Denn es ist einerseits ein blutiges und gewaltta-
tiges Unterfangen, ein Tier zu téten und dessen Haut abzuziehen. Andererseits ist es Aus-
druck grofier Kunstfertigkeit, ein Kleidungsstiick aus einer Tierhaut, einen Pelzbesatz
aus vielen unterschiedlichen Bélgen herzustellen. Nicht allein in der Tierhaut selbst, son-
dern auch in der Herstellung liegt eine Ambivalenz zwischen tierlich konnotierter ,Bes-
tialitdt und menschlich konnotierter Kulturtechnik, die mit dem fertigen Produkt nicht
abgeschlossen, sondern in das Material Tierhaut ,eingeschrieben ist. Abhéngig davon,
wie viele Arbeitsschritte zwischen Material und Tier liegen, ist das tierliche — der Haut
und der Verarbeitung — starker oder weniger stark prasent und in direktem Verhaltnis
damit das Unbehagen, das der Tierhaut entgegengebracht wird, gréfSer oder kleiner.
Dem ,Tierhauttragen‘ wohnt eine Uberlegenheits- und zugleich eine Annéhe-
rungsgeste inne. Einerseits stellen sich Menschen tiber Tiere, wenn sie diese tdten,
schmiicken sich mit deren Hauten wie mit Trophden.”® Das Anlegen einer Tierhaut
kann dartiber hinaus, dhnlich einer Verwandlung, eine Anndherung an tierlich kon-
notierte Verhaltens- und Lebensweisen bedeuten. Dabei ist dieses Anlegen von Tier-
hé&uten widersprichlich. Einerseits benotigt der Mensch zum Schutz vor Hitze und
Kilte eine zusétzliche Hiille. Diese menschenspezifische Eigenart wird nicht selten in
Abgrenzung zum ,Tier‘ hervorgehoben. Andererseits ist es nicht einerlei, welche
Hiille iiber den menschlichen Kérpern liegt. Wird nun kein Gewebe, kein Stoff, son-

56 Vgl. Faiers, Fur, S. 15 u. 17.
57 Ebd, S. 87.
58 Ebd, S. 82.



Stiickwerk = 11

dern Tierhaut auf Menschenhaut gelegt, so kann dies weniger als Ausdruck der Uber-
legenheit, sondern vielmehr als Ausdruck einer Anndherung zum Tierlichen verstan-
den werden.*® Dabei ist es eben genau dieser Zwischenstatus — nicht ganz Mensch
und nicht ganz Tier zu sein —, der fasziniert, aber eben auch nicht ganz geheuer ist,
zu verurteilen sei.®* Zu diesem Unwohlsein tragt nicht zuletzt auch das Haar (s)einen
Anteil bei, denn es ist ein Grenzgénger auf mehreren Ebenen.®

Dieses sitzt am Korper, dringt aus der Haut, ist selbst aber nicht Teil des Korpers
und auch kein eigentlicher Korperteil. Das Haar ist vielmehr an der Schnittstelle zwi-
schen Kérper und AuRenwelt.% Zusatzlich wird (iiberméRiges) Kérperhaar als tierlich
definiert und dichtes Korperhaar als eines der sichtbaren Merkmale einer tierlichen
Verwandlung angesehen.®® Das wild spriefende Kérperhaar an Mensch und Tier, ein
Zeichen des Ungeméfigten und Ungebéndigten, wurde, wenig verwunderlich, haufig
sexuell konnotiert.®* Auffallend dabei ist, dass es zwischen der Verurteilung von
menschlicher Kérperbehaarung und der Ablehnung, Tierfell zu tragen, Uberschnei-
dungen gibt.% Dies hingt, neben anderen Faktoren, auch mit der Art des Tragens zu-
sammen: Wird die behaarte Oberflache nach aufSen sichtbar oder versteckt innen ge-
tragen? Tierhdute mit dem Haarkleid nach aufien zu tragen, galt im Hochmittelalter
als bauerlich oder war ein bewusstes Zeichen des zuriickgezogenen, einfachen Lebens
des Eremiten oder Pilgers. Der Adel orientierte sich vielmehr an dstlichen Traditionen
und bestétigte den Status durch feine Pelze, die jedoch, von Verbramungen abgese-
hen, hauptséichlich als Futter verwendet wurden.®® Dabei ist es nicht allein das sicht-
oder weniger sichtbare Tragen von Tierhduten, sondern die Qualitat des Fells, die die
Art des Tragens bedingt bzw. beeinflusst. Einfache Felle wurden eher mit dem Haar-

59 Vgl. ebd,, S. 29.

60 Vgl. Patricia Lurati: ,To dust the pelisse*: the erotic side of fur in Italian Renaissance art. In: Renais-
sance Studies 31,2 (2017), S. 240-260, hier 243.

61 Abgeschnittene Haare wie auch weitere Korperteile, welche die Grenze des Korpers tberschrei-
ten — dazu zahlen etwa Haut, Nagel oder auch Koérpersekrete wie Schweifi, Spucke, Blut, Milch, Urin,
Stuhl — verunsichern, ,alle Randbereiche [sind] gefahrlich“ (Mary Douglas: Reinheit und Gefahrdung.
Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu. Berlin 1985, S. 160).

62 Vgl. Andrea S. Schuemmer: Die Magie der Haare — Warum uns Haare seit Jahrtausenden verzau-
bern. In: Haare. Publikation anlésslich der Ausstellung. Hrsg. von Herlinde Koelbl. Ostfildern 2007,
S. 166-173, hier 167. S. dazu ausfiihrlicher: ,3. Das Haar des Anstofies‘, S. 99-113.

63 UbermiRig behaarte Menschen, also jene, die unter Hypertrichosis leiden, sind ein seltenes Phéno-
men. Die gute Dokumentation und weite Verbreitung der wenigen Félle zeugt von einer anhaltenden
Faszination (vgl. Faiers, Fur, S. 18f.).

64 Pans, Satyre sind ungezdhmte und liisterne Kreaturen im antiken Griechenland, deren ziegenar-
tige untere Korperhalfte Ausdruck grofier Hitze sei (vgl. Lurati, ,To dust the pelisse’, S. 241).

65 S. ausfithrlicher: 4. Haarige Haute lesen’, S. 133-177.

66 Vgl. ebd., S. 258f. Das bestétigt auch Friedrich Schmidt, der von Pelz im Laufe der Jahrhunderte
spricht, wenn er meint: ,[IJm Mittelalter ,fiitterte‘ er, in der Rokokozeit ,besetzte‘ und in der moder-
nen Zeit ,kleidet‘ er!“ (Fritz Schmidt: Das Buch von den Pelztieren und Pelzen. Eine Pelztier- und
Rauchwarenkunde mit 173 Abbildungen. Miinchen 1971, S. 13).



12 =— Stiickwerk

Kleid sichtbar getragen, feinere Pelze hingegen vorwiegend als Futter verwendet. Dar-
iber hinaus liegt die unterschiedliche Bewertung der Materialien zum einen in der
Dichte und Beschaffenheit des Haarkleids begriindet. Je dichter das Haarkleid, desto
kostbarer und teurer ist der Pelz. Ob eine Tierhaut als gewohnlich oder als besonders
eingestuft wurde, konnte aber auch an der Schwierigkeit der Beschaffung abgelesen
werden, also daran, ob es die Tierhaut vor Ort gab, oder ob diese importiert werden
musste. Ebenso wéchst das Ansehen einer Tierhaut analog zum Aufwand der Verar-
beitung.®’

Die Haut, das Fell eines Schafes besitzt bereits eine Grofie, die sich mit wenigen
anderen Hauten zu einer grofieren Flache vereinen lasst, welche wiederum zu einem
Kleidungsstiick verarbeitet werden kann. Bei der Fertigung eines Pelzmantels hinge-
gen werden dutzende bis zu mehrere hunderte Tierbdlge gebraucht, die oftmals allein
das Innenfutter eines aus weiteren kostbaren Materialien bestehenden Kleidungsstu-
ckes bilden. Dabei riickt die Grofie bzw. die Hautflache des Tieres in den Hintergrund
zugunsten der Beschaffenheit des Haarkleides.®®

Der Unterschied zwischen Fell und Pelz wird heute tber die Dichte des Haar-
Kkleids definiert. Als Pelz wird die Haut eines Tieres bezeichnet, die pro Quadratzenti-
meter bis zu 400 Haare umfasst, als Fell, wenn sie 50-400 Haare besitzt. Der Pelz eines
Zobels besitzt 13 000, ein Hermelin 20 000,%° doch auch das Rind 900-1200 Haare.” In
dieser Arbeit fithre ich daher eine Unterscheidung zwischen Fell und Pelz ein, die
dem (heutigen) Sprachgebrauch naher ist. Mit Fell bezeichne ich einfache, behaarte,
in den untersuchten Texten vorwiegend mit dem Haarkleid nach aufien getragene
Tierhdute; kostbare, weiche, mit dem Haarkleid vorwiegend nach innen getragene
hingegen als Pelz.

Zu schlichten Fellen zdhlen die Tierhdute von Rind, Reh oder Hirsch, die aufder-
dem iiber ein sehr kurzes, grobes und hartes Haarkleid verfiigen.”" Beinahe jede Per-
son war auRerdem in der Lage, sich in Schaf- oder Lammfell zu kleiden.”* Als etwas
weniger gewohnlich galt der Pelz von Hasen, Eichhdrnchen, Fichsen, Iltissen und
Katzen, exklusiver noch waren die Hiute von Marder, Otter, Wiesel oder Luchs.”

67 Vgl. Burns, Courtly Love Undressed, S. 27.

68 Vgl. Fritz Stather: Gerbereichemie und Gerbereitechnologie. 3. Aufl. Berlin 1957, S. 825.

69 Vgl. Hans Reichstein: Pelz und Pelztiere. In: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde.
Bd. 22. Hrsg. von Johannes Hoops. Berlin/New York 2003, S. 547-551, hier 547-549.

70 Vgl. August Schummer [u. a.] (Hrsg.): Lehrbuch der Anatomie der Haustiere. Bd. 3. Kreislaufsystem
Haut und Hautorgane. 2. Aufl. Berlin/Hamburg 1984. S. 465.

71 Vgl. Schmidt, Das Buch von den Pelztieren, S. 27.

72 Mechthild Miiller: Die Kleidung nach Quellen des frithen Mittelalters. Textilien und Mode von Karl
dem Grofden bis Heinrich III Berlin/New York 2003 (ErgBde. RGA. 33), S. 205.

73 Vgl. John P. Zeitler: Die Gerber. In: Handwerk im Mittelalter. Hrsg. von Christine Sauer. Darmstadt
2012, S. 109-119, hier 119.



Stiickwerk = 13

Als auflergewdhnlich und luxurids wurden Feh, Hermelin- und Zobelpelze betrach-
tet, sodass diese oftmals fiir dekorative Zwecke, fiir Besitze verwendet wurden.”*

Hugo von Trimberg bestitigt diese Liste in Der Renner’, wenngleich er hinzufiigt,
dass es neben dem Materialwert auch einen moralischen gebe, der nicht unterschéatzt
werden sollte.

Véch, merderin, hermin, eichornin
Sint kosper durch irs glanzes schin,
Aleine viir frost vil bezzer sin
Fiihsin, hesin und lemmerin.
Swaz hochfart bringet, daz ist wert:
Einveltiger kleider der niht gert,
Der sich der werlde nieten will []
(Der Renner, V. 18945-18951)

Hier wird zwischen normalen, alltiglichen und glanzenden, kostbaren Tierhduten un-
terschieden. Wahrend letztere schillernder und wertvoller seien, sei man mit den ein-
facheren hingegen besser gegen Kélte geschiitzt. Dabei scheint Hugo von Trimberg
auch von einem moralischen ,Frost‘ zu sprechen. Denn tber die Kleidung werde zu-
gleich der moralische Status der Trager:innen offenkundig, die Teilhabe an der weltli-
chen oder heiligen Sphére sichtbar. Die Bescheidenheit wird hier zum hohen Gut stili-
siert, der Hochmut, die Putzsucht werden verdammt.

Der seidenweiche Pelz, der in christlich-moralischen Texten verschméht wird,
wird in der hofischen Lebenswelt zu einem begehrten Gut, zu einem Kennzeichen des
adeligen Ausnahmestatus. Wahrend das Tragen von schlichten Fellen als die ein-
fachste Form der Bekleidung, als hinterwéldlerisch bzw. barbarisch eingestuft wird,
gilt Pelz als der Inbegriff von Kultiviertheit und Luxus. Diese Einordnung verdeutli-
chen Kleiderordnungen, die im Spatmittelalter vermehrt aufkommen. So verabschie-
dete der franzosische Konig Philipp III. gegen Ende des 13. Jahrhunderts ein Gesetz, in
welchem das Tragen von spezifischen Pelzen allein hoheren Schichten erlaubt war.
Auch die Anzahl, wie viele Pelze besessen werden durften, war klar geregelt.76 In der
Mitte des 13. Jahrhunderts verbot der kastilische Konig Alfons X. das Tragen von Her-
melin. Es war allein dem Koénig vorbehalten. Andere Kleidermaterialien durfte nur
der Adel tragen.”’” Das Anlegen von gewissen Tierhduten ist damit eine Auszeichnung,
die Giber den Wert der kostbaren Tierhaut hinausgeht. Die Regulierung macht diesen
noch begehrenswerter. Kostbare Pelze konnen somit die Zugehorigkeit zu einer spezi-

74 Vgl. Reichstein, Pelz und Pelztiere, S. 547f.

75 Hugo von Trimberg: Der Renner. 3. Bd. Hrsg. von Gustav Ehrismann. Berlin 1970.

76 Vgl. Joachim Bumke: Hofische Kultur. Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter. 10. Aufl.
Miinchen 2002, S. 174f.

77 Vgl. Werner Rossener: Leben am Hof. Kénigs- und Firstenhéfe im Mittelalter. Ostfildern 2008,
S.138.



14 =— Stiickwerk

fischen Gruppe, Position, zur héfischen Welt zum Ausdruck bringen. Gleichzeitig
bleibt diese Aussagekraft limitiert, denn durch das blofSe Anlegen von bestimmten
Materialien kann der Status vorgetduscht werden.”®

In der hofischen Literatur gehen gewisse Tierhdute, zumeist kombiniert mit sché-
nen Stoffen, mit einem hofischen Status und Verhaltenskodex einher. Figuren der ho-
fischen Welt profaner Texte sind dabei beinahe ausschlieSlich in kosthare Gewénder
gehtllt. Das Verhéltnis von einfachen und besonderen Materialien wird in der Litera-
tur des Mittelalters auf den Kopf gestellt.” Pelz wie auch andere kostbare Materialien
werden derart hdufig erwédhnt, dass diese beinahe gewdhnlich erscheinen, wiahrend
einfache Materialien kaum genannt werden. Der Prunk, das hofische Fest, das Aufder-
gewdhnliche werden in der héfischen Literatur zum Alltag.®°

Die Faszination fiir Tierhdute zeigt sich dabei deutlich, das Unbehagen dem Tierli-
chen gegeniiber riickt in den Hintergrund. Dies mag an der Qualitdt der Tierhaut und
mitunter an der Art des Tragens liegen — daran, dass der Pelz nach innen, am Korper
anliegend, von einem weiteren Stoff verhiillt, nur am Besatz oder in der Bewegung
sichtbar wird. Dass Pelz vorwiegend nach innen getragen wurde, ist nicht allein dem
geschuldet, dass man die Wildheit, den tierlichen Ursprung der Haut und damit zu-
sammenhéangende moralische Implikationen verdecken wollte.*! Die weiche Haut
liegt ndher am Korper, umarmt und warmt diesen, wahrend das dufSere Kleid aus an-
deren kostharen Materialien, Seide oder feiner Wolle gefertigt ist und den Pelz zum
grofiten Teil verdeckt. Dabei kokettiert der Pelz mit der Korperlichkeit der Trager:in-
nen. Anders als bei den Pans und Satyren, bei denen die Lusternheit durch ihre be-
haarte Haut direkt offenbar wird, oder bei einer Darstellung von Eva in einem Ziegen-
fell, kann der feine Pelz eine subtilere Form sein, diese zum Ausdruck zu bringen.82
Die Verbindung von Erotik und Pelz erfolgte bereits lange vor Freud.®* Besonders reiz-
voll ist dabei das Spiel von Ver- und Enthiillung.

Was christlich moralische Schriften zu Kleidung mit dem Pelz des Adels eint, ist,
dass Tierhdute wirken, einen Unterschied machen. Hildegard von Bingen etwa stellt
in einer Beschreibung von diversen Tieren und deren Elementen eine indirekte Liste
von guten, weniger guten und schlechten Tierhduten fiir den menschlichen Nutzen
vor. So wie anderen tierlichen ,Produkten‘ gewisse (Heil-)Krédfte innewohne, sei dies

78 Vgl. Faiers, Fur, S. 66.

79 Die wenigen einfacheren Tierhédute, die erwdhnt werden, sind dabei zumeist starker markiert als
die hofischen Pelze, gehen nicht selten mit moralischen Bewertungen einher, was an anderer Stelle
ausgefiihrt werden wird (s. ,4. Haarige Haute lesen’, S. 133-177).

80 Ahnliches beschreibt Anna K. Bleuler in Bezug auf die alimentire Kultur in Wolframs Parzival
(vgl. Anna K. Bleuler: Essen — Trinken — Liebe. Kultursemiotische Untersuchung zur Poetik des Ali-
mentéren in Wolframs ,Parzival. Tithingen 2016 [BiblGerm. 62], S. 90).

81 Vgl. Lurati, ,To dust the pelisse’, S. 241.

82 Vgl. ebd.,, S. 241 u. 245f.

83 Vgl. Faiers, Fur, S. 181.



Stiickwerk = 15

auch bei den Tierhduten der Fall. Hildegard® verbindet Tierhdute mit weiteren
naturmedizinischen Eigenschaften, die auf den Kdérper wirken, diesem schaden oder
guttun kénnen. Thre Ausfithrungen verdeutlichen die Besonderheit von Tierhduten,
denen noch etwas Tierliches anhaftet, das, am Koérper des Menschen getragen, weiter-
wirken kann.

Harmo / (Harmel / Migale) in desiderio est et frigidum, et aliquantum nature catti assimulatur, et
mundas carnes non habet, quia spumechte et livide et velut venenum sunt. Et quandam spumam
sepe eicit, ita etiam breves crines emittit. Et pellis eius ad vestes hominis bona non est, quia frigida
est. Et ea que in eo sunt ad medicamenta non valent, quoniam caro eius aliquantum venenosa
est.®® (Hildegard, Physica VII, 36,1-6)

In dem angefiihrten Zitat rat Hildegard von der Verwendung eines Hermelinpelzes
ab. Schaf-, Baren-, Dachs-, Hamster- und Fuchsfell werden von ihr hingegen als ideale
Kleidermaterialien hervorgehoben, die u. a. nicht nur warmen, sondern auch heil-
ende Wirkung besitzen sollen. Vom Zobel wiederum solle man, dhnlich wie vom Her-
melin, besser die Finger lassen; der Pelz dieser Tiere sei als Kleidung ungeeignet, da
er zu warm sei und einen iiblen Schweiff entwickle.®® Die Skepsis gegeniiber Pelz re-
sultiert dabei aus medizinischer, physischer, aber auch aus moralischer Sicht.

Die Bewertungen der Tierhdute bei Hildegard stimmen nur teilweise mit denen
in den untersuchten héfischen Texten uberein. Die Einordnung der Tierhaute in der
Dichtung steht der Hildegards zum Teil diametral entgegen. In einem Punkt jedoch
zeigen die unterschiedlichen Textquellen ein einheitliches Bild: Tierhdute und die
menschlichen Tréager:innen interagieren, beeinflussen einander; welche Tierhaut am
menschlichen Korper liegt, macht also einen Unterschied.

Dabei nimmt Hildegard von Bingen die Wirkung der Schaffelle unter Bezugnahme
auf die Haute, die Gott Adam (und Eva) gegeben hat, in den Blick. Die Haut- oder Fell-
Kleider,®” mit denen Gott Adam und Eva nach dem Siindenfall einkleidet, sind in die

84 Hildegard von Bingen: Physica. Liber subtilitatum diversarum naturarum creaturarum. Textkriti-
sche Ausgabe. Hrsg. von Reiner Hildebrandt, Thomas Gloning. Bd. 1: Text mit Berliner Fragment im
Anhang. Berlin/ New York 2010, [Sigle Hildegard, Physical. Ubersetzung: Hildegard von Bingen: Natur-
kunde. Das Buch von dem inneren Wesen der verschiedenen Naturen in der Schopfung. Nach den
Quellen iibers. u. erl. von Peter Riethe. Salzburg 1959.

85 ,Das Hermelin ist kalt und in seiner Natur der Katze &hnlich. Sein Fleisch ist nicht rein, weil es
,spumechte‘ und bldulich wie Gift ist. Wenn es ausspuckt, speit es auch oft kurze Haare mit aus. Sein
Fell eignet sich nicht fiir Kleidungsstiicke, weil es kalt ist. Fiir Heilmittel ist nichts von ihm zu gebrau-
chen, weil sein Fleisch etwas giftig ist.“ (Ubers. von Peter Riethe, S. 134).

86 Vgl. Hildegard, Physica VII, 35,1-5.

87 Vor Luther wurde nicht zwischen Haut, unbehaarter (Menschen-)Haut, und Fell, behaarter (Tier-)
Haut unterschieden. Haut und Fell konnten sowohl behaart wie auch unbehaart sein. Etwas, das sich
erst durch Luthers Bibeliibersetzung dndert. Dennoch verwende ich hier Haut fiir die glatte, Fell bzw.
Pelz fiir die behaarte Haut, um diese Oberflachen zu unterscheiden (vgl. Albert L. Lloyd, Rosemarie
Luhr: fel. In: Etymologisches Worterbuch des Althochdeutschen. Bd. 3. fadum-faststlag. Hrsg. von
dens. Géttingen 2007, S. 122126, hier 123).



16 = Stiickwerk

Bekleidung des christlichen Mittelalters eingewoben; umso mehr, wenn diese aus den
Hiuten von Tieren gefertigt sind.*® Ein Blick in die Exegese biblischer Tierhaute zeigt
einen Fundus an Uberlegungen dariiber, was es heifen kann, Tierhdute zu tragen.

¢ Zwischen Erlosung und Verdammung. Tierhaut und christliche Exegese
Die Bedeckung des nackten Korpers mit Kleidern ist etwas, das im Rahmen der an-
thropologischen Differenz immer wieder als ein wesentliches Unterscheidungsmerk-
mal zwischen Mensch und Tier in antiken und mittelalterlichen Naturlehren hervor-
gehoben wird. Der Mensch sei im Unterschied zum Tier bekleidet. Gleichzeitig gilt das
Tragen von (schlichten) Tierhduten als Zeichen einer einfachen, vorzivilisatorischen
Lebensweise.® Die Tierhaut ist dabei eine friihe Form der Bekleidung, bevor andere
flachenbildende Textiltechniken entwickelt wurden. Markiert nun die Einkleidung in
Tierhdute durch Gott eine Frithphase der Zivilisation? Ist das Tragen toter Tiere ein
Zeichen von Sterblichkeit, oder das Einkleiden durch Gott ein Liebesbeweis? Diese
Uberlegungen gehen iiber den Bibeltext hinaus und finden sich in exegetischen
Schriften der Spatantike und des Mittelalters. Die Deutungsversuche prominenter
(vorwiegend christlicher) Theologen werden in dieser Arbeit herangezogen, um Denk-
formen des Zusammenspiels von tierlichen Hauten und menschlichen Kérpern zu ge-
nerieren. Tierhdute und deren Exegese werden, in Anlehnung an Claude Lévi-Strauss,
verwendet, ,weil sie dem Menschen eine Denkmethode bieten®, ,gut zu denken
sind.”® Dabei wird die gemeinhin akzeptierte Auffassung, dass die Bibel im Mittelalter
eine Art Fundgrube fiir Dichter sei, auf exegetische Schriften erweitert: ,The Bible is a
treasure house for medieval writers, a virtually inexhaustible source of exemplary fi-
gures, cautionary tales, and quotable lines for any occasion; [...].“**

Joan M. Ferrante verdeutlicht, dass Dichter die Bibel wie auch lateinische Klassi-
ker nicht allein anfiihrten, sondern damit recht frei umgingen.”® In dhnlicher Hinsicht
wird die (christliche) Exegese in dieser Arbeit als ,Workshop of ideas“ betrachtet,”

88 Vgl. Gen 3,21; der beschriebene Umstand wird von Anspielungen auf die Bekleidungsszene des
Stindenfalls in der Literatur des (deutschsprachigen) Mittelalters unterstrichen (Ausfithrlicher dazu
,2. Adam und Eva als Ziegenbdocke’, S. 57-89).

89 Alexander Tuma meint dazu etwa: ,Woraus die erste Bekleidung der Menschen bestand, dartiber
kann man verschiedener Meinung sein, daf8 jedoch der Tierhabitus, das Fell, vor der Faserbekleidung
als Korperhtille diente, ist unstreitbar.“ (Alexander Tuma: Die Geschichte der Kurschnerei. Eine kul-
turhistorische Studie von der Urzeit bis in unsere Tage. Wien 1967, S. 8).

90 Claude Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus. 3. Aufl. Ubers. von Hans Naumann. Frankfurt a. M.
1969, S. 22 u. 116.

91 Joan M. Ferrante: The Bible as Thesaurus for Secular Literature. In: The Bible in the Middle Ages:
Its Influence on Literature and Art. Hrsg. von Bernard S. Levy. Binghamton/NY 1992 (MRTS. 89), S. 23—
49, hier 23.

92 Vgl. ebd.

93 Christopher Ocker: Medieval Exegesis and the Origin of Hermeneutics. In: Scottish Journal of Theo-
logy 52,3 (1999), S. 328—-345, hier 336-344.



Stiickwerk =17

als Zeugnis einer lebhaften Auseinandersetzung der Einordnung, Be- und Verurteilung
von Tierhiuten in schriftlichen Uberlieferungen. Denn die ausgewéhlten Exegesen be-
fassen sich mit biblischen Erzdhlungen, in denen Tierhédute in Bezug zum menschlichen
Korper gelesen werden. Die herangezogenen exegetischen Schriften, die von der Spét-
antike bis ins Hochmittelalter reichen, wurden z. T. trotz grofien zeitlichen Abstands
immer wieder rezipiert, ibernommen und kommentiert, sodass von einem Austausch
von Inhalten tber Jahrhunderte hinweg gesprochen werden kann. In dieser Arbeit
dient die Exegese als Uberlieferung dessen, was zumindest im theologischen Kontext
gesagt bzw. verschriftlicht werden konnte und somit als Ausgangspunkt moglicher
Interpretationsansétze.’ Die Vielfalt der Exegesen zu Erzahlungen rund um und mit
Tierhdute(n) bildet die Basis moglicher Lesarten von tierlichen Hiuten in der deutsch-
sprachigen Literatur des Hochmittelalters.

Christopher Ocker und Friedrich Ohly heben den Einfluss der exegetischen
Schriften auf die Produktion und Rezeption profaner Literatur hervor. Ocker betont,
dass der Einfluss der mittelalterlichen Exegese auf die Hermeneutik nicht {iberschétzt
werden konne. Die Entwicklung der mittelalterlichen exegetischen Literatur férderte
einen breiten intellektuellen Kontext fiir die Auslegung von Texten. Dabei zeige sich
in der Kommentierung der Bibel, der am meisten verbreiteten intellektuellen Arbeit
des mittelalterlichen Europas, eine ,hermeneutische‘ Form des Denkens. Denn die
Bibel wurde im Mittelalter durchaus als Literatur wahrgenommen, eine Auffassung,
die dabei eng mit der Entwicklung der Kommentarliteratur verkniipft ist und sich in
den historischen Tendenzen der Auslegung wie in den Kommentaren selbst zeige.”®
Die Sprache der Heiligen Schrift forderte in den Kopfen mittelalterlicher Interpret:
innen Abstraktion, Argumentation und Debatte. Ocker hélt die Exegese dabei fiir so
zentral, dass er meint: ,[...] one’s knowledge of medieval intellectual life is incomplete
without it [the exegesis, Anm. N. G.].“%

Dass dies nicht allein fiir geistliche Literatur gelte, sondern die Exegese friih Ein-
fluss auf profane Literatur hatte, betont Friedrich Ohly in seinem Beitrag Vom geisti-
gen Sinn des Wortes im Mittelalter. Kunst, Wissenschaft und Alltag im Mittelalter
seien um die Auslegung und das Verstehen der Bibel angesiedelt gewesen.”” Ohly be-
zieht sich dabei inshesondere auf das Verstdndnis des geistigen Sinns des Wortes fir
die Lektiire mittelalterlicher Dichtung und betont: ,Ohne Kenntnis der spirituellen

94 Dabei arbeite ich in Anlehnung an Michel Foucaults Diskursbegriff (vgl. Michel Foucault: Die Ord-
nung des Diskurses. Mit einem Essay von Ralf Konersmann. Frankfurt a. M. 1991, S. 7 u. 16).

95 Vgl. Ocker, Medieval Exegesis, S. 329.

96 Ocker skizziert in seinem Aufsatz die Entwicklung der exegetischen Literatur im westlichen Mittel-
alter. Dabei wird im spateren Mittelalter der Unterschied zwischen Literalsinn und allegorischem
Sinn geringer, riickt in den Hintergrund. Durch die Grindung von Universititen kommt es zu einer
Professionalisierung und Formalisierung der exegetischen Literatur. Kenntnisse der freien Kiinste
werden fiir das Verstédndnis der géttlichen Schriften als niitzlich erachtet (ebd., S. 336-344; hier 344).
97 Friedrich Ohly: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter. Darmstadt 1966 (Unveranderter re-
prografischer Nachdruck aus: ZfdA 89 [1958/59], S. 1-23), S. 1-23, hier 2.



18 = Stiickwerk

Perspektiven der Bedeutungswelt und des Bedeutungsraumes, welche die Beziehun-
gen zwischen Gott und dem Menschen ausmessen, diirfen wir nicht erwarten, Dich-
tung zu verstehen, die solche Kenntnis voraussetzt.«>

Dass allein der Bibel ein ,geistiger Sinn‘ innewohne, was diese von aufSerbiblischer
Literatur unterscheide und abhebe; ja, dass es nicht moglich sei, den geistigen Sinn auf
weltliche Literatur anzuwenden, wurde zwar prominent von Thomas von Aquin vertre-
ten, die ,allegorische Methode der Textinterpretation“ wurde allerdings ungeachtet des-
sen auf antike (Homer, Vergil, Ovid) und mittelalterliche, volkssprachliche Schriften
(Ovid moralisé) angewandt. Nicht allein Interpret:innen, sondern auch Dichter:innen
selbst arbeiteten mit der spirituellen Textdeutung.”’

Die exegetische Methode war allgegenwartig, sodass davon ausgegangen werden
kann, dass es sich beim Publikum um geiibte Zeichendeuter:innen gehandelt habe,'%°
nicht allein von christlicher, sondern eben auch von weltlicher Dichtung.“n,,lst die
Kenntnis der Methode spiritueller Worterhellung fiir die Bibeldichtung des Mittelal-
ters unentbehrlich, so kann sie mit aller Vorsicht und dem nétigen Sinn fiir Dichter-
isches auch fiir die weltliche Dichtung fruchtbar gemacht werden.***

Ocker und Ohly zeigen auf, dass die Exegese, als Form der Textanalyse, nicht al-
lein auf die Bibel oder andere geistliche Schriften beschrankt war, sondern auf Rezep-
tion wie Produktion profaner Literatur Einfluss hatte. Die Exegese als Methode, sich
einem (biblischen) Text zu ndhern, war also, so liefle sich zusammenfassen, gingige
Praxis. Die Auffassung, dass Texte mehr als den Literalsinn enthalten wiirden, voller
Zeichen und Symbole seien, stand fiir Dichter:innen wie Publikum aufier Frage.

Dass nun die Bibel wie auch die Exegese einen (in-)direkten Einfluss auf die Lite-
raturproduktion des deutschsprachigen Mittelalters gehabt haben, steht unzweifel-
haft fest. Inwiefern reicht dieses allgemeine Wissen jedoch aus, um die Anwendung
von Inhalten exegetischer Schriften auf das Verstindnis deutschsprachiger profaner
Literatur zu rechtfertigen? Oder tberspitzt formuliert, kannte Wirnt von Grafenberg
Philons von Alexandria Auslegung von Esaus Korperhaar, als er die wilde Rael im Wi-
galois als dicht behaarte Frau beschrieb? Eine Antwort auf diese Frage kann und will
die vorliegende Arbeit nicht geben. Vielmehr dient die Exegese in dieser Arbeit als ein

98 Ebd, S. 11.

99 Als prominentes Beispiel etwa nennt Ohly die Minnegrottenallegorese in Gottfrieds Tristan, was er
flir den ersten deutschsprachigen Text halt, an dem diese Methode vom eigenen Dichter explizit einge-
setzt wurde: ,Die Minnegrottenallegorese im Tristan Gottfrieds von StrafSburg ist die erste von einem
deutschen Dichter an seinem eigenen profanen Text expressis verbis durchgefiihrte Anwendung der
Methode spiritueller Textdeutung.“ (Ebd., S. 18).

100 S. auch: Paul E. Beichner: The Allegorical Interpretation of Medieval Literature. In: Publications
of the Modern Language Association of America 82,1 (1967), S. 33-38, hier 33.

101 Vgl. Ohly, Vom geistigen Sinn des Wortes, S. 18.

102 Ebd, S. 19.



Stiickwerk = 19

Musterbuch an Ideen und Interpretationsansitzen.'®® Zugleich lasst sich jedoch aus
der Vielzahl an Hinweisen und Belegstellen so etwas wie ein kulturelles Wissen iiber
die Grenzziehung zwischen Menschen und Tieren erkennen. Eine Grenzziehung, die
speziell an den Schnittstellen von Haut, Fell und Pelz in antiken und mittelalterlichen
Schriften diskutiert wird.

Fir die vorliegende Arbeit wurden neben den Kleidern, die Adam und Eva von Gott
erhalten, zwei weitere Textstellen des Alten Testaments herangezogen, in denen Tierhaut
oder tierlich attribuierter Menschenhaut eine zentrale Rolle zukommt: Esaus Korperbe-
haarung mit Jakobs Fell und Sulamith, die Geliebte im Hohelied. Diese dienen als Denkfi-
guren fiir die unterschiedliche Verwendung und fiir das breite Verstdndnis von Tierhdu-
ten im Text. Der weite Begriff der ,Denkfigur‘ wird hier herangezogen, weil sich damit
smentale Operationen in Bildern, Schemata, Modellen niederschlagen und diese wie-
derum auf das Denken wirken«%* Denkfiguren sind ,strukturierte Vorstellungszusam-
menhénge*,'”® die in kurzen Erzihlungen und sprachlichen Bildern veranschaulicht wer-
den. Dartiber ist der ,figura“-Begriff in den Schriften der Kirchenvéter présent, dort steht
dieser der geistlichen Deutung nahe und bezieht sich auf einen tieferen Sinn, eine umfas-
sendere Bedeutung, die auf Zukiinftiges verweist.'*®

d Zwischen Adam und Sulamith. Tierhaut und biblische Denkfiguren

Das Denken mit Tierhduten in der Literatur des Mittelalters kann nur Stiickwerk®’
sein, zu facettenreich, zu vielschichtig und umfassend ist dieses Thema. Wie bei der
Verarbeitung von Rauhwerk'®® selbst geht dieser Arbeit eine Auswahl an Quellen vor-

103 So schreibt etwa John A. Alford: ,Within this frame of thought, the Bible occupies a central place
in the Middle Ages. It is the great storehouse of exemplars“ (John A. Alford: The Scriptural Self. In: The
Bible in the Middle Ages. Its Influence on Literature and Art. Hrsg. von Bernard S. Levy. Binghamton,
NY 1992, S. 1-22, hier 2).

104 Ernst Miiller: Denkfigur. In: Literatur und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch. Hrsg. von Ro-
land Borgards [u. a.]. Stuttgart/Weimar 2013, S. 28-32, hier 29.

105 Jutta Miiller-Tamm: Die Denkfigur als wissensgeschichtliche Kategorie. In: Wissens-Ordnungen.
Zu einer historischen Epistemologie der Literatur. Hrsg. von Nicola Gess, Sandra Janfien. Berlin/Bos-
ton 2014 (spectrum Literaturwissenschaft/spectrum Literature. 42), S. 100-120, hier 102.

106 Vgl. Erich Auerbach: Figura. In: Mimesis und Figura. Mit einer Neuausgabe des ,Figura‘-Aufsatzes
von Erich Auerbach. Hrsg. von Hanna Engelmeier, Friedrich Balke. 2. Aufl. Paderborn 2016 (Medien
und Mimesis. 1), S. 121-188, hier 146.

107 Dieser Begriff wird in der Ubersetzung Luthers in 1 Kor 13,9-10 verwendet (Luther, Martin: Die
gantze Heilige Schrifft Deudsch. 2 Béande. Hrsg. von Hans Volz. Miinchen 1972, [Sigle Lut 1545]): ,DEnn
[Grofschreibung i. Original] vnser wissen ist stiickwerck | vnd vnser Weissagen ist stiickwerck. Wenn
aber komen wird das volkomen | so wird das stiickwerck auffhoren.“ Die neutestamentliche Anspie-
lung ist ironisch zu verstehen. Die Verfasserin hofft augenzwinkernd, dass auf sie, wie auf die Leser:in-
nen, am Ende der Arbeit ein ,durch und durch erkennen“ wartet. Dariiber hinaus ist auch der gekiirsch-
nerte Pelz ,Stiickwerk’, ein aus vielen Elementen zusammengefiigtes Ganzes.

108 ,Rauh‘ bezeichnet die haarige Oberflache, ob an Menschen oder Tieren und wird in der Kiirsch-
nerei fir die Bezeichnung von Fell und Pelz verwendet: Rau(c)hwerk bezeichnet u. a. Pelzwerk (Deut-



20 — Stiickwerk

aus. Aus einer Vielzahl an unterschiedlichen Tierhauttexten wurden die passenden
ausgewdhlt, vergleichbar mit der Erstellung eines tatsichlichen Pelzgewandes.'® Der
oder die Kiirschner:in sucht die schonsten, besten und leuchtendsten Tierhdute aus,
die sich zugleich bestméglich in ein Gesamtbild einfiigen lassen. Die fiir diese Arbeit
herangezogenen Texte sind so verschieden wie die Haut eines jeden Tieres. Das be-
deutet, dass einerseits mit Stiickwerken gearbeitet wird, mit verstreuten Textbaustei-
nen, die in Kontext des jeweiligen Textes als singuldre Ereignisse erscheinen. In Bezie-
hung mit anderen Elementen gesetzt, zeugen sie jedoch von einem breiten, tiber die
Texte hinausgehenden Diskurs, der antike und mittelalterliche Traditionen verbin-
det."® Zusammengesetzt ergeben sie ein groReres Bild, ein Werkstiick, das wiederum
in den einzelnen Stiicken enthalten, erkenn- und untersuchbar ist.

Das Korpus ist weder einheitlich hinsichtlich einer Gattung noch eines hestimm-
ten Zeitraumes noch einer Sprache. Es werden zumeist auch keine ganzen Werke,
sondern Textstellen in den Blick genommen, die z. T. isoliert, z. T. im grofSeren Erzahl-
kontext oder auf die Weiterfiihrung einer Figur bezogen betrachtet werden. Das Aus-
wahlkriterium ist ein motivisches, aber auch ein asthetisches. Es wurden jene Texte
gewadhlt, die das Aufeinandertreffen von tierlichen und menschlichen Hauten beson-
ders augenscheinlich, schon wie auch spielerisch behandeln, die das Oszillieren von
Haut, Kleid und Korper der Trager:innen behandeln und dadurch die Faszination am
Text befeuern. Ein weiteres Kriterium war es, zwischen den einzelnen Text(stell)en
,JFormen der Kommunikation‘, des Austauschs, des Verhandelns von Tierhduten und
ihren Trager:innen aus- und festzumachen, die trotz der Variation tibergreifende Mo-
tive in (spét-)antiken Naturkunden, -lehren, Lehrgedichten, judischen und christli-
chen Exegesen, Legenden und in volkssprachigen Texten des europdischen Mittelal-
ters nahelegen.

Die Texte des Korpus sind mal umfangreicher — etwa Wolframs von Eschenbach
Parzival, Wirnts von Grafenberg Wigalois, der Wolfdietrich oder der Herzog Ernst —,
mal kiirzer — das Mare Aristoteles und Phyllis, das mittelenglische Gedicht Owl and
Nightingale, die Lieder Das seiden risel von Neidhart und Frolich, zdrtlich von Oswald
von Wolkenstein. Die Auswahl geht prominenten Texten nach — wie Avitus von Vi-
enne De spiritalis historiae gestis, Hartmanns von Aue Gregorius, dem Brandan oder
Heiligenlegenden wie Der Heiligen Leben, der Legenda Aurea, judischen und islami-

sches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz
des Trier Center for Digital Humanities, https://www.woerterbuchnetz.de/DWB [Zugriff: 31.01.2025],
[Sigle DWB], Sp. 254 u. 263).

109 Dass Schneiderei sich als poetologischer Bildspender eignet, zeigt Wolfram von Eschenbach deut-
lich. Mit undersniden und nicht zuletzt parrieren werden unterschiedliche Elemente, d&hnlich der
Rauchwarenherstellung, zusammengefiigt, die bei Wolfram die Erzdhlung bilden (vgl. Joachim
Bumke: Wolfram von Eschenbach. 8. Aufl. Stuttgart/Weimar 2004, S. 210; Beatrice Trinca: Parrieren
und undersniden. Wolframs Poetik des Heterogenen. Heidelberg 2008 [Frankfurter Beitrdge zur Ger-
manistik. 46], S. 17-19).

110 Vgl. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 7 u. 16.


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB

Stiickwerk = 21

schen Legenden der Konigin von Saba — aber auch unscheinbaren — Legenden zur
Heiligen Maria Aegyptiaca, einer apokryphen armenischen Fassung der Kainlegende
und einem unterschiedlichen Adjektiv in zwei Handschriften von Hartmanns Iwein.
Ebenso besteht das Korpus aus einfachen geistlich-volkssprachigen Texten wie der
Friithmittelhochdeutschen Genesis und komplexen geistlich-volkssprachigen wie dem
Lucidarius.

Das Korpus mit seiner Vielfalt an Texten zeugt von unterschiedlichen histori-
schen Lesarten des Aufeinandertreffens von tierlichen und menschlichen Hauten. In-
nerhalb dieser konnen iibergreifende Motive beinahe unabhéngig davon, ob es sich
um lateinische oder volkssprachige, geistliche oder weltliche Literatur handelt, ausge-
macht werden. Unterstiitzt von theoretischen Modellen zu Kleidung, Haut und Korper
wie Burns ,sartorial bodies‘, Norths ,Clothing-Ego‘ oder Susan Smalls ,overlay/fusion
model‘ werden diese unterschiedlichen Texte iiber die christliche, aber auch jldische
Exegese der Tierhdute zusammengehalten.

Die Einkleidung Adams und Evas in Tierhdute spannt den Rahmen fiir mdgliche
Lesarten von tierlichen Hauten am menschlichen Kérper." Ein Blick in die vorwie-
gend christliche Exegese dieser Stelle macht deutlich, dass die Bekleidung keineswegs
einheitlich ausgelegt, sondern kontrovers diskutiert wurde. Denn um sich in Haute
kleiden zu kénnen, muss ein Tier zuvor sein Leben verlieren, was den Grenzgénger-
status von Fell und Pelz zwischen Haut und (Kleidungs-)Material verdeutlicht. Der
Uberblick iiber die Exegese der Einkleidung durch Gott zeigt die Schwierigkeiten der
Einordnung und der Be- und Verurteilung von Tierhaut. Denn die Bibel gibt kaum In-
formationen zur Kleidung selbst. Dariiber, woher, von welchem Tier und wie verar-
beitet die tunicae pelliciae sind, schweigt der Bibeltext. Diese konnten einfache wie
wunderschone Kleider meinen und aus nicht ndher bestimmter Tierhaut, einfachem
Fell oder aufwendigem Pelz gefertigt sein."* Die Exegese reagiert auf Leerstellen in
der Bibel mit unterschiedlichen Deutungsansatzen. Ihre Vielfalt zeigt sich auch in der
lateinischen und volkssprachigen Bibeldichtung, auf die exemplarisch mit Avitus von
Vienne De spiritalis historiae gestis und der Frithmittelhochdeutschen Genesis einge-
gangen wird. Die Auslegung der Tierhdute schwankt darin zwischen Gnadengabe und
Gottesurteil. Auf die ersten Kleider Adams und Evas wird ungleich humorvoller in
der deutschsprachigen Dichtung des Hochmittelalters angespielt.""* In Hartmanns von
Aue legendenhafter Erzahlung versucht Gregorius seine Nacktheit, da sein hérenes
Hemd abgefallen ist, hinter einer Pflanze zu verstecken. Auch Wigalois, der Held aus
dem gleichnamigen Versroman Wirnts von Grafenberg, ist unfreiwillig nackt und er-
hélt, um seine Scham zu verdecken, einen schonen Pelzmantel.

111 S. ,A. Hautkleider*, S. 31-89.
112 S. 1. Gott als Kiirschner. Die Auslegung der Hautkleider®, S. 31-56.
113 S.,2. Adam und Eva als Ziegenbdocke®, S. 57-89.



22 — Stiickwerk

Ubernehmen die hier genannten volkssprachigen Texte stérker Inhalte der Gene-
siserzdhlung als der Exegese, fliefien exegetische Motive und Deutungen des Korper-
haars Esaus und des Fells Jakobs vermehrt in die volkssprachige Literatur ein.'**
Esau, der, im Gegensatz zu seinem glatten Bruder Jakob, behaart ,wie ein Fell“ be-
schrieben wird, irritiert die Exegeten.'”® Diese lehnen das (rote) (Kérper-)Haar bei-
nahe einstimmig ab. Das Haar am Korper wird zum Marker einer unter der Korper-
oberflache schlummernden Bosheit und Siindhaftigkeit. Esau wird zum Inbegriff des
Jagers, zu einem Gefdhrder der Zivilisation. Wahrend Esaus Korperhaar mit einem
Fell verglichen wird, legt die Mutter Rebekka dem haarlosen Bruder Jakob das Fell
von einem Ziegenbocklein auf Arme und Hals, um den eigenen Vater zu tiuschen.™®
Die Einordnung des Fells fallt ahnlich negativ aus, wird zum Sinnbild von Siinde, die
aber den Tréger Jakob selbst nicht beeinflusst, was exemplarisch an der Einkleidung,
wie sie im Herzog Ernst erfolgt, nachvollzogen werden kann. Die Exegese der zwei
behaarten Oberflaichen — Haar oder Fell — umfasst mégliche Denkformen rund um
das Haar, direkt oder indirekt am menschlichen Kérper, und lasst sich mithilfe des
theoretischen Modells von Small systematisieren.™’

Einfache Tierfelle oder Kérperhaar werden in der volkssprachigen Literatur des
Mittelalters, ahnlich wie in der Exegese, zu Kennzeichen einer aufder- oder vorzivilisa-
torischen Lebensweise. Eine Eingliederung in die Gesellschaft erfolgt durch das Able-
gen der einfachen Haut oder durch Entfernung des Korperhaars, wie das an der
Rauen Else im Wolfdietrich B/D deutlich wird, die Parallelen zu jidischen und islami-
schen Legenden zur Konigin von Saba aufweist."®

Dass einfache Tierfelle zu tragen und selbst Haare am Korper zu besitzen, dhnlich
negativ besetzt ist, zeigen daruber hinaus Figuren, die sowohl behaart sind als auch
Felle tragen, wie etwa Karrioz im Wigalois. Dass Felle Zeichen einer primitiven Lebens-
weise oder eines einfachen Status’ sind, wird etwa am jugendlichen Parzival in Wolf-
rams von Eschenbach gleichnamigem Versroman ersichtlich. Dass Felle analog zu Kor-
perbehaarung Ausdruck eines dadmonischen Wesens sind, und dies fiir diverse
volkssprachige Texte in Europa gilt, wird im mittelenglischen Gedicht Owl and Nightin-
gale thematisiert und l4sst sich an Tréger:innen wie dem Riesen in Chrétiens de Troyes
Yvain, der behaarten Riel im Wigalois oder an der biblischen Figur Kain, wie sie etwa
in apokryphen Fassungen dargestellt wird, festmachen. Konsequenterweise legen Hei-
den oder ddmonische Figuren ihre haarige Hiille ab, wenn sie in die (christliche) Ord-
nung integriert werden. Die Raue Else wandelt sich in die wunderschone Sigeminne.
Andere heidnische Figuren legen beim Konvertieren zum Christentum entweder die

114 S. B. Fellkleider®, S. 99-177.

115 Vulg. Gen 25,25; s. auch ,Fellwechsel: Von Haut- zu Fellkleidern’, S. 90-96.

116 Vgl. Gen 27,16.

117 Vgl. Susan Small: The Medieval Werewolf Model of Reading Skin. In: Reading Skin in Medieval
Literature and Culture. Hrsg. von Katie L. Walter. New York 2013, S. 81-97.

118 S.,3. Das Haar des Anstofes’, S. 99-132.



Stiickwerk = 23

Haarhiille oder die schwarze Hautfarbe ab, was eine breite Uberschneidung zwischen
den beiden Korperattributen nahelegt.

Die negative Konnotation von Haarhiillen als Zeichen von Siinde illustrieren dar-
uber hinaus Legenden. Siinder:innen wie dem HIL. Chrysostomos wéchst ein dichtes
Haarkleid als Ausdruck des Geschiedenseins von Gott, das durch ein tierliches Ausse-
hen und eine aufSerzivilisatorische Lebensweise verstarkt wird. Das bewusste Anle-
gen haariger Hiillen — ob tiber oder am Korper — im Rahmen eines Bufiaktes unter-
streicht die negative Konnotation der Haarhiillen. Es ist Zeichen von Stnde, aber
zugleich ein Symbol Christi, da die einfachen Kleider von Johannes des Taufers an-
klingen, was an dem Korperhaar eines Klausners und dem Haarkleid eines Einsied-
lers im Brandan ersichtlich wird. In anderen Legenden lasst Gott ein dichtes Haar-
kleid - jedoch aus Kopfhaaren gefertigt — wachsen, das sich schiitzend tber den
nackten Korper Agnes’ legt, was fiir eine unterschiedliche Bewertung von Kopf- und
Korperhaaren spricht, selbst wenn Kopfhaare den Kérper umhtillen.

Sulamith, die Braut im Hohelied, ist die dritte Denkfigur."? In dem viel zitierten,
diskutierten und schwer verstindlichen Vers, in dem sich Sulamith selbst als schwarz
,und‘ oder ,aber‘ schon beschreibt, wird die zweite Halfte des Verses oftmals kaum
berucksichtigt. Darin vergleicht sie sich mit tabernacula Cedar und pelles Salomonis
(H1d 1,4/5), mit Zelten Kedars und Vorhéngen, Zelt(-Decken),"® Teppichen'*! bzw. Hau-
ten Salomos. Die Objekte, die auch isoliert schwer zu fassen sind, werden dadurch,
dass sie Eigenschaften mit Sulamith teilen, in ein Verhéltnis zur Tragerin gesetzt. In
diesen beiden Vergleichen werden die haarigen Hiillen Kedars, Ausdruck einer am
Rande oder aufSerhalb der Gesellschaft stehenden Gruppe, mit dem Prunk Salomos in
Beziehung gesetzt. Sulamith, die beides vereint, ist damit eine dhnliche Grenzgangerin
wie Pelz, der sowohl behaarte Tierhaut wie der Inbegriff von Luxus ist. In vergleich-
barer Weise besteht zwischen Pelz und den Kérpern der Figuren in den ausgewdéhlten
Texten des deutschsprachigen Hochmittelalters eine Beziehung der Ahnlichkeit.'®* In
der Gestaltung der Figur Belakanes hat Wolfram Anleihen an dem biblischen Vorbild
Sulamiths genommen. Pelz und Menschenhaut konnen sich, neben der materiellen
Néahe, weitere Qualititen wie Farbe oder Haptik der Oberfldche teilen, was dazu
flihrt, dass der Korper durch den Pelz zugleich ver- wie enthiillt wird. Dass dies nicht
allein fiir volkssprachige Figuren gilt, die wie Sulamith ,schwarz‘ und schén sind, lasst
sich an den wechselhaften Jeschute-(Orilus-)Episoden, die von diversen Bedeckungen
begleitet werden, aber auch an schwankhaften Erzdhlungen wie dem anonymen
Mare Aristoteles und Phyllis nachzeichnen.

119 S. ,Pelzwechsel, S. 178-191.

120 Elberfelder Bibel. Witten/Holzgerlingen 2006, [Sigle ELB 2006]; Einheitsiibersetzung der Heiligen
Schrift, vollstandig durchges. u. iberab. Ausgabe. Stuttgart 2016, [Sigle EH 2016].

121 Die Bibel nach Martin Luthers Ubersetzung. Stuttgart 2017, [Sigle Lut 2017].

122 S. 5. Pelz. Nicht Haut, nicht Kleid*, S. 195-238.



24 —— Stiickwerk

Mithilfe von (Tier-)H&uten des Alten Testaments und deren Exegesen sollen Mog-
lichkeiten des Denkens mit Tierhduten vorgestellt werden. Diese beeinflussen das Ver-
stindnis und lenken das Lesen von Haut, Fell und Pelz am Menschenkérper in volks-
sprachigen Texten des Hochmittelalters. Zugleich gliedern die Denkfiguren das
Projekt in ,Haut', ,Fell und ,Pelz‘ und spannen einen thematischen Rahmen. Haut, Fell
und Pelz kénnen dabei nur bedingt voneinander unterschieden werden, zu grof$ sind
die Uberschneidungsflichen des Themenkomplexes ,Tierhaut‘. Dies lsst sich auch an
den Auslegungen der drei biblischen Textstellen festmachen. Zwischen der Einklei-
dung von Adam und Eva durch Gott nach dem Siindenfall, Esaus Kérperhaar und Ja-
kobs Betrug mit Tierhduten wie auch Sulamiths Selbstbeschreibung im Hohelied wer-
den nicht allein dhnliche Konnotationen aufgerufen, sondern die Exegeten nehmen
Bezug auf die anderen Tierhauttextstellen, lassen diese in ein Zwiegesprach miteinan-
der treten. Gleichzeitig kdnnen mit dieser Gliederung Schwerpunkte festgemacht wer-
den, die dabei unterstiitzen, das weite Feld des Aufeinandertreffens von Tierhaut und
Menschenhaut in der Literatur des Hochmittelalters zu fassen und zu bearbeiten.



	Stückwerk
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	a Zwischen Schnitt- und Nahtstelle. (Tier-)Haut als Grenzgänger
	b Zwischen Unbehagen und Faszination. Tierhaut am Körper
	c Zwischen Erlösung und Verdammung. Tierhaut und christliche Exegese
	d Zwischen Adam und Sulamith. Tierhaut und biblische Denkfiguren




