
9 Fazit: Feindwerdung in einem Niemandsland
der Identität

Kehren wir zurück zu Richard Noschkes Grabsteininschrift, lesen wir diese nun
mit anderen Augen: „Er war ein deutscher Sohn und wünschte es zu bleiben“1

Selbst zwanzig Jahre nach seiner Repatriierung und anschließender Rückkehr,
selbst nachdem seine Wahlheimat sich erneut im Krieg mit Deutschland befand,
empfand es Noschke als wichtig, seine deutsche Herkunft und Identität auch nach
seinem Tod betont zu wissen. Betrachtet man seine und viele weitere Memoiren,
Briefe, Biographien, Autobiographien, Zeitungsartikel, Archivmaterialien wird ein
komplexer Flickenteppich an Personen mit multiplen Identitäten sichtbar. Von
Bruno von Schröder, dem protestantischen Banker in der Londoner Innenstadt,
über den jüdischen Anarchisten Rudolf Rocker bis hin zu internationalen Intellek-
tuellen in Paris wie Claire Goll oder katholischen Dienstmädchen auf dem franzö-
sischen Land wie Anna Vervier, versammeln sich viele Erfahrungen in diesem
Buch. Keine ihrer Erfahrungen kann, in den Worten von Yvonne Cresswell, als
„vollkommen charakteristisch oder repräsentativ“ gelten, erst das Zusammenbrin-
gen dieser Persönlichkeiten lässt ein vollständigeres Bild entstehen.2 Aus der Viel-
zahl an Stimmen, verschiedenen Narrativen und Dokumenten wurde eine Ge-
meinsamkeit sichtbar, die sie alle teilten: Entweder kategorisierten sie sich als
deutsch, wie Noschke, wurden, wie Mügge, von außen als deutsch betrachtet oder
als eine Mischung aus beidem. Der Krieg hatte auch in Frankreich und Großbritan-
nien selbst dazu geführt, dass eine Gruppe völlig unterschiedlicher Menschen sich
plötzlich in einem als homogen wahrgenommenen Block wiederfand. Einige pass-
ten besser und andere schlechter in diesen Block und doch erfuhren sie alle auf
die eine oder andere Weise die negativen Folgen dieser Einordnung. Diese „ethni-
sche“ Kategorisierung war während und auch nach dem Krieg eine der Haupter-
fahrungen dieser Menschen, die im Hinblick auf ihre soziale Stellung, Religion, po-
litische Einstellung vollkommen unterschiedlich waren. Diese und weitere Identi-
tätsmerkmale spielten in den Schattierungen ihrer Erfahrungen ebenso eine
große Rolle wie das Land, in dem sie sich während des Krieges befanden. Die
Schnelligkeit, Feindseligkeit und Gründlichkeit dieses Kategorisierens hing stark
davon ab, in welchem Land ein Richard Noschke, eine Gertrud Köbner oder ein
Hermann von Boetticher 1914 gelebt hatten. Doch um diese Erfahrung und die
Schlussfolgerungen genauer zu verstehen, hilft es, sich die verschiedenen Facetten
noch einmal abschließend anzuschauen.

1 Noschke, Papers.
2 Cresswell, „Wire“, 57.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111561493-009



Was deutlich wurde, war die Komplexität an ethnischen oder nationalen Iden-
titäten, die in dem Begriff „ethnisch“ deutsch eingeschlossen werden konnten: Von
jenen, die eine deutsche Staatsbürgerschaft hatten, über jene, die sich als ethnisch
deutsch verstanden, bis hin zu denen, die auch gegen ihren Willen als ethnisch
deutsch behandelt wurden. War bis hierhin diese diverse Gruppe schlicht unter
dem Begriff „deutsch“ gefasst worden, offenbarte diese Erweiterung die Nuancen,
die innerhalb der Gruppe bestanden. In der Vorkriegszeit wurde deutlich, dass
Prozesse wie Integration und Assimilation in Großbritannien und Frankreich
dazu führten, dass „ethnisch“ deutsche Migranten existierten, die deutschnationa-
listisch geprägt waren, die einige Verbindungen nach Deutschland bewahrten
oder an Teilen ihrer Herkunft festhielten, oder die die nationale Identität ihrer
Wahlheimat komplett angenommen hatten.3 Der Krieg verwischte viele dieser Nu-
ancen und alle diese verschiedenen Menschen waren aufgrund einer realen oder
wahrgenommenen Verbindung nach Deutschland Anfeindungen ausgesetzt. Ob
sie nur noch eine deutsche Staatsbürgerschaft hatten, eine deutsche Gesinnung
oder loyale britische oder französische Bürger, sie alle wurden mit Deutschland
verbunden und fanden sich nun in einem Umfeld wieder, das sofort oder zuneh-
mend diese Nuancen nicht mehr zuließ. In Frankreich war dies schon vor dem
Krieg ein Problem und setzte sich umso stärker mit dem Kriegsausbruch fort. In
Großbritannien war spätestens mit der Versenkung der Lusitania der Begriff
Feindstaatenangehöriger unzertrennlich mit Deutschsein verbunden.4 Wie weit
diese Entwicklung hin zu einer monolithischen Wahrnehmung von Ethnien führ-
te, wurde in der Behandlung der Ehepartner „ethnisch“ Deutscher deutlich. Auch
an Gruppen, die Teil des deutschen Kaiserreiches waren, aber nicht zwingend
„ethnisch“ deutsch, wurde dies deutlich. Gerade das Schicksal der Elsässer war ein
komplexes, wurden sie doch einerseits als „ethnisch“ französisch gesehen und an-
dererseits trotzdem mit Misstrauen behandelt, ob sie sich nun offen für Frank-
reich bekannten oder nicht. Ihre Schicksale veranschaulichen noch einmal, wie
problematisch die schlichte Bezeichnung einer deutschen Identität für diese Grup-
pe sein kann. Sie nur als deutsch zu bezeichnen, lässt auf ungewollte Weise den
Blick der Mehrheitsgesellschaft auf diese Minderheit fortleben. Auch andere ge-
nutzte Begriffe wie „innere Feinde“ schlägt in dieselbe Kerbe und verdeckt mögli-
cherweise andere Gruppen, die nicht als deutsch angesehen wurden, aber noch
immer auf gewisse Weise Verfolgung und Feindschaft erfuhren. Aladar Kuncz, so
sehr seine Blicke auf „ethnisch“ Deutsche bei der Kontextualisierung halfen, war
Ungar mit einer deutlich anderen Positionalität, genauso wie es Polen, Tschechen
oder auch Österreicher waren. „Ethnisch“ deutsch half wiederum dabei, einen

9 Fazit  285

3 Panayi, Enemy, 104, 121; Denness, „Germanophobia“, 87.
4 Panayi, Enemy, 101.



Mittelweg zwischen engen und weiten Begrifflichkeiten zu finden und sowohl die
Mehrheits- als auch Minderheitssicht mit einzubeziehen.

Gerade dieser Sichtwechsel bot neue Einblicke in das Schicksal dieser Minder-
heit vor, während und nach dem Krieg. Der Blick auf die Mehrheitsmeinung, wie
er in der Begrifflichkeit deutlich wurde, ist in Teilen auch ein Produkt der Quellen-
wahl vieler vorangegangenen Werke, welche häufiger staatliche oder strukturelle
Quellen bevorzugten. Die Zahlen der Internierten, Entscheidungen oder Handlun-
gen des Staates oder die Lagerstrukturen waren häufig eher im Fokus, als die Leu-
te auf beiden Seiten des Stacheldrahtes. Zwar wurden kulturelle und soziale As-
pekte nicht ausgelassen und in spezifischen Bereichen auch intensiv erforscht, al-
lerdings blieben sie in diesem strukturellen Ansatz meist eher eine Randnotiz als
der Fokus und führten auch hier den Mehrheitsblick fort. Wir sehen dies beispiels-
weise in Gerhard Fischers Analyse über die Heimatfront in Australien.5 Diese
Sichtweise, welche „ethnisch“ Deutsche in der Forschung nicht abschütteln konn-
ten, sollte nun von diesem Buch aufgebrochen worden sein. Das bedeutet bei Wei-
tem nicht, dass systemische Analysen nutzlos oder falsch waren, sie spielten, ähn-
lich wie in den umgekehrten Fällen, eine wichtige Rolle in der Kontextualisierung
und Einordnung der Erfahrungen. Schließlich sind sowohl diskursive als auch
strukturelle Kontexte notwendig um größere, versteckte Narrative innerhalb der
analysierten Erfahrungen aufzudecken.

9.1 Erfahrung und (nationale) Identität

Die meisten Erfahrungsberichte wurden nach dem Erleben der Situation aufge-
schrieben. Gertrud Köbners Buch wurde gedruckt, gebunden und verkauft, Claire
Golls Briefe wurden nicht als Bewusstseinsstrom verfasst und auch Tagebücher
wie die Hugo Ringers ließen meist den Tag retrospektiv vorüberziehen. Aspekte
wie Zeitdifferenz zwischen Erleben und Niederschreiben konnten weit auseinan-
der liegen, vom gleichen Tag wie bei Hellmuth Felle, bis hin zu Jahrzehnten später
wie bei Frederick Dunbar-Kalckreuth. In die Erfahrungen flossen somit also nicht
nur bereits vorhandene Vorstellungen mit ein, sondern meist auch Wissen und
Einordnungen nach dem Erlebten. Die kritische Analyse dieser Dokumente hat ge-
zeigt, wie stark die persönlichen Identitätsmerkmale wie Geschlecht, Klasse, Reli-
gion und politische Einstellung diese Erfahrungen prägten. Allein wie sehr die Na-
tionalität einer Person die Erfahrung der Kriegs- und Nachkriegszeit prägte, wur-
de anhand der Internierungs- und Erfahrungsberichte außerhalb der Lager

286  9 Fazit

5 Fischer, Homefront.



offensichtlich. Diese Unterschiede mussten mitbedacht werden, um die Erfah-
rungsberichte nicht unreflektiert als wahr zu übernehmen. Auch feinere Differen-
zen, wie die Erfahrung von Integration und Assimilation, konnten durch diese Un-
terschiede gefärbt werden. Erst die vergleichende und gemeinsame Analyse
brachte ein übergreifendes Erfahrungsmuster zum Vorschein. Das heißt allerdings
nicht, dass diese Unterschiede nicht auch für die Analyse wichtig waren.

Schließlich akzentuierten die Unterschiede einerseits die Gemeinsamkeiten
und andererseits war keine der analysierten Personen eindimensional nur von ih-
rer nationalen Identität abhängig. Andere Merkmale auszulassen, hätte eine über-
mäßige Vereinfachung bedeutet, die genau dem Sinn dieses Buches widerstrebt.
Schließlich ist das Selbst, um es mit Anthony Smith zu halten, „zusammengesetzt
aus multiplen Identitäten und Rollen – familiär, territorial, Klasse, religiös, Ethnie
und Geschlecht“.6 Das Selbst ist also immer im Kontext anderer zu betrachten und
verändert sich je nach Situation und diskursivem Kontext. Die Basis dieser Identi-
täten, sind soziale Klassifikationen, die fluktuieren und „verändert werden kön-
nen oder sogar abgeschafft“.7 Kehren wir also zu unseren analysierten Personen
zurück, können wir uns vorstellen, wie sie und ihre Blickwinkel sich in einem fluk-
tuierenden Nexus befanden. Nicht nur waren ihre Rollen von Bedeutung, sie form-
ten auch die Referenzpunkte für die Erfahrung. Auch hier, ähnlich wie bei Ethnie,
kann eine Person sich selbst in eine Rolle bringen oder in diese gebracht werden,
also sowohl passiv als auch aktiv sein. Sie halfen dabei, Erfahrungsaspekte freizu-
legen, wie Frustration, Nationalismus aber auch Othering. Der Nexus gab vor al-
lem also die Schattierungen der Hauptidentitätserfahrung vor, die in diesem Buch
analysiert wurde.

Hierbei ist es essenziell, noch einmal auf Tajfels und Turners Theorie der so-
zialen Identität von 1979 zu verweisen, wie sie von Srividya Ramasubramanian
und Chantrey Murphy beschrieben wurde, um diesen Punkt klarer zu machen. Ta-
jfel und Turners Theorie ist der von Anthony Smith nicht unähnlich, doch ist ein
wichtiger Aspekt hinzugefügt, nämlich:

um eine positive soziale Identität zu behalten, bemühen Menschen Vergleiche zwischen
Gruppen, die einen favorisierenden Bias gegenüber ihrer eigenen Gruppe sowie ein diskri-
minierendes Verhalten gegenüber anderen Gruppen aufweisen, und nutzen Bewältigungs-
strategien, beispielsweise interne und externe Kausalitätszuschreibungen bei Gruppenversa-
gen.8

9.1 Erfahrung und (nationale) Identität  287

6 Smith, Identity, 4.
7 Smith, Identity, 4.
8 Ramasubramanian und Murphy, „Stereotyping“, 389.



In diesem Kontext wird Identität also noch stärker in einem Gruppenkontext gese-
hen. Die Gruppe der „ethnisch“ Deutschen wurde im Rahmen der nationalen Iden-
tität innerhalb des komplexen Nexus an verschiedenen Identitäten verstanden.
Durch die Begegnung der Personen im Kontext ihrer nationalen Identität inner-
halb des Nexus von Identitäten und Diskursen, wurde ein starker diskursiver
Wandel für „ethnisch“ Deutsche in Großbritannien und Frankreich, vor, während
und nach dem Krieg aufgedeckt. Diese Kontextualisierungen konnten also dabei
helfen, größere Aussagen über „ethnische“ Minderheiten in Zeiten des Konflikts
zu tätigen.

Um innerhalb eines sich stark wandelnden Sets an sozialen Klassifikationen
eine positive soziale Identität zu behalten, mussten sich Menschen wie Paul Co-
hen-Portheim oder Dora Coith konstant adaptieren. Ähnlich wie bei dem Nexus,
kann man sich die nationale Identität als Spektrum vorstellen. Auch die britische
nationale Identität war, so Tabili „in einem asymmetrischen Dialog zwischen lokal
und national, migrantisch und einheimisch, Staat und Gesellschaft“ immer mehr
ein Spektrum als ein monolithischer Block.9 Im Kontext der Migration, wo zwei
nationale Identitäten aufeinandertreffen, kann eine Überlappung dieser Spektren
stattfinden. Diese beiden Spektren interagieren miteinander über das, was Tabili
als „Permeabilität“ bezeichnet hat und welches innerhalb dieses Buches immer
wieder auftauchte.10 Im Großbritannien der Vorkriegszeit herrschte eine so starke
Permeabilität, dass sich „ethnisch“ Deutsche zwischen diesen Spektren freier be-
wegen konnten, ohne eine deutsche Identität bei der Annäherung an die britische
zu verlieren. Richard Noschke konnte sich als Deutscher verstehen, auch wenn er
eine britische Frau geheiratet hatte, seine Kinder Englisch sprachen und er einen
Großteil seines Lebens in London verbracht hatte. Ein Maximilian Mügge konnte
seine deutsche Identität vollkommen ablegen, ein Felix Semon sich komplett an-
passen und trotzdem Aspekte seiner deutschen Identitäten bewahren. Semon,
Mügge, Hermann Fiedler, sie alle waren auch in einem rechtlichen Sinne britisch.
Abbildung 6 veranschaulicht diese Veränderungen:

288  9 Fazit

9 Tabili, „Identities“, 379.
10 Tabili, „Identities“, 379.



Abb. 6: Modelldarstellung der Verhärtung ethnischner Identitäten vor dem Krieg und währenddes-
sen. Die Kreise stellen hier bei die Spektren nationaler Identität dar, auf denen sich die Personen
befanden. Die unterschiedlichen Randformen repräsentieren die Durchlässigkeit. Quelle: Mathis Gro-
nau.

Identität, so Smith, ist in vielerlei Hinsicht davon abhängig, sich einer politischen
Gemeinschaft einer Nation zugehörig zu fühlen, welche eine gewisse Gleichheit
vor dem Recht für alle Personen innerhalb dieser Nation garantiert.11 Doch selbst
in diesem Modell kann die Idee einer gemeinsamen Zahl an geteilten Werten und
Traditionen nicht fehlen.12 Nationale Identität ist also nicht etwas, was nur auf Ge-
meinschaft auf einem legalen Level beruht, sondern auf mehreren. Im Großbritan-
nien der Vorkriegszeit war es für „ethnisch“ deutsche Migranten möglich, Werte
und Traditionen zu teilen ohne die Werte und Tradition der früheren nationalen
Gemeinschaft vollkommen zu verlieren. Diese Möglichkeit war in Frankreich voll-
kommen unterschiedlich ausgeprägt, wie Azar Gat sie für die Vorkriegszeit ver-
gleichend beschreibt:

Frankreich und Großbritannien sind dahingehend anders als andere Fälle, als dass sie, wie
alle hegemonialen Völker mit einer langen und erfolgreichen Tradition der Dominanz über

9.1 Erfahrung und (nationale) Identität  289

11 Smith, Identity, 9–10.
12 Smith, Identity, 11.



eine Vielzahl an verschiedenen Ethnien, daran gewöhnt waren ihre Identität als unange-
fochten und tatsächlich als universal zu verstehen, denn als spezifisch ethnisch. Bei den
Franzosen wurde Akkulturation eine Staatsideologie und konstitutionelles Prinzip währen
in Großbritannien die Assimilation eher eine unausgesprochene und unreflektierte Annah-
me war.13

Diese unterschiedliche Beziehung zu anderen Ethnien hatte auch gerade bei „eth-
nisch“ Deutschen einen besonderen Einfluss auf ihre Erfahrungen in der Zeit von
1914 bis 1924. Anders als Gatz hier impliziert, spielte hierbei auch noch die jewei-
lige Beziehung zum Herkunftsland eine besondere Rolle. Schließlich, so stellte
auch Claire Goll fest, konnte eine Kluft zwischen dem, was als deutsch angesehen
wurde und dem was als französisch angesehen wurde, so groß werden, dass sie
nicht mehr überbrückt werden konnte. Der Erzbischof von Canterbury wiederum
machte diese von Gat beschriebene Annahme deutlich, als er davon sprach, dass
deutsche Staatsbürger sich durchaus durch den Einfluss ihre britischen Partner
anpassen könnten. Doch dies waren Erfahrungen und Aussagen der Nachkriegs-
zeit. Um dort hinzugelangen, musste erst die Vorkriegszeit klarer umrissen wer-
den.

Hier waren, wie bereits erwähnt, die Fundamente andere. Die „ethnisch“
Deutschen machten durch ihre Positionierung auf dem Spektrum aber auch über
die Infrastrukturen und Netzwerke deutlich, wie unterschiedlich die Permeabilität
war. So teilten die britische und deutsche Identität diverse Aspekte, wie eine ähnli-
che Sprachfamilie oder den protestantischen Glauben. So konnten gleichzeitig
Identitätsmerkmale, die als britisch gelesen wurden, genauso in einer Person
sichtbar werden, wie deutsche, wie eine deutsche Muttersprache und Staatsbür-
gerschaft mit einem anglisierten Namen und einem britischen Partner. Die Prä-
senz deutscher Identitätsmerkmale führte nicht zu einer Exklusion von der Mehr-
heitsgesellschaft und der Aneignung britischer Identitätsmerkmale, in der Tat war
es einfach zu wechseln und führte zu einer schnelleren Assimilation, über die sich
Pfarrer Götz schon 1903 beschwerte. Welche Attribute oder Identitätsmerkmale
von einer britischen Identität ausgeschlossen waren, war immer im Diskurs, wie
das Schicksal des Deutschen Theaters vor dem Krieg gezeigt hat. Auf der Sprache
Tabilis aufbauend, lässt sich also sagen, dass der Diskurs ebenso wie die Identität
permeabler waren, was einerseits zu der Möglichkeit führte, eine deutsche Identi-
tät stärker zu präsentieren aber auch zu der Möglichkeit, diese für eine britische
abzulegen und alles dazwischen. Nationale Identität war in der Vorkriegszeit
nicht, wie es später der arme Seemann aus Thomas’ Bericht erfahren musste, an
die Staatsbürgerschaft geknüpft. In Frankreich wurde dies durch die Beziehung

290  9 Fazit

13 Gat, Nations, 334.



zum Elsass deutlich, welches zwar legal kein Teil Frankreichs war aber in seiner
Identität als französisch verstanden wurde. Die Permeabilität in Frankreich aller-
dings war um ein vielfaches enger gefasst und sah die deutsche und französische
Identitäten vielmehr als antithetische Paare, denn als Spektren mit Überlappun-
gen. Der deutsch-französische Antagonismus, sowohl kulturell als auch von staatli-
cher Seite, erschwerte ein Wandeln zwischen den Identitäten wie Gatz sagte, benö-
tigte die französische Vorstellung von nationaler Identität einen gemeinsamen Re-
ferenzrahmen und Wertekatalog, welcher befolgt werden musste. Allerdings hatte
der Antagonismus eher dazu geführt, dass eine deutsche Identität praktisch als Ge-
gensatz zu einer französischen gesehen wurde. Die Kosten für die Assimilation,
wie sie genannt wurden, waren dementsprechend schlicht zu hoch. Ein Wandern
zwischen den Identitäten gelang hauptsächlich, wenn ein Harry Graf Kessler sich
eher als weltbürgerlich verstand oder eine Gertrud Köbner sich weniger als Deut-
sche. Diese Idee, zwei anscheinend unüberwindliche, ja ethnisierte Identitäten zu
überbrücken, zog jene drei verschiedene Gruppen an: Zuerst jene, die, wie die vie-
len Kindermädchen, genau das andere erleben wollten. Dann die Migranten, die,
wie der Kreis um das Café du Dôme, sich dieser Differenz erhaben fühlten. Zuletzt
jene, die bereits eine Distanz zu einer deutschen Identität aufgebaut hatten wie
Gertrud Köbner.

Je offener also diese Spektren zueinander waren, aufbauend auf Geschichte,
politischen Beziehungen, wahrgenommenen Ähnlichkeiten, desto mehr verein-
fachten sie innerhalb der Minderheitsgruppe sowohl die Darstellung von Nationa-
lismus als auch die Erfahrung der Assimilation. Hatte sich der Diskurs verhärtet
und die Spektren waren gegenseitig eher impermeabel, so gab es innerhalb der
Minderheit weniger offenen Nationalismus aber auch weniger Assimilation.
Höchstens die Idee des Weltbürgertums konnte diesen, in Zeiten des Friedens,
überbrücken. Mit dem Ausbruch des Krieges veränderte sich diese Permeabilität
nun in beiden Ländern.

9.2 Die Erfahrung von Feindseligkeit in Kriegszeiten

Wenn wir über „ethnisch“ Deutsche in Großbritannien oder Frankreich während
des Krieges sprechen, ganz gleich ob die Zugehörigkeit passiv oder aktiv attribu-
iert wurde, ist es notwendig erneut zu erwähnen, wie wichtig die politische Aus-
richtung der Person hierfür war.14 Das bedeutete, dass die Position der Person auf
ihrer Beziehung zu der Wahlheimat und dem Herkunftsland basierte. Wie Bru-

9.2 Die Erfahrung von Feindseligkeit in Kriegszeiten  291

14 Brubaker, Nationalism, 60.



baker schreibt, kann diese Position stark variieren: „Während einige externe Par-
teien ablehnen, da sie glauben, dass es wichtiger ist Loyalität zu dem Land zu zei-
gen, in dem sie leben und deren Staatsbürgerschaft sie haben, können andere ak-
tiv Patronage oder Schutz aus dem Ausland suchen.“15 Auch wenn Brubakers Theo-
rie eines triadischen Nexus sich auf die Sowjetunion bezog, haben wir bereits
gesehen, dass dies auch auf „ethnisch“ Deutsche in Großbritannien und Frank-
reich zwischen 1914 und 1924 anwendbar ist. In Bezug auf Frankreich erwähnt
Brubaker diesen Nexus selbst in seinem Buch über deutsche und französische
Staatsbürgerschaft nicht.16 Dabei war er dort und in Großbritannien sichtbar. Ein
Maximilian Mügge tat sein Bestes, um seine Loyalität zu Großbritannien zu bewei-
sen, während bei Kriegsausbruch hunderte, wenn nicht sogar tausende deutsche
Staatsbürger versuchten nach Deutschland zu reisen, um sich in Kriegsdienst zu
stellen. In Frankreich sahen wir Kindermädchen wie Helene Schaarfschmidt sich
klar auf der Seite der deutschen Interessen beschreiben und Menschen wie Hansi,
die nach Kriegsausbruch nach Frankreich reisen, um dort für das Land zu kämp-
fen. Doch hatten auch vor Kriegsausbruch die politischen Wahrnehmungen die
Beziehungen geprägt. Dieser Einfluss stieg nun, wie wir gesehen haben, weiter an.
Schließlich müssen während eines Krieges die teilnehmenden Länder „eine natio-
nal zusammenhängende Einheit kreieren um einen externen Feind zu bekämp-
fen“.17 Den Nexus der Beziehungen im Sinn, wandten die beiden Staaten nun die
Frage des Zusammenhangs auf die „ethnisch“ Deutschen an und zwar im Sinne
einer Verbindung zu ihrer Wahlheimat oder zum deutschen Kaiserreich.

Auch innerhalb der „ethnisch“ deutschen Minderheit wurden mit Kriegsaus-
bruch verschiedene Zugehörigkeiten wichtiger. Dies wurde in der Reaktion der
Personen auf die Julikrise, Mobilisierung und Kriegserklärung sichtbar: der legale
Aspekt einer Kriegserklärung war für die Kriegserfahrung bei Weitem weniger
wichtig als die Mobilisierung. Die Mobilisierung kündete in der Erfahrung der
„ethnisch“ Deutschen bereits den Krieg an, weshalb viele Erfahrungsberichte um
diesen Zeitpunkt begannen. Auch in den beschriebenen Reaktionen wurde dies
deutlich: einige wollten nach Deutschland reisen um zu kämpfen, andere wollten
für ihre neue Heimat kämpfen, einige blieben lieber still, einige wollten nach
Großbritannien zurückkehren und andere wollten schlicht aus Frankreich fliehen.
Mit der Mobilisierung wurde eine Positionierung innerhalb dieses Nexus notwen-
dig und dies basierte auf den jeweiligen Annahmen über die eigene Identität und
Position auf dem Nexus und den beiden Spektren. Wie Panayi es formulierte: „Die

292  9 Fazit

15 Brubaker, Nationalism, 60–61.
16 Brubaker, Citizenship, 114–119.
17 Panayi, „Minorities“, 15.



Frage der Loyalität und Nationalität wird zu einer Obsession in Kriegszeiten.“18

Der große Unterschied, basierend auf der Permeabilität der Spektren nationaler
Identität, war, dass „ethnisch“ Deutsche sich häufig sicherer damit fühlten, im
Land zu verbleiben und dabei sogar noch Teile ihrer deutschen Identität zu be-
wahren. In Frankreich flohen die meisten um der offensichtlichen Feindseligkeit
zu entgehen oder blieben vollkommen still um diese nicht auf sich zu ziehen. Al-
lerdings hatte in beiden Ländern die Vorkriegspermeabilität mit der Mobilisierung
aber spätestens mit dem Kriegseintritt aufgehört zu existieren. Das Konzept der
Staatsbürgerschaft als Zeichen der Zugehörigkeit machte entweder zunehmend
oder direkt dem einer ethnisierten Vorstellung von Zugehörigkeit Platz, was sich
sowohl auf die Handlungen der Regierung als auch der Öffentlichkeit auswirkte.

Staatsbürgerschaft wurde hierbei nicht vollkommen aufgehoben, bedenkt
man den Unterschied zwischen Freiheit und Internierung ebenso wie die Notwen-
digkeit für beide Staaten, Menschen erst rechtlich zu denaturalisieren, bevor sie
interniert oder deportiert wurden. Auch waren deutsche Staatsbürger vor Beginn
der Internierung durch Restriktionen, Vertreibung und Barrieren in ihrer physi-
schen Freiheit deutlich stärker eingeschränkt. Deutsche Staatsbürger waren nun
unter erhöhter Beobachtung, ob dies nun das erzwungene Verlassen bestimmter
Regionen, Bewegungseinschränkungen oder Meldungen in der lokalen Polizeista-
tion beinhaltete. Die meisten hielten sich an diese neuen Regeln, doch fühlten sie
diese im Konflikt mit ihrer Selbstwahrnehmung als unschuldige oder freie Men-
schen oder im Konflikt mit ihrer Staatsbürgerschaft. Je mehr sie sich ihrer Wahl-
heimat zugehörig fühlten, desto mehr verstanden sie diese Maßnahmen, fühlten
sich allerdings trotzdem in ihrer Position innerhalb der nationalen Identität miss-
verstanden. Die vermehrten Nachfragen über Naturalisierung zeigen, dass viele
nun versuchten, ihre eigene Position legal zu zementieren, allerdings brauchte
man, wie Baron Bruno von Schröder, die nötigen Mittel um dies jetzt noch zu er-
reichen. Doch auch diese rechtliche Distinktion bot nicht zwingend Schutz. Um
den Feind zu bezwingen, so Panayi, wurde „der Luxus der Friedenszeit, inklusive
Toleranz, geopfert“.19 Dieses Opfern von Toleranz oder der Permeabilität von na-
tionalen Identitäten drängte „ethnisch“ Deutsche allerdings auch an den gesell-
schaftlichen Rand oder direkt in die Gruppe des Feindes. Fühlten sie sich ausge-
grenzt und hatten die Mittel dafür, sprachen sie sich in Großbritannien offen über
ihre Empörung aus und betonten ihre Loyalität zu ihrer Wahlheimat. Dass sie die-
se Meinungen, zumindest in Großbritannien, äußern konnten, zeugt von den Vor-
teilen einer rechtlichen Gemeinschaft.

9.2 Die Erfahrung von Feindseligkeit in Kriegszeiten  293

18 Panayi, „Minorities“, 7.
19 Panayi, „Minorities“, 18.



Für die deutschen Staatsbürger allerdings gab es keinen solchen Schutz. Die
strengsten Maßnahmen, die gegen sie eingeführt wurden, waren die Internierung
und die Repatriierung. Letzteres geschah, wenn eine Internierung aufgrund ihres
Alters, ihres Geschlechts oder einer Krankheit nicht in Frage kam oder eine Person
aus verschiedenen Gründen nicht mehr als Gefahr angesehen wurde. Mit beiden
Maßnahmen allerdings, wurde die diskursive Ausgrenzung zu einer physischen,
wurden sie entweder direkt der anderen Gruppe zugeschoben oder in abgelegene
Regionen verbracht und dort unter Aufsicht gefangen gehalten. Gerade in Frank-
reich nur wegen ihrer Staatsbürgerschaft aus ihren bestehenden Netzwerken ge-
rissen, mussten die Internierten nun in beiden Ländern versuchen, sich eine zu-
sammenhängende soziale Identität und einen neuen Lebenssinn zu erschließen.
Dies geschah an einem Ort, der gerade zu Beginn nicht darauf ausgerichtet war, so
etwas zu ermöglichen. Die Internierten mussten dies also in vielerlei Hinsicht
selbst oder sogar entgegen der Logik der Internierung tun. Aus ihrer Normalität
und vielen damit einhergehenden Rollen und Identitäten entfernt, versuchten die
meisten Internierten diese wiederzugewinnen oder neue zu erschaffen. Theater,
Schulen, Sportangebote, Zeitungen, eigene Läden oder Arbeiten boten altbekann-
tes oder ermöglichten, wie auch die Rolle des Kapitäns, neue Identitäten und Rol-
len. Auch ein Gefühl der Selbstbestimmung konnte so zurückgewonnen werden.
Dies war enorm wichtig, denn die Lager selbst boten zumeist keine Rolle, außer
der des Internierten und Feindstaatenangehörigen. Solche Aktivitäten waren
Selbstschutz, denn dieses Umfeld wirkte sich negativ auf die psychische und physi-
sche Gesundheit der Internierten aus. Die Erfahrung einer Vernachlässigung aber
auch von Misstrauen, was allein durch die Lager und ihren Verwaltungsapparat
deutlich wurde, sorgte nur in Teilen für eine Rollenfindung und hauptsächlich für
Empörung und Apathie unter den Internierten, bis hin zur Stacheldrahtkrankheit.
Das Fehlen von Sinn wurde noch verstärkt durch die äußere Zuschreibung negati-
ver Identität, namentlich des gefährlichen Gefangenen.

Da sich diese Zuschreibung auf ihre nationale Identität bezog, wurde diese
auch in Teilen von den Internierten angenommen oder aufgenommen und ver-
stärkte sich in Teilen bis hin zu einem deutschen Nationalismus. Schließlich wur-
den sie nun als Deutsche gesehen, ob sie wollten oder nicht, und eine Annahme
und Wendung zur positiven Konnotation fungierte als Ventil für die eigentlich ne-
gative Außenzuschreibung. Der William Red des Gedichts wurde wieder Wilhelm
Rot und deutschnational gesinnt. Erfahrungen von Feindseligkeit, gerade vor dem
Betreten der Lager wie die Mengen an wütenden Bürgern, aber auch Gruppen-
zwang innerhalb der Lager verstärkte diese Entwicklung noch weiter. Einige hat-
ten diese Einstellungen wiederum gar nicht nötig. Sie waren vorher bereits fest in
einer deutschen Identität verortet. Identität allerdings ist komplexer und nationa-
le Identität reichte nicht aus um eine Normalität zu simulieren, also mussten ande-

294  9 Fazit



re Marker her. Einige, wie Religion, Klasse oder Ethnie wurden bereitwillig auf die
Lagergesellschaft übertragen und separierten die Internierten noch einmal unter-
einander. Gerade für besser organisierte Lager funktionierte die Simulation bes-
ser, boten sie die genannten physischen oder kreativen Ventile. Fehlten sie, stiegen
physische und physische Krankheiten. In den Lagern in Großbritannien und
Frankreich ab 1915 konnte aber selbst bei der Existenz solcher Strukturen eine Sa-
che nur teils simuliert werden: Die Präsenz von Frauen. Hierbei konnte die tempo-
räre Natur des Krieges zu Hoffnungen auf ein Wiedersehen führen. Hauptsächlich
führte diese Ungewissheit eher dazu, dass die Strukturen immer mit dem Wissen
um ihre Vergänglichkeit existierten und somit keine vollständige Sicherheit und
Normalität boten. Vielmehr war das Ende der Internierung das Hauptziel prak-
tisch aller Internierten. Die Wiederkehr zu alten Netzwerken, Freiheit, zur Norma-
lität, ja auch zu einer positiven Identität war von größter Bedeutung. Waren die
Umstände für eine Simulation unzureichend oder gar nicht erst gegeben, stieg
hier auch das Gefühl, dass eine Flucht besser war als das Aushalten dieser Umstän-
de. Allerdings gab es auch während des Krieges die Möglichkeit, legal die Internie-
rung zu verlassen und viele Hoffnungen und Anstrengungen wurden darauf ver-
wandt, diese nutzen zu können. Wie wichtig dies war, zeigt sich in den durchweg
positiv wahrgenommenen Erfahrungen sobald das internierende Land verlassen
worden war. Nur wenige entschieden sich dazu, freiwillig länger in den Lagern zu
bleiben um in Frankreich oder Großbritannien ihr Leben fortzusetzen. Für die
meisten waren die Erfahrungen eines Wandels hin zur Feindseligkeit seitens des
Staates aber auch der Bevölkerung zu präsent.

Mit einer Verhärtung der Grenzen nationaler Identität, der Ethnisierung die-
ser und, wie Panayi es ausdrückte, der Obsession mit Loyalität hatte eine zuneh-
mende Zuweisung der „ethnisch“ Deutschen in eine immer negativer gesehene
Gruppe geführt. Je länger der Konflikt anhielt, je mehr Opfer er forderte, desto ag-
gressiver wurde die Stimmung diskursiv und physisch: Naturalisierte „ethnisch“
Deutsche sollten sich zunehmend entweder ruhig verhalten oder ihre Loyalität of-
fen bekunden und alle „ethnisch“ Deutschen sollten ihre Arbeitsstelle verlieren
oder mit physischer Gewalt rechnen. Dies betraf selbst solche Personen, die eigent-
lich keine Verbindung mehr zu Deutschland oder einer deutschen Identität hatten.
Mehr als die Internierten fühlten sie den Wandel im öffentlichen Diskurs hin zu
einer monolithischen Identität, die mehr und mehr jene ausschloss, die mit
Deutschland in Verbindung gebracht wurden. Diese Diskurse positionierten Men-
schen wie Yvonne Kapps Vater, aber auch Felix Semon mehr und mehr als anders
zur Mehrheitsgesellschaft. Wie weitreichend diese Impermeabilität greifen konn-
te, sieht man an den zum Teil erbärmlichen Verhältnissen, in denen nicht-deut-
sche Ehepartner wegen ihrer Verbindung aushalten mussten, daran dass sie auf-
grund ihrer angenommenen Staatsbürgerschaft repatriiert, oder, wie in Frank-

9.2 Die Erfahrung von Feindseligkeit in Kriegszeiten  295



reich der Fall, zu Beginn auch mit interniert wurden. Diese Idee, dass eine „ethni-
sche“ Gruppe nun durch Kontakt auch auf Menschen der Mehrheitsgesellschaft
abfärben konnte, verstärkte unterdessen die soziale Isolation der „ethnisch“ Deut-
schen, wollte niemand in der Mehrheitsgesellschaft aufgrund von Kontakten eben-
falls ins Niemandsland der Identitäten geschoben werden. Für dieses Umfeld
mussten alle, sowohl die internierten als auch nicht-internierten „ethnisch“ Deut-
schen Bewältigungsstrategien entwickeln: Emma von Schröder fand Halt in ihrem
Glauben, August Cohn machte seine Loyalität unter Offenlegung seiner Herkunft
deutlich, Dr. Markel errichtete eine Hilfsorganisation. Sie hatten nicht zwingend
die komplexen Identitäten der Vorkriegszeit abgelegt aber versuchten diese auf-
recht zu erhalten in einem Umfeld, das immer weniger Überlappung der Spektren
zuließ. Wie schnell sich dieser Wandel vollzog, hing hierbei vom Land ab, wie
noch später genauer beleuchtet wird. In beiden Fällen wurde alles getan um eine
Situation zu überstehen die, wie praktisch alle zustimmten, mental und physisch
schädlich war.

Die bereits erwähnte Stacheldrahtkrankheit war das Ergebnis fehlender Be-
wältigungsmechanismen in den Internierungslagern. Während Krankheiten gene-
rell für Internierte ein Ende der Internierung bedeuten konnten und auch Men-
schen dazu animierten, kränker zu werden, wenn solche Möglichkeiten sich erga-
ben, waren diese Krankheiten eine klare Gefahr, die auch zum Tod führen konnte,
wie Gertrud Köbner über einen älteren Verstorbenen in ihrem Lager schrieb. Die
Erfahrung von Krankheit und Tod betraf die Verbliebenen auf beiden Seiten des
Stacheldrahts, hatten sich in beiden Fällen die Möglichkeit eines Einkommens ver-
ringert und die Lebensstandards verschlechtert. Auch führten physische Gewalt
und der Druck der Ausgrenzung zu Krankheit und Tod. Das zeigt, wie einflussreich
diese Erfahrungen für die „ethnisch“ Deutschen waren, deren einzige Gemeinsam-
keit ihre tatsächliche oder wahrgenommene Verbindung zu einer nationalen Iden-
tität war, die durch den Krieg stärker zum Anderen geworden war. Umgekehrt
zeigt es aber auch, wie wichtig es war, Identitäten und Rollen zu kreieren oder auf-
rechtzuhalten, die ihnen Halt, Sinn oder ein positives Selbstbild gaben. Ebenso
wichtig waren Strukturen innerhalb und außerhalb der Lager, die monetär und
psychisch bei dieser Aufgabe halfen. Die Kriegszeit zu überstehen war das Haupt-
ziel dieser Menschen und selbst wenn die meisten sich von der Feindseligkeit
übermannt fühlten, gab es auch nach dem Krieg jene, die versuchten nach dem
Krieg zu einer Normalität in Großbritannien oder Frankreich zurückzukehren.

296  9 Fazit



9.3 Die „Nachkriegszeit“

Der 11. November 1918 wurde als Ende des Krieges wahrgenommen, auch wenn er
nicht das offizielle Ende des Krieges war. Ähnlich wie bei der Mobilisierung ging
es allerdings nicht um den offiziellen Status sondern um das Einläuten der Verän-
derung. Die Erfahrung des Waffenstillstands ging einher mit Freude, Erleichterung
aber auch Angst und Unsicherheit, während der Vertrag von Versailles selten gro-
ße Aufmerksamkeit erhielt. Der Waffenstillstand bedeutete viel mehr erst einmal
das Ende der Kämpfe, rückte aber auch die Wiederkehr von Normalität in greifba-
re Nähe. Jene, die außerhalb der Lager noch finanzielle Mittel besaßen, was meist
in Großbritannien der Fall war, verloren oft keine Zeit damit, zu versuchen, alte
Netzwerke oder Geschäfte wieder aufleben zu lassen. Jene, die wiederum aus mo-
netären Gründen auf die Hilfsstrukturen der Kriegszeit angewiesen waren, sahen
diese nun wegbrechen.

Den Waffenstillstand als das Ende des Krieges zu betrachten war gerade für
die Internierten verständlich, bedeutete er doch das gesicherte Ende ihrer Gefan-
genschaft. Auf ihrer Situation innerhalb der Lager basierend, war diese Erfahrung
genau wie bei den nicht-internierten „ethnisch“ Deutschen mit positiven und ne-
gativen Gefühlen verbunden. Eine Repatriierung, die in den meisten Fällen statt-
fand, konnte gefühlt endgültige Trennungen zu alten Bekannten oder der Familie
bedeuten, die Rückkehr zu einer gewünschten Normalität oder die Rückkehr in
ein Land, zu dem sie entweder keine Kontakte mehr hatten oder welches sich, ge-
nauso wie sie, in den letzten vier Jahren drastisch verändert hatte. Jene, die an
ihren Netzwerken und Beziehungen in ihrer Wahlheimat festhalten wollten, ver-
suchten alles um dort zu bleiben und stellten Anträge oder blieben freiwillig län-
ger in den Lagern. Wurden sie trotzdem abgeschoben, konnte dies katastrophale
Auswirkungen für diese Beziehungen haben. Für andere, ja für die meisten war,
wie aus den Berichten hervorgeht, allerdings die Freiheit erst einmal wichtiger als
alles andere. Doch, genauso wie einige gegen ihren Willen repatriiert wurden,
blieben andere gegen ihren Willen in den Lagern. Da mit dem Ende des Krieges
das öffentliche Interesse an den Internierten weitestgehend abgenommen hatte
und Internierte weniger eine Gefahr, ein Verhandlungsmittel oder politisches Mit-
tel darstellten, waren sie nun für alle Länder nicht mehr von Bedeutung. Diese
hatten in der Nachkriegswelt wichtigeres zu tun. Mit dieser Entwicklung ging auch
der Niedergang der Strukturen innerhalb der Lager einher, denn weniger wurden
bereit gestellt und es waren häufig zu wenig Internierte verblieben um diese auf-
recht zu halten. Daher wurden auch die Beschwerden über die zerstörerischen Ef-
fekte der Internierung laut, die mit diesen Strukturen bekämpft worden waren.
Die Internierten wurden verletzlicher, wie der starke Einfluss der Spanischen

9.3 Die „Nachkriegszeit“  297



Grippe zeigt, aber auch gewalt- und fluchtbereiter. Von den späten Daten der Grip-
pewellen in Frankreich ausgehend war ihre periphere Situation ein Segen und ein
Fluch, denn einerseits waren sie erst geschützt, aber andererseits beschwerten sie
sich zunehmend auch über die fehlende medizinische Versorgung.

1924 wurden die letzten Internierten freigelassen. Die meisten, die im Laufe
der sechs Jahre nach Deutschland repatriiert wurden, mussten sich nun erneut in
ihrer Identität anpassen, denn eine deutsche Identität war Teil der Mehrheitsge-
sellschaft und nicht mehr ein einzigartiger Identitätsmarker. Auch sahen sich viele
mit einem durch die Niederlage und Revolution gründlich veränderten Land kon-
frontiert, das sie in einigen Fällen seit Jahrzehnten nicht mehr betreten hatten.
Auch hier konnten einige relativ schnell eine Normalität zurückgewinnen, zum
Beispiel durch die Nutzung ihrer Erfahrungen im Ausland, während andere wei-
terhin finanziell, gesundheitlich oder emotional strauchelten. Diese Probleme
führten auch hier zu der Errichtung von Strukturen wie dem REK, um sich gegen-
seitig zu helfen aber auch um Erfahrungen zu teilen, die Erfahrung als Internierte
positiv in ihre Identität einfließen zu lassen und daran zu erinnern. Auch gaben
ihnen diese Strukturen und Identitäten eine Stimme in einem Land, welches sie
ihrer Meinung nach vergessen hatte. Dieses fehlende Interesse hatte allerdings
auch Auswirkungen auf die Strukturen selbst, denn die Zivilinternierten wurden
so langfristig von Militärinternierten-Interessen und -Rollen teilüberformt. Diese
waren zahlenmäßig größer und hatten bessere Chancen ihrer Stimme Gehör zu
verschaffen. An militärische Strukturen und Hierarchien gewöhnt und aufgrund
der Maskulinisierung des Krieges in einem gefühlten Aufholbedarf, geschah diese
Entwicklung ohne größere Reibereien. So gewann die Identität als ehemaliger In-
ternierter oder deutscher Migrant an Bedeutung für die, die nach Deutschland zu-
rückkehrten. Für jene, die in Großbritannien oder Frankreich verblieben waren,
spielte die nationale Identität weiterhin eine Rolle.

Allerdings wurde ein Wiederaufbau jedweder Form „ethnisch“ deutschen Le-
bens in Frankreich konsequent von der französischen Regierung und Öffentlich-
keit in den Jahren nach 1918 behindert. Während in Großbritannien die Zahl und
Festigkeit „ethnisch“ deutscher Strukturen massiv gelitten hatte, war dort ein Wie-
deraufbau wenigstens möglich. Dies konnte hauptsächlich von jenen vorangetrie-
ben werden, die die Mittel für so etwas übrig hatten, wie beispielsweise Baron
Bruno von Schröder, der die Community bereits vor dem Krieg unterstützt hatte
und sich intensiv mit dem Wiederaufbau in den Nachkriegsjahren auseinander-
setzte. Generell war für den Wiederaufbau überhaupt eine gewisse Zahl an „eth-
nisch“ Deutschen notwendig, die ein Interesse an daran hatten, und hierbei spiel-
ten zwei Faktoren eine Rolle: Einerseits die Zahl der naturalisierten „ethnisch“
Deutschen mit solchen Interessen im Land, wie es von Schröder war, und anderer-
seits die Möglichkeit „ethnisch“ Deutscher nach dem Krieg wieder ins Land zu ge-

298  9 Fazit



langen. In Frankreich waren beide Zahlen gering und die Maßnahmen sorgten da-
für, dass letzteres in deutlich geringerem Maße geschah als in Großbritannien,
auch wenn dort ebenfalls Restriktionen für die Einreise angewandt wurden. Das
heißt nicht, dass die Lage in Großbritannien ähnlich wie vor 1914 war. Auch dort
waren Feindseligkeit und Misstrauen noch präsent und zeugten davon, dass das
Niemandsland der Identitäten bei Weitem noch nicht befriedet war, wenn auch in
größerem Maße als in Frankreich. Betrachtet man die historischen Voraussetzun-
gen in Frankreich und Großbritannien bezüglich ihrer Beziehung zu einer deut-
schen Identität, ist es nicht überraschend, dass die Permeabilität in Großbritan-
nien noch größer war und auch eine Normalisierung schneller stattfand. Mehr
etablierte „ethnisch“ Deutsche konnten, wie Felix Semon, aktiv für eine Normali-
sierung eintreten und auch das Land war nicht vom Krieg verwüstet gewesen, so-
dass eine politische und öffentliche Annäherung an Deutschland schneller möglich
war als im feindseligeren und verwüsteten Frankreich. Dort waren die Vorausset-
zungen impermeabler gewesen und auch die Konflikte mit Deutschland nach dem
Krieg noch stärker, wurden sie auch von beiden Seiten angefacht. Dies wurde vor
allem an der Situation der Botschaft und ihrem Botschafter Wilhelm Mayer deut-
lich. Anstatt die Netzwerke und Aktivitäten von „ethnisch“ Deutschen in Frank-
reich unterstützen zu können, waren sie und er überarbeitet, unterbesetzt und
konstant mit den Konflikten der beiden staatlichen Parteien beschäftigt. Diese feh-
lende Koordination behinderte zusätzlich die Ankunft deutscher Staatsbürger.
Dies betraf die ehemaligen „ethnisch“ Deutschen in Frankreich unterschiedlich,
konnte Gertrud Köbner beispielsweise eine Karriere darin finden, Artikel zu
schreiben, während Franz Hessel offensichtlich darunter litt. Auch die Literatur,
die über diese Situationen in beiden Ländern erschien, macht den Unterschied
deutlich. War die unmögliche Liebe zwischen einem deutschen Internierten und
einer Britin in Hall Caines Werk in der Kriegszeit angesiedelt und erfuhr positive
Rückmeldungen über ihre Vermenschlichung des Feindes, so spielte die unmögli-
che Liebe zwischen einer deutschen Migrantin und einem Franzosen von Claire
Goll eindeutig in einer angespannten Nachkriegszeit. Der Zeitpunkt ihrer Veröf-
fentlichung fiel, nach einem Höhepunkt der Spannungen zwischen Deutschland
und Frankreich mit der Ruhrbesetzung von 1923, jedoch in eine Phase der Ent-
spannung, die 1924 begann zu wirken. Langsam aber sicher migrierten wieder
mehr deutsche Staatsbürger in beide Länder und auch die Feindseligkeiten der Öf-
fentlichkeit ebenso wie die Maßnahmen der Regierungen nahmen an Härte ab.
Während des Geistes von Locarno, einer kurzen Phase der Détente zwischen den
Nationen, konnte auch in Frankreich wieder ein ethnisch „deutsches“ kulturelles
Leben anwachsen. Allerdings blieb dieses, ebenso wie in Großbritannien, weit hin-
ter dem Leben zurück, wie es vor dem Krieg existiert hatte. Dass sich dies weiter-
hin so entwickeln würde, war 1924 allerdings noch nicht klar.

9.3 Die „Nachkriegszeit“  299



Bis dahin musste in Frankreich selbst noch eine ganze Region im Rahmen na-
tionaler Identität befriedet werden. Das wiedergewonnene Elsass, welches vorher
Teil des deutschen Kaiserreiches gewesen war, und seine Bevölkerung sahen sich
nun einer anderen Form der Unsicherheit ausgesetzt. Auch wenn sich die franzö-
sische Regierung intensiv und erfolgreich mit der Säuberung „ethnisch“ deutschen
Lebens in der Region beschäftigte, geschah dies auf komplexere Weise als in den
anderen Départements zu Kriegszeiten. Hier war, ähnlich wie in Frankreich wäh-
rend des Krieges, die Reaktion der „ethnisch“ Deutschen variiert und basierte
hauptsächlich auf der Position ihrer passiv oder aktiv zugeschriebenen nationalen
Identität. Für jene, die sich selbst als französisch sahen, war die Rückkehr nach
Frankreich ein Grund zur Freude, während sie für solche mit stärkeren Verbin-
dungen nach Deutschland als Schock kam. Diese verschiedenen Reaktionen waren
nicht unberechtigt, denn sie selbst wurden aktiv nach ihrer Verbindung zu
Deutschland von A bis D kategorisiert und dementsprechend behandelt. Da die Re-
gion und ihre Bevölkerung praktisch das Gegenteil der „ethnisch“ deutschen Er-
fahrung in Großbritannien oder Frankreich erfuhren, wurden sie doch von beiden
Seiten als ihnen zugehörig empfunden, kristallisierte sich auch eine dritte Position
heraus: Die einer einzigartig elsässischen Identität. Die Bevölkerung und ihre Aus-
prägungen an Identitäten untermauern durch ihre Einzigartigkeit noch einmal die
Komplexität an Zugehörigkeiten aber auch die Probleme der monolithischen Idee
einer nationalen Identität, welche sich in Frankreich nicht nur während des Krie-
ges, sondern auch in der Vorkriegszeit entwickelt hatte. Bis 1924 allerdings war
diese Komplexität reduziert worden und nur noch die französische oder elsässi-
sche Identität blieb sichtbar.

1924 war also auch dort ein wichtiger Punkt in der Entwicklung. Dieser würde,
nach Diskussionen bis zum Oktober 1925, letztendlich das ratifizieren, was sich in
dem Jahr davor angebahnt hatte. So endete, um die Worte von Nicolas Beaupré zu
nutzen, auch der Krieg nach dem Krieg und die Nachkriegszeit endete, ging in das
über, was man nun klar als Zwischenkriegszeit bezeichnen kann. Harry Graf Kess-
ler und Rainer Maria Rilke kehrten nach Frankreich zurück, wo in Paris auch die
deutsche evangelische Kirche ihre Wiedereröffnung feiern konnte. Auch in Lon-
don florierten die deutschen Kirchen, konnten sich sogar erweitern und auch
wenn keine Erfahrungsberichte aus dieser Zeit gefunden werden konnten, deuten
die hohen Zahlen an Personen mit deutscher Herkunft im Zensus von 1921 auf
eine wachsende Stabilität hin. In Frankreich stieg, bei aller Vorsicht mit der Quel-
le, ebenfalls die Zahl der Migranten aus Deutschland, verdreifachten sich laut
Quelle sogar zwischen 1924 und 1925.

Die Erfahrung der „ethnisch“ Deutschen Minderheit in Großbritannien und
Frankreich ab 1925 ist selbst im Vergleich zu der Zeit von 1918 bis 1924 wenig er-
forscht worden, werden sie doch von der Etablierung des Dritten Reiches und dem

300  9 Fazit



Ausbruch des Zweiten Weltkriegs überschattet. Daher lassen sich in diesem Buch,
welches einen Endpunkt finden muss, die weiteren Entwicklungen nur auf solch
eine bruchstückhafte Weise nennen. Vielmehr soll zuletzt noch einmal intensiver
der Vergleich, wie er in dieser Analyse angestellt wurde, in den Fokus gerückt wer-
den.

9.4 Ein Vergleich der zwei Nationen

Es ist sinnvoll, hier noch einmal zurück in den Juli 1914 zu springen und sich die
Voraussetzungen in beiden Ländern anzuschauen. Der Verlust der Normalität, wie
ihn die „ethnisch“ deutsche Minderheit erfuhr, wird nur so wirklich deutlich. In
Frankreich wäre es sogar möglich bis in die Zeit der napoleonischen Kriege zu-
rückzugehen, doch sollte der Juli 1914 ausreichen. Der deutsch-französische Kon-
flikt hatte, wie der vorangegangene Satz es bereits impliziert, eine lange Geschich-
te und sich immer wieder in Konflikten wie in den Jahren 1870–1871 manifestiert.
Diese Rivalität und der, ab 1871 mit dem Verlust des Elsass verbundene, Revanchis-
mus beeinflusste die gesamte deutsch-französische Beziehung. Deutsche und fran-
zösische nationale Identitäten wurden als deutlich separat, ja sogar vollständig ge-
gensätzlich betrachtet. Diese wahrgenommene kulturelle Entfernung verkompli-
zierte die „ethnisch“ deutsche Erfahrung auf dem Land wie in der Metropole Paris
und beeinflusste sogar, welche Menschen aus Deutschland in das Land migrierten.
Zum einen zog das Land jene an, die selbst bereits eine problematische Beziehung
mit einer deutschen Identität hatten. Frauen wollten den rigiden sozialen Struktu-
ren entgehen aber auch Katholiken, die in Deutschland eine problematischere Po-
sition einnahmen als Protestanten, fühlten sich durch diesen Unterschied angezo-
gen. Auch kamen jene, die diese Andersartigkeit als spannende aber temporäre
Erfahrung an sich verstanden und nicht vorhatten, längerfristig im Land zu blei-
ben. In dieser Hinsicht war Frankreich also keine große assimilierende Kraft, wie
es beispielsweise Walter Kuster argumentiert hat.20 Allein die Tatsache, dass auch
vor dem Krieg ein deutscher Name zur Ausgrenzung führen konnte, lässt hier
Zweifel an dieser These aufkommen.21 Während also eine fehlende Permeabilität
auf dem Spektrum der nationalen Identität zwar nicht die Migration aufhalten
konnte, so schlug sich dies in der weniger ausgeprägten Integration und Assimila-
tion nieder, konnten sich die Personen nicht frei zwischen beiden bewegen Identi-

9.4 Ein Vergleich der zwei Nationen  301

20 Walter Kuster, „Les Politiques éducatives De La Troisième République Et Les Enfants D’immi-
grants Belges Dans Le Département Du Nord.“, Documents Pour L’histoire Du Français Langue
étrangère Ou Seconde, 46 (2011), 18.
21 Weil, French, 60–61.



täten oder im Bereich der Überlappung ankommen. Ob sie nun Frankreich als
großartiges internationales Land betrachteten wie Getrud Köbner, oder diesem ge-
genüber negativ eingestellt waren wie Viktor Auburtin, argumentierten sie für
eine spezifisch französische Eigenheit im Gegensatz zu Deutschland. Wie stark
sich die Permeabilität auswirkte, wird vor allem deutlich, vergleicht man diese
mit den Voraussetzungen in Großbritannien.

Dort waren bessere Beziehungen zu Deutschland, die Wahrnehmung einer
stärkeren kulturellen Ähnlichkeit und eine friedlichere Geschichte mit dafür ver-
antwortlich, dass die Erfahrung „ethnisch“ Deutscher in Großbritannien eine deut-
lich offenere war. Dies ging so weit, dass sich die beiden Nationen als „Cousins“
verstanden.22 Voraussetzungen wie diese sorgten dafür, dass die Darstellung, Fort-
setzung und Entwicklung einer deutschen Identität in Großbritannien nicht aufge-
halten wurde, ebenso wenig wie die Integration und Assimilation in eine britische
Identität. In Großbritannien zu leben und sich dort anzupassen, bedeutete nicht
zwingend die Aufgabe von spezifisch deutschen Identitätsmarkern, sondern die
Möglichkeit, sich zwischen den beiden permeablen Spektren beide Identitäten hin
und her zu bewegen. So befanden sich die hier betrachteten „ethnisch“ Deutschen
deutlich weiter verteilt, was ihre Position auf diesen Spektren anbelangte. Solch
eine Blickweise vermag es, zwei Sichtweisen in der Forschung zusammenzubrin-
gen: Stefan Manz stellte eine deutlich nationalistischere deutsche Community in
Großbritannien fest, Laura Tabili eine angepasste.23 Beides war eben wegen der
Permeabilität möglich. Für Frankreich wäre der Begriff eines kulturellen Austau-
sches besser als Integration oder Assimilation. Annette Kolb differenzierte in ihrer
Begegnung mit dem Bettler schließlich deutlich zwischen ihrem Gefühl deutsch zu
sein und dem Gefühl französisch zu sein. Unter Franzosen, meinte sie, fühlte sie
sich deutscher, doch erst in der anonymen Begegnung mit ihnen, konnte sie As-
pekte dieser Kultur für sich als Teil ihrer selbst darstellen. Der Unterschied zwi-
schen diesen Permeabilitäten und Überlappungen sollte mit Kriegsbeginn noch of-
fensichtlicher werden.

Wie schnell und gewalttätig die Reaktion der Mehrheitsgesellschaft gegenüber
der, nun als Feind begriffenen Minderheit war, wurde direkt von dieser Permeabi-
lität und Überlappung der Vorkriegszeit beeinflusst. „Ethnisch“ Deutsche waren
sich hierbei ihrer Position im jeweiligen Land bewusst und reagierten dem-
entsprechend. In Großbritannien herrschte die Hoffnung vor, ein Frieden könne
noch bestehen. Daher konnten sie zu großen Teilen entweder klar ihre deutsche
Identität zeigen oder sich ruhig verhielten. In Frankreich wiederum war der Weg

302  9 Fazit

22 Richard Scully, British Images of Germany. Admiration, Antagonism & Ambivlance 1860–1914
(Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2012), 2.
23 Tabili, „Identities“, 380.



nach Deutschland bei der Mobilisierung nicht zwingend eine Darstellung deut-
scher Identität, wie bei den wehrfähigen deutschen Staatsbürgern in Großbritan-
nien, sondern eine furchtsame Reaktion aufgrund der Sorge vor dem, was ihnen
wegen dieser Identität blühen konnte. Es erklärt auch, warum die Erfahrung des
Verhaltens der Mehrheitsgesellschaft so stark variierte, war es doch von der eige-
nen Wahrnehmung der nationalen Identität abhängig. Solche, die nur für einen
kulturellen Austausch nach Frankreich gekommen waren, hatten ihre nationale
Identität nicht aufgegeben und hatten eine schwächere Verbindung nach Frank-
reich, hatten also weniger Probleme damit ein deutlich negativeres Bild dieser
Handlungen zu zeichnen als jene, die die Unterschiede schon über Jahre erlebt
hatten und sich trotzdem der französischen Identität annäherten. Allerdings wa-
ren sich alle um die potenzielle Feindseligkeit bei Kriegsausbruch bewusst. Dieser
Unterschied erklärt auch, warum ein deutscher Staatsbürger wie Oscar Levy ver-
suchte, bei Kriegsausbruch zurück nach Großbritannien zu kommen. Hansi, der
dies für Frankreich tat, konnte dies aufgrund seiner klar elsässischen und damit
eher französisch gelesenen Identität. Beide machen auch den Unterschied in der
Idee des Loyalitätsbeweises sichtbar, wie die Erwartung von Gewalt. Hansi wollte
nicht schlicht nach Frankreich um dort zu bleiben, er wollte seine Loyalität im
Kampf für Frankreich beweisen. Oscar Levy fühlte sich, ohne Kampfgedanken,
schlicht heimischer in Großbritannien. Er erwartete keine Gewalt gegen „eth-
nisch“ Deutsche, ebenso wenig wie Felix Semon, der auch zurückkehrte. Solch ein
Verhalten wurde gerade aufgrund der wahrgenommenen Beziehung zwischen
beiden Nationen und Identitäten nicht für möglich gehalten und führte, als es
dazu kam, daher zu einer größeren Indignation als in Frankreich. Im Land des
„Erbfeindes“ hatte man solch ein Verhalten antizipieren können und die Indigna-
tion beruhte nicht auf der eigentlich bewiesenen, aber missachteten Loyalität zu
dem Land, wie sie es in Großbritannien tat. Vielmehr zeugte das Verhalten der
Mehrheitsgesellschaft eher vom spezifisch französischen Geist, ob nun verständ-
nisvoll oder verdammend. Das Gefühl, aus der Überlappung oder nationalen Iden-
tität der Wahlheimat ausgeschlossen zu werden, wurde, anders als in Großbritan-
nien, nicht erwähnt. Die Folge der gefühlten Differenz schlug sich auch im feindse-
ligen Verhalten der Mehrheitsgesellschaft nieder, das in Frankreich praktisch
sofort mit dem Kriegsausbruch einsetzte und sich über die nächsten vier Jahre
noch verstärken würde. Bereits nach der Mobilisierung wurden Läden zerstört;
eine Entwicklung, die in Großbritannien erst später mit der Versenkung der Lusi-
tania einsetzte. Dort verschlechterte sich die Situation auch mit Kriegseintritt und
beeinflusste die Permeabilität und Überlappung, doch deutlich langsamer und im
Vergleich auch nach vier Jahren weniger feindselig. Gerade die unterschiedlichen
öffentlichen Reaktionen von „ethnisch“ Deutschen, die legal britische oder franzö-
sische Staatsbürger waren und damit von Internierung ausgenommen, machen

9.4 Ein Vergleich der zwei Nationen  303



die Wahrnehmung dieser verschiedenen Permeabilitäten deutlich. Veröffentli-
chungen wie die eines August Cohn aus London konnten in Frankreich nicht ge-
funden werden, vielmehr wurde nur eine französische Identität und damit Loyali-
tät zur Wahlheimat klargestellt.

Auch die Internierung deutscher Staatsbürger war von diesen Unterschieden
betroffen. Fand diese in Frankreich vergleichsweise kurz nach der Kriegserklä-
rung statt, dauerte es in Großbritannien wieder bis 1915 um eine generelle Inter-
nierung anzusetzen. Auch beschränkte sich Großbritannien auf männliche Feind-
staatenangehörige im wehrfähigen Alter während Frankreich deutlich weitgefä-
cherter internierte. Erst im Laufe der Zeit differenzierte Frankreich stärker in
seinen Lagern zwischen frankophilen und solchen, die als problematisch angese-
hen wurden. In Großbritannien wurde auch zwischen solchen mit britischer Fami-
lie und solchen ohne unterschieden, allerdings spielten Geld und Status eine viel
stärkere Rolle. Ebenso war der Unterschied zwischen den Lagern eher ein geogra-
phischer, während in Frankreich der Lebensstandard zwischen Lagern für Fran-
kophile und Lagern für problematische Feindstaatenangehörige drastisch variie-
ren konnte. Die häufigeren Schilderungen von Misshandlungen und Gewalt auch
in den unveröffentlichten Erfahrungsberichten wie Hellmuth Felles oder Hugo
Ringers, die in Großbritannien kein Äquivalent fanden, legen diese Schlussfolge-
rung nahe. Auch wurde häufiger Alkoholkonsum und -missbrauch als Bewälti-
gungsstrategie erwähnt. Geld konnte auch in Frankreich helfen, diese Probleme
zu minimieren oder zu negieren und die Geschichte Claudios legt nahe, dass selbst
der Lebensstandard in problematischen Lagern, je nach Einkommen, besser war
als das Leid in der Freiheit der Vorkriegszeit. Leider ist, wie in so vielen Fällen,
allerdings eher die Erfahrung der Mittel- bis Oberschicht in beiden Ländern vor-
handen. In diesen lässt sich häufig Frustration über einen schlechteren Lebens-
standard als in der Vorkriegszeit und das Fehlen der gewohnten Freiheit herausle-
sen. Allerdings zeigte sich auch dort der Einfluss der unterschiedlichen Permeabi-
litäten und Überlappungen in beiden Ländern, selbst wenn Frustration universal
war.

In der Nachkriegszeit setzte sich dieser Unterschied fort. Wenngleich die
Feindseligkeit sich in Großbritannien bis 1918 auf ein hohes Niveau gesteigert hat-
te, kühlte sie sich sichtbar in den kommenden sechs Jahren ab und auch wenn die
Regierung deutschen Staatsbürgern häufig nicht länger als drei Monate Aufenthalt
gewährte, ja sogar bekannte Gelehrte wie Oscar Levy gegen ihren Willen abschob,
hinderte sie nicht den Wiederaufbau einer deutschen Community. Genau diese
Hinderung war in Frankreich zu spüren, welches stärkeren Wert auf eine Blocka-
de deutscher Migration setzte und aktiv die Wiederaufnahme ethnisch deutschen
Lebens in Frankreich blockierte. Der Kontrast zwischen einer, zwar geschrumpf-
ten, Zahl an deutschen Kirchen in Großbritannien und der Unmöglichkeit die

304  9 Fazit



evangelische Kirche in Paris wiederzueröffnen, macht genau dies deutlich. Hierbei
setzte Frankreich Maßnahmen aus der Vorkriegszeit ein, in der es auch über Jahre
die Eröffnung einer deutschen Schule verzögert hatte. In Großbritannien wieder-
um hatte diese 1914 schon seit Jahren bestanden. Auch die Öffentlichkeit hatte
Schuld an der Nachkriegsstimmung. Die problematische Lage der deutschen Bot-
schaft, aber auch Claire Golls Werk waren Symptome einer Mehrheitsgesellschaft,
die auch Jahre nach dem Waffenstillstand noch immer eine Kluft zwischen sich
und der „ethnisch“ deutschen Minderheit sah. Nicht umsonst wird diese Periode
in der Forschung als „Krieg nach dem Krieg“ und deutsch-französischer „kalter
Krieg“ bezeichnet.24 Das bereits hohe Level an Feindseligkeit in der Vorkriegszeit,
welches sich mit dem Krieg nur noch erhöhte, brauchte schlicht länger um in der
Nachkriegszeit zu sinken. Von einem niedrigeren Level beginnend, brauchte die
Feindseligkeit in Großbritannien weniger Zeit um eine Permeabilität und Überlap-
pung wieder zuzulassen. Wenden wir die Theorie der hybriden Entwicklung der
deutschen Community in den USA auf die Community in Großbritannien an, zei-
gen sich starke Ähnlichkeiten. Die Community schwankte zwischen einem ethni-
schen Überleben und einer ethnischen Auflösung, war sie zwar noch vorhanden,
aber bei Weitem nicht mehr so ausgeprägt wie vor 1914. Die Community in Frank-
reich wiederum fällt innerhalb dieser Theorie deutlich in die letzte Kategorie, hat-
te sie sich nach 1918 komplett aufgelöst und würde Jahre brauchen um einen Wie-
deraufbau überhaupt zu beginnen. Die Vorkriegssituation, gepaart mit den Ent-
wicklungen des Krieges, machte eine Nachkriegsphase wie in Großbritannien
nicht unmöglich aber höchst unwahrscheinlich. Erst die Verträge von Locarno
würden eine solche Entwicklung anstoßen.

Erweitern wir, wie bereits begonnen, den Blick auf den Ablauf in anderen
Staaten, wird ein komplexeres Bild deutlich. Hatten sich die Internierten in Groß-
britannien über schlechte Bedingungen beschwert, sah es in Teilen des britischen
Empire bei Weitem schlechter aus: Gerade Australien und Kanada taten sich hier
mit Scheinhinrichtungen und körperlicher Züchtigung hervor.25 Auch in den Ver-
einigten Staaten gestaltete sich die Gewalt eher wie in Frankreich, erzählt Christo-
pher J. Wright beispielsweise von dem Fall eines Mannes namens Prager, der in
Illinois von einem wütenden Mob aus einem Gefängnis befreit wurde, um ihn we-
gen seiner „Illoyalität“ zu lynchen.26 Doch ist auch in diesen Ländern die For-
schungslage für die Nachkriegszeit dünn. Eine Erforschung der Erfahrungen „eth-

9.4 Ein Vergleich der zwei Nationen  305

24 Guieu, rapprochement, 27.
25 Fischer, Homefront, 121; Kordan, Canada, 99.
26 Christopher J. Wright, The Impact of Anti-German Hysteria and the First World War in New
Ulm, Minnesota and Kitchener, Ontario: A Comparative Study (Dissertation; Ann Arbour: Iowa
State, 2011), 9–10.



nisch“ Deutscher in diesen Ländern, vor allem in komparativer Hinsicht, könnte
weitere Hinweise auf die Frage liefern wie Permeabilität und Überlappung natio-
naler Identitäten durch nationale Diskurse vor, während und nach Zeiten des Kon-
flikts geprägt werden. Leider fehlt diesem Buch die Spannweite für solch einen
Vergleich, auch wenn bereits der Vergleich Großbritanniens und Frankreichs ei-
nen gewichtigen Beitrag zur Beantwortung dieser Frage liefert.

Für Richard Noschke, Gertrud Köbner, Maximilian Mügge, Anna Vervier, Bru-
no von Schröder, Rudolf Rocker und alle anderen Personen, die in diesem Buch
ihre Erfahrungen zeigten, hätte eine solche größere Differenzierung nichts an ih-
ren persönlichen Erfahrungen geändert. Minderheiten wie die, der sie angehör-
ten, erleiden in Kriegszeiten ein außerordentlich tragisches Schicksal. Alle wurden
sie auf die eine oder andere Weise als anders oder als Feind betrachtet und fanden
sich plötzlich dort wieder, wo sie bis über den Konflikt hinaus bleiben sollten: Im
Niemandsland der Identitäten. Sie entwickelten eine Vielzahl an Bewältigungsme-
chanismen und versuchten, in diesem gefährlichen Niemandsland eine neue Posi-
tion zu finden. Soziale Netzwerke, besonders Familienmitglieder, waren enorm
wichtig um emotionale Stützen zu bieten, genau wie die Möglichkeit eine eigene
Position zu finden und nicht passiv in der zugeschriebenen zu verharren. Hilfsor-
ganisationen, aber auch soziale Netzwerke, halfen darüber hinaus, die finanziel-
len Probleme zu mindern, die mit dem Leben in diesem Niemandsland einhergin-
gen. Die Analyse von Staaten hilft uns dabei, Muster in ihrem Handeln zu erken-
nen und dementsprechend unser Verhalten für die Zukunft anzupassen. Wechselt
man die Perspektive, fokussiert sich auf die Menschen, kann man den Einfluss,
den dieses staatliche Handeln auf sie hat, besser verstehen, wertschätzen und lin-
dern; in der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

306  9 Fazit


