
8 Brückenbau nach der Kluft: Die deutsche
Community in Frankreich, 1918–1924

Der Waffenstillstand, der am 11. November 1918 das Ende des Krieges einläutete,
hat sehr wahrscheinlich auch Reaktionen bei den „ethnisch“ Deutschen in Frank-
reich ausgelöst. Die Familie des Publizisten und Diplomaten Harry Graf Kessler be-
fand sich zu diesem Zeitpunkt im Land und auch Emile Ullmann befand sich nach
seinem Rücktritt noch in Frankreich. Daher wäre es sinnvoll, sich die Erfahrung
des Kriegsendes, sowohl 1918 als auch 1919, auf Seiten der „ethnisch“ Deutschen
anzuschauen. Allein der klar genannte komparative Ansatz dieses Buches weist
auf eine Notwendigkeit dieser Symmetrie der Analyse hin. Allerdings wird in die-
sem Kapitel auch deutlich werden, warum es sich anders als die vorangegangenen
Kapitel, stärker auf eine strukturelle Analyse stützen muss. Nicht nur die Kriegs-
zeit, auch die Nachkriegszeit gestalteten sich in Frankreich so, dass, trotz intensi-
ver Recherche, kaum oder nur über Umwege öffentliche oder private Erfahrungs-
berichte gefunden werden konnten. Für das Elsass konnten deutlich mehr Berich-
te gefunden werden, was eine Analyse der Erfahrungen für diese Region
ermöglicht. Für die Zeit direkt nach dem Krieg konnten keine Aufzeichnungen ge-
funden werden. Vielleicht schlummern auch für Frankreich noch weitere Berichte
oder Aufzeichnungen auf Dachböden oder in kleineren Archiven, doch muss ein
Großteil des Kapitels eher als Bestandsaufnahme verstanden werden.

Um die Situation der „ethnisch“ Deutschen, beziehungsweise ihrer Communi-
ty, in Frankreich nach dem Krieg besser zu verstehen, ist des Weiteren die Bezie-
hung zwischen Frankreich und Deutschland unerlässlich. In dieser Hinsicht ist es
kaum möglich, die Feindseligkeit zwischen den beiden Ländern im November 1918
zu übertreiben. Jacques Bariéty und Raymond Poidevin bezeichneten die Zeit bis
in die frühen 1920er Jahre nicht umsonst als einen „Deutsch-Französischen Kalten
Krieg“.1 Nicholas Beaupré stimmte in seiner Einschätzung den beiden Historikern
nicht nur zu, er ging sogar noch weiter und bezeichnete die deutsch-französischen
Beziehungen der Nachkriegszeit als „Fortführung des Krieges nach dem Krieg“, ge-
rade im Hinblick auf die französische Besatzung deutscher Gebiete von 1918 bis
1925.2 Auch wenn die Intensität zwischen den Ansichten variiert, so machen beide
Einschätzungen deutlich, dass der Begriff Krieg in gewisser Weise passender für

1 Jacques Bariéty und Raymond Poidevin, Les relations franco-allemandes 1815–1975 (Paris: Ar-
mand Colin, 1977) zitiert aus: Jean-Michel Guieu, „Le rapprochement franco-allemand dans les 
années 1920. esquisse d’une véritable réconciliation ou entente illusoire?“, Les Cahiers SIRICE, 
1:15 (2016), 27.
2 Nicolas Beaupré, „Occuper l’Allemagne après 1918“, Revue historique des armées, 254 (2009), 5, 
zitiert aus: Guieu, „rapprochement“, 27.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111561493-008



diese Periode war als Frieden. Nach zwei Kriegen innerhalb von 50 Jahren, einer
zerstörerischen Besetzung der französischen Ostgebiete und massiven Verlusten,
verlangte Frankreich von Deutschland nach dessen Kapitulation nun einen hohen
Preis.3 Versuche, Teile des Rheinlands in die Unabhängigkeit zu bewegen um einen
Pufferstaat zu kreieren, Zwangsarbeit Deutscher zum Wiederaufbau der ehemali-
gen besetzten Gebiete aber auch die Reparationszahlungen ließen sich in dem
simplen französischen Satz „le Boche paiera la casse“ zusammenfassen, was so
viel bedeutete wie „der Boche wird für den Schaden aufkommen“.4 Diese Reparati-
onsforderungen Frankreichs wiederum selbst waren eine Konfliktquelle, da die
Zahlungen meist nicht rechtzeitig, nicht vollständig oder überhaupt nicht kamen.5

Gerade solche Probleme beschäftigten eine Institution in Frankreich, die vor dem
Krieg Teile der französischen Community koordiniert hatte: die deutsche Bot-
schaft. Die französischen Forderungen, deutsche Unfähigkeit oder deutschem Un-
willen zu zahlen, verbunden mit den generellen Problemen des Versailler Vertrags
machte es den deutschen Offiziellen in Paris schwer.

Die ökonomische Feindschaft hatte in Frankreich allerdings auch interne
Gründe. Die ökonomischen Umbrüche und Schwierigkeiten, die sich in Teilen in
den Minenstreiks von 1919 und 1920 ausdrückten und die französische Wirtschaft
beeinträchtigten, sorgten auch dafür, dass eine Rekonstruktion und das Erreichen
einer Vorkriegsnormalität deutlich länger brauchen würden. Diese Unsicherheiten
führten 1919 auch zum ersten politischen Sieg einer konservativen Partei in der
Geschichte der dritten Republik, während sich die Deutschland gegenüber neutra-
lerer sozialistische Alternative geschlagen geben musste.6 Auch wenn der regie-
rende Parteienblock, wie Kevin Passmore betont, deutlich stärker antikommunis-
tisch als antideutsch ausgerichtet war, so war Germanophobie bei Weitem nicht
aus seiner Agenda verschwunden: „Für die meisten Konservativen blieb Deutsch-
land der Feind. Sie waren fasziniert von seinem ökonomischen Potenzial und bes-
seren Geburtenraten und glaubten, dass Barbarei sie dazu antrieb, die Weltherr-
schaft anzustreben.“7 In einigen Fällen ließen sich die antisozialistischen und anti-
deutschen Gedanken in einem rassifizierten Argument zusammenführen, da
„Konservative die Kriegskultur in den Antikommunismus umleiteten und Bolsche-

8 Brückenbau nach der Kluft  255

3 Pawley, Rhine, 45–46.
4 „Le Boche paiera la casse“, Le Voltaire, 6. November 1918, 1.
5 Benjamin Martin, France and the Après Guerre (Baton Rouge: Louisiana State, 1999), 38.
6 Kevin Passmore, The Right in France from the Third Republic to Vichy (Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2012), 207; Ralph Schor, L’opinion française et les étrangers en France 1919–1939 (Paris:
Sorbonne, 1985), 73.
7 Passmore, Right, 214.



wiken und Deutsche mit dem barbarischen Asien zusammenführten“.8 Dieser viel-
schichtige Hintergrund sozialer, politischer und ökonomischer Feindschaft hatte
einen profunden und spezifischen Einfluss auf die Situation der „ethnisch“ Deut-
schen im Frankreich der Nachkriegszeit.

Die Kriegsmaßnahmen von Internierung und Repatriierung hatten bereits die
„ethnisch“ deutsche Population in Frankreich, genauso wie in Großbritannien, de-
zimiert. Sehr effizient hatte Frankreich Frauen und Kinder mit deutscher Staats-
bürgerschaft in den ersten Kriegsjahren interniert und schließlich repatriiert, zu-
sammen mit allen anderen deutschen Staatsbürgern, die aufgrund von Alter oder
Krankheit nicht als potenzielle Gefahr angesehen wurden.9 Alle weiteren wurden
entweder in die Niederlande oder die Schweiz abgeschoben oder mussten auf ihre
Repatriierung bis nach dem Krieg warten. Diese lief in Frankreich allerdings, wie
bereits gezeigt, relativ langsam ab. Bedingt war dies durch die Feindschaft und da-
mit einhergehende Sorgen Frankreichs, aber auch durch die günstige Arbeitskraft,
die dadurch für den Wiederaufbau genutzt werden konnte, ohne potenziell fran-
zösischen Arbeitskräften den Lohn wegzunehmen. Des Weiteren war „ethnisch“
Deutschen, die einen Laden oder ähnliches besaßen, ihr Besitz beschlagnahmt
worden, genauso wie es anderen Feindstaatenangehörigen passiert war.10 Die Be-
triebe, die nicht beschlagnahmt wurden, sahen sich darüber hinaus Angriffen phy-
sischer und diskursiver Art ausgesetzt. Die deutsche evangelische Kirche, ein wich-
tiger sozialer Dreh- und Angelpunkt der „ethnisch“ deutschen Community hatte be-
reits 1914 geschlossen und auch die katholische Gemeinde in Paris ereilte ein
ähnliches Schicksal.11 Kleinere Gemeinden, wie jene in Nizza, erhielten auch nach
dem Krieg ihre ebenfalls beschlagnahmten Kirchen nicht wieder.12 Das Café du
Dôme als Gemeinschaft deutscher Künstler war durch den Krieg in alle Winde ver-
streut, sodass Künstler wie Otto von Waetjen ihre Pariser Kunst in Deutschland
ausstellten.13 Antideutsche Maßnahmen weiteten sich darüber hinaus auch auf die
wieder eingegliederten Regionen Elsass und Lothringen aus.14 Mit einem konser-

256  8 Brückenbau nach der Kluft

8 Passmore, Right, 211.
9 Farcy, Camps, 116.
10 Ministère du Travail et de la Prévoyance social, Bulletin de L’Inspection Du Travail et de l’Hy-
giène industrielle (Paris: Imprimerie Nationale, 1920), 93–94.
11 Von der Recke, Fluctuat, 81; Barbara Glauert-Hesse (Hrsg.), ‚Ich sehne mich nach Deinen blauen
Briefen‘. Rainer Maria Rilke Claire Goll Briefwechsel (Göttingen: Wallstein, 2001), 25.
12 Christiane Tichy, Deutsche evangelische Auslandsgemeinden in Frankreich 1918–1944 (Stutt-
gart: Kohlhammer, 2000), 11.
13 Kampka, Café, 106.
14 David Allen Harvey, „Lost Children or Enemy Aliens? Classifying the Population of Alsace
after the First World War“, Journal of Contemporary History, 34:4 (1999), 539.



vativen Regierungsblock, wie er 1919 gewählt worden war, würden sich diese Maß-
nahmen auch noch bis in die Mitte der nächsten Dekade halten.

Erst der Geist von Locarno, wie die Stimmung um die Verhandlung und
schließlich die Unterzeichnung der Verträge von Locarno zwischen 1924 und 1925
häufig genannt wurde, sorgte letztendlich für die Rückkehr diverser deutscher
Staatsbürger wie Kurt Tucholsky, Henry Bing, Rudolf Levy, Margarethe Moll, Wil-
helm Uhde und anderer.15 Nur wenige waren vorher nach Paris gekommen und
meist nicht lang geblieben, wie beispielsweise Erich Klossowski oder Harry Graf
Kessler im Jahr 1921.16 Hier scheint allerdings eine Differenzierung zwischen „eth-
nisch“ deutschen Gruppen existiert zu haben: Zwischen Österreichern, Deutschen
und den Minderheiten, die ehemalig rechtlich zu diesen gehört hatten, wie Polen
oder Tschechen. Der deutsch-tschechische Maler Georg Kars kehrte 1921 nach Pa-
ris zurück und Rilke versuchte ebenfalls einen tschechischen Pass für eine Einrei-
se nach Frankreich zu bekommen.17 Die internationale aber auch geschlechtliche
Komplexität der Frage von nationaler Identität und der damit einhergehenden
Antwort, ob man nach Frankreich einreisen konnte oder nicht, betraf auch Fami-
lien unterschiedlich, wie bei den Kesslers deutlich wird: Harry Graf Kesslers
Schwester Wilma wurde nicht repatriiert. Sie war zwar in Frankreich als Tochter
eines deutschen Staatsbürgers geboren, hatte aber einen französischen Staatsbür-
ger geheiratet und konnte daher in Frankreich verbleiben, auch nachdem 1915 Ge-
setze zur Denaturalisierung einiger Bürger erlassen wurden.18 Kesslers englische
Mutter, welche einen Deutschen geheiratet hatte, war ebenfalls in der Lage zu
bleiben auch wenn nicht-deutsche Frauen mit deutschen Männern grundsätzlich
als gefährlicher eingestuft wurden als deutsche Frauen mit französischen Män-
nern.19 Harry Graf Kessler wiederum, hatte größte Probleme nach Frankreich zu
kommen und seine Familie zu besuchen. Er schaffte es schließlich nur wegen sei-
ner eigenen politischen Stellung.20 Hier wird deutlich, dass nicht viele deutsche
Staatsbürger überhaupt in Frankreich verblieben und selbst einige naturalisierte
„ethnisch“ Deutsche ihre französische Staatsbürgerschaft wieder verloren hatten,

8 Brückenbau nach der Kluft  257

15 Kampka, Café, 26 ff.
16 Kampka, Café, 26ff; Harry Graf Kessler, Tagebücher 1918–1937, ed. von Wolfgang Pfeiffer-Belli,
(Frankfurt: Insel Verlag, 1996), 261.
17 Kampka, Café, 56.
18 Kessler, Tagebücher, 201.
19 Adam Craig Stanley, Modernizing traditional womanhood. Gender, consumption, and moder-
nity in interwar France and Germany 1920–1939 (Dissertation: Purdue University Press, 2004), 2.
20 Peter Grupp, „Harry Graf Kessler und das Auswärtige Amt. Funktionselite und elitärer Außen-
seiter“, in Rainer Hudemann und George-Henri Soutou (Hg.), Eliten in Deutschland und Frankreich
im 19. und 20. Jahrhundert/Elites en France et en Allemagne aux XIXème et XXème siècles (Mün-
chen: Oldenbourg, 1994), 295–296.



was Internierung oder Repatriierung zur Folge hatte. Innerhalb nur weniger Mo-
nate hatte der Denaturalisierungsakt von 1915 die Denaturalisierung von 92 „eth-
nisch“ Deutschen bewirkt.21 Insgesamt wurden von 25.000 überprüften Naturali-
sierungen allerdings nur insgesamt 549 Menschen mit deutschem, österreichi-
schem oder osmanischem Hintergrund ihre französische Staatsbürgerschaft
entzogen. Wie sich diese Denaturalisierung auf die naturalisierten „ethnisch“
Deutschen auswirkte, lässt sich schlicht aufgrund der fehlenden Quellenlage nicht
beziffern. Die Tatsache, dass Staatsbürgerschaften entzogen werden konnten und
dass darüber in Zeitungen wie La Liberté berichtet wurde, lädt zu der Annahme
ein, dass viele es zumindest wussten.

Alles in allem waren zwar noch diverse naturalisierte „ethnisch“ Deutsche in
Frankreich, allerdings war die Anzahl an „ethnisch“ Deutschen bis 1918 massiv zu-
rückgegangen und blieb durch Maßnahmen bis in die 20er Jahre niedrig. Institu-
tionen und andere ethnische Infrastrukturen, die vor dem Krieg existiert hatten,
waren zu großen Teilen zerstört oder geschlossen. Dies schlägt sich auch in der
Quellenlage nieder, es konnten kaum Erfahrungsberichte gefunden werden, außer
diese Personen waren vollständig assimiliert, Elsässer oder bis 1920 noch in Frank-
reich interniert. Wenige persönliche Berichte überlebten oder Berichte wurden
gar nicht erst verfasst und selbst Personen hohen Ansehens wie die Mutter von
Harry Graf Kessler, Wilma de Brion née Kessler, hinterließen wenig in Archiven.
Ein weiterer Grund, der für die verschwindend geringe Zahl an Erfahrungsberich-
ten verantwortlich sein kann, war die Tatsache, dass nicht nur wenig „ethnisch“
Deutsche in Frankreich blieben, sondern, dass auch viele gar nicht erst zurückkeh-
ren konnten, wie sie es in Großbritannien getan hatten.

8.1 Die unwahrscheinliche Rückkehr nach Frankreich

Für all jene, die eine Repatriierung aus Frankreich erfahren hatten, gestaltete sich
eine Rückkehr nach dem Krieg deutlich schwieriger als nach Großbritannien.
Jene, die früh nach Deutschland repatriiert worden waren, hatten dort während
des Krieges genügend Zeit gehabt, sich ein neues Leben aufzubauen oder ein altes
zu reaktivieren. Da viele früh repatriierte „ethnisch“ Deutsche Frauen waren und
diese überproportional bereits eher temporär im Frankreich gelebt hatten, war
eine Rückkehr nicht auf gleiche Weise mit dem Verlassen einer Familie oder eines
langjährig gewachsenen Freundeskreises verbunden, wenngleich es auch Perso-
nen mit etablierten Netzwerken in Frankreich betraf wie Gertrud Köbner. Hinzu

258  8 Brückenbau nach der Kluft

21 „D’hier à aujourd’hui“, La Liberté, 5. Oktober 1915, 2.



kamen Restriktionen und eine antideutsche Stimmung, die nach dem Waffenstill-
stand oder Friedensvertrag nicht Anzeichen einer Beruhigung aufwies sondern
vielmehr Zeichen einer Konfrontation war. Gruppen, die trotzdem nach Frank-
reich kommen konnten, repräsentierten zwei sehr spezifische zeitliche Abläufe:
Die direkten Auswirkungen des Krieges in Frankreich und Klassenunterschiede
im Kontext von antideutschen Ressentiment-Entwicklungen.

Die erste Gruppe deutscher Staatsbürger, die nach Frankreich zurückkehrte
oder sogar blieb, tat dies eher temporär. Sie sollte die zerstörten Regionen im Os-
ten des Landes wieder aufzubauen, war dort doch ein Großteil der Westfront ver-
laufen. So forderte Frankreich Arbeitstrupps aus Deutschland und Matthew Stibbe
argumentiert, dass in einigen Fällen auch Zivilgefangene für den Wiederaufbau
herangezogen wurden.22 Frankreichs Verhalten hier ist nicht überraschend, führt
man sich das Ausmaß der Zerstörung vor Augen: Auch wenn einige Regionen ab
Mitte oder Ende der 20er Jahre eine Normalisierung oder sogar Verbesserung der
Lebensumstände erlebten, so dauerte die Rekonstruktion in anderen Teilen bis in
die 30er Jahre an.23 Als Land mit einer der höchsten Verlustraten, brauchte (oder
im Falle Deutschlands forderte) Frankreich nun Hilfe zum Wiederaufbau. In den
letzten Monaten des Jahres 1920 erhielt beispielsweise das Ministerium für Befrei-
te Regionen eine positive Rückmeldung auf seine Anfrage, Visa zu erteilen für
„Deutsche Spezialisten, die nach Frankreich kommen, um die nötigen Werkzeuge
für die Inbetriebnahme der Fabriken in den befreiten Regionen zu installieren“.24

Diese Forderung war allerdings angeblich auch durch einen gewissen Klassenkon-
flikt erschwert, denn trotz Verhandlungen ergab sich laut dem linksliberalen Ber-
liner Tage-blatt folgendes Problem: „Die deutschen Arbeiter halten es, nachdem
auf dem Gewerkschaftskongreß [sic] in Amsterdam die Internationale wiederher-
gestellt worden ist, für eine kameradschaftliche Pflicht, nicht nach Frankreich
zu gehen, wenn dies den Interessen der französischen Arbeiter widerspricht.“25

Deutsche Arbeiter wurden hier eher als klassenbewusst dargestellt, denn als anti-
französisch. Wobei auch hier ein antifranzösischer Impetus mitschwang, erwuchs
diese Forderung doch auf der Annahme des Berichterstatters, Frankreich wolle
lieber finanziell aus dem Wiederaufbau profitieren, anstatt seine eigenen Arbeiter

8.1 Die unwahrscheinliche Rückkehr nach Frankreich  259

22 Stibbe, Internment, 269.
23 Connolly, Occupation, 288.
24 „Visa d’ouvriers allemands pour les régions libérées.“ Le President du Counseil, Ministres des
Affaires Étrangers à Monsieur le Ministre des Regions Liberées, 04.11.1920, Archives Nationales de
France, Paris, F/7/15168.
25 „Das bisherige Ergebnis der Wiederaufbauverhandlungen“ Berliner Tage-blatt 15. August 1919,
3 [Betonung im Original].



einzusetzen.26 Wie komplex dieser Austausch dargestellt und wahrgenommen
wurde, vor allem wenn man bedenkt, dass die heutige Forschung eher von Forde-
rungen spricht, sieht man in einem Beitrag des ebenfalls linksliberalen Hamburger
Anzeigers von 1922: „Den großen französischen Versäumnissen wird das tatkräfti-
ge Zugreifen gegenübergestellt, das Deutschland bei der Wiederherstellung seiner
zerstörten Gebiete im Osten an den Tag gelegt hat, wie stark fördernd entspre-
chend eine aktive Beteiligung Deutschlands am Wiederaufbau hätte sein können,
wenn man dort gewollte hätte. […]“27 Anscheinend standen sich hier verschiedene
Narrative gegenüber, die letztlich alle auf eine negative Darstellung Frankreichs
hinausliefen. So waren sich der Hamburger Anzeiger und das eher konservative
Blatt für ehemalige Gefangene Heimkehrer zwar einig, dass Frankreich zu wenig
Hilfe in Anspruch genommen hatte, aber Dr. Sivens kritisierte dort noch mehr:

Vom Standpunkt des ehemaligen Kriegsgefangenen ist es jedenfalls zu begrüßen, daß über-
haupt einmal der Anfang zu einer Beteiligung Deutschlands am Wiederaufbau gemacht wor-
den ist, andererseits ist es empörend, wenn hierbei von privater Seite Gewinne erzielt wer-
den, während unsere Forderung nach einer Entschädigung, für die von den ehemaligen
Kriegsgefangenen im Aufbaugebiet geleistete Arbeit, immer noch unerfüllt ist.28

Wie die Autoren den 1920 genehmigten Visa gegenüberstanden, wird nicht erklärt.
Generell werden aber auch in der Forschung hauptsächlich britische und ameri-
kanische Unterstützungen für den Wiederaufbau Frankreichs genannt, selbst
wenn deutsche Reparationsleistungen keine unerhebliche Rolle spielten.29 Dass ei-
nige Arbeiter aus Deutschland nach Frankreich einreisen konnten, ist durch die
positive Antwort des Ministeriums belegbar. Wie groß allerdings ihre Zahl war,
lässt sich nicht genau bestimmen. Trotzdem wird aus allen Zitaten deutlich, dass
Druck ausgeübt wurde, deutschen Arbeitern Zutritt nach Frankreich zu gewähren
und die einhellige deutsche Meinung war, dass dies in zu geringen Ausmaßen ge-
schah. Die Beschwerden, dass deutsche Arbeitskraft für private finanzielle Gewin-
ne einer kleinen Elite, trotz gegenteiliger Behauptungen Frankreich, ausgenutzt
wurde, kam nicht nur von einer bestimmten Interessensgruppe in Deutschland.
Sie wird auch sichtbar in der zweiten Gruppe, die politischen Druck ausübte, um
deutsche Staatsbürger zurück nach Frankreich zu holen.

260  8 Brückenbau nach der Kluft

26 „Das bisherige Ergebnis der Wiederaufbauverhandlungen“, 15. August 1919, 3.
27 „Die zerstörten Gebiete. Sabotage des Wiederaufbaus“ Hamburger Anzeiger 14. September
1922, 1.
28 Dr. Sivens, „Unsere Stellung zum Wiederaufbau in Frankreich“, Der Heimkehrer. Verbands-
blatt der Reichsvereinigung ehemaliger Kriegsgefangener e. V., 15. Oktober 1922, 1.
29 Siehe zum Beispiel: Hugh Clout, „The Great Reconstruction of Towns and Cities in France
1918–35“, Planning Perspectives 20 (2005), 16.



Die oberen Klassen in Frankreich, die angeblich durch den Wiederaufbau Ge-
winne erzielt haben sollen, übten ebenfalls Druck aus, um ihre Haushaltshilfen
aus Deutschland zurückzuholen. Dies wird aus einem Brief des französischen Ge-
neralkonsulats in Köln und Mainz an das französische Innenministerium im Juli
1920 deutlich. Auch wenn eine hohe Anzahl an Forderungen eingegangen sei,
nannte das Konsulat zwei Bedenken gegen die Wiedereinstellung deutscher Haus-
haltshilfen und zwar einmal die populären und die strategischen.30 Das General-
konsulat betonte: „Es besteht offenbar der Grund zur Befürchtung, dass die Ein-
führung von Deutschen in französische Familien in bestimmten Fällen aber auch
bis zu einer vollständigen Beruhigung der Gemüter in jeder Hinsicht zu bedauerli-
chen Vorfällen führen könnte.“31 Die populären Bedenken hier waren die Sorge
vor Folgen einer antideutschen Stimmung in Frankreich, stieß sie auf „ethnisch“
Deutsche oder umgekehrt. Nun mag man diese Begründung als politischen Vor-
wand deuten, allerdings haben Historiker wie Ralph Schor die Existenz einer star-
ken Germanophobie in Frankreich mehr als ausreichend belegt.32 Ein Zitat des
französischen Autors und Juristen Edmond Benoit-Lévy in diesem Kontext macht
die Stimmung an dieser Stelle deutlich: „der tief empfundene Wunsch, den wir
alle haben, nie wieder Boches in Frankreich sehen zu wollen, wir haben sie schon
zu viel gesehen!“33 An ein paar Stellen bereits aufgetaucht war die beleidigende
Bezeichnung Deutscher als „Boches“, welche sich bereits vor dem Krieg etabliert
hatte, auch nach dem Krieg noch immer weit verbreitet. Wie weit dieser Begriff
gehen konnte, gerade in rechtskonservativen Kreisen, sieht man an dem Veröf-
fentlichungsorgan und dem Titel des Traktats eines Mitgliedes der Ligue Anti-Alle-
mand in der Revue Antiallemande, welches hieß: „Der Begriff ‚Boches‘ ist für einen
Franzosen beleidigend aber er kann nicht für einen naturalisierten Franzosen be-
leidigend sein“.34 Nicht nur naturalisierte „ethnisch“ Deutsche und deutsche
Staatsbürger hatten somit potenziell unter dieser Bezeichnung zu leiden, sondern
auch Personen, die aufgrund anderer Merkmale als „ethnisch“ deutsch bezeichnet
wurden, wie der Elsässer Lucien Baumann.35 Ähnlich wie in Großbritannien konn-
ten auch klar „ethnisch“ französische Bürger in diese Kategorie eingeordnet wer-
den, hatten sie Kontakte mit „ethnisch“ Deutschen oder nach Deutschland. Sie er-

8.1 Die unwahrscheinliche Rückkehr nach Frankreich  261

30 Brief des französischen Consul Général in Köln und Mainz an das Innenministerium 19.07.
1920, Archives Nationale de France, Paris F/7/15168.
31 Brief des französischen Consul Général, F/7/15168.
32 Schor, Opinion, 72–73.
33 Edmond Benoit-Lévy, „La Barbarie Allemande“, La France Nouvelle, 3:3 (1919), 70.
34 „Le mot ‚boches‘ est injurieux pour un Français, mais il ne peut être injurieux pour un natu-
ralisé“, Revue Antiallemande. Organe Mensuel de Défense des Intérêts Économique Français & Colo-
niaux, 54 (1919), 10.
35 Pierre Rionne, „Un démenti de la Banque Ullmann“, La Lanterne, 6. April 1919, 1.



hielten auch noch bis in die 1920er Jahre hinein das Stigma des „bochophilen“
oder „emboché“.36 Die weitgreifende und ausufernde Nutzung dieser Beleidigung
zeigt noch einmal wie stark Ressentiments in Frankreich bis dahin verbreitet wa-
ren und wie präsent die Feindseligkeit der Kriegs- und Vorkriegszeit auch in der
Nachkriegszeit noch war.

Die anderen Bedenken des Generalkonsulats, die strategischen, betrafen weni-
ger die Sorgen um die Gemüter als um den Staats selbst: „Außerdem können Deut-
sche, denen es immer noch schwerfällt, ihre Arbeit auf unserem Staatsgebiet zu
erreichen, auf diese Weise versuchen, eine gewisse schadhafte Propaganda zu be-
treiben und sogar ihre Spionagearbeit aus der Zeit vor dem Krieg wiederaufzuneh-
men.“37 Hier, ähnlich wie bei der Rückhaltung der Internierten, wird ein Hauptmo-
tivator für den französischen Umgang mit „ethnisch“ Deutschen und Deutschland
sichtbar: Furcht. Dieser Motivator, der auch fast zwei Jahre nach dem Waffenstill-
stand noch immer dafür sorgte, dass Frankreich der Einreise von deutschen
Staatsbürgern kritisch gegenüberstand.38 Im Brief des Generalkonsuls wurde ein
möglicher Kompromiss vorgeschlagen, nämlich die eigenständige Reise der For-
dernden nach Deutschland und die eigenmächtige Anstellung einer deutschen
Haushaltshilfe. Dass diese Option zugelassen wurde, zeigt deutlich, dass die erste
Sorge des Generalkonsulats anscheinend nicht auf die oberen Schichten in Frank-
reich zutraf. Dort hatte sich, vielleicht auch gerade durch den direkten Kontakt
mit den Menschen, eine antideutsche Haltung anscheinend nicht so festgesetzt.
Dies wird zusätzlich durch die Erfahrungsberichte aus der Kriegszeit untermauert.
So brachte die Familie des Hausmädchens Anna Vervier diese in ihrer Pariser
Wohnung unter.39 An anderer Stelle berichtete Vervier: „Eine Prinzessin d’Aren-
berg aus Paris gab sich alle Mühe, durch ihre guten Beziehungen die Befreiung
der Erzieherin ihrer Kinder [sic] zu erwirken.“40 Bestanden also gute Kontakte zur
Oberschicht in Frankreich, konnte eine Rückkehr zur Arbeit auch eine Rückkehr
nach Frankreich ermöglichen. Wenn also von antideutschen Ressentiments ge-
sprochen wird, ist es notwendig, dieses französische Weltbürgertum nicht aus
dem Sinn zu verlieren.

Dieses Weltbürgertum war auf der anderen Seite des Rheins allerdings nicht
zwingend hilfreich und auch Kontakte in die oberen Schichten waren kein Garant
für eine zügige Rückkehr. Selbst Harry Graf Kessler, geboren in Paris und selbst
Teil einer internationalen Elite mit einer englischen Mutter und einem deutschen

262  8 Brückenbau nach der Kluft

36 Alfred Oulman, „L’Allemagne sera bientôt prête“, L’Oued-Sahel, 13. Dezember 1923, 1.
37 Brief des französischen Consul Général, F/7/15168.
38 Pawley, Rhine, 15–17.
39 Vervier, Périgueux, 6.
40 Vervier, Périgueux, 10.



Vater, kämpfte um seine Rückkehr, nachdem er den Krieg in Deutschland ver-
bracht hatte.41 Trotz aller Verbindungen war er nicht in der Lage, seine Mutter vor
ihrem Tod im September 1919 wiederzusehen.42 Tatsächlich würde es noch zwei
weitere Jahre dauern, bis er wieder französischen Boden betreten konnte.43 Bis da-
hin war Kessler Mitglied der DDP, er war dem pazifistischen Bund Neues Vater-
land und zahlreichen weiteren Organisationen beigetreten und in der Zwischen-
zeit in ihren Diensten von Königsberg bis Rom gereist.44 Sein neues Leben in
Deutschland und seine Reisen durch Europa im Blick, konnte Kessler nicht umhin,
seine Rückkehr wie folgt zu beschreiben:

Früh in Paris an [sic], das ich am Dienstag vor dem Kriege, am 28. Juli 1914, verlassen hatte.
Wilma und die Kinder an der Bahn. Merkwürdig, wie sieben so furchtbare Jahre für den
unmittelbaren Eindruck (das heißt den nicht reflektierten) so vollkommen ausgelöscht sein
können! Ich empfand, als ob ich wie früher von einer kurzen Abwesenheit zum Altgewohn-
ten zurückkehrte. Nur die Menschen sind etwas düsterer, unfreundlicher geworden, wenn
mich mein erster Eindruck nicht täuscht.45

Kessler schreibt hier selbstreflektiert über den Unterschied seiner Erfahrung und
seines Erlebens, was noch einmal klar macht, wie stark retrospektive Erfahrungen
einen Eindruck prägen konnten. So waren die sieben Jahre nicht spurlos an ihm
vorbeigegangen, ja gerade die Abwesenheit ihres Einflusses auf seine Wahrneh-
mung war das faszinierende für ihn. Kessler war nun endlich wieder in Frank-
reich und fühlte sich, als wäre er bis auf ein paar Unterschiede nie weg gewesen.
Im Kontext der antideutschen Stimmung, die eher außerhalb der oberen Schichten
sichtbar war, ist diese Einschätzung nicht verwunderlich. Andere, die vor ihm wie-
der nach Frankreich gereist waren und nicht potenziell zu den reichen Kreisen
gehörten, empfanden ihr Umfeld anders.

Nachdem sie den Autoren Yvan Goll geheiratet hatte, war Claire Stauder ab
1919 in Paris ansässig. Yvan, der aus dem französischsprachigen Teil Lothringens
kam, hatte Claire ohne größere Probleme mitnehmen können, was erneut den ver-
geschlechtlichten Umgang mit „ethnisch“ Deutschen im Kontext einer eher unter-
würfigen Frau untermauert. Claire Stauder, nun Claire Goll, nahm sich dieser Vor-
stellung auf jeden Fall selbst an, was ihr nachträglich Kritik wegen Misogynie ein-

8.1 Die unwahrscheinliche Rückkehr nach Frankreich  263

41 Grupp, „Kessler“, 295–296.
42 Kessler, Tagebücher, 201–202.
43 Kessler, Tagebücher, 261.
44 Grupp, „Kessler“, 296.
45 Kessler, Tagebücher, 261.



brachte.46 Allerdings nutzte sie auch ihre Stellung um weitere „ethnisch“ Deutsche
zur Migration nach Frankreich zu bewegen, wie in ihrem Briefwechsel mit Rainer-
Maria Rilke deutlich wird. Während der österreichische Rilke versuchte, einen
tschechoslowakischen Pass für die Einreise zu erlangen, machte ihm Goll 1920 Mut
und schrieb: „Paßschwierigkeiten keine mehr, wir haben schon deutsche Freunde
hier. Und Briefe werden nur im taktvollen Deutschland geöffnet.“47 Anscheinend
hatte Claire Goll eine andere Erfahrung als Harry Graf Kessler und deutsche Arbei-
ter gemacht, was die Einreise nach Frankreich betraf. Ihr Aufenthalt selbst jedoch
war auch nicht ohne Probleme. So hatte sie im Dezember 1919 noch „Paris erwürgt
mich. Paris geht unter“ geschrieben, auch wenn diese Gefühle sich bis zum April
wieder gelegt hatten.48 Und auch im Briefverkehr wurden immer wieder Probleme
wie Geld angesprochen, die eine Einreise erschwerten: „Deutsches Geld kommt na-
türlich nicht in Frage. Auch ich habe deutsches Geld, das ich mir gar nicht kom-
men lasse.“49 Rilke blieb zögerlich und trotz Golls Rat und gutem Zureden brauchte
er noch bis 1924, um nach Frankreich zurückzukehren.

Die facettenreichen Erfahrungen der Schwierigkeiten, die eine Rückkehr nach
Frankreich mit sich brachten, ja, sie sogar unmöglich erscheinen ließen, betraf
auch jene, die vormals in Frankreich gelebt hatten und nun das Gefühl mit sich
trugen, nicht mehr zurückkehren zu können. Der Autor Franz Hessel beispielswei-
se schien von diesen Aussichten auch in seinem Leben in Deutschland betroffen,
ein anonymer Autor schrieb 1922 über ihn:

Franz Hessel hat lang in Paris gelebt und hat Heimweh danach. Ich treffe ihn gestern in
München, es scheint die Sonne. Aber er hat den Regenschirm aufgespannt und die Hosen
aufgekrempelt. Warum denn, Herr Hessel? „Es regnet in Paris“, sagt er.50

Auch wenn diese Glosse eher eine humoristische Übertreibung darstellte, bezog
sie sich doch eindeutig auf Hessels fortlaufende emotionale Verbindung nach
Frankreich. Hessel würde erst 1938 als Flüchtling nach Paris zurückkehren, 24 Jah-
re nachdem er das Land verlassen hatte. Diese ungebrochene Liebe zu Frankreich,
besonders zu Paris, war in den gehobeneren Schichten Deutschlands nicht unge-

264  8 Brückenbau nach der Kluft

46 Für Golls Meinung über Gender, siehe: Margaret Littler, „Madness, Misogyny and the Femi-
nine in Aesthetic Modernism: Unica Zürn and Claire Goll“ in, Yvan Goll – Claire Goll. Texts and
Contexts, editiert von Eric Robertson and Robert Vilain (Amsterdam: Rodopi, 1997), 153–174.
47 Hesse, Briefwechsel, 30.
48 Maragaret Littler, „Madness, Misogyny and the Feminine in Aethetic Modernim. Unica Zürn
and Claire Goll“, in Eric Robertson und Robert Vilain (Hg.), Yvan Goll – Claire Goll. Texts and
Contexts (Amsterdam: Rodopi, 1997), 153–174.
49 Hesse, Briefwechsel, 29.
50 „Treue“, Das Tage-buch, 3:17 (1922), 667.



wöhnlich, wie man bereits an Harry Graf Kessler gesehen hat. Sie war in der Tat
so weit entwickelt, dass Ivan Goll nicht umhin konnte, etwas herablassend zu no-
tieren:

Der Deutsche liebt Paris wie ein grüner Student eine dreißigjährige Kokotte: er wird sie nie-
mals kennen. Kein deutscher Dichter (außer Heine) von den wenigen, die überhaupt über
Paris zu schreiben gewagt haben (wie Rilke, Schickele), hat das Wesentliche: Ihre Laster,
wissen wollen. Das ist immerhin galant von Seiten der Barbaren.51

Golls Einschätzung nach, war die Liebe der Deutschen zu Paris weder gleichwertig
noch erwidert. Mit einem Augenzwinkern stellte er die Galanterie ihrer Naivität
dem Bild der Barbarei gegenüber, die in der Anti-Deutschen Kriegspropaganda
während des Krieges vorherrschte. So brach er das starre Bild der Kriegspropa-
ganda auf, wenn auch mit einem Stich gegenüber Paris und seinen deutschen Ver-
ehrern. Eine Kluft zwischen Deutschland, „ethnisch“ Deutschen und Frankreich
blieb offensichtlich und in den Augen vieler praktisch unüberwindbar. Daher ent-
schieden sich auch einige „ethnisch“ Deutsche in der Weimarer Republik zu ver-
bleiben und diese Kluft für sich zu nutzen.

Durch ihre Erfahrungen in Frankreich, wie bereits gezeigt, konnten sie in
Deutschland ihre Karriere ausbauen. So war Französisch als Unterrichtssprache
etwas, womit man auch in Zeitungen warb:

Franz. Unterricht ert. Deutsche, die längere Zeit in Frankreich gelebt hat. Leibnizstr. 35, G.-
H. bei Müller52

Deutsche Dame, die lange in Frankreich gelebt [hat], wünscht noch einige frz. Unterhal-
tungsstunden zu geben. M, H, bei Dr, Michow53

Ein Aufenthalt in Frankreich und somit eine Verbindung zu diesem Land war also,
zumindest in den Augen der beiden Frauen, ein positives Merkmal im Deutschland
der Nachkriegszeit. Auch negative Erfahrungen konnten vermarktet werden. So
nutzte Victor Auburtin, zurück in Deutschland, seine Erfahrungen um seine anti-
französischen Artikel mit einer Aura des Fachwissens zu umgeben: „Uns ist be-
kannt, daß der Amerikaner täglich mindestens ein Bad nimmt und ebenso weiß
jeder, der in Paris gelebt hat, daß der Franzose der modernen Erfindung des Wa-
schens mit einer gewissen Res[tskepsis] gegenübersteht.“54 Auch sein Erfahrungs-
bericht, der bereits antifranzösische Neigungen offenbarte, wurde immer wieder
in Zeiten der Krise vermarktet. Seine Erfahrung in französischer Internierung

8.1 Die unwahrscheinliche Rückkehr nach Frankreich  265

51 Yvan Goll, „Pariser Tagebuch“, Das Tage-Buch, 1:4 (1920), 138.
52 „Unterricht. Pension“, Berliner Tageblatt, 12. März 1919, 12.
53 „Unterricht“, Hamburgischer Correspondent, 6. Februar 1916, 12.
54 Victor Auburtin, „Verstimmungen“, Berliner Tageblatt, 22. Juli 1919, 2.



wurde regelmäßig vom Berliner Tageblatt als Einblick in den französischen Cha-
rakter vermarktet:

Wer begreifen will, was heute im Westen Deutschlands vor sich geht, der lese dieses erschüt-
ternde glanzvoll geschriebene kleine Kunstwerk55

Jetzt wieder Hochaktuell! Wie verblendete Leidenschaft sehr viele Franzosen zu einer Hal-
tung hinriss, die allen Geboten der Zivilisation widerspricht 56

Die Werbungen, die nicht zufälligerweise in der Zeitung geschaltet wurden, für
die Auburtin auch schrieb, fielen beide zeitlich in die französische Besetzung des
Ruhrgebiets und nutzten diese Entwicklung auch offensichtlich um den Verkauf
des Buches voranzutreiben. Auburtin war allerdings nicht der einzige, der sich
dieser Methoden bediente. Zwar wurde kein Name genannt, doch wendete auch
dieser anonyme Schreiber die gleiche Methode an, um seine negative Darstellung
Frankreichs zu untermauern:

Liberté, Egalité, Fraternité. Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Wir, die wir jahrelang in
Frankreich gelebt haben, wissen daß diese Forderung in der französischen Republik bis heu-
te nicht durchgeführt worden ist, weil sie an sich eben undurchführbar ist. Aber die Franzo-
sen lieben wie mancher unsrer Machthaber die Phrase, und wäre sie noch so gedankenlos.57

Wer also in Frankreich gelebt hatte, war in Deutschland nicht zwingend negativ
konnotiert, sondern konnte seine Erfahrungen nutzen, um ein besseres Verständ-
nis des Nachbarlandes, seiner Kultur und seiner Sprache zu reklamieren. Insofern
waren die Verbindungen nach Frankreich auch für jene nicht vollkommen zer-
stört, die nicht zurückkehrten.

Die nur langsam auftauenden Beziehungen zwischen Deutschland und Frank-
reich taten ihr Übriges, eine deutsche Migration nach Frankreich in größerem
Rahmen aufzuhalten. Doch tauten sie auf und Befürchtungen gegenüber „eth-
nisch“ Deutsche nahmen zunehmend ab. Ja, 1924 hatten sie sich sogar fast ins Ge-
genteil gekehrt, beschwerte sich der Autor Stefan Großmann einerseits über die
antifranzösische Stimmung in Deutschland und beschrieb andererseits die Stim-
mung in Frankreich wie folgt:

Werden denn nicht wenigstens die Deutschen beschimpft? Ich habe nirgendwo, weder in
den Zeitungen noch in den Versammlungen, weder in Cabarets, noch in Revuen eine Be-
schimpfung der Deutschen gehört. Natürlich sagt man dann und wann „boche“, aber das
Wort hat seinen Haß-Gehalt verloren, es ist ausgeraucht. Dafür habe ich in Gesprächen wie-

266  8 Brückenbau nach der Kluft

55 „Was ich in Frankreich erlebte- Anzeige“, Berliner Volkszeitung 9. Mai 1923, 4.
56 „Jetzt wieder Hochaktuell! – Anzeige“, Berliner Volkszeitung, 17. April 1923.
57 „Bunte Ecke – Egalité“, Neue Hamburger Zeitung, 11. Februar 1919, 5.



derholt von „le Fritz“ reden gehört. „Le Fritz“ – das ist der Preuße, den man im Kriege ken-
nen gelernt hat und der eigentlich ein leidlicher Kerl war, gutmütig trotz äußerer Barsch-
heit. „Le Fritz“, das enthält ein bisschen Wohlwollen mit einem unausgesprochenen Seufzer.
So ist er eben!…Auch in den Zeitungen bis knapp vor dem Wahltag, fand ich keine Schmä-
hung Deutscher. Freilich ist die politische Gleichgültigkeit sehr groß geworden; […] Es gibt
keine Invectiven [sic] gegen die Deutschen. In allen Restaurants, im Metro, im Theater kann
man ruhig deutsch sprechen. Niemand stört einen. Niemand kümmert sich um einen.58

Selbst die Bezeichnung Boche hatte laut Großmann zu diesem Zeitpunkt ihren Biss
verloren. Auch spielte in die Wahrnehmung das Bild Deutschlands in Frankreich
mit hinein, wie Großmann fortführte:

Doch irgendwo sah ich einen Deutschen auf der Bühne. In der großen Revue der „Folie ber-
gères“. Wie steht dort der repräsentative Deutsche? … Caligari. Ein kleines, verhutzeltes
Männchen. Das war der Deutsche. Er führte die bis auf die Brustwarzen entkleideten Göttin-
nen des Coco, will sagen: Cocaïn, und des Morpho, will sagen: Morphium mit sich; ohne Co-
cain kann er nicht leben, der Deutsche, wie ihn die Folies bergères zeigen.59

Der Geist von Locarno hatte begonnen, seine Spuren in Frankreich zu hinterlas-
sen. Auch die politischen Umstände in Frankreich hatten begonnen, sich zu verän-
dern. Die Krise und damit einhergehende Abwahl Poincarés im Angesicht einer
deutschlandfreundlicheren Mitte-Links Koalition hatte auch den französischen
Ton gegenüber Deutschland versöhnlicher werden lassen. Dass sich diese Détente
fortsetzen und Auswirkungen auf die „ethnisch“ deutsche Community haben wür-
de, wird an der protestantischen Kirche in Paris sichtbar, die 1925 an einen deut-
schen Träger zurückgegeben und wiedereröffnet wurde. Julie M Powell analysier-
te die Entwicklung in Frankreich wie folgt:

Ab 1924 hatte sich der meiste Staub des Krieges gelegt und die Franzosen gewöhnten sich
vorsichtig an die neuen Beziehungen mit der Welt um sie herum. Fantasien einer französi-
schen Isolation und eines Essentialismus hatten sich als unhaltbar herausgestellt während
ausländische Arbeiter in die französische Metropole migrierten, das französische Empire be-
wegte sich in das Zentrum der Kultur und eine Annäherung an Deutschland wurde eine
mögliche, tatsächlich sogar erstrebenswerte Realität.60

Und tatsächlich lässt sich dieser von Powell beschriebene Trend nicht nur über
das Selbstbild verifizieren. So veröffentlichte das französische Amt für Statistik ei-
nen Zeitstrahl der Naturalisierungen und Ausländer in Frankreich, wenn auch

8.1 Die unwahrscheinliche Rückkehr nach Frankreich  267

58 Grossmann, „Wahlbilder“, 656–657.
59 Grossmann, „Wahlbilder“, 657–658.
60 Julie M. Powell „About-Face. Gender, Disfigurement and the Politics of French Reconstruction
1918–24“, Gender & History 28:3 (2016), 605.



erst 1942 unter nationalsozialistischer Besatzung. Bernard Laguerre hat daher ge-
rade im Kontext der Denaturalisierung die Zahlen aufgrund ihres Entstehungsda-
tums als unhaltbar zurückgewiesen.61 Doch selbst Laguerre musste gestehen, dass
diese Zahlen nicht zwingend erfunden oder falsch waren. Diverse Zahlen waren
bereits vor der Besatzung entstanden und mussten daher nicht ausgedacht wer-
den. Wird vorsichtig mit den Zahlen verfahren, so können sie doch einen Trend
offenlegen: Naturalisierungen deutscher Staatsbürger wurden ab 1920 wieder auf-
gelistet und hatten bis 1922 ihr Vorkriegslevel erreicht.62 Nach diesem Jahr wird
eine klare Eingrenzung schwieriger, da sich ab 1923 Elsässer mit deutscher Staats-
bürgerschaft naturalisieren lassen konnten und mit in die Statistik eingingen. Da-
her waren die Zahlen der Jahre 1925 und 1926 deutlich höher als vorher, weisen
aber nicht zwingend auf eine Migrationsbewegung hin. Der Trend zu mehr Natu-
ralisierungen vor 1923 zeigt auf jeden Fall, dass einige deutsche Staatsbürger es
versuchten und schafften, so schnell als möglich eine französische Staatsbürger-
schaft zu erhalten.

Die steigenden Zahlen an deutschen Staatsbürgern in Frankreich zwischen
1921 und 1926 weisen ebenfalls in diese Richtung. Waren 1921 noch ein paar tau-
send gelistet, waren es 1926 bereits über dreißigtausend.63 Dies würde auf eine
steigende Migration hindeuten, allerdings ist auch hier nicht klar, ob Elsässer, die
noch eine deutsche Staatsbürgerschaft besaßen, ebenfalls mitgezählt wurden.
Trotz alledem und im Kontext der Definition von „ethnisch“ deutsch, war die Zahl
dieser in Frankreich kontinuierlich gewachsen. Unter welchen Umständen dies ge-
schah und welche Personen sich naturalisieren ließen oder migrierten, geht aus
den Zahlen nicht hervor. Doch selbst wenn die Zahlen problematisch sind und kei-
ne genaueren Rückschlüsse zulassen, bekräftigen sie dennoch die Entwicklung zur
Détente, die an anderen Stellen sichtbar wurde. Bis es zu dieser Détente kam, war
die Situation der „ethnisch“ deutschen Community aber alles andere als einfach
oder besser ausgedrückt: Bis 1924 konnte eine „ethnisch“ deutsche Community
nicht existieren, geschweige denn wiederaufgebaut werden.

268  8 Brückenbau nach der Kluft

61 Bernard Laguerre, „Les dénaturalisés de Vichy 1940–1944“, Vingtième Siècle. Revue d’histoire,
20 (1988), 7.
62 Depoid, Naturalisations, 29.
63 Depoid, Naturalisations, 75, 77.



8.2 Die Probleme der Rekonstruktion einer Community bis
1924

Als Stefan Grossmann nun 1924 durch Paris lief und sich umschaute, fiel ihm eine
weitere Entwicklung auf, die die deutsch-französischen Verhältnisse in Frankreich
bebilderte. In seinem Text für das Tage-buch ließ er diese Beobachtung einfließen:
„Freilich, es gibt nur in einigen Kiosken auf den Boulevards ziemlich versteckt
deutsche Zeitungen zu sehen, in keinem Laden ist die alte Tafel: ‚Man spricht
deutsch‘ wieder zum Vorschein gekommen. Wir sind einfach nicht da…“64 Es wa-
ren schlicht keine „ethnisch“ Deutschen mehr sichtbar in Paris. Hierfür könnte in
Teilen genau die vormalige Befürchtung der Regierung gesorgt haben. So wurden
wenig deutsche Staatsbürger ins Land gelassen und waren wenige „ethnisch“
Deutsche in Frankreich, konnten diese das Straßenbild nicht verändern, wurden
also somit als geringere Gefahr im eigenen Land wahrgenommen. Zumal wenn die
„ethnisch“ Deutschen, die nach Frankreich einreisten, frankophil oder reich genug
waren um die Restriktionen zu überwinden wie Kessler und Goll. Aber gerade
letzteres war nicht zwingend der Fall. Die negative Einstellung war reziprok und
außerhalb politisch linker Kreise auch in Deutschland noch präsent.65 So kam es,
dass nicht nur jene, die in Deutschland geblieben waren, antifranzösische Einstel-
lungen haben konnten. Auch jene, die nach dem Krieg nach Frankreich zogen,
konnten solche Einstellungen mitbringen. Stefan Grossmann beschwerte sich hier-
zu im gleichen Jahr bitterlich über seine deutschen Kollegen:

Uebrigens ist Frankreich über deutsche Vorgänge hundertmal besser unterrichtet als wir
über französische. Unsere amtliche Vertretung in Paris; zum Teil abgebaut, zum Teil schwer
überbürdet, ist allzu klein. Unsere Journalisten sind, fast alle, noch mit Frankreich „böse“,
meiden Kammer, Quai d’Orsay und Redaktionen, sind stolz auf ihre charaktervolle Zurück-
gezogenheit und erfahren nichts.66

So war laut Grossmann auch in Frankreich noch eine antifranzösische Stimmung
unter den deutschen Journalisten präsent. Ihr Umgang mit den französischen Re-
gierungseinrichtungen war ebenfalls eher stümperhaft und die amtliche Vertre-
tung konnte hierbei nicht helfen. Gerade die Botschaft, die sich auch aktiv für die

8.2 Die Probleme der Rekonstruktion einer Community bis 1924  269

64 Grossmann, „Wahlbilder“, 657.
65 Peter Friedmann, „Das Frankreichbild der Zwischenkriegszeit in ausgewählten Organen der
Deutschen Arbeiterpresse“, Francia, 17:3 (1990), 55; Thomas Lange, „Zwischen Gott und Teufel. Das
Frankreichbild deutscher Schriftsteller im französischen Exil“, in Dietrich Harth (Hrsg.), Fiktion
des Fremden. Erkundung kultureller Grenzen in Literatur und Publizistik (Frankfurt: Fischer, 1994),
85.
66 Stefan Grossmann, „Stresemann, von Paris aus gesehen“, Das Tage-Buch, 4:20 (1924), 695.



Belange der „ethnisch“ Deutschen in Frankreich vor dem Krieg eingesetzt und Tei-
le des Netzwerkes aufrechterhalten hatte. Grossmann übertrieb nicht, als er diese
als zu klein und überbürdet beschrieb, denn die Botschaft hatte schon 1924 eine
lange Nachkriegsgeschichte hinter sich.

Im Januar 1920, etwas über ein Jahr nach dem Waffenstillstand, war Wilhelm
Mayer, ein katholisch konservatives Mitglied der Weimarer Nationalversamm-
lung, zum deutschen Botschafter in der wiedereröffneten deutschen Botschaft in
Paris ernannt worden.67 Die folgenden drei Jahre seiner Amtszeit würden sich als
schwierig erweisen. Im gleichen Zeitraum war auch eine separate Friedensdelega-
tion zur Verhandlung der Reparationszahlungsfragen zusammengestellt worden.68

Botschafter Mayer nun, hatte die Aufgabe des Mittelsmannes zwischen einem
deutschen Außenministerium mit radikalen Reparationsgegnern wie Carl von
Schubert und einer französischen Regierung, die aktiv unter der Losung „Le bo-
ches paiera“ agierte.69 Die Koordination der deutschen Unterhändler war, so Con-
an Fischer, nicht einfach: „Deutsche Unterhändler schienen nicht fähig zu ent-
scheiden, ob sie eine ungebeugte große Macht vertraten, ein reumütiges, liberali-
siertes Deutschland oder schlicht ein mittelloses, hungerndes Land, das Essen und
Rohmaterial für sein Überleben benötigte.“70 Diese Inkohärenz und verschiedenen
Stimmen innerhalb der deutschen Außenpolitik bezüglich der Reparationen war
schwer zu navigieren und nötigte Mayer regelmäßig dazu, gegen das Außenminis-
terium in Berlin zu agieren. Bereits 1920 musste er Berlin davon abhalten, die Frie-
densdelegation vor Anfang 1921 aufzulösen, denn, so argumentierte er, die Bot-
schaft war zu diesem Zeitpunkt schlichtweg nicht in der Lage die Arbeit der Dele-
gation zu übernehmen.71 Die Friedenskonferenz in London 1921 war ebenfalls von
Fehlkommunikationen geplagt, beschwerte sich Mayer über die unklaren Aufga-
ben und daraus folgenden Konflikte:

Ich hoffe, dass Euer Hochwohlgeboren hiernach erkennen werden, dass ich genau instrukti-
onsgemäss gehandelt habe, dass es aber andererseits bedauerlich ist, dass während der zwi-

270  8 Brückenbau nach der Kluft

67 Reichsminister des Auswärtigen Müller. 20 Januar 1920, in Institut für Zeitgeschichte, Mün-
chen ED 367 Vol. 5.
68 Interner Bericht „Zur Frage der Vereinigung der Friedensdelegation mit der Botschaft“, Paris,
1920, in Institut für Zeitgeschichte, München, ED 367 Vol. 5.
69 Peter Krüger, „Carl von Schubert und die deutsch-französischen Beziehungen“, in Stephen
Schuker (Hrsg.), Deutschland und Frankreich. Vom Konflikt zur Aussöhnung. Die Gestaltung der
westeuropäischen Sicherheit 1914–1963 (München: Oldenbourg, 2000), 77–78.
70 Conan Fischer, The Ruhr-Crisis 1923–1924 (Oxford: Oxford University Press, 2003), 7.
71 (Erlass v. 4.VI.20), Mai 1920, in Institut für Zeitgeschichte, München ED 367, Ad Nr. ICH 5163;
„Auf den Erlass vom 13 August 1921“, 21.08.1921, in Institut für Zeitgeschichte, München ED 367
Vol. 5.



schen der Londoner und der hiesigen Demarche liegenden Zwischenzeit von einer Woche
nichts geschehen ist um den Auftrag vom 7. Januar zu annullieren.72

Als wären die Kommunikationsschwierigkeiten zwischen Berlin, Paris und Lon-
don nicht bereits genug gewesen, um die Botschaft von ihrer Hilfe für „ethnisch“
Deutsche in Frankreich abzuhalten, kollidierten die bereits bestehenden Probleme
darüber hinaus noch mit den hartnäckigen antideutschen Ressentiments in Frank-
reich.

In dieser Hinsicht beschwerte sich vor allem der Botschaftsangestellte und
Ökonom Gottfried Zoepfl in einem privaten Memorandum von 1920 über die kühle
Haltung der französischen Regierungsorgane auf der einen Seite und die Ansprü-
che Berlins auf der anderen: „Von einer Unterstützung der Behörden, Bibliotheken
und dergleichen ist bei unserer Tätigkeit überhaupt nicht die Rede. Trotzdem kom-
men von Tag zu Tag auch von behördlicher Seite aus Deutschland immer größere
Ansprüche an Information“.73 Diese problematische Gemengelage und ihre Aus-
wirkungen auf die Botschaft werden durch den Fakt veranschaulicht, dass die Bot-
schaft bis 1921 genötigt war, ihre Mittel in einem Tresor vor Ort zu lagern statt ein
Konto bei einer französischen Bank zu eröffnen.74 Auch die Wiedereröffnung „eth-
nisch“ deutscher Einrichtungen erwies sich als äußerst schwierig und zeitintensiv.
Mit gemeinsamem Einsatz versuchte die Botschaft, der schwedische Erzbischof,
das New York Federation Council of the Church of America und die evangelische
Gemeinde seit 1920 vergeblich, die Regierung Poincarés davon zu überzeugen, die
evangelische Kirche zurückzuerhalten.75 1921 wurde darüber hinaus das Mobiliar
seitens der französischen Regierung verkauft und auch ein Verkauf der Kirche
wurde in Betracht gezogen.76 Jedwede Form „ethnisch“ deutschen Lebens in
Frankreich wurde bis 1924 als Gefahr angesehen, die es zu unterdrücken galt, und
darunter fiel auch die deutsche Kirche.77 Erst 1925 würde die Kirche wiedereröff-
nen. Zwar teilte Mayer auch französische Meinungen mit Berlin, doch nahmen die
Reparationsdebatten einen solch großen Raum ein, dass trotz der Existenz der

8.2 Die Probleme der Rekonstruktion einer Community bis 1924  271

72 Wilhelm Mayers Brief an den Außenminister Simon 18.01.1921 Paris, Institut für Zeitgeschich-
te, München ED 367 Vol. 5.
73 Gottfried Zoepfle „Die Tätigkeit der ‚Wirtschaftlichen Abteilung‘ im ersten Vierteljahr ihres
Bestehens“, 19.10.1920, 4, in Institut für Zeitgeschichte, München ED 367 Vol. 5.
74 „Auf den Erlass vom 13 August 1921“, 21.08.1921, 2, in Institut für Zeitgeschichte, München ED
367 Vol. 5.
75 Recke, Fluctuat, 82–83.
76 Recke, Fluctuat, 82–83.
77 Marie-Michèle Doucet, „L’opposition des pacifistes françaises à l’occupation de la Ruhr (1923–
1925)“, La contemporaine 3:129–130 (2018), 48.



Friedensdelegation kaum Platz für andere Informationen übrig blieb.78 Die Bot-
schaft war funktional überlastet in einer komplexen Lage. In seinem Bericht über
den Finanz- und Handelssektor, den die Botschaft ebenfalls betreute, beschwerte
sich Zoepfle darüber hinaus noch über die akkute Unterbesetzung im Vergleich zu
den Aufgaben, die die Botschaft zu bearbeiten hatte:

Es bedarf wohl keiner Begründung, daß es für einen Mann schon einfach physisch unmög-
lich ist, täglich etwa 30 Handelsfragen gründlich zu beantworten und 20 mündliche Aus-
künfte. […] Es ist eben zu beachten, daß in Frankreich noch nirgens [sic] deutsche Konsulate
sind und daß die ganze sonst diesen zustehende wirtschaftliche Tätigkeit jetzt bei uns zu-
sammenströmt.79

Zu diesen Schwierigkeiten, so Zoepfle, kam noch hinzu, dass die Botschaft sich
nach ihrer Schließung diverse Kontakte erst wieder neu erschließen musste, wäh-
rend andere Botschaften auf bestehende Netzwerke und Kommunikationskanäle
zugreifen konnten.80 Darüber hinaus half auch der persönliche Charakter des Lei-
ters Wilhelm Mayer der Situation nicht. Als deutsch-konservativer Anwalt hatte
Mayer während des Krieges seine Plattform antifranzösisch ausgerichtet und war
im Vorfeld mit den wirtschaftlichen Auswirkungen des Versailler Vertrags beauf-
tragt gewesen.81 Paul Koeppen beschrieb die Wirkung seines Charakters auf
Frankreich wie folgt: „In Mayer erblickten sie – wie bei Brockdorff-Rantzau zuvor
in Versailles – eher den Protagonisten des alten Systems, denn den Hoffnungsträ-
ger für einen Neuanfang.“82 Er verkörperte also selbst ungewollt die widersprüch-
liche Haltung der deutschen Außenpolitik.

So entsteht ein deutliches Bild aus den internen Dokumenten und Forschungs-
meinungen: Die deutsche Botschaft der Nachkriegszeit war überfordert mit den
neu zu errichtenden Strukturen, fehlenden Mitteln, dem politischen Minenfeld
der deutsch-französischen Nachkriegsbeziehungen, dem politischen Chaos in Ber-
lin und der antideutschen Einstellung vor Ort. Sie war daher nicht in der Lage,
sich um die Belange existierender oder einreisender „ethnisch“ Deutscher in
Frankreich zu kümmern. Die schwierigen Beziehungen stellten die Botschaft vor
eine Kluft, die sie nicht überbrücken konnte. Passend zu dieser Entwicklung ende-
te Mayers Amtszeit auf dem Höhepunkt der deutsch-französischen Konflikte um

272  8 Brückenbau nach der Kluft

78 „Telegramm von Mayer and den Reichsminister im Auswärtigen Amt“, 06.12.1922, in Institut
für Zeitgeschichte, München ED 367 Vol. 5.
79 Gottfried Zoepfle, „Die Tätigkeit der ‚Wirtschaftlichen Abteilung‘“, ED 367 Vol. 5.
80 Zoepfle, „Abteilung“.
81 Paul Koeppen, Die praktische Komponente deutscher Verständigungspolitik (Bologna: Disser-
tation, 2013), 120–121.
82 Koeppen, Verständigungspolitik, 122.



den Einmarsch ins Ruhrgebiet 1923. Er wurde als Akt des Protests seitens der deut-
schen Regierung abgezogen und durch Leopold von Hoesch ersetzt, der die folgen-
den acht Jahre und von 1932 bis 1936 im Amt bleiben würde.83 Ähnlich wie in ande-
ren Entwicklungen, kam mit der Ernennung Hoeschs eine Person an die Spitze der
Botschaft, die auf eine eher positive Rezeption stieß. Bis dahin konnte von einer
Unterstützung des Wiederaufbaus einer „ethnisch“ deutschen Community seitens
der Botschaft nicht die Rede sein. Die Kluft, die sie zwischen Frankreich und
Deutschland zu überbrücken versuchte, war noch zu groß. Sie hatte daher keine
Kapazitäten, sich um die zu kümmern, die bereits im Land waren und ebenfalls
dieser Kluft ausgesetzt waren. Für ein besseres Verständnis der Auswirkungen
dieser Kluft auf die „ethnisch“ Deutschen vor Ort eignet sich eine zeitgenössische
Geschichte von Claire Goll.

Die Novelle Une Allemande à Paris erschien 1924 zuerst auf Französisch.84 Ob
kulturelle Beziehungen zwischen Deutschland und Frankreich der Fokus der Ge-
schichte sind, ist bislang umstritten.85 Doch selbst wenn diese Beziehungen nicht
der Kern der Geschichte waren, so spielten sie eine unübersehbare Rolle: Erika
Wolff, eine junge Frau aus Süddeutschland, verliebt sich in den Franzosen Jaques
Narval und kann doch nicht mit ihm zusammen sein. Schwanger mit seinem Kind
zieht sie zurück nach Deutschland, wo das Neugeborene verstirbt. Mit dem toten
Kind reist Erika nun nach Frankreich, um das Kind dort zu begraben und Goll lässt
sie die „ Erde Frankreichs [streicheln], mit der sie für immer vermählt war“.86 Goll
zeichnete in ihrem Roman also das Bild einer Frau, die zwischen verschiedenen
Welten gefangen war und somit, so argumentiert Barske, auch ein Bild von sich
selbst: „Claire Goll, wie ihre Protagonistin Erika, ist eine Deutsche in Paris. Die Fra-
gen ihrer Identität beschäftigen sie: ist sie deutsch, ist sie französisch, oder sogar
franko-deutsch oder deutsch-französisch? Es lässt sich sagen, dass Claire Goll diese
Fragen in ihren Roman Une Allemande à Paris einfließen lässt.“87 Auch Jörg Tür-
schmann sieht autobiographische Elemente in der Geschichte, hatten doch die Au-

8.2 Die Probleme der Rekonstruktion einer Community bis 1924  273

83 Hajo Holborn, „Diplomats and Diplomacy in the Early Weimar Republic“, in Craig Gordon und
Felix Gilbert (Hg.), The Diplomats 1919–1939 (Princeton: Princeton University Press, 1981), 151.
84 Claire Goll, Arsenik. Deutsche in Paris, ed. von Barbara Glauert-Hesse (Göttingen: Wallstein,
2005).
85 Moritz Barske, „Une Allemande à Paris (1924/1927) par Claire Goll – Un roman dans l’esprit du
‚Locarno intellectuel‘“, Synergies Pays germanophones, 10 (2017), 135–136; Jörg Türschmann, „Clai-
re Goll. Eine Deutsche in Paris“, in Elke Mettinger, Margarete Rubik und Jörg Türschmann (Hg.),
Rive Gauche. Paris as a Site of Avant-Garde Art and Cultural Exchange in the 1920s (Amsterdam:
Rodopi, 2007), 255–256.
86 Goll, Paris, 264.
87 Barske, „Paris“, 135–136.



torin und ihr Liebhaber starke Ähnlichkeiten zu den beiden Hauptfiguren.88 Dar-
über hinaus wird die deutsch-französische Beziehung nicht nur in den Themen
des Buches deutlich, sie wird auch von den Figuren selbst diskutiert. Bereits auf
den ersten Seiten des Buches unterhält sich Erika mit einem Mr. Monnier über
den Blick eines Deutschen auf Frankreich:

[Mr. Monnier] „Ja, ich weiß, Sie gehören zu jenen deutschen Idealisten, die sich einbilden,
was französisch ist, sei edel.“
[Erika Wolff] „Gewiss, ich bewundere Ihre Landsleute. Sie haben eine Abscheu vor allem
was niedrig ist. – Übrigens, glauben Sie mir, der starke Haß [sic] der Deutschen gegen die
Franzosen wäre nicht möglich, wenn Sie sie nicht unterbewußt so tief bewunderten.“89

Diese Ansicht ähnelt auf unverkennbare Weise der eigenen Einstellung Golls, wie
sie sie in ihren privaten Briefen schrieb: „Mir ist, als hätte ich bisher in der Pro-
vinz gelebt. Man sieht von hier bis Amerika, Japan…aber von Berlin aus höchstens
bis Lichterfelde-West.“90 Genau wie Claire Goll verliebte sich Erika Wolff in Paris,
trotz des überwältigenden Charakters der Stadt. Allerdings ist Erika im Verlaufe
des Buches nicht in der Lage, ihre deutsche Identität zu verlassen, ist der Abstand
zwischen den zwei Gruppen, die sich als verschiedene Rassen verstehen, zu groß:
„Aber wenn sich schon zwei gebildete Menschen dieser ewig gegensätzlichen Ras-
sen nicht verschmelzen ließen, wie sollten es dann erst die zwei Völker!“91

Versuche, diese Kluft zu überbrücken werden in dem Buch als naiv oder un-
realistisch offengelegt. Daher wird ihre deutsche Nationalität immer wieder in Zei-
ten des Konflikts hervorgebracht, sei es mit Paris selbst, ihrer Liebe zu Jaques
oder mit Mr. Monnier. Auch der Krieg wird eindeutig als Grund für diese Kluft ge-
nannt:

Was wußte ihr Vater, der gute Professor Wolff, der zuhause einen „blökenden“ Pazifismus,
wie die Franzosen sagten, dozierte, von den Vereinigten Staaten von Europa träumte und
mit einigen ebenso braven französischen Kollegen Verbrüderungsbriefe austauschte von
dieser jüngsten, unwirschen Generation […] Überall rächte sich der Krieg an der neuen Ju-
gend, aber in der geistreichsten Stadt der Welt am bittersten.92

Die Unmöglichkeit, diese Kluft zu überbrücken, wird letztendlich, so argumentiert
Barske überzeugend, von Erikas und Jaques Kind personifiziert: „Ihr Kind, halb
französisch, halb deutsch, stirbt als Symbol dieser Doppelidentität. Der Erfolg ei-

274  8 Brückenbau nach der Kluft

88 Türschmann, „Paris“, 255–256.
89 Goll, Paris, 183.
90 Hesse, Briefwechsel, 198.
91 Goll, Paris, 198.
92 Goll, Paris, 198.



ner pazifistischen und dauerhaften deutsch-französischen Koexistenz scheint in
der Zwischenkriegszeit unmöglich.“93 Durch Golls Briefe und ihre Geschichte wird
deutlich, wie ambivalent das Leben in Paris als „ethnisch“ Deutsche in der Nach-
kriegszeit war. Die Stadt selbst zog Menschen mit dem Versprechen weltgewand-
ter Kunst an, aber ging es um „ethnisch“ Deutsche, war die nationalistische oder
sogar rassifizierte Tendenz noch merklich spürbar.

Die Probleme, gleichzeitig Frankreich zu lieben und mit den nur langsam ab-
nehmenden Animositäten zurecht zu kommen, werden gerade an Claire Goll sicht-
bar. Die Liebe für Frankreich und Paris konnte nicht ohne Probleme, Schmerz und
deutsch-französischen Konflikt ausgelebt werden. Der Krieg hatte Wunden hinter-
lassen, die nicht nur eine Normalität unmöglich machten, sondern auch einen
Wiederaufbau der „ethnisch“ deutschen Community. Dies steht in einem klaren
Unterschied zu Großbritannien, wo frühe und erfolgreiche Versuche, die Undurch-
lässigkeit der Kriegszeit zu überwinden, von beiden Seiten getätigt wurden. Es ist
daher nicht überraschend, dass, wenn eine „ethnisch“ deutsche Community in
Frankreich 1918 überhaupt noch existierte, diese, genau wie 1871, nur eine spora-
dische und verteilte Agglomeration ausgegrenzter Personen war. Nur in den höhe-
ren sozialen Schichten, ähnlich wie im Weltbürgertum vor 1918, wurde der Ver-
such einer Détente unternommen. Für den Rest blieb Antipathie und Indifferenz
das Hauptmerkmal des Lebens für „ethnisch“ Deutsche in Frankreich, oder viel
eher Paris. In diesem Amalgam verschiedener negativer Konnotationen, stand
nun eine Gruppe genau zwischen den stillgelegten aber noch immer undurch-
dringlichen Fronten; sowohl kulturell als auch geographisch. Die Elsässer, die mit
dem Ende des Krieges nun wieder ein Teil Frankreichs wurden, mussten ihre Posi-
tion in vielen Teilen erst noch finden.

8.3 Die Erfahrung der elsässischen Bevölkerung nach 1918

Gerade aufgrund ihrer geographischen und kulturellen Position zwischen
Deutschland und Frankreich stellt die Bevölkerung des Elsass ein gutes Beispiel
für die Beziehung zwischen deutscher und französischer Nationalidentität dar. Da
auch vor dem Krieg schon einige Elsässer in Frankreich gelebt hatten, hatten sie
bereits länger eine Rolle im Zwischenraum der beiden Identitäten eingenommen.
Gleichzeitig sahen sie sich auch mit dem Argument konfrontiert, und in einigen
Fällen reproduzierten sie auch dieses, dass es diesen Zwischenraum nicht gäbe.
War ihre Position in Frankreich auch schon während des Krieges wackelig gewe-

8.3 Die Erfahrung der elsässischen Bevölkerung nach 1918  275

93 Barske, „Paris“, 141–142.



sen, so galt dieser Balanceakt nun für eine ganze Region. Sie befanden sich noch
stärker in einer schwierigen Position zwischen den beiden Identitäten. Denn wa-
ren die meisten Bewohner der Region vor und während des Krieges offiziell
deutsch und Teil des deutschen Kaiserreichs gewesen, so können ihre Erfahrun-
gen erst hier in der Nachkriegszeit stärker beleuchtet werden. Auch hat gerade
das Elsass wegen dieser Stellung bislang innerhalb der Forschung viel Aufmerk-
samkeit erfahren, von der Erforschung kultureller Identität auf Grabsteinen, über
Weinanbau bis hin zu generellem Regionalismus.94 Doch ist es trotz der Fülle an
Forschung immer noch sinnvoll, gerade hier auf diese Gruppe einzugehen, bietet
sich ihre Stellung in der Nachkriegszeit für einen Vergleich zu anderen „ethnisch“
Deutschen in Frankreich an. Wie sich die Erfahrung der nationalen Identität als
Person oder Gruppe und die generellen Entwicklungen der Nachkriegszeit auf sie
auswirken würden, wird von Samuel Goodfellow gut zusammengefasst:

Drei imaginierte Darstellungen des Elsass entstanden – das Elsass als französisch, das Elsass
als deutsch und das Elsass als einzigartig elsässisch. […] In Wahrheit war das Elsass eine plu-
ralistische Gesellschaft aus Protestanten, Katholiken und Juden und anhand von Stadt-Land,
sprachlichen und Klassenunterschieden gespalten. In der Tat befeuerten lokale Antagonis-
men zwischen Klasse, Religion und Raum die Debatte um eine elsässische Identität.95

Elsässer mussten also in der Nachkriegszeit mit verschiedenen Vorstellungen ihrer
Identität umgehen, sowohl von außerhalb als auch innerhalb des Elsass und selbst
die externen Vorstellungen waren gegensätzlicher Natur. Während sowohl das
deutsche Kaiserreich als auch die französische Republik die Region und Bevölke-
rung als ihnen zugehörig betrachteten, bestanden in beiden Ländern ein latentes
Misstrauen gegenüber den Elsässern. Als Teil des deutschen Kaiserreichs wird die-
ses Misstrauen durch Vorfälle wie die Zabern-Affäre von 1913 sichtbar, auch wur-
den elsässische Soldaten an die Ostfront verlegt um potenzielle Meutereien zu ver-
hindern.96 In Frankreich wurde die Region zwar als verlorenes Kind willkommen
geheißen, doch war sich die Regierung bewusst, dass 40 Jahre unter deutscher
Herrschaft nicht spurlos an der Region vorbeigegangen waren und diese Spuren

276  8 Brückenbau nach der Kluft

94 Siehe zum Beispiel: Katharina Vajta, „Gravestones speak – but in which language? Epitaphs as
mirrors of language shifts and identities in Alsace“, Journal of Multilingual and Multicultural De-
velopment, 39:2 (2018), 137–154; Alison Carrol, „Wine Making and the Politics of Identity in Alsace.
1918–1939“, Contemporary European History, 29:4 (2020) 380–393.
95 Samuel Goodfellow, „From Germany to France? Interwar Alsatian National Identity“, French
History, 7:4 (1993), 450–451.
96 Markus Evers, Enttäuschte Hoffnungen und immenses Misstrauen. Altdeutsche Wahrnehmun-
gen des Reichslandes Elsaß-Lothringen im Ersten Weltkrieg, (Berlin/Boston: De Gruyter Olden-
bourg, 2016), 60–61, 141.



nach ihrem Verständnis beseitigt werden mussten.97 Aus Sorge um potenziellem
Widerstand wurde die Frankifizierung, also Maßnahmen einer kulturellen Anglei-
chung an Frankreich, vorsichtig vorangetrieben, um die Übernahme des Elsass
nicht wie eine militärische Besatzung wirken zu lassen.98 Nichtsdestotrotz hatte
sich das Elsass, im öffentlichen Bild Frankreichs, seit 1871 nach nichts anderem ge-
sehnt als der Wiedervereinigung mit einem kulturell näheren Frankreich. Es gab
ein Bewusstsein darum, dass die elsässische Bevölkerung dies vielleicht nicht so
erfuhr, vor allem jene Elsässer mit stärkeren Verbindungen nach Deutschland
und zu einer „ethnisch“ deutschen Identität. Allerdings war dieses Bewusstsein
eher in den politischen Kreisen vorhanden als in der öffentlichen Wahrneh-
mung.99 Hinzu kam, dass, trotz Problemen mit der deutschen Herrschaft über das
Elsass, viele sich über die Jahre mit dieser Situation abgefunden hatten, zumal die
Mehrheit der Bevölkerung bereits Deutsch oder einen deutschen Dialekt sprach.100

Diese komplexe Beziehung zu beiden Identitäten würde nicht nur französische
Maßnahmen im Elsass beeinflussen sondern auch die Erfahrung der Elsässer
selbst.

Bereits die Maßnahmen der französischen Regierung nach Ende des Krieges
waren rigoros. Personen, denen eine niedrige soziale Moral vorgeworfen wurde,
die zu enge Verknüpfungen an Deutschland hatten oder beides, wurden „im Sinne
der öffentlichen Hygiene“ deportiert.101 Darüber hinaus wurde die verblieben Be-
völkerung konsequent segregiert und wie schon während des Krieges anhand der
wahrgenommenen Loyalität systematisch klassifiziert. Dafür wurden im Elsass
nach 1918 Identifikationskarten mit den Buchstaben A bis D eingeführt, die den
ethnischen Hintergrund der Person widerspiegeln sollten: A bekamen jene, deren
Eltern aus dem Elsass kamen, solche mit einem französischen und einem deut-
schen Elternteil bekamen B, C bekamen Menschen mit einem neutralen Hinter-
grund und D bekamen eindeutig als Deutsch klassifizierte, ganz gleich ob nun bei-
spielsweise sie oder ihre Eltern ins Elsass eingewandert waren.102 Ein Artikel in
L’Attaque behauptete, über die Spitznamen für die jeweiligen Klassifikationen die
Reaktion der Bevölkerung ablesen zu können: „Die As werden auf Deutsch Ahnen-
bilder genannt, was ziemlich passend ist. Die Bs sind Bedauerliche. Die Cs sind Cat-

8.3 Die Erfahrung der elsässischen Bevölkerung nach 1918  277

97 Harvey, „Alsace“, 539.
98 Elizabeth Vlossak,Marianne or Germania? Nationalizing Women in Alsace, 1870–1946 (Oxford:
Oxford University Press, 2010), 173.
99 Goodfellow, „Identity“, 455.
100 Dies hielt bis mindestens 1926 an. Siehe: Goodfellow, „Identity“, 455.
101 Archives Départmentales du Bas-Rhin AL 121 (900), zitiert aus: Harvey, „Alsace“, 547.
102 Vlossak, Marianne, 211.



zen oder Katzen. Die Ds, zu guter Letzt, sind Dickwanstige.“103 Auch wenn alle Be-
zeichnungen auf eine interessante und komplexe Hierarchie und Wahrnehmung
im Elsass hindeuten, konzentrierte sich der Artikel weiter auf die Gruppe D und
schloss: „Dieses letzte Qualifikationsmerkmal würde darauf hinweisen, dass alle
Einwanderer an Gewicht zugelegt haben. Solange sie das Land ausbeuten…“104

Den eindeutig antideutschen Ton dieser konservativen Zeitung und daher ihren
verständlichen Fokus auf die deutschen Einwanderer im Sinn, wird doch selbst in-
nerhalb dieser Aufzählung die Ambiguität der Klassifikation durch den Begriff der
„Bedauerlichen“ deutlich.105 Auch ist die Bezeichnung dickwanstig nicht unmög-
lich, war doch gerade im Kaiserreich während des Krieges die Diskussion um
Kriegsgewinnler ähnlich gewesen.106 Jene mit einem deutschen Elternteil waren
zu bemitleiden. Diese Konnotation weicht von den Bildern ab, die von Kindern
zweier Elternteile zweier unterschiedlicher Nationalitäten gezeichnet wurden.
„Kinder des Feindes“, oft im Zusammenhang mit Vergewaltigung, als Personifika-
tion einer nationalen Schande in Verbindung gebracht, wurden auf beiden Seiten
im Rahmen der deutschen Besatzung in Frankreich während des Krieges und der
französischen Besatzung des Rheinlandes nach dem Krieg immer wieder disku-
tiert.107 Hierbei ist allerdings zu betonen, dass, obwohl beide Diskurse stark rassifi-
ziert waren, der Blick in Deutschland gerade den Kindern von kolonialen Soldaten
galt.108

Auch die generelle Erfahrung der Anwesenheit Frankreichs nach dem Krieg
war komplex. So waren einige Elsässer nicht glücklich mit der Rückkehr der Fran-
zosen, andere wiederum sehr glücklich. Diese Ambiguität konnte zu Frustration
oder Wut führen, wie die Elsässerin Marie Hart in ihren Erinnerungen „Üs unser
Franzosezit“ auf elsässisch über ihre Heimatstadt Bummernäh schrieb. Über den
Nachbarort Dachsweiler schrieb sie: „Dort sin d’ Lit g’hässig, denunziere un ver-
leimde, verhöhne d’ Ditsche uf offener Strooß, verzähle de Franzose wie se-n-un-
terdrückt sin wore, un die, wie am meischte von de Ditsche profitiert ham, die sin
jetz d’ gröschte Brueller.“109

278  8 Brückenbau nach der Kluft

103 „Échos. A. B. C.D“, L’Attaque, 26. August 1919, 2.
104 „Échos. A. B. C.D“, 26. August 1919, 2.
105 „Échos. A. B. C.D“, 26. August 1919, 2.
106 Wolfram Wette, „Reichstag und ‚Kriegsgewinnlerei‘ (1916–1918). Die Anfäge parlamentari-
scher Rüstungskontrolle in Deutschland“, Militärgeschichtliche Mitteilungen, 2 (1948).
107 Ruth Harris, „The ‚Child of the Barbarian‘. Rape, Race and Nationalism in France during the
First World War“, Past & Present, 141:1 (1993).
108 Julia Roos, „Racist Hysteria to Pragmatic Rapprochement? The German Debate about Rhe-
nish ‚Occupation Children‘ 1920–30“, Contemporary European History, 22:2 (2013).
109 Marie Hart, Üs Unser Franzosezit, 3. edn. (Stuttgart: Greiner & Pfeiffer, 1921), 6.



Auch in dem Tagebuch von Josephine und Clara Bohn findet sich die Erfah-
rung von pro-französischen Einstellungen als opportunistisch. Sie schrieben im
Dezember 1918: „Abends gingen die Mädchen mit den Franzosen, genauso wie sie
es mit den Deutschen getan hatten. Arm in Arm gingen die Pärchen ins Kino oder
spazieren.“110 Für die drei Elsässerinnen zeigte diese frankophile Einstellung
schlicht die Undankbarkeit und Janusköpfigkeit gegenüber den vierzig Jahren als
deutsches Reichsland. Bei Marie Hart wird allerdings auch noch die, von Samuel
Goodfellow genannte, regionale Divergenz deutlich, beschwerte sie sich an dieser
Stelle doch klar über die schlechten Eigenschaften des anderen Dorfes. Bummer-
näh, so Hart, war wiederum gerade zu Kriegsbeginn pro-deutsch gewesen: „un
wenn m’r zelemols en Abstimmung gemacht hätt, ze hätten achtzig Prozent von de
Bummernäher for d’ Ditschland g’stimmt“.111 Einzig die Entbehrungen des Krieges
hätten dazu geführt, dass „die zwanzig Prozent Franzosefriend lichtes Spiel
g’het“.112 So war, zumindest laut Hart, nicht nur die persönliche Einstellung gegen-
über Frankreich von Wichtigkeit für die Erfahrung der Nachkriegszeit gewesen,
sondern auch die Erfahrungen, die während des Krieges gemacht wurden. Ähnli-
ches berichtete auch Marie B. aus Romersbach in ihrem Tagebuch 1919. Ihr Bruder
war im Krieg für Deutschland gefallen und ihr Vater, der Prediger im Ort, war
deutschnational eingestellt gewesen. Mit Ende des Krieges nun bekamen diese As-
pekte ein Problem in der Gemeinschaft: „An neuen Feiertagen, z. B. einer Jean
d’Arc-Feier, musste er diese auch in der Predigt ertragen und sah zu seinem Er-
starren eine Reihe katholischer Gemeinderäte in seiner Kirche, die jedes seiner
Worte prüften. Natürlich kannten sie alle von früher seine Liebe zu Deutschland
u. befragten ihn darüber wieder.“113 Die Frankifizierung beschrieb sie persönlich
als Angriff auf ihre Familie und als Lüge:

Eines Tages wurde eines der Kriegsehrenmale beschlossen, und wir erfuhren, daß auch der
Name meines Bruders Theo darauf stehen sollte, wie der aller Rombacher, ob sie nun auf
deutscher oder französischer Seite gefallen waren. Aber die Inschrift lautete, dem Sinne
nach, etwa so „Gefallen für Frankreichs Sieg und Größe“. Wir überlegten hin u. her, aber
das konnte Vater seinem Sohn nicht antun lassen. Er ging zu dem Vorsitzenden des Komi-
tees u. bat ihn, den Namen meines Bruders auszulassen, da dieser im Glauben an Deutsch-
land gestorben sei – alles andere wäre Lüge. Das war ein Mosaikstücken zum Bild des „be-
fleckten Franzosen“114

8.3 Die Erfahrung der elsässischen Bevölkerung nach 1918  279

110 Josephine Bohn und Clara Bohn, Kriegschronik 1914–1919, Signatur 898, DTA, as quoted by
Scofield, 296.
111 Hart, Franzosezit, 7.
112 Hart, Franzosezit, 7.
113 Maria B., Fortsetzung des 1. Bandes der Lebenserinnerungen 1919–1920, 1–2, in Deutsches
Tagebuch Archiv, Emmerdingen 3827–2.
114 B. Lebenserinnerungen, 2–3.



Ähnlich wie so viele andere Berichte, stellte sich Maria B. und ihre Familie nicht
nur als deutschtreu sondern auch als proaktiv dar, entgegen aller Widrigkeiten.
Eine deutsche Gesinnung war im Elsass nicht mehr genehm, deutsche Geschichte
und Identität wurde ausgelöscht, so stellten sie und Marie Hart es dar. Sie präsen-
tierten sich als Menschen, die nun wegen ihrer Identität ein verändertes Feld aus
Loyalitäten und Einstellungen navigieren mussten. Allerdings hielt sich diese kom-
plexe Einstellung nicht zwingend die gesamten 20er Jahre, wurde die Frankifizie-
rung fortgesetzt. Maria B. heiratete schließlich einen deutschen Staatsbürger und
zog nach Deutschland. Im Elsass wiederum blieben hauptsächlich jene, die sich
mit der neuen Situation abfinden konnten oder diese willkommen hießen, sodass
kulturelle Verbindungen nach Frankreich vertieft, Beziehungen zu Deutschland
gekappt wurden. So stellte der ehemalige Korrespondent in Frankreich, Otto
Grauthoff, auf seiner Reise durch das Elsass 1924 fest: „Das Elsaß will uns nicht.
Die Elsässer sind uns verloren. Es gibt kein deutsches Theater, keine deutsche
Buchhandlung, keine deutsche Zeitung von Rang. […] Es gibt keine deutsche Pro-
testlerpartei, sondern nur einzelne Unzufriedene.“115 Die Probleme der Anglei-
chung waren also durch die französischen Maßnahmen erfolgreich gelöst worden.
Auch stand das Fehlen einer persönlichen französischen Identität nicht immer ei-
ner pro-französischen Einstellung entgegen. So wurde der Einmarsch der französi-
schen Truppen auch von einigen ohne Verbindungen nach Frankreich als positiv
gewertet, wie Devlin Scofield feststellt: „Für die Lokalbevölkerung scheint die An-
kunft der französischen Truppen ein definitives Zeichen für das Kriegsende gewe-
sen zu sein, genau wie die dazugehörigen Entbehrungen und die baldige Rückkehr
der geliebten aus der deutschen Armee.“116 Ebenfalls als freudige Entwicklung, er-
fuhren dies natürlich auch Elsässer, die sich bereits als „ethnisch“ französisch sa-
hen.

Einige elsässische Veteranen des Deutsch-französischen Kriegs von 1870 hie-
ßen die französischen Befreier willkommen, sie hatten ihre pro-französischen Ein-
stellungen über die Jahrzehnte bewahrt.117 Ebenso einer der Repräsentanten für
das Elsass im Reichstag und katholischer Priester Emile Wetterlé. Dieser hatte
während des Krieges diverse Artikel in französischen Zeitungen veröffentlicht, ei-
nige davon sogar schon 1915 gebunden und veröffentlicht. Darin machte er klar,
dass er das Elsass als eine französische Region ansah, die nur auf ihre Befreiung
warte: „Die Stunde der Erlösung wird schlagen. Das Elsass-Lothringen, erniedrigt
und verletzt durch die teutonische Unterdrückung wartet seit 44 Jahren darauf

280  8 Brückenbau nach der Kluft

115 Otto Grauthoff, „Hinter der Front in Frankreich 1924“, Vossische Zeitung, 4. Mai 1924, 2.
116 Devlin Scofield, Veterans, War Widows, and National Belonging in Alsace 1871–1953 (Disser-
tation: Michigan State University Press, 2015), 297.
117 Scofield, Veterans, 297.



ohne es sich in dieser tragischen Form zu wünschen.“118 Zusammen mit anderen
ausgesprochenen pro-französischen und anti-deutschen Ressentiments wollte
Wetterlé deutlich machen, wie stark die französische Identität im Elsass war und
wie schwach die deutsche. Für ihn, ebenso wie den Karikaturisten und Journalis-
ten Henri Zislin, der während des Krieges antideutsche Propaganda gezeichnet
hatte, beendete der Krieg nun 44 Jahre der Erniedrigung. Ob sie nun mit dieser als
Schmach empfundenen Situation aufgewachsen waren oder diese erst nachträg-
lich als solche wahrnahmen, spielte keine Rolle, so war Wetterlé 1871 10 Jahre alt,
wohingegen Zislin erst 1875 geboren wurde.119 Andere waren sogar noch weiter ge-
gangen, wie der beliebte Künstler Hansi, der bei Kriegsausbruch Deutschland ver-
lassen und für Frankreich gekämpft hatte. Hansi veröffentlichte, ähnlich wie Zis-
lin, stark emotionalisierte Bilder eines französischen Elsass und prägte so das el-
sässische Bild in Frankreich während des Krieges.120

Nach dem Krieg setzte sich die pro-französische Arbeit dieser Elsässer fort.
Um Frankreichs Ziele in der Region zu unterstützen, gründete Emile Wetterlé be-
reits 1918 die Zeitung Le Nouveau Rhin français, in der er für eine stärkere franzö-
sische Grenze bis ins Rheinland argumentierte und 1919 persönlich über den Sta-
tus der Verhandlungen in Versailles schrieb: „Ich wünsche, dass die Konferenz
noch eine bessere Antwort auf die Frage nach dem linken Rheinufer findet, denn
es geht dort um unsere zukünftige Sicherheit und davon hängt auch die aller Na-
tionen, die sich niemals dem Joch der Deutschen unterwerfen wollen, in hohem
Maß ab.“121 Aber nicht alle pro-französischen Maßnahmen waren erfolgreich son-
dern legten eher die Ambiguität der Region offen. Die elsässische SPD beispielswei-
se war die einzige Partei der Region, die sich in der Zwischenkriegszeit für eine
bedingungslose Reintegration einsetzte. Sie trat sofort nach Kriegsende der franzö-
sischen sozialdemokratischen Partei Section Française de l’Internationale ouvrière,
kurz SFIO, bei. Die Sozialdemokraten der beiden elsässischen Departements wür-
den in der SFIO eine gesonderte Rolle spielen, sahen sie die Organisationsstruktu-
ren der Partei als eine „unorganisierte, schwache und undisziplinierte Alternative
zum ‚Modell‘ SPD“.122 Allerdings gelang es ihnen nicht, die anderen Departements

8.3 Die Erfahrung der elsässischen Bevölkerung nach 1918  281

118 Émile Wetterlé, Propos de Guerre. I Propos de Guerre (Société Générale d’Édition Illustrées,
1915), 19.
119 Thomas Schuler, „Le regard d’un Alsacien sur l’élaboration de la paix. L’abbé Émile Wetterlé
et la question du ‚Rhin français‘ (janvier-juin 1919)“, Revue d’Allemagne et des pays de langue
allemande, 45:2 (2013), 420.
120 Henri Zislin, L’Album Zislin. Dessins de Guerre (Paris: Berger-Levrault, 1917), 17.
121 Émile Wetterle, „Le Rhin protecteur“, Le Nouveau Rhin français, 08. Mai 1919 106, Colmar,
Société d’édition de Haute-Alsace, 1 (BNUS, Strasbourg), zitiert aus: Schuler, „Wetterlé“, 431.
122 Alison Carrol, „Socialism and National Identity in Alsace from Reichsland to République
1890–1921“, European History Quarterly, 40:1 (2010), 58.



dazu zu bewegen, ihre Strukturen mehr an die deutsche SPD anzupassen.123 So gab
es also nicht nur innerhalb der pro-französischen elsässischen Bevölkerung unter-
schiedliche Wahrnehmungen, sondern auch zwischen pro-französischen Elsässern
und anderen Franzosen.

Ein weiter wichtiger Faktor, welcher sich während der Nachkriegszeit noch
stärker herauskristallisierte, war die Erfahrung einer Abtrennung von einer deut-
schen oder französischen Identität hin zu einer regionalen Identität. Eine elsässi-
sche Identität, so Christopher Fischer, war in der Tat eine Konstante vor, während
und nach dem Krieg gewesen.124 Wie Katharina Vajta über die Sprache der Grab-
steine herausfand, verschwanden deutschsprachige Grabsteine im Elsass erst mit
dem Zweiten Weltkrieg und elsässische ebenso wie „regionale germanische Vari-
anten des Elsässischen“, welche diesen eine „starke linguistische Identität in der
Region“ verliehen.125 Ebenso konnte die Nutzung des Französischen in der Vor-
kriegszeit einen differenzierenden Marker einer elsässischen Identität unter deut-
scher Herrschaft symbolisieren.126 Die verhältnismäßig schnellen Veränderungen
der nationalen Zugehörigkeit, deutlich gemachten Ansprüche einer klaren kultu-
rellen Zugehörigkeit in Deutschland und Frankreich, gepaart mit einem nur leicht
verdeckten Misstrauen gegenüber Elsässern, könnten erklären, warum sich die Er-
fahrung einer nationalen Identität im Elsass von Deutschland und Frankreich in
einigen Teilen der Bevölkerung löste. Diese Identität zwischen den beiden Identitä-
ten war nicht nur nicht negativ konnotiert, eine solche Identität konnte auch ge-
nutzt werden um als Vermittler zwischen den beiden zu agieren, wie es Áine
McGillicuddy für den Kreis um René Schickele, aber auch um Ernst Stadler, Otto
Flake und René Prevot argumentiert hat.127 Während Schickele beispielsweise
zwar nach dem Krieg in Deutschland verblieb, hinderte dieser Umstand ihn nicht
daran, sich von seinem Wohnort in Badweiler für die spezifisch elsässischen Be-
lange einzusetzen. Dass Schickele wegen deutschnationaler Gründe im Land ver-
blieb zweifelt Michael Ertz an, für ihn war diese Entscheidung eher die Fortset-
zung seiner Moralästhetik, wie er sie in seinem Vorkriegsroman „Hans im Schna-
kenloch“ geschildert hatte.128

282  8 Brückenbau nach der Kluft

123 Carrol, „Socialism“, 58.
124 Fischer, Alsace, 365.
125 Vajta, „Gravestones“, 138.
126 Vajta, „Gravestones“, 152.
127 Áine McGillicuddy, René Schickele and Alsace. Cultural Identity between Borders (Oxford:
Peter Lang, 2011), 61.
128 Michel Ertz, Friedrich Lienhard und René Schickele. Elsässische Literaten zwischen Deutsch-
land und Frankreich (Hildesheim: Olms, 1990), 190.



Diese Individuen hatten einerseits selbst Identitäten gefunden oder waren
dazu gezwungen worden, was ihre Erfahrung der Nachkriegszeit als Chaos, Ver-
achtung, Erlösung oder Indifferenz formte. In anderen Teilen Frankreichs hatten
die Maßnahmen der Kriegszeit bereits gefruchtet und die Präsenz einer „ethnisch“
deutschen Identität im großen Maße ausgelöscht. Eine „ethnisch“ deutsche Com-
munity in Frankreich war, anders als in Großbritannien, komplett verschwunden
und ein fortlaufender Einsatz der französischen Regierung, eine klar antideutsche
Öffentlichkeit und antifranzösische Sichtweisen in Deutschland hatten dafür ge-
sorgt, dass dies bis 1924 so blieb. Die Theorie eines ethnischen Verschwindens ist
also um ein vielfaches mehr auf Frankreich als auf Großbritannien anwendbar.
Die weiterhin angespannten Beziehungen zwischen Frankreich und Deutschland
sorgten dafür, dass, anders als in Großbritannien Organisationen wie die Botschaft
nicht in der Lage waren, als Drehpunkt für „ethnisch“ Deutsche im Land zu agie-
ren. Viele „ethnisch“ Deutsche mussten in Deutschland verbleiben und nutzten
dort ihre Erfahrungen aus Frankreich um sich dort ein Leben aufzubauen oder
wieder aufzubauen. Nur jene, die aufgrund ihrer Arbeit oder ihrer gesonderten,
internationalen Stellung über der Kluft zwischen Deutsch und Französisch stan-
den, konnten vor 1924 nach Frankreich zurückkehren. Alle anderen, waren sie
noch so frankophil, konnten es versuchen, jedoch zumeist eher erfolglos. Waren
die „ethnisch“ Deutschen in Frankreich angekommen, sorgte ihre wahrgenomme-
ne nationale Identität dafür, dass sie als unüberbrückbar anders wahrgenommen
wurden. Viel langsamer als in Großbritannien wandelte sich die Stimmung von
Feindseligkeit hin zu einer Indifferenz aber nicht zu einer Sympathie. Eine Öff-
nung hin zu einer durchlässigen nationalen Identitätsebene, wie sie in Großbritan-
nien vor und in geringem Maße wieder nach dem Krieg existierte, fand im Frank-
reich der Nachkriegszeit bis 1924 nicht statt. Auch die frankophile Gertrud Köbner
entschied sich erst in Deutschland zu bleiben. Was danach mit ihr geschah ist
nicht vollständig geklärt. Ihr Todesdatum setzen die die Archive auf 1976; den To-
desort: London.129

8.3 Die Erfahrung der elsässischen Bevölkerung nach 1918  283

129 Koebner, Gertrud, Indexeintrag: Deutsche Biographie, https://www.deutsche-biographie.de/
pnd1025451856.html [zuletzt abgerufen am 24.09.2024].

https://www.deutsche-biographie.de/pnd1025451856.html

