
7 Der Wiederaufbau einer ungewollten
Community: „Ethnisch“ Deutsche in
Großbritannien, 1918–1924

Die Welt hatte sich in den letzten vier Jahren drastisch verändert. Genau wie der
Rest der britischen Bevölkerung, mussten sich „ethnisch“ Deutsche nun an ein Um-
feld gewöhnen, das sich nicht mehr im Krieg aber auch noch nicht im Frieden
befand. Die Community der „ethnisch“ Deutschen hatte selbst massive Verände-
rungen erlebt, waren doch viele Einrichtungen und Zeitungen nicht mehr aktiv,
teilweise unwiederbringlich.1 Nur einige größere oder systemisch wichtige Institu-
tionen hatten überlebt, wie einige evangelische Kirchen, das deutsche Kranken-
haus in Dalston, einem Stadtteil von London, sowie das deutsche Waisenhaus. An-
tideutsche Stimmungen, die in Teilen der Bevölkerung auch vor dem Krieg präsent
waren, waren bis 1918 in allen Bereichen der Gesellschaft angekommen.2 Die soge-
nannte Coupon-Wahl kurz nach dem Waffenstillstand kann als Zeichen für solch
eine Stimmung gewertet werden, wurden doch gerade Kandidaten mit pazifisti-
scher Meinung abgestraft.3 Zuvor hatten einige Kandidaten Coupons der Regie-
rung erhalten, die ihnen die staatliche Treue dankte.4 Alle Kandidaten ohne solch
einen Coupon sahen sich letztendlich dem Verdacht des Pazifismus ausgesetzt. Der
neue Premierminister nach diesen Wahlen, Bonar Law, musste sich nun mit den
Friedensverhandlungen beschäftigen, was, wie im Lowther Telegramm von 1919,
im Rahmen der zu zahlenden Reparationsforderungen immer wieder öffentlich
entlang revanchistischer Argumentationslinien diskutiert wurde.5 Die britische
Regierung war nun interventionistischer geworden, gerade auch was das Verhal-
ten im Innern anging. Die Zeiten des „liberalen“ britischen Anspruchs, wie A. J. P.
Taylor ihn zu Beginn seines Buches „English History 1914–1945“ beschreibt, waren
vorüber:

Bis August 1914 konnte ein vernünftiger, gesetzestreuer Engländer durch das Leben gehen
und kaum die Existenz des Staates außerhalb des Postboten und des Polizisten bemerken. Er
konnte leben, wo er wollte und wie er wollte. Er hatte keine offizielle Nummer oder Identi-

1 Panayi, Enemy, 283.
2 Panayi, Enemy, 285.
3 Trevor Wilson, „The Coupon and the British Election of 1918“, The Journal of Modern History, 
36:1 (1964), 39–40.
4 Wilson, „Coupon“, 40.
5 „‚Make Germany Pay.‘ Another Telegram to the Premier. Mr. Lloyd George’s Reply“, London-
derry Sentinel, 15. April 1919, 4; „Mr. Lloyd George’s Fighting ‚Peace‘ Speech.“, Aberdeen Press and 
Journal, 17. April 1919, 4.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111561493-007



tätskarte. Er konnte verreisen und sein Land für immer verlassen, ohne Pass oder offizielle
Erlaubnis. […] Was dies betrifft konnte auch ein Ausländer sein Leben in diesem Land ver-
bringen, ohne Genehmigung und ohne die Polizei zu informieren.6

Das Interesse des Staates an den Privatpersonen, die in seinen Grenzen lebten, hat-
te sich erheblich gesteigert. Genauso waren vermehrt Gesetze und Vorschriften er-
lassen worden, die sich spezifisch mit deutschen Staatsbürgern beschäftigten. Die
antideutschen Maßnahmen während des Krieges hatten funktioniert und die Zahl
der deutschen Staatsbürger in Großbritannien hatte erheblich abgenommen. Zah-
len, die das Innenministerium dem Aliens and Nationality Comitee präsentierten,
schätzten 1918 ca. 13.766 freie deutsche Staatsbürger in Großbritannien, ein knap-
pes Viertel der konservativsten Schätzungen von 1914, und selbst diese Zahl würde
noch fallen.7 Rein rechtlich war die Einreise für deutsche Staatsbürger bis auf Wei-
teres untersagt. Das Innenministerium schrieb hierzu: „Kein ehemaliger Feind-
staatenangehöriger soll, für eine Dauer von drei Jahren nach Bestätigung dieses
Aktes [23.12.1919], die Erlaubnis erhalten in Großbritannien weder zur See noch
durch die Luft anzulanden.“8 Dieser Akt erschwerte nicht nur allen deutschen
Staatsbürgern die Einreise, er erschwerte auch die Rückkehr jener deutschen
Staatsbürger, die Frau und Kinder zurückgelassen hatten. Diese Familien, gerade
in einer Welt, die wieder begann, sich zu normalisieren, hatten größte Probleme
zu funktionieren und nicht wenige Kinder wurden, wie schon während des Krie-
ges, aus der Not heraus an das deutsche Waisenhaus übergeben.9 Auch wenn kei-
ne klare Kausalität festzustellen ist, so wäre ein Indikator für die langfristigen Pro-
bleme eben dieser Familien, dass in der Nachkriegszeit, gerade um 1922, deutlich
mehr Kinder im deutschen Waisenhaus aufgenommen wurden.10

Die antideutsche Stimmung in Großbritannien während und nach dem Krieg,
zusammen mit den antideutschen Gesetzgebungen seit 1914 waren nicht nur er-
folgreich, sie sorgten auch immer wieder für die Annahme, „ethnisch“ deutsches
Leben habe in Großbritannien nach 1918 praktisch nicht existiert. Aber stimmt
das wirklich? Die Schließung von Läden, Kirchen, Theatern, Institutionen, der De-
portation von Tausenden und der Germanophobie als destruktiver Macht, gerade
in den Ausschreitungen von 1915, führen zum wissenschaftlichen Konsens, dass
keine deutsche Community mehr existierte. Wie es Panikos Panayi ausdrückte:

7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community  215

6 Alan John Percival Taylor, English History 1914–1945 (Harmondsworth: Penguin, 1970), 1.
7 „Aliens and Nationality Committee. Memorandum No.95“, in Control of Aliens in the United
Kingdom Vol IV, N. A. KV1 67, 1582.
8 Home Office, „Former Enemy Aliens“, in Control of Aliens in the United Kingdom Vol IV, N. A.
KV1 67, 1587.
9 Wiegand, Orphanage, 52.
10 Wiegand, Orphanage, 52.



„Der Erste Weltkrieg zerstörte die deutschen Communities, die während des vikto-
rianischen Zeitalters und der Ära Edwards VII. geblüht hatten.“11 Es gibt diverse
gute Gründe, die dafür sprechen, dass die „ethnisch“ deutsche Community stark
geschrumpft war, vor allem im Vergleich zu ihrer Vorkriegsgröße. Doch zieht man
andere Optionen hinzu, wie Webers Hybrid-These bezüglich der deutschen Com-
munity in den USA, wirkt diese auch hier überzeugender. Weber argumentierte,
dass Deutsch-Amerikanische Gemeinden nicht den Kampf ums Überleben verlo-
ren hatten, sondern viel mehr den Kampf um den Pluralismus: Ihre Stimme ver-
stummte in einer homogenen, antideutschen Kriegsstimmung.12 Dass diese Stimme
nicht vollständig verschwand und somit die Chance hatte wieder gehört zu wer-
den, wird an Beschreibungen der Nachkriegszeit deutlich, wie beispielsweise der
von den Historikern James J. und Patience P. Barnes:

Trotz der allgemein sinkenden Zahl an deutschen Staatsbürgern und den durchgängigen
Veränderungen in ihren Londoner Communities bleiben einige bekannte Vorkriegswahrzei-
chen bestehen. Hotels wie das Morton und das Abbotsford, beide am Russell Square gelegen,
waren immer noch deutschsprachig […] Griebens Reiseführer für London führte eine Liste
vielzähliger Unterkünfte, die deutsche Bräuche und Traditionen bewahrt hatten, von Hotels
erster Klasse bis hin zu Jugendherbergen. Restaurants mit deutscher, österreichischer oder
Schweizer Küche gab es in Überzahl, das bekannteste unter ihnen war das Schmidt’s […] für
gewöhnlicheres Abendessen gab es das Appenrodt’s German Delikatessen […].13

Es war also noch immer möglich, auch nach dem Krieg eine „ethnisch“ deutsche
Erfahrung in Großbritannien zu machen. Trotz der Deportationen, Maßnahmen
und Assimilationen war deutsches Leben in Großbritannien nicht vollkommen
verschwunden. Allein schon durch die naturalisierten Bürger, deren Erfahrungen
während des Krieges sie nicht allzu schnell verlassen würden. Doch war es auch
möglich, alte Freundschaften wieder anzufachen, Familienmitglieder wiederzuse-
hen und alte Berufe wieder zu ergreifen. Allerdings ist es hier, genau wie bei den
Internierten, fraglich, ob 1918 wirklich das Ende des Krieges bedeutete.

Rein technisch war der Krieg erst beendet, als der Friedensvertrag von Ver-
sailles im Juni 1919 unterzeichnet wurde. Doch waren auch 1919 noch Menschen
interniert und Kriegsverordnungen blieben teilweise noch bis in die 1920er in Ef-
fekt. Ebenso brauchte die Kriegseinstellung der Mehrheitsgesellschaft Zeit, um

216  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

11 Panayi, Enemy, 182.
12 Weber, Identity, 187–188.
13 James Barnes und Patience Barnes, „London’s German Community in the Early 1930s“, in
Panikos Panayi (Hrsg.), Germans in Britain since 1500 (London: The Hambledon, 1996), 131–132
[kursiv nachträglich eingefügt].



sich abzukühlen.14 Ökonomisch gesehen war eine Stabilität noch nicht wieder her-
gestellt und auch wenn Kriegshandlungen an den meisten Schauplätzen eingestellt
worden waren, war der Frieden, der mit der Unterzeichnung des Versailler Vertra-
ges in Kraft trat, in vielen Bereichen des Lebens noch nicht eingekehrt. Viele wei-
tere Konflikte brachen mit Ende des Krieges aus oder setzten sich in den Folgejah-
ren fort. Allein eine Auswahl der bewaffneten Konflikte in und um Europa bis
1924 macht deutlich, von was für einer politischen Instabilität Großbritannien um-
geben war: Der Kärntner Grenzkrieg 1918–1919, der russische Bürgerkrieg 1918 bis
1921, der Kapp-Putsch 1920 gefolgt vom Ruhrkampf und der Besetzung des Ruhrge-
biets 1923.15 Konflikte wie der russische Bürgerkrieg oder die Besetzung des Ruhr-
gebiets betrafen Großbritannien entweder direkt oder indirekt durch ökonomi-
sche, diplomatische oder militärische Involvierung. Auf ähnliche Weise sahen
auch die Jahre nach 1924 kein definitives Ende der Nachkriegsprobleme und Span-
nungen. Doch wird das Jahr auch als Anfangspunkt der Détente gesehen, einer Pe-
riode allgemeiner Entspannung, welche offiziell mit der Unterschrift der Verträge
von Locarno 1925 begann.16 In dieser Hinsicht sind 1918 und 1919 die Gegenstücke
zu 1924 und 1925. Während 1918 der Krieg faktisch endete und 1919 der Frieden
ratifiziert wurde, endete mit 1924 faktisch die Nachkriegszeit, was 1925 ratifiziert
wurde. Historiker wie Taylor gingen sogar weiter und behaupteten, dass „seine
[Die Locarno Verträge] Unterzeichnung den Ersten Weltkrieg beendete“.17 Ähnlich
argumentierte Jon Jacobson zwei Jahrzehnte später, als er davon sprach, dass 1924
das wirkliche Ende des Ersten Weltkriegs markiere.18 Allerdings ist auch hier die
Meinung nicht einhellig, so beurteilte C. J. Bartlett die Verträge von Locarno höchs-
tens als „begrenzte Détente“.19 1924 blieb also in jedem Fall ein Übergangsjahr, wo-
bei das Ausmaß des Übergangs umstritten bleibt. Trotzdem sollte man sich be-
wusst bleiben, dass die Jahre zwischen 1918 und 1924 nur mit Vorsicht als Zeiten

7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community  217

14 Gregory Adrian, The Last Great War. British Society and the First World War (Cambridge:
Cambridge University Press, 2008), 270.
15 Bernecker, Europa, 543; Tamás Révész, „For the ‚Freedom and Unity of Carinthia‘? New Per-
spectives on the Military Remobilization in the Carinthian Borderland War (1918–1919)“, First
World War Studies, 7:3 (2016); Joylon Girard, „American Diplomacy and the Ruhr Crisis of
1920“, Military Affairs, 39:2 (1975), 60.
16 Gaynor Johnson (Hrsg.), „Introduction“, in Locarno Revisited. European Diplomacy 1920–1920
(Oxon: Routledge, 2004), 1.
17 Alan John Percival Taylor, The Origins of the Second World War, (New York: Penguin, 1963),
57.
18 Jon Jacobson, „Is There a New International History of the 1920s?“, The American Historical
Review, 88:3 (1983), 645.
19 C. J. Bartlett, „Locarno, treaties of“, in The Oxford Companion to British History, ed. von Robert
Crowcroft und John Cannon, 2. edn., (Oxford, Oxford University Press, 2015), Oxford Reference
Online.



des Friedens zu bezeichnen sind. Viel eher handelte es sich um eine Nachkriegs-
zeit; noch immer verwundet von den Entbehrungen und Belastungen des Krieges,
noch immer mobilisiert, sowohl militärisch als auch kulturell.

7.1 Reaktionen zum Kriegsende

Betrachtet man die Diskussionen um das Ende des Krieges in der Forschungslitera-
tur, ist es vielleicht zu Beginn sinnvoll zu erfragen, wie das Ende des Krieges von
den Zeitgenossen erfahren wurde. Das erste Datum von Wichtigkeit war hierbei
eindeutig der 11. November 1918, als der Waffenstillstand ausgerufen wurde. In
Großbritannien wurde dies als Anlass gesehen, trotz schwieriger Umstände den
Sieg zu feiern, wie Adrian Gregory schrieb:

Obwohl sich das Land im Griff einer tödlichen Grippe befand, wurde der Waffenstillstand
am 11. November 1918 mit Freude aufgenommen. Das Ende des Krieges war auf ehrliche
Weise viel beliebter als sein Beginn. Jene, die schlicht Frieden wollten und jene die den Sieg
wollten, hatten keine Argumente mehr als das Feuern aufhörte.20

Der Waffenstillstand und das damit einhergehende Ende der Auseinandersetzung
wurde also in der Mehrheitsgesellschaft mit Erleichterung und Freude aufgenom-
men. Yvonne Kapp, damals eine britisch-jüdisches Teenagerin mit einem naturali-
sierten Vater, erinnerte sich an die öffentliche Reaktion auf den Waffenstillstand:

Es gab noch nie solch ein „Wir sind raus“ Gefühl wie, als der Waffenstillstand kam. Die gan-
ze Bevölkerung, so schien es, eilte raus auf die Straßen, singend und tanzend in einer Rase-
rei der Freude, während ich mit meinen Eltern in biederer Feierlichkeit und erheblicher
Langeweile nach Spithead fuhr um die Flotte bereit für die Abnahme zu sehen.21

Auch wenn ihr Vater ein naturalisierter Deutscher war und während des Krieges
Erfahrungen mit Germanophobie gemacht hatte, feierte die Familie gemeinsam
gerade den Tag des Waffenstillstands im britischen Sinne, auch wenn Yvonne es
als spießig und langweilig empfand. In der Tat waren die Kapps ein Beispiel der
Assimilation, sah sich Yvonne ohne große Fragen als „englisches Mädchen“.22 Ihre
Memoiren zeigen, dass sie die Kriegszeit weniger als internationalen oder inter-
kulturellen Konflikt erlebte, sondern vielmehr als „den Abgrund der sich zwischen
den jungen und den Eltern auftat“, allen voran die religiösen Auseinandersetzun-

218  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

20 Gregory, War, 250–251.
21 Kapp, Memoirs, 54.
22 Kapp, Memoirs, 57.



gen mit ihrem konservativ jüdischen Vater.23 Nun, mit dem Waffenstillstand und
dem Ende der Kampfhandlungen kam Hoffnung auf einen dauerhaften Frieden
auf, auch für die „ethnisch“ deutschen Familien. Genau wie die Mobilisierung den
Beginn des Krieges bedeutet hatte, so bedeutete der Waffenstillstand das Ende.
Maximilian Mügge beispielsweise, der naturalisierte Lehrer, der sich freiwillig der
britischen Armee angeschlossen hatte, sah dies ähnlich, als er schrieb:

Als ich die Raketen hörte, dachte ich, ich wusste, dass es das Ende war. WAFFENSTILL-
STAND. […] Ein Straßenfeger, dem ich begegnete, sagte: „Ich nehme an, es ist der Anfang
vom Ende.“ Ich antwortete: „Es ist alles vorbei!“ und er kommentierte: „’s auch’n gutes
Ding!“ Ich gestehe das Verlangen zu heulen oder zu weinen oder etwas zu tun und für eine
wenige Momente fühlte ich mich doch sehr schwindelig.24

Allerdings schlug diese Freude direkt in Wut auf die „Feinde, die den Alptraum
begonnen hatten“ um, „weil sie mehr Macht, mehr Geld wollten oder weil sie so
gelangweilt von ihrer Existenz waren, dass Menschenjagd das einzige Spiel war,
groß genug, um sie vor dem Aussterben durch Langeweile zu retten. Und ich dach-
te an die Narren, die sie es hatten tun lassen.“25 Hier wird wieder einmal Mügges
politische Haltung gegenüber einer Elite deutlich, die durch die fehlende Hilfe von
Schröders angefacht oder verstärkt wurde und ihm seine Freude über den Waf-
fenstillstand trübte. Doch sieht man auch, dass Mügge in 1918 nicht nur das Ende,
sondern auch einen Neubeginn sah. Dass 1918 kein Ende war, wird durch eine
leicht ironische Gegenüberstellung deutlich. So sehr Mügge ein schlechtes Verhält-
nis zur Elite und spezifisch zu diesem Banker hatte, so war das Verhalten Bruno
von Schröders ähnlich wie das von Mügge. Dieser kehrte umgehend von seinem
ländlichen Sitz nach London zurück.26 Auch Felix Semon sah den Waffenstillstand
als Zeichen des Endes und einen Neuanfang an als er schrieb:

1918, nachdem der Waffenstillstand vollzogen war und der Vorsitzende des akademischen
Rats in einem Rundbrief an die Mitglieder des Vorstands die jährliche Frage der Verwaltung
[Das Treffen absagen oder erneut um ein Jahr verschieben] wiederholte, antwortete ich wie
folgt: „In Antwort auf ihre Nachricht vom 21. muss ich sagen, dass es mir nach dem langen
Intervall von 1914 sehr erstrebenswert erscheint, dass der Semon Lecture Trust sich trifft
und Themen bespricht. Ich denke, es wäre eine Schande, wenn die Ernennung eines Dozen-
ten für ein weiteres Jahr aufgeschoben würde.“ Das Ergebnis war ein Treffen, gehalten an
der Universität am 13. Dezember 1918.27

7.1 Reaktionen zum Kriegsende  219

23 Kapp, Memoirs, 51.
24 Mügge, Diaries, 179. [Betonung im Original]
25 Mügge, Diaries, 180.
26 Robert, Schroders, 175.
27 Semon, Autobiography, 327.



Semon war recht kurz nach dem Waffenstillstand bereit, die soziale Isolation der
Kriegsjahre aktiv zu verlassen und sein Ansehen innerhalb der Forschungswelt
wiederherzustellen. Das Verlassen sozialer Isolation erfuhr auch Ethel, die Frau
Hermann Georg Fiedlers, welche ein Tagebuch kurz vor, während und nach dem
Krieg geführt hatte. Dort beschrieb sie ihre Erfahrungen und die Probleme, die ihr
Mann damit hatte, seine Position als Forscher zu behalten und die deutsche Fakul-
tät am Laufen zu halten.28 Für diesen Tag notierte sie: „Nov 11. Waffenstillstand
11am – H. lief mit der kleinen Berryl als die Kanonen bei Knightstone schossen –

Er musste zurück nach Oxford um 2. Schönes Wetter in Weston aber ich hatte ge-
hofft, mit H. dort zu sein.“29 Auch für sie beide war der Waffenstillstand ein Wen-
de- ebenso wie ein Schlusspunkt. Denn nach diesem Tag schrieb Ethel immer we-
niger detaillierte Beiträge in ihr Heft, wie sie es seit 1900 getan hatte und zählte
nur noch die Menge der Postkarten aufgeschlüsselt nach den Ländern, aus denen
sie kamen.30 Der endgültige Grund für Ethels Aufgabe war allerdings ein weitaus
tragischerer. Der letzte wirkliche Eintrag Ethels behandelte den Tod und die Beer-
digung ihrer Tochter Berryl 1920.31 Ethel und Hermann Fiedler hatten also andere
Sorgen als die generellen Unruhen der Nachkriegszeit.

Wie bereits angedeutet, muss bei all diesen Erfahrungen angemerkt werden,
dass Maximilian Mügge, Ethel Fiedler oder Bruno von Schröder eher emotionale
Nöte während des Krieges erfahren hatten als finanzielle. Daher war die Hoff-
nung, dass ihre Not auch mit dem Ende des Krieges enden würde, mehr als ver-
ständlich. Zwar hatte sich Semon über seine finanziellen Sorgen beschwert und
auch von Schröder hatte seine Bank während des Krieges nur schwer über Wasser
halten können. Bedenkt man jedoch ihre Lebensumstände und die Tatsache, dass
von Schröder noch immer wohltätig agieren konnte, so war ihre finanzielle Situa-
tion zwar vielleicht nicht perfekt, aber immer noch abgesicherter als bei manch
anderen. Leute wie Bertha und Friedrich, von denen Anna Thomas in ihrem Be-
richt über die Tätigkeiten der Society of Friends schrieb:

In einer furchtbaren kleinen Straße abseits der Tottenham Court Road lebten Bertha und
Friedrich, sie englisch, er deutsch, ein Schiffskoch, der nie lang genug an Land gewesen war
um die britische Staatsbürgerschaft zu erhalten. Bertha war viele Jahre eine Dienstmagd ge-
wesen, bevor sie geheiratet hatte, hatte viele kleine wertvolle Gegenstände gesammelt und
ein gemütliches Zuhause mit ausreichend Möbeln und voller nutzlosem und hässlichem

220  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

28 Fiedler, Incidents, 80.
29 Fiedler, Incidents, 81.
30 Fiedler, Incidents, 85.
31 Fiedler, Incidents, 83.



Kram, der die Leute anscheinend so glücklich macht. Friedrich hatte durch den Krieg seine
Anstellung verloren und die meisten ihrer Sachen „mussten weg“ z. B. zum Pfandleiher. Als
sie sich das erste Mal bei dem Komitee meldeten, lebten sie in einem Kellerraum voller Rat-
ten und wo ein Besucher niemals Feuer vorfand. „Wir sind nicht Menschen, die die Kälte
wie andere fühlen, Fräulein“ sagten sie ihr „und der Raum ist so klein, es wäre wahrschein-
lich nicht gesund, den ganzen Tag ein Feuer brennen zu haben.“ Alle Wäsche hing an einem
Band über Tage bis sie getrocknet war und sie kochten alles über einem kleinen Gasring. Sie
wechselten sich ab, wer im Bett bleiben konnte, „denn da ist es wärmer und du fühlst dich
nicht so hungrig im Bett, als wenn du auf bist.“32

Gerade im Kontrast zu diesen Lebensbedingungen ist es wichtig, sich bewusst zu
sein, dass die positiven Waffenstillstandserlebnisse alle von Menschen kamen, die
deutlich andere Probleme hatten als Berta und Friedrich.

Doch auch die Hoffnungen im Anschluss an den Waffenstillstand konnten
sich noch ändern. Die darauffolgenden Verhandlungen führten letztendlich zu
den Versailler Friedensverträgen im Juni 1919. Wie wichtig und weitreichend die-
ses Ereignis war, lässt sich nicht nur in seiner Präsenz in der Wissenschaft und
Erinnerungskultur zeigen, sondern auch an den Mengen wissenschaftlicher, popu-
lärer und politischer Veröffentlichungen, die von diesen Verträgen inspiriert wur-
den.33 Für die „ethnisch“ deutsche Bevölkerung war dieses Ereignis im Vergleich
zu demWaffenstillstand allerdings eher nur eine Randnotiz. Ethel Fiedler erwähn-
te die Verträge mit keinem Wort. Maximilian Mügge erwähnte sie, doch hatte sich
sein Ton seit dem Waffenstillstand verändert, war freudloser und pessimistischer:
„Sie haben den armen alten Frieden also aus dem Brunnen geholt. Aber ich fürch-
te sie leidet an einem gebrochenen Genick“, kommentierte er, und führte aus, dass
„Internationale Financiers“ die Friedensverhandlungen übernommen hätten um
ihre Ziele zu erreichen.34 In der Hinsicht zumindest blieb Mügge also bei der glei-
chen Einstellung. Allerdings hatte sich seine Beziehung zum Frieden in den Mona-
ten dazwischen sichtlich geändert. Auch die Frau Baron von Schröders, Emma von
Schröder, schien den Friedensverträgen gegenüber eher pessimistisch, schrieb sie
im Juni 1919 das Gedicht „Gefesselt“:

Wär ich ein Schiff, zu geliebtem Gestade
Führ ich auf wogenbewegtem Pfade[…]
Wär ich ein Stern, so wollte ich stehen,
Wo meine Lieben heut weinend gehen,

7.1 Reaktionen zum Kriegsende  221

32 Thomas, Friend’s, 113.
33 Siehe zum Beispiel: Alan Sharp, Versailles 1919. A Centennial Perspective (London: Haus, 2018);
Bharat Desai, „On the Century of Peacemaking at the 1919 Treaty of Versailles. Looking Back to
Look Ahead“, International Studies, 57:3 (2020), 201–222.
34 Mügge, Diaries, 205.



Doch, wenn die Sehnsucht mich lockend
umschwirret,
Hör ich wie leise die Kette mir klirret 35

Sie schien ebenfalls keine positiven Erwartungen an die Auswirkungen des Frie-
dens zu haben. Dabei konnte gerade Emma von Schröder sich freuen, denn nur
zwei Monate später, im August, fuhr die Familie nach Europa und übernachtete
unteranderem bei ihrer Familie.36 In der Tat war die Familie von Schröder nicht
die einzige, die den nun feststehenden Frieden nutzte, um sich zu bewegen. Else
Hohenrhein, Tochter eines „ethnisch“ deutschen Metzgers in Hull, emigrierte 1919
mit ihrem Mann in die USA und änderte ihren Nachnamen.37 Daher bot der Frie-
den die Möglichkeit, wieder Verbindungen in das eigene Umfeld oder nach
Deutschland aufzubauen und nach Jahren der Anspannungen und Sorgen eine ge-
wisse Normalität wieder aufzubauen, auch wenn er bei einigen vielleicht nicht die
gewünschten Erwartungen erfüllt hatte. Während der Waffenstillstand als Zei-
chen des Friedens wahrgenommen wurde, zementierte der Vertrag, für alle die es
interessierte, diese Umstände im Guten wie im Schlechten. Was ebenfalls Migrati-
on und Reisen weiter anfachte, war ein Interesse an Auslandsdeutschen, dass in
der Weimarer Republik aufgekommen war.38 Das dies in gewisser tragischer Iro-
nie zu der Ignoranz der eigenen, ehemalig auslandsdeutschen Bevölkerung ge-
schah, lässt sich hierbei nicht von der Hand weisen. Auch wenn „ethnisch“ deut-
sche Erfahrungsberichte diese Entwicklung nicht offen aussprachen, so wird es an
dem Enthusiasmus deutlich, mit dem die Verknüpfungen an die alte Familie be-
sprochen wurden oder wie häufig diese nun zu Besuch kamen. Im Gästebuch der
von Schröders beispielsweise, finden sich nach 1919 unzählige Besuchereinträge
aus Deutschland. Auch Anna Thomas von der Society of Friends schrieb:

Als die Kriegswolke, die den wahren Zustand verschleiert hatte, […] begann, sich zu lichten
und das furchtbare Fehlen an Essen und Notwendigkeiten zeigte, dass dort existierte, waren
viele Personen in diesem Land, die Familie oder Freunde in Deutschland oder Österreich
hatten, erpicht darauf, persönlich staatliche Erlaubnisse zu erhalten, um Essen herüberzu-
senden und bedrängten Einrichtungen, dies ebenfalls zu tun.39

Das Verhalten, das Thomas hier beschreibt, zeigt ebenfalls, dass alte Verbindungen
wieder aufgenommen wurden. Not und Hilfe standen hier Seite an Seite.

222  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

35 Baronin von Schröder, Gefesselt, 1919, in SF/ES/Poetry.
36 Dorothy Schröder, Die Sommerferien 1919 – I. Von Heath Lodge nach Narvik, in SF/DS/1.
37 Markham, Hull, 76.
38 John Hiden, „The Weimar Republic and the Problem of the Auslandsdeutsche“, Journal of
Contemporary History, 12:2 (1977), 273.
39 Thomas, Friend’s, 144.



Dies konnte im freundschaftlichen Austausch geschehen, wie bei den aufge-
zeichneten Besuchen der von Schröders aber auch als notwendige Hilfe an Familie
im Ausland. Hierbei ist allerdings auch zu betonen, dass diese Gefühle nicht zwin-
gend universell geteilt wurden und in beiderlei Hinsicht auch finanzielle Mittel
zur Realisierung benötigten. Nach 1918 waren noch immer 3.980 „ethnisch“ Deut-
sche interniert und 84% aller Internierten würden repatriiert werden.40 Diese
Männer hatten zumeist ihre Anstellung verloren und standen vor einer Reise in
ein finanziell unsicheres Deutschland. Hatten sie Familie außerhalb des Stachel-
drahts in Großbritannien, waren sie eher auf Hilfe angewiesen, als dass sie sie hät-
ten leisten können. All dies setzte beide Seiten der Familie unter Druck. Panikos
Panayi hat hier auf das Schicksal von Max Gottshalt verwiesen. Max Gottshalt, ver-
heiratet mit einer „ethnischen“ Britin und Vater von fünf Kindern, war im Verlauf
des Krieges interniert und 1918 in die Niederlande deportiert werden.41 War ihre
Korrespondenz zu Beginn noch regelmäßig, nahm sie im Verlauf der Nachkriegs-
zeit immer weiter ab. „Max“, so schreibt Panayi, „schickte seinen letzten Brief im
März 1922. Der Brief offenbart, dass der Grund hinter der Trennung finanzielle
Probleme waren, obwohl weder Max noch Thekla letztendlich daran interessiert
schienen, zu ihrem jeweiligen Ehepartner zu ziehen.“42 Obwohl hier laut Panayi
noch andere Aspekte in die Trennung der beiden hineinspielen, zeigt es doch
auch, was für Auswirkungen finanzielle Probleme auf solche Beziehungen haben
konnten. Darüber hinaus ist es möglich, dass die finanziellen Probleme hier be-
reits bestehende Probleme überdeckten oder sogar noch verstärkten. So führt
Karl-Heinz Wüstner das Beispiel von Karl Vogelmann an, der 1918 freigelassen
worden und mit seiner Frau und drei Kindern nach Deutschland zurückgekehrt
war. Drei Jahre später schon zog seine Frau mit den Kindern zurück nach Groß-
britannien, ohne ihn.43 Allerdings gab es auch Fälle, wie der Richard Noschkes, die
bewiesen, dass Familien solch eine Erfahrung auch vollständig überstehen konn-
ten.

So endeten seine Aufzeichnungen zwar mit seiner Ankunft in Deutschland, al-
lerdings legen seine Aufzeichnungen, als auch sein Grabstein in Eastham London,
nahe, dass Noschke erfolgreich zurückkehren konnte und in Großbritannien ver-
blieb.44 Der Zensus von 1921 führte ihn als Exportpacker bei der Firma Chemist &

7.1 Reaktionen zum Kriegsende  223

40 Panayi, „An Intolerant Act“, 62.
41 Panayi, Prisoners, 286.
42 Panayi, Prisoners, 286.
43 Karl-Heinz Wüstner, „Einwanderung, Anerkennung, Ausweisung. Die schicksalhaften Auswir-
kungen des Ersten Weltkrieges auf hohenlohische Migranten in Großbritannien“, in Jahrbuch des
historischen Vereins für Württembergisch Franken, 98 (2014), 311.
44 Census of England and Wales 1921, in findmypast.co.uk [zuletzt abgerufen am 10.09.2024]



Saundries, also war er nicht nur früh wiedergekehrt sondern hatte auch eine ähn-
liche Arbeit aufnehmen können, wie sie im Zensus 1911 aufgeführt war.45 Seine
vier Kinder, mittlerweile zwischen 17 und 27 Jahre alt, arbeiteten alle in London,
sowohl die beiden Söhne als auch die beiden Töchter.46 Was hierbei auffällt, ist die
Tatsache, dass Noschkes Sohn William zwischen 1911 und 1921 den Nachnamen ge-
wechselt hatte und sich nun William Nash nannte.47 Ein Verhalten, das einerseits
als eine Reaktion auf antideutsche Stimmungen im Land gewertet werden könnte,
dass aber auch schon in der Vorkriegszeit keine Seltenheit war. Viel spannender
ist an dieser Gesamtentwicklung Noschkes einerseits die erfolgreiche Rückkehr
nach dem Krieg und andererseits die potenziellen generationellen Entwicklungen
in der deutschen Migration in Großbritannien. Wollte Noschke noch auf seinem
Grabstein seine deutsche Identität verewigt wissen, hatte sein Sohn den Namen
bereits anglisiert. Andererseits hatte Herbert, der 20-jährige und jüngere Bruder
von William seinen Namen nicht geändert. Der Erfolg Richard Noschkes und sei-
ner Familie ist insofern von Interesse, geschah es doch in einem Großbritannien,
dessen staatliche Maßnahmen noch immer strikt waren, und das nicht nur gegen-
über deutschen Staatsbürgern. Ms. Reeves, Eigentümerin des Tanagra Theaters
musste dies erfahren, als sie 1921 angeklagt wurde. Sie sollte einen Feindstaatenan-
gehörigen beherbergt haben, ohne die Behörden davon in Kenntnis zu setzen.48

Ein Herr Schaeffer, der für seine Frau aus Deutschland zurückgekehrt war und
den Ms. Reeves beschäftigte, hatte laut ihren Angaben seine Nationalität ver-
schwiegen und sich als Franzose ausgegeben.49 Sie erhielt eine Geldstrafe von
£ 20.50 Für einige waren allerdings Essen und Arbeit die Hauptprobleme, die sie in
Atem hielten.51 Als deutscher Staatsbürger Arbeit und Essen zu bekommen war
schwierig, schwieriger war eine Rückkehr kurz nach dem Krieg. Sektion 10 des Ali-
ens Restriction (Amendment) Act 1919 begrenzte die Aufenthaltsdauer ehemaliger
Feindstaatenangehöriger auf drei Monate und ließ in wenigen Fällen auch die
Rückkehr zu.52 1923 beschwerte sich noch ein C. R. Henning in der Veröffentli-
chung „Deutsche in England“ des staatlichen deutschen Ausland-Instituts darüber,
dass diese und andere Maßnahmen dazu führen würden, einen deutschen Wieder-

224  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

45 Census of England and Wales 1921, in findmypast.co.uk [zuletzt abgerufen am 10.09.2024]
46 Census of England and Wales 1921, in findmypast.co.uk [zuletzt abgerufen am 10.09.2024]
47 Census of England and Wales 1921, in findmypast.co.uk [zuletzt abgerufen am 10.09.2024]
48 „Cases in Court“, The Stage, 3. Februar 1921, 9.
49 „Cases in Court“, 3. Februar 1921, 9.
50 „Cases in Court“, 3. Februar 1921, 9.
51 Thomas, Friend’s, 131.
52 „Aliens Restriction (Amendment) Act, 1919 (9 and 10 Geo. 5. Ch. 92) Arrangements of Sections“,
The International Migration Digest 1:2 (1964), 174.



aufbau zu verhindern.53 Kritik an den Maßnahmen bestand also auf deutscher Sei-
te, allerdings sollte man diese mit Vorsicht genießen. Stefan Manz hat überzeu-
gend dafür argumentiert, dass Hennings Argumente zwar nicht zwingend falsch
waren, jedoch einen starken Fokus auf das angetane Unrecht während des Krieges
legten, der das Narrativ negativ prägte.54 Und tatsächlich hatten sich bis 1923 die
Umstände zumindest verbessert. Ein Komitee-Memorandum des Innenministeri-
ums hatte sich 1922 bereits mit dem Einfluss der Maßnahmen beschäftigt. Auch
wenn es sich vage hielt, kam es eher zu einem gemischten Bild, als der Bericht fest-
stellte: „Einer beträchtlichen Zahl wurde gestattet unter Auflage der Sektion 10(4)
permanent ihren Wohnsitz hier zu haben […] Es gibt auch eine beträchtliche An-
zahl von Personen in dieser Kategorie, die sich noch im Ausland befindet und die
entweder nach Sektion 10(1) abgelehnt wurden oder die sich in Folge der staatli-
chen Einschränkungen nicht für die Einreise beworben haben.“55 Was „beträcht-
lich“ in beiden Fällen bedeutete, konnte das Innenministerium nicht sagen, da
„keine exakten Zahlen verfügbar“ waren.56 In der Tat scheint es einerseits möglich
gewesen zu sein, nach dem Krieg wieder in das Land zu kommen aber anderer-
seits auch eine aufreibende Aufgabe, die nicht alle bewältigten. Nicht alle Familien
waren so erfolgreich wie die Noschkes, denn auch wenn die Kriegsstimmung sich
in Großbritannien über die Jahre abkühlte, war sie bis 1924 in Form von Exklusion
und fortlaufendem Othering deutlich spürbar.

7.2 Exklusion und fortlaufendes Othering

Sowohl aus Sicht der Öffentlichkeit als auch aus Sicht der Regierung blieben „eth-
nisch“ Deutsche eine potenzielle Gefahr. Einen knappen Monat nach dem Waffen-
stillstand wurde Felix Semon vom Superintendenten der Polizei Aylesbury angeru-
fen, da sich dieser nach der Nationalität und dem Status der drei Söhne erkundi-
gen wollte. Wie sehr er sich von diesem Akt angegriffen fühlte, sieht man in seiner
Antwort. „Es ist sehr ermüdend“, schrieb er und führte fort: „Ich bin durch diese
Episode dazu provoziert, den Verlauf ihrer [der Söhne] Kriegsdienste auszufüh-

7.2 Exklusion und fortlaufendes Othering  225

53 C. R. Hennings, Deutsche in England (Stuttgart: Ausland und heimat Verlags-Aktiengesell-
schaft, 1923), 191–194.
54 Stefan Manz, Migranten und Internierte. Deutsche in Glasgow 1864–1918 (Thesis: University of
Durham Press, 2001), 31.
55 Home Office, „Aliens and Nationality Committee Memorandum No.162“, in Control of Aliens in
the United Kingdom Vol IV, N. A. KV1 67, 1658–1659.
56 Home Office, „Aliens“, 1659.



ren.“57 Dies tat er in seinen Memoiren dann auch und erzählte von den recht be-
eindruckenden Karrieren der drei Söhne: der älteste Sohn hatte sich erst als Re-
cruiting Officer verdient, war anschließend zum I.M. S. Officer berufen worden,
hatte als Pathologe und Radiologe im Lady Hardine Hospital in Brockenhurst für
die Armee gearbeitet und war anschließend nach Frankreich wo er nahe Boulogne
als Dermatologe gearbeitet hatte.58 Der zweite Sohn war erst im Yeomanry Regi-
ment untergekommen, wurde anschließend zu der R. A. S. C. M. T. versetzt und
stieg gegen Ende des Krieges zum Vizeleiter der Cadet Company auf.59 Semons
jüngster Sohn war als motorisierter Feldpostfahrer in Frankreich verwundet wor-
den bevor er nach langer Genesung als Techniker bei einer mobilen Röntgenein-
heit diente.60 Alle drei hatten also eine aktive und bewegte Militärkarriere bei
Kriegsende hinter sich, wobei keiner der drei dem Bataillon der deutschstämmi-
gen Soldaten zugewiesen wurde.61 Im Kontext von Semons Position während des
Krieges wirkt diese Antwort fast wie ein wütender Reflex, der ihn zur Bestätigung
der nationalen Identität seiner Söhne bewegte. Es war, ähnlich wie man es bei Ma-
ximilian Mügge sah, ebenfalls ein Mittel, um auch die eigene nationale Identität zu
rechtfertigen. Doch allein durch diese Notwendigkeit wurde „ethnisch“ Deutschen
gezeigt, dass sie anders als die Mehrheit waren. Dieser Status wurde für Staatsbür-
ger durch den bereits erwähnten Aliens Restriction (Amendment) Act von 1919
nach dem Krieg zuerst weiter zementiert. Dabei verwehrte das Abkommen nicht
nur die Einreise, sondern führte die Registrierung bei der Polizei fort und verbot
deutschen Staatsbürgern im Staatsdienst zu arbeiten oder als Geschworene zu
agieren.62 Frauen britischer Herkunft, die deutsche Staatsbürger geheiratet hatten,
litten ebenfalls unter diesen Maßnahmen. Wie Zoë Denness überzeugend darge-
legt hat, hatten diese schon während des Krieges mit der rassifizierten Idee zu
kämpfen gehabt, sie seien Verräterinnen.63 Diese Ausgrenzung nahm mit diesem
Abkommen eine neue Dimension an, denn zusätzlich „stellten gebürtig britische
Frauen und Witwen deutscher Staatsbürger fest, dass ihr Besitz als Garantie für
die deutschen Kriegsschuldenzahlungen konfisziert werden konnte“.64 Antideut-
sche Stimmungen fanden jedoch nicht nur auf staatlicher Ebene statt. Auch in der
öffentlichen Meinung konnte eine Verbindung zur deutschen Nationalität so sehr

226  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

57 Semon, Autobiography, 325.
58 Semon, Autobiography, 325.
59 Semon, Autobiography, 325–326.
60 Semon, Autobiography, 326.
61 Semon, Autobiography, 325–326.
62 Page Baldwin, „Subject to the Empire. Married Women and the British Nationality and Status
of Aliens Act“, Journal of British Studies, 40:4 (2001), 534.
63 Denness, „Germanophobia“, 81–82.
64 Baldwin, „Subject“, 534.



als Beleidigung betrachtet werden, dass einige sich aktiv gegen solche Anschuldi-
gungen wehrten. Ms. Reeves hatte sich bei ihrer Anhörung mit ähnlichen Ansich-
ten verteidigt, die laut Zeitungsbericht nicht auf taube Ohren stießen: „Hätte ich
gewusst, dass er Deutscher ist, hätte ich ihn aus meinem Büro geworfen. (Geläch-
ter).“65 Die Tatsache, dass Schaeffers Anstellung nur dadurch öffentlich geworden
war, weil „Briefe der Discharged Soldiers’ Association sein Erscheinen ablehnten“,
zeigt auch die Gründlichkeit mit der die Mehrheitsgesellschaft aufeinander achte-
te um solch ein Verhalten anprangern zu können.

„Ethnisch“ Deutsche waren noch immer enorm präsent im britischen Nach-
kriegsdiskurs, sowohl im positiven als auch im negativen Sinne. Das Buch „The
Woman of Knockaloe“, veröffentlicht 1923, demonstriert diese Gespaltenheit sehr
gut. Geschrieben vom seinerzeit erfolgreichen Autor Hall Caine, folgt das Buch ei-
ner jungen Frau, die sich in einen internierten Deutschen auf der Isle of Man ver-
liebt. Caine war bereits 1916 in die Kritik geraten, weil eines seiner Stücke als zu
deutschfreundlich wahrgenommen wurde, doch vermenschlichte „The Woman of
Knockaloe“ den Internierten auf ähnliche Weise. Caine nahm sich der Kritik nicht
an und argumentierte, sein Buch sei nichts anderes als ein „Angriff auf den Geist
des Krieges“.66 Dieser Angriff schien die britische Bevölkerung zu interessieren,
war das Buch doch mit einer halben Millionen verkaufter Kopien enorm erfolg-
reich.67 Kritiker ließen sich in großen Teilen von Caines Geschichte überzeugen,
die „ein Traktat für den friedlichen und vergebenden Geist“ darstellte.68 Caine
selbst wollte sein Buch „gegen die Stimmung der Zeit“ ansetzen, was die positive
Rezeption stärker in das Licht rückt.69 Als wollte die britische Gesellschaft in Tei-
len schnell wieder zu einem besseren Bild ihres Feindes kommen. Ohne eine star-
ke antideutsche Stimmung allerdings, wäre es für Caine nicht nötig gewesen, diese
positive Darstellung als Gegenpol darzustellen. Und negative Stimmen, die genau
diesen Zeitgeist verkörperten, standen der Geschichte mehr als kritisch gegenüber.
Allen voran der rechtskonservative Autor William Le Queux, der mit seinen Aus-
sagen genau diese Meinung vertrat. Bereits vor dem Krieg hatte Le Queux eine ge-
wisse Berühmtheit mit dem Schreiben von deutschen Spionagebüchern erlangt,
sich im Laufe des Krieges jedoch zunehmend radikalisiert und die Idee der „ver-

7.2 Exklusion und fortlaufendes Othering  227

65 „Cases in Court“, 3. Februar 1921, 9.
66 Zitiert aus: Peter Skrine, „Hall Caine’s The Woman of Knockaloe. An Anglo-German War Novel
from the Isle of Man“, in Susanne Stark (Hrsg.), The Novel in Anglo-German Context. Cultural
Cross-Currents and Affinities (Amsterdam: Brill, 2000), 271.
67 Vivien Allen, Hall Caine. Portrait of a Victorian Romancer (Sheffield 1997), 396.
68 Raymond Mortimer, „New Novels“, The New Statesman, 13 October 1923, 18.
69 Skrine, „Novel“, 265.



steckten Hand“ propagiert.70 Diese Theorie nahm an, dass geheime deutsche Mäch-
te in Großbritannien dafür sorgten, dass die britischen Kriegsanstrengungen nicht
ihren gewünschten Effekt hatten. Als „The Woman of Knockaloe“ erschien, veröf-
fentlichte die schottische Sunday Post Le Queuxs Rezension, in der er genau die
positive Darstellung Deutscher und die Verdammung von Germanophobie in dem
Buch kritisierte: „Sie findet heraus, dass, zu ihrem Unglück, starke Vorurteile ge-
gen sie an jeder Ecke existieren. Was wäre natürlicher? Sie, ein britisches Mäd-
chen, hat sich selbst mit einem Feindstaatenangehörigen verbündet.“71 Der positi-
ve Ton des Buches war allerdings eher symptomatisch für ein generelles Problem,
das Le Queux hatte: „Es ist sicher ein schlechtes Zeichen, wenn man überall die
Wünsche hört, oft unterstützt von fadenscheinigen Argumenten, dass man
Deutschland seine diabolischen Taten vergeben solle; […] wir sollen, kurzgesagt,
die Hand lecken, die uns geschlagen hat und noch immer nach unserem Ende
trachtet.“72 Es scheint, als fand langfristig in der Nachkriegszeit Großbritanniens
eine Debatte über den Umgang mit „ethnisch“ Deutschen statt. So war, bei anhal-
tender antideutscher Stimmung und antideutschen Verordnungen, für einen Le
Queux, jedwede Form der Aufweichung ein Verrat. Andere, wie Ms. Reeves, konn-
ten antideutsche Einstellungen zu ihrer Verteidigung nutzen, ohne dabei ein Urteil
über den Wahrheitsgehalt ihrer Aussagen zu fällen. Auf der anderen Seite standen
Autoren wie Hall Caine, die einige Jahre später eine vorsichtige Öffnung, eine Auf-
weichung des Diskurses vorantrieben und dabei nicht erfolglos blieben. Wie wich-
tig solche positiven Darstellungen für „ethnisch“ Deutsche waren, wird in einem
Artikel des Grafen von Bernstoff in Foreign Affairs aus dem Jahr 1924 erkennbar.73

Von Bernstorff war gerade zum deutschen Botschafter in Großbritannien ernannt
worden und musste sich zu Deutschlands schwieriger Beziehung zum Völkerbund
äußern. Sein Statement zu der Situation begann er in dem Artikel wie folgt: „Nie-
mand kann Hall Caines letztes, wunderbares Buch lesen […], ohne von der wun-
dervollen Einfachheit und dem Charme der Parabel berührt zu werden.“74 Das
Buch, so von Bernstorff weiter, weise effektiv auf die Kriegsgefahr innerhalb der
Nachkriegsgesellschaften hin und eine der Lösungen, die von Bernstorff hierfür
sah, war die Aufnahme Deutschlands in den Völkerbund.75 Die Tatsache, dass der
deutsche Botschafter es für sinnvoll erachtete, dieses Buch als positiven Aufhänger

228  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

70 Panayi, Enemy, 105–106.
71 William Le Queux, „Why I condemn the Plot of Sir Hall Caine’s Knockaloe“, Sunday Post, 30.
September 1923.
72 Le Queux, „Plot“, 30.
73 Albrecht Graf von Bernstorff, „Germany and the League“, Foreign Affairs, 3:2 (1924), 390–396.
74 Bernstorff, „Germany“, 390.
75 Bernstorff, „Germany“, 395.



für seine Argumente einer Détente zu nutzen, deutet auf den kulturellen Wert hin,
der ihm von dieser Seite zugemessen wurde.

So sehr Hall Caines Buch sich nun bemühte, das Bild „ethnisch“ Deutscher zu
verbessern, setzte sich das erzwungene Othering für einen bestimmten Teil der
„ethnisch“ Deutschen noch einmal gesondert fort und Le Queux’s Verschwörungs-
theorie weist den Weg. Der Mythos der „versteckten Hand“, den er während des
Krieges verbreitet hatte, drehte sich hauptsächlich um deutsch-jüdische Banker,
die den entscheidenden britischen Sieg verhinderten.76 Antisemitismus war im
Großbritannien des frühen 20. Jahrhunderts bereits vorhanden und hatte sich vor
allem mit den Migrationswellen jiddisch-sprachiger Juden aus Russland noch wei-
ter verschärft.77 Im Laufe des Krieges, hatten sich nun Antisemitismus und Germa-
nophobie immer weiter vermischt. Dies geschah ungeachtet der Tatsache, dass
sich im Verlaufe des Krieges auch im Kaiserreich der Antisemitismus verstärkt
hatte.78 Mit dem Ende des Krieges blieb Antisemitismus weiterhin vorhanden,
auch weil er weite Teile der Bevölkerung ansprach. So argumentiert Ulrike Ehret:
„Die antijüdische Rhetorik der nationalen Medien in Großbritannien während der
ersten Jahre nach dem Krieg traf auch bei Mitgliedern eher moderater Organisa-
tionen wie der Catholic Social Guild auf offene Ohren.“79 Dieser Antisemitismus
hatte sich allerdings in der Nachkriegszeit verändert. Während in den 20er Jahren
noch die Sorge vorherrschte, russische Juden würden die britische Regierung un-
ter deutscher Führung destabilisieren, zeigte sich dort schon die Verschiebung an.
Juden waren nun nicht mehr zwingend mit „ethnisch“ Deutschen in Verbindung
zu bringen, dafür wurden Russland und gerade der Kommunismus wichtige An-
knüpfungspunkte für antisemitische Verschwörungen.80 „Ethnisch“ deutsche Ju-
den und jüdische Menschen mit Verbindungen zu „ethnisch“ Deutschen erfuhren
also während des Krieges und danach ein doppeltes Othering: als Juden und als
Deutsche. Für sie bedeutete diese Veränderung, dass sie zwar als „ethnisch“ Deut-
sche eine langsame Verbesserung ihrer Stellung sehen konnten, der Antisemitis-
mus aber auf andere Weise fortlebte. Das heißt nicht, dass ihn alle jeden Tag er-
fuhren. Yvonne Kapps Memoiren beispielsweise erwähnten weder eine Ausgren-

7.2 Exklusion und fortlaufendes Othering  229

76 Panikos Panayi, „‚The Hidden Hand‘. British Myths about German Control of Britain during
the First World War“, Immigrants & Minorities, 7:3 (1988), 254.
77 Panayi, „Hidden Hand“, 254.
78 Panayi, „Hidden Hand“, 254; Anna Ullrich, Von „jüdischem Optimismus“ und „unausbleiblicher
Enttäuschung“. Erwartungsmanagement deutsch-jüdischer Vereine und gesellschaftlicher Antisemi-
tismus 1914–1938 (Berlin/Boston: De Gruyter Oldenbourg, 2019), 13 ff.
79 Ulrike Ehret, Church, Nation and Race. Catholic Antisemitism in Germany and England, 1918–
1945 (Manchester: Manchester University Press, 2012), 97.
80 Helen Rajabi, The Idea of Race in Interwar Britain. Religion, Entertainment and Childhood
Experiences, Manchester, (Manchester: Thesis, 2013), 169.



zung wegen ihrer deutschen Wurzeln in der Nachkriegszeit noch eine Ausgren-
zung wegen ihres Glaubens.81 Allerdings heißt solch ein Fehlen an Erfahrungen
nicht, dass sie von niemandem sonst erfahren wurden. Und nicht nur in Großbri-
tannien fand diese Ausgrenzung statt. Von deutscher Seite wiederum wurden sie
ebenfalls wegen ihres Glaubens ausgegrenzt. Ihr Niemandsland der Identität war
also noch um einiges komplexer als das der christlichen „ethnisch“ Deutschen.

Mit all diesen Faktoren, die eine Einreise und das Leben vor Ort erschwerten,
wie entwickelte sich die „ethnisch“ deutsche Community in den Nachkriegsjahren?
Die Regierung wollte nach Ende des Krieges sichergehen, dass die Zahl der 22.254
„ethnisch“ Deutschen, die sich laut Regierungszahlen noch in Großbritannien be-
fanden, nicht weiter anwuchs.82 Ob diese Strategie funktionierte, ist schwierig ein-
zuschätzen. C. R. Henning ging von 13.000 deutschen Staatsbürgern in Großbritan-
nien um 1923 aus, erklärte aber nicht, woher er diese Zahl nahm.83 Der Zensus von
1921 listet 19.080 Personen auf, die ihren Geburtsort mit Deutschland angaben.84

Eine Abnahme der „ethnisch“ Deutschen ist daher nicht als unmöglich von der
Hand zu weisen, allerdings sieht man bereits an der jeweiligen Zuordnung, wie
schwierig auch hier eine genauere Bestimmung ist. Herauszufinden, wie sich die
Zahlen weiterhin entwickelten, ist noch schwieriger, da die 1931er Zensuszahlen
während des Zweiten Weltkrieges verbrannten. Es bleibt daher eine Schätzung,
wenn auch eine unterfütterte Schätzung, wenn man davon ausgeht, dass die Zahl
der „ethnisch“ Deutschen bis 1924 weiterhin sank. Nun mag es sich um wenige
Tausend Menschen handeln, doch muss man bedenken, dass hinter alledem im-
mer ein persönliches Schicksal steht. Daher sollen zwei Personen diese Probleme
beispielhaft darstellen, sowohl die politischen als auch gesellschaftlichen: Oscar
Levy und Carl Hans Stielow.

Oscar Ludwig Levy war ein deutscher Arzt, der allerdings hauptsächlich für
Veröffentlichungen über Nietzsche bekannt war. Er hatte viele Jahre in Großbri-
tannien gelebt, aber bei Kriegsausbruch das Unglück gehabt, sich in der Schweiz
aufzuhalten. In einem Artikel in The New Age, einem britisch sozialistischen Jour-
nal, rechtfertigte Levy nun seinen Wunsch, wieder nach Großbritannien zurück-
kehren zu wollen: „Ich habe mich nie als euer Feind gefühlt […] und auch fühle
ich mich nicht als Feindstaatenangehöriger in Großbritannien, ich fühle mich dort
mehr zuhause als irgendwo sonst.“85 Von dieser Seite aus kritisierte er auch die
deutsche Regierung und gab ihr die Schuld am Kriegsausbruch, allerdings mit un-

230  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

81 Kapp, Memoirs.
82 Panayi, Minorities, 16.
83 Hennings, England, 195.
84 Census of England and Wales 1921, in findmypast.co.uk [zuletzt abgerufen am 10.09.2024]
85 Oscar Levy, „Germans in England. An Appeal“, New Age, 15:22, (1914), 532.



gewöhnlichen Argumenten: „Ich, als Tory, lehne Deutschlands Demokratie und
seinen demokratischen Materialismus und Romantizismus ab […]. Es sind diese
Unreinlichkeit, dieser Mystizismus des deutschen Denkens, die Europa in den
Krieg gestürzt haben; doch, selbst wenn, hat deutscher Militarismus darin Erfolg
gehabt, eine große Leistung zu vollbringen.“86 Das deutsche Militär habe andere
Länder dazu gebracht, ihre progressive Art zu hinterfragen, bevor sie weiter dege-
nerierten.87 Doch trotz dieser, zugegeben etwas merkwürdigen, Loyalitätsbeweise
in Richtung Großbritannien, gestaltete sich seine Rückkehr nach dem Krieg deut-
lich komplizierter. Erst im April 1920 konnte Levy einreisen.88 Im Vorfeld hatte er
sich bereits mit dem Innenministerium in Kontakt gesetzt und vom Außenministe-
rium ein Visum erhalten müssen.89 Einmal zurück, befand sich Levy aber immer
noch auf dünnem Eis. Im Jahr vor seiner Einreise, war ein Buch mit dem Titel
„The World Significance of the Russian Revolution“ erschienen, zu dem Levy ein
Vorwort geschrieben hatte. In ihm postulierte Levy nicht nur Ansichten, die ihm
als kommunistisch ausgelegt werden konnten, sondern Levy schützte den Autor,
den britischen Anthropologen und Eugeniker George Pitt-Rivers, vor potenziellen
Antisemitismusvorwürfen:

Hier haben sie recht. Es gibt keine andere Rasse, die so enigmatisch, so fatal und daher so
interessant ist wie die Juden. […] Denn die Frage nach den Juden und ihrem Einfluss in der
vergangenen und jetzigen Welt dringt bis in die Wurzeln aller Dinge vor und sollte trotz aller
Widrigkeiten und Komplexität der Individuen dieser Rasse, mit jedem ehrlichen Denker dis-
kutiert werden. […] Nun möchten andere Juden dich für deine offene Meinung verteufeln
oder kreuzigen; Ich werde davon absehen, dem Chor der Verdammung beizutreten!90

Die tragische Ironie dieser Worte, wie sie selbst schon implizieren, liegt in der Tat-
sache, dass Levy selbst Jude war.91 Als die Ansichten im Vorwort bekannt wurden,
nutzte die britische Regierung diese Gelegenheit, um sein Visum nicht zu verlän-
gern, sodass er bereits im Oktober 1921 wieder abgeschoben wurde.92 Trotz allem
Antisemitismus in Großbritannien wurde also nun ein jüdischer Arzt mit deut-

7.2 Exklusion und fortlaufendes Othering  231

86 Oscar Levy, „Gobineau and Chamberlin“, New Age, 16:10 (1915), 243.
87 Levy, „Gobineau and Chamberlin“, 243.
88 Dan Stone, „An ‚Entirely Tactless Nietzschean Jew‘. Oscar Levy’s Critique of Western Civiliza-
tion“, Journal of Contemporary History, 36:2 (2001), 280.
89 Dan Stone, Breeding Superman. Nietzsche, Race and Eugenics in Edwardian and Interwar Bri-
tain (Liverpool: Liverpool University Press, 2002), 20.
90 Oscar Levy, „Preface“, in George Henry Lane Fox, The World Significance of the Russian Revo-
lution (Oxford: Basil Blackwell, 1920), iv-v.
91 Stone, Superman, 12.
92 Stone, Superman, 24.



scher Staatsbürgerschaft wegen Antisemitismusvorwürfen ausgewiesen. Dan
Stone schreibt hierzu:

Levys Fall wurde so etwas wie ein cause célèbre. Die Presse brachte ihm viel Aufmerksam-
keit entgegen, wobei sie die Regierung für ihre Entschlossenheit „ein Exempel“ an Levy zu
statuieren ermahnte. Hierfür verwies die Presse auf die schamlose Ablehnung seiner Beiträ-
ge zum britischen Kulturleben in den letzten zwanzig Jahren, die, wie ein Kommentator es
bemerkte „ein merkwürdiges Licht auf eine Zivilisation [wirft] die für den Zweck der ‚Frei-
heit‘ in den Krieg gezogen ist“93

So gab es also Kritik an der Ausweisung Levys, allerdings nicht genug, um dessen
Abschiebung aufzuhalten. Drei Jahre nach Ende des Krieges konnten staatliche
Maßnahmen noch immer zu einer Ausweisung führen. Es ist hierbei nicht klar,
wie Levy zu dieser Zeit auf die Deportation reagierte. In seiner Einleitung zu der
1932er Edition des „Also Sprach Zarathustra“ sprach er sie retrospektiv an und
machte seine Meinung dazu deutlich:

So war ich eines Tages, unter der Zitierung einer Menge an Paragraphen, von der britischen
Regierung informiert worden, dass ich das Land, in dem ich zwanzig Jahre gelebt hatte, ver-
lassen musste. Ich protestierte, aber nur jene Deutschen, so habe ich gehört, die „ein defini-
tiver Vorteil für britischen Handel“ waren, durften bleiben – Ach! Ich war nur der Impor-
teur einiger neuer aber sehr merkwürdiger und zweifelhafter Ideen!94

Auch wenn sich die Stimmung bis 1924 beruhigen würde, für einige waren die
Wunden, die in dieser Zeit zugefügt wurden, also auch Jahre später noch fühlbar.
Ein weiteres Beispiel für die Probleme einer Rückkehr nach Großbritannien ist
das Schicksal des Journalisten Carl Hans Stielow.

Vor Ausbruch des Krieges hatte er 22 Jahre lang als Korrespondent für den
Berliner Lokal-Anzeiger in London gearbeitet. Er hatte dort eine britische Frau ge-
heiratet und sein Sohn, der die britische Staatsbürgerschaft angenommen hatte,
hatte auf Seiten Großbritanniens im Krieg gedient.95 Selbst ein deutscher Staats-
bürger, war Stielow allerdings erst interniert und schließlich repatriiert worden.
Als die britische Regierung um 1920 deutsche Korrespondenten wieder ins Land
ließ, erhielt im August Stielow ein dreimonatiges Visum, wie auch Levy eines er-
halten hatte. Als Stielow jedoch im November versuchte, sein Visum zu erneuern,
wurde ihm mitgeteilt, dass dies nicht möglich sei. Wenige Tage vor Ablauf ver-

232  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

93 Stone, Superman, 23.
94 Oscar Levy (Hrsg.), „Introduction“, in Friedrich Nietzsche, Thus Spake Zarathustra. A Book for
All and None, übersetzt von Thomas Common, 6. edn. (London: Allen & Unwin, 1932), 60.
95 Ulrich Schäfer, Rudolf Kircher als Londoner Korrespondent der Frankfurter Zeitung 1920–1923
(Frankfurt: Peter Lang, 1994), 87.



suchte Stielow nun seine Kontakte in der britischen Presse spielen zu lassen, so-
dass Wilson Harris von der Daily News sogar Philip Kerr, den Privatsekretär des
Premierministers, ansprach. Auch der Besitzer der Zeitung für die Stielow schrieb,
Friedrich Sthamer, versuchte Eyre Crowe für diesen Fall zu gewinnen. Doch zeigte
sich die Regierung uneinsichtig. Der Grund, den sie dafür nannte, war folgender:
Da Stielow für eine deutsche Zeitung vor 1914 gearbeitet hatte und bis zu seiner
Internierung eine Pension von ihr bezog, hatte er verdächtige Kontakte nach
Deutschland gepflegt und war daher selbst verdächtig.96 Dem deutschen Außenmi-
nisterium war dieser Fakt unbekannt gewesen und so musste Stielow das Land
verlassen. Doch ließ er nicht locker und versuchte immer wieder nach Großbritan-
nien zurückzukehren. Tragischerweise steigerte diese Hartnäckigkeit nur den be-
stehenden Argwohn der britischen Regierung.97 Wann und wie Stielow letztend-
lich zurückkehren konnte ist ungeklärt. Im Zensus von 1921 taucht er nicht auf,
jedoch zeigen die Unterlagen, dass er sich zusammen mit seiner Frau 1948 natura-
lisieren ließ und nach seinem Tod 1951 in Chislehurst, Kent begraben wurde.98 Es
zeigt allerdings auch, wie in Levys Fall, dass eine Rückkehr, selbst wenn sie initial
oder letztendlich gelang, nicht ohne Schwierigkeiten ablief. Für „ethnisch“ Deut-
sche, die zurückkehrten oder im Land blieben, war Großbritannien weiterhin ein
ablehnendes Land. Zwar gab es keine Berichte über physische Angriffe, doch setz-
ten sich Abneigung, Misstrauen und Feindseligkeit noch Jahre nach Kriegsende
fort. Stielows Schicksal allerdings zeigt ähnlich wie das von Noschke, dass ein Neu-
anfang möglich war und auch „ethnisch“ Deutsche in Großbritannien nach dem
Krieg nicht nur Ausgrenzung und Abschiebung erfuhren.

7.3 Möglichkeiten und Erfolge

Fast jede Familie oder Person, die in diesem Buch analysiert wurde, hatte auf die
eine oder andere Weise unter der Germanophobie der Kriegszeit gelitten. Selbst
jene, die vergleichsweise wenig Ausgrenzung oder Feindseligkeit erfahren hatten,
mussten mit den Auswirkungen des Krieges und der Nachkriegszeit umgehen, wa-
ren es nun staatliche Maßnahmen oder die öffentliche Wut über die Zerstörung
der Kriegsregionen.99 Ethel Fiedler hatte zwar eine relativ gehobene Stellung und

7.3 Möglichkeiten und Erfolge  233

96 Schäfer, Korrespondent, 88.
97 Schäfer, Korrespondent, 88–89.
98 Das Grab von Carl-Hans Wolf Stielow 1860- 9. März 1951, gefunden auf billiongraves: https://
billiongraves.com/grave/Carl-Hans-Wolf-Stielow/6678136 [zuletzt abgerufen am 18 März 2022]; ‚Na-
turalization‘, The London Gazette, 13 April 1948, 2361.
99 Gregory, War, 270.



wenig mit den Ausschreitungen während des Krieges zu tun, konnte aber zwi-
schen ihren Feierbeschreibungen und Reiseberichten nicht umhin, über den Krieg
und seine Auswirkungen auf Herrmann zu berichten, der in dieser Zeit immer
wieder krank wurde.100 So war sie nicht direkt betroffen, aber trotzdem schilderte
sie die Auswirkungen der Ausschreitungen von 1915 auf die recht geschützten
Fiedlers:

Die Versenkung der Lusitania und die Nutzung von Giftgas seitens der Deutschen machte
einen schlimmeren Eindruck als alles andere & das Land begann zu randalieren und un-
schuldige Ladenbesitzer anzugreifen und eine generelle Hetzkampagne begann im Mai – All
das kam zu der Tragödie hinzu. Der Krieg muss zwangsläufig in Richtung unserer Pläne und
Hoffnungen auf eine Verbesserung der anglo-deutschen Beziehungen hinarbeiten. Der Ef-
fekt machte uns zwei traurig und deprimiert & ich wusste kaum, was ich mit Hermann tun
sollte.101

Negative Erfahrungen während des Krieges, auch wenn sie vergleichsweise harm-
los waren, hielten einige „ethnisch“ Deutsche allerdings nicht davon ab, nach
Kriegsende eben genau diese Wünsche von besserer Verständigung, aber auch der
Wiederaufnahme des eigenen Lebens wieder anzustreben. Yvonne Kapps Vater
plante im Anschluss an den Krieg beispielsweise den Sohn ins Ausland um Wirt-
schaftsverbindungen aufzubauen, auch wenn dies letztendlich an den Eskapaden
des Sohnes scheiterte.102 Wie bereits erwähnt, kehrte beispielsweise Bruno von
Schröder direkt nach dem Waffenstillstand wieder in sein Büro in London zurück,
ja er zog generell wieder in die Stadt.103 Sein Freund Frank Tiarks, ebenfalls mit
einem deutschen Hintergrund, hatte während des Krieges geholfen, die Finanzen
der Bank während der Feindseligkeiten und Unwägbarkeiten der Kriegswirtschaft
über Wasser zu halten.104 Tiarks Großvater war als evangelischer Pastor nach
Deutschland gekommen und sein Vater hatte bei der Schröder Bank begonnen, als
diese noch von Bruno von Schröders Onkel geleitet wurde.105 Doch musste diese
freundschaftliche Beziehung während des Krieges immer wieder Probleme aus-
halten und war merklich abgekühlt. So schrieb Frank im Anschluss an die Versen-
kung der Lusitania zu seinem Bruder:

234  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

100 Fiedler, Incidents, 71–79.
101 Fiedler, Incidents, 75–76. [Hetz auch im Original, daher betont]
102 Kapp, Memoirs, 52–53.
103 Robert, Schroders, 175.
104 Robert, Schroders, 176.
105 Richard Roberts, „Tiarks, Frank Cyril (1874–1952), merchant banker.“ in, Oxford Dictionary of
National Biography, 2004.



Seit die Deutschen Gift gegen unsere Truppen anwenden und Frauen und Kinder mit U-Boo-
ten versenken, habe ich das Gefühl, dass keine Institution mit einem deutschen Namen in
London toleriert werden sollte und auf das alles kommt nun die Lusitania. Es ist ein Wun-
der, dass das Land sich noch nicht gegen die Deutschen gewandt und alle deportiert hat,
aber wenn die Dinge so weitergehen, wird es das. Auf jeden Fall habe ich mich entschieden,
nach dem Krieg nicht weiter mit JHS & Co [der Schröder Bank] zu arbeiten und auf einer
graduellen Liquidation zu bestehen und ich werde es Bruno morgen so sagen. Du weißt,
was die Zerstörung meines Lebenswerks für mich bedeutet, ganz abgesehen davon, was ich
darüber fühle, was Vater getan hat um die Bank auf den hohen Stellenwert zu bringen, den
sie vor dem Kriegsausbruch inne hatte.106

Solche Ausbrüche hielt die Beziehung allerdings aus. Nach dem Krieg konnte sie
sogar noch verbessert werden, wurde doch im Juli 1919 bereits ein Partnerschafts-
vertrag aufgesetzt, bei dem sich Tiarks sogar weigerte, den eigenen Namen in den
Banknamen aufzunehmen.107 Es ist natürlich möglich, dass finanzielle Gründe die
Verbesserung der Beziehungen bewirkten oder zumindest anfeuerten. Allerdings
zeigt der Wandel zumindest, dass starke Animositäten nach dem Krieg abgebaut
werden konnten. Freundschaften, die während des Krieges auf Eis gelegt worden
waren oder sichtlich gelitten hatten, konnten also in einigen Fällen reaktiviert
werden. Wie sehr dieses Auftauen der Beziehungen sich durch die sozialen Schich-
ten zog und auf finanzielle oder ideologische Grundbedingungen angewiesen war,
lässt sich letztgültig nicht klären. Allerdings war dieses Auftauen ein grundlegen-
der Schritt, kehrten „ethnisch“ Deutsche zu guten Teilen zu einer „ethnisch“ briti-
schen Frau und ihrer Familie zurück. Die Rückkehr in alte Berufen oder auch die
Wiedereröffnung der eigenen Geschäfte war auf jeden Fall nicht nur der ökonomi-
schen Elite vergönnt, wie die Metzgerei Dimler in Liverpool oder die Geschichte
der Familie Haffner in Dublin zeigen.108 Ob nun aus ökonomischen, ideologischen
oder sozialen Gründen änderten hierbei allerdings auch einige Firmen ihren Na-
men, sodass aus der Metzgerei Jung in Leeds die Metzgerei Young wurde.109 Auch
wenn die Geschichte dieser Läden nicht immer nachverfolgbar ist, schafften es ei-
nige zumindest bis ins 21. Jahrhundert.110

7.3 Möglichkeiten und Erfolge  235

106 „Brief von Frank Tiarks an seinen Bruder, Mai 1915“, zitiert aus: Roberts, Schroders, 158.
107 Roberts, Schroders, 176.
108 Margrit Schulte Beerbühl, „Migration, Transfer and Appropriation. German Pork Butchers in
Britain“, Transfers, 2:3 (2012), 113.
109 Bindemann, Wurzeln, 16.
110 So zum Beispiel der Paul Rothe & Son Delikatessenladen in Marylebone oder die Haffer
Metzgerei in Dublin: Angela Hui, „The 118-year-old Deli Where No Sandwich is Too Weird“,
Vice 23. Februar 2018 in https://www.vice.com/en/article/the-118-year-old-deli-where-no-sand-
wich-is-too-weird/ [zuletzt aufgerufen am 10.09.2024].

https://www.vice.com/en/article/the-118-year-old-deli-where-no-sandwich-is-too-weird/


Auch zwischen „ethnisch“ Deutschen konnten Beziehungen halten, so schrieb
Ethel Mary Fiedler im Juni 1919 folgendes Jean Paul Zitat in das Gästebuch der
Schröders: „Erinnerungen sind das paradies [sic] aus dem wir nicht vertrieben
werden können.“111 Ebenso konnten die sozialen Unterstützungen innerhalb der
„ethnisch“ deutschen Community fortgesetzt werden. Einige Institutionen hatten
den massiven Exodus sowie die sozialen und wirtschaftlichen Unwägbarkeiten
des Krieges überstanden. Während das Krankenhaus die „schwierigste Periode in
der Geschichte des German Hospitals“ durchstehen musste, so konnte es doch sei-
ne Hauptfunktionen ausführen, auch in Teilen mithilfe der Arbeit von gefangenen
Ärzten, die auf ihre Repatriierung warteten.112 Überlebt hatte das Krankenhaus in
Teilen durch die finanzielle Unterstützung der von Schröders aber auch wegen
der gestiegenen Notwendigkeit für Krankenhausbetten.113 Solche Hilfe während
und nach dem Krieg wurde durch eine Gedenkveröffentlichung zu Ehren Bruno
von Schröders 70. Geburtstag im Jahr 1937 gewürdigt.114 Viele der Institutionen wa-
ren bereits vor dem Krieg auf finanzielle Zuwendungen von Privatpersonen ange-
wiesen und weder der Krieg noch das Kriegsende hatten etwas an dieser Situation
geändert. Großspender wie Bruno von Schröder konnten während und nach dem
Krieg also einige Organisationen aufrecht erhalten, doch nicht alle. So schrieb Gus-
tav Schönberger, Pastor des German Hospital im Jahr 1937, im Rahmen der Ge-
denkveröffentlichung über das Krankenhaus:

Der gesamte Unterhalt des Hospitals wurde lediglich von freiwilligen Spenden bestritten.
Das war möglich, solange eine starke Kolonie als finanzieller Rückhalt vorhanden war. Wäh-
rend des Krieges und nach dem Kriege ist das aber anders geworden. Die Kolonie war sehr
zusammengeschmolzen, viele wohlhabende Mitglieder waren gestorben, neue Einwande-
rungen wurden kaum zugelassen. Dazu kam, dass die Lebensbedingungen wesentlich ande-
re geworden waren.115

Wie stark sich die Lebensbedingungen geändert hatten, wird an dem Wiederauf-
bau der christlichen Gemeinden deutlich. Erste Schritte, um die Situation zu be-
werten waren im November 1920 von einer Zusammenkunft der Gemeindereprä-

236  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

111 Gästebuch der Familie von Schröder, SF/ES/VB.
112 Specht, Hospital, 53.
113 Specht, Hospital, 53; Jürgen Püschel, Die Geschichte des German Hospital in London 1845 bis
1948 (Münster: Murken Altrogge, 1980), 85.
114 G. Schönberger (Hrsg.), „Geschichte des Deutschen Hospitals“, in Freiherr Bruno von Schrö-
der. Zum Siebzigsten Geburtstag in Dankbarkeit und Verehrung, (London: German Hospital, 1937).
115 Schönberger, „Geschichte“, 55.



sentanten unternommen worden.116 H. Böckeler beschrieb die Aufgaben des Komi-
tees wie folgt:

festzustellen, was in den einzelnen Gemeinden an deutsch-evangelischem Leben noch vor-
handen war, Mittel und Wege zu finden zur Wiederaufrichtung der zerstörten Gemeinden;
und wo dieses in absehbarer Zeit nicht möglich schien, musste zur Sicherstellung und Erhal-
tung des Kirchenvermögens der verwaisten Gemeinden das Erforderliche veranlasst wer-
den.117

Während einige Gemeinden den Krieg überstanden hatten, nicht ohne die „ver-
heerenden Folgen für Leben und Bestand unserer Gemeinden in Großbritannien“,
waren sie doch stark geschrumpft.118 Hatte Henry Detloff die Anzahl der protestan-
tischen Kirchen in England im Reiseführer von 1911 noch auf über dreißig und in
London auf über ein Dutzend geschätzt, kam das Komitee in der Nachkriegszeit
auf acht in ganz Großbritannien.119 Doch wurde mit den bestehenden Mitteln ge-
haushaltet und die existierenden Gemeinden blieben nicht nur bis 1924 bestehen,
sondern konnten auch die Vermögenswerte der geschlossenen Gemeinden nutzen,
um den Wegfall an Spenden aufzufangen.

Dabei war die Wiederaufnahme von Beziehungen und Kontakten nicht nur
auf Großbritannien beschränkt. So konnte Baron von Schröder Ähnliches in
Deutschland erwirken. Sein Gästebuch nach dem Krieg ist gefüllt von Gästen aus
Deutschland, die darauf erpicht schienen, ihre Freunde in Großbritannien zu be-
suchen und den Krieg hinter sich zu lassen. Dementsprechend konnten also nicht
nur Verbindungen und Organisationen in Großbritannien reaktiviert werden. Ei-
nige „ethnisch“ Deutsche hatten ebenso die Möglichkeit, das was von der Commu-
nity übrig war, wieder aufzubauen, ihre Geschäfte wiederzueröffnen oder sogar
auf dem aufzubauen, was sie über den Krieg hinweggerettet hatten. Dieser Wie-
deraufbau sollte durch eine wirtschaftliche und politische Verständigung bestän-
dig besser werden. 1924 wurde das erste offizielle Abkommen zwischen Großbri-
tannien und Deutschland geschlossen, welches die Handelseinschränkungen des
Versailler Vertrages aufhob. Wie das Aberdeen Press and Journal berichtete: „Wäh-
rend das Handelsabkommen eine reziproke Meistbegünstigungsklausel zwischen
den beiden Ländern etabliert, schafft es die Restriktionen für Deutschen als ehe-
malige Feindstaatenangehörige ab, erlaubt das Eröffnen neuer Zweige deutscher

7.3 Möglichkeiten und Erfolge  237

116 H. Böckeler, „Verband der Deutschen Evangelischen Gemeinden in Grossbritannien und Ir-
land“, in G. Schönberger (Hrsg.), Freiherr Bruno von Schröder. Zum Siebzigsten Geburtstag in
Dankbarkeit und Verehrung (London: German Hospital, 1937), 79.
117 Böckeler, „Gemeinden“, 79.
118 Böckeler, „Gemeinden“, 79.
119 Detloff, Führer, 64–68; Böckeler, „Gemeinden“, 79.



Banken in Großbritannien, die Rückkehr Deutscher in die britische Nicht-Eisenin-
dustrie und die Beschäftigung von Deutschen als Seemänner und Stewards auf bri-
tischen Schiffen.“120 Spätestens jetzt waren „ethnisch“ Deutsche offiziell zumindest
nicht mehr anders. Doch war der Weg zurück zur Normalität ein schwieriger ge-
wesen, den nicht alle geschafft hatten.

7.4 Niedergang und Bitterkeit

Als „ethnisch“ Deutscher im Großbritannien der Nachkriegszeit eine Arbeit zu fin-
den, erwies sich als erwartbar schwierig. Mit dem Ende des Krieges kehrten auch
tausende arbeitsfähige britische Staatsbürger zurück in die Heimat und waren
ebenfalls auf der Suche nach Anstellung. Darüber hinaus hatte die Enteignung vie-
ler „ethnisch“ deutscher Grundstücke während des Krieges weiterhin Auswirkun-
gen auf die wirtschaftliche Erholung. Die britische Handelskammer veröffentliche
1922 einen Bericht, in dem es über die Rückgabe von Grundstücken an ehemalige
Feindstaatenangehörige schrieb, und gab fast 900 Anträge auf Rückgabe an.121 Tat-
sächlich wurde in dem Bericht etwas verklausuliert eingestanden: „In der großen
Masse der behandelten Fälle, waren notwendige Umstände, die [auf eine Rückga-
be] angewandt werden konnten, nicht abwesend.“122 Denn war zwar durch den
Versailler Vertrag die rechtliche Möglichkeit gegeben gewesen, dass der britische
Staat deutschen Besitz zur Bezahlung britischer Schuldner nutzen konnte. Aller-
dings war es aber immer wieder auch zur Beschlagnahmung privaten Besitzes ge-
kommen. Dies war noch bis 1924 ein Problem, denn nicht immer war der Staat ge-
willt, diesen Besitz auch abzugeben. So argumentierte der konservative Abgeord-
nete Lord Danesfort noch Mitte 1924 gegen die Rückgabe konfiszierten Besitzes
mit dem Argument: „Während wir ohne Zweifel vorsichtig sein sollten unseren
deutschen Untertanen unnötiges Leid zuzufügen, sollten wir, so denke ich, min-
destens genauso vorsichtig, wenn nicht sogar vorsichtiger darin sein, unseren ei-
genen Untertanen unverdientes Leid zuzufügen.“123

Die britischen Schuldner seien zumeist arm und könnten das Geld, welches
mit dem Besitz generiert würde, gut gebrauchten. Fälle, in denen eine Notwendig-

238  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

120 „The Anglo-German Treaty“, Aberdeen Press and Journal, 8. Dezember 1924, 6.
121 Board of Trade, Interim Report of the Committee Appointed by the Board of Trade to Advise
upon Applications for the Release of Property of Ex-Enemy Aliens in Necessitous Circumstances
(London: Hansard, 1922), 4.
122 Board of Trade, Interim Report, 4.
123 Hansard „Property of Ex-Enemy Aliens. HL Debate 19 March 1924“ vol. 56, cc897–913.



keit bestünde, hätten natürlich das Recht, ihren Besitz wieder einzufordern und
dafür sei das Komitee einberufen worden, so Danesfort:

Nehmen sie den Fall einer Frau an, die nur dadurch deutsch war, dass sie einen Deutschen
geheiratet hatte. Sie ist eine arme Frau, die in diesem Land lebt und technisch gesehen deut-
sche Staatsbürgerin ist. Sie hat vielleicht wirklich all ihre Sympathien und Interessen in die-
sem Land und hatte Söhne, die auf unserer Seite im Krieg gekämpft haben. Ich glaube, dass
die Belastung in einem Fall wie diesem zu Leid führt.124

Allerdings sei das Komitee zu Recht in der Gewährung solcher Rückgaben einge-
schränkt und die genehmigten Rückgaben bislang verschwindend gering. Danes-
fort argumentierte, dass diese Zahl notwendigerweise gering ausfallen musste,
denn „welche Menge sie auch immer deutschen Forderungen überlassen, verrin-
gert, Pfund für Pfund, die Rechte der britischen Schuldner“.125 Spannend sind hier-
bei einige Aspekte, allen voran die erneute Nutzung einer „ethnisch“ britischen
Frau um die Ungerechtigkeit von Maßnahmen deutlich zu machen anstatt das
Schicksal eines „ethnisch“ Deutschen, wie es auch der Erzbischof von Canterbury
getan hatte. Darüber hinaus zeigt diese Debatte im Oberhaus, wie schwierig es
war, Grundstücke zurückzuerhalten. Selbst Befürworter dieser Maßnahmen ga-
ben zu, dass arme Menschen zum Teil unverdient ihren privaten Besitz verloren
hatten, weigerten sich aber bis 1924 noch, weitere Grundstücke zurück an deut-
sche Staatsbürger zu geben. Sowohl die geringe Zahl der Anträge als auch die Sum-
me, von der Danesfort sprach, sollte aber nicht zu der Annahme führen, es habe
nur wenige Menschen betroffen. Diese Zahl ist vor allem auch vor dem Hinter-
grund der verringerten Zahl der „ethnisch“ Deutschen in Großbritannien zu se-
hen. So war es schwierig eine Anstellung auf einem stark gesättigten Arbeitsmarkt
zu finden, aber auch bereits Besessenes wieder zurückzuerlangen.

Selbst mit nützlichen Fähigkeiten, die vor dem Krieg oder währenddessen er-
langt wurden, waren „ethnisch“ Deutsche nicht vor Arbeitslosigkeit, Armut, Ob-
dachlosigkeit oder weiteren Problemen geschützt. Dass Deutsche unverdienterwei-
se Briten die Arbeitsplätze wegnehmen würden, war bereits während des Krieges
immer wieder ein Argument gewesen, um Proteste für die Entlassung „ethnisch“
Deutscher zu veranstalten und hatte auch nach dem Krieg weiterhin bestand. Da-
her waren einige „ethnisch“ Deutsche auch nach dem Krieg weiterhin auf die Un-
terstützung der Society of Friends angewiesen, wie Anna Thomas berichtete:

7.4 Niedergang und Bitterkeit  239

124 Hansard „Property of Ex-Enemy Aliens. HL Debate 19 March 1924“ vol. 56, cc897–913.
125 Hansard „Property of Ex-Enemy Aliens. HL Debate 19 March 1924“ vol. 56, cc897–913.



Als der Krieg endete, war die Arbeit des Notfallkomitees bei weitem nicht vollendet. Es wur-
de bereits etwas über die herzzerbrechenden Verzögerungen der Gefangenenfreilassung
und die Schließung der Internierungslager gesagt. Dies hatte natürlich Auswirkungen auf
die Frauen und Kinder. Manch eine arme Seele, schon jetzt von ihrem Kampf gegen ihr Un-
glück ausgelaugt, verlor ihren ganzen Glauben wenn sie herausfand, dass ihre Wünsche
nach Frieden ihr keine Befreiung von dem Elend gebracht hatten. Sie war nicht länger „eine
Feindstaatenangehörige“, das war sicher, aber sie stand immer noch unter den Polizeire-
striktionen und ihr deutscher oder österreichischer Name war noch immer ein Hindernis
um Arbeit zu finden […] Nach einiger Zeit, sind in vielen Fällen Kinder alt genug geworden
um Geld einzubringen oder die Mutter, jetzt freier, war dazu in der Lage. Familien sind da-
her selbsterhaltend oder bis auf die staatliche Förderung unabhängig geworden, sodass die
Zahl der Fälle, mit denen wir immer noch in Kontakt sind, nicht mehr als 2.000 beträgt. […]
Wir haben seit Kurzem bemerkt, dass dieselben Fälle immer wieder in unserem Komitee
auftauchen so sehr wir uns auch bemühen, sie auf die Beine zu bekommen. Der Fakt ist, das
ganze Familien ihre Gesundheit aufgrund von Unterernährung eingebüßt haben oder auf-
grund der allgemeinen Auswirkungen des Stresses, den die Frauen und Kinder, von ihren
Nachbarn oft als Ausgestoßene behandelt, in den letzten Jahren ertragen mussten. 126

Einige Familien kamen also auch aufgrund der Belastungen aus der Kriegszeit
nicht dazu, sich finanziell und gesundheitlich zu erholen. Hier wird noch einmal
klar, wie wichtig Gesundheit und Einkommen für den persönlichen Wiederaufbau
und die Erfahrung der Nachkriegszeit waren. Gerade Familien, die schon zu Be-
ginn wirtschaftliche Probleme hatten und von nichts zehren konnten, konnten
durch Hilfen gerade über Wasser gehalten werden: „diese Hilfe hat sich als größte
Hilfe für die Familien erwiesen, die mit den hohen Preisen zurzeit selbst dann
nicht weit vom Rande der Entbehrung fort waren“.127 Die, für einige fast schon her-
kulische, Anstrengung, als „ethnisch“ deutsche Person wieder Halt in Großbritan-
nien zu finden wurde, wie die Parlamentsbesprechungen und auch Hall Caines Ge-
schichte zeigen, von der Mehrheit nicht ignoriert. Caines Hauptcharaktere, Oskar
und Mona, erlitten auf jeden Fall ein schlimmeres Schicksal als die meisten „eth-
nisch“ Deutschen. Mona, die Hauptfigur, verliert ihre Familie aufgrund der Feind-
seligkeiten gegen das Pärchen. Ihr Liebhaber, der deutsche Oskar, ist nicht in der
Lage, seine Stellung in London wieder aufzunehmen. So stehen die beiden letzt-
endlich an einer der Klippen der Insel:

Er legt zärtlich seine Arme um sie und küsst sie auf die Lippen. Sie küsst ihn. Es ist ihr erster
und ihr einziger Kuss. „Gott segne dich, mich zu lieben, Oskar.“
„Und Gott segne dich auch, Mona. Und jetzt mach es gut!“
„Nein, nicht mach es gut. Nur bis dann.“
„Bis dann.“

240  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

126 Thomas, Friend’s, 138–139.
127 Thomas, Friend’s, 140.



Die Sonne steigt über dem Horizont auf im Glanz der Herrlichkeit. Die weite See singt ihr
ewiges Lied. Die Klippenspitze ist leer.128

Das Buch schließt mit einem Epilog, der einem Zeitungsartikel nachempfunden ist
und berichtet, dass ein totes Pärchen in fester Umschlingung in Queenstown ange-
spült wurde, bei dem es sich nur im die beiden handeln könne.129 Wie Caine es am
Ende seines Buches schrieb, bewegte vor allem: „[das] Schicksal der jungen Ver-
liebten, die feststellten, dass ihre Liebe durch den Hass zwischen den Rassen dem
Untergang geweiht war. Sie hatten nichts mehr im Leben übrig und zogen den Tod
der Trennung vor“.130

Zwar nicht in den Freitod getrieben, allerdings ebenso wenig gefeit davor,
dass die Erfahrung der Ausgrenzung sie bis in den Tod verfolgte, waren auch hö-
herrangige „ethnisch“ Deutsche. Personen wie Ernest Cassel, der reiche Finanzier,
der sich für Frieden eingesetzt, aber aufgrund seiner deutschen Herkunft an Anse-
hen eingebüßt hatte.131 Wie bereits angesprochen, wurde die Kritik an seiner Rolle
als ehemaliger Freund des Königs weiter dadurch befeuert, dass er jüdisch war.132

Auch wenn Kritik bereits vor dem Krieg vorhanden war, so ist doch anzunehmen,
dass kriegsbedingte Germanophobie und wachsender Antisemitismus diese Stim-
men noch verstärkten. Zwar behielt er sein Vermögen, der Verlust an Position und
Ansehen jedoch führten zu seinem persönlichen Verfall in der Nachkriegszeit. Wie
es sein Biograph ausdrückt: „Er musste den Verlust seiner Position erleben, die
Frustration und Erniedrigung erfahren. Ihm wurde plötzlich bewusst gemacht,
dass er zwischen zwei Welten stand und keiner angehörte. Die eine hatte er abge-
lehnt, die andere hatte ihn abgelehnt. Er starb im Niemandsland.“133 Auch jene, die
diese Erfahrungen überstanden, waren von ihr verändert. Die 22-jährige Dorothy
Schröder, Tochter von Bruno von Schröder, fasste es in ihrem Reisetagebuch 1919
zusammen, als sie schrieb: „Der Krieg hatte einen manches gelehrt,- unter ande-
rem seine Freunde zählen“.134 Betrachtet man die soziale Isolation der von Schrö-
ders ist es nicht verwunderlich, dass auch die Tochter diese Erfahrung mit in die
Nachkriegszeit nahm. Allerdings ist der Satz nicht vollkommen beendet, denn er
ging noch weiter: „Der Krieg hatte einen manches gelehrt,- unter anderm seine

7.4 Niedergang und Bitterkeit  241

128 Hall Caine, The Woman of Knockaloe (London: Cassell and Company, 1923), 204.
129 Caine, Knockaloe, 206–208.
130 Caine, Knockaloe, 207–208.
131 Grunwald, Windsor-Cassel, 160.
132 Grunwald, Windsor-Cassel, 160.
133 Grunwald, Windsor-Cassel, 161.
134 Dorothy Schröder, „Die Sommerferien 1919 – I. Von Heath Lodge nach Narvik“, 3. Dorothy
führte kein von in ihren Schriften, generell wurde der Titel nur in Deutschland benutzt. Roberts,
Schroders, xxi.



Freunde zählen und welche man mitzählen konnte, wurden geschätzt wie kaum zu-
vor.“135 Die positive Sicht war also bei Dorothy in diesem Kontext nicht verloren
gegangen, doch mussten freundschaftliche Beziehungen diese Anstrengungen erst
einmal überstehen, bevor man sie mitzählen konnte.

Der naturalisierte Felix Semon litt darunter, dass seine freundschaftlichen
Verbindungen nach dem Krieg in vielerlei Hinsicht noch brach lagen und nur we-
nige Bekannte ihm geblieben waren. Während des Krieges hatte er zwar versucht,
eine Balance zwischen den Parteien zu finden, war jedoch im Verlauf für beide
zur Zielscheibe ihrer Wut geworden. Kurz nach dem Vertrag von Versailles hatte
er versucht, wieder Verbindungen mit seinen akademischen Kollegen in Großbri-
tannien zu knüpfen, allerdings. Als sich das Jahr 1919 jedoch dem Ende zuneigte,
blickte Semon eher bitter zurück auf dieses und die vorangegangenen Jahre:

Die letzten fünf Jahre haben mir nichts gebracht außer Sorgen und Leid und ein immer stär-
ker werdendes Gefühl der Bitterkeit angesichts der Undankbarkeit meiner deutschen und
einiger meiner britischen Bruder-Spezialisten. Das einzige, was mich ans Leben bindet ist
das Gefühl tiefster Zuneigung für den besten Gefährten, den ein Mann je hatte: meine gelieb-
te Frau!136

Ähnlich wie Emma von Schröder, die Frau Bruno von Schröders, war der Lebens-
partner hier die einzige Person, die zu einem hielt und der Rest war in Bitterkeit
verschwunden. Genau wie Dorothy Schröder hatte er gelernt, seine Freunde zu
zählen und die nahe bei sich zu halten, die geblieben waren. Selbst über ein Jahr
später konnten solche Wunden noch schmerzen und Beziehungen waren noch im-
mer beschädigt. Auch Baronin von Schröder hatte noch Jahre nach dem Waffen-
stillstand mit Bitterkeit zu kämpfen, allerdings aus anderen Gründen. 1919 schrieb
sie das Gedicht „Trauriger Frühling“, welches ihre Meinung zu dem Frieden von
Versailles vermutlich sehr nahekommt:

Der Kukuk [sic] ruft, und die Kastanien blühen,
Die Goldlackdüfte durch den Garten ziehen,
Im Sonnenglanze die Kamelien glühen,
Mein Herz ist schwer.

Die Völker rüsten sich zu neuem Leben,
Zu neuer Tat in jugendfrohem Streben,
Voll Hoffnung sie die Herzen kühn erheben,
Doch mein Volk weint.

242  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

135 Schröder, „Die Sommerferien“, 3.
136 Semon, Autobiography, 330.



Gelitten hat es mehr wie andere Lande,
Getragen hat es drückendere Bande,
Von Not, Verleumdung, Kränkungen und Schande,
Nun schwand die Kraft

Die Söhne, seiner stolzen Zukunft Erben,
Der Mannheit Blüte sah’s im Kampf verderben,
Nun sieht es seine Kinder hungernd sterben,
Die Hoffnung starb. […]137

Eindeutig fühlte sich Emma von Schröder Deutschland noch um einiges näher als
es Felix Semon tat und sah die Entwicklung dort mit deutlich mehr Sorge. Bedenkt
man, dass sie im Anschluss an den Friedensvertrag ihre Familie dort direkt be-
suchte, ist es kein Wunder, dass ihre Gedanken dort lagen. Auch der Tod ihres Soh-
nes lässt die vierte Strophe in einem tragischeren Licht erscheinen als schlichtes
Mitleid. Doch wäre es, auch wenn sich dieses Kapitel mit Bitterkeit beschäftigt,
verkürzt zu sagen, dass Menschen wie die von Schröders oder Semons nur gelitten
hätten. Felix Semon, ähnlich wie Dorothy, ließ diese Bitterkeit nicht überhandneh-
men und schrieb im Anschluss an seine bitteren Zeilen: „Ich denke mit den Gefüh-
len tiefster Dankbarkeit an meine Freunde, die treu geblieben sind.“138 Wenn
Freundschaften vier Jahre des Krieges überstanden hatten, so waren sie in den
Augen Semons und Dorothy von Schröders fester als je zuvor. Ja, gerade die Erfah-
rung der sozialen Isolation hatte dazu geführt, dass das Wiederaufleben oder Be-
stehen solcher Freundschaften mit einem neugewonnenen Optimismus gesehen
werden konnte. Im Rahmen der Reise der von Schröders schrieb Emma von Schrö-
der ein weiteres Gedicht und beschrieb die Zusammenkunft wie folgt:

Im fernen Lande
Ging unser Denken,
Ging unser Sinnen
Zu euch oft.
[…]
Reich an Erfüllung
Waren die Stunden,
Köstlich das sel’ge Wiedersehn.
Wechseln die Zeiten,
Dunkeln die Tage
Treuliebe bleibet
Ewig bestehn.139

7.4 Niedergang und Bitterkeit  243

137 Baronin von Schröder, Trauriger Frühling 1920, in SF/ES/Poetry.
138 Semon, Autobiography, 330.
139 Baronin von Schröder, Treuliebe 1920, in SF/ES/Poetry.



Hier wurden die schwierige Kriegszeit und Trennung zu Beginn dem freudigen
Wiedersehen am Ende entgegengesetzt. Die Treuliebe und ihre anhaltenden Quali-
täten mit der überwältigenden Freude der Wiedervereinigung zeigen, wie stark
solche Emotionen im Vergleich zu ihrer Entbehrung wirkten. Wie Hungernde, die
nun das erste Mal seit langer Zeit wieder aßen, sprachen sie über solche Verbin-
dungen. Doch nicht nur Freundschaften waren fester geworden und konnten Bit-
terkeit kontextualisieren, auch das Gedicht über den traurigen Frühling von
Emma von Schröder endete optimistischer als es angefangen hatte:

Schau auf, mein Volk, und greif nach Gottes Händen,
Er wird, wenn Du ihm traust, Dein Schicksal wenden,
Und Dir und Deinen Kindern Rettung senden,
Und neues Glück

Doch musst mit neuem Herzen Du den Weg betreten,
Auf dem seit Ewigkeiten heil’ge Winde wehten,
Dort finde Deinen Gott, und lerne beten,
Mein Volk, mein Volk.140

Für sie war also weiterhin Religion und Glaube ein wichtiger Bewältigungsmecha-
nismus, der es ihr erlaubte, mit schwierigen Situationen umzugehen. Dies war nö-
tig, denn gerade zu Beginn der Nachkriegszeit war die Wut in Großbritannien
noch groß auf Deutschland gewesen, wie Adrian Gegory argumentiert:

Wut auf Deutschland und der Glaube an eine gerechtfertigte Strafe waren akzeptable Ant-
worten in diesen frühen Jahren. In den direkten Nachkriegsjahren war die überwältigende
Wahrnehmung die der Zerstörung. Frühe englische Michelin Führer zu den Schlachtfeldern
in Frankreich und Belgien betonten die physische Zerstörung des architektonischen Erbes
beider Länder und die Führer waren eindeutig darin, Deutschland die Schuld für die wil-
lentliche Zerstörung der Region zu geben.141

Diese Gefühle, die gerade in den ersten Jahren stark gewesen waren, kühlten sich
aber im Laufe der Zeit merklich ab und das Durchhaltevermögen konnte durch
einen durchlässigeren Diskurs belohnt werden. Schließlich war trotz emotionaler
Verbindungen zu Frankreich nicht britisches Land zerstört worden. So argumen-
tiert Gregory weiter:

Schneller als bei den Franzosen und Belgiern kam ein Geist der Versöhnung auf, der durch
die steigende Präsenz deutscher Veteranen an solchen Orten bestärkt wurde. Die englische
Veröffentlichung Erich Maria Remarques Buch Im Westen Nichts Neues vermenschlichte die-

244  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

140 Baronin von Schröder, „Trauriger Frühling“, 1919, SF/ES/Poetry.
141 Gregory, War, 270.



se deutschen Veteranen und bestärkte den schleichenden Verdacht dass sie tatsächlich auch
Opfer des Krieges gewesen waren. Diese „Diskreditierung“ der Kriegspropaganda und der
graduelle Einfluss von Keynes Verurteilung der Friedensverträge auf die politischen und
kulturellen Eliten beschleunigten den Prozess.142

Gerade auch aufgrund der hohen Emotionalität war, wie bereits gesehen, „diese
Entspannung der Meinungen nicht universal“, wurde allerding durch die fehlende
Zerstörung und die Tatsache vorangetrieben, dass Großbritannien den Krieg ge-
wonnen hatte.143 Doch hatte die Wut während und kurz nach dem Krieg nicht nur
Verbindungen gekappt, sondern auch Institutionen langfristig zerstört. Der Glau-
be, den Emma von Schröder genutzt hatte, um selbst durch diese Zeit zu kommen
war stark geblieben, aber die Kirchen der „ethnisch“ deutschen Gemeinden waren
nicht so gut durch diese Zeit gekommen. Auch wenn, wie bereits erwähnt, einige
Kirchen die Kriegszeit überstanden hatten, so waren doch mehr Kirchen geschlos-
sen worden als offengeblieben. In seinem Bericht über die Situation der Kirchen
im Großbritannien der Nachkriegszeit, schrieb Werhahn beispielsweise von der
Markuskirche in Fulham, welche „durch den Krieg völlig zerstört“ worden war.144

Zu viele Mitglieder waren den Repatriierten nach Deutschland gefolgt oder hatten
sich entschlossen, in den USA ein neues Leben zu beginnen.145 Es ist unklar, wann
das Kuratorium der Gemeinde sich entschloss, den Besitz zu verkaufen und somit
das endgültige Ende der Gemeinde zu besiegeln. Ähnliches beschrieb 1921 auch Al-
bert Rosenkranz, der ehemalige Pastor der deutschen protestantischen Kirche in
Liverpool:

Hoffentlich finden diese Blätter ihren Weg zu jedem, der in unserer Gemeinde Erhebendes
erlebt hat, auch wenn er heut weit bis in die Urwälder Amerikas verschlagen ist. Manche
freilich, die ich mir vor allem als Leser dieser Seiten gewünscht hätte, sind nicht mehr er-
reichbar. Ihnen kann das vorliegende Büchlein nur noch ein Gruß übers Grab sein.146

Wie in der „ethnisch“ deutschen Gemeinde in Frankreich und vor allem Paris, hat-
ten die Kirchen als soziales Netzwerk fungiert, indem sie soziale Einrichtungen an-
boten, aber auch Bildungseinrichtungen und mit Anlaufstellen die Zugehörigkeit
der Gemeindemitglieder förderten. Was viele Gemeinden nun in der Nachkriegs-

7.4 Niedergang und Bitterkeit  245

142 Gregory, War, 270.
143 Gregory, War, 270.
144 Friedrich Wehrhahn, „Deutsche Evangelische Christus-Kirche Deutsche Evangelische St.-
Markus-Kirche St.-Markus-Haus“, in G. Schönberger (Hrsg.), Freiherr Bruno von Schröder. Zum
Siebzigsten Geburtstag in Dankbarkeit und Verehrung (London: German Hospital, 1937), 63.
145 Wehrhahn, „Kirche“, 63.
146 Albert Rosenkranz, Geschichte der deutschen evangelischen Gemeinde Liverpool (Stuttgart:
Ausland und Heimat, 1921), VI.



zeit erfuhren, war die Fortsetzung einer graduellen Auflösung, brachliegende Ge-
bäuden und erloschene Sozialstrukturen. Dies wurde entweder von jenen verwal-
tet, die übrig waren oder verlassen von jenen, die Großbritannien freiwillig oder
unfreiwillig den Rücken kehrten. Einige dieser verlassenen Gemeinden würden,
wie die St. Markus-Kirche, in dem kollektiven Gedächtnis der „ethnisch“ deutschen
Christen weiterleben, so wurde 1933 auf Wunsch einiger Spender ein neues Gebäu-
de einer anderen Gemeinde nach der St. Markus-Kirche benannt.147 Doch war
solch eine Entwicklung bis 1924 nicht gewiss und die Zukunft der Gemeinden auf-
grund von Schließungen und Fluktuationen eher unsicher.

Das Helenenheim, welches den Krieg überstanden hatte, ist das Beispiel einer
Institution, die zwar den Krieg überlebte, aber die Nachkriegszeit nicht. Als Wai-
senhaus, ähnlich wie das Deutsche Waisenhaus, hatte es die Waisen aber auch
Kinder von notleidenden „ethnisch“ deutschen Familien aufgenommen. Doch war
die Zahl der Kinder so drastisch gesunken, dass, nachdem 1920 im Deutschen Wai-
senhaus wieder regulärer Betrieb aufgenommen werden konnte, der Rest der
Waisen im Helenenheim schlichtweg dorthin verbracht und das Heim geschlossen
wurde.148 Für die Familie von Schröder, aber auch für andere, endete somit ein
Teil der Lebensleistung. Die von Schröders, die viele Gemeinden unterstützt hat-
ten, verloren durch diese Schließungen sozialen Einfluss und Netzwerke und gera-
de die Schließung des Helenenheims hatte für die Baronin eine besonders tragi-
sche Note: Das Heim war nach ihrer verstorbenen Schwester benannt worden.149

Dabei waren das Helenenheim und die protestantischen Gemeinden nicht die ein-
zigen Institutionen, die schlossen. Auch die Arbeiterkolonie in Libury Hall, welche
arbeitslosen Staatsbürgern einen Platz der Reintegration geboten hatte, musste
ihre Pforten schließen. Aufgrund der Internierung, Repatriierung, dem Arbeits-
markt der Nachkriegszeit und der verschwindend geringen Migration deutscher
Arbeiter nach Großbritannien bis 1924, entschied sich das Kuratorium der Einrich-
tung dazu, das Gelände der Society of Foreigners in Distress, angeführt durch Dr.
E. Markel, zu übergeben um als Altenheim zu fungieren.150 Ein fast schon poeti-
sches Bild, das den Niedergang der „ethnischen“ Community zeichnet: Ein Ort, an
dem deutsche Migranten zur Arbeitsintegration ermutigt wurden, hatte während

246  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

147 Das Haus der neugegründeten Gemeinde in Holland Street wurde in das St.Markus-Haus
umbenannt. Siehe: Wehrhahn, „Kirche“, 64.
148 G. Schönberger (Hrsg.), „Das Deutsche Waisenhaus“, in Freiherr Bruno von Schröder. Zum
Siebzigsten Geburtstag in Dankbarkeit und Verehrung, (London: German Hospital, 1937), 75.
149 Schönberger, „Waisenhaus“, 75.
150 Willi Müller, „Deutsche Arbeiterkolonie Libury Hall“, in G. Schönberger (Hrsg.), Freiherr
Bruno von Schröder. Zum Siebzigsten Geburtstag in Dankbarkeit und Verehrung (London: German
Hospital, 1937), 95–96.



des Krieges und tatsächlich bis 1920 als kleineres Internierungslager gedient und
sich anschließend zu einem Ort entwickelt, an dem alte Menschen ihre letzten
Tage verbringen konnten.151 Auch hatte die Einrichtung damit ihren spezifisch
„ethnisch“ deutschen Charakter verloren, letztendlich waren bis zu 14 Nationen
unter den Bewohnern vertreten.152 Ein groß angelegter Niedergang war aufgrund
vieler Faktoren mit dem Krieg einhergegangen. Doch, wie man an Libury Hall fest-
stellen kann, war dieser Niedergang nicht zwingend ein allumfassender. Zwar war
die Libury Hall als ethnische Einrichtung verloren gegangen, so bewies es sich
doch als allgemeine britische Einrichtung langlebiger, denn das Altenheim exis-
tiert noch heute.153 Es ist also vollständig assimiliert worden.

7.5 Integration und Assimilation

Eine Integration der „ethnisch“ deutschen Menschen, welche vor 1914 deutlich ver-
breiteter war, war wiederum erst ab 1924 im großen Maße möglich. Schließlich
ging es bei der Integration ja um eine wohlwollende Akzeptanz von Unterschieden
und Minimierung von Friktion aufgrund dieser Unterschiede.154 Gerade die Her-
ausstellung und Verstärkung dieser Unterschiede war in den letzten vier Jahren
einer der größten gesellschaftlichen Trends gewesen. Daher ist es nicht verwun-
derlich, dass es Zeit brauchte, um dies wieder umzukehren. Es gab in der Nach-
kriegszeit zwar einige Gesellschaften, die ihren ethnischen Charakter nicht ver-
steckten, allerdings waren diese, wie bereits oben erwähnt, meist mit dem Überle-
ben oder einer Neuformation beschäftigt, als dass sie sich aktiv mit einer
Integration beschäftigen konnten. Aspekte integrativer deutscher Kultur, welche
im britischen Alltag sichtbar gewesen waren, wie deutsche Metzger oder Straßen-
musiker waren zu großen Teilen aus dem öffentlichen Blick verschwunden.155 Wa-
ren sie deutsche Staatsbürger, waren sie noch bis 1924 rein rechtlich ausgegrenzt
gewesen.156 Integration, so scheint es, war etwas, das man sich leisten können
musste. Kleinere Formen der Integration sah man in der verstärkten Beschäfti-

7.5 Integration und Assimilation  247

151 Müller, „Arbeiterkolonie“, 66; Panayi, „An Intolerant Act“, 66.
152 Franz Wehrhahn, „Society of Friends of Foreigners in Distress“, in in G. Schönberger (Hrsg.),
Freiherr Bruno von Schröder. Zum Siebzigsten Geburtstag in Dankbarkeit und Verehrung (London:
German Hospital, 1937), 99–100.
153 2024 verfügte die Libury Hall noch über eine Onlinepräsenz, wo sie ihr Altersheim vorstell-
te. https://liburyhall.com/ [zuletzt abgerufen am 10.09.2024]
154 Dieter Haller, dtv-Atlas Ethnologie (München: DTV, 2010 2. edition), 97.
155 Schulte Beerbühl, Migration, 113; Stefan Manz, „Intercultural Transfer and Artistic Innova-
tion. German Musicians in Victorian Britain“, German Life and Letters, 65:2 (2012), 180.
156 „The Anglo-German Treaty“, 8. Dezember 1924, 6.



gung von britischen Staatsbürgern in der Schröder Bank nach dem Krieg.157 Was
hier letztendlich die Motivation war, lässt sich rückwirkend nicht bestimmen,
doch war die Entwicklung selbst eine integrative. Auch wurde an Universitäten
noch während des Krieges Germanistik studiert. Hermann Georg Fiedler, der an
seiner Universität dafür gesorgt hatte, dass Germanistik auf dem Lehrplan blieb,
konnte sogar 1924 zusammen mit Francis Edward Sandbach ein Kursbuch zur
deutschen Sprache herausbringen.158 Eine kontinuierliche akademische Kooperati-
on für jene, die in Großbritannien bleiben konnten und wollten, war also möglich.
Ähnlich verlief es für Institutionen wie das German Hospital, welches weiterhin
„ethnisch“ deutsche Ärzte beschäftigen und allein durch seinen Namen noch eine
Verbindung zwischen Mehrheits- und Minderheitsgesellschaft herstellen konnte.
Auch einige Restaurants konnten noch als Bindeglied zwischen der britischen Be-
völkerung und deutscher Küche fungieren. Doch waren die meisten bekannten In-
stitutionen, die einen Austausch gefördert hatten, wie die Zeitungen oder Theater
noch immer geschlossen.

Assimilation, ebenfalls vor dem Krieg verbreitet, hatte sich im Gegensatz zur
Integration während des Krieges anders entwickelt. Vor dem Krieg hatten selbst
nationalistische Ideen von Ethnie diese Entwicklung nicht aufhalten können, in
der die zweite oder dritte Generation der „ethnisch“ Deutschen sich bereits nicht
mehr mit einer deutschen Identität verbunden sah.159 Dies hatte sich mit dem
Krieg noch einmal verstärkt, war doch die Verbindung zu Deutschland oder Deut-
schen in der britischen Öffentlichkeit ein sichtlicher Makel gewesen. Wie schwer
es zum Teil war, Generationen über ihre Nationalität zu verbinden, spürte bei-
spielsweise das German Hospital: Viele ihrer Finanziers waren verstorben und
mit ihnen ihre Spenden. Ein weiterer Punkt, der die Entwicklung der Assimilation
beeinflusste, war die veränderte Zusammensetzung der Minderheit in Großbritan-
nien. Mit der Repatriierung deutscher Staatsbürger und ihrer geringen Rückkehr
nach dem Krieg, waren hauptsächlich naturalisierte „ethnisch“ Deutsche in Groß-
britannien verblieben. Diese wiederum wurden von der Öffentlichkeit und Regie-
rung im Hinblick auf ihre nationale Gesinnung streng beobachtet. Konnten sie die-
sen Balanceakt meistern, hatten sie, im Kontrast du den deutschen Staatsbürgern,
potenziell wenig von ihrer sozialen Stellung verloren. Die Metzgerfamilie Hohen-
hrein in Hull kann hier als Beispiel dienen. Einige verließen Großbritannien, ande-
re waren geblieben und hatten sich, ethnisch mehrdeutiger, in Ross umbenannt.
Charles Ross, ehemalig Hohenrhein, schaffte es sogar im Verlauf der Nachkriegs-

248  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

157 Roberts, Schroders, 175 ff.
158 H.G. Fiedler und F. E. Sandbach, A First German Course for Science Student (London: Oxford
University Press, 1924 3. überarbeitete ed.).
159 Manz, Diaspora, 245–246.



zeit mehrere öffentliche Positionen in seiner Heimatstadt zu erhalten und bis 1935
mehrere Kinos zu besitzen.160 Sein Bruder, William, war während seiner Sommer-
ferien in Deutschland in Ruhleben interniert worden und dessen Schicksal 1918 in
lokalen Zeitungen publik geworden.161 Die Ablegung des deutschen Namens und
die Behandlung durch den deutschen Feind hatte das soziale Standing der Familie
für die Nachkriegszeit abgesichert. Auf der anderen Seite des Spektrums hatten
deutsche Staatsbürger meist deutlich größere Probleme, ihre Position zu behalten,
selbst wenn sie eine wichtige Funktion inne hatten. So geschah es mit einigen
Krankenschwestern des German Hospitals, die „ein wenig indiskret in ihren Brie-
fen an Verwandte [waren] und infolgedessen deportiert wurden“.162 Starke Verbin-
dungen nach Großbritannien und potenzielle Assimilation waren kein Garant für
einen erfolgreichen Aufenthalt oder eine erfolgreiche Rückkehr, wie Panayi es bei-
spielsweise für Karl Gräßle und W. Rhoderwald beschreibt, die immer wieder ver-
suchten, nach Großbritannien zurückzukehren und erst spät dazu in der Lage wa-
ren.163

Wie also deutlich wird, war die Tatsache, dass gerade angepasste, naturalisier-
te „ethnisch“ Deutsche im Land blieben und sozial überlebten, ein wichtiger
Grund für die stärkere Assimilation. Diese Entwicklung in Großbritannien war
beileibe keine Eigenheit der Insel, sind sich doch Panikos Panayi und Mark Ellis
einig, dass die Probleme in Großbritannien stark denen in den USA ähnelten.164

Frederick Luebkes Analyse der Deutsch-Amerikaner weist bezüglich Assimilation
in eine ähnliche Richtung:

Feindseligkeit und Intoleranz führte dazu, dass die meisten Deutschen ihre Ethnie als Quelle
von Entbehrung und Unbehagen wahrnahmen. Einige wenige reagierten, indem sie ihr
Deutschsein mit neuer Kraft darstellten; natürlich bekamen sie die Aufmerksamkeit zeitge-
nössischer Beobachter und Historiker. Doch viele andere versuchten, ihre Ethnie abzustrei-
fen und sich mit den neuen Standards so schmerzfrei wie möglich zu arrangieren. Wieder
andere waren apathisch und versuchen spannungsproduzierende Situationen zu vermei-
den.165

Luebkes Analyse ist in gewisser Weise den Feststellungen dieses Buches nicht
ganz unähnlich. Die Reaktionen in Großbritannien wichen nicht allzu stark von

7.5 Integration und Assimilation  249

160 Markham, Hull, 49–50.
161 Markham, Hull, 49–50.
162 Specht, Hospital, 53.
163 Panayi, Prisoners, 286.
164 Mark Ellis und Panikos Panayi, „German Minorities in World War I. A comparative Study of
Britain and the USA“, Ethnic and racial studies, 17:2 (1994), 252 ff.
165 Frederick Luebke, Bonds of Loyalty. German Americans and World War I (DeKalb: Northern
Illinois University Press, 1974), xv-xvi.



denen in den USA ab und zogen sich auch bis in die Nachkriegszeit durch. Erika
M., geboren 1922, erinnerte sich an die Entwicklungen der deutschen Community
nach dem Krieg:

Viele Familien haben später, nach dem Ersten Weltkrieg, ihre Namen geändert. „Martin“
und „Lang“ mußte man nicht ändern, und die Fischers strichen nur das „c“ aus ihrem Na-
men, aber aus Steinbrenner (so hieß meine Mutter) wurde Stone. Ihr jüngerer Bruder nann-
te sich so. Und aus Kaufmann wurde Kay, aus Salzer Salter, aus Schneider Taylor, Kuch wur-
de „Kuk“ ausgesprochen und daher zu Cook. Und Fleischermeister Jung in Leeds wurde für
chinesisch gehalten und nannte sich daher Young.166

Anscheinend war diese Entwicklung weitreichend, aber auch etwas, was sich lang-
fristig in die Familiengeschichte einbrannte, war doch Erika M. zu diesem Zeit-
punkt gerade erst am Leben gewesen und hatte dies vermutlich erst später erfah-
ren. Die Anglisierung von Nachnamen, wie sie auch bei den Hohenhreins bzw.
Ross stattfand, ist auf jeden Fall ein weiterer Indikator von Assimilation in der
Nachkriegszeit. Was letztendlich die jeweiligen persönlichen Gründe für die Fi-
schers, Steinbrenners, Schneider oder Kuchs für ihre Namensänderung war, lässt
sich ebenfalls nicht mehr rekonstruieren. Ein weiterer Vergleich mit den Entwick-
lungen in den USA kann hier auf jeden Fall helfen, ein besseres Verständnis zu
entwickeln. Waren die USA noch bis 1917 offiziell neutral geblieben, trat die Ger-
manophobie dort mit Kriegseintritt deutlich schneller und stärker zu Tage als in
Großbritannien. Gab es in Großbritannien zwar Gewalt in gewissem Maße, so war
Mord in den USA nicht ausgeschlossen.167 Auf Grundlage dieses Umfeldes, argu-
mentiert Vasili Foulka: „Minderheitsgruppen assimilieren sich angesichts kondi-
tioneller Diskriminierung, gerade weil sie ihnen einen Anreiz gibt, dies zu tun.
Wenn präferenzbasierte Diskriminierung nicht auf die Signale von Teilen der Min-
derheit reagiert, dann gibt es keinen Grund, teure Assimilationsprozesse durchzu-
führen.“ 168 Die Frage nach den Kosten einer Integration passt hier erneut in die
Frage der wahrgenommenen Nähe zwischen nationalen Identitäten oder Ethnien.
Schließlich wurden die USA oder Großbritannien in der Vorkriegszeit als näher zu
Deutschland wahrgenommen als Frankreich zum Beispiel. Daher ist es nicht un-
wahrscheinlich, dass es bei der Anglisierung von Nachnamen um einen Tausch-
handel ging, denn die Kosten überwogen nicht den Nutzen, die solch ein Verhalten
mit sich brachte, gerade wenn es um Geschäfte ging. Dabei ist der Vergleich mit
den USA nicht ohne Probleme. Großbritannien beispielsweise setzte „ethnisch“
Deutsche weniger unter Druck als die USA, wo sie „im ganzen Land dazu gezwun-

250  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

166 Bindemann, Wurzeln, 16.
167 Fouka, „Discrimination“, 407.
168 Fouka, „Discrimination“, 419.



gen wurden Staatsanleihen und öffentlich ihre Loyalität zu dem Land durch das
Küssen der amerikanischen Flagge oder dem Entsagen des Kaisers zu erklären“.169

Dafür war, gerade gegen Ende des Krieges, durch die Rassifizierung eine vollstän-
dige Assimilation als immer unmöglicher gesehen worden.170 Naturalisierte „eth-
nisch“ Deutsche verloren häufiger ihre Nationalität vor Gerichten und der Aliens
Restriction (Amendment) Act von 1919 machte eine Naturalisierung praktisch un-
möglich.171 Die Gefahr, seine Nationalität wieder zu verlieren, könnte auch die
starke Repräsentation von Loyalität und die Wut erklären, die bei wahrgenomme-
nen Angriffen auf die nationale Identität frei wurde. Hier trafen zwei Blickwinkel
auf die eigene Assimilation aufeinander, und zwar die derer, die sie als vollzogen
ansahen und jener, die sie für unmöglich hielten. Der Austausch, ob er nun echt
oder kalkuliert war, war von der Mehrheitsgesellschaft nicht angenommen wor-
den und hatte bei vielen Gefühle der Bitterkeit hinterlassen. Natürlich hatte Assi-
milation aber nicht nur wegen des Krieges stattgefunden, sondern war schließlich
auch vor dem Krieg höher gewesen, als sie es beispielsweise in Frankreich war,
und führte dazu, dass „Kinder selten deutsche Schulen nach der zweiten Genera-
tion besuchten“.172

Und diese ehrliche Assimilation hatte nun während und nach dem Krieg so
unter Zweifeln zu leiden, dass eine defensive Einstellung der Assimilierten nicht
wundert. Dies geschah auch, je mehr sich diese Personen als vollständig assimi-
liert, sprich je weniger sie sich noch als deutsch, sahen. Ein Gerichtsfall von 1921
zeigt hier, wie sehr diese Distanzierung gehen konnte. Ein Mr. Weiner in Der-
byshire hatte seinen Nachbarn, den Baron Wavertree, wegen Verleumdung ange-
klagt, da dieser wiederholt behauptet habe, Mr. Weiner sei ein Deutscher.173 Mr.
Weiners Anwalt argumentierte nun: „Die Anschuldigung war eine schmerzhafte
und die Verleumdung besonders grausam, da sie den Kläger beschuldigte ein
Feindstaatenangehöriger, ein Deutscher, zu sein und da der Name des Klägers be-
sonders anfällig für solche Anschuldigungen war. […] Der Vater des Klägers war
als Deutscher 1850 nach England gekommen und 10 Jahre später ein naturalisier-
ter Engländer geworden.“174 Darüber hinaus, sei Weiners Bruder als Brite in
Deutschland während des Krieges interniert worden.175 Wavertree verneinte diese
Anschuldigungen, doch hatte dieser Fall hauptsächlich eine wichtige Funktion: zu

7.5 Integration und Assimilation  251

169 Fouka, „Discrimination“, 407.
170 Panayi, Enemy, 162.
171 Panayi, Enemy, 62–66; Stibbe, Internment, 261–262.
172 Ellis und Panayi, „Minorities“, 253.
173 „Baron Sued for Slander“, Sheffield Independent, 10. Dezember 1921, 5.
174 „Baron Sued for Slander“, 10. Dezember 1921, 5.
175 „Baron Sued for Slander“, 10. Dezember 1921, 5.



beweisen, dass es unrechtlich war, jemanden, der in Großbritannien als britischer
Staatsbürger geboren worden war nur wegen seiner Herkunft als deutsch zu be-
zeichnen. Der Fall zeigt, dass Deutschsein noch immer als Beleidigung oder An-
schuldigung gewertet werden konnte. In den Augen einiger, wie dem beschuldig-
ten Baron Wavertree, sagte die Herkunft der Eltern immer noch etwas über die
nationale Identität einer Person aus. Wann man Brite und wann man Deutscher
war, beschäftigte also auch noch 1921 die Gerichte.

„Ethnisch“ Deutsche hatten letztendlich nicht nur unter der Kriegszeit gelit-
ten, sondern waren auch nach dem Krieg noch mit Problemen und Entwicklungen
konfrontiert, die aus ihrer eigenen oder zugeschriebenen nationalen Identität er-
wuchsen. Das Gleiche galt für die gesamte Community, die durch die Kriegszeit so-
wohl Personen als auch Einrichtungen eingebüßt hatte. Jene Gebliebenen, die sich
noch mit ihr identifizierten, begannen umgehend mit einem Wiederaufbau, der
allerdings auch durch diverse Nachkriegsverordnungen behindert wurde. Auf per-
sönlicher Ebene konnte gerade bei denen, die die Mittel dafür hatten, ein Wieder-
aufbau beginnen. Für viele andere waren die feindseligen Maßnahmen ebenso
wie die antideutschen Gefühle der Nachkriegszeit allerdings auch zu viel, um sich
wieder zu fangen. Auch wenn die Germanophobie langsam abnahm, so würde sie
noch diese fünf Jahre brauchen, um einer tatsächlichen Détente zu weichen. Aus-
grenzung, vor allem durch Repatriierung oder generell gegen deutsche Staatsbür-
ger gerichtet, bedeutete gerade für diese eine dauerhafte Belastung. Sie mussten
in vielen Fällen dafür kämpfen, überhaupt in das Land zu kommen und letztend-
lich dort zu bleiben. Vor Ort waren sie mit Einschränkungen belegt und konnten
jederzeit wieder ausgewiesen werden, eine Naturalisierung war in der Nach-
kriegszeit nicht möglich und selbst eine bereits bestehende Naturalisierung konn-
te aufgehoben werden. Doch hatte sie immer noch den großen Vorteil einer gewis-
sen Sicherheit, wie man an den naturalisierten Personen sehen konnte, die durch
Assimilation Probleme zwar nicht vermeiden aber doch minimieren konnten. Da-
her hatte zwar die Integration abgenommen aber die Assimilation nicht. Dieser
Assimilationsprozess sollte sich durch die Jahre fortsetzen.

Maximilian Mügge, beispielsweise, veröffentlichte seine Kriegserfahrungen
1920 und blieb in London als Lehrer für Sprachen tätig.176 1937 entschied er sich
letztendlich, seinen Nachnamen offiziell von Mügge in Morland zu ändern.177 Er
starb, anscheinend alleinstehend, am 12. August 1963.178 Baron Bruno von Schröder
setzte seine Bankgeschäfte noch weitere Jahrzehnte fort, führte seinen Sohn Hel-

252  7 Der Wiederaufbau einer ungewollten Community

176 The London Gazette 25. Mai 1937, 3409.
177 The London Gazette, 25. Mai 1937, 3409.
178 The London Gazette, 5. November 1963, 9110.



mut William Bruno in die Geschäfte ein und starb am 10. Dezember 1940.179 Nach
seinem Tod verzichtete die Familie auf Titel und Umlaut und hieß fortan Schro-
der.180 Felix Semon hatte weniger Zeit, er starb bereits am 1. März 1921.181 Sie alle
zeigen, dass Assimilation und fortgesetzte Präsenz „ethnisch“ Deutscher in der
Nachkriegszeit weiterhin gleichzeitig existierten, ja, dass sich auch wieder eine ge-
wisse Normalität einstellen konnte. In Frankreich wiederum war die Situation in
der Nachkriegszeit eine deutlich andere. Dort sehen wir die Zerstörung der „eth-
nisch“ deutschen Community, wie sie Panikos Panayi für Großbritannien argu-
mentierte, deutlicher hervortreten.

7.5 Integration und Assimilation  253

179 The London Gazette, 5. September 1941, 5184.
180 Roberts, Schroders, xxi.
181 The London Gazette, 29. Juli 1921, 6064.


