
5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“: Nicht
internierte Deutsche in Großbritannien und
Frankreich, 1914–1918

Während die deutschen Staatsbürger in den Internierungslagern ihre Nationalität
als einende Identität empfinden konnten und gerade in Großbritannien auch in
Alter und Geschlecht einigermaßen homogen waren, gestaltete sich die Fülle an
Identitäten für „ethnische“ Deutsche außerhalb des Stacheldrahtzauns deutlich
komplizierter. Trotz alledem wurden in den Berichten der nicht-internierten „eth-
nisch“ Deutschen gewisse Gemeinsamkeiten deutlich, wie Othering und Nationalis-
mus. Natürlich veränderten, wie auch bei den Internierten, gewisse Identitätsmar-
ker wie beispielsweise Klasse, Geschlecht oder die sozialen Netzwerke solche Er-
fahrungen. Auch wichtig ist zu beachten, dass solche Erfahrungen schon vor dem
Kriegsausbruch existierten. Ihre Intensität allerdings würde sich im Sommer 1914
deutlich erhöhen. Andere Erfahrungen als diese kamen hauptsächlich mit der
Kriegserfahrung auf und entstanden aufgrund der institutionellen oder gesell-
schaftlichen Zwänge, die mit dem Krieg einhergingen.1 Mit der Verhärtung des Ne-
xus von nationalen Identitäten fanden sich diese „ethnischen“ Deutschen, manch-
mal vollständig assimiliert, außerhalb der nationalen Identität wieder, die sie ei-
gentlich angenommen hatten. Da gerade in Großbritannien viele deutsche
Staatsbürger nicht direkt interniert worden waren, ja, Internierung als Konzept
bei vielen noch nicht angekommen war, empfanden „ethnisch“ Deutsche und
deutsche Staatsbürger den Ausbruch des Krieges allerdings zumindest in Teilen
sehr ähnlich.

Hierbei ist es für den Vergleich wichtig zu wissen, wie viele „ethnisch“ Deut-
sche diese Situation betraf. Wie bereits in den vorangegangenen Kapiteln deutlich
wurde, wird dies durch mehrere Faktoren erschwert. Das erste Problem ist die
Zahl der „ethnisch“ Deutschen, die nicht interniert wurden.2 Hierbei gestaltet sich
gerade die Nachforschung in Frankreich kompliziert, auch wegen der bereits be-
sprochenen Art der Migration.3 Naturalisierte Staatsbürger wurden nicht zwin-
gend separat erfasst. Das zweite Problem ist das der Repatriierung, die im Verlauf
des Krieges geschah und zu starken Zahlenunterschieden zwischen 1914 und 1918
führte. Drittens und letztens entsteht ein Problem bei der Frage des Framings.
Selbst wenn eine Zahl der nicht-internierten „ethnisch“ Deutschen zustande

1 Manchmal kamen auch institutionelle und gesellschaftliche Zwänge zusammen, wie das Kapi-
tel zeigen wird.
2 Panayi, Immigrants, 89–144.
3 König, „Birthday“, 84; Cheptou, „Syndicale“, 146.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111561493-005



kommt, bleibt die Frage bestehen, wer in diese Liste aufgenommen wurde und
wer nicht. Hierbei ist es hilfreich sich die wissenschaftlichen und zeitgenössischen
Zahlen um „ethnisch“ Deutsche erneut anzuschauen.

Für Großbritannien hatte Stefan Manz argumentiert, dass 100.000 Menschen
der tatsächlichen Zahl näher kommt als der Zensus, da die Zahl auch Personen
aufnimmt, die in einem offiziellen Zensusbericht potenziell nicht mitgezählt wur-
den.4 Allerdings stellt der Zensus von 1911 nicht nur allgemein Zahlen zu deutsch-
stämmigen Individuen bereit, sondern zählt auch explizit naturalisierte Deutsche,
aufgeteilt nach Geschlecht und Alter. Nimmt man nun die Zahl der naturalisierten
„ethnisch“ Deutschen im Jahr 1911, fügt die Zahl der weiblichen deutschen Staats-
bürgerinnen hinzu und jener männlichen deutschen Staatsbürger, die nicht im
wehrfähigen Alter waren, so kann man sich der realen Zahl zumindest annähern:
1911 lebten 4.530 Männer und 1.912 Frauen in Großbritannien, die ihre deutsche
Staatsbürgerschaft für die britische aufgegeben hatten. Weitere 18.742 Frauen mit
deutscher Staatsbürgerschaft und 13.288 Männer mit deutscher Staatsbürgerschaft
waren entweder älter als 45 oder jünger als 20.5 Insgesamt waren also 38.472 Men-
schen in Großbritannien, die einen deutschen Hintergrund hatten, aber nicht in-
terniert wurden.6 Verglichen mit den Zahlen des Zensus wäre dies sogar die Mehr-
heit an „ethnisch“ Deutschen. Allerdings muss noch einmal deutlich gemacht wer-
den, dass sich auch diese Zahl nur der realen Zahl annähert. So fehlen britische
Staatsbürger, die klare Verbindungen zu „ethnisch“ Deutschen hatten, wie Kinder
oder „ethnisch“ britische Ehepartner. Dazu kommt, dass trotz einer initialen gro-
ßen Zahl, allein 1915 17.000 deutsche Staatsbürger repatriiert wurden, was die
nicht-internierte Population in Großbritannien halbiert.7 In Frankreich sind die
Zahlen noch schwieriger zu eruieren. Da dort Frauen und Männer interniert wur-
den, ist eine Annäherung aufgrund von verschiedenen Zahlen nicht so simpel und
muss daher anders rekonstruiert werden. Grant schätzt 90.000 Deutsche in Frank-
reich zwischen 1910 und 1911, Stibbe geht von 120.000 Deutschen um 1911 aus, wo-
von ein Viertel in Paris lebte.8 Trotz einer ähnlichen Altersverteilung wie in Groß-
britannien, gestaltete sich die Geschlechterverteilung anders, machten Frauen ca.
61% der „ethnisch“ deutschen Population in Frankreich aus.9 Diese, aber auch

5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“  153

4 Manz, Diaspora, 30.
5 Census of England and Wales, Summary Tables. Area, Families or Separate Occupiers and Popu-
lation (London: Majesties Stationary Office, 1915), 373.
6 Diese Zahl ähnelt stark der, von Premierminister Asquith 1915 genannten Zahl von 40.000 in
Deutschland geborenen Individuen, sie sich außerhalb der Lager in Großbritannien aufhielten.
Siehe: Panayi, Enemy, 78.
7 Denness, „Germanophobia“, 75–76.
8 Grant, Migrations, 81; Stibbe, Internment, 84.
9 König, „Brüche“, 23.



Männer außerhalb des wehrfähigen Alters oder mit schwerer Krankheit, wurden
bis Ende 1914 fast vollständig repatriiert.10 Die Gruppe, die weder interniert noch
vollständig repatriiert wurde, waren naturalisierte Bürger.11 Die französischen
Zensuszahlen sprechen von ca. 4.100 Männern, die zwischen 1889 und 1913 die
deutsche Staatsbürgerschaft für eine französische ablegten und von 416 Frauen
zwischen 1900 und 1913.12 Auch wenn diese Zahlen interessanterweise unter-
schiedliche Zeitrahmen abdecken und in keiner Weise die Geschlechterverteilung
der deutschen Migration nach Frankreich widerspiegeln, zeigen sie doch etwas an-
deres. Während in Großbritannien länger eine größere Gruppe an naturalisierten
„ethnisch“ Deutschen im Land bleiben konnte, verschwanden „ethnisch“ Deutsche
in Frankreich vergleichsweise schnell und vollständig. Auch konnten sie ihre fran-
zösische Staatsbürgerschaft wieder verlieren.13 Doch waren diese Entwicklungen
für „ethnisch“ Deutsche bei Ausbruch des Krieges noch nicht determiniert.

5.1 Reaktionen zum Kriegsausbruch

Auch wenn der Krieg zwischen Frankreich und Deutschland am 3. August begann
und zwischen Großbritannien und Deutschland am 4. August, ist dies meist nicht
der Beginn der Erfahrungsberichte. Vielmehr starteten sie häufig mit einer gewis-
sen Vorgeschichte, die kurz vor oder während der Mobilmachung einsetzte. Benja-
min Ziemann hat in diesem Kontext überzeugend argumentiert, dass in der öffent-
lichen Meinung eine Generalmobilmachung meist einer Kriegserklärung gleichge-
setzt wird, war die Erklärung doch meist nur der nächste logische Schritt.14 So
alternierte Gertrud Köbner auch immer wieder zwischen den Worten Mobilma-
chung und Krieg in den ersten Augusttagen, ja, sie wurde sich dieser fehlenden
Differenzierung sogar selbst bewusst: „[es] vermengen sich beide Ideen doch so in
der öffentlichen Meinung, daß sie nur einen bilden und wir schon mitten im Krie-
ge zu stehen scheinen“.15 Die gestiegenen Anfragen bezüglich einer möglichen Na-

154  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

10 Farcy, Camps, 27–28.
11 Um die 549 „ethnisch“ Deutsche verloren ihre französische Staatsbürgerschaft nachdem
Frankreich auf das Delbrück Gesetz in Deutschland reagiert hatte. Siehe: Patrick Weil, How to
be French. Nationality in the Making since 1789 (Durham: Duke University Press, 2008), 61.
12 Pierre Depoid, Les Naturalisations en France, 1870–1940 (Paris: Service National des Statisti-
ques, 1942), 29–31.
13 Gérard Légier, „La Législation relative à la nationalité française durant la Première Guerre
Mondiale“, Revue criqitue de droit international privé, 4 (2014), 763.
14 Benjamin Ziemann, War Experiences in Rural Germany 1914–1923 (Oxford: Berg, 2007), 19.
15 Köbner, Kriegsgefangen, 33.



turalisierung in den deutschsprachigen Zeitungen in Großbritannien zwischen
Mobilisierung und Kriegsausbruch sind hier auch ein weiterer Indikator.

Dieser Anstieg lässt vermuten, dass eine nicht unerhebliche Menge an deut-
schen Staatsbürgern den Kriegsdienst nicht antreten wollte. So spekulierte auch
der Londoner General-Anzeiger: „Es handelt sich hier um eine Sicherheitsmaßre-
gel solcher Leute, die in England ein Geschäft gegründet haben und mit allen Be-
ziehungen hier wurzeln. Sie fürchten, bei einer Kriegserklärung zwischen beiden
Ländern durch eine Ausweisung ruiniert zu werden“.16 Dies ist ein weiterer Indi-
kator für präsentere Assimilation als in Frankreich, wo in der Pariser Zeitung bis
zum 29. Juli weder Fragen noch Werbungen für Naturalisierungen auftauchten.17

Eher umgedreht tauchten dort nur Fragen nach dem Verlassen Frankreichs auf:

Karl L…rig [sic]. Paris ab 11.15 Uhr abends, Antwerpen an 6.56 [Uhr] am Morgen des ande-
ren Tages […] Irgendwelche Umstände haben Sie mit dem Gepäck nicht, vorausgesetzt, daß
sie nicht zuviel mitnehmen.
W. Reis. Paris ab 8.40 Uhr abends, Köln (ohne umzusteigen) an 8.00 Uhr morgens. Die einfa-
che Fahrt 3. Klasse kostet 23,10 Franken, die Hin- und Rückfahrt bei zwanzigtägiger Gültig-
keit 38,90 Franken. […]
Hilsenbeck. Paris ab 9.05 Uhr abends, München an 1.08 Uhr mittags des andern Tages […]
In Bezug auf Versendung des Gepäcks wenden Sie sich am besten an einen der in unserem
Anzeigenteil verzeichneten Spediteure.18

Ob später noch Fragen nach Naturalisierung auftauchen, lässt sich nicht rekon-
struieren, war dies auch die letzte Ausgabe der Zeitung. Die analysierten Erfah-
rungsberichte jedenfalls sprachen auch nicht darüber eine Naturalisierung anzu-
streben, sondern von Fluchtversuchen. Während die genannten Gründe für eine
Naturalisierung oder eine Flucht nicht exemplarisch verifiziert werden können,
so ist Angst vor verlorenem Einkommen zumindest in den höchsten Finanzkreisen
Großbritanniens sichtbar. Auch wenn viele der Anfragen nach britischer Staats-
bürgerschaft erfolglos blieben, war dies nicht für alle ein Problem. Baron Bruno
von Schröder gelang es, zusammen mit einigen seiner Mitarbeiter, die britische
Staatsbürgerschaft nach Kriegsbeginn zu erhalten.19 Diese Naturalisierung war
vor allem deswegen möglich, weil er Verbindungen zur britischen Wirtschaft hat-
te und es angenommen wurde, dass seine Arbeit für diese wichtig sei. Soziale Stel-
lung und Reichtum konnten daher sogar, zumindest in Teilen, die hochfahrenden
Barrieren der nationalen Identität ausschalten. Dass eine Naturalisierung auf-
grund von guten Netzwerken einfacher war, zeigt auch wie eine höhere Stellung

5.1 Reaktionen zum Kriegsausbruch  155

16 „Deutschland ruft zu den Waffen“, Londoner General-Anzeiger, 5. August 1914, 2.
17 Siehe: Pariser Zeitung, 29. Juli 1914, 3.
18 „Briefkasten“, Pariser Zeitung, 29. Juli 1914, 3.
19 Roberts, Schroders, 152.



die Problematik solcher Situationen abmildern konnte. Ein Luxus, den sich nicht
viele deutsche Staatsangehörige leisten konnten, was dazu führte, dass sie häufig
ihre Anstellung verloren.20 Doch traf der Krieg trotzdem auch jene naturalisierten
„ethnisch“ Deutschen.

Zwar nicht durch die Einberufung nach Deutschland geordert, haderten trotz-
dem viele naturalisierte „ethnisch“ Deutsche mit Push- und Pull-Faktoren. Sie sa-
hen sich plötzlich mit Fragen der Zugehörigkeit oder ethnischen Barrieren kon-
frontiert. Ethel Fiedler, die Frau des naturalisierten Gelehrten Hermann Fiedler,
notierte beispielsweise in ihrem Tagebuch, dass Familienmitglieder in Deutsch-
land darum baten, dass ihre Angehörigen zurück nach Deutschland kommen soll-
ten: „Sonntag, 2. August um 3 Uhr Telegramm von Hildis Bruder das sagt, sie muss
nach Hause kommen. […] sie konnte am 3. August übersetzen.“21 Auf der anderen
Seite wurde der naturalisierte Felix Semon vom Krieg überrascht, als er mit sei-
nem, ebenfalls naturalisierten, guten Bekannten Ernest Cassel Urlaub in der
Schweiz machte.22 Ihre Reaktion auf die Situation beschrieb Semon wie folgt:

Anfang Juli, 1914, hatte mein Freund, Sir Ernest Cassel, mich eingeladen, zwei Wochen mit
ihm in seiner Villa auf der Riederfurka oberhalb des Aletsch Gletschers zu verbringen. Ich
nahm dankend an. […] [Doch] am 23. Juli wurde das österreichische Ultimatum an Serbien
bekannt. Aber niemand glaubte, dass das Schlimmste passieren würde, am wenigsten Cassel,
der in konstantem Kontakt mit den führenden britischen, deutschen, französischen und
amerikanischen Finanzmagnaten stand. […] Ich fand ihn Bridge spielend, zusammen mit sei-
ner Nichte, Mrs. Jenkins, und dem ersten Lord der Admiralität, Mr. Winston Churchill, der
seine Freundschaft mit Cassel von seinem Vater, dem späten Lord Randolph Churchill geerbt
hatte. Ihre Fröhlichkeit wurde nicht für einen Moment von den pessimistischen Vorahnun-
gen gestört. […] In den nächsten Tagen bewölkte sich der politische Horizont erkennbar und
ich hatte täglich schlimmere Vorahnungen. Ich hätte mich lieber mit meiner Familie wieder-
vereint. […] Vergeblich deutete ich immer wieder an, dass es ratsam sei nach England zu-
rück zu kehren. Er [Cassel] blieb bei seiner selbstbewussten Hoffnung, dass die Wolken vor-
überziehen würden. „Ich bin ein Optimist“ pflegte er zu sagen und das einzige Zugeständnis,
das ich ihm abringen konnte, war, dass er zurückkehren würde, sollte sich Frankreich mobi-
lisieren.23

Auch hier wird wieder deutlich, welche Bedeutung die Mobilisierung auch für na-
turalisierte „ethnisch“ Deutsche hatte. Ebenfalls deutlich wird die Annahme, dass
ein Krieg eher Frankreich und Deutschland betreffen würde als Großbritannien
und dass selbst die Agierenden in den höchsten politischen Kreisen solche Annah-

156  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

20 Panayi, Enemy, 235–236.
21 Ethel Mary Fiedler, Main Incidents in the Married Life of Hermann Georg Fielder and Ethel
Mary Fiedler (unpublished, 1899–1920), 70.
22 Semon, Autobiography, 295–296.
23 Semon, Autobiography, 295–296.



men teilten. Letztlich wird hier der Pull-Faktor sichtbar, den familiäre Beziehun-
gen für naturalisierte „ethnisch“ Deutsche auch nach Großbritannien haben konn-
ten. Als die Schweiz laut Semon am 1. August mobilisierte, wollten nun beide zu-
rück dorthin.24 Die Bewegungen „ethnisch“ Deutscher um den Ausbruch des Krie-
ges herum waren also komplexer als nur nach Deutschland, waren diese
Bewegungen doch stark von Staatsbürgerschaft und persönlichen Verwurzelun-
gen abhängig. In Großbritannien angekommen, versuchte sich Semon zu Beginn
ruhig zu verhalten, um keine negative Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. Doch
zeigt sich bei Betrachtung aller Erfahrungsberichte in Großbritannien und Frank-
reich ein eher gemischtes Bild.

Im Gegensatz zu den Erfahrungsberichten, die vom Verlassen der jeweiligen
Länder sprachen, drückten die naturalisierten „ethnisch“ Deutschen in ihren Be-
richten eher die Hoffnung aus, weiterhin in Frieden oder wenigstens Normalität
leben zu können. Dies ist allerdings eine einseitige Feststellung, handelt es sich bei
diesen Erfahrungsberichten vollständig um „ethnisch“ Deutsche in Großbritan-
nien. Für Frankreich konnten keine solchen Berichte gefunden werden. Wobei
hier zu sagen ist, dass dies in Teilen an der Eingrenzung der Gruppe liegt. So exis-
tieren diverse Berichte von Elsässern, die Jahre zuvor nach Frankreich gekommen
waren, und den Krieg dort miterlebten. Sie waren ursprünglich in einem Gebiet
geboren, das in Deutschland lag. Doch wurden sie zu einem großen Teil als Fran-
zosen gesehen, die auf momentan besetztem französischem Gebiet geboren wor-
den. Identifizierten sie sich mit Frankreich, wurden sie nicht als Deutsche wahrge-
nommen. Diese Elsässer betrachteten sich nicht als deutsch, wurden nicht als
deutsch betrachtet und hatten außerhalb des Elsass keine Verbindungen nach
Deutschland. Sie waren daher meist bereits Teil der Mehrheitsgesellschaft. Selbst
eine Assimilation kann in diesem Sinne in Frage gestellt werden, änderte sich zu-
meist doch eher nur die Nationalität auf dem Papier, als es eine Anpassung gab.
Schließlich wurde das Elsass als genuin französisch angesehen. In diesem Falle
also, waren sie in keinem Sinne „ethnisch“ deutsch, auch wenn ihre Geschichten
kontextuell wichtig für dieses Kapitel sein können. Daher werden sie zu Wort
kommen, aber keinen eigenen Teil einnehmen, wie sie es im vorangegangenen Ka-
pitel getan haben.

In Großbritannien wiederum gab es solche Berichte oder Unterlagen. Dort
machten sich die „ethnisch“ Deutschen genau solche Sorgen wie die Mehrheitsbe-
völkerung, sollte es zu einem Krieg kommen.25 Geschäftsmänner sorgten sich um
ihr Einkommen, einige hatten noch Familie in Deutschland, die sie auf unbestimm-

5.1 Reaktionen zum Kriegsausbruch  157

24 Semon, Autobiography, 296.
25 So zum Beispiel sichtbar in der Korrespondenz der Familie von Schröder nach dem Kriegs-
ausbruch. Siehe: SF/ES/1914.



te Zeit nicht sehen würden und andere sorgten sich um Familienmitglieder, die
auf einer der beiden Seiten ins Feld ziehen würden. Zwar gab es Loyalitäten zu
Deutschland vor allem auch vor dem Krieg, wie bei der Familie von Schröder, al-
lerdings bestand bei vielen auch eine Loyalität zum neuen Heimatland, wenn
nicht sogar eine stärker ausgeprägte.26 Hier konnten Loyalitätsbeweise durch An-
strengungen für ihr neues Heimatland erbracht werden, wie es beispielsweise der
Tutor Maximilian Mügge tat, der sich der britischen Armee anschloss. In Frank-
reich konnte dies durch den Beitritt in die Fremdenlegion erreicht werden und
führte zu einer solchen Besserbehandlung, dass die Zahl der deutschstämmigen
Rekrutierten bis 1918 sogar anstieg.27 Allerdings war Gewalt im Kampf auch nicht
die einzige Gewalterfahrung, die „ethnisch“ Deutsche in ihren neuen Heimaten er-
fahren konnten. So waren diese, wie im letzten Unterkapitel deutlich wird, eben-
falls Ziele von Ausschreitungen in beiden Ländern.

Ob sie sich entschieden hatten für ihre neue Heimat zu kämpfen, ruhig zu
bleiben, oder schlichtweg ihr normales Leben weiterzuführen, das Leben der „eth-
nisch“ Deutschen außerhalb der Lager änderte sich mit Kriegsbeginn deutlich. Da
die Durchlässigkeit von nationaler Identität drastisch abnahm, entwickelte sich in
ihren neuen Heimatländern ein Diskurs der Andersmachung bzw. des Othering,
welches viele dieser Personen ihrer Handlungsmöglichkeiten beraubte. Dies ge-
schah in Großbritannien später als in Frankreich. Waren deutsche Staatsbürger
interniert, fanden sich die restlichen „ethnisch“ Deutschen nun in einem Land
wieder, das sie sofort oder zunehmend als anders wahrnahm.

5.2 Erzwungenes Othering

Jemanden als anders wahrzunehmen ist nicht nur ein persönlicher Akt der eige-
nen Abgleichung mit dem Gegenüber. Othering, zu Deutsch auch Andersmachung,
bezeichnet laut Angahard Valvida eine „Strategie, die den Mainstream dadurch
verstärkt, indem sie Individuen und Gruppen differenziert und an die Ränder
drängt, welche anhand einer Bandbreite an sozialkonstruierten Kategorien festge-

158  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

26 Stefan Manz spricht von nationalistischen Tendenzen in der deutschen community in Groß-
britannien, die sich bis in die naturalisierten „ethnisch Deutschen“ hielten. Siehe: Manz, „Natio-
nalism“, 413–414. Allerdings änderten auch viele Naturalisierte ihren Namen um englischer zu
wirken. Siehe: Panayi, Enemy, 66.
27 Alfred Vagts, „The Foreigner as Soldier in the Second World War, I“, The Journal of Politics, 8:2
(1946), 178.



macht werden“.28 Darüber hinaus unterscheidet sich Othering von anderen Grup-
penaktivitäten, setzt es doch eine klare Dichotomie zwischen einer In-Group und
einer Out-Group fest, einem Selbst und einem Anderem, welches das Selbst da-
durch bestärkt, indem es dessen Eigenschaften gespiegelt zugeschrieben be-
kommt.29 Dieses Verhalten kann natürlich einerseits von der Mehrheitsgesell-
schaft angewandt werden, um sich von Minderheitsgruppen zu distanzieren, aber
auch andererseits von Minderheiten um sich aktiv von der Mehrheitsgesellschaft
zu separieren. Othering ist daher nicht so weit vom Konzept der Ethnie entfernt.
Der Unterschied zwischen der Anwendung auf Seiten der Mehrheitsgesellschaft
und der Anwendung auf Seiten der Minderheit kann als erzwungenes und freiwil-
liges Othering verstanden werden. Wichtig ist hierbei hauptsächlich, wer das Othe-
ring ausführt: die Gruppe, die anders macht, oder die Gruppe die anders gemacht
wird. Bei dem freiwilligen Othering geht es gerade um die Freiwilligkeit, mit der
eine Gruppe oder eine Person sich aktiv von einer anderen Gruppe oder einem
anderen Individuum unterscheiden möchte, indem ein eigenes Narrativ geschaf-
fen oder ein bestehendes abgelehnt wird. So kann eine Minderheit beispielsweise
durch divergierende Aspekte von der Mehrheit abweichen und so auf sich auf-
merksam machen. Wichtig hierbei ist, dass beide Seiten eine Stimme in diesem
Prozess haben. Sie können das, was das andere ausmacht, mit beeinflussen.

Diese Form des freiwilligen Othering war im Großbritannien vor 1914 vorherr-
schender gewesen, hatte sich dort doch eine selbstbewusste Community mit einer
deutschen Identität entwickelt. Dies war natürlich nicht bei allen „ethnisch“ Deut-
schen der Fall. Einige Migranten wie Rudolf Rocker oder Maximilian Mügge beton-
ten andere Aspekte ihrer Identität deutlich stärker, allen voran der Sozialismus
oder das Judentum für Rudolf Rocker oder die naturalisierte britische Identität für
Mügge. Sich auf andere Identitäten als die ethnisch-nationale fokussieren zu kön-
nen, war eine Eigenschaft des offenen Diskurses in Großbritannien. Sie erlaubte
es Individuen von ihrer nationalen Identität fortzukommen, aber auch umgekehrt
diese zu betonen. Der Londoner General-Anzeiger beispielsweise, machte zum 25.
Jubiläum seines Erscheinens deutlich, was er als Grund für seinen Erfolg ansah:
„Besondere Anerkennung hat es gefunden, daß der Londoner General-Anzeiger
zahlreiche Nachrichten aus der Heimat bringt, die man in den großen englischen
Tagesblättern […] vergeblich suchen würde. Diese ständige Verbindung mit den
Geschehnissen der Heimat ist einer der Hauptgründe für die Anhänglichkeit der

5.2 Erzwungenes Othering  159

28 Angharad Valdivia, „Othering“, in Laurie Ouellette und Jonathan Gray (Hg.), Keywords for
Media Studies (New York: NYU, 2017), 133.
29 Dale Southerton, „Othering“, in, Encyclopedia of Consumer Culture, 1 (Thousand Oaks: SAGE,
2011), 1071.



Leser an den Londoner General-Anzeiger.“30 Institutionen, die diese Community
und ihre Identität am Leben hielten, wurden nicht nur von der Zeitung unter-
stützt, sondern auch aktiv von anderen Migranten, so bedankte sich beispielsweise
die Deutsche Schule 1914: „Zu großem Danke ist die Anstalt auch in diesem Jahre
verschiedenen Gönnern verpflichtet. Weitere Gaben an Geld, wertvollen Naturali-
en und Büchern zeigen ein hocherfreuliches Interesse an der jungen Schule“.31

Meist wurden diese Einrichtungen in Teilen, wenn nicht sogar zu großen Teilen
von Baron Bruno von Schröder finanziert. Dieser hatte zwar nach seiner Übersied-
lung das Bankengeschäft seines Onkels in London übernommen, Verbindungen
nach Deutschland pflegte er jedoch weiterhin. Diese Verbindung spiegelte sich
auch in bestimmten ethnischen Einrichtungen, wie dem Deutschen Theater, wel-
ches sich einen aktiven Kulturaustausch zur Aufgabe gemacht hatte.32 Allerdings
fand dieser Austausch, ebenso wie die offene Darstellung der eigenen ethnischen
Minderheitsidentität meist auf der Grundlage statt, dass deutsche Eigenschaften
positiver dargestellt wurden. Ein Übergang zu einer britischen Identität durch die
Verringerung differenzierender Marker, wie beispielsweise dem eigenen Namen,
war allerdings auch möglich. In Frankreich gestaltete sich die Situation für „eth-
nisch“ Deutsche schwieriger, war dort doch eher die Form des erzwungenen Othe-
rings beheimatet.

Erzwungen wird Othering dann, wenn eine Gruppe als anders wahrgenom-
men und beschrieben wird, ohne dass diese eine Stimme in diesem Prozess hätte.
Attribute der anderen Gruppe werden mit Zustimmung oder Indifferenz der
Mehrheit diskutiert und festgelegt und das ohne oder gegen die Ansichten der
Gruppe. Diese Diskussionen oder das daraus resultierende Handeln sind meist
das, was generell unter Othering verstanden wird. Sie herrschten in Frankreich
vor. Dort, gerade auch wegen der historisch gewachsenen „Erbfeindschaft“, war
jenes Othering tief in die öffentlichen Meinung eingebettet.33 Die deutsche Minder-
heit in Frankreich musste mit einer voreingenommenen Mehrheit umgehen, die
aus diesen Vorurteilen auch keinen Hehl machte.34 Da der verhärtete Diskurs, wel-
cher dieses Othering verursachte und verstärkte, jedoch bereits an anderer Stelle
ausführlicher diskutiert wurde, so genügt hier nur noch einmal die Feststellung,
dass erzwungenes Othering in Frankreich bereits deutlich präsenter war. Der

160  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

30 „25 Jahre Londoner General-Anzeiger“, Londoner General-Anzeiger, 3. Januar 1914, 1.
31 „Das 2. Schuljahr der Deutschen Realschule.“, Londoner General-Anzeiger, 25. Juli 1914, 1; Siehe
auch: Maureen Specht, The German Hospital in London and the Community it served 1845 to 1948
(Maidenhead: Anglo-German Family History Society, 1997), 47–49; Wiegand, Orphanage, 14–16.
32 Krebs, Theatre, 270-275.
33 Zweig, Erinnerungen, 106–107.
34 Recke, Christuskirsche, 69.



größte Wandel würde mit Ausbruch des Krieges in Großbritannien stattfinden.
Der Austausch und das Verständnis des Anderen, woran die deutsche Minderheit
aktiv mitgearbeitet hatte, machte einer Stimmung Platz, in der das Othering letzt-
endlich nur noch von der Mehrheit bestimmt wurde.35 In dieser Hinsicht erfuhren
die Betroffenen nun den Verlust ihrer Selbstbestimmung, ihre eigene Identität in-
nerhalb der Mehrheitsgesellschaft kategorisieren zu können. Da dieser Wandel
das vorangegangene Miteinander radikal veränderte, brachte er ein tiefes Gefühl
der Empörung mit sich, dass sich vor allem in den „ethnisch“ deutschen Kreisen
manifestierte, welche naturalisiert waren und sich über diesen Debatten sahen.

„Ethnisch“ Deutsche, die bereits die britische Staatsbürgerschaft angenommen
hatten, dachten, dass sie der Status als britische Bürger schützen würde. Maximi-
lian Mügge beispielsweise schrieb bei Ausbruch des Krieges: „Viele der naturali-
sierten britischen Bürger zeigen zurzeit ihre Rechte vor. Im Fenster eines Schus-
ters sah ich sein Naturalisierungszertifikat.“36 Aktionen wie diese, in denen die Na-
tionalität zum Schutze am Fenster angebracht wurde, waren auch in Frankreich
zu beobachten. Allerdings handelte es sich hierbei nicht um naturalisierte „eth-
nisch“ Deutsche oder zumindest konnte in den Quellen keine solche Erwähnung
gefunden werden. Die Fälle, die beispielsweise von Helene Schaarfschmidt oder
Gertrud Köbner genannt wurden, beschrieben immer Häuser, die sich aktiv nur
als französisch oder eine alliierte Nationalität darstellten.37 So schrieb Gertrud
Köbner über ihre Erfahrungen am 4. August 1914:

Hier und da, wo das Ladenschild einen ausländischen Namen verrät, hat der Eigentümer es
für angebracht gehalten, seine wirkliche Nationalität anzugeben aus Furcht, für einen Deut-
schen gehalten zu werden. Ein Schneider, dessen Vatersname in einer italienischen Silbe
ausläuft, hat sogar seine Reserveuniform und seinen Militärpaß ins Schaufenster gelegt und
außerdem ein Plakat mit der feierlichen Inschrift angebracht, daß seine fünf Brüder eben-
falls im französischen Heer dienen. Diese Vorsichtsmaßregeln sind, wie wir bereits gesehen
haben, nicht unnütz und alle die, die sich vor dem törichten Geschick fürchten, das Maggi,
Pschorr, Appenrodt usw. zuteil wurde, bringen an ihren Schaufenstern Karten mit nachste-
henden Inschriften an: „Cette maison est francaise“ oder „maison-archi-francaise“ oder
auch „ici dans cette maison anglaise le personnel est exclusivement anglais.“38

5.2 Erzwungenes Othering  161

35 Sie wurden direkt und indirekt von Zeitungen angesprochen, ohne, dass diese in den meisten
Fällen eine Antwort erwarteten. Im Kontext der Poesie des Ersten Weltkrieges spricht Elizabeth
Marsland von „Nichtlesern“. Elizabeth Marsland, „Literature as Interaction. Readers and „Non-
Readers“ in the First World War Propagandist Poetry“, Poetics, 13:6 (1984), 487.
36 Mügge, Diaries, 5.
37 Köbner, Kriegsgefangen, 39; Schaarfschmidt, Erlebnisse, 9.
38 Köbner, Kriegsgefangen, 39.



Auch wenn nicht klar ist, wie häufig diese Darstellung von Staatszugehörigkeit
stattfand und welche Motivationen und Personen hinter diesen Handlungen stan-
den, so waren sich Köbner und Schaarfschmidt sicher, in ihnen Sicherheitsmaß-
nahmen zu sehen, um die Personen vor einer Behandlung als Deutsche zu schüt-
zen. Anders zu sein war in diesem Rahmen zwar noch erlaubt, allerdings nur
dann, wenn es sich um nationale Identitäten handelte, die auch als freundlich ge-
sinnt galten. In Großbritannien lagen die „ethnisch“ Deutschen auch nicht voll-
kommen falsch in der Annahme, dass ihr Verweis auf die britische Staatsbürger-
schaft sie schützen würde. Die Offenheit in Großbritannien und ihre Position als
britische Bürger gaben ihnen die Möglichkeit, aktiv am Diskurs über Deutsche teil-
zunehmen. Doch mussten sie erst ihre Loyalität beweisen, was meist über die rei-
ne Staatsbürgerschaft hinausging. Für die Ross Familie war es beispielsweise von
Vorteil, dass Charles Ross’ Bruder als britischer Staatsbürger in Ruhleben gefangen
gehalten wurde und somit für die neue Heimat litt.39 Die Äußerungen „ethnisch“
Deutscher wurden nun im Laufe des Krieges reaktiv. Vor Kriegsbeginn hatten
Schulen, Kalender, Theaterstücke und ähnliche Einrichtungen noch ein aktives
Selbstbild dieser Gruppe nach außen tragen können. Alle Veröffentlichungen zu
Kriegszeiten konstituieren hingegen eher Reaktionen auf Anschuldigungen, Forde-
rungen oder Probleme, die bereits in der Mehrheitsgesellschaft diskutiert worden
waren. Das Heft Some Aspects of the War as Viewed by Naturalized British Subjects,
welches August Cohn im Namen des Council of Loyal British Subjects of German,
Austrian, or Hungarian Birth veröffentlichte, machte diese Reaktivität 1915 in sei-
nem Vorwort noch einmal sichtbar:

„Warum kommen diese Männer nach vorne, die in Deutschland oder Österreich geboren
und aufgewachsen sind und haben die Intention zu demonstrieren, dass die Kriegsschuld
im Lande ihrer Geburt liegt?“ Dies ist die Frage, welche sich von denen gestellt werden
wird, die dieses Blatt lesen, sei es Engländer, Alliierter oder Neutraler und sie verdient eine
direkte Antwort. […] Und wir geben die Antwort, die bis zu den Wurzeln des Problems
reicht, mit welchem wir gerade kämpfen: „Weil wir aus einem Staat der politischen Schüler-
schaft und Bevormundung in dem die Deutschen leben, hervortraten. Weil wir wissen, dass
die Mehrheit der Leute, die in diesen, unseren Herkunftsländern, leben, unsere Ansichten
teilen würden, wären sie nicht so politisch untätig und naiv. Hätten sie nicht ihren Intellekt
und ihr Gewissen gemeinsam mit ihren politischen Ambitionen den preußischen Herren
überlassen.“40

„Ethnisch“ Deutsche mit britischer Staatsbürgerschaft wollten nun einerseits deut-
lich machen, dass sie sich aktiv vom Feind gelöst hatten, aber auch gleichzeitig ih-

162  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

39 John Markham, Keep the Home Fires Burning. The Hull Area in the First World War (Beverly:
Highgate, 1988), 49–50.
40 Cohn, Aspects, 5.



ren Status als loyale Bürger nutzen, um die Kritik am Feind abzuschwächen. Dass
es nur um Verteidigung ging, bedeutete auch häufig, dass die Mehrheit sie häufi-
ger zu Reaktionen zwingen konnte. Zwei ähnliche Vorfälle in Großbritannien und
in Frankreich unterstreichen diese Dynamik noch einmal.

1915 veröffentlichte die Evening News einen Artikel, indem sie die Namen
hochrangiger naturalisierter Bürger in Großbritannien nannte, darunter Ernest
Cassel, Felix Semon und Baron von Schröder. Im Zuge dieses Artikels schickte die
Zeitung nun Briefe an die genannten Personen in denen sie mehr oder weniger
dazu aufforderte, eine vorgefertigte Erklärung zu unterschrieben, worin die Be-
handlung britischer Kriegsgefangener angeprangert wurde, um damit „dem Land
ihrer Adoption zu dienen“.41 Baron von Schröder, der in der deutschen Gemeinde
und anschließend den Internierungslagern als aktiver Spender aufgetreten war,
verzichtete auf eine Unterschrift und erhielt im Anschluss mehrere anonyme Brie-
fe, die ihn aufforderten, die Erklärung zu unterschreiben. Sollte er sich weigern,
würde er sich als deutscher Verbündeter offenbaren und einige der Briefe hielten
sich auch nicht mit Drohungen zurück: „Ihre Weigerung der Einladung ‚Evening
News‘ zu antworten […] gibt Grund für schwere Verdächtigungen. Falls sie sich
immer noch weigern sollten ihre Loyalität für dieses Land zu deklarieren, gibt es
jene, die nicht ruhen werden bis sie entweder zurück ins Vaterland geschickt wer-
den oder hier interniert sind.“42 Auch in Frankreich war eine Debatte in den Zei-
tungen über naturalisierte Deutsche in hohen Ämtern entbrannt, waren diese laut
einiger Stimmen doch mindestens genauso gefährlich wie nicht-naturalisierte
Deutsche.43 Die Zeitung La Baïonette beispielsweise veröffentlichte 1915 einen hu-
moristischen Cartoon-Band, in dem sie genau diese Problematik immer wieder
aufgriff. Dort finden sich die meisten Aussagen über naturalisierte Deutsche. Häu-
fig wurde der versteckende Charakter hervorgehoben, so schalt eine Frau ihren
Mann nicht mehr „Donnerwetter“ zu sagen, wenn er das Kind züchtigte, oder ver-
stohlene Diener und Frauen gaben die sich als Personen anderer Nationalitäten
aus und frönten jetzt im Schutze ihrer französischen Staatsbürgerschaft weiterhin
einer deutschen Identität.44 Viele dieser Zeichnungen, ebenso wie die allgemeine
Kampagne gegen naturalisierte Bürger, wurden von der rechtsradikalen Gruppe

5.2 Erzwungenes Othering  163

41 SH387, Brief der Evening News an Bruno von Schröder 13.11.1914 in, Anti-German Material
JHS/Z/00004525.
42 Anonymer Brief vom 25.11.1914 in, Anti-German Material JHS/Z/00004525. [Betonung im Ori-
ginal]
43 „Chambre des députés – séance du 29 Janvier 1915“, Journal officiel de la République française.
Débâtes parlementaires. Chambre des députés. Compte rendu in-extenso, 28.01.1915, 44; Henriot,
„Naturalisés“, La Baïonnette, 9. September1915, 158.
44 Henriot, „Naturalisés“, 147–148.



L’Action Francaise koordiniert und hatte einen gewissen Einfluss: Eines ihrer
Hauptziele war Emile Ullmann, der Direktor und Vizepräsident einer lokalen
Bank, der sogenannten Comptoir d’Escompte. Nach einer monatelang andauern-
den Medienkampagne über seine deutsche Herkunft (er war in Frankfurt geboren
und hatte vor dem Krieg die französische Staatsbürgerschaft angenommen) trat
Ullmann schließlich zurück.45 Sowohl Ullmann als auch von Schröder sahen sich
also Druck ausgesetzt, der einzig auf der dargestellten Identität entstand und wel-
cher sie zur Handlung zwingen sollte. Sie wurden beide als Feind dargestellt und
sollten handeln, um sich von ihr durch spezifizierte Aussagen zu distanzieren. So
ist es nicht verwunderlich, dass Distanzierungen zur deutschen Identität auftau-
chen wurde, wie sie in den Eingangsworten des Pamphlets gefordert wurden oder
in den ironischen Zeichnungen in La Baïonette. „Ethnisch“ Deutsche versuchten
sich als Teil der Mehrheit oder zumindest deutlich von den Deutschen getrennt
darzustellen, wenn sie es konnten.

Ein gutes individuelles Beispiel für dieses Verhalten ist Maximilian Mügge.
Mügge distanzierte sich deutlich von seiner Herkunft, schrieb er doch in seinen
Erinnerungen: „Bis in einer fernen Zukunft universelle Freizügigkeit und irdische
Staatsbürgerschaft Realität geworden ist, wird Naturalisierung […] eine Notwen-
digkeit in vielen Fällen bleiben. Liebe für und eine tiefe und loyale Hingabe zu
dem neuen Land sollte die einzige Motivation für einen Mann sein, die Nationali-
tät seiner Geburt abzugeben.“46 Mit dieser Loyalität gegenüber Großbritannien im
Sinne, argumentierte Mügge nun allerdings auch, dass Deutschland nicht alleinig
für den Krieg verantwortlich sei, sondern alle involvierten Nationen und das Ban-
kenwesen: „Russland und Frankreich sind am meisten hierfür verantwortlich, da-
von bin ich sehr überzeugt […]. Doch gibt es auch wenig Zweifel, dass das Auswär-
tige Amt und das Foreign Office in einem gewissen Maße auch schuldig sind […]
und letztendlich die Händler! Sie sind der Schmutz der Erde im moralischen Sin-
ne“.47 Doch dabei beließ es Mügge in diesem Kontext nicht. Er war zwar eindeutig
nicht anti-deutsch gesinnt, kritisierte allerdings auch „ethnisch“ Deutsche scharf,
die, seiner Meinung nach, nur die britische Staatsbürgerschaft aus Selbstschutz
angenommen hatten:

Naturalisierung aus „Geschäftsgründen“ sollte praktisch unmöglich gemacht werden. Jeder
Mann, der eine doppelte Nationalität vor dem Hintergrund behält, seine Geschäftsinteressen
zu vermehren oder der, wenn er genug verdient hat, zu seiner alten Nationalität zurück-

164  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

45 Léon Daudet, La Guerre Totale (Paris: Nouvelle Libraire Nationale, 1918), 68; „La Chasse aux
Boches“, L’Intransigeant, 1. November 1915.
46 Mügge, Diaries, 5.
47 Mügge, Diaries, 1.



kehrt, sollte die Hälfte seines Vermögens oder sogar noch mehr verlieren. Doch – im Gegen-
zug dazu, sollte dem neuen Bürger unbedingt und uneingeschränkt vertraut werden.48

So sehr diese Zeilen in die allgemeine Positionierung auf Seiten Großbritanniens
passen, so sehr ist auch anzunehmen, dass dieses Beispiel nicht zufällig von Mügge
gewählt wurde. Unterlagen aus den Schroder Archives zeigen, dass Mügge nicht
nur von den Angriffen auf von Schröder wusste, sondern diesen zwei Mal um mo-
netäre Unterstützung anschrieb. Dort argumentierte er, dass sich naturalisierte
Bürger schließlich gegenseitig unter die Arme greifen müssten, anstatt internier-
ten Deutschen zu helfen. Von Schröder machte seine Haltung zu Mügge mit einem
großen „NO“ deutlich, dass er auf den Brief und damit die Anfrage schreiben
ließ.49 Es ist daher nicht abwegig anzunehmen, dass sich zumindest ein Teil dieser
Kritik implizit gegen von Schröder und seine fehlende Hilfe richtete. Was hier-
durch auf jeden Fall deutlich wird ist die Tatsache, dass eine Trennung von poten-
ziell problematischen Gruppen oder problematischen Teilen der eigenen Identität
enorm auf dem persönlichen Kontext basierte. Maximilian Mügge hatte seine An-
stellung mit Ausbruch des Krieges verloren und gerade auch wegen seines Hinter-
grundes darum gekämpft, eine neue Stelle zu bekommen. Selbst im Militär, wel-
chem er sich letztendlich anschloss, wurde seine ehemalige Staatsbürgerschaft für
ihn zum Problem. Es ist daher offensichtlich, dass seine Positionierung klar auf
Seiten Großbritanniens nicht aufgegangen war und er war nicht der Einzige. Auch
Eyre Crowe, der offensichtlich anti-deutsche Meinungen im Foreign Office vertre-
ten hatte, musste sich mit öffentlichen Debatten bezüglich seiner Nationalität aus-
einandersetzen.50 Die Verbindung zu einer deutschen Identität aufzukündigen
war allerdings nicht die einzige Methode, mit der „ethnisch“ Deutsche dem er-
zwungenen Othering entgegenwirkten.

Baron Bruno von Schröder beispielsweise schlug einen anderen Weg ein, als
er während des Krieges privat weiterhin die „ethnisch“ deutsche Community un-
terstützte, sich aber öffentlich bedeckt hielt um weitere Aufmerksamkeit zu ver-
meiden. Dass es schwierig war für Menschen mit deutscher Identität unbemerkt
zu bleiben, auch wenn sie nicht aktive Hilfe betrieben wie Schröder, wird an zwei
Notizen aus dessen Archiven sichtbar. Eine Notiz, mit Schreibmaschine geschrie-
ben, wurde an den Kirchenarbeiter der deutschen protestantischen Kirche in
Montpelier Place geschickt, war diese doch während des Krieges noch offen geblie-
ben. Darin stand ein sehr direktes Angebot: „Wir werden dir 5 £ [sic] geben, wenn

5.2 Erzwungenes Othering  165

48 Mügge, Diaries, 5.
49 SH387, Privater Brief an Baron Bruno Schröder, 25.02.16, in Anti-German Material JHS/Z/
00004525.
50 Panayi, Enemy, 194.



du uns eine Liste aller Menschen gibst, (und ihrer Adressen [in Bleistift hinzuge-
fügt]) die deine Kirche besuchen“.51 In einer weiteren Notiz beschwerte sich je-
mand anonym über die Kirchengänger:

Wir können nicht verstehen, was ihr sonntags so lange in der Kirche treibt. Eine halbe Stun-
de sollte genug für eine Messe sein und ihr solltet euch freuen so viel Zeit dafür zu haben.
Einige unserer Ehemänner werden sehr bald auf Heimaturlaub hier sein und da ihr letzte
Nacht so viele unserer Krankenschwestern ertränkt habt, könnt ihr euch auf Ärger gefasst
machen, wenn sie ankommen.52

Gerade die Anonymität macht es schwierig zu ergründen, was die Motivation hin-
ter diesen Nachrichten war. Einerseits könnte es Wut gewesen sein, die falsche
Schreibweise der Pfundnote nach der Zahl legt andererseits sogar die Möglichkeit
einer Fälschung nahe. Unterstellt man den Dokumenten im Kontext zu den ande-
ren Nachrichten an eine gewisse Glaubwürdigkeit, so wurde sogar der Gang zu ei-
ner deutschen Kirche als politischer Akt wahrgenommen, der einen in die gleiche
Gruppe wie das deutsche Militär brachte. Daher ist es nur verständlich, dass einige
den Blick der Öffentlichkeit vollständig mieden. Felix Semon war einer dieser
Menschen. Schon lange naturalisiert und seit mehreren Jahrzehnten in Großbri-
tannien ansässig, hatte Semon sich einen Namen als respektabler Professor und
Arzt in deutschen wie in britischen Kreisen gemacht.53 Doch selbst in dieser Posi-
tion traute sich Semon nicht, sich für die britische Kriegsanstrengung einzusetzen,
würde diese Handlung doch nur als Selbstschutz verstanden werden und den Sinn
der Aussage nichtig machen: „Jede öffentliche Stellungnahme, die zu diesem Zeit-
punkt von mir veröffentlicht würde, würde sicher nur als Versuch gewertet wer-
den, meine eigene Haut zu retten.“54

Als der Konflikt weiter wuchs, wurde auch Schweigen als verdächtig gewertet.
Erzwungenes Othering hatte, wie die Zitate zeigen, nämlich noch den Effekt, dass
es die Handlungsmacht der Personen vollständig übernahm: Die Entscheidung
überhaupt an der Debatte teilzunehmen. Die Personen, die diesem Othering ausge-
setzt waren, hatten keine Möglichkeit, sich in dieser Debatte selbst zu positionie-
ren. Sie wurden platziert und gezwungen über ihre Platzierung in dem Sinne zu

166  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

51 Anonymer Brief an den Kirchenwärter der German church 1915, in [SH387] Anti-German Ma-
terial JHS/Z/00004525.
52 Anonymer Brief ‚von den Bewohnern von Montpelier Place‘ 01.03.1918, in [SH387] Anti-Ger-
man Material JHS/Z/00004525.
53 Schon zu seiner Zeit wurde er bewundert, wie Peter McBride 1913 schrieb: „Seine gesamte
Karriere wurde durch die gewissenhafteste Ehrlichkeit in Aktion und Sinn charakterisiert“. Peter
McBride, „Sir Felix Semon. His work and its Influence on Laryngology“, Journal of Laryngology,
Rhinology and Otology, 28:3 (1913), 129.
54 Semon, Autobiography, 306.



sprechen, wie es die Mehrheit von ihnen verlangte. Sie hatten keine Entschei-
dungsgewalt darüber, ob sie etwas sagen wollten oder was sie sagen wollten. Sie
mussten lediglich die Konsequenzen ertragen. Das Beispiel Bruno von Schröders
zeigt dies, wurde er doch mit einer vorgefertigten Erklärung konfrontiert und kri-
tisiert, diese nicht unterschrieben zu haben. Semon sah klar, dass selbst eine abge-
gebene Erklärung zum gleichen Endergebnis führen würde, denn auch die Erklä-
rung konnte zu Verdächtigungen führen. Während Schröders Grund, die Erklä-
rung nicht zu unterschreiben, an keiner Stelle näher ausgeführt wurde, war für
die Briefeschreiber deutlich, dass es sich dabei um eine Loyalitätserklärung gegen-
über Deutschland und der deutschen Sache handeln musste.55 Ein weiterer Brief,
ein ausgeschnittener und kommentierter Zeitungsartikel, schrieb zu den gedruck-
ten Verschwörungstheorien Deutscher in Großbritannien: „Und hier kamen Sie
und Edgar Speyer [ein weiterer wichtiger Banker] ins Spiel.“56 Eindeutig wurde
hier eine Verbindung von Schröders und seiner Geschäftspartner zu den deut-
schen Kriegsanstrengungen hergestellt und sollte dem Banker so vorgehalten wer-
den. Passivität oder Tatenlosigkeit konnten mit Spionageaktivitäten erklärt und so
zu Zielen von Verschwörungstheorien werden, wie Felix Semon sich beschwerte:

In meiner Persönlichkeit und meinem Hab und Gut habe ich nicht auf die gleiche Weise ge-
litten wie andere naturalisierte Deutsche. […] Aber ich bin auch nicht ganz entkommen. Ein
abstruser Vorfall bleibt fest in meiner Erinnerung. Als ich zum Schießen aus war, mit mei-
nem Nachbarn Sir Arthur Liberty, sagte er mir während eines Mittagessens, dass es Gerüch-
te in der Nachbarschaft gäbe wegen „Betonfundamenten unter meinem Rasen!“ Zwei Tage
später sagte mein Gärtner mir, dass er gefragt worden war, ob dies der Fall sei. Es wurde
behauptet, ich habe sie heimlich als Fundamente für deutsche Haubitzen gebaut.57

Semon sah sich genötigt, dem lokalen Polizisten zu schreiben, man solle sich sein
Grundstück, ja seine Baupläne genau anschauen und mit seinem Architekten spre-
chen. Alles wurde getan, um diese Vorwürfe aus dem Weg zu räumen: „Der Chief
Constable antwortete mir und sagte, dass er meine Gefühle zu schätzen wisse,
dass er die Gerüchte bedauere und dass er sich meine Wünsche notiert hätte.“58

Hierbei handelte es sich keineswegs um einen Einzelfall, spricht Panikos Panayi
doch von 8 bis 9.000 Anzeigen bei der Metropolitan Police allein bis September
1914.59 Von ihnen stellten sich um die 90 als wichtig genug heraus, um ermittelt zu
werden.60 Kommentare in Zeitungen, teils sogar sowohl im britischen als auch

5.2 Erzwungenes Othering  167

55 Anonymer Brief, undatiert, in [SH387] Anti-German Material JHS/Z/00004525.
56 Anonymer Brief, undatiert, in [SH387] Anti-German Material JHS/Z/00004525.
57 Semon, Autobiography, 302–303.
58 Semon, Autobiography, 303.
59 Panayi, Enemy, 155.
60 P anayi, Enemy, 155.



französischen Parlament diskutiert, drangen in jeden Bereich der „ethnisch“ Deut-
schen vor, von öffentlichen bis hin zu privaten Handlungen und unterzogen sie
einer bösartigen Musterung.61 Auch Handlungen anderer wurden den eigenen zu-
gerechnet. So war in einem weiteren anonym zugesandten Zeitungsartikel die Ver-
gewaltigungen der deutschen Armee unterstrichen und darunter kommentierte
der Zusender: „Wie stolz Sie auf ihr Geburtsland sein müssen. Warum gehen sie
nicht wieder dahin zurück?“62 Öffentlicher sowie privat ausgeübter Druck ver-
knüpfte also jedwede Aktionen, die als deutsch gewertet werden konnten, mitein-
ander in Bande der angeblichen Loyalität und machte eine neutrale Stellung un-
möglich.

Ob sie nun trotz Angriffen auf ihre ehemalige Nationalität offen ihre Loyalität
zu Großbritannien erklärten, neutral blieben, oder sogar noch an ihre deutsche
Identität anknüpften, die Positionen der „ethnisch“ Deutschen war kompliziert.
Sie versuchten häufig, Wege zwischen den Identitäten zu finden und kämpften da-
mit, ihre Positionen mit dem sich stetig verändernden Diskurs zu verändern,
wenn sie es denn überhaupt konnten. Viele der „ethnisch“ Deutschen, die sich assi-
miliert hatten, integriert und naturalisiert waren, sahen sich noch häufig in einer
Position, die sowohl britische als auch deutsche Aspekte zu ihrer nationalen Iden-
tität verbanden. So wurde viel unternommen, um Geschichten zu kontrastieren,
die als zu einseitig gegenüber „ethnisch“ Deutschen wahrgenommen wurden. Vie-
le „ethnisch“ Deutsche legten Zeitungsartikel zu ihren Tagebüchern, Memoiren
und Briefen bei.63 Dies hatte den Sinn, ein faktenbasiertes Narrativ zu präsentie-
ren und um die Aussagen, die in den Dokumenten getätigt wurden, zu belegen.
Doch hatten sie auch noch einen weiteren Sinn: Sie emulierten eine Unterhaltung.
Jene, die sich in Großbritannien öffentlich äußerten und schon länger naturali-
siert waren, verhehlten ihre deutsche Herkunft meist nicht, ein Verheimlichen
wäre gerade wegen der sehr aktiven Nachforschungen eher kontraproduktiv ge-
wesen.64 Wie auch in Frankreich bei Emile Ullmann half es nicht, nichts zu sagen.
Doch im gleichen Atemzug, wie sie ihre deutsche Herkunft anerkannten, distan-
zierten sie sich meist von dem modernen Deutschland, referenzierten auf drasti-
sche Veränderungen, die sich seit ihrer Abwesenheit vollzogen haben mussten.
Zwei Zitate von zwei unterschiedlichen Personen zeigen diese Logik:

168  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

61 Panayi, Enemy, 153–161.
62 Anonymer Brief, undatiert, in [SH387] Anti-German Material JHS/Z/00004525.
63 Köbner, Kriegsgefangen, 22–23; Semon, Autobiography, 307–308; Mügge, Diaries, 3–5.
64 Semon, Autobiography, 298–299.



Wir, die während dieser reaktionären Veränderungen nicht in Deutschland gelebt haben,
haben sie gerade deshalb viel stärker wahrgenommen, weil wir uns in die entgegengesetzte
Richtung entwickelt haben.65

Das Bild [eine Karikatur in der Westminster Gazette] illustriert das Gefühl, welches ich am
stärksten fühle, nämlich das der brennenden Schande für mein Geburtsland, welches inner-
halb einer Generation so tief gesunken ist.66

Der Anwalt August Cohn, stellvertretend für den Rat der Naturalisierten, und Felix
Semon distanzierten sich beide von den Taten Deutschlands, ohne ihre persönli-
che Verbindung zu dem Land zu verschweigen. Allein der Titel von Cohns Pam-
phlet von 1915 machte diese Verbindung als auch seinen rechtlichen Status als legi-
timer Staatsbürger deutlich.67 Gleichzeitig wollte er auch die Kritik an Deutschland
limitieren, so argumentierte er in dem gleichen Text dafür, dass es eigentlich Preu-
ßen oder eher eine herrschende Elite seien, die den Verstand des normalen „nicht-
prussifizierten“ Deutschen verwirrt hatten.68 Hierbei handelte es sich nicht nur
um rein öffentlichkeitswirksame Meinungen, solche Ansichten wurden auch von
anderen „ethnisch“ Deutschen geteilt, wie dem Bruder des Diplomaten Ernest Sa-
tow, David Satow 1916:

Man kann nicht anders als sich zu fragen, wie sie [Deutschland] sich als solch eine brutale
Nation entpuppen konnte, […] stand sie doch so weit vorne und hatte Tugenden, die wir
nicht hatten […] Ich bin sehr froh, dass du herausgefunden hast, dass unsere Vorfahren
Deutschland in den sehr frühen Tagen verlassen haben.69

Anders als Cohn, der der Mehrheit der deutschen Bevölkerung implizit die Schuld
absprach, hatte Satow hier seine eigene Identität im Sinne, die sich früh von einer
brutalen Entwicklung in Deutschland durch Migration abgespalten hatte. Trotz al-
lem betonten beide eine starke Veränderung von der sie nicht betroffen waren,
vor allem um ihre eigene Identität zu bestärken und zu sichern. Cohns Argument
der Elite war hierbei beidseitig gelagert: Gleichzeitig eine klare Betonung der eige-
nen Loyalität gegenüber Großbritannien zu Schau zur stellen, die Verdammung
deutscher Taten und trotzdem die Verteidigung der deutschen Bevölkerung anzu-
fügen, konnte den Vorteil haben, sowohl eine positive Reaktion in Großbritannien
hervorzurufen als auch Verbindungen mit Deutschland nicht dauerhaft zu beschä-

5.2 Erzwungenes Othering  169

65 Cohn, Aspects, 8.
66 Semon, Autobiography, 305.
67 Cohn, Aspects.
68 Cohn, Aspects, 5.
69 Ian Ruxton (Hrsg.), The Diaries and Letters of Sir Ernest Mason Satow (1843–1929). A Scholar-
Diplomat in East Asia (Edwin Mellen: Lampeter, 1998), 393. [Betonungen im Original]



digen.70 Dieser Spagat funktionierte allerdings nicht immer. Felix Semon beispiels-
weise, der sich nach dem Angriff auf die Lusitania dazu bereit erklärte, seine
Scham gegenüber Deutschland in einem offenen Brief zu erklären, musste dies re-
lativ bald im Anschluss an seinen Brief erfahren. Wie Semon schrieb, hatte er den
Brief als Reaktion auf den anhaltenden Druck gegenüber ruhigen, naturalisierten
„ethnisch“ Deutschen geschrieben. Doch kaum war der Artikel erschienen, sah
sich Semon der schärfsten Kritik aus Deutschland ausgesetzt und wurde vom größ-
ten akademischen Veröffentlichungsorgan in Deutschland verbannt.71 Mit der Be-
friedigung der Forderungen der einen Seite, hatte er die andere verärgert. Ob sie
nun diesen Spagat erfolgreich ausführten oder zu Kontroversen beitrugen, „eth-
nisch“ Deutsche mit britischer Staatsbürgerschaft strauchelten dabei, eine Position
zu finden, die in ihre komplizierte Lage passte und nicht dem verhärteten Diskurs
der nationalen Identitäten zum Opfer fiel. In Großbritannien war dies noch einfa-
cher, hatte sich der Diskurs nicht bereits zu Beginn des Krieges verhärtet. Selbst
das Argument einer kleinen preußischen Elite konnte sich noch in hochrangigen
Kreisen der britischen Regierung finden.72

Was hier besonders auffällt, ist das Fehlen von veröffentlichter Literatur die-
ser Art in Frankreich. Sowohl während des Kriegs als auch nach dem Kriegsende
ließen sich keine Stellungnahmen von naturalisierten „ethnisch“ Deutschen fin-
den. Emile Ullmann hinterließ beispielsweise keine auffindbaren Veröffentlichun-
gen, in denen er seine Loyalität zu Frankreich verteidigte. Während die Aufzeich-
nungen in Großbritannien von starker Loyalität zu Großbritannien bis hin zur
Verteidigung der „ethnisch“ Deutschen reichte, konnten keine solchen Texte in
Frankreich gefunden werden. Während das Fehlen von Daten und Meinungen ein
Problem für eine komparative Analyse darstellt, können wenigstens Gründe für
das Fehlen angeführt werden. So sahen sich „ethnisch“ Deutsche in beiden Län-
dern dem Verdacht ausgesetzt, für den Feind zu arbeiten und damit einhergehend
auch Aufrufen, ihnen ihre Staatsbürgerschaft zu entziehen. Das Fehlen solcher
Veröffentlichungen soll daher nicht implizieren, dass es keine oder weniger Feind-
seligkeit gegenüber naturalisierten „ethnisch“ Deutschen gegeben habe, sondern
eher das Gegenteil. Da selbst Schweizer und Elsässer antideutsche Feindseligkeit
erfuhren, ist es wahrscheinlicher, dass es die Angst vor den stärkeren Reaktionen
war, die zum Schweigen führte.

170  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

70 Semon, Autobiography, 306–309.
71 Semon, Autobiography, 307–309.
72 Der prominenteste Verfechter dieser Theorie war der spätere Premierminister Lloyd George.
Gleichzeitig sollte jedoch auch beachtet werden, dass er ein aktiver und starker Kriegsbefürwor-
ter war. Siehe: Kenneth O. Morgan, „Lloyd George and Germany“, The Historical Journal, 39:3
(1996), 759.



In Großbritannien entwickelte sich diese Feindseligkeit erst und verkompli-
zierte somit die Position der naturalisierten Minderheit. Wie bereits bei Felix Se-
mon gesehen, geschah diese Verkomplizierung am stärksten beginnend mit dem
Angriff auf die Lusitania.73 In ihrer Geschichte über die Lusitania Ausschreitungen
nutzt Gullace ein wichtiges Zitat eines irischen Dockarbeiters, der sich 1915 an ih-
nen beteiligte. O’Mara, der in Liverpool lebte, schrieb über seinen Umgang mit
dem deutschstämmigen Mr. Yaag: „Zwei seiner Neffen waren mit meinem Cousin
Berny und der Eighth Irish drüben in Frankreich zu der Zeit. Ich habe Mr. Yaag
immer gemocht, aber nicht so sehr, wie ich es gemocht habe, seine Fensterscheibe
zu zerschlagen ohne Angst davor zu haben, dabei belästigt zu werden.“74 Der Ein-
satz von Gewalt wurde gerechtfertigt, während Integrationsleistungen wie kämp-
fende Söhne auf Seiten Großbritanniens ignoriert wurden. Zoë Denness hat sich in
ihrer Beschäftigung mit den Ausschreitungen stärker mit der Identität der Opfer
und Täter beschäftigt und spricht von einer Rassifizierung der Deutschen im An-
schluss an den Angriff auf die Lusitania 1915:

Der Vorfall scheint ein hoch signifikanter Moment gewesen sein, um den dominanten Dis-
kurs auf die Idee hin zu konsolidieren, dass alle Deutschen inhärent der Grausamkeit und
dem Barbarismus zugeneigt seien. Ab diesem Punkt begannen einige Zeitungen immer mehr
„rassische“ Erklärungen für das Verhalten der Deutschen heranzuziehen und behaupteten,
dass solch eine Barbarei nur aufgrund der Natur des deutschen Volkes möglich sei.75

Die Rassifizierung nationaler Identitäten wäre der Endpunkt eines immer un-
durchlässiger werdenden Diskurses. Wie weit diese Radikalisierung hin zur Rassi-
fizierung ging, kann daran gesehen werden, dass die königliche Familie Großbri-
tanniens, die Spitze des Empire, ebenfalls einer Kontroverse um ihre deutschen
Wurzeln ausgesetzt war und sich gezwungen sah, 1917 ihren Namen und ihre Titel
umzubenennen.76 Die Möglichkeit, eine persönliche Position im Kontext nationaler
Identität einzurichten oder zu erhalten, auch eine, die nur in Teilen an Deutsch-
land oder „ethnisch“ Deutsche geknüpft war, wurde zunehmend unmöglich. Jede
Verbindung zu einer deutschen nationalen Identität ging einher mit der Andro-
hung von Gewalt und Ausgrenzung, ja sogar aktiver Gewalt. Doch war erzwunge-
nes Othering nicht die einzige Facette, durch die „ethnisch“ Deutsche den Krieg
erlebten. Mit dem erzwungenen Othering ging ebenso eine andere Form der Aus-
grenzung einher.

5.2 Erzwungenes Othering  171

73 Gullace, „Lusitania“, 352–355.
74 O’Mara, zitiert aus: Gullace, „Lusitania“, 352.
75 Denness, „Germanophobia“, 81–82.
76 Panayi, Enemy, 123.



5.3 Relative soziale Isolation

Auch wenn sie in eine Out-group gezwungen wurden oder sich dem Verdacht aus-
gesetzt sahen, einer Out-group anzugehören, so blieb die Erfahrung des Krieges
doch eine sehr persönliche für die nicht internierten „ethnisch“ Deutschen. Wäh-
rend die Internierten die Isolation unter vielen erlebten, war die Isolation für die
„ethnisch“ Deutschen außerhalb der Lager eine völlig andere. Man könnte diese
Isolation als eine relative soziale Isolation bezeichnen. Relativ war sie in dem Sin-
ne, dass die Betroffenen nicht wortwörtlich von allen sozialen Kontakten abge-
schnitten waren, blieben doch einige bestehen oder entwickelten sich erst mit
dem Krieg. Vielmehr bedeutete die relative soziale Isolation, dass die Betroffenen
das Gefühl hatten oder zu diesem Gefühl gelangten, nicht länger Teil eines sozia-
len Netzwerkes innerhalb ihres Landes zu sein, beispielsweise durch institutionel-
le Strukturen. Generell teilten viele der betroffenen „ethnisch“ Deutschen den Ver-
lust bestehender sozialer Netzwerke innerhalb ihres neuen Landes und eine damit
einhergehende Ächtung.77 Dieser Wandel in den sozialen Netzwerken wurde
hauptsächlich durch staatliche Regulierungen angestoßen, wie die Schließung von
Läden oder ethnischen Einrichtungen und die Internierung, konnte aber durch
persönliche Probleme zwischen „ethnisch“ Deutschen und anderen entstehen, die
nicht oder nicht mehr mit ihnen in Kontakt stehen wollten. Auf einer Organisati-
onsebene brach mit der Schließung vieler Einrichtungen der soziale Kreis für „eth-
nisch“ Deutsche weg. Soziale Dreh- und Angelpunkte, aber auch Bildungsstätten,
wie das Informationszentrum für deutschsprachige Sozialdemokraten in Paris
oder die evangelische Kirche in Paris, mussten schließen. Die Schließung der Kir-
che bedeutete hierbei gleichzeitig auch das Ende für Schulen, Hilfseinrichtungen,
Nähkreise, Chöre und andere soziale Zusammenkünfte und Netzwerke.78 In Groß-
britannien schlossen ebenfalls diverse Organisationen kurz nach Kriegsausbruch,
wie die deutschsprachigen Zeitungen oder Theaterkompanien.79 Selbst hochrangi-
ge Orte des Netzwerkens, wie das Athenaeum für die deutschsprachige Elite Lon-
dons mit Mitgliedern wie Bruno von Schröder, schlossen für die Dauer des Krieges,
wenn auch freiwillig.80 Wenn sie noch operierten, wie beispielsweise die Hamburg
Lutherische Kirche in Dalston, nahmen ihre Aktivitäten drastisch ab. Waren in

172  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

77 1915 sprach Jules Delahaye davon, dass diverse Vereine deutschen Staatsbürgern ebenso wie
naturalisierten „ethnisch“ Deutschen verbannt hatten. Siehe: „Chambre des députés – séance du
29 Janvier 1915“, Journal officiel de la République française. Débâtes parlementaires. Chambre des
députés. Compte rendu in-extenso, 28.01.1915, 44.
78 Recke, Christuskirsche, 69.
79 Krebs, „Theatre“, 270.
80 Yarrow, „Hostility“, 102.



den Jahren vor dem Krieg noch jährlich 15 bis 30 Taufen und 5 bis 10 Hochzeiten
verzeichnet worden, kam es zwischen den Jahren 1915 und 1919 zu einer einzigen
Hochzeit und knapp 20 Taufen.81 Die Isolation ging hierbei noch weiter, denn es
waren nicht nur soziale Einrichtungen verschwunden oder mit verringerten Kapa-
zitäten geöffnet. Auch andere Netzwerke verschwanden, häufig auf sehr persönli-
cher Ebene.

Was viele „ethnisch“ Deutsche am meisten traf, war der Kontaktverlust zu
Freunden. Richard Noschke, dessen Frau Britin war, beschwerte sich bitterlich
über die Tatsache, dass keiner seiner Freunde ihm während seiner Schwierigkei-
ten geholfen hatte, doch waren auch nicht-internierte „ethnisch“ Deutsche von sol-
cher Verlassenheit betroffen.82 Hierbei war es möglich, Freunde auf beiden Seiten
des Krieges zu verlieren, wie Felix Semon nach seinem Zeitungsartikel 1915 bitter
bemerkte. Nachdem er sowohl mit der britischen Presse als auch der deutschen
Wissenschaftsgemeinde in Konflikt geraten war, schrieb er:

Weil ich den Mut hatte, meine Meinung zu äußern, wurde ich von meinem Geburtsland ge-
ächtet, weil ich als Deutscher geboren wurde, werde ich in meinem Adoptivland boykottiert.
Nach außen hin sind die Leute höflich genug und ein paar wenige treue Freunde haben uns
nicht verlassen. Doch leben wir das Leben von Einsiedlern. Das sind unsere Aussichten für
das neue Jahr.83

Vergleicht man diese Aussage mit Semons früheren Kommentaren über seine bri-
tischen Mitbürger, wird deutlich, dass sich innerhalb eines Jahres nicht nur die
Isolation entwickelt hatte, sondern diese auch einen eindeutig negativen Einfluss
auf seine Stimmung hatte. So schrieb er noch zu Beginn des Krieges: „Als naturali-
sierte britische Staatsbürger hatten wir zu Beginn nichts, über das wir uns be-
schweren konnten. Das generelle Gefühl in der Nachbarschaft schien eher mitlei-
dig als feindselig uns gegenüber.“84 Doch sollte der Ausdruck „Zu Beginn“ auch
hier noch einmal deutlich machen, dass es sich um Semons retrospektive Einord-
nung handelte, die er vor dem Hintergrund sich verschlechternder Verhältnisse
machte.85 Daher sollten auch andere Erfahrungen hinzugezogen werden, um diese
Entwicklung klarer zu machen. Gruppen von vorher engen Freunden wirkten auf
einmal unfähig oder unwillig zu helfen. Einige konnten dieses Verhalten verste-
hen, andere erklärten es durch fehlende Solidarität oder den Einfluss antideut-

5.3 Relative soziale Isolation  173

81 Grundbuch der Hamburg Lutherischen Kirche London, in [X004/001], London Metropolitan
Archives, London.
82 Noschke, Papers, 53.
83 Semon, Autobiography, 316.
84 Semon, Autobiography, 298.
85 Semon, Autobiography, 298.



scher Propaganda. Emma von Schröder beschrieb diese Isolation, ähnlich wie Se-
mon, als schwierige Lebenslage in ihrem 1915 geschriebenen Gedicht „Der sichere
Pfad“:

Und, wenn die Menschen alle schweigen
und still vorüber gehen,
So lehr’mich meinen Willen beugen
Und dich verstehen;
Denn nimmst Du mir all meine Freunde,
All äuss’res Glück,
So führst Du mich auf sich’rem Pfade
Zu Dir zurück!86

Offensichtlich fühlte sich Emma von Schröder so, als fehlten ihr die sozialen Stüt-
zen und diese konnte sie nur in der Zuflucht zu ihrem Glauben wiederfinden. Ihr
Ehemann war allerdings ebenfalls solch eine Stütze, so schrieb sie 1917 in dem Ge-
dicht „An B.“:

Im Sturm der Zeit, wo Hass und Gift und Lüge
Der Menschen Leben und ihr Tun bestimmt,
Gehst du so ruhig, und so fest die Wege,
Die dornenvollen, und Dein Ohr vernimmt.
[…]
Gleichst du dem Vorbild, das in bitt’rem Schmerze
Noch sprach: Ihr Tun ist ihnen nicht bewusst.87

Die Isolation und die soziale Ächtung waren in den zwei Jahren nicht zurückge-
gangen ebenso wenig wie die religiöse Einstellung Emma Schröders. So sieht man
in ihrer Beschreibung Bruno von Schröders, protestantische Werte auftauchen,
auch bezeichnete sie ihn in ihrem Gedicht als Fels im Sturme, ein schützendes und
religiös häufig verwendetes Bild.88 Trotz allem Leiden unter der sozialen Isolation
wurden einige Menschen nicht davon abgehalten, aktive soziale Netzwerke zu
gründen oder ihnen beizutreten.

Einige Betroffene versuchten, durch die Etablierung von Hilfsvereinen für In-
ternierte ihre eigene Isolation zu verringern. Frauen von Internierten, ebenso wie
der Klerus und einige Stiftungen, hatten es sich, unter der Leitung einiger weniger
Leute, zur Aufgabe gemacht, Internierte zu kontaktieren und ihnen zu helfen.89 So
suchten sich Leute also Gruppen, um ihren sozialen Bedürfnissen nachzukommen.

174  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

86 Baronin Emma von Schröder, Der sichere Pfad, 1915 in SF/ES/Poetry.
87 Baronin Emma von Schröder, An B., 1917 in SF/ES/Poetry.
88 von Schröder, An B., SF/ES/Poetry.
89 Manz, „Scotland“, 90.



Dies war aber nicht immer einfach, vor allem wenn es Interessen der Mehrheits-
gesellschaft berührte. Der Versuch, den Kriegsanstrengungen der Entente zu hel-
fen, wurde beispielsweise ebenfalls mit Argwohn betrachtet, bestand doch immer
der Verdacht der Spionage. Elsässische Soldaten mussten beispielsweise ihre
Nachnamen an der Front ändern und Freiwillige, wie Maximilian Mügge, sahen
niemals die Front, sondern wurden in spezielle Einheiten wie die „Kaiser’s Own“,
versetzt, der freiwilligen Brigade, die aus 500 britischen Bürgern mit deutscher
Herkunft bestand.90 Der einzige militärische Ort, der von solchem Verhalten aus-
genommen scheint, war die Fremdenlegion.91 Nun mag es so wirken, als sei all die-
se Ausgrenzung vom Staat nicht nur akzeptiert sondern aktiv befördert worden.
Allerdings lag es im Interesse beider Staaten, Gewalt und Feindseligkeit innerhalb
ihrer Bevölkerung so niedrig wie möglich zu halten, ohne gleichzeitig zu lasch ge-
genüber Feindstaatenangehörigen und naturalisierten Bürgern zu sein. Dieser
staatliche Balanceakt, der mit zunehmender Verhärtung der Fronten immer
schwieriger wurde, führte letztendlich zu harten Grenzen, die nicht immer klar
für die Betroffenen waren. So waren sich einige der Soldaten der „Kaiser’s Own“
laut Mügge nicht einmal selbst bewusst, dass sie einen deutschen Hintergrund hat-
ten. Mügge beschrieb den Fall eines britischen Soldaten, der freiwillig 1914 der Ar-
mee beigetreten war und seitdem gekämpft hatte. 1918 nun, nachdem er für Mut
an der Front sogar ausgezeichnet worden war, sei bekannt geworden, dass er eine
deutsche Herkunft hatte, und er wurde in Mügges Brigade versetzt.92 Von einem
anderen Soldaten mit ähnlicher Geschichte schrieb Mügge: „Einer meiner Zeltge-
nossen […] weinte bitterlich die halbe Nacht. Er war in England geboren und auf-
gewachsen, sprach keine andere Sprache als die von Shakespeare, hatte sich 1914
freiwillig gemeldet, war bei dem Mons-Rückzug verwundet worden und nun war
er hier, während er weinte ‚behandelt wie ein verf… Hunne!‘“93 Als Deutscher klas-
sifiziert zu werden, wurde von diesen „ethnisch“ Deutschen als tiefer Angriff auf
ihre eigene nationale Identität und ihre Ehre verstanden, vor allem, da sie sich als
komplett in Großbritannien verwurzelt wahrnahmen. Doch ging es nicht um per-
sönliche oder reale Loyalitäten, sondern um rechtliche Bestimmungen. So wurden
auch Soldaten in die Brigade versetzt, die mit vier Jahren ihre Nationalität gewech-
selt hatten.94 Soldaten, wie sie Mügge oder Charles Landstone beschrieben, waren
darüber hinaus noch verstörter von ihrem Schicksal, hatten sie doch in ihrem Ver-
ständnis mehr getan, um ihre nationale Loyalität zu beweisen als so manch ande-

5.3 Relative soziale Isolation  175

90 Charles Landstone, „The Bing Boys. A Personal Memoir“, Jewish Quarterly, 20:1 (1972), 38.
91 Vagts, „Foreigner“, 178.
92 Mügge, Diaries, 130.
93 Mügge, Diaries, 74.
94 Landstone, „Bing Boys“, 38.



re. Selbst wenn sie also aktiv versuchten, Teil der Mehrheit zu sein und ihre Loya-
lität zu zeigen, konnten sie noch immer von ihr isoliert werden. Auch wird hier
deutlich, wie weitreichend diese Differenzierung gehen konnte. So wurden briti-
sche Staatsbürger, die von sich aus keine Beziehung zu Deutschland hatten, als es
im Krieg zu bekämpfen, qua ihrer Herkunft als Deutsche und somit zumindest ver-
dächtig betrachtet und behandelt. Dies war das Resultat eines Diskurses, der sich
von einem durchlässigen Nexus hin zu einer Dichotomie homogener Identitätsmo-
nolithen entwickelt hatte. Das eigene Schicksal konnte in dieser Hinsicht daher
nicht immer rationalisiert werden, ging es zu tief gegen die eigene Identität, wie
beispielsweise bei dem Soldat aus Mügges Erzählungen. Doch wurden, wie wir an
Mügge selbst sehen, Versuche unternommen, die eigene Loyalität zu beweisen.

Isolation und Misshandlung von nicht-„ethnisch“ Deutschen demonstrierten,
wie Gertrud Köbner bereits überlegt hatte, die schwierige Lage in der sich die Leu-
te befanden, die mit den Betroffenen nur in Kontakt standen. So wie Emotionen in
beiden Ländern, Frankreich und Großbritannien, zunehmend von Germanopho-
bie eingenommen wurden, so wurde mehr und mehr jedwede positive Handlung
gegenüber „ethnisch“ Deutschen als Kollaboration mit dem Feinde angesehen.95

Anna Braithwaite, Mitarbeiterin bei der Society of Friends der Quaker in Großbri-
tannien erzählte von ähnliche Erfahrungen: „Wir wurden einer gewissen Menge
an Unannehmlichkeiten durch anonyme Briefe oder skurrile Drohungen ausge-
setzt […] und ein oder zwei Mal kamen patriotische Bürger in unser Büro und tob-
ten uns an.“96 Helene Schaarfschmidt erzählte es von der anderen Perspektive, als
sie sich in Flers mit einem Herrn V. unterhielt:

Herr V. war selbst ganz gedrückt an diesem Abend in Gedanken an die Leiden der armen
Gefangenen. Ich fragte, warum er nun nicht hingegangen sei, um einige freundliche Worte
mit ihnen zu reden. Wie gern hätte er es getan aber das ginge eben nicht, er habe schon
genug zu hören von seinen Kameraden wegen seiner Freundlichkeit zu den Deutschen.97

Für Schaarfschmidt war es hier klar, dass die fehlende Hilfe nicht unbedingt aus
seiner französischen Natur herrührte oder den persönlichen Animositäten des
Mannes, sondern dass es das Resultat von Gruppenzwang war. Sie schloss sich da-
mit also eher einer gemäßigten Darstellung an. Andere Gründe, die für diesen
Wandel genannt wurden, waren der Einfluss der Berichterstattungen über die an-
geblichen deutschen Grausamkeiten. So sah Felix Semon beispielsweise den Wan-
del bis 1915 genau in diesen Berichterstattungen, als er schrieb: „Es war erst spä-
ter, als die deutschen Grausamkeiten sich häuften, dass die Attitüde sich verhär-

176  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

95 Siehe: Köbner, Kriegsgefangen, 106, 132.
96 Thomas, Friend’s, 22.
97 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 21.



tete und zu einer höflichen Distanziertheit wandelte.“98 Wie hier sichtbar wird,
konnten die Kriegsentwicklungen wichtige Anhaltspunkte für die Einordnung der
Erfahrung sein, sodass Isolation und Feindseligkeit nicht nur urplötzlich kamen,
sondern sich in ein Bild des Kriegsverlaufs einfügten. Zu den deutschen Gräuelta-
ten kamen auch Niederlagen auf Seiten der Briten oder Franzosen gerne als Erklä-
rung für Veränderungen hinzu.99 Die vorhandenen Stimmen in Frankreich wun-
derten sich daher nicht über den Wandel hin zu einer radikalen Germanophobie.
Hierbei spielte aber auch der soziale Status eine Rolle. Während Berichte von sol-
chen mit niedrigerem sozialem Status, wie Dienstmädchen, in dem Verhalten eher
eine französische Natur erblicken wollten und somit die Rassifizierung auf der an-
deren Seite mit antrieben, so sahen die Erklärungsmuster in bürgerlichen Berich-
ten, wie denen von Auburtin oder Köbner, darin nur einen Teilaspekt des franzö-
sischen Charakters verdeutlicht. Köbner drückte vor ihrer Internierung sogar
Sympathie für dieses Verhalten aus. Schließlich waren die Franzosen jetzt auch im
Krieg:

Das so verschrieene [sic] und oft auch so leichtsinnige Frankreich, das nie verschmäht, seine
schmutzige Wäsche vor den Augen der ganzen Welt zu waschen, rafft sich eben auch in den
Augenblicken, wo gesunder Menschenverstand und Zusammengehörigkeitsgefühl zu Haupt-
faktoren und unbedingten Notwendigkeiten werden, zusammen und faßt [sic] gut gelaunt
mit einem gewissen Galgenhumor, die schlimmsten Möglichkeiten ins Auge 100

Auf gleiche Weise sah Viktor Auburtin den zweigeteilten Charakter in seiner Be-
handlung: „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“.101 Sie versuch-
ten mit diesem Kriegsbild umzugehen, welches zu ihrer Isolation geführt hatte,
aber rationalisierten es auch, basierend auf ihren vorangegangenen Erfahrungen
mit der Mehrheitsgesellschaft. In jedem Falle mussten sie mit diesem Verhalten
und dieser Isolation leben. Doch war das Ende des Krieges, ebenso wie das Ende
der Isolation, nicht absehbar. Und außerhalb oder auch gerade wegen dieser Isola-
tion erlebten „ethnisch“ Deutsche noch weitere Formen der Entbehrung bis 1918.

5.4 Armut, Gewalt und Vertreibung

Die britische und die französische Mehrheitsbevölkerung musste in jedem Fall
auch mit einem ungewissen Kriegsausgang, einer ungewissen Kriegslänge, Knapp-

5.4 Armut, Gewalt und Vertreibung  177

98 Semon, Autobiography, 298.
99 Köbner, Kriegsgefangen, 98; Semon, Autobiography, 298; Noschke, Papers, 5.
100 Köbner, Kriegsgefangen, 9.
101 Auburtin, Frankreich, 29.



heit, Not und der Gefahr leben, entweder jemanden im Kampf zu verlieren oder
selbst im Kampf zu sterben.102 Doch auch wenn diese Unsicherheiten und Gefah-
ren schwer auf der Mehrheitsgesellschaft lasteten, kamen sie für „ethnisch“ Deut-
sche zu bereits bestehenden Problemen hinzu. Einige von ihnen hatten auch Fami-
lie, die an der Front kämpfte, teilweise sogar gegen das Land, in dem sie lebten.
Doch war ein weiteres Problem, mit dem „ethnische“ Deutsche zu kämpfen hatten,
die Einstellung dieses Landes ihnen gegenüber.

Aufgrund von antideutschen Einstellungen und massiven Medienkampagnen,
die gegen Deutsche im Allgemeinen gefahren wurden, verloren viele ihre Anstel-
lung. Nur schwerlich fanden sie eine neue Stelle, denn es war für Arbeitgeber sozi-
al genauso problematisch einen Deutschen zu beschäftigen.103 Während die Inter-
nierten die unmittelbare Unsicherheit ihrer Gefangenschaft ohne festgelegtes
Ende bewältigen mussten, so betraf diese auch ihre Familien, die oftmals über
kurz oder lang in Großbritannien auf sich gestellt waren. Es wurde immer wieder
angestrebt, Kontakt zu den Internierten zu halten, doch war der Kontakt unregel-
mäßig, voller Komplikationen und gerade aufgrund ihrer Rolle als Einkommens-
bringer war das Fehlen der Internierten eine zusätzliche monetäre Belastung für
die Familie.104 Hinzu kamen ihre eigenen Unsicherheiten, denn jene, die nicht in-
terniert worden waren und ihre Geschäfte hatten behalten können, verloren po-
tenziell alles in Ausschreitungen. Sogar finanziell gut aufgestellte „ethnisch“ Deut-
sche konnten so in finanzielle Sorgen getrieben werden, wie Felix Semon, der 1915
schrieb: „Zu meiner mentalen Anspannung kamen die Sorge und Unannehmlich-
keiten eines stetig schrumpfenden Einkommens. Dividenden von sogenannten
Goldschnitt Investitionen waren entweder sehr reduziert oder komplett einge-
stellt. Zur gleichen Zeit stiegen Preise und Steuern wahrnehmbar, sodass unzähli-
ge Anfragen aus allen Ecken meine Stiftung erreichten.“105 Auch wenn Felix Se-
mons Stiftung nicht speziell „ethnisch“ Deutschen half, sondern generell Notlei-
denden, wird aus diesem Zitat noch ein weiterer Punkt deutlich, der im Kontext
von Geldsorgen wichtig ist. Individuen, Institutionen, lokale Geschäfte der deut-
schen Community halfen jenen, die beispielsweise ihre Anstellung verloren hatten.
Diese Hilfe war jedoch weder spontan noch aus einer unvorhersehbaren Situation
geboren. Innerhalb der deutschen Community in Großbritannien hatte Mildtätig-
keit gegenüber den finanziell Benachteiligten eine lange Tradition und zwar mit
der simplen Motivation, die sozialen Spannungen zu verringern, die arbeitslose

178  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

102 Thomas, Friend’s, 25; SF/ES/Bruny/1915; Mügge, Diaries.
103 Noschke, Papers, 3.
104 Denness, „Germanophobia“, 90.
105 Semon, Autobiography, 303.



Deutsche auf britischen Straßen verursachen konnten.106 Auch hier ist Hilfe inner-
halb der Community, zumindest in der Kriegszeit, eher von Großbritannien als
von Frankreich belegt, dabei hatte Hilfe eine wichtige Funktion.107 Nur mit Hilfen,
auf monetäre oder andere Weise, von irgendeiner Institution oder Person ge-
währt, löste sich das Problem. Nicht einmal alle Hilfsversuche hatten einen nach-
weisbaren Erfolg, wie eine Helferin der Society of Friends in Großbritannien
schrieb: „Wir verabschiedeten sie, aber […] [zu] dieser Zeit kamen nie Briefe von
denen zurück, die gegangen waren. Sie verschwanden einfach.“108 Die britische Re-
gierung versuchte, insbesondere die in Großbritannien geborenen Frauen der In-
ternierten monetär zu unterstützen, wobei Frauen, die in Deutschland geboren
worden waren sich um andere Förderquellen bemühen mussten.109 Jene, die noch
Wertgegenstände hatten und sich nun in finanzieller Not wiederfanden, konnten
sich dazu genötigt sehen, ihren Hausstand nach und nach zu liquidieren bevor sie
sich an eine Hilfsorganisation wandten.110

Mehrere Fälle zeigen, wie wichtig es war, so lange als möglich ein normales
Leben zu führen oder zumindest die Fassade eines solchen aufrecht zu erhalten.111

Allerdings machten trostlose Perspektiven, wie erzwungene oder plötzliche Umzü-
ge, gepaart mit Komplikationen wie unwilligen Vermietern oder Geldproblemen
es schwer, ein normales Leben zu führen.112 Eine Zukunft konnte nicht geplant
werden, Probleme konnten jederzeit auftauchen und mussten meist zeitig gelöst
werden. Hilfe wurde dabei meist erst aufgesucht, wenn es nicht mehr anders ging,
wobei der soziale Stand keinen Unterschied mehr machte. Als Ms. Thomas die Un-
terlagen der Arbeit der Society of Friends während des Krieges durchging, bemerk-
te sie dabei die Auffälligkeiten der Ausländer der Mittelklasse, die unterstützt wur-
den:

Es war ein wirkliches Elend für diese Personen, sich als Arme wiederzufinden. Wir würden
eine gut angezogene, feine Dame interviewen und die tragische Geschichte förmlich Stück
für Stück aus ihr herausziehen. Eine häusliche Krise, meist die Notwendigkeit die Raten und
die Steuern zu bezahlen hätten sie dazu gebracht, sich bei uns zu bewerben. […] Stück für
Stück kamen die schmutzigen Details ans Licht. Sie hatte nicht das Geld für die Unterkunft
und ihr wurde mit Zwangsräumung gedroht, war sie mit der Miete und den Steuern schon
im Verzug. Sie hatte Dinge verpfändet, um die wöchentlichen Rechnungen zu bezahlen, hat-

5.4 Armut, Gewalt und Vertreibung  179

106 Panayi, Immigrants, 85.
107 Manz, „Scotland“, 90.
108 Thomas, Friend’s, 19.
109 Denness, „Germanophobia“, 89–93.
110 Thomas, Friend’s, 83–84.
111 Thomas, Friend’s, 83–84.
112 Thomas, Friend’s, 83–84.



te ihre Dienstmagd vor Wochen entlassen – tatsächlich stand sie absolut am Ende ihrer Mit-
tel und war auch häufig schwach vor Hunger.113

Die Erfahrung von Armut war natürlich für sie, wie man bereits sieht, nicht zwin-
gend die gleiche, wie für andere. Um eine Dienstmagd entlassen zu müssen,
brauchte es erst einmal die Mittel, diese überhaupt einzustellen. Und nicht alle
Leute mit Besitz endeten so wie die Dame in Thomas’ Bericht, auch wenn sie sich
häufig genug beklagten. So beschwerte sich Felix Semon zwar über seine finanzi-
elle Situation, doch auch seine Sorgen waren nicht mit denen einer hungernden
Frau zu vergleichen: „Ich war dazu gezwungen, notwendige Reparaturen an der
Elektrik und der Wasserversorgung durchführen zu lassen. […] All das, während
ich versuchte, jeden Penny zu sparen und es mir nicht leisten kann, einen neuen
Anzug oder Unterwäsche zu kaufen!“114 Auch wenn die Sorgen und Nöte für ihn
spezifisch real waren, so beschwerte sich Semon immer noch darüber, Reparatu-
ren an seinem Haus durchführen zu müssen, während andere, um die wöchentli-
chen Einkäufe bezahlen zu können, nicht mehr das Geld für ihre Monatsmiete auf-
bringen konnten. Daher wurde zwar generell auf allen sozialen Ebenen gelitten,
jedoch unterschied sich das tatsächliche Ausmaß des Leids immer noch drastisch.
Auch andere Probleme wurden meist durch Besitz abgefedert. Felix Semon erlebte
zum Beispiel zwar Isolation und Geldsorgen, um physische Gewalt aber musste er
sich nicht sorgen.

Gewalt war, bis auf die Ausschreitungen zu Beginn des Krieges und während
der Lusitania-Ausschreitungen 1915, nicht dauerhaft präsent in Frankreich oder
Großbritannien, aber sie hatte einen großen Einfluss auf die Erfahrung der „eth-
nisch“ deutschen Minderheit.115 Physische Gewalt gegen die Person oder ihren Be-
sitz hatten hierbei ähnliche Auswirkungen insofern, als dass sie beide als Angriffe
aufgrund der Identität der Betroffenen gewertet wurden.116 Da bei den Angriffen
nicht unterschieden wurde, ob es sich bei dem Opfer um deutsche Staatsbürger,
„ethnisch“ Deutsche oder schlicht Menschen mit Verbindungen zu „ethnisch“
Deutschen handelte, war Nationalität nicht der unterscheidende Faktor für Ge-
walt. Naturalisierte „ethnisch“ Deutsche konnten nicht davon ausgehen, unver-
sehrt durch diesen Krieg zu kommen.117 Diese fehlende Differenzierung führte zu
tragischen Szenen, wie jene, die Anna Thomas beschrieb:

180  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

113 Thomas, Friend’s, 83.
114 Semon, Autobiography, 317.
115 Dies kontrastiert die Erfahrungen von Internierten, die sich häufig mit anderen stritten.
Siehe: Dyes, Erlebnisse, 17.
116 Gullace, „Lusitania“, 353.
117 Gullace, „Lusitania“, 352.



Fast jeder Artikel im Laden war zerschlagen und es schien auf den ersten Blick so, als wären
die Bewohner geflohen. Doch das klagende Schreien eines Babys geleitete den Besucher in
einen Raum, in dem Fenster und Möbel zerstört worden waren und in dem eine Frau auf
einem Haufen Bettzeug lag, ein Neugeborenes in ihren Armen. Wir fanden heraus, dass eine
verfrühte Geburt eingeleitet worden war und dass das Baby inmitten des Terrors der Aus-
schreitungen geboren worden war.118

Die individuelle Natur solcher Tragödien wurde weiterhin noch dadurch unter-
strichen, dass die Frau offensichtlich von ihrem direkten Umfeld in solch einer Si-
tuation verlassen worden war.119 Schock und Terror waren hierbei Worte, die im-
mer wieder verwendet wurden, um die betroffenen Frauen zu beschreiben und
somit nicht nur die Auswirkungen der Feindschaft zu zeigen, sondern auch um
die gegenderten Unterschiede von Leid hervorzuheben.120 Wenn auch das Zitat die
direkten Auswirkungen von Gewalt zeigte, gab es auch Langzeitfolgen. So war es
beispielsweise möglich, aber enorm aufwendig, Entschädigungen für die entstan-
denen Schäden einzufordern und beanspruchte viel Zeit.121 Da vielen bereits das
Einkommen, oder der Einkommensbringer fehlte und der Krieg andauerte, konn-
ten sie nicht zwingend die nötigen Mittel aufbringen, um die Zerstörung ihrer
Existenzgrundlage zu kompensieren.122 Und diese physische Gewalt war nicht der
einzige Grund, als „ethnisch“ Deutscher sein Haus zu verlieren und vertrieben zu
werden.

Vertreibung war nicht nur eine Internierungserfahrung, ja man könnte sogar
argumentieren, dass, wenigstens in Großbritannien, die Internierten ein deutlich
besseres geographisches und institutionelles Verständnis ihrer Verlagerung hat-
ten, als jene außerhalb der Lager. Diese würden in vielen Fällen auch Vertreibung
erleben und selten mit dem Maße an institutioneller Aufsicht wie es in den Lagern
geschah. Mit Kriegsbeginn waren viele Gebiete Frankreichs und Großbritanniens
zu beschränkten Bereichen geworden, namentlich die Ostküste Englands, die Ost-
grenze Frankreichs und Paris, sodass sich plötzlich viele Individuen gezwungen
sahen, ihre Häuser zu verlassen.123 Da der Ausbruch des Krieges einigermaßen
überraschend kam, waren sie nicht vorbereitet und hatten weder alles für eine

5.4 Armut, Gewalt und Vertreibung  181

118 Thomas, Friend’s, 91.
119 Thomas, Friend’s, 91.
120 Auch wenn die Realität häufig davon abwich, war die Behandlung der Internierten ein wich-
tiger Faktor in der Debatte um den Umgang mit Feindstaatenangehörigen. Siehe: Denness, „Ger-
manophobia“, 88.
121 Thomas, Friend’s, 91; Gullace, „Lusitania“, 356.
122 Wertgegenstände konnten in Zeiten finanzieller Not verkauft werden, was auch in den Be-
richten von Thomas immer wieder vorkommt. Siehe: Thomas, Friend’s.
123 In Großbritannien wurde dafür bis zu vier Tage Zeit gegeben, in Frankreich zwischen einem
und zwei Tagen. Siehe: Denness, „Germanophobia“, 75; Farcy, Camps, 10.



Abreise parat noch die Möglichkeit, Haus und Habseligkeiten rechtzeitig zu ver-
kaufen.124 Im November 1914 betraf diese Maßnahme bereits 3.000 Männer und
Frauen, die an Großbritanniens Süd- und Ostküste gelebt hatten, für Frankreich
konnten keine Zahlen gefunden werden.125 Yvonne Kapp, die Tochter eines natura-
lisierten Juden aus Deutschland, erinnerte sich daran, wie sie im Jahr 1915 umzie-
hen mussten. Sie gab mehrere positive Gründe an, die für einen Umzug sprachen
wie bessere Chancen auf eine Haushaltshilfe während des Krieges und den finan-
ziellen Aufstieg des Vaters, allerdings gab Kapp auch noch einen weiteren mögli-
chen Grund an:

Wir verließen das Haus mit dem Garten im Süden der Londoner Vorstadt im Jahr 1915 und
zogen in eine Wohnung in St John’s Wood. […] Ein weiteres Motiv für den Umzug aus Dul-
wich welches meinen Vater motiviert haben könnte war, dass er sehr wahrscheinlich als
naturalisierter Deutscher unter der Spionagemanie und dem verbreiteten Hurra-Patriotis-
mus der Zeit gelitten hat. Vielleicht wollte er aus der Nachbarschaft weg in der er nie einen
Hehl aus seiner Herkunft gemacht hatte.126

Zwar nicht von staatlicher Seite vertrieben, war es für Kapp doch eine Möglich-
keit, dass gesellschaftlicher Druck ihre Familie aus der Gegend vertrieben hatte.
Der Wegzug war also nicht immer rein aufgrund staatlicher Anordnungen erfolgt
und hatte auch nicht immer finanzielle Sorgen mit sich gebracht. Allerdings
spricht aus diesen Erinnerungen doch das Wissen darum, dass ein „ethnisch“ deut-
sches Leben in Großbritannien im Blick der Mehrheitsgesellschaft eher als Gefahr
angesehen wurde, die man vermeiden musste. Vertreibung hatte dementspre-
chend viele Facetten. Auch die Reichweite konnte variieren. Solche Vertreibungen
wurden durch die Repatriierung noch verstärkt, bei welcher bis Juni 1915 mehr als
17.000 Individuen nach Deutschland verschifft wurden.127 Viele, die blieben, verlo-
ren ihre Wohnungen aufgrund von antideutschen Einstellungen und fanden auf-
grund derselben Einstellungen oder der Angst davor keine Bleibe.128

Die Armut, die Obdachlosigkeit und Vertreibung sowie andere Nöte, die durch
den Krieg ausgelöst wurden, hatten weiterhin schlechte Auswirkungen auf die Ge-
sundheit der Betroffenen. So schrieb Anna Thomas: „Die Gesundheit der gesamten
Familie verschlechterte sich langsam und ein Kind starb. Die Frau ist jetzt fast ver-
krüppelt von Krampfadern. Der Ehemann, nach langer Internierung, wurde nach

182  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“

124 Denness, „Germanophobia“, 75.
125 Panayi, Enemy, 51.
126 Yvonne Kapp, Time Will Tell. Memoirs (London: Verso, 2003), 46.
127 Denness, „Germanophobia“, 75–76.
128 Köbner, Kriegsgefangen, 106, 132; Thomas, Friend’s, 25, 92.



Deutschland geschickt und ist am Rande einer Melancholie.“129 Melancholie in die-
sem Kontext bedeutete nicht die romantische Verfassung sondern eine tiefe De-
pression und zeigt, wie stark diese Erfahrungen mental und physisch ihren Tribut
forderten. Tragischerweise wurde eine Verschlechterung der Gesundheit auf-
grund von Armut auch als Grund angesehen, die finanziellen Mittel von in Groß-
britannien geborenen Frauen deutscher Internierter zu kürzen. So hieß es in einer
offiziellen lokalen Verlautbarung: „Es ist eine wahre nationale Verschwendung,
dass diese Frauen mit schlechter Gesundheit und Stärke nur eine Bürde für die
Ressourcen der Gemeinschaft sind anstatt die aktive Hilfe zu leisten, zu der sie im
Stande sind.“130

Eine schlechte Gesundheit konnte sich wieder verbessern, wie man an den
Kindern Gertrud Köbners sehen kann, die sich während ihrer Reise durch Frank-
reich erholten.131 Doch nicht alle waren so glücklich. Die Society of Friends erwähn-
te Fälle von Krankheiten, die durch Armut oder psychischen Stress ausgelöst wor-
den waren. So der Fall einer Frau mit fünf Kindern, die arbeiten musste, während
ihr Mann interniert worden war: „Ihre Kinder sahen unzureichend angezogen
und schlecht ernährt aus. Sie ist angespannt, überarbeitet und bekümmert“.132 Ein
fortführender Bericht von 1918, drei Jahre später, zeichnete keine Verbesserung:
„Das älteste Mädchen im Alter von 11 hat Schwindsucht, welche sich seit der Inter-
nierung ihres Vaters entwickelt hat. Das zweite Mädchen zeigt seit neuestem auch
Anzeichen der Tuberkulose.“133 Leidend aufgrund der nationalen Identität, die ih-
nen zugeschrieben wurde, erfuhren die Betroffenen die Wirkungen der Vertrei-
bung, der Armut und der Gewalt letztendlich an sich selbst und an ihrer Gesund-
heit.

Zusammenfassend lassen sich die Nöte der „ethnisch“ Deutschen zu dieser
Zeit in zwei Kategorien aufteilen: diskursive und physische. Eine große Bandbreite
an Menschen repräsentierend, wurden sie alle auf gewisse Weise in die Position
„ethnisch“ Deutscher gezwängt, ob sie diese Einschätzung teilten oder nicht. Es
war gleich, ob sie nur für die Internierung nicht befähigt waren, ehemalige deut-
sche Staatsbürger waren, deren Kinder, mit ihnen verheiratet, sie alle wurden in
diese Position gebracht. Mit einer Verhärtung der Wahrnehmung von nationaler
Identität, versuchten sich einige zuerst neu zu positionieren, indem sie eine Seite

5.4 Armut, Gewalt und Vertreibung  183

129 Thomas, Friend’s, 88.
130 Local Government Board Circular, „Allowances to British-born Wives and Children of Inter-
ned Aliens“ 9.12.1915, zitiert von: Denness, „Germanophobia“, 90.
131 Für ihre Krankheit, siehe: Köbner, Kriegsgefangen, 176–179. Für ihre Genesung, siehe: Köb-
ner, Kriegsgefangen, 181.
132 Thomas, Friend’s, 96.
133 Thomas, Friend’s, 96.



wählten oder sich bedeckt hielten. Naturalisierte „ethnisch“ Deutsche versuchten
auf viele Weisen, ihre Position in einer, sich stark verändernden und gefährlicher
werdenden Gesellschaft zu sichern. Hierbei vertraten sie diverse Meinungen und
auch ihre Positionen waren genauso unterschiedlich wie bei den Internierten. In
Großbritannien war der Diskurs zu Beginn noch durchlässiger und die gefunde-
nen Positionen kämpften mit einem Umfeld, das sich zunehmend zu einem des
Othering entwickelte. In Frankreich war eine Durchlässigkeit von Kriegsbeginn an
nicht wirklich vorhanden, sodass Zwischenpositionen gar nicht erst auftreten
konnten. Der Diskurs um „ethnisch“ Deutsche nahm zunehmend ohne sie statt
oder zwang sie zu bestimmtem Verhalten. Sie hatten keine eigene Selbstbestim-
mung mehr und waren der Mehrheit ausgeliefert. Dies wird besonders an den
Ausschreitungen 1915 deutlich, als das Umfeld zunehmend gewalttätig und rassifi-
ziert wurde. Solch ein Umfeld verband sich mit der Tatsache, dass „ethnisch“ Deut-
sche immer stärker gesellschaftlich isoliert wurden. Die Schließung von Einrich-
tungen, sozialen Orten und Vereinen, aber auch die Isolation durch Freunde und
Bekannte, die nicht mit ihnen assoziiert werden konnten oder wollten separierte
die Minderheit zunehmend von der Mehrheit, auch wenn sie immer wieder in des-
sen diskursivem Zentrum stand. Versuche, diese Isolation zu überwinden, stießen
auf Widerstand.

Doch waren die Probleme nicht nur diskursiver Natur, sondern auch physi-
scher, etwa durch finanzielle Nöte und Gewalt. War ihr Partner interniert, ihre
Arbeitsstelle oder ihr Laden verloren, verringerte sich das Einkommen häufig
drastisch und Hilfe war nicht immer vorhanden oder ausreichend. Genau wie bei
Internierten, wurde versucht ein normales Leben zu halten, doch wurde es im
Laufe des Krieges und mit schwindenden Mitteln immer schwerer. Die Vertrei-
bung aus Wohnungen, Häusern oder Regionen verkomplizierte weiterhin jedwede
Form von Normalisierung, sei es nun eine Anstellung oder ein neues Obdach zu
finden. All diese Ausprägungen und Folgen eines verhärteten Diskurses hatten,
wenig überraschend, spürbar negative Effekte auf die physische oder psychische
Gesundheit der Betroffenen. Auch wenn sie sich in einem Land befanden, das viele
ihre Heimat genannt hatten, waren diese „ethnisch“ Deutschen, genauso wie die
internierten Deutschen, jetzt in einem Niemandsland der Identität gefangen. Eben-
so wie die Gefangenen kämpften sie damit und versuchten trotzdem, auf unter-
schiedliche Weisen, bis zum Ende des Krieges durchzuhalten. Doch als 1918 das
Ende des Krieges endlich kam, kehrte die Normalität nicht direkt wieder zurück.

184  5 „Wir leben das Leben von Einsiedlern“


