
4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk
Marats“: Die Internierungserfahrung von
deutschen Zivilisten in Frankreich, 1914–1918

Der größte Unterschied zur Internierung in Großbritannien war die Entscheidung
der französischen Regierung von Beginn des Krieges an auch Frauen, Kinder und
Ältere zusammen mit den Männern zu internieren.1 Jean-Noël Grandhomme hat
argumentiert, dass diese Entscheidung mit einem Verwischen der Trennlinien zwi-
schen Zivilisten und Kombattanten zusammenfiel.2 Frankreich betrachtete Zivilis-
ten eher als potenzielle Feinde und nicht als Zivilisten. Die elsässische Bevölke-
rung, sowohl in Deutschland als auch Frankreich, vor, während und nach dem
Krieg ist emblematisch für die Vereinfachung solcher, eigentlich komplexer, Iden-
titäten. Während zahlreiche Varianten an elsässischer, deutscher oder französi-
scher Identität in dieser Bevölkerungsgruppe existierten, wurden sie in Frank-
reich als ausnahmslos französisch und in Deutschland als eindeutig deutsch be-
trachtet. Daher ist es nicht verwunderlich, dass die elsässische Identität zu dieser
Zeit auch eine Fülle an Studien inspiriert hat, die sich mit dieser Komplexität be-
fassen.3 Die Erforschung der „ethnisch“ Deutschen in Frankreich wiederum ist bis-
lang mager ausgefallen, vor allem im Vergleich zu Großbritannien. Während His-
toriker wie Grandhomme und Ronan Richard zu diesem Forschungsfeld beigetra-
gen haben, ist die Erforschung der Internierung von deutschen Staatsbürgern in
Frankreich, allen voran wegen ihrer Struktur, hauptsächlich regional geblieben.
Sowohl Grandhomme als auch die Historikerin Mareike König stimmen überein,
dass dieses Feld nicht so intensiv untersucht wurde wie andere.4 Im Kontext neu-
er, globaler Studien sind mittlerweile zwar Kapitel über Frankreich auch auf
Deutsch erschienen, allerdings bleibt Jean-Claude Farcys Buch über die Internie-
rungslager in Frankreich die einzige nennenswerte Monografie auf dem Feld, ob-
wohl sie in den 1990ern erschien.5 Auch wenn das vorliegende Buch allein auf-
grund seines komparativen Charakters nicht beanspruchen kann, als gleichwerti-
ge Monografie zur französischen Internierung zu fungieren, werden die Quellen

1 Aufgrund verschiedener Einschränkungen wie Platz und Quellenlage, wird dieses Kapitel 
hauptsächlich die Perspektive von Frauen analysieren und nicht die von Kindern oder Älteren. 
2 Grandhomme, „Finistère“, 793.
3 Siehe als Beispiele: Katharina Vajta, „Gravestones speak – but in which language? Epitaphs as 
mirrors of language shifts and identities in Alsace“, Journal of Multilingual and Multicultural De-
velopment, 39:2 (2018), 137–154; Alison Carrol, „Wine Making and the Politics of Identity in Alsace. 
1918–1939“, Contemporary European History, 29:4 (2020) 380–393.
4 Grandhomme, „Finistère“, 792; König, „Brüche“, 10.
5 Stibbe, Internment; Bauerkämper, Sicherheit; Farcy, Camps.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111561493-004



doch zeigen, dass noch viel über die Einzigartigkeiten der französischen Internie-
rung herauszufinden ist.

So wurden praktisch keine Erfahrungsberichte von Frauen in Großbritannien
zu dieser Zeit gefunden, während für Frankreich alleine zwischen 1915 und 1918
mehr als ein halbes Dutzend weiblicher Erfahrungsberichte erschienen.6 Diese Im-
balance macht gerade vor dem Hintergrund der Internierungslager als gegender-
ten Ort den Vergleich mit Großbritannien erstrebenswert. Dort waren schließlich
nur Männer interniert gewesen, schließt man die Lager in anderen Teilen des Em-
pires nicht mit ein. Dieser vergleichende Ansatz wird also trotz der geringen Quel-
lenlage und Literatur zu dem Thema auch noch weitere, größere Unterschiede
zwischen der Internierung in Frankreich und in Großbritannien zeigen. Das be-
trifft sowohl Erfahrungen als auch Zeitabläufe.

Was die Zeitabläufe betrifft, ist es auch hier wichtig den strukturellen Rahmen
der Internierung in Frankreich zu skizzieren. Es entschieden sich zwar beide Län-
der Feindstaatenangehörige weg von den Frontverläufen zu internieren, in Groß-
britannien startete dies aber erst im großen Maßstab ab Mai 1915. Frankreich wie-
derum hatte bereits drei Wochen nach Kriegsbeginn 26.500 Menschen interniert.7

Farcy geht in seinen Schätzungen sogar so weit zu behaupten, dass Frankreich bis
Ende 1914 bereits 45.000 Feindstaatenangehörige interniert hatte.8 Diese Zahl ist
besonders beeindruckend, vergleicht man sie mit neueren Schätzungen, die, wie
Matthew Stibbe, von 60.000 internierten Zivilisten während des gesamten Kriegs-
verlaufs ausgehen.9 Während also Großbritannien noch länger mit dem Konzept
der Internierung haderte und sich erst nach Ausschreitungen zu diesem Schritt
entschloss, begann die Internierung in Frankreich früher und war weitreichender.
Auch Gewalt brach früher aus und zwar mit einer Intensität, wie sie in Großbri-
tannien erst mit dem Sinken der Lusitania um sich greifen würde. Genauso be-
gann die Repatriierung von Internierten früher, erreichte die Internierung von
Frauen und Kindern mit deutscher Staatsbürgerschaft ihren Höhepunkt direkt
nach Kriegsbeginn, war aber gegen Ende des Jahres bereits fast vorbei.10 Für die
männlichen Internierten im Alter zwischen 16 und 45 Jahren dauerte die Internie-

4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“  105

6 Albert Schramm und Hans Bockwitz (Hg.), Mitteilungen 1921, 1 (1921), 33–39.
7 Farcy, Camps, 127–129.
8 Farcy, Camps, 127–129.
9 Stibbe, Internment, 81.
10 H.H., „Eine deutsche Lehrerin als ‚Zivilgefangene‘ in Frankreich“, Die Lehrerin, 36 (1915), 276;
Dora Coith, Kriegsgefangen. Erlebnisse einer Deutschen in Frankreich (Leipzig: Hesse & Becker,
1915), 55; Köbner, Kriegsgefangen, 210–211; Schaarfschmidt, Erlebnisse, 52. Einige Frauen waren
auch 1917 noch interniert. Siehe: Thomas Ferrer, „Femmes et enfant. Une vraie présence. singu-
larité“, in Être prisonnier civil au camp de Garaison (Hautes-Pyrénées) 1914–1919 (Hautes-Pyré-
nées: Cairn, 2018), 156.



rung ähnlich lange wie in Großbritannien oder wurde durch einen Austausch,
hauptsächlich in die Schweiz, verkürzt.11 Abkommen, die 1916 und 1918 geschlos-
sen wurden, erlaubten vielen Internierten aus dem ganzen Land diese Reise in die
Schweiz.12

Was die Strukturen innerhalb der Lager betrifft, so bietet Rainer Pöppinghe-
ges Analyse von Lagerzeitungen erneut einen guten Einblick: in Frankreich wur-
de, bis auf der Île Longue, keine Zeitung etabliert und alle Zeitungen die hervorka-
men, verschwanden schnell wieder.13 Vergleicht man diesen Befund mit der Tatsa-
che, dass in Großbritannien die Lager Stobs, Knockaloe und Alexandra Palace
spezifische Lagerkulturen über Lagerzeitungen zum Kampf gegen schädliche Ef-
fekte der Internierung etablierten, wird diese Imbalance noch deutlicher. Da diese
Strukturen, wie im vorangegangenen Kapitel deutlich wurde, wichtig für die men-
tale Gesundheit der Internierten waren, ist Frankreich ein guter Kontrast im Ver-
gleich. Das heißt natürlich nicht, dass Strukturen in den Lagern in Frankreich ge-
nerell fehlten; sie entwickelten sich aber aufgrund der anderen Umstände in ei-
nem kleineren Ausmaß. Um die 75 verschiedene Lager verschiedener Ausprägung
und mit verschiedenen Zwecken wurden in Frankreich errichtet und selbst diese
hohe Zahl ist umstritten. Farcy zählt 74 Lager, doch werden an anderer Stelle La-
ger wie in Bolougne-sur Mer erwähnt, die er nicht mit in seine Liste aufgenommen
hat.14 Neuere Forschungen durch Ronan Richard gehen wiederum von 75 Lagern
zwischen 1914 und 1920 aus, nehmen aber wiederum Lager aus Farcys Liste nicht
mit auf.15 Welche Zahl richtig ist, ist an dieser Stelle nicht wichtig, wichtig ist, dass
dies das Fehlen einer zentralen Übersicht, Chaos und die Notdürftigkeit einiger La-
ger hervorhebt. Exakte Zahlen zu benutzen wäre in diesem Fall also fast schon ar-
tifiziell. Stibbe geht trotz seiner klaren Zahlennennung auf diese Probleme ein,
wenn er in seiner Studie schreibt, dass es in Frankreich „bis 1918 kaum zur Er-
schaffung einer vollfunktionsfähigen Lagerstruktur kam“.16

So gab es also ungefähr 75 Zivillager von verschiedener Größe, mit verschiede-
nen Zwecken und einer unterschiedlichen demographischen Zusammensetzung.
Diese Lager können weiter unterschieden werden anhand von sozioökonomischen
Faktoren, Geschlecht, Religion und anderen wichtigen Trennlinien wie Ethnizität

106  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

11 Stibbe, Internment, 116–118.
12 Grandhomme, „Finistère“, 806.
13 Pöppinghege, Lager, 322–323.
14 Farcy, Camps, 135; Stibbe, Internment, 86; Laurent Morival, „Les dépôts d’internement civil en
Vendée. 1914–1919“, Annales de Bretagnes et des pays de l’Ouest, 105:1 (1998), 94.
15 Ronan Richard, „Garaison dans le paysage des camps d’internement français. Entre Normalité
et singularité“, in Être prisonnier civil au camp de Garaison (Hautes-Pyrénées) 1914–1919 (Hautes-
Pyrénées: Cairn, 2018), 28.
16 Stibbe, Internment, 82.



oder Nationalität, welche die Erfahrung der Internierung entscheidend prägten.
Zusammen mit der limitierten Anzahl an Quellen ist der Blick dieses Kapitels da-
her kein umfassender. Der bestehende Bias der Quellen selbst kommt zu der unsi-
cheren Lage noch hinzu, waren Frauenberichte überrepräsentiert, jüdische Be-
richte unterproportional repräsentiert oder spielten nicht aktiv in ihre Erfahrung
mit hinein, wie im Falle von Gertrud Köbner. Köbner selbst ist nicht einfach zu fas-
sen. So gibt es außerhalb ihres Erfahrungsberichts weitere Veröffentlichungen,
die sie mit ihrem Mann Richard Köbner verfasst hat, Hélène Leclerc schließt aller-
dings auf Grundlage der offiziellen Dokumente auf einen Ehemann namens Edu-
ard John, einem Publizisten.17 Woher diese Divergenz kommt, sei es durch zwei
Frauen mit dem gleichen Namen und daraus resultierenden Fehlern in Zuweisun-
gen, kann nicht endgültig geklärt werden. Daher bleibt auch Köbner selbst in Tei-
len ein Mysterium. Wie im vorangegangenen Kapitel werden allerdings Cluster an
Erfahrungen, welche die Internierten in ihren Berichten gemein hatten, helfen,
größere Erfahrungsnarrative zu identifizieren. So bezeichnete Rainer Pöppinghe-
ge beispielsweise im Kontext der Lagerzeitungen die Behauptungen exzessiver
französischer Gewalt als überzogen dargestellt, wahre „Kompendien des Schre-
ckens, die alle nur denkbaren Arten der Gefangenenmisshandlung aufführten und
den Barbareivorwurf auf einen seiner Urheber zurückprojizierten“.18 Allerdings
ist die Frage wichtiger, warum Gewalt so viel präsenter in den Erfahrungsberich-
ten war als in Großbritannien.19

Einem ähnlichen Ablauf wie im Großbritannien-Kapitel folgend, werden erst
die Erfahrungen des Kriegsausbruches und des Weges zur Internierung geschil-
dert. Hierbei wird eine fehlende Unterscheidung zwischen Mobilisierung und
Kriegserklärung deutlich. Wie stark der Diskurs um nationale Identität schon ver-
härtet war und welche Folgen diese Undurchlässigkeit hatte, wird hier ebenfalls
anschaulich nachverfolgt. Danach geht es um die Erfahrung der Internierung
selbst, wobei Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen Frankreich und Groß-
britannien herausgearbeitet werden. Ergänzend, in einem eigenen Unterkapitel,
wird auf die spezifische Stellung der elsässischen Internierten eingegangen, befan-
den sie sich doch diskursiv zwischen beiden Identitäten. Auch Geschlechterunter-

4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“  107

17 Hélène Leclerc, „Diaries of Women in Captivity. The Internment of German and Austrian
Civilians during the First World War as Depicted in the Testimonies of Gertrud Köbner, Helene
Schaarschmidt and Helene Fürnkranz.“, Revue belge de philologie et d’histoire 98:3 (2020), 643–
644.
18 Pöppinghege, Lager, 111.
19 Köbner, Kriegsgefangen, 5; Auburtin, Frankreich, 22; Helene Fürnkranz, In Französischer
Kriegsgefangenschaft. Momentaufnahmen aus dem Leben einer Austro-Boche-Familie in Paris, Flers
(Normandie), Garaison (Pyrenäen) 2nd edn., (Aarau: unknown, 1915), 5.



schiede werden beleuchtet. Am Ende wird auch hier das Verlassen der Lager bis
November 1918 noch einmal aufgegriffen.

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung

Wie in Großbritannien, kam der Kriegsausbruch für viele deutsche Staatsbürger
überraschend; viele „ethnisch“ Deutsche machten zu dieser Zeit Urlaub in Frank-
reich oder hatten über den Sommer Frankreich in Richtung Deutschland verlas-
sen.20 Die meisten der Künstler, die sich sonst im franko-deutschen Kunsttreff-
punkt, dem Café du Dome, aufhielten, waren in Deutschland als die Nachricht der
Mobilmachung sie ereilte. Künstler wie Ernst Matthes, Walter Alfred Rosam oder
Albert Weisgerber fanden sich in Deutschland wieder, traten in die Armee ein und
fielen genauso, wie es der Sohn des naturalisierten Bankers Bruno von Schröder
tun würde.21 Doch auch wenn der Kriegsausbruch selbst überraschend kam, war
eine Sache schon länger antizipiert worden: Falls es zu einem Krieg kommen wür-
de, wäre eine franko-deutsche Konfrontation um einiges wahrscheinlicher als
eine deutsch-britische. Auch wenn die Beziehungen zwischen Großbritannien und
dem Kaiserreich in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg gelitten hatten, waren sie
bei weitem nicht so schlecht gewesen, wie die franko-deutschen Beziehungen. Die-
se Animosität hatte sich, wie von einigen Historikern argumentiert wird, über
Jahrhunderte entwickelt und hatte ihren letzten Höhepunkt im Deutsch-Französi-
schen Krieg von 1871 gefunden.22 Der Revanchismus und die kulturell-historische
Abneigung sowohl in Frankreich als auch in Deutschland machten einen Krieg
zwischen den beiden zwar nicht unausweichlich, aber wahrscheinlich. In Frank-
reich sah die kritische Pariser Zeitung bereits vier Tage vor der Mobilisierung
eben genau diese Verbindung:

Wenn der Krieg ausbricht, dessen Möglichkeit heute niemand mehr bezweifelt, wenn fran-
zösische und deutsche Heere sich aufeinanderwälzen sollten, so geht es nicht um eine
deutsch-französische Frage. Frankreich und Deutschland sollen um der Serben willen die
Waffen ergreifen!23

108  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

20 Paul Madsack, Vae Victis. Meine Erlebnisse in Spanien und Frankreich während des Weltkrie-
ges (Leipzig: Klinhard & Biermann, 1918), 1; Hilda Schuon, Erlebnisse einer deutschen Civilgefan-
genen in Frankreich. Aus dem Tagebuch (Metzingen: Köllreuter, 1915), 1; Coith, Kriegsgefangen, 7.
21 Kampka, Café, 70, 88, 108.
22 Ewa Herfordt, et al., „Stationen Einer ‚Erbfeindschaft‘“, Forschung, 30:2 (2005), web.
23 „Für den Frieden. Frankreich und Deutschland“, Pariser Zeitung, 29. Juli 1914, 1.



Während also in Großbritannien der vormals noch offenere Diskurs die Hoffnung
auf Neutralität befeuerte, hatte ein verhärteter Diskurs bereits zu der Schlussfol-
gerung geführt, dass im Falle einer Mobilisierung eine Konfrontation unausweich-
lich wäre. Angriffslustige Einstellungen zwischen Deutschen und Franzosen waren
in der Zeit davor bereits bemerkbar gewesen.24 Viele Erfahrungsberichte sprechen
von Vorahnungen bezüglich eines herannahenden Krieges, wie beispielsweise der
Bericht von Anna Vervier:

Obwohl die Zeitungen beunruhigende Gerüchte brachten, ließen sich die Damen die den
Französinnen eigene, sorglose Heiterkeit nicht schmälern. Doch beobachtete ich gegen Ende
des Monats stets Gruppen von Herren, einander Zeitungen bietend und heftig debattierend.
Da mit einem Male kam die Kriegserklärung.25

Vervier hatte im Augsut 1914 seit drei Jahren in Frankreich gelebt und für eine
französische Familie gearbeitet. Zwei Wochen nach Frankreichs Kriegserklärung
befand sie sich bereits auf dem Weg zu einem Internierungslager in Perigueux.
Während ihre Beschreibungen an den später berühmt gewordenen Tanz auf dem
Vulkan erinnern, muss man diese Einschätzung mit Vorsicht genießen. Da Ver-
viers Bericht die französische Bevölkerung als generell negativ zeichnete, ist es
nicht gesichert, ob sie wirklich diese Vorahnung im Vergleich zu den französi-
schen Damen früher herauskristallisierte. Wird diese Einschätzung mit weiteren,
eher freundlich gesinnten Berichten verglichen, wirkt es wenigstens wahrschein-
lich, dass die „ethnisch“ deutsche Bevölkerung, konstant mit dem deutsch-franzö-
sischen Konflikt konfrontiert, zumindest das Gefühl hatte, eine erhöhte Wahrneh-
mung in diesem Bezug zu haben.26 Gertrud Köbner schloss rückblickend auf die
Zeit vor der Mobilmachung Frankreichs:

Als am 28. Juni die Kunde von der Ermordung des österreichischen Thronfolgers […] nach
Paris drang, da gab es viele Kassandrastimmen, die böse Prophezeiungen [sic], an die da-
mals natürlich kein Mensch glauben wollte, ertönen ließen. Und doch zogen sich die Wolken
am politischen Himmel immer schwärzer und schwärzer zusammen. Vergeblich schaute al-
les nach einem lichteren Hoffnungsstrahl aus. […] [Als] wir – mein Mann und ich – des
Abends in einem Boulevard-Café saßen und in das Menschengewühl blickten, das sich um
die Extrablätter schlug, die neben der Freisprechung Madam Caillaux’, um die sich keiner

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  109

24 Siehe: Reiner Marcowitz, „Attraction and Repulsion. Franco-German Relations in the ‚Long
Nineteenth Century‘“, in Carine Germond und Henning Türk (Hg.), A History of Franco-German
Relations in Europe. From ‚Hereditary Enemies‘ to Partners (London: Palgrave MacMillan, 2008),
13.
25 Anna Vervier, Meine Erlebnisse in der französischen Gefangenschaft zu Périgueux (Würzburg:
Frankfurter Gesellschaftsdruckerei, 1914), 5.
26 Coith, Kriegsgefangen , 11–12; Auburtin, Frankreich , 19–20; Hoeßl, Gefangene , 5;
Schaarfschmidt, Erlebnisse, 7.



kümmerte, die Nachrichten von jenseits der Vogesen enthielten, da durchdrang uns das Ge-
fühl des großen historischen Augenblicks, den wir durchlebten. Wie ein elektrischer Schlag
durchzuckte mich der Gedanke; hier, jetzt in diesem Moment, stehst du vor einem Wende-
punkt in der Geschichte! Diesen Wendepunkt erlebe ich im Feindesland27

Das Gefühl war da, aber wer wann dieses Gefühl hatte, konnte sich unterscheiden.
Auch wird in Köbners Eintrag deutlich, dass nicht alle die Hoffnung auf einen Frie-
den aufgegeben hatten. Auch Hugo Ringer, der seit Mitte Juli in Amiens arbeitete,
stellte fest: „Bedrohliche Wolken zogen gegen Ende des Monats am politischen Ho-
rizont auf. Aber jeder hoffte, dass dieser Sturm sich ohne Entladung auflösen wür-
de.“28 Wie kompliziert diese Stimmung war, wird deutlich, verfolgt man Köbners
Bericht bis zum 30. und 31. Juli. So schrieb sie am 30.:

Alle Hoffnung auf Erhaltung des Friedens ist noch nicht aufgegeben, aber der Augenblick,
den wir durchleben ist tragisch. Um 12 Uhr mittags erreicht uns die Nachricht, daß die Mobi-
lisierung in Deutschland beschlossene Sache sei, und daß wir hier in Frankreich nur auf Be-
stätigung der Schreckensstunde warten. Plötzlich wird die Nachricht der Mobilisierung de-
mentiert. Wir atmen auf: ein Hoffnungsschimmer!29

Dieses Hoffen entgegen aller Hoffnung wurde am folgenden Tag noch einmal deut-
licher, als sie notierte: „Alle Anzeichen sprechen für den baldigen Ausbruch des
Krieges, aber keiner wagt an das Furchtbare zu glauben.“30 Wie die einem heran-
nahenden Gewitter blieb also trotz der dunklen Wolken, wie sie sowohl Ringer als
auch Köbner für ihre Bildsprache nutzten, die Hoffnung bestehen, doch sie wür-
den sich nicht auflösen. Als einen Tag später, am 1. August, die Mobilisierung
Frankreichs begann und am 3. August die Kriegserklärung folgte, fanden sich alle
deutschen Staatsbürger in genau diesem antizipierten Kriegssturm gefangen.

Im Vergleich zu Großbritannien reagierten die deutschen Staatsbürger ähn-
lich auf diese Nachrichten, doch unter anderen Vorzeichen. Bereits mit der Gene-
ralmobilisierung am 1. August ging das Wissen um, dass deutsche Staatsbürger
Frankreich innerhalb eines Zeitrahmens verlassen konnten und mussten.31 Wer
Verbindungen hatte, konnte früher handeln. Der Journalist Victor Auburtin, der
als Korrespondent in Frankreich gearbeitet hatte, hatte sich bereits am 31. Juli in
der deutschen Botschaft mit dem Attaché Prinz Hatzfeld getroffen:

110  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

27 Köbner, Kriegsgefangen, 5–6. [Betonung im Original]
28 Ringer, Boulevard, pos. 82.
29 Köbner, Kriegsgefangen, 7–8.
30 Köbner, Kriegsgefangen, 9.
31 Farcy, Camps, 10–11; Köbner, Kriegsgefangen, 22.



Er rät mir, heute abend [sic]oder morgen früh abzufahren […]. Nachher gehen wir beide
über den Hof und begegnen dort dem Botschafter selber [sic], in grauem Anzug, kleinem
Hut, der verdächtig reisefertig aussieht. „Sind Ihre Koffer gepackt?“ fragt er- und dann be-
sprechen wir gemeinsam welche Reiseroute aus Frankreich heraus für mich die beste sein
würde.32

Auch hier zeigt sich ein starker Kontrast am Verhalten der Botschafter. Hatte der
deutsche Botschafter in Großbritannien noch im August zur Ruhe geraten, war
das Bild, das vom Botschafter in Frankreich gezeichnet wurde, eher eines der
Flucht bereits vor offiziellem Kriegsausbruch. Für Auburtin schienen dies erst ein-
mal von Vorteil zu sein, konnte er sich doch am 1. August schon früh auf den Weg
machen. Wer solche Kontakte nicht hatte, oder sich nicht in der Metropole Paris
aufhielt, den konnte diese Nachricht auch später erreichen, wie bei Anna Vervier
erst um den 3. August: „Sofort teilte ich meiner Damen mit, daß ich sehr beunru-
higt sei, und welchen Anforderungen ich jetzt genügen müsse für die Abreise oder
mein eventuelles Bleiben hier. Die dringende Aufforderung meiner Angehörigen,
schleunigst Frankreich zu verlassen, kam nicht mehr in meinen Besitz.“33 Ein wei-
terer Grund das Land zu verlassen, welcher schon bei den vorangegangenen Aus-
zügen unterschwellig anklang, war, dass viele deutsche Staatsbürger Frankreich
nicht zwingend zum Kämpfen verließen, sondern eher flüchteten. Der gebürtige
Hamburger Künstler Friedrich Ahlers-Hestermann, der bei Kriegsausbruch in Pa-
ris war, schrieb einen Artikel im monatlichen Kunstjournal Kunst und Künstler
über seine Erfahrung und hatte bereits die Stimmung im Juli wie folgt erinnert:

Aber dann kam an einem heissen [sic!] Julitag der Aufbruch. Angst und Bewegung. Gedrän-
ge vor den Konsulaten, gedrückte Stille auf sommerlichen Boulevards. […] Dann schwillt ein
Pöbelhaufe [sic!] heran und Steine zerschmettern die Spiegelscheibe des Lokals, von dem
einige wissen, dass es die Boches beherbergt hat.34

Auch Auburtin hatte die Stimmung bereits im Juli als militarisiert wahrgenom-
men, endete seine Beschreibung des 31. Juli wie folgt: „Und nun geht der Aufruhr
durch die in der Nacht gräßlich erwachende Stadt; Kavallerie fegt die Straßen ent-
lang, und über den Boulevard zieht ein Trupp junger Leute mit der Trikolore und
ruft ‚à Berlin‘ im Takt des Lampionliedes, mit der Tone auf der ersten Silbe.“35 Eine
Feindseligkeit zusammen mit einer wachsenden Kriegsstimmung wurde also nicht
erst mit der Kriegserklärung sichtbar. Ahlers-Hestermann zum Beispiel würde

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  111

32 Auburtin, Frankreich, 20.
33 Vervier, Frankreich, 5.
34 Friedrich Ahlers-Hestermann, „Der Deutsche Künstlerkreis des Café du Dôme in Paris“, Kunst
und Künstler, 10 (1918), 402.
35 Auburtin, Frankreich, 22.



Frankreich entfliehen und bis in die Nachkriegszeit in Deutschland bleiben. Der
Maler Otto von Waetjen war zwar in der Lage Paris zu verlassen, musste aber
nach Spanien ins Exil.36 Andere deutsche Staatsbürger hatten nicht so viel Glück.
Einige, wie Gertrud Köbner, hatten sich eine Lebensgrundlage in Frankreich auf-
gebaut und haderten mit dieser Flucht. Dass dieses Gefühl auch andere Feindstaa-
tenangehörige mit Wurzeln in Frankreich betraf, zeigen Erfahrungsberichte wie
der von Helene Fürnkranz, die sich verzweifelt fragte: „Werden wir jemals zu-
rückkehren? […] Wir sahen aus wie unglückliche Auswanderer.“37 Genau wie bei
den deutschen Staatsbürgern in Großbritannien, wurde die Entscheidung zu ge-
hen schwerer, je mehr Verbindungen man mit dem Land geschlossen hatte. Doch
versuchten sie weiterhin alle, Frankreich zu verlassen. Ob von Amiens, Lyon oder
Paris, alle Erfahrungsberichte hatten eine verzweifelte Reise hin zur deutschen
Grenze gemein, die zumeist durch das Fehlen von Transportmitteln oder bürokra-
tischen Hürden behindert wurde: Berichte enthielten Klagen über zwecklose Ver-
suche Reisedokumente zu erhalten. Kein Bericht sprach von einer Pflicht gegen-
über Deutschland, sondern vielmehr von der Angst was geschehen würde, sollte
man bleiben. Gertrud Köbner teilte diese Angst „Morgen sind wir schon Gefangene
des französischen Staats, Gefangene, die man dort hinschickt, wo es dem Feinde
paßt, Gefangene, die ihrer Bewegungs- und Willensfreiheit beraubt sind!“38 Auch
Auburtin hatte Sorge vor diesem Schicksal, welchem er jedoch nicht entgehen
würde. Er hatte seine Reise zwar bereits geplant und Paris zeitig in einem der we-
nigen verfügbaren Züge verlassen, jedoch musste er bald feststellen, dass die Züge
regelmäßig anhalten mussten, hatte doch die Mobilisierung auch in Frankreich
mittlerweile begonnen. Als der Zug letztendlich durch die Regierung requiriert
wurde, war Auburtin plötzlich in Dijon gestrandet. Treffend fasste er die Verwir-
rung, Angst und Nervosität zusammen: „Und so sitzen wir fest, in einer fremden
Stadt, mitten in diesem aufgeregten und immer feindlicher gesinnten Lande.“39 Als
er weiter Richtung Grenze reiste, wurde er unter dem Verdacht der Spionage fest-
genommen und war somit einer der ersten Zivilisten, die gefangen genommen
wurden.

Während die Idee einer Gefangenschaft bereits in den Köpfen einiger deut-
scher Staatsbürger existierte, vor allem in der Sorge wegen Spionage gefangen ge-
nommen zu werden, war Internierung, ähnlich wie in Großbritannien, kein sicht-
bares Konzept. Auch wenn es Fälle gab, wo Zivilisten mit Spionen gleichgesetzt
wurden, so hatte die Differenzierung noch immer Gewicht. Spione, oder solche,

112  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

36 Kampka, Café, 106.
37 Fürnkranz, Kriegsgefangenschaft, 8; Köbner, Kriegsgefangen, 5.
38 Köbner, Kriegsgefangen, 14.
39 Auburtin, Frankreich, 23.



die wie Spione wirkten, konnten verhaftet werden, jedoch waren die anderen Zivi-
listen unschuldig und sollten daher frei bleiben. Da die französische Regierung
nach der Direktive handelte, alle Deutschen als potenzielle Gefahr zu sehen, ähnel-
te die Erfahrung der Zivilisten nun der von Gefangenen. Dies kollidierte mit dem
Selbstbild jener und sie sahen sich, wie Auburtin, missverstanden und misshan-
delt.40 Hierbei ist es wichtig zu betonen, dass die Anschuldigung der Spionage
nicht genderspezifisch geschah, also auch Frauen in Verdacht gerieten.41 Ob diese
Anschuldigungen sich immer bewahrheiteten, ist nicht klar. Als eine prominente
Figur der deutschen Presse mit eben solch einem Sendungsbewusstsein, ist es
nicht gesichert, ob Auburtin wirklich wegen Spionage angeklagt wurde. Seine In-
ternierung wiederum, kann als gesichert gelten.42 Es ist auch nicht ausgeschlossen,
dass Auburtin gerade wegen seiner kontroversen Stellung in französischen Krei-
sen festgenommen wurde oder seine Erfahrung genau deswegen übertrieben dar-
gestellt wurde.43 Er jedenfalls sah sich als unschuldiges Opfer einer ungerechten
Justiz: „Schließlich bin ich doch freigesprochen und als unschuldig anerkannt wor-
den und möchte wissen, was ich zwischen diesen Strafgefangenen zu tun habe.“44

Er bestand auf dieser Position als er um Freilassung bat, musste jedoch feststellen,
dass die französischen Behörden ihn noch immer als verdächtig und potenziell ge-
fährlich einstuften und somit in Gefangenschaft behielten: „und ich muß zurück
in meine Finsternis und muß weiter warten, monatelang“.45 Das Beispiel für eine
Frau, die wegen Spionage verhaftet wurde, gestaltet sich komplizierter. Ly van
Brackel, die nach eigenen Aussagen bereits in Großbritannien undercover gelebt
hatte, gab Spionagetätigkeiten in Frankreich zu.46 Auch wenn eine vollständige Wi-
derlegung ihres Berichts nicht angestrebt werden kann, so kann er doch zumin-
dest als überzogen betrachtet werden. Ihre Geschichte, in der sie immer wieder
glücklich entfloh und immer wieder richtige Vorahnungen bezüglich der Handlun-
gen aller Nationen hatte, liest sich eher wie ein Spionageroman und nicht wie ein
Erfahrungsbericht: Als aristokratische Frau und liebevolle Mutter war sie von ih-
rem britischen Landhaus, wohin sie vor einer deutschen Anklage geflohen war,

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  113

40 Auburtin, Frankreich, 28–30.
41 H.H., Lehrerin, 274.
42 Emil Dovifat, „Auburtin, Viktor“, in Neue Deutsche Biographie, 1 (1953), 427; Ma Ying, „Auf der
schmalen Brücke der Kunst. Die feuilletonistischen Schriften von Victor Auburtin (1870–1928) und
Lin Yutan (1895–1976)“, Zeitschrift für Germanistik, 22:3 (2012), 643.
43 „A propos des journalist allemands à Paris“, Le Matin, 20. Juli 1914, 3; „Echos“, La Liberté, 20.
September 1913, 2.
44 Auburtin, Frankreich, 100.
45 Auburtin, Frankreich, 101.
46 Ly van Brackel, Zuchthäuslerin Nr. 5553. Kriegserlebnisse einer deutschen in Frankreich (Ber-
lin: Scherl, 1917), 10–11.



nach Paris gereist. Als der Krieg zwischen Frankreich und Deutschland ausbrach,
wusste sie bereits, dass Großbritannien sich Frankreich anschließen würde, gab
sich als britische Ärztin aus und trat dem Roten Kreuz bei, nur um aufgrund ihrer
patriotischen Wut gegenüber der Misshandlung deutscher Gefangener enttarnt zu
werden. Im Gefängnis beschrieb sie furchtbare Misshandlungen an sich, täuschte
einen Selbstmord vor, kehrte im Anschluss freiwillig zurück ins Gefängnis und
brach aus Spaß erneut aus.47 Nichts davon konnte an anderer Stelle belegt werden.
Ihre Schilderungen klingen, diplomatisch ausgedrückt, unglaublich. Doch auch
wenn ihr Bericht nur mit Zweifeln zu lesen ist, war gewalttätiges Verhalten gegen-
über den Verdächtigten nicht nur dort zu finden. Die französische Einstellung, die
sich bereits vor dem Krieg verhärtet hatte, sah bereits um die Mobilisierung her-
um „ethnisch“ Deutsche klar als Feind.

Jene deutschen Staatsbürger, die nicht auf dem Weg bereits gefangen genom-
men worden waren oder es vor Mitternacht am 3. August nicht über die Grenze
geschafft hatten, mussten sich nun, ähnlich wie in Großbritannien bei der Polizei
registrieren. Hierbei war die Angst vor einer fälschlichen Verhaftung noch immer
präsent. Anna Vervier hatte es bis nach Paris geschafft, dort aber keinen Zug zur
Grenze mehr bekommen. Sie übernachtete nun in dem Pariser Apartment ihrer
Gastfamilie, fühlte sich aber auch dort weniger wie ein Gast:

Wie eine Gefangene lebte ich nun in der Wohnung bei geschlossenen Fensterläden und
schrieb Abschiedsbriefe an meine Angehörigen, denn ich wußte ja nicht, ob ich sie je wie-
dersehen würde. Nebstdem hatten mich die Ereignisse der letzten Tage auch so angegriffen,
daß sich ein gewisser Verfolgungswahn meiner bemächtigte. Jeder Glocken- und Telefonan-
schlag, der manchmal irrtümlich ertönte, deutete mir meine sofortige Verhaftung an.48

Wie in Großbritannien hatte die französische Regierung damit begonnen, in das
Leben der deutschen Staatsbürger einzugreifen und sie wie separate und gefährli-
che Individuen zu behandeln. In Frankreich gefangen, erfuhren die deutschen
Staatsbürger nun die erste von zwei Wellen der Feindseligkeit und Gewalt vor der
Internierung selbst. In seinen unveröffentlichten Memoiren schrieb Hugo Ringer:

Gegen Mittag, als ich von meinem Arbeitsplatz wiederkam, hatte eine große und dichte Men-
ge das Haus umringt, in dem ich wohnte. Mit großer Mühe gelang es mir, diese Kette zu
durchbrechen und im Inneren meiner Unterkunft Zuflucht zu suchen. Aber diese Leute, von
denen niemand vor vierundzwanzig Stunden gewagt hätte, mir auch nur ein Haar auf mei-
nem Kopf zu krümmen, schienen wie Tiere und die Wildheit von Bestien angenommen zu
haben. Die Tür meines Zimmers konnte ihnen nicht standhalten. Die tobende Masse drang

114  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

47 Van Brackel, Zuchthäuslerin, 1, 11, 12–13, 16, 39–40, 44–45.
48 Vervier, Périgueux, 6.



in mein Zimmer ein, wütend und schreiend. Ich konnte in letzter Minute durch das Fenster
fliehen, ohne Zeit, meine persönlichen Gegenstände mitzunehmen.49

Diese Erfahrung von Gewalt war nicht die einzige, wurden doch schon viele Perso-
nen direkt bei Ausbruch des Krieges angegriffen.50 Das Kindermädchen Fanny
Hoeßl sprach von Brandstiftung gegen vermeintliche deutsche Betriebe: „Scharfer
Brandgeruch zog durch das Fenster […]. Da brannten wohl die deutschen, die el-
sässischen Firmen lichterloh und ihre Besitzer verkrochen sich in irgend einem
dunkeln Winkel.“51 Hilda Schuon, das Kindermädchen einer hochrangigen franzö-
sischen Familie sprach von Menschen, die um ihr Leben bangten und Wunden da-
von trugen: „das beweisen die vielen Messerstiche und Schußwunden, welche die
Deutschen vor den Augen des Gesetzes davontrugen.“52 Auch in der Forschung ist
diese Gewalt anerkannt worden, so beschreibt Juliette Courmont die französische
Kriegskultur als besonders gewalttätig.53

Natürlich muss trotzdem die Positionalität der Personen und deren Einfluss
auf ihre Erfahrungen mitbedacht werden. Eine gegenderte Sichtweise ist auszu-
schließen, schaut man sich die Gewaltdarstellungen der bisherigen männlichen
und weiblichen Deutschen an. Allerdings ist festzustellen, dass die Handlungen
der französischen Bevölkerung stärker als gefährlich betrachtet wurden wenn der
Text insgesamt auch stärker antifranzösische Positionen vertrat. Dies ist an einem
expliziten Beispiel festzumachen, den patriotischen Gesängen bei Ausbruch des
Krieges.54 Helene Schaarfschmidt war im Sommer 1914 für eine Stellung als Kin-
dermädchen nach Frankreich gezogen. Mit einem sichtbaren pro-deutschen Impe-
tus, der sich durch den gesamten Bericht zieht, beschrieb sie sich beispielsweise
als argumentierfreudig gegenüber einem französischen General, der den Kaiser
für einen möglichen Krieg beschuldigte und schrieb: „Ich ließ diese Meinungsäu-
ßerung natürlich nicht unerwidert.“55 Als sie am 1. August nach Paris reiste, zeich-
nete sie ihre Wahrnehmung vor Ort auf. Ängstlich wegen der französischen
Kriegsbegeisterung, konnte sie am 2. August kein Auge zu tun, denn „Man hörte
fortwährend Banden vorbeiziehen. Sie sangen die Marseillaise, schrieen [sic] und
tobten.“56 Die Handlungen der Franzosen wurden nun als gefährlich beschrieben,

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  115

49 Ringer, Boulevard, pos. 105.
50 Farcy, Camps, 12–13.
51 Hoeßl, Gefangene, 5.
52 Schuon, Tagebuch, 4.
53 Juliette Courmont, „Making Sense of the War“, International Encyclopedia of the First World
War [online] (2014), [zuletzt abgerufen am 17.06.2022].
54 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 9; Madsack, Victis, 19–20; Köbner, Kriegsgefangen, 19.
55 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 7.
56 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 9.



es handelte sich um Banden, die brutal wahrgenommen wurden. Gertrud Köbner,
die am 2. August ebenfalls in Paris war, beschrieb das Verhalten vor Ort spürbar
anders. Sie hatte bereits Jahre in Frankreich gelebt und fühlte eine persönliche
Verbindung zu dem Land. Daher, auch wenn sie von auf ihre Koffer im Flur ge-
schriebenen Drohungen und Beleidigungen spricht, beschrieb sie die Situation auf
den Straßen wie folgt:

Beim Refrain der Marseillaise entblößen sich alle Häupter und wie aus einer einzigen Kehle
stimmen alle in gewaltiger Bewegung […] ein, während in allen Gesichtern die Augen im hei-
ligen Ernst leuchten. Man merkt, Paris fürchtet sich nicht vor diesem Krieg. Es hat ihn nicht
gewollt…57

Es mag zwar im Sprachbild nicht rein positiv anklingen, aber Köbners Deutung
für das Handeln der Franzosen ist ein völlig anderes als das von Schaarfschmidt.
Die Nutzung von Begriffen wie heilig in der Beschreibung dieser Einheit waren bei
Schaarfschmidt sonst eher bei den Deutschen zu verorten, vor allem wenn sie ge-
gen die Franzosen vor dem Krieg argumentierte: „Deutschland wünscht keinen
Krieg, ist nur genötigt, seine Verteidigungskräfte stark zu erhalten, um sich zu
schützen.“58 Es scheint, dass, trotz einer generellen Unsicherheit und auch tatsäch-
licher Gewalt, die Einschätzung der Gefahr je nach persönlicher Verbindung zu
Frankreich ab- oder zunahm. Daher sind die deutlicheren Beschreibungen von Ge-
walt zu Kriegsbeginn kritisch zu betrachten, geben aber einen Einblick in die an-
dere Erfahrungswelt der deutschen Staatsbürger in Frankreich, verglichen mit
Großbritannien.

In das Chaos und die Angst der Tage zu Beginn des August mischten sich auch
Gerüchte, die sich nun verbreiteten.59 Da sich die „ethnisch“ deutsche Bevölkerung
der Feindseligkeit zwischen Deutschland und Frankreich bewusst war, ist es nicht
unwahrscheinlich, dass Gerüchte von Gewalt einfacher angenommen und verbrei-
tet wurden. Wie schnell solche Gerüchte ihre Runde machen konnten, ist am Bei-
spiel Conrad Schmids festzumachen, der sich als Schweizer Staatsbürger an der
luxemburgischen Grenze zur Ruhe gesetzt hatte: „Schon in den ersten Tagen mei-
ner Haft auf der Festung Montmedy wurde das Gerücht gestreut, ich sei stand-

116  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

57 Köbner, Kriegsgefangen, 30–31.
58 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 5.
59 Gerüchte sind in diesem Fall nach Nicholas DiFonzo und Prashan Bordia zu verstehen, welche
sie wie folgt definieren: Nicht verifizierte und instrumentell relevante Informationsaussagen in
Zirkulation, im Kontext von Ambiguität, Gefahr oder potenzieller Gefahr, die Menschen dabei
helfen dieser Situation einen Sinn zu geben und mit dem Risiko umzugehen, Nicholas DiFonzo
und Prashan Bordian, Rumor Psychology. Social and Organizational Approaches (Washington:
APA, 2007), 13.



rechtlich erschossen worden und man nannte mit Gewissheit die Soldaten, die auf
mich gezielt.“60 Ob nun real oder fiktiv, zeigt die Aufnahme dieser Informationen
doch, wie schnell sie für real gehalten wurden. Die „ethnisch“ Deutschen sahen sie
als wahrscheinlich genug an um sie weiterzuverbreiten und zeigten damit ihre Er-
wartungshaltung gegenüber französischem Verhalten. Da sich der Diskurs bereits
verhärtet hatte, und „ethnisch“ Deutsche als potenzielle Gefahr betrachtet wur-
den, verbreiteten sich gegengesetzte Gerüchte von deutschen Spionen auch in der
französischen Mehrheitsbevölkerung und hielten sich über den gesamten Krieg.

Doch hielten sich auch in Frankreich viele deutsche Staatsbürger an die Vor-
gaben des Staates. Relativ bald erhielten sie ein Datum, das ihnen den Zeitpunkt
ihrer Internierung verkündete und zu dem sie sich in der Polizeiwache einfinden
sollten. Die Polizeiwache war allerdings nicht das Ende der Reise. Während die
deutschen Staatsbürger häufig zuerst zu den Knotenpunkten des Transports, wie
Lille Paris oder Lyon gereist waren, würden sie vom Datum ihrer Internierung an
nun in die westliche Peripherie verbracht werden. Viele Berichte sprechen von
mehreren Zwischenstationen auf dem Weg, sowohl während ihrer initialen Flucht
als auch während ihrer Reise zu den Internierungslagern.61 Diese Reisen variier-
ten in ihren Strecken und hatten, wie in Abbildung 3 zu sehen ist, meist mindes-
tens zwei Zwischenstopps.

Ein Aspekt, den diese Karte nicht darstellen kann, ist die Art und die Länge
der Reisen. Die Berichte sprechen häufig von Reisen auf Viehwagen oder in über-
füllten Zügen, gerade Viehwagen werden in diversen Berichten erwähnt, wie de-
nen von Köbner, Schuon, Ringer und anderen.62 Aspekte wie diese, auch wenn sie
nicht ungewöhnlich für Kriegszeiten sind, wurden als unmenschliche Behandlung
erfahren oder zu deren Darstellung genutzt. Viele Stunden des Reisens später, er-
reichten die meisten Zivilisten nun ein französisches Dort oder eine Stadt fern der
Frontlinie, wie Garaison oder La Puy.

Was nun folgte, nachdem die Zivilisten ihre Transportvehikel verließen, wird
meist als die Konfrontation mit einer dicht gedrängten, feindseligen und manch-
mal auch gewalttätigen Bevölkerung beschrieben; der zweiten Welle von Feind-
schaft und Gewalt. Berichte wie jene von Anna Vervier sprechen von Massen, die
sich vor der Bahnstation versammelt hatten um die zukünftigen Internierten zu

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  117

60 Conrad Schmid, In französischer Kriegsgefangenschaft. Erlebnisse eines Schweizers vor und
nach Kriegsausbruch, 2. edn., (Weinfelden: Kommissions-Verlag, 1915), 21.
61 Siehe zum Beispiel: Coith, Kriegsgefangen, 31–32; Schmid, Kriegsgefangenschaft, 10;
Schaarfschmidt, Erlebnisse, 27–28; Ringer, Boulevard, pos. 157.
62 Siehe zum Beispiel: Köbner, Kriegsgefangen, 63; Coith, Kriegsgefangen, 31; Schuon, Tagebuch,
5; Ringer, Boulevard, pos. 167.



Abb. 3: Auf dieser Karte Frankreichs von 1914 wurden die die Reiserouten verschiedener „ethnisch“
Deutscher in Frankreich nach der Mobilisierung farblich eingefügt. (Quelle: Karl Baedecker, Southern
France Including Corsica; Handbook for Travellers (Leipzig und New York: Baedeker, 6. überarbeitete
Edition 1914), copyright free, provided by University of Texas Libraries, bearbeitet von Mathis
J Gronau.

118  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“



inspizieren und zu misshandeln.63 Die Berichte variieren hierbei in der Ausprä-
gung von Misshandlung, von wütenden Rufen bis hin zu dem, was Hilda Schuon
beschrieb:

In Clermont erwartete uns Unmenschliches. Die ganze Einwohnerschaft hatte sich aufge-
stellt, um die deutschen „Barbaren“ entsprechend zu empfangen. Langsam bewegte sich die
Straßenbahn durch die wütende Volksmenge, während wir mit den offenen Güterwagen
den größten Gemeinheiten und Rohheiten ausgesetzt waren. Wir wurden mit Steinhageln
bombardiert und mit Peitschen geschlagen, auch Stöcke und sonstige Waffen kamen in Be-
nützung, begleitet von fürchterlichem Lärm.64

Fanny Hoeßl meinte, dass dieses Verhalten ähnlich sei wie gegenüber den tatsäch-
lichen militärischen Kriegsgefangenen.65 Auch wurde berichtet, dass Gewalt ge-
genüber Zivilisten vom Militär ausging. Hermann von Boetticher und Paul Gowa,
die auf die Île Longue verbracht wurden, beschrieben unabhängig voneinander
den folgenden Fall:

Vor einem niederen Gebäude, einem verlassenen Ziegenstall, stehen wir still. Seine Tür steht
weit auf, zu beiden Seiten Posten mit blinkendem Gewehr, wir reichen durch sie hindurch
unser Gepäck in schwarze Finsternis und schreiten wieder weiter in endlosem Zug. Hinter
uns weigert sich eine Stimme; sie verhallt. Wir schreiten fort. Offiziere sitzen auf scheuem
Pferd. Dann tönt in die wartende Stille ein Schuß. Frauenschreie erfüllen die Luft, es folgt
ein zweiter und ein dritter Schuß […] „Was ist, Korporal?“ „Man hat getötet, still!“ Die Land-
schaft schweigt. Das Dunkel atmet. Die Offiziere sprengen die Reihen entlang. Kommandos
werden verteilt: wer aus der Reihe tritt, wird erschossen.66

Während Boetticher nur seine Wahrnehmung in die Beschreibung einfließen ließ,
meinte Paul Gowa mehr über den Vorfall zu wissen:

Ein Ungar, welcher lange Jahre sich ein paar Tausend [sic] Dollar erarbeitet hatte und diese
in seiner Handtasche aufbewahrte, wollte sein Gepäck nicht von sich geben. […] Anstatt nun
diesen Mann abzuführen, nahm ein Offizier seinen Revolver und schoss auf den Unglückse-
ligen. Er stürzte zu Boden und abermals trat der Offizier hinzu und gab mehrere Schüsse
auf ihn ab, bis er ihn vollends tot wusste. Da wir einen langen Zug bildeten und es stockfins-
ter war, wussten die meisten nicht, was vor sich ging; wir sahen und hörten nur die Schüsse
und dann das Aufschreien der gaffenden Bauernweiber67

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  119

63 Vervier, Périgueux, 7.
64 Schuon, Tagebuch, 9.
65 Hoeßl, Gefangene, 17.
66 Boetticher, Erlebnisse, 77.
67 Gowa, Gefangenschaft, 8–9. [Betonung im Original]



So furchtbar diese Situation war, können die Details keine Bedeutung haben. Viel-
mehr zeigt das Erlebnis von tödlicher Gewalt noch vor Erreichen des Lagers selbst
die andere Qualität der Gewalt, die in Frankreich erfahren wurde. In Großbritan-
nien war schließlich, außerhalb des Aufstands in Douglas 1914, tödliche Gewalt ge-
genüber Internierten selten gewesen. Auch bedeuten die Zeugnisse von Tötungen
nicht, dass französische Militäreinheiten generell brutaler oder feindseliger gegen-
über Internierten waren. Wie stark diese Einstellung ausgeprägt war, ist auch in
den Berichten nicht eindeutig zu greifen und machte sich vermutlich stark an den
persönlichen Erfahrungen und Vorurteilen fest. So betonte Anna Vervier beispiels-
weise, dass Soldaten auch Hilfe anboten und sich höflich verhielten, während Fan-
ny Hoeßl Wert darauf legte, dass es sich bei solchen Soldaten eher um „weiße Ra-
ben“ handelte.68 Spontane Gewalt in Frankreich wiederum, geschah häufiger, so-
wohl in Frankreich aber auch in Deutschland, wie Heather Jones feststellt:

Generell ist das Muster, was sich im Bezug der Ankunft von Gefangenen abzeichnet, das ei-
ner erstaunenswert schnellen Mobilisierung und einer spontanen kollektiv-öffentlichen
Wut, sowohl in Frankreich und Deutschland, welche ähnliche Mechanismen und Ausdrucks-
formen annahm. Es gab regionale Variationen und Motivationen aber die Spontanität der
zivilen Reaktion ist entlarvend. Sie zeigt den mächtigen Einfluss, den der Ausbruch des Krie-
ges auf verschiedene Regionen hatte und die Schnelligkeit, mit der Zivilisten eine Kultur des
Hasses und den Stereotyp des „Feindes“ annahmen, und anhand dessen die moralischen
Normen der Friedenszeit aufgaben.69

Auch die österreichische Feindstaatenangehörige Helene Fürnkranz fragte sich
nach diesem Zusammenhang: „Auch war es möglich, daß Rache mit dem zur
Schau getragenen Patriotismus verbunden war.“70 Die Gewalt richtete sich also ge-
gen alle Feindstaatenangehörigen, auch nicht-deutsche Staatsbürger. Doch zeigt
sich, gerade auch in Heather Jones Vergleich, wie schnell Gewalt gegenüber „eth-
nisch“ Deutschen in Frankreich ausbrach und wie schnell beide Staaten dem un-
terlagen, was einige Historiker als Kriegskultur beschreiben.71 Durch diese Gewalt-
taten konnten die teilnehmenden Zivilisten sich als Teil der Kriegsanstrengung se-
hen, griffen sie doch den vermeintlichen Feind an, wo sie es konnten.72 Diese
Gewalt war auch gegenüber britischen Internierten in Deutschland ausgeprägt

120  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

68 Hoeßl, Gefangene, 13; See also: Vervier, Périgueux, 6–7; Gowa, Gefangenschaft, 25–26.
69 Heather Jones, Violence against Prisoners of War in the First World War. Britain, France and
Germany, 1914-1920 (Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 38–39.
70 Fürnkranz, Kriegsgefangenschaft, 6.
71 Jones, Violence, 39.
72 Jones, Violence, 68.



und wurde mit dem gefühlten Verrat Großbritanniens begründet.73 In Großbritan-
nien zeichneten sich solche Trends ebenfalls ab, waren aber bei Kriegsbeginn
deutlich schwächer ausgeprägt und bauten sich erst mit der Zeit auf, bis sie Mitte
1915 ihren Höhepunkt erreichten. Während die Aggression in Deutschland gegen-
über Briten zeigt, dass vergleichende Forschung mit allen drei Nationen notwen-
dig ist, so zeigt das Verhalten in Frankreich und Großbritannien, wie stark die Vor-
kriegseinstellung in das Verhalten während der Kriegszeit überging. Auch spielte
die Positionalität der Personen eine Rolle, vor allem derer, die schon länger in
Frankreich gelebt hatten und welche sich dieser verhärteten Identität nicht ange-
nommen hatten: den Weltbürgern.

Österreicher, die allein schon wegen ihrer Sprache, auch gerne als „ethnisch“
Deutsch betrachtet wurden, wie Helene Fürnkranz, konnten trotz alledem auch
persönlich von Gewalt verschont werden. Sie schrieb in ihren Erinnerungen zwar
auch, dass sie mit angesehen hatte, wie deutsche Läden zerstört worden waren,
konnte aber auch nicht umhin zu schreiben: „Ueberhaupt möchte ich betonen,
daß wir im [sic] Anfang des Krieges äußerst rücksichtsvoll und nett behandelt
wurden.“74 Ähnlich wie bei Gertrud Köbner, zeigt diese Aussage, dass nicht alle
sich von dem französischen Verhalten spezifisch angegriffen fühlten. Während
die Idee einer Annäherung bei vielen mit Kriegsende verschwand, blieb sie gerade
für jene, die sich der Idee des Weltbürgertums vor dem Krieg verschrieben hat-
ten.75 Hier spielte auch die Position verschiedener Teile der französischen Bevölke-
rung mit hinein. So hatte Anna Verviers Gastfamilie sie schließlich auch in ihrer
Wohnung unterkommen lassen und je nach Region war die Animosität anders
ausgeprägt. In seiner Analyse der Internierung auf der Insel Korsika, sieht Sylvain
Gregori die Identität der korsischen Bevölkerung als Grund dafür, dass diese Inter-
nierten gegenüber eher gelassen reagierten.76 Es ist schwierig zu differenzieren,
wie stark die generelle Kriegsdebatte diese Berichte färbte, vor allem da die Dar-
stellung von Empörung auf beiden Seiten immer lauter wurde und den Punkt er-
reichte, dass Heather Jones davon ausgeht, dass ab 1915 jede Form der Misshand-
lung als Grausamkeit betrachtet wurde.77 Diese Schlussfolgerung würde auch die
Gewalt in Großbritannien erklären, hatte sich bis 1915 die Intensität der Feind-
schaft bis dahin zu ihrem Höhepunkt bewegt. In Frankreich wiederum war diese
Animosität schon in der Vorkriegszeit präsent gewesen und brach nun umso

4.1 Der Ausbruch des Krieges und der Weg zur Internierung  121

73 Jones, Violence, 68.
74 Fürnkranz, Kriegsgefangenschaft, 10.
75 Fürnkranz, Kriegsgefangenschaft, 6–7; Köbner, Kriegsgefangen, 16–17.
76 Sylvain Gregori, „Une captivité insulair. Prisonniers de Guerre et internés civil en Corse 1914–
1918“, Cahier de la Mediterranée, 81 (2010), 173–174.
77 Jones, Violence, 79.



mehr, stärker und gewalttätiger aus. Diese Feindseligkeit würde sich auch nicht
mit dem Betreten der Internierungslager verflüchtigen, sondern schlicht andere
Formen annehmen.

4.2 Die Erfahrung der Internierung

Bevor die Erfahrung der Internierung genauer betrachtet wird, ist es wichtig wei-
tere strukturelle Aspekte der Lager anzuführen. Die zwei Hauptlagergruppen, die
über die Hälfte der Lager ausmachten, waren camps de mobilisable und camps de
familles, also Lager speziell für potenzielle Soldaten und für solche, die als gesamte
Familie interniert worden waren. Andere Lagergruppen waren auf sozial uner-
wünschte Gefangene spezialisiert, auf Geiseln, wie Elsässer aus der Grenzregion
oder jenen, die generell unter Verdacht standen. Auch wenn allgemein Feindstaa-
tenangehörige interniert wurden und alle Lager auf die eine oder andere Weise
heterogen waren, was Ethnie und Staatsangehörigkeit betraf, so begann die fran-
zösische Internierung deutlich breitgefächerter. Hugo Ringer fasste diese Diversi-
tät bei Antritt seiner Internierung wie folgt zusammen:

Dort versammelten sich drei- bis vierhundert Menschen aller Nationalitäten, aller Berufe,
jeden Alters und Geschlechts. Ältere mit weißem Haar, die seit sehr vielen Jahren in Frank-
reich lebten und deren Söhne unter französischer Flagge dienten, standen neben Männern
in der Blüte ihres Lebens. Daneben alte Frauen und Mütter, Säuglinge in ihren Armen, junge
Mädchen und Jungen. Alle mussten evakuiert werden, auch die in Frankreich geborenen
Frauen, die das Pech gehabt, Deutsche und Österreicher geheiratet zu haben, der Spionage,
oder einem anderen Verbrechen beschuldigt wurden.78

Über eintausend Bürger neutraler oder verbündeter Staaten, wobei Belgier die
zweitgrößte Minderheit ausmachten, wurden zusammen mit sozial unerwünsch-
ten Franzosen in Internierungslager verbracht.79 Dies inkludierte Prostituierte, Ar-
beitslose, Reisende sowie Streikende und „Revolutionäre“.80 Auch wenn einige
Stimmen laut wurden, so führte diese Maßnahme allgemein nicht zu Empörung.81

All diese wurden in zwei verschiedenen Lagern untergebracht, den freien Lagern,
camps libres, und den bewachten Lagern, den camps surveillés. Wie die Situation
in diesen und den anderen Lagern war, war einmal von ihrem Zweck abhängig,

122  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

78 Ringer, Boulevard, pos. 143.
79 Farcy, Camps, 75.
80 Farcy, Camps, 77, 98, 107.
81 Walter Litschgy, Als Kriegsgeisel in Frankreich. Wer hat die Kriegsgreuel begangen? (Schwäb.
Gmünd: Rems-Zeitung, 1920), 23.



aber auch von dem Zeitpunkt der Erfahrung. In seiner Studie der Lagerentwick-
lung in der Vendée, teilt Laurent Morival diese in eine Phase von 1914 bis 1915 und
eine zweite von 1915 bis 1919 auf.82

Während das erste Jahr gerade durch die schnelle Zusammenführung und Ge-
fangennahme von Individuen aller Art charakterisiert wurde, würden die nächs-
ten Jahre zu einer viel differenzierteren Aufteilung in Lager führen. Diese Verän-
derungen geschahen sukzessiv und veränderten die Erfahrung von Internierung.
Diese würde erst mit der Aufteilung in verschiedene Lager eine dauerhaftere Ge-
stalt annehmen.83 So hatten die camps de familles langfristig mehr Privilegien als
camps de mobilisable und der Unterschied an Privilegien zwischen einem freien
und einem bewachten Lager erklärt sich mehr oder weniger von selbst. Gegen-
über jenen nicht-elsässischen deutschen Staatsbürger ohne französische Partner,
die als gefährlich betrachtet wurden, ob nun gerechtfertigt oder ungerechtfertigt,
war die Feindseligkeit deutlich ausgeprägter.

Diese Feindseligkeit, und in einigen Fällen auch Gewalt, setzte sich auf ver-
schiedene Arten auch während der Internierung fort. Bemerkungen über Gewalt
können auch in unveröffentlichten Aufzeichnungen, wie denen von Hugo Ringer,
gefunden werden, dessen annotierte Tagebücher erst 2018 von Ronan Richard ge-
funden und übersetzt wurden.84 Während seiner Zeit im Lager beschrieb Ringer
unnötige und potenziell tödliche Aggression gegenüber zivilen Internierten: „Tat-
sächlich griffen uns die Soldaten bei jeder Gelegenheit und ohne geringsten Grund
mit Bajonetten an. Wir lachten und machten Späße und das machte sie natürlich
noch wütender auf uns. Ein junger Soldat zeichnete sich hierbei besonders aus.
[…] Einmal hat er Patronen in sein Gewehr geladen, aber er kam nie weiter.“85

Was hier sichtbar wird, ist die generell streitlustige Atmosphäre in den Lagern
mit deutschen Staatsbürgern, wobei die Berichte immer wieder die Schuld bei den
Wachen suchten. Der Autor Hans Wram ging sogar so weit zu behaupten, es sei in
einem Falle zu gezielten Tötungen in einem Gefängnis gekommen: „Die armen
Frauen und Mädchen wurden dort einfach erschossen, ohne jegliche Untersu-
chung.“86 Auch wenn es unwahrscheinlich erscheint, dass französische Internie-
rung organisierten Mord inkludierte, zeugt diese Erwähnung, dass Wram davon
ausging, dass sein Publikum den Franzosen so ein Verhalten zutraute und darüber
entrüstet war. Was hier also eher deutlich wird, ist eine inhärente Unterscheidung

4.2 Die Erfahrung der Internierung  123

82 Morival, „Dépôts“, 93–96.
83 Morival, „Dépôts“, 93–96.
84 Ringer, Boulevard, pos. 11.
85 Ringer, Boulevard, pos. 11.
86 Hans Wram, Paris 1914–1918. Wahrnehmungen eines Augenzeugen, (Gotha: Friedrich Andreas
Perthes, 1918), 81.



zwischen Franzosen und Deutschen, die die Franzosen als schlechtere Menschen
darstellte. Doch wird in anderen Berichten auch sichtbar, dass sich nicht alle Sol-
daten so benahmen. Auf der Île Longue berichtete Hellmuth Felle beispielsweise
von einem gänzlich anderen Umfeld, wenn auch keinem herzlichen:

Vor allem war wohltuend, dass man uns den Tag über in Ruhe liess. Mit den stündlichen
Schikanen wie es in Uzès war es endlich aus. […] Unser Lager unterstand dem Ministerium
des Innern. Die Ordnung innerhalb des Lagers wurde daher nicht durch Soldaten oder Gen-
darmen, sondern durch sogenannte „surveillants“ vorgenommen, die wir wegen ihres ho-
hen Alters „Weihnachtsmänner“ nannten. […] Sie wollten uns garnichts [sic] und waren zu-
frieden, wenn man sie selbst in Ruhe liess.87

Auch die Österreicherin Helene Schaarfschmidt konnte in Garaison nur Gutes
über die Soldaten sagen, als diese sie bei ihrer Abreise verabschiedeten: „In der
Kantine herrschte auch ein reges Abschiednehmen. Dort prangte ein von den Sol-
daten gestifteter Blumenstrauß mit der Widmung: Bon souvenir et bon voyage!
Die Soldaten waren eigentlich stets sehr freundlich gewesen.“88 Hier zeigt sich wie-
der, wie unterschiedlich die Wahrnehmungen sein konnten, auch wenn Gewalt
immer noch deutlich häufiger Thema blieb, als es bei den Erfahrungsberichten in
Großbritannien der Fall war. Für einige, wie bei Victor Auburtin, hatte solch eine
Sichtweise auch schon vor seiner Internierung existiert, auch er sah die Franzosen
im Allgemeinen als gewalttätig, gerade bei seinem Gerichtsprozess:

Das ist der Verfolgungswahnsinn; der Wahnsinn, der dieses Volk immer wieder faßt, wenn
es die Worte Spionage und Hochverrat hört und ernst nimmt. Niemand kennt die französi-
sche Nation, der sie nicht einmal in solchem Augenblick sah, wo sie den Schaum vor dem
Munde hat. Aber wer ihr einmal so begegnete, der begreift auch ihre seltsam scheckige Ge-
schichte, die immer zwischen klarer Vernünftigkeit und Tobsuchtsanfall wechselt. […] Das
Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats.89

Als also die Feindseligkeit mit dem Krieg begann und, in einigen Fällen, nicht en-
dete, konnten die Vorannahmen von Feindschaft und kulturellem Kontrast schnell
als Erklärungsmuster dienen. Schließlich mussten der plötzliche Wechsel und die
damit einhergehende Misshandlung eingeordnet werden. So fragte sich zum Bei-
spiel Hugo Ringer selbst: „Wie kann es sein, dass der Krieg solch vernünftige und
höfliche Menschen in diesem Ausmaße in wilde Tiere verwandeln kann?“90 Viele

124  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

87 Hellmut Felle, Fünf Jahre Hinter Stacheldraht (unveröffentlicht: Ilelongue14-18.eu) http://ile-
longue14-18.eu/?Funf-Jahre-hinter-Stacheldraht-Bericht-des-Zivil-Internierten-Hellmut-Felle [zu-
letzt abgerufen am 09.05.2022], 126 f.
88 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 53.
89 Auburtin, Frankreich, 29.
90 Ringer, Boulevard, pos. 122.

http://ilelongue14-18.eu/?Funf-Jahre-hinter-Stacheldraht-Bericht-des-Zivil-Internierten-Hellmut-Felle


Antworten wurden auf diese Frage gegeben: von einer intrinsischen Anlage zur
Gewalt, wie sie Auburtin feststellte, über Reaktionen auf die Behandlung der fran-
zösischen Internierten in Deutschland bis hin zur Auswirkung von Siegen und Nie-
derlagen Frankreichs während des Krieges.91 In einigen dieser Erklärungen zeigt
sich, dass nicht immer von einer dauerhaft negativen Einstellung ausgegangen
wurde. Auch Hugo Ringer sprach sich dafür aus, dass sich die Beziehungen zwi-
schen den Internierten und den Soldaten verbessern konnten.92 Solche Ruhepha-
sen wurden aber auch von ihm klar im Kontrast dazu gesetzt, dass „die Situation
wirklich schlimm gewesen war“.93 Das Schießen auf Zivilinternierte blieb in Groß-
britannien selten, tauchte aber in Berichten aus Frankreich auf und zeugt von der
anderen Qualität an Gewalt in Frankreich. So dachten laut Hoeßl einige Internier-
te an Gewalt gegenüber den Soldaten:

Wie jeden Tag gibt es auch heute einen Schrecken. „Alles in den Hof“, heißt es. Hinter uns
schließt man Säle und Zimmer ab, wir werden zusammengetrieben, dicht auf unsern Fersen
drängen sich die Soldaten mit dem Bajonett am Fuß. Wir haben wohl alle denselben Gedan-
ken, denn der Mann neben mir flüstert: Nur keine Angst, sobald sie zielen, machen wir sie
nieder.94

Auch wenn das tatsächliche Ausmaß nicht nur aus den Quellen bestimmt werden
kann und, wie bereits gesehen, auch die persönliche Sichtweise das Ausmaß an
dargestellter Gewalt bestimmte, so werden diese Aussagen auch von Farcy unter-
stützt, der schlussfolgert: „Es ist sicher, dass die Unterbringung in Zellen häufig
mit Willkür einhergeht und die Beschwerden von Internierten, die an Botschaften
gerichtet wurden, alles andere als übertrieben sind.“95 Andere Formen von Ge-
walt, beispielsweise das willkürliche Inkarzerieren, fanden also ebenfalls statt.
Häufig wurde auch von einer weiteren Form berichtet, nämlich der aktiven Ver-
nachlässigung. So beschwerte sich Fanny Hoeßl:

Wir haben aber noch viele Kranke, ja Schwerkranke. Der Doktor erkundigt sich, wer Geld
hat, aber auch dem schreibt er nur hastig ein Rezept. Die andern können „crever“, das ist
sein und Herrn Fumets Lieblingswort wenn es uns Deutsche angeht.96

4.2 Die Erfahrung der Internierung  125

91 Für Reaktionen, siehe Felle, Stacheldraht, 136; für Siege oder Niederlagen, siehe: Koebner,
Kriegsgefangen, 133.
92 Ringer, Boulevard, pos. 882.
93 Ringer, Boulevard, pos. 882.
94 Hoeßl, Gefangene, 14.
95 Farcy, Camps, 224.
96 Hoeßl, Gefangene, 14.



Auch was die Verpflegung anbelangte, wurden die Internierten laut Hoeßl nicht
nur vernachlässigt, sondern erniedrigt und selbst zu gewalttätigen Gedanken ge-
bracht:

Den Soldaten, es sind 150 an der Zahl, wird ihre gamelle gebracht, Schweinefleisch mit Erb-
sen. Die Mütter schleichen heran, näher und näher. Hier der Soldat kann nicht alles essen;
der eine meint wohl, ein bébé allemand brauche nur eine Kugel, aber die anderen lassen
sich rühren von den blauen Guckaugen, und die Fingerlein lecken die Töpfe so blank, wie
nie ein französisches Geschirr es war. Die Männer sehen heißhungrig zu von der Ferne. Ei-
ner knurrt: Gäbe man uns nur Holz zu sägen, wir wollten den Kerlen, die nicht einmal rich-
tig ein Gewehr anpacken können, zeigen, wie ein Deutscher arbeitet. Aber hungern, nein,
wir erschlagen sie.97

Gewalt war deutlich präsenter in vielen französischen Lagern, was diese eher den
kanadischen Verhältnissen näherbringt als den britischen.98 Auch dort wurde im-
mer wieder von willkürlicher Gewalt gesprochen. Solche Einstellungen, ebenso
wie solch ein Verhalten, erhärtet die These, dass bereits vor dem Krieg ein verhär-
teter Diskurs existierte. Gerade die bereits bestehenden Animositäten führten zu
schnellerer und stärkerer Feindseligkeit, ebenso wie zu einer schlechteren Be-
handlung der Internierten. Dies wird vor allem beim Thema Essen deutlicher.

Während Essen auch ein Problem in der frühen Phase der britischen Internie-
rung darstellte, blieb es in Frankreich ein dauerhafter Konfliktpunkt.99 Nach
schlechteren Startbedingungen, wahrscheinlich aufgrund der schnellen und not-
dürftigen Lagervorbereitungen, sorgte die Möglichkeit, dass deutsche Staatsbürger
selbst kochen konnten, ähnlich wie in Großbritannien für eine gewisse Ruhe. So
schrieb Hellmuth Felle noch im Juni 1917, seinem 967. Tag in Gefangenschaft: „Boh-
nen und Reis aus der Franzosenküche sind muffig und voller Würmer. Wir kochen
daher auf unserem Öfchen und machen mal wieder Pfannkuchen mit Salat.“100

Dass die Möglichkeit, eigenes Essen zuzubereiten von Wichtigkeit war, ist nicht
verwunderlich. So argumentiert auch Keir Waddington, dass Essen „als Träger
von Bedeutung im größeren Kontext der Heimat, Nation und Reich“ fungierte und
daher eine besondere Bedeutung für jene hatte, die genau wegen dieses Kontexts
interniert worden waren.101 Essen und Kantinen waren Ankerpunkte im speziellen
Leben der Internierten, sowohl zeitlich als auch räumlich: „Diese Mahlzeiten sind
der Takt unseres Lebens durch die Jahre.“102 Für die Internierten stand Essen also

126  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

97 Hoeßl, Gefangene, 11.
98 Kordan, Canada, 71.
99 Zum Beispiel: H. H., Lehrerin, 275–276.
100 Felle, Stacheldraht, 137.
101 Waddington, „Sausage“, 1019.
102 Auburtin, Frankreich, 113.



häufig im Mittelpunkt, wurde genauestens begutachtet und konnte auch als Er-
leichterung der Umstände genutzt werden. So erzählte Helene Schaarfschmidt von
Internierten, die Restauranterlebnisse anboten und von Boetticher beschrieb fol-
gende Szene:

Der zweite, Herr Schuster, war ebenfalls bei Ausbruch des Krieges Koch in Paris. Er ist dürr,
blaß’ und klein, aber energisch und scharf wie ein Terrier ohne Gitter vorm Gebiß. Herr
Schuster ist der gesuchteste Mann im Lager. […] Herr aus dem Dahl kommt jeden Morgen zu
Herrn Schuster hin; er winkt ihm von der Barackentür zu und geht dann mit ihm auf das
vor meinem Fenster liegende kleine Feld. Hier spazieren die beiden Herren fast eine halbe
Stunde auf und ab, denn Wichtiges drängt nach Gestalt: das zweite Frühstück und Menu will
zusammengestellt sein. Zuerst wird aufgezählt, was ihm durch die französischen „Hilfspos-
ten“ zur Verfügung steht: etwa ein Fasan, Schweinsrippchen mit Kraut oder eine Hammel-
keule mit rotem Kohl; dann kommt die eigene Vorratskammer an die Reihe: ein dutzender-
lei [sic] Konserven, kalte Herrlichkeiten in Gelee, Weine, Liköre, Gewürze und Essenzen zur
Bereitung kunstvoller Saucen geeignet; zuletzt werden die Möglichkeiten für aufreizende Le-
ckerbissen, süße Speisen und Desserts erwähnt. Sorgfältig werden die Voraussetzungen ge-
geneinander abgewogen. […] Das dürre Köchlein überlegt. Sein Auftraggeber steht sorgen-
voll vor ihm da. […] Schießt aber Herr Schuster dann plötzlich aus seinen Überlegungen mit
einer glücklichen, den Gaumen kitzelnden Idee, etwa einem Frühstück von Nieren in Sauer
mit einer Sauce aus Madeira und Champignon, so kichert jäh ein unartikulierter Laut aus
Herrn Aus dem Dahl [sic] heraus, sein Gesicht nimmt einen überirdischen Glanz an[.]103

Über Essen wurde also gerne gesprochen, vor allem wenn es genügend gab. Die
Auflistung alleine lässt zu dem Schluss kommen, dass Essensnot, wenn nicht er-
dacht, so doch wenigstens sehr ungleich verteilt war. In den Berichten des Roten
Kreuzes war ähnlich selten die Rede von Problemen mit der Verpflegung der Inter-
nierten.104 Wie unterschiedlich allerdings die Wahrnehmungen sein konnten, wird
in Hellmuth Felles Tagebuch deutlich, der im August 1917 schrieb:

Schon ist der Mann vom Stubendienst beschäftigt, den in der Küche geholten Kaffee einzu-
schenken. Ich trinke ihn meist zusammen mit meinem Kameraden Fritz. Ein Stück Brot wird
dazu gegessen, entweder trocken oder mit einem von zu Haus erhaltenen Belag oder sol-
chem aus der Kantine. In letzter Zeit konnten wir ab und zu Speck kaufen. Wir lassen ihn
aus und geben ein Drittel oder bis zur Hälfte Palmutter zu. Das schmeckt nicht schlecht. Al-
lerdings wäre uns Eingemachtes lieber. Das hat aber einen Haken, denn Früchte und Gemü-
se dürfen im Lager nicht verkauft werden. […] Wenn wir nur Kartoffeln bekommen könn-
ten. Ich vermisse so sehr Zucker oder Marmelade.105

4.2 Die Erfahrung der Internierung  127

103 Boetticher, Erlebnisse, 130–132.
104 Naville und Berchem, Bericht.
105 Felle, Stacheldraht, 144 f.



Auch wenn Felles Essen nicht unzureichend erscheint, ist hier auch die Notwen-
digkeit der familiären Unterstützung sichtbar, die nicht alle Internierten hatten.
Man war sich dieser Unterschiede auch im Lager selbst bewusst. So wurde wenig
später, laut Felle, der Direktion des Lagers eine Beschwerde übermittelt, die be-
reits auf dem ersten Punkt anführte: „Vollständig unzureichende Ernährung,
durch die der grösste Teil der Internierten, namentlich die weniger Bemittelten,
gezwungen sind, Hunger zu leiden.“106 Von Boetticher und Felle waren beide auf
der Île Longue interniert, also spricht hier nichts für einen Unterschied zwischen
den Lagern sondern eher zwischen den monetären Möglichkeiten der Internier-
ten. Es ist also nicht unwahrscheinlich, dass sich einige Internierte eher wegen der
Essenlage misshandelt fühlten als andere.107 Schließlich war die Erfahrung von
schlechtem Essen tief verwurzelt mit der Realisation des Verlusts der Selbstbestim-
mung, wie bereits im vorangegangenen Kapitel erwähnt. Darüber hinaus betrafen
Strafen auch immer wieder das Zurückhalten oder Wegnehmen von Essensvorrä-
ten und führten in einigen Fällen, wie beispielsweise auf der Île d’Yeu, zu soge-
nannten „révoltes du pain“, nicht unähnlich der Revolte in Großbritannien.108

Hierbei ist allerdings erwähnenswert, dass sich die Revolte in Großbritannien 1914
ereignete, während die Revolten in Frankreich auch später noch auftraten. Der
Verlust der Selbstbestimmung war in Frankreich alleine schon wegen des Essens
also deutlich spürbarer, wobei persönliche Mittel, aber auch Lagerunterschiede
eine Rolle spielten. Dass die Qualität der Internierung nicht nur am Geld lag, wie
man es bei Herrn aus dem Dahl sah, wird in den unterschiedlichen Lebensstan-
dards der Lager selbst deutlich.

Die Erfahrungen der Lebensumstände konnten, je nach Aufenthalt, drastisch
variieren, wie allein der Bericht von Hilda Schuon zeigt. Ihr erstes Lager in Thiers
wurde als „Leben in Staub und Schmutz“ beschrieben.109 Wenig später, als Schuon
in das Camp de la Fontaine du Berger gebracht wurde, konnte sie darüber nur
schreiben, dass es „vom hygienischen Standpunkt her betrachtet“ befriedigend
war.110 Viele der Internierungsorte sind, laut Farcy, kaum als Lager klassifizierbar,
waren sie doch häufig auch öffentliche oder private Gebäude, die viele Leute be-
herbergen konnten. Diese, häufig verlassenen Gebäude waren in der Kürze der
Zeit nicht für eine Bewohnung hergerichtet worden und daher zwangsweise in
keinem guten Zustand, gerade zu Beginn des Krieges. Die Beschreibungen der Bar-
racken in den tatsächlichen Lagern deuteten allerdings ebenfalls auf schlechte

128  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

106 Felle, Stacheldraht, 144.
107 Felle, Stacheldraht, 145.
108 Farcy, Camps, 337.
109 Schuon, Tagebuch, 8.
110 Schuon, Tagebuch, 9.



Umstände hin. Diese Probleme konnten sich auch langfristig halten, kamen sie
auch in der von Felle beschriebenen Beschwerde vor:

2. Nach Aussage der Direktion wird es voraussichtlich in den kommenden Wintermonaten
vollständig an Beleuchtungsmitteln fehlen, so dass [sic] wir gezwungen sind, während dieser
Monate abends im Dunkeln zu sitzen.
3. Die Baracken können nach Aussage der Direktion nicht ausgebessert werden, weil es an
Dachpappe und Teer fehlt, so dass es in den regnerischen Wintermonaten überall durchreg-
nen wird.111

Wie sehr die Barracken zu diesem Zeitpunkt bereits gelitten hatten, machte Felle
in einem anderen Tagebucheintrag deutlich: „Während der Nacht weckte mich
das Brausen des Sturms einige Male. Er blästaus [sic] der Biskaya. Die Barracken
ächzen und zittern. […] In den Pausen hört man das Ticken des Holzwurms. Er
arbeitet unermüdlich, auch in uns. Nicht nur das Holz wird alt, morsch und faul,
auch unser Inneres wird durch die endlose Zeit zernagt.“112 Die Lager hatten eben-
falls nicht viel Platz, was zu Diskussionen über Grenzen in einem, auf 70cm2 ver-
teilten, Lebensraum führen konnte.113 War gerade die frühe Phase laut Farcy von
Überbevölkerung und Unordnung geprägt, so schien sich in einigen Fällen auch
nur wenig zu ändern. Zwar spiegeln die Berichte des Roten Kreuzes solche Zustän-
de nicht wieder, allerdings wurden die Besuche zur Anfertigung solcher Berichte
von den Internierten nicht ernst genommen. 1915, also schon nach der ersten Pha-
se der Internierung, erschien ein bissiger Artikel in der Lagerzeitung Insel-Woche
von der Île Longue und mokierte: „Donnerstag bringt uns den Besuch eines Depu-
tierten, der wegen Regenmangel keine Gelegenheit hat die natürlichen Duschbä-
der in den Baracken zu bewundern und daher einen vorzüglichen Eindruck vom
Lager mit nach Hause nimmt.“114 Dies war für die Internierten, also eine Erklärung
für die fehlenden Verbesserungen. Es konnte aber auch wieder von Lager zu Lager
unterschiedlich sein, boten beispielsweise die Familienlager oder das Lager auf
Korsika genügend Platz. Fast schon ironischerweise ist auf Fotografien des Lagers
in Garaison zu sehen, dass alle Hütten zusammen mit einem Grundstück inner-
halb des Lagers noch einmal individuell umzäunt waren.115 Auf Korsika berichtete
Auburtin ähnliches, als er schrieb: „Jeder hat seine kleine Villa, in der er sich nach
deutscher Weise möglichst vom Nachbar zu isolieren sucht“.116 Ob es sich nun um

4.2 Die Erfahrung der Internierung  129

111 Felle, Stacheldraht, 147.
112 Felle, Stacheldraht, 146.
113 Boetticher, Erlebnisse, 122.
114 „Lager-Chronik“, Insel-Woche, 15. August 1915, 4.
115 Richard, Garaison, 83.
116 Auburtin, Frankreich, 119.



die deutsche Weise der Isolation handelte, wie Auburtin sagte, oder um die Wie-
dererlangung von Normalität ist nicht klar, die Intentionen werden variiert haben.
Hellmuth Felle beispielsweise sprach letzteres an, als er über die Errichtung eines
Orchesters schrieb: „Wir waren ja so hungrig auf alles, was an Kultur Zivilisation
erinnerte.“117 Im Hinblick auf die Lebensbedingungen unterschieden sich die La-
ger in Frankreich also eindeutig von jenen in Großbritannien, gerade auch weil
sie anhand unterschiedlicher Kriterien aufgebaut waren. Während in Großbritan-
nien die Klasse der Internierten einen großen Einfluss auf den generellen Lebens-
standard im Lager hatte, waren die großen Unterschiede zwischen den Lagern in
Frankreich nicht zwingend auf Geld zurückzuführen. Familien mussten nicht
zwingend reich sein, um sogar kleine Hütten mit Grundstücken und Zäunen er-
richten zu können. So kamen sie in diesem Fall einer Normalität näher, als die gut-
betuchten Internierten in Großbritannien und konnten den Hunger auf Zivilisati-
on stillen, wie Felle es beschrieben hatte. Darüber hinaus zeigen solche Zäune
auch, dass die Internierten gewillt waren, sich trotz einer bereits bestehenden Ge-
fangennahme weiter zu begrenzen, wenn dies als Abtrennung persönlichen
Raums geschah. Natürlich konnten solche Handlungen der Normalität nur nach-
bilden, sie nicht vollkommen ersetzen.

Trotz einer Vielfalt an verschiedenen Lebensstandards bedeutete das Leben
in den Internierungslagern immer noch Einbußen im Vergleich zum Leben davor,
zur Normalität davor und ging mit Empörung einher. Verbesserungen konnten
die Lebensstandards außerhalb der Lager nicht ersetzen, auch wenn sie berichtet
wurden. So beschwerte sich Hellmuth Felle zwar darüber, dass er seit Jahren we-
der Zucker noch Zuckerersatz erhalten hatte, schrieb wenige Monate später aber
auch darüber, dass Zucker wieder verfügbar sei.118 Bei der Betrachtung Garaisons
und den Aufzeichnungen Alphons Woelfles wird deutlich, dass hauptsächlich die
Familienlager einer Normalität nahekamen. Dort gab es individuelle Hütten, Gär-
ten, eine funktionierende Infrastruktur und sogar die Möglichkeit die Natur zu er-
kunden oder die weniger feindseligen Dörfer in der Nähe.119 Wie wichtig gerade
der letzte Punkt war, wurde in dessen Einschränkung deutlich:

Schlimmer waren die Abende. Da hatte ich die Läden geschlossen und im Kamin ein fla-
ckerndes Holzfeuer angezündet. Seit einiger Zeit waren uns die Spaziergänge untersagt wor-
den und ich sah mich, abgesehen von den notwendigsten Besorgungen in der Stadt, immer
an’s [sic] Haus gefesselt. So machte ich denn in den Abendstunden nach dem Diner meine
Promenade im Zimmer. Das war sehr groß und hoch und hatte einen roten Steinboden. Ich

130  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

117 Felle, Stacheldraht, 126. [Korrektur im Original]
118 Felle, Stacheldraht, 143, 151.
119 Alphons Woelfle, Claudio. Aus den Aufzeichnungen eines gefangenen Poeten. (München: Del-
phin, 1917), 15–16, 40–45.



konnte zwei Arten von Spaziergängen darin unternehmen: einen zwischen Tür und Fenster,
und einen, wenn’s mir zu langweilig wurde, um den Tisch herum, der führte immer hart am
Kaminfeuer vorbei und war deshalb romantischer. […] Aber all das verhinderte nicht, daß
das Gefühl der Einsamkeit und der Sehnsucht oft schwer auf mir lag.120

Bei dem Buch von Alphons Woelffle ist nicht klar, ob es sich bei dessen Beschrei-
bungen um Fiktion handelt, Beschreibungen eines anderen oder um eine fiktive
Figur. Viele der beschriebenen Abläufe passen in das Zeitschema der anderen Be-
richte, können aber auch durch bereits veröffentlichte Erfahrungsberichte ange-
glichen worden sein. Wie wichtig diese Spaziergänge waren, wird allerdings auch
in den Berichten von Gertrud Koebner oder Helene Schaarfschmidt aus Garaison
deutlich.121 In den Lagern war nur dann eine Annäherung an Normalität möglich,
wenn diese groß genug waren um eine starke Lagerkultur zu entwickeln. Als Hell-
muth Felle das erste Mal vom Lager in Usèz nach Île Longue verbracht wurde, war
er überwältigt von den Unterschieden wie einer freien Aussicht und Sportplätzen:
„Wieder einmal Wasser, Feld und Hügel zu sehen, hatte für mich etwas Erschüt-
terndes. […] Aber da war doch ein gewaltiger Unterschied zwischen unseren frü-
heren Lagern und dem neuen. Da hatten z. B. die Gefangenen mit viel Mühe und
Kosten einen Sportplatz gebaut und das war ein Segen für das ganze Lager.“122 Wie
in Großbritannien also, konnten solche Lager durch Angebote eine gewisse Nor-
malität wiederherstellen. Kleinere Lager wiederum hatten Probleme, solche Struk-
turen aufzubauen oder am Laufen zu halten.123 Auch ähnlich zu Großbritannien,
wie durch die Zäune bereits angedeutet wird, war die Tatsache, dass je mehr Nor-
malität errichtet werden sollte, desto größer wurde auch die Trennung zwischen
den Internierten innerhalb der Lager.

Wo soziale Strukturen auftauchen konnten, kamen soziale Trennlinien mit ih-
nen. Hermann von Boetticher schrieb beispielsweise über die Île Longue: „Klubs
bildeten sich und Klassen: die ganz Feinen, die Feinen, die Reichen, die Wohlha-
benden, die Kleinbürger und Handwerker, die Proletarier, Rechtlosen und Ar-
men.“124 Einige Personen waren flexibler und konnten sich den Umständen anpas-
sen, andere prangerten diese ungleiche Trennungen an, wie die Beschwerde von
Felle gezeigt hat. Für jene allerdings, die diese Strukturen internalisiert hatten,
war das gemeinsame Internieren verschiedener Klassen ein Verstoß gegen die
Ordnung. Das Kindermädchen Dora Coith machte diese Empörung deutlich, als sie

4.2 Die Erfahrung der Internierung  131

120 Woelffle, Claudio, 45.
121 Koebner, Kriegsgefangen, 185; Schaarfschmidt, Erlebnisse, 40–41.
122 Felle, Stacheldraht, 125–126.
123 Pöppinghege nennt diverse Gründe für das Fehlen von Strukturen. Siehe: Pöppinghege, La-
ger, 111–112.
124 Boetticher, Erlebnisse, 118.



eine Herzogin in ihrem Lager beschrieb: „Da wusch sie, die in einem Schloß aufge-
wachsen war, für die gefangenen Männer die Wäsche unten im Fluß, um sich ein
paar Sous zu verdienen. Auch sie war nach einigen Wochen kaum wiederzuerken-
nen, so sehr hatte sie sich verändert.“125

Klasse war trotz alledem nicht verschwunden, wie die Quellenberichte über
Essen bereits angedeutet haben. Jeder Gegenstand in den Lagern kostete einen
Aufpreis, von medizinischer Versorgung bis hin zu Lebensmitteln.126 Viele Berich-
te, auch die positiv gestimmten, berichten von Lebensmittelpreisen und Privilegi-
en, die sogar die Rückkehr nach Deutschland beeinflussten.127 Geld, oder dessen
Fehlen, waren enorme Faktoren für die Gestaltung der Internierungserfahrung, so
waren einige beispielsweise sogar auf Lebensmittelspenden angewiesen.128 Dies
lag nicht zwingend an der Klasse der jeweilig Internierten sondern auch an den
Mitteln der Netzwerke außerhalb der Lager, bestimmten doch die Mittel der Fami-
lien und Freunde außerhalb der Lager auch die Art der Versorgung, die sie in das
Lager schicken konnten.129 Klasse oder zumindest monetäre Ungleichheiten mach-
ten sich auch auf anderem Wege bemerkbar. In Frankreich mussten beispielswei-
se Zivilisten nicht so häufig arbeiten, wie es Kriegsgefangene taten, mussten aber
auch corvées ableisten, um ihre Lager zu errichten oder instand zu halten.130 Jene
mit Geld konnten andere dafür bezahlen, ihre Aufgaben übernehmen zu lassen.
Auch bestand die Möglichkeit, den Beruf innerhalb des Lagers fortzuführen, wie
es der Koch Herr Schuster getan hatte. Anzeigen in der Insel-Woche, aber auch Bil-
der aus Garaison zeigen, dass sich zum Teil ganze industrielle Strukturen in den
Lagern herausgebildet hatten.131 Doch änderte sich die Internierungserfahrung
nicht nur mit der Klasse oder dem Beruf. Auch ethnische Unterschiede konnten
diese Erfahrung beeinflussen. Dabei konnten schon ethnische Unterschiede zwi-
schen Elsässern und Nicht-Elsässern zu solchen Abweichungen führen.

132  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

125 Coith, Kriegsgefangen, 51.
126 Siehe z. B.: „Sportecke“, Die Insel-Woche, 8. April 1917, 3; Hoeßl, Gefangene, 13.
127 Hoeßl, Gefangene, 14, 37; Schaarfschmidt, Erlebnisse, 52; Schuon, Tagebuch, 13–14; Ringer,
Boulevard, pos. 204.
128 Naville and Berchem, Bericht, 55, 59.
129 Boetticher, Erlebnisse, 117–119.
130 Simon Giuseppi, „L’internement en Corse de Civils Étrangers pendant La Grande Guerre“,
Migrations Société, 156:6 (2014), 101.
131 „Anzeigen“, Insel-Woche, 8. April 1917, 3; Cédric Boët, „Des échanges et des flux multiples“, in
Être prisonnier civil au camp de Garaison (Hautes-Pyrénées) 1914–1919 (Hautes-Pyrénées: Cairn,
2018), 108.



4.3 Die Erfahrung der Elsässer

Zuerst muss betont werden, dass auch innerhalb der elsässischen Bevölkerung,
die Internierung erlebte, starke Unterschiede herrschten. Es lebten Menschen mit
elsässischem Hintergrund in Frankreich, die teilweise noch die deutsche Staats-
bürgerschaft und teilweise die französische Staatsbürgerschaft hatten.132 Erstere
wurden zumeist interniert, letztere konnten, wenn sie ihre Loyalität zu Frankreich
offensichtlich machten, mit Sympathie und Hilfe rechnen.133 Gerade die Anord-
nung der französischen Regierung zu Beginn des Krieges hatte klar gestellt, dass
diese bei bekannter Loyalität mit einer Vorzugsbehandlung rechnen konnten.134

Doch gab es auch Elsässer, die in Deutschland lebten, und trotzdem als Zivilisten
in französische Internierungslager wanderten. So stellte Patrick Williams fest,
dass Frankreich, nachdem es in den ersten Wochen einige Teile Elsass-Lothringens
eingenommen hatte, begann, mobilisierbare Männer zu evakuieren.135 Jean-Claude
Farcy sprach von 8.000 solcher Evakuierten.136 Ähnlich wie in Großbritannien soll-
ten sie nicht als Soldaten gegen Frankreich eingesetzt werden können, sollte das
deutsche Kaiserreich diese Gebiete zurückerobern.137 Auch hier spielte die Loyali-
tät eine wichtige Rolle: „Verdächtige“ Zivilisten sollten umgehend in spezielle La-
ger in die Midi, also nach L’Ardèche, la Drôme und le Vaucluse gesandt werden.138

Zivilisten, bei denen die Gesinnung „unklar“ war, sollten unter Beobachtung ge-
stellt werden und hatten eine weiße Karte bei sich zu tragen. Treue Frankophile
erhielten eine Karte in den Farben der Trikolore und blieben unbehelligt, solange
sie nicht als „Wanderer, Jahrmarktsarbeiter oder Roma“ klassifiziert wurden.139

Diese fielen automatisch in die zweite Kategorie und durften sich nicht frei und
ohne Überwachung bewegen.140 Gerade der letzte Punkt zeigt, dass Loyalität zwar
ein enorm wichtiger Faktor war, Rassismus aber auch das Denken des französi-
schen Staates beeinflusste. So wichtig die Erfahrungen der genannten Elsässer
sind, werden sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht werden. Wichtig für die-

4.3 Die Erfahrung der Elsässer  133

132 Jean-Claude Farcy, „Droit et justice pendant la Première Guerre mondiale. L’exemple de la
France“, Ler história 66 (2014), 123.
133 Siehe: „L’Alsacien-Lorrain de Paris Gratuit pour les Combattants et les blesses Alsaciens-Lor-
rains“, L’Alsacien-Lorrain de Paris 3. Oktober 1915, 1.
134 Farcy, Camps, 11.
135 Patrick Williams „Les Alsaciens-Lorrains romanichels pendant la Première Guerre Mondia-
le: Un cas d’école?“, L’homme 182:2 (2007), 89.
136 Farcy, Droit, 125.
137 Williams, „Romanichels“, 89.
138 Williams, „Romanichels“, 89.
139 Williams, „Romanichels“, 89.
140 Williams, „Romanichels“, 89.



sen Unterpunkt sind hauptsächlich jene Elsässer, die interniert wurden. Das
schließt dementsprechend auch nicht-internierte Elsässer in Frankreich aus, so-
weit sie sich nicht über die Internierung von Elsässern äußern.

Wie die Internierung zu Beginn des Krieges wahrgenommen wurde, hing also
noch stärker von der eigenen und wahrgenommenen Beziehung zu Frankreich ab
und färbte auch die Erfahrung innerhalb der Lager. So sprach sich die Autorin ei-
nes deutschen Textes, die unbenannt blieb aber in der British Library als Stepha-
nie S. geführt wird, sehr negativ über die Evakuierung aus. Sie bezeichnete sich
als „Märtyrerin“ und eine der „Verschleppten“.141 Ihr war wichtig ihre Erfahrun-
gen aufzuschreiben und besonders „den Elsaß-Lothringern [zu erzählen], wie ich,
eine Französin, mit einem Deutschen verheiratet, in Frankreich behandelt worden
bin, obgleich ich ganz unschuldig war“.142 Auf der anderen Seite, wurden ähnliche
Berichte über Elsässer in den deutschen Gebieten beschrieben, wo frankophile El-
sässer gefangen genommen worden seien.143 Wie also deutlich wird, waren die Er-
fahrungen im Elsass enorm divergent. Diese Divergenz würde ich sich auch in den
Lagern fortsetzen.

Für die Gestaltung der Lager spielte die Aufteilung nach Ethnie und wahrge-
nommener Loyalität zu Frankreich eine größere Rolle als in Großbritannien, wo
Klasse ein starker Trennfaktor gewesen war. Während also Frankreich in der in-
itialen Internierung weniger nach Geschlecht, Alter oder Staatsbürgerschaft diffe-
renziert hatte, so separierte es die Internierten im Verlauf der Internierung deut-
lich kleinteiliger.

Hierbei spielte die Ethnie der Feindstaatenangehörigen eine große Rolle bei
der Aufteilung der Lager: Sie wurden in Mehrheitsgruppen wie Ungarn, Österrei-
cher und Deutschen aufgeteilt als auch in Minderheitsgruppen wie Elsässer Tsche-
chen, Polen und andere.144 Zudem war, wie bereits erwähnt, die Beziehung des In-
ternierten zu Frankreich von Bedeutung. Frankophile Elsässer oder Deutsche die
in der Fremdenlegion gedient hatten, erhielten beispielsweise eine bessere Be-
handlung als ihre angeblich verdächtigen Gegenstücke.145 Dieser Unterschied in
der Behandlung führte gerade zu Beginn der Internierung zu Unmut, sahen einige
Internierte diese Besserbehandlung als Bevorzugung und die besser gestellten In-
ternierten entweder als hinterhältige Deutschlandhasser oder als Opportunisten:
„Leider waren ja unter meinen Mitgefangenen welche, die deutschfeindlich ge-

134  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

141 Friedrich Lienhard und Paul Kannengießer (Hsg.), Schicksale einer Verschleppten in Frank-
reich. Von ihr selbst erzählt (Straßburger Druckerei, Straßburg: 1914), 1, 5.
142 Lienhard und Kannengießer, Schicksale, 5.
143 Paul Appell, Souvenirs d’un alsacien 1858–1922 (Payot, Paris: 1923), 258.
144 Grandhomme, „Finistère“, 795–796.
145 Grandhomme, „Finistère“, 797–798.



sinnt waren, besonders einige Tschechinnen und Elsässerinnen, vielleicht hingen
sie auch den Mantel nur nach dem Wind“.146 Andere sahen die Schuld eher in
Frankreich, dass Gruppen gegeneinander ausspielen würde: „Da kommt gar noch
durch den Torbogen ein Karren mit Decken, ganz dünnen freilich und der Fuhr-
mann will nur denen eine geben, die ‚vive la France!‘ rufen. Tschechen und Wel-
sche tun es auch.“147 Diese ethnischen Spannungen würden sich mit der Verlegung
der jeweiligen Gruppen nach und nach lösen.148 Es ist nicht so abwegig, dass der
französische Staat jenen Individuen gegenüber wohlwollend eingestellt war, die
er als hilfreich für Frankreich betrachtete. Männliche Elsässer zum Beispiel konn-
ten einer Internierung entgehen, wenn sie sich der Fremdenlegion anschlossen.149

Dass dies Wirkung zeigte, wird an der schnellen Abnahme von internierten Elsäs-
sern im Finistère Lager deutlich.150 Allerdings war die Stimmung in Frankreich
nicht nur wohlwollend gegenüber Elsässern, wurde diese Hilfe von französischen
Offiziellen auch in Frage gestellt. So fand es der Bürgermeister von Plougasnou
merkwürdig, dass der Elsässer Victor Kapps mit seiner Familie dort hinziehen und
Arbeit aufnehmen konnte, war er doch Ausländer.151 Noch 1915 wurde ein Buch
veröffentlicht, das die Internierung und Gleichbehandlung von Elsässern inner-
halb der Lager anprangerte und forderte, dass diese besser als die Feinde behan-
delt werden sollten:

Wir bitten darum, dass sie nicht mit anderen verwechselt werden und dass sie in Konzen-
trationslagern auch nicht mit anderen vermischt werden. Da wir selbst Elsässer sind, wissen
wir, wie schmerzhaft ein solches Zusammengepfercht-sein für sie sein kann, insbesondere
in Zeiten wie denen, die wir gerade durchleben. Für sie fordern wir eine sanftere, liberalere
Behandlung, die sich deutlich von der unterscheidet, der unsere Feinde in den Konzentrati-
onslagern ausgesetzt sind.152

Insofern konnte sich also die Internierung der Elsässer stark von der der anderen
Staatsbürger unterscheiden. Waren sie französisch eingestellt, konnten sie mit Er-
leichterungen oder sogar Freilassung rechnen und ihre Internierung verkürzen,
fühlten sich aber potenziell nicht wohl unter den anderen Internierten. Waren sie
eher deutschgesinnt, so blieben sie in den bewachten Lagern ohne Vorteile. Wie
diese Loyalität dargestellt wurde, machte sich an der Sprache fest. Französisch-

4.3 Die Erfahrung der Elsässer  135

146 Coith, Kriegsgefangen, 44.
147 Hoeßl, Gefangene, 12.
148 Grandhomme, „Finistère“, 796.
149 Grandhomme, „Finistère“, 797; Farcy, Camps, 11.
150 Grandhomme, „Finistère“, 797.
151 Grandhomme, „Finistère“, 797.
152 Unbekannt, Les Alsaciens-Lorrains en France pendant la guerre (Berger-Levrault, Paris: 1915),
188.



sprachige Texte betonten immer wieder die Loyalität zu Frankreich, Texte auf
Deutsch waren eher deutschgesinnt. Eine spezifisch elsässische Sicht, die sich kei-
nen von beiden Lagern zuordnete, wurde nicht akzeptiert. Dabei gab es sie, wie
das Nachkriegskapitel zeigen wird. Der Diskurs um nationale Identität war also
gerade bei der Gruppe, die zwischen beiden lag, so verhärtet, dass eine Position
im Zwischenraum der beiden Identitäten unmöglich schien. Ja, selbst wenn diese
Personen aktiv zu einem Lager zugesprochen wurden, konnten sie die jeweilige
Feindeszugehörigkeit nicht zwingend abschütteln. Die Elsässern, die weiterhin in
bewachten Lagern blieben, wurden als Deutsche gesehen und auch wie solche be-
handelt. Für sie war die Erfahrung der Internierung nicht anders.

4.4 Gegenderte Internierung, Langeweile und Sex

Der Begriff Elsässer, wie er im vorangegangenen Teil genutzt wurde, würde den-
ken lassen, es habe sich nur um Männer gehandelt, die interniert wurden. Gene-
rell wurden die Erfahrungen in den Lagern auch im vorangegangenen Kapitel
eher als männlich beschrieben. Frauen existierten nur stellvertretend oder durch
das Leiden, welches ihr Fehlen auslöste. In Frankreich waren Frauen auch phy-
sisch in den Lagern präsent, zumindest zu Beginn der Internierung. Während die
Internierung von Frauen in anderen Zeiten bereits beleuchtet wurde, fehlt ein spe-
zifisch auf Frauen gerichteter Blick in der Erforschung von Internierungslagern
im Ersten Weltkrieg.153 Erste Versuche wurden im Rahmen der Studie von Panikos
Panayi und Stefan über Internierung im Britischen Empire gemacht, wo gegender-
te Internierung ebenfalls präsent war, und die neue Funde zu Tage brachte.154 Na-
türlich muss auch hier, genau wie im ersten Kapitel, betont werden, dass Internie-
rungslager nie nur Räume eines Geschlechts waren. Trotzdem führte der Einfluss
von Weiblichkeit und weiblicher Identität zu einer unterschiedlichen Erfahrung
der Internierung. Frauen erlebten einige Bereiche der Internierung anders.155 Das
soll nicht bedeuten, dass es einen monolithischen Gegensatz zwischen Frauen und
Männern gibt oder gab. In ihrem Buch über Frauen und den Ersten Weltkrieg

136  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

153 Siehe zum Beispiel: Charmian Brinson, „‚In The Exile of Internment‘ or ‚Von Versuchen, aus
einer Not eine Tugend zu machen‘. Germany-Speaking Women Interned by the British During the
Second World War“, in James Jordan und William Niven (Hg.), Politics and Culture in Twentieth
Century Germany (London: Boydell & Brewer, 2003), 63–88; Bernice Archiver & Fedorowich Kent,
„The Women of Stanley. Internment in Hong Kong 1942“, Women’s History Review, 5:3 (1996), 373–
399.
154 Siehe: Manz und Panayi, Empire.
155 Stephanie Shields, „Passionate Men. Emotional Women. Psychology Construct Gender Diffe-
rence in the Late 19th Century“, History of Psychology, 10:2 (2007), 96.



warnt Susan Grayzel richtigerweise davor, dass Generalisierungen von individuel-
len Erfahrungen aufgrund des Geschlechts irreführend sein können.156 Allerdings,
gerade wegen der strukturellen und sozialen Grenzen und Erwartungshaltungen
innerhalb der beiden Gesellschaften, führten bestimmte Identitätsaspekte zu ei-
nem ähnlichen Erfahrungsmuster. Da Erfahrungen zur Einordnung auf ihre zeit-
genössischen Denkmuster angewiesen sind, formten die gegensätzlichen Annah-
men über Geschlecht und der zeitgenössische Genderdiskurs die Erfahrungen ge-
nauso stark, wie beispielsweise nationale Identität. Sie können so helfen,
bestimmte Themen der Erfahrung besser zu verstehen. In diesem Sinne ist es
wichtig, zeitgenössische Konzepte über Geschlecht und ihren Einfluss auf die phy-
sische und psychische Internierungserfahrung zu verstehen. Wird dieses Grundla-
genwissen auf die Internierungserfahrung angewandt, kann ein vollständigeres
Bild davon entstehen, wie Identität diese beeinflusste. Um den Diskurs über Frau-
en zu verstehen, ist es jedoch auch wichtig, nicht nur Frauen- sondern auch Män-
nerbilder zu kontextualisieren.

In einem zivilen Vorkriegskontext wurde Männern innerhalb der Familie die
Rolle des Versorgers und Familienoberhauptes zugeschrieben.157 Die Rolle der
Frau, so wurde angenommen, lag stärker im häuslichen Bereich und hatte nicht
die Menge an Lob verdient, wie männliche Rollen.158 Dies verband sich auch mit
der Frage des Individualismus, also inwiefern eine Person selbstbestimmt lebt und
als unabhängig von anderen gesehen wurde. Während die meisten Männer als
freie Individuen angesehen wurden, die für ihre Familie arbeiten und sorgen
konnten, waren Frauen auch innerhalb der häuslichen Sphäre stark an ihre Brü-
der, Väter oder Männer gebunden. Man denke nur an die französischen Frauen,
die wegen der Staatsbürgerschaft ihrer Männer interniert wurden oder daran,
dass nur britische Frauen ihre Staatsbürgerschaft nach der Eheschließung mit ei-
nem deutschen Staatsbürger abgaben. Die männliche Identität, gerade auch im
Krieg, wurde mit Aktivitäten wie Arbeit und Kampf verbunden, denn „Männer
[waren] nach damaliger Auffassung für Kampf und Arbeit bestimmt“.159 Frauen
wiederum wurden andere Eigenschaften wie Unschuld, Höflichkeit und eine höhe-

4.4 Gegenderte Internierung, Langeweile und Sex  137

156 Susan Grayzel, Women and the First World War (London: Longman, 2002), 6.
157 Ein gegenderter Ansatz bezüglich der Identität von Vätern in Internierungslagern während
dieser Zeit kann hier gefunden werden: Joanna Brück, „‚A Good Irishman should blush every
Time He sees a Penny‘. Gender, Nationalism and Memory in Irish internment camp Craftwork
1916–1923“, Journal of Material Culture, 20:2 (2015), 166–167; „Heimweh“, Insel-Woche, 14. April
1918, 1.
158 Grayzel, Women, 6.
159 Livia Loosen, Deutsche Frauen in den Südsee-Kolonien des Kaiserreichs. Alltag und Beziehun-
gen zur indigenen Bevölkerung, 1884–1919 (Transcript: Bielefeld, 2014), 89; Farcy, Camps, 278–279.



re Sensibilität für Scham zugeschrieben.160 Wie sehr Männer und Frauen als Ge-
gensätze betrachtet wurden, lässt sich an dem zeitgenössischen Bild vergeschlecht-
licher Staaten zeigen. Das deutsche Kaiserreich wurde als maskulin gesehen,
Frankreich als feminin.161 Mit der „Militarisierung der Männlichkeit“, wie Panayi
und Manz es genannt haben, wurde Kämpfen zum wichtigsten Identitätsmarker
für Maskulinität.162 Frauen hatten zwar durch die Geschichte hindurch an Kriegen
teilgenommen und zur Kriegsanstrengung beigetragen, aber erst mit dem Ersten
Weltkrieg kam eine Verschiebung der Frau aus dem häuslichen Bereich in eher
männlich dominierte Felder.163 Angela Woollacott, die sich mit der weiblichen
Sicht in Großbritannien während des Krieges beschäftigte, argumentierte, dass
Frauen an der Heimatfront, „die Patronen, Sprengstoff, Waffen, Zelte, Uniformen
und anderes Kriegsmaterial“ herstellten, ihre Arbeit als besonders wichtig emp-
fanden, da es ihnen das beruhigende Gefühl gaben „eine wichtige Rolle in der
Kriegsanstrengung zu spielen“.164 Das Kämpfen selbst wiederum, wurde weiterhin
als männliche Aufgabe betrachtet. So wurden wehrfähige Männer von Frauen auf
der Straße angesprochen, um sie für ihren fehlenden Dienst an der Waffe zur
Rede zu stellen.165

Mit solchen allumfassenden Ideen von Geschlecht, welche Männlichkeit mit
Krieg und Aktivität verband und Weiblichkeit mit Passivität, griff Internierung
nun hauptsächlich zwei Grundpfeiler männlicher Identität an: Kämpfen und Ar-
beiten. Ohne Frauen wurde ihnen auch die Rolle des Versorgers genommen. In
Großbritannien drehte sich diese Rolle sogar ins Gegenteil, denn nun waren die
Männer abhängig von den Familien und ihren Gaben. Mit dem Fehlen der Selbst-
bestimmung, machte sich ein „tiefes Gefühl der Entmännlichung“ breit.166 Eine
Weise, wie diese vergeschlechtlichte Wahrnehmung gesehen werden kann, ist In-
aktivität und Langeweile. Sogar im Kontext der Langeweile sprechen Historiker
wie Farcy von eher männlicher Langeweile.167 Dieses Gefühl wurde von den Män-

138  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

160 Loosen, Frauen, 89.
161 Christina B. Carroll, Cultural Memory and National Representation. The Franco-Prussian War
in French and German Literature 1871–1900 (Chapel Hill: Dissertation, 2010), 25–26.
162 Manz und Panayi, Empire, 18.
163 Grayzel, Women, 6.
164 Angela Woollacott, „‚Khaki Fever‘ and its Control. Gender, Class, Ange and Sexual Morality
on the British Homefront in the First World War“, Journal of Contemporary History, 29:2 (1994),
332.
165 David Ulbrich und Bobby A. Wintermute, Race and Gender in Modern Western Warfare (Ber-
lin, Boston: De Gruyter, 2018), 102.
166 Manz und Panayi, Empire, 18.
167 Farcy, Camps, 278–279.



nern nicht nur weitergetragen, sondern auch internalisiert. So schrieb der erst op-
timistische Alphons Woelfle bereits im September 1915:

Ein Tag gleicht dem andern zwischen unsern vier Wänden, den kalten Mauern und den ewi-
gen Drahtgittern. Sicher, wir sind hier fern von Tod, vom Grauen der Schlachtfelder […].
Und wenn wir auch wissen, begreifen, daß draußen im Vaterlande große Schicksale sich ab-
rollen, so fehlt doch diesem, unserm Nachempfinden, der reale Boden. Wir haben hier nicht
das Bewußtsein einer unbedingten Zusammengehörigkeit, kennen nicht das erhabene Ge-
fühl der Stärke und des Stolzes in den Augenblicken der Gefahr […] Ja, fast jede kleine Zer-
streuung fehlt uns.168

Dieses Fehlen von Beschäftigung traf auch jene, die glücklich darüber waren, vom
Kriegsdienst befreit zu werden und wurde auch von Frauen auf Männer projiziert.
Hilda Schuon beispielsweise fokussierte sich auf die entmännlichten Internierten
als sie über die ungewisse Zukunft ihrer Internierung nachdachte:

Und wir, über unser eigenes Geschick breiteten sich selbst noch die dichten Nebenschleier
der Zukunft. Das Vaterland hart bedroht, während manch junge Kraft, manch edler Mannes-
mut, der hier gebunden lag, demselben so wertvolle Dienste […] hätte leisten können. Tau-
send solcher Gedanken u. viele andere Möglichkeiten schwirrten auch mir durch das erregte
Gehirn.169

Hermann von Boetticher hatte ähnliche Gedanken, als er auf der Île Longe die
Briefe von zuhause las: „Visionen reich bewegten, tätigen Lebens steigen vor mir
auf und erniedrigen mich vor mir selbst.“170 Auch Hugo Ringer schrieb Anfang Ja-
nuar 1915: „Alle Tage sind identisch, monoton und langweilig. Und diese Monoto-
nie, diese Abstumpfung des Geistes pflanzt sich in das Herz eines Jeden wie ein
Alptraum.“171 Arbeit wurde als wichtiges Mittel gesehen, diese Gefühle zu vertrei-
ben, auch wenn es Arbeit für die Internierungsbehörden war. So schrieb Hermann
von Boetticher: „Nach der Arbeit im Steinbruch schmeckt das geringste Essen gut,
und am Abend kommt der Schlaf wie eine Geliebte zum Leib in der Nacht.“172 Inak-
tivität und Langeweile waren konstante Erinnerungen an die eigene Sinnlosigkeit
und mussten mit allen Mitteln bekämpft werden um nicht zu dem Phänomen zu
werden, was Antriebslosigkeit und fehlende Handlungsmacht pathologisierte: Die
Stacheldrahtkrankheit.173 Hierbei ist es wichtig zu betonen, dass Stacheldraht-
krankheit sich hauptsächlich auf die männliche Wahrnehmung fokussierte, so

4.4 Gegenderte Internierung, Langeweile und Sex  139

168 Woelfle, Claudio, 51–52.
169 Schuon, Tagebuch, 6.
170 Boetticher, Erlebnisse, 139.
171 Ringer, Boulevard, pos. 542.
172 Boetticher, Erlebnisse, 105.
173 Stibbe, Internment, 213.



wurden bei den ersten Tests 1917 nur Männer untersucht.174 Dies kann natürlich
einerseits an der vergleichbar geringen Zahl an weiblichen Internierten liegen
oder an der zeitgenössischen Voreingenommenheit, doch tauchen Frauen im Kon-
text der Stacheldrahtkrankheit nicht auf.

Interessanterweise wird übermäßiger Alkoholkonsum in den Erfahrungsbe-
richten von männlichen Lagern auf Korsika, Fort St. Michel und der Île Longe
mehrfach thematisiert.175 Gerade aufgrund seines Fehlens in den britischen Erfah-
rungsberichten ist dies interessant, war dort Tabakkonsum stärker im Fokus. Al-
koholkonsum taucht beispielsweise in dem Bericht von Hermann von Boetticher
auf, aber auch in der Lagerzeitung Insel-Woche, die ganz offen schrieb: „Der Alko-
holkonsum ist umgekehrt proportional zu den Erfolgen der Russen in Galicien.“176

Von Boetticher machte den Alkoholkonsum an einer bestimmten, emblematischen
Person fest:

„Hannemann“ dagegen ist ein bacchantischer Knabe von neunzehn Jahren und lebt in
größtmöglichstem Braus seine Gefangenzeit hin. […] Nachdem er eines Nachts alle Trinkbrü-
der seines Kreises samt den blassen Bremern in Grund und Boden getrunken, unternimmt
er einen Verbrüderungsfeldzug durch das Lager.177

Auch Hugo Ringer von der Insel Korsika berichtete von Alkoholkonsum, wobei die
Anstrengungen der französischen Behörden zur Unterbindung eher halbherzig er-
schienen:

Eine, für viele von uns eher unangenehme, Entwicklung war das Alkoholverbot einschließ-
lich Wein und Bier. Wer trotzdem etwas davon bekommt, kann nur auf illegalen Wegen dar-
ankommen. Schließlich reicht Apfelwein aus, um es als gutes Getränk zu sich zu nehmen.178

Während die französischen Behörden also aktiv versuchten, Alkohol genauso zu
verbieten wie in den besetzten Gebieten, können die genauen Gründe für einen
erhöhten Konsum nicht nachgezeichnet werden.179 Eine mögliche Erklärung dafür
wäre eben die Langeweile. Dies sah Victor Auburtin so, als er schrieb: „Eine Grup-
pe von Intellektuellen, zu der ich mich hielt, trank sich morgens einen an und ver-
blieb in diesem Zustand bis in die Nacht; und sicher war das die rationellste Art,

140  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

174 Stibbe, Internment, 211.
175 Felle, Stacheldraht, 22; „Lager-Chronik“, Insel-Woche, 18. Juni 1915, 3; Auburtin, Frankreich,
118.
176 „Lager-Chronik“, 18. Juni 1915, 3.
177 Boetticher, Erlebnisse, 143.
178 Ringer, Boulevard, pos. 1085.
179 Connolly, Occupation, 156.



über die Jahre hinwegzukommen.“180 Während dies eine Erklärung bietet, beant-
wortet sie nicht die Frage, warum in Frankreich ein gesteigerter Konsum herrsch-
te und nicht in Großbritannien, wo Langeweile ebenfalls ein Thema war. Es ergibt
nur dann Sinn, wenn man dieses Verhalten mit anderen Aspekten der Internie-
rung verbindet. So bestanden in Frankreich weniger Optionen, die Langeweile
durch Strukturen oder Organisationen zu bekämpfen. Ob nun aufgrund von Lan-
geweile oder anderer Faktoren, Betrunkenheit war ein fester Teil der Internie-
rungserfahrung. Betrachtet man die Male, in denen es sowohl in der inoffiziellen
Insel-Woche von 1916 und der offiziell-zensierten Ausgabe ab 1917 auftaucht, war
der Genuss exzessiv: „Bier wird genossen / Und Tage lang das neue Jahr begos-
sen.“181 Während Alkoholkonsum eine Art war, die Zeit verstreichen zu lassen,
half er nicht der mentalen Situation der Internierten. Krankheiten, Selbstmorde
und Fluchtversuche blieben weiterhin präsent. All dieses schädigende Verhalten,
welches potenziell von Langeweile begünstigt wurde, taucht nicht in den weibli-
chen Erfahrungsberichten auf. Das soll aber nicht heißen, dass Langeweile als Ge-
fühl bei weiblichen Internierten nicht vorkam.

Beide Geschlechter erlebten relativ früh Langeweile, wie schon Hilda Schuon
sich beschwerte: „bei solch monotoner Lebensweise an die man sich der Not ge-
horchend schließlich auch allmählich gewöhnen musste, verstrichen die Tage“.182

Doch trotzdem erfuhren Frauen nicht im gleichen Maße den Verlust identitätsbe-
stärkender Aspekte wie es die Männer taten. Anna Vervier schrieb beispielsweise
von der Notwendigkeit von „Handarbeiten, um der täglichen Langeweile zu entge-
hen“.183 Arbeiten wie diese konnten noch immer zu den, als weiblich betrachteten
Tätigkeiten gezählt werden und hatten somit eine andere Auswirkung auf die Ge-
schlechteridentität während der Internierung. Wenn Langeweile als universelles
Gefühl beide Geschlechter betraf, so manifestierte sie sich unterschiedlich je nach
der Beziehung der Geschlechteridentität zur Langeweile und Internierung selbst.
Frauen wiederum mussten andere Aspekte der Internierung bekämpfen, die ihre
Geschlechteridentität bedrohten.

Wie zuvor beschrieben, wurden Frauen Unschuld und Scham als wichtige As-
pekte ihres Geschlechtes zugeschrieben. Gerade die Unschuld wurde nun durch
die Internierung und damit einhergehende Verdächtigung der Spionage angegrif-
fen. Helene Schaarfschmidt beispielsweise erwähnte die Reaktion einer Frau auf
ihrem langen Weg in die Lager: „Im Laufe der Fahrt war eine Frau in unserem
Zuge wahnsinnig geworden, wahrscheinlich von den Aufregungen der letzten

4.4 Gegenderte Internierung, Langeweile und Sex  141

180 Auburtin, Frankreich, 118.
181 „Sportecke“, 3.
182 Schuon, Tagebuch, 7.
183 Vervier, Périgueux, 10.



Tage […]. Der Bürgermeister der Stadt nahm sie selbst am Bahnhof mit in Empfang
und beruhigte sie in ihren Aengsten und Versicherungen, sie sei wirklich keine
Spionin.“184 Die Annahme schuldig zu sein, gepaart mit den Anstrengungen der In-
ternierung selbst waren zu viel für die unbekannte Frau. Möglich ist auch, dass
das Bild der unschuldig überforderten Dame gut genug ins Rollenbild passte um
von Schaarfschmidt in ihrer Geschichte inkludiert zu werden. In jedem Falle wur-
de Unschuld, auch im Kontext von Scham, vor der Internierung angegriffen. Fanny
Hoeßl sprach beispielsweise über das Unbehagen, welches sie durch die rein
männlichen Wachen empfand und unterstellte ihnen niedere Motivationen, wel-
che angeblich nur von den deutschen Männern verhindert werden konnten:

Immer wieder verstecken sich die rohen Burschen in den Strohsäcken der Mädchen, unsere
Männer müssen scharf aufpassen. […] Meine junge Frau bekommt Krämpfe und muss zum
Abort. Doch der Soldat lässt sie trotz alles Bittens nicht durch, da, sie kann sich nicht helfen,
sie kauert sich vor ihm nieder, kommt voll Scham zurück und schluchzt nun die ganze
Nacht.185

Hier wurden also Männer einerseits als aktive Retter gesehen, waren sie auf der
Seite der internierten Frauen und andererseits als Gefahr und Grund für Scham,
waren sie Wachen. Hoeßls Bericht muss generell kritisch betrachtet werden, be-
schrieb sie sich doch selbst immer wieder in einem sehr positiven Licht, gerade
auch was die beschriebenen Handlungen der Wachen betrifft:

Ich habe große Angst, die ständigen Aufregungen möchten eine Niederkunft beschleunigen.
[…] Ich frage nicht viel und lasse von nun an den jungen Ehemann in unserm Zimmer schla-
fen, bis sie später ins Spital kommt. Auch schreibe ich an irgend eine Bekannte einen Brief,
in welchem ich unsere nächtlichen Qualen sehr anschaulich schildere, so anschaulich, daß
der Präfekt, der meinen Brief gelesen hat, das grausame Verbot [nachts zum Abort zu gehen]
aufhebt, aber immer noch begleitete ein Soldat bis dicht an die Türe des Abortes und machte
seine Witze dabei. Sie sind gleich frech bei jungen Mädchen und älteren Damen.186

Wie stark nun die Misshandlung durch Männer wirklich war, lässt sich nicht sa-
gen. Doch trotzdem wurde das weibliche Rollenbild der Unschuld genutzt, um die
schlechte Behandlung anzuprangern und für größere Sympathie zu sorgen, sah
man sich als besonders schutzbedürftig. Wie diese Rollenbilder, gerade im Kontext
von Scham und Unschuld, verwendet wurden, zeigt, dass zeitgenössische Aspekte
der Geschlechterrollen die Erfahrung von Internierung beeinflussten. Wichtige
oder bestätigende Aspekte der Geschlechteridentität wurden durch die Internie-

142  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

184 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 29.
185 Hoeßl, Gefangene, 16.
186 Hoeßl, Gefangene, 16.



rung unterschiedlich angegriffen. Bei Männern war es die Notwendigkeit der eige-
nen männlichen Aktivität und bei Frauen die Unschuld. Beide Probleme mussten
bekämpft werden. Welcher Aspekt beide Geschlechter gleichermaßen betraf und
auch schon in Hoeßls Zitat anklingt, war die Sexualität. Diese hörte natürlich mit
der Internierung nicht auf.

Allerdings wurde Sexualität, ebenso wie nonkonforme Geschlechterrollen,
ebenfalls nicht als konform mit der Logik der Internierung wahrgenommen. Hugo
Ringer beispielsweise berichtete von den Anstrengungen der Administration, diese
Erfahrung zu unterbinden:

Um Ordnung und gute Sitten aufrechtzuerhalten, ist es [das Lager] heute in drei Teile geteilt,
die durch etwa fünfzig Zentimeter hohe Barrieren getrennt sind. In einem sind die Männer,
im anderen die jungen Mädchen und im dritten die Paare. Die ersten beiden Abschnitte sind
sogar durch eine doppelte Barriere voneinander getrennt, in deren Mitte ein Wachposten
zirkuliert.187

Klarerweise sollte Sexualität außerhalb der Ehe nicht stattfinden. Paaren war es,
wie auch in Hoeßls Geschichte weiterhin erlaubt zusammenzuleben. Außerhalb
der gesellschaftlich genehmen Beziehungen konnten, laut Dora Coith, strikte Maß-
nahmen ergriffen werden, sobald die gute Moral in Gefahr gesehen wurde:

Bald öffnete sich die Tür […] und herein trat mit erhobenem Revolver der Sergeant, gefolgt
von drei gefangenen Männern, die die Köpfe hängen ließen, und einigen Soldaten mit Bajo-
nett, die die drei Männer scharf im Auge behielten. Nun fragte der Sergeant, wo die Mäd-
chen seien, die sich mit diesen Männern zu einem Stelldichein verabredet hätten.188

Kontakte zwischen unverheirateten Internierten unterschiedlichen Geschlechts
waren also verboten und die französische Verwaltung tat ihr Bestes um diese zu
unterbinden, wie auch andere Berichte zeigen.189 Was durch Coiths Erfahrung
deutlich wird, ist die Tatsache, dass diese Kontakte trotzdem stattfanden. Auch
Ringer betrachtete diese Maßnahmen eher spöttisch, da gerade abends Männer
und Frauen zusammen kamen: „Und dann, sehr spät am Abend oder in der Nacht,
wenn das Wetter gut ist, sehen wir in jeder dunklen Ecke verliebte Paare sich ver-
sammeln.“190 Edward Cummings, ebenfalls in Frankreich interniert, berichtete
Ähnliches. Der britische Poet war nicht gerade jemand, den man in französischer
Internierung erwarten würde. Er hatte als Krankenwagenfahrer gearbeitet, wurde

4.4 Gegenderte Internierung, Langeweile und Sex  143

187 Ringer, Boulevard, pos. 425.
188 Coith, Kriegsgefangen, 39.
189 Ringer, Boulevard, pos. 442.
190 Edward Cummings, The Enormous Room (Liveright: New York, 1970), 77; Hoeßl, Gefangene,
15.



aber wegen seiner Antikriegshaltung als Spion verdächtigt und interniert. Über
die Geschlechter schrieb er: „Eine Trennung der Geschlechter wurde durchgesetzt,
aber nicht, es ist wahr, mit Erfolg.“191

Nun ist wichtig zu berücksichtigen, dass heterosexuelle Beziehungen in rein
männlichen Internierungslagern zwar nicht möglich waren, andere Beziehungen
allerdings schon. Farcy schreibt von diesen Beziehungen.192 Es wurde angenom-
men, dass dies im Rahmen der zeitgenössisch heteronormativen Erfahrungswelt
nicht stattfand. Wurde darüber berichtet, wurden homosexuelle Beziehungen
aber auch immer wieder in die heteronormative Denkweise eingehegt.193 Praktisch
kein Erfahrungsbericht deutscher Staatsbürger spricht von homosexuellen Bezie-
hungen, die klarste Stellungnahme dazu findet sich im Erfahrungsbericht des un-
garischen Aladar Kuncz. Er schieb: „Zu Beginn wurden die ‚Frauen‘ nur von den
Männern unterschieden, indem sie ein Taschentuch trugen, das um ihre Arme ge-
bunden war. Doch die Tanzschule zog schrittweise die Gefangenen an, die noto-
risch miteinander zusammenlebten.“194 Trotz des negativen Blicks der Mehrheits-
gesellschaft auf Homosexualität war diese physisch präsent und sichtbar. So
schrieb auch eine 1933 veröffentlichte Studie der Reichsvereinigung ehemaliger
Kriegsgefangener über männliche Darsteller von Frauenrollen:

es handelt sich hier nicht einfach um eine besondere Konjunktur für die Homosexualität.
Zwar scheint im Gefangenenlager die Komponente im Seelenleben des Mannes, die sich
dem Manne zuwendet, gestärkt worden zu sein, aber die Epidemien, in denen die Homose-
xualität gewöhnlich über die Lager hereinbrach, war nur kurz.195

Das Veröffentlichungsdatum führt dazu, dass dieser Text als problematisch be-
trachtet werden muss. Doch sticht hervor, dass, trotz deren Pathologisierung und
Herunterspielen, Homosexualität als präsent akzeptiert wurde. Auch zeigt das
Wort „gewöhnlich“ hier eindeutig, dass es sich nicht um Einzelfälle handelte, son-
dern dass Homosexualität deutlich präsent war, wenn auch in einem feindseligen
Umfeld. Doch wie beide Texte implizieren und der Kunczs Bericht deutlich macht,
wurde Homosexualität als heterosexuelle Divergenz wahrgenommen und setzte
mindestens einen Teil dieser Beziehungen in die weibliche Rolle. Auch bei Bezie-

144  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

191 Cummings, Room, 77.
192 Farcy, Camps, 281–283.
193 Heyam gibt ein theoretisches Grundgerüst bezüglich Homosexualität, Transgeschlechtlich-
keit und Genderinversion hier: Heyam, „Gender“, 332.
194 Aladar Kuncz, The Black Monastery, übersetzt von Ralph Murray (New York: Harcourt,
Brace and Company, 1934), 289.
195 Herman Pörzgen, Theater ohne Frau. Das Bühnenleben der Kriegsgefangenen Deutschen
1914–1920 (Königsberg: Ost-Europa-Verlag, 1933), 79.



hungen die sexuell nicht auf Frauen angewiesen waren, waren für einige trotzdem
beide Geschlechter präsent. Konfrontiert mit Homosexualität und Identitäten, die
binäre Geschlechterrollen in Frage stellten, fühlten sich einige Internierte genö-
tigt, diese in ihr Verständnis von Geschlechterrollen einzuordnen. Geschlecht, vor
allem beide zusammen, beeinflussten daher klar die Internierungserfahrung, ob
nun durch Geschlechteridentitäten, Sexualität oder die imaginierte Präsenz des
anderen Geschlechts.

4.5 Das Verlassen der Internierung

Anders als die Männer wurden die meisten internierten Frauen in Frankreich bis
1915 repatriiert. Einige Berichte legen allerdings auch nahe, dass es Frauen gab,
die Lager wechselten um mit ihrer Familie vereint zu sein oder freiwillig zurück-
blieben um mit ihren Männern vereint zu bleiben. 1918 beispielsweise waren noch
immer 86 Personen, also 10 Prozent der Internierten in Garaison, Frauen.196 Tragi-
scherweise konnte kein Erfahrungsbericht einer solchen Frau gefunden werden
und anscheinend wurde auch keiner in der Nachkriegszeit veröffentlicht.197 Fami-
lie war ein wichtiger Grund zu bleiben, ähnlich wie Familie auch ein wichtiger
Grund für Heimweh war. So schrieb beispielsweise die Insel-Woche im April 1918
in einem gleichnamigen Artikel: „Zweifellos ist das Familiengefühl ein erheblicher
Bestandteil des Heimwehs, denn die familiären Bande sind seit jeher triebhaft
mächtig“.198 Familie, wenn die Beziehung intakt war, war also ein Pull-Faktor für
die Internierten in ihren Bestrebungen nach Freiheit. Dieser Pull-Faktor war da-
mit nicht zwingend Deutschland sondern eher dort, wo die Familie ansässig war.
Umgekehrt hatten auch jene, die Familie in Lagern zurückließen, gemischte Ge-
fühle. Während Gertrud Köbner zwar erwähnt, dass man sich von den Frauen ver-
abschiedete, die zurückblieben, überlegte Helene Schaarfschmidt, welche Gründe
diese Entscheidung hatte: „auch einige Frauen blieben noch in Garaison, da sie
ihre Männer nicht verlassen wollten und auch gewiß wenig Verwandte in
Deutschland hatten“.199 In diesem Fall sorgte der Pull-Faktor, den Familie aus-
machte, sogar dafür, im Lager zu verbleiben. Hilda Schuon argumentierte ähnlich:
„Leider ließen sich deshalb einige Mädchen und Frauen, welche keine Angehöri-
gen und nahen Verwandten in Deutschland hatten, überreden, zurückzubleiben

4.5 Das Verlassen der Internierung  145

196 Ferrer, „Femmes“, 156.
197 Schramm und Bockwitz, Mitteilungen, 33–39.
198 „Heimweh“, 1.
199 Schaarfschmidt, Erlebnisse, 52.



trotzdem wir sie absolut mitnehmen wollten.“ 200 Für Anna Vervier konnten auch
Kinder mit französischer Staatsbürgerschaft oder monetäre Probleme als Grund
für ein Zurückbleiben gesehen werden: „Nur einzelne blieben zurück; solche, die
eben, wie vorher erwähnt, kein Heim hatten und andere, welche Kinder hatten,
die in Frankreich geboren waren.“201 Nach ihrer Erzählung blieben auch jene
Frauen zurück, die aus dem Elsass evakuiert wurden und nicht zurück durften,
eine der wenigen positiven Erwähnungen über diese Gruppe: „Auch Elsässerin-
nen, welche weinend uns abziehen sahen, wurden sicher aus sehr begreiflichen,
politischen Gründen zurückgehalten.“202

Je nach persönlichen Beziehungen oder Positionen, gab es für die Frauen also
verschiedene Gründe weiterhin freiwillig interniert zu bleiben. Der einzige Be-
richt, der direkt von solch einer Trennungserfahrung schrieb, war der der Öster-
reicherin Helene Fürnkranz. Als Kapitän ihrer Gruppe war sie in der Lage gewe-
sen, sich selbst für einen Austausch vorzuschlagen. Die Konsequenzen, ihren
Mann und Großvater zurückzulassen, ließen sie jedoch nicht los: „Habe ich richtig
gehandelt? Willi und Wilson müssen aus unserem netten Familienzimmer heraus
und in einem großen Dortoir schlafen; die Küche wird ihnen genommen, denn
nur Ehepaare dürfen eine Hütte haben.“203 Die Freiheit konnte also, wenn ein
männlicher Angehöriger zurückblieb, auch als teuer erkauft wahrgenommen wer-
den. Zwar ließen auch andere Frauen ihre Männer zurück, erwähnten dies aber
trotz ihrer starken Rolle als Mutter nicht, wie beispielsweise Gertrud Köbner oder
Stephanie. Es ist anzunehmen, dass die Gründe zurückzubleiben vielfältig waren
und dass schwächere Beziehungen ins Ausland, unter anderem Deutschland, auch
die Dringlichkeit der Freiheit abschwächten. So erwähnte Anna Vervier, dass für
einige die Sicherheit und die Lebensqualität der Internierung erstrebenswerter
waren als Armut in Freiheit. Dies sollte noch einmal in Erinnerung rufen, dass die
meisten Berichte von Menschen in einigermaßen gesicherten Verhältnissen ge-
schrieben und veröffentlicht wurden. Ihre Lage war eine andere als die derjeni-
gen, die bereits vor dem Krieg in schwierigen Verhältnissen gelebt hatten. Trotz
des Einflusses von Geschlechterrollen auf Aspekte wie Familie, wollten die meis-
ten Frauen allerdings genau wie die Männer lieber in die Freiheit; auch wenn es
für einige bedeutete, ihre Männer zurückzulassen.

War diese Freiheit einmal sicher und die Entscheidung dazu gefällt, folgte
meist die Beschreibung einer langen Reise. Dies geschah meist mit der Eisenbahn,
welche der Grenze entgegenfuhr. Das vorherrschende Gefühl, welches in den

146  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

200 Schuon, Tagebuch, 13.
201 Vervier, Périgueux, 11.
202 Vervier, Périgueux, 11.
203 Fürnkranz, Kriegsgefangenschaft, 80.



meisten Beschreibungen auftauchte, war das der Erleichterung. So könnte der Er-
fahrungsbericht von Dora Coith dies zeigen, aber auch der von Gertrud Köbner,
von Helene Schaarfschmidt, Anna Vervier, Hilda Schuon, ja sogar der von Ly van
Brackel.204 Die Behandlung in der Schweiz oder Deutschland wurde immer wieder
mit der in Frankreich verglichen und als absolut gegensätzlich beschrieben. Die
Internierungserfahrung war eine furchtbare Abweichung von der Normalität ge-
wesen, die nur dann ertragbar war, als deutlich wurde, dass diese Normalität
auch fortgesetzt würde: „Man hilft uns beim Aussteigen aus den Waggons, man
trägt unser Gepäck, mit einem Wort, man behandelt uns wie normale Menschen
auf normalen Reisen.“205 Im Vergleich zu den Beschreibungen der Männer bestand
also kein Unterschied, was die Freude der Rückkehr anbelangte.

Außerhalb der großangelegten Repatriierungen von Frauen, Kindern und Al-
ten gegen Ende des Jahres 1914 boten sich auch für die Männer noch weitere Mög-
lichkeiten an, die Lager zu verlassen. Eine Repatriierung nach Deutschland war
allerdings nur den eben genannten Gruppen erlaubt. Männer konnten nur nach
Deutschland zurückgebracht werden, wenn sie an schweren Krankheiten litten,
wie es beispielsweise Paul Gowa tat. Seiner Meinung nach, war es allerdings 1915
eher eine Ausnahme: „Nach mehr als achtmonatiger Gefangenschaft haben die
Franzosen mich eines Lungenleidens wegen endlich im vorigen Monat laufen las-
sen und meines Wissens und nach Aussage der Uebernahmestelle in Singen bin
ich der erste Zivilgefangene in militärpflichtigem Alter, der aus Frankreich zu-
rückgekehrt ist.“206 Weniger kranke Internierte würden eher in die Schweiz ver-
bracht, wo sie den Rest des Krieges abwarteten. Dies führte dazu, dass, ähnlich
wie in Großbritannien, die Zahl der Kranken stieg, sobald sich ein Austauschab-
kommen abzeichnete. Victor Auburtin verknüpfte dieses Phänomen mit einer Be-
gründung für Alkoholkonsum:

Wie schön, so denke ich nach der zweiten Flasche Wein, wie schön wäre es nun gar, man
könnte es machen wie unsere Eidechsen hier, die den bösen Winter zusammengeringelt ver-
schlafen und erst herausgeschwänzelt kommen, wenn die Sonne wieder scheint. […] Da die-
ses schwierig ist, bleibt nur ein Weg zur Freiheit: krank werden.207

Krankheit wurde in diesem Sinne also nicht immer als etwas Negatives angesehen,
verhalf sie doch in gewissen Fällen zur Freiheit. Daran änderten auch die unter-
schiedlichen Internierungsbedingungen in Frankreich und Großbritannien nichts.

4.5 Das Verlassen der Internierung  147

204 Köbner, Kriegsgefangen, 213; Schaarfschmidt, Erlebnisse, 54; Vervier, Périgueux, 11–12;
Schuon, Tagebuch, 13–14; van Brackel, Zuchthäuslerin 138–139.
205 Köbner, Kriegsgefangen, 212.
206 Gowa, Gefangenschaft, 1.
207 Auburtin, Frankreich, 132–133.



Jene, die nicht Teil eines Austauschs oder einer Repatriierung waren, versuch-
ten auf anderemWege die Freiheit zu erlangen. Das Fehlen an Normalität, verbun-
den mit der persönlichen Anschauung ungerechtfertigt gefangen zu sein, beein-
flusste einen wichtigen Weg, das Lager zu verlassen: Flucht. Während das voran-
gegangene Kapitel gezeigt hat, dass Fluchtversuche in Großbritannien eher selten
waren, scheinen Fluchtversuche in Frankreich häufiger vorgekommen zu sein
trotz schwerster Strafen. Farcy argumentierte hierzu: „Wenn die Internierung als
eine Ungerechtigkeit wahrgenommen wird, besteht keine Notwendigkeit nach
Gründen zu suchen, die zur Flucht aus den Konzentrationslagern führten.“208 In
diesem Kontext kam der Begriff „durchgebrannt“ auf, der nicht nur stellvertre-
tend für die Flucht stand, sondern auch darauf hindeutete, dass einige es eher als
das Ärgern der Wachen verstanden.209 So zeigte eine private Postkarte aus dem
Lager Garaison, wie glückliche Internierte hinter den Rücken der Wachen über
die Zäune stiegen.210 Die Österreicherin Fürnkranz erzählte von einem Brief, den
sie in Freiheit erhalten hatte, in dem es über Flucht hieß:

Nach einiger Zeit kamen 16 Männer wegen Fluchtverdacht auf die Insel St. Croix (Morbihan).
Diese 16 wurden nach dem Appell ins Gefängnis und morgens direkt vorgeführt. Ihre Kame-
raden brachten ihnen ihre Sachen pêle-mêle auf einem Wagen ins Gefängnis. Rosza, der
Schneider brannte eines Nachts durch. Die Pyrenäen schienen ihm aber dann zu hoch und
er ging links ab, 270 Kilometer nach der Schweiz. Gebrochen und ohne Geld stellte er sich
schließlich einem Polizeikomissär [sic] und wurde zurück gebracht. Nun mußte er Steine
klopfen und kam mit den 16 andern nach St. Croix. Schmenger, der kleine Schuhmacher,
und Schädler sollten auch dorthin kommen, waren aber zufällig schon zwei Tage vorher
durchgegangen.211

Bei den genannten Männern handelte es sich nach Angaben des Roten Kreuzes
zwar hauptsächlich um Staatsbürger Österreich-Ungarns, doch gibt die Menge an
Fluchtversuchen Aufschluss darüber, wie häufig diese waren.212 Und sie waren
nicht nur auf diese Staatsangehörigkeit beschränkt, soll doch auch Gertrud Köb-
ners Mann laut Unterlagen versucht haben zu flüchten.213 Wie die Männer aus
Fürnkranzs Brief es andeuten, waren auch in Frankreich die meisten Fluchtversu-
che erfolglos. Das Argument steht im Raum, dass generell offenere Lager wie in
Garaison solche Versuche ermöglichten. Betrachtet man allerdings die Fluchtver-

148  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

208 Farcy, Camps, 295.
209 „Enigmes’ singularité“, in Leroy-Castillo und Guinle-Lorinet (Hg.), Être prisonnier civil au
camp de Garaison (Hautes-Pyrénées) 1914–1919 (Hautes-Pyrénées: Cairn, 2018), 225.
210 „Enigmes’ singularités“, 225.
211 Fürnkranz, Kriegsgefangenschaft, 81–82.
212 „Indexkarten Zivilinternierter“, CRC Archives [ACICR C G1].
213 Leclerc, „Diaries“, 644.



suche auf der Île Longue, ist sogar das Argument der Insel als besserer Verwah-
rungsort eher hinfällig.214 Es scheint eher so, als ließe sich Farcys Argument für
Großbritannien umdrehen: Mit weniger Feindseligkeit, weniger kulturellem Hass
und mehr Möglichkeiten, auch Normalität aufzubauen, sank die Motivation zu
fliehen. Die höhere Anzahl an Fluchtversuchen soll hier aber auch nicht heißen,
dass Flucht in allen Lagern weit verbreitet war. So behauptete Viktor Auburtin,
dass keine einzige Person auf Korsika versucht habe zu fliehen.215 Dies könnte
auch noch einmal das Argument für Großbritannien bestärken, war doch gerade
Korsika dafür bekannt, dass die Bevölkerung den Internierten eher wohlwollend
gesinnt war.216 Was auch auffällt, ist die Tatsache, dass, mit Ausnahme von Ly van
Brackel, alle genannten Flüchtlinge Männer waren. Dies deutet auf den Einfluss
von Geschlechterrollen hin, würde aber eine intensivere Forschung voraussetzen,
die dieses Kapitel nicht leisten kann.

Wer wiederum die Internierung verlassen konnte, sei es durch legale oder il-
legale Mittel, der ließ sie nicht immer ganz hinter sich. Internierte wie Hermann
von Boetticher oder Stephanie S. erwarteten bereits während oder kurz nach ihrer
Internierung, dass diese sie noch lange physisch oder psychisch verfolgen würde.
So schrieb Boetticher: „Die Gefangenschaft ist auf dem Punkt der äußeren Gleich-
gültigkeiten und inneren Zerstörungen angelangt. Lustige Zufälle und derbe Bege-
benheiten ziehen sich, die Schäden verbindend, hindurch.“217 Stephanie S. erwar-
tete kurz nach ihrer Ankunft in Deutschland, dass dieses Gefühl sie nicht verlassen
würde: „Mein Glaube an Gott gebietet mir zu verzeihen: Ich verzeihe, aber ich
werde niemals vergessen, was ich erduldet habe. Es bleibt eine große Verbitterung
übrig, die niemals verschwinden wird.“218 Für andere war dieses Gefühl von Bit-
terkeit etwas, was aktiv bekämpft werden musste. So schrieb Gertrud Köbner 1915
nach Ende ihrer Internierungserfahrung:

Und doch schweifen meine Gedanken jetzt, wo mich der Zug nach meinem Geburtsort Berlin
zurückführt, wehmütig zu meiner zweiten Heimat Frankreich und zu meinem dort zurück-
gebliebenen Mann zurück. Leise, leise spinnt mein Geist Fäden um Fäden, die das Land der
Deutschen mit denen der Franzosen verbindet.219

4.5 Das Verlassen der Internierung  149

214 „Lager-Chronik“, Insel-Woche, 15. August 1915, 4.
215 Auburtin, Frankreich, 114–115.
216 Giuseppi, „Corse“, 107.
217 Boetticher, Erlebnisse, 141.
218 Friedrich Lienhard und Paul Kannengießer (Hg.), Schicksale einer Verschleppten in Frank-
reich. Von ihr selbst erzählt (Straßburg: Straßburger Druckerei, 1915), 47.
219 Köbner, Kriegsgefangen, 214.



Dieses Gefühl wurde auch von denen geteilt, die Frankreich 1914 erfolgreich ver-
lassen hatten, wie der Maler Friedrich Ahlers-Hestermann 1918 nostalgisch
schwärmend über das Café Du Dôme in einem Artikel schrieb: „Viele aber können
es sich nicht denken, dass es aus sein soll mit diesem Stück Welt, wo es keine Un-
terschiede der Nation, keine Politik, kein Vaterland gegeben hat, diesem unersetz-
lichen Stück Heimat der heimatlosen Europäer.“220 Was die Nostalgie hier impli-
ziert ist, dass dieser Ort nach 1914 schon nicht mehr existierte. Die französische
Regierung hatte dafür gesorgt, alle einzusperren oder zu repatriieren, die als deut-
sche Staatsbürger oder generell Feindstaatenangehörige eine Gefahr für die
Kriegsanstrengungen darstellten. Mit solch einer Handlung bestätigte sie das, was
bereits 40 Jahre lang mehr oder weniger unterschwellig in der deutschen Commu-
nity in Frankreich erfahren worden war.

Geht es um die Durchlässigkeit von nationaler Identität in einem migratori-
schen oder generell interkulturellen Kontext, so war das Wenige, was vor dem
Krieg existiert hatte, verhärtet, sobald der Krieg begonnen hatte. Deutsche Staats-
bürger, die sich über solche Gegenpole erhaben gefühlt hatten, sahen sich nun mit
als ethnisch geschlossen wahrgenommenen Gruppen konfrontiert, genauso wie
andere „ethnisch“ Deutsche. Sie kämpften nicht zwingend mit diesem Wandel,
war der undurchlässige Diskurs doch bereits bekannt. Die Tatsache, dass sich die
Identitäten nicht nur schneller verhärteten sondern auch schneller zu Gewalt
führten als in Großbritannien zeigt, dass diese Annahme nicht falsch war. Inter-
nierungserfahrungen, auch wenn sie sehr divers waren, beinhalteten immer noch
schlechtere Lebensumstände und eine deutlich spürbarere Gewalt und Gewaltbe-
reitschaft. Doch wie in Großbritannien errichteten die Internierten dort, wo sie es
konnten, soziale Strukturen und sogar Zäune um sich einen Teil der Normalität
zurückzuholen. Dies konnte sozialen Zusammenhalt aber auch soziale Trennun-
gen bestärken. Trennungen, aber auch verhärtete Identitätswahrnehmungen wur-
den ebenfalls durch die elsässischen Internierten deutlich. Sie mussten sich für
eine Seite entscheiden. Durch die Analyse der weiblichen Internierten wurde klar,
dass auch weitere Identitätsaspekte die Erfahrung von Internierung beeinflussten
wie nationale Identität, Klasse, oder Ethnie. Ebenso wurde hier sichtbar, wie un-
terschiedlich und doch gleichbleibend der Angriff auf die Geschlechteridentität
durch die Internierung wahrgenommen wurde. Andere Aspekte der Identität von
Internierten gleich welcher Sexualität oder welchen Geschlechts waren ebenso be-
droht. Auch hier fanden die Internierten Mittel und Wege, mit diesen Problemen
umzugehen und sich Handlungsmacht zurückzuholen. Doch die Internierungsla-
ger wollten sie fast alle verlassen und bei einer gewaltbereiteren und schlechter

150  4 „Das Volk Voltaires, gewiß, aber auch das Volk Marats“

220 Ahlers-Hesterman, „Künstlerkreis“, 402.



organisierten Lagerkultur ist es nicht verwunderlich, dass deutsche Staatsbürger
in Frankreich häufiger versuchten zu fliehen als es die in Großbritannien taten.
Da alle deutschen Staatsbürger interniert waren, blieben nur jene dauerhaft frei,
die eine andere Staatsbürgerschaft angenommen hatten. Doch mit der Verhärtung
von nationaler Identität und einem undurchlässigeren Nexus, fanden sich auch
diese in einem Umfeld wieder, welches ihre Identität mehr und mehr in Frage
stellte.

4.5 Das Verlassen der Internierung  151


