
2 Strukturen des Austauschs: Die deutschen
Communities in Großbritannien und Frankreich
vor 1914

Auch vor 1914 wurde bereits heftig diskutiert, was Deutsche im Ausland zu Deut-
schen mache.1 War es die Staatsbürgerschaft, Herkunft, Kultur oder alles zusam-
men? Diese Frage war keine rein philosophische, sie hatte eine aktiv politische
Komponente die sowohl das Deutsche Kaiserreich, seine Außenpolitik, als auch
„ethnisch“ deutsche Migranten direkt betraf.2 Dass Migranten ihre deutsche Iden-
tität, woraus auch immer diese sich konstituierte, ablegen würden und somit für
das Land verloren gingen, war eine der größeren Sorgen des Kaiserreiches.3 Wür-
den diese Migranten auch im Ausland deutsch bleiben, könnten sie dort aktiv die
Interessen des Kaiserreiches vertreten, würden sie sich integrieren oder assimilie-
ren, so der Gedanke, würden sie zum „Völkerdünger“ anderer.4 Um sie also an
sich gebunden zu halten, war es im Interesse des Reiches, den deutschen Migran-
ten besonders im Auge zu behalten.5 Dies geschah durch aktive politische Ent-
scheidungen wie das Reichs- und Staatsangehörigkeitsgesetz von 1913, welches
„ethnisch“ Deutschen „Erhalt, Vererbung und Wiedererwerb“ der Staatsangehö-
rigkeit ermöglichte.6 Doch auch durch aktive Zuwendung wie das Entsenden deut-
scher Prediger oder Besuche des Adels wurden deutsche Gemeinden im Ausland
angehalten, ihre Treue gegenüber dem Kaiserreich aufrecht zu halten.7 Es ist da-
her nicht verwunderlich, dass auch 1914 im Britischen Empire unter „ethnisch“
deutschen Migranten ein deutscher Nationalismus verbreitet war. Doch waren bei
aller Mühe seitens des Kaiserreichs nicht alle Migranten nationalistisch geprägt
oder zeigten ihre „Loyalität gegenüber Reich und Kaiser“.8

Eine vollständige Rekonstruktion der deutschen Minderheiten und ihrer Com-
munities in beiden Ländern ist in diesem Rahmen praktisch unmöglich; nicht um-

1 Manz, Diaspora, 62. Für weitere Informationen zu der Debatte von Emigration und Deutsch-
tum, siehe: Roger Brubaker, Citizenship and Nationhood in France and Germany (Cambridge: Har-
vard University Press, 1992), 114–119.
2 Manz, Diaspora, 70–73; Panikos Panayi (Hrsg.), Germans in Britain since 1500 (London: The 
Hambledon, 1996), 6–7.
3 Manz, Diaspora, 70–73.
4 Manz, Diaspora, 62.
5 Brubaker, Citizenship, 70–71.
6 Bade, 215.
7 Patrick Wiegand, The German Orphanage Dalston 1879–1939 (Weston-Super-Mare: Anglo-Ger-
man Family History Society, 2016), 16, 35.
8 Brubaker, Citizenship, 403.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111561493-002



sonst haben solche Rekonstruktionen bereits ganze Bücher gefüllt. Eine kurze
Kontextualisierung soll daher ausreichen, um zu zeigen, wie unterschiedlich nicht
nur einzelne Migranten, sondern ganze Migrantengruppen die Zeit um 1914 in
Frankreich und Großbritannien erfuhren. Hierbei werden zuerst die bestehenden
Strukturen der deutschen Kolonien in beiden Ländern getrennt voneinander um-
rissen. Auf dieser Grundlage aufbauend werden jeweils migrantische Prozesse
vorgestellt, wie sie in der jeweiligen Gruppe vorherrschten. Die Reihenfolge ordnet
sich nach dem individuellen Fokus der „ethnisch“ Deutschen, nämlich erst inner-
halb des neuen Heimatlandes und anschließend hin zum Herkunftsland und dar-
über hinaus. So zeigen Integration und Assimilation den Fokuswechsel hin zum
Einwanderungsland und Weltbürgertum und Nationalismus einen Fokuswechsel
weg vom Einwanderungsland. Diese Prozesse und Einstellungen sind wichtig, um
die zuvor erwähnte Permeabilität oder Durchlässigkeit nationaler Identitäten in
den jeweiligen Ländern zu demonstrieren, genauso wie den Einfluss, den sie auf
andere Teile der individuellen Identität „ethnisch“ Deutscher hatten. Was hierbei
deutlich wird, ist die Tatsache, dass nationale Identität innerhalb eines deutlich
komplexeren Nexus aus Identitäten und ihren Beziehungen zu Aus- und Einwan-
derungsland existierte.9 Doch zuerst ist eine strukturelle Kontextualisierung von-
nöten, die die Diskurse um Identitäten und nationale Identitäten angemessen ein-
rahmt, und zwar durch Informationen wie Größe, Verteilung, ethnisch spezifische
Einrichtungen und demographische Zahlen.

2.1 Die deutsche Kolonie in Großbritannien und Frankreich
um 1914

Als 1914 der Führer durch London erschien, herausgegeben vom Editor des
deutschsprachigen Londoner General-Anzeiger, war er nicht nur voll von Sehens-
würdigkeiten, Adressen von Ärzten, Schulen, Kirchen und anderen wichtigen An-
laufstellen.10 Auch eine Geschichte des Deutschtums in Großbritannien war dabei,
die angeblich bis ins Jahr 990 reichte.11 Damals hatte König Aethelred deutschen

28  2 Strukturen des Austauschs

9 Nexus wird hier im Sinne des Soziologen Roger Brubakers verstanden, der argumentiert, dass
nationale Minderheiten zusammen mit „nationalisierenden Staaten und einem externen nationa-
len Heimatland innerhalb eines einzelnen, interdependenten Nexus verbunden sind“: Roger Bru-
baker, Nationalism Reframed. Nationhood and the National Question in the New Europe (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2010), 60.
10 Henry Detloff, Führer durch London und Ratgeber für Fremde in England (London: Henry Det-
loff Ltd., 1914), 21.
11 Detloff, Führer, 21.



Kaufleuten die „Befreiung von allen Marktgefällen und sonstigen Abgaben“ ge-
währt.12 Dementsprechend konnte, so die Logik des Reiseführers, das Deutschtum
bereits auf mehrere Jahrhunderte Geschichte zurückblicken. Doch war es nicht
nur lange in Großbritannien verwurzelt, es war auch 1914 noch zahlenmäßig gut
vertreten. Kurz hinter dem historischen Abschnitt fand der interessierte Leser ein
argumentatives Sammelsurium aus Zahlen und Einschränkungen, die der Reise-
führer über die Deutschen in Großbritannien zusammengestellt hatte. Hier ein
kleiner Auszug:

Ueber die Zahl der der Deutschen im Vereinigten Königreich ergibt sich aus den amtlichen
Angaben der Volkszählung von 1911 folgendes. In England und Wales gab es 65 261 in
Deutschland geborene Personen, […] 5447 waren britische Staatsangehörige durch Abstam-
mung oder Heirat, 6490 durch Naturalisierung, so dass 53 324 als deutsche Staatsangehörige
zu betrachten waren. […] Die an Engländer verheirateten deutschen Frauen und die Natura-
lisierten sind natürlich vollständig zu der ständigen deutschen Kolonie zu rechnen. Ausser
den zugewanderten Deutschen gehören zur hierländischen deutschen Bevölkerung auch die
im Vereinigten Königreich geborenen Kinder deutscher Eltern. Obgleich sie durch die Ge-
burt britische Untertanen geworden sind, gelten sie in vielen Fällen nach deutschem Gesetz
als deutsche Staatsangehörige. Zur Feststellung ihrer Zahl fehlt es aber an jeder verlässli-
chen Unterlage. […]Es würde sich somit für die deutsche Bevölkerung im Vereinigten König-
reich, einschliesslich der vorübergehend sich Aufhaltenden eine Gesamtziffer von 135 000
bis 140 000 Köpfen ergeben.13

Der Reiseführer hatte also in seiner Rechnung die Zahl der deutschen in Großbri-
tannien schlicht durch unterschiedliche Einbeziehungen praktisch verdoppelt.
Eine tatsächliche Anzahl „ethnisch“ Deutscher in Großbritannien zu bestimmen,
erweist sich aber immer noch als schwierig und beschäftigt die Geschichtswissen-
schaft heutzutage genauso wie damals. Es handelt sich dabei auch nicht um kleine
Abweichungen, reden wir hier von Schwankungen zwischen 56.000 tausend „eth-
nisch“ Deutschen und 150.000 wobei wieder die Frage der Inklusion die Größe be-
stimmte.14 Um diese Debatte abzukürzen, kann von einem Mittelwert zwischen
den beiden Zahlen von ungefähr 100.000 „ethnisch“ Deutschen in Großbritannien
ausgegangen werden. Da „ethnisch“ Deutsch ein weitreichender Begriff ist, ist eine
Tendenz zu einer größeren Zahl nicht nur logisch, sie nähert sich auch den Annah-
men an, die um 1914 im Umlauf und daher Teil der Wahrnehmung waren. Was

2.1 Die deutsche Kolonie in Großbritannien und Frankreich um 1914  29

12 Detloff, Führer, 21.
13 Detloff, Führer, 23–24.
14 Ältere Quellen, aber auch Historiker wie Arnd Bauerkämper und Stefan Manz tendieren zu
höheren Zahlen, Oliver Grant wiederum argumentierte 2004 eher für 56.000. Siehe: Oliver Grant,
Migration and Inequality in Germany 1870–1913 (Oxford: Oxford University Press, 2004), 81; Manz,
Diaspora, 77; Bauerkämper, Sicherheit, 189.



diese Problematik auf jeden Fall hervorhebt, ist die Tatsache, dass Zeitgenossen
häufig weniger auf Volkszählungen vertrauten und sich lieber eine möglichst gro-
ße Minderheit vorstellten.

Was wiederum mit Sicherheit über „ethnisch“ Deutsche in Großbritannien ge-
sagt werden kann, ist ihre Verteilung. Die „ethnisch“ deutsche Bevölkerung kon-
zentrierte sich größtenteils in den urbanen Zentren, wobei London zirka die Hälf-
te der „ethnisch“ deutschen Bevölkerung beherbergte.15 Andere erwähnenswerte
Zentren waren Glasgow, Liverpool und Manchester.16 Was die ethnische Infra-
struktur in London betraf, konnte man dort mehrere deutsche Kirchen, deutsche
Läden, deutsche Musiker, Schulen, ein Kinderheim und einer Arbeiterkolonie für
arbeitslose Deutsche finden.17 Auf Grundlage der gefundenen Kirchen kann davon
ausgegangen werden, dass ein Großteil der „ethnisch“ Deutschen, genauso wie die
britische Mehrheitsgesellschaft, protestantischen Glaubens war, Katholiken und
Juden waren eher in der Minderheit.18 Was die sozio-ökonomische Verteilung der
deutschen Staatsbürger betraf, so war diese ebenso divers und, wie Panikos Pa-
nayi argumentiert, „bestand aus allen Lebenslagen von Mittellosen bis zu Millionä-
ren“.19 Die Mehrheit jedoch arbeitete in einer eher geringen Auswahl an Berufen,
namentlich als Bäcker, Kellner, Diener oder Metzger.20 Auch wenn gerade Berufe
wie Kellner oder Diener eine hohe Fluktuation mit sich brachten, die die deutsche
Population in den Zentren betraf, war doch ein Großteil der „ethnisch“ Deutschen
niedergelassen.21 Hoch war auch die Zahl der internationalen Ehen, wobei über
sechzig Prozent der verheirateten deutschen Männer eine englische Ehefrau hat-
ten.22 Diese Zahl zusammengenommen mit den Berufen, welche häufig ebenfalls
von Männern besetzt wurden, kann man von einer deutlich höheren Anzahl „eth-
nisch“ deutscher Männer als Frauen ausgehen. Es lässt sich also von diesem kur-
zen Überblick bereits sagen, dass die „ethnisch“ Deutschen eher männlich, protes-

30  2 Strukturen des Austauschs

15 Katja Krebs, „German-Language Theatre in the West End 1900–1914. A History of the Deut-
sches Theater“, in Paul Ulrich et al (Hg.), In the Mirror of Theatre History. German Theatre Inter-
cultural Relationships from the Past to the Present (Münster: Lit, 2015), 255.
16 Stefan Manz und Panikos Panayi, Enemies in the Empire: Civilian Internment in the British
Empire during the First World War (Oxford: Oxford University Press, 2020),162.
17 Manz und Panayi, Empire, 178; Elizabeth McKellar, The German Hospital Hackney. A social
and architectural history 1845–1987 (London: Hackney Society, 1991); Patrick Wiegand, The Ger-
man Orphanage, Dalston 1879–1939 (Weston-Super-Mare: Anglo-German Family History Society,
2016), 11–16.
18 Panayi, „Immigrants“, 84–85.
19 Panayi, Germans in Britain since 1500, 7.
20 Panayi, Germans in Britain since 1500, 7–8; Panayi, Enemy, 22.
21 Panayi, „Immigrants“, 120.
22 Stella Yarrow, „The Impact of Hostility on Germans in Britain 1914 to 1918“, Immigrants &
Minorities, 8:1–2 (1989), 98.



tantisch, niedergelassen und häufig international verheiratet waren. Die deutsche
Kolonie in Großbritannien war sich darüber hinaus einer langen, durchgängigen
Geschichte bewusst, die etablierte Einrichtungen aufwies.

Interessanterweise war dies in Frankreich an vielen Stellen nicht der Fall,
auch wenn mehr „ethnisch“ Deutsche in Frankreich lebten als in Großbritannien.
Beispielsweise waren diese bei weitem nicht so auf die Hauptstadt zentriert, son-
dern auf mehrere Regionen verteilt.23 Doch auch hier schwanken die Zahlen, sogar
noch mehr als in Großbritannien. Während der französische Forscher George
Mauco im Jahr 1932 zurückblickend auf 100.000 Deutsche kam, sprach Langhans
1906 von bis zu 500.000.24 Diese Schwankung könnte mit Elsässern und Lothrin-
gern in Frankreich zusammenhängen, die je nach Sichtweise deutsch oder franzö-
sisch waren.25 Tatsächlich ist eher von der niedrigeren Zahl auszugehen.26 Unge-
fähr ein Drittel davon lebte in Paris, wobei auch die östlichen Grenzregionen Zen-
tren deutschen Lebens waren.27 Auch wenn die Forschung noch immer Lücken
aufweist, so lässt sich anhand der Kirchen die Theorie aufstellen, dass die Zentren
hauptsächlich mit Deutschen aus katholischen Gebieten wie Bayern, Hessen oder
dem Elsass-Lothringen bevölkert waren.28 Genauso wie in Großbritannien, wo die
Mehrheit dem protestantischen Glauben angehörte, spiegelten die „ethnisch“
Deutschen dementsprechend auch hier die Denomination der Mehrheitsgesell-
schaft. Gegensätzlich zu Großbritannien wiederum war die Geschlechtervertei-
lung; die Mehrheit der „ethnisch“ Deutschen, vor allem in Paris, war nämlich
weiblich.29 Dies schlug sich auch auf die Berufsverteilung nieder, denn hier waren
sie vor allem als Diener und Hausmädchen beschäftigt.30

2.1 Die deutsche Kolonie in Großbritannien und Frankreich um 1914  31

23 Georges Mauco, Les Étrangers en France. Leur rôle dans l’activité économique (Paris: Libraire
Armand Colin, 1932), 43.
24 Mauco, Étrangers, 43; Manz, Diaspora, 73.
25 Elsass-Lothringen war zwar 1871 an Deutschland abgetreten worden, wies jedoch noch immer
starke Verbindungen nach Frankreich auf. Siehe: Patrick Weil, Hot to be French. Nationality in the
Making since 1789 (Durham: Duke University, 2008), 183–184.
26 Mareike König spricht von maximal 30.000 Deutschen in Paris um 1914. Siehe: Mareike Könige
(Hrsg.), „Brüche als gestaltendes Element. Die Deutschen in Paris im 19. Jahrhundert“, in Deutsche
Handwerker, Arbeiter und Dienstmädchen in Paris. Eine vergessene Migration im 19. Jahrhundert
(München: Oldenbourg, 2003), 25.
27 Mauco, Étrangers, 43.
28 Siehe: König, Mareike, „Celebrating the Kaiser’s Birthday. German Migrants in Paris after the
Franco-Prussian War 1870/71“, Beihefte der Francia 62 (2006), 79–80; „Deutsche evangelische Got-
tesdienste“, Pariser Zeitung, 20. Juni 1914, 3.
29 König, Brüche, 23.
30 König, Brüche, 23.



Einige Institutionen waren auch in Paris zu finden, namentlich Kirchen aber
auch Läden oder Hilfsgruppen.31 Gerade die kirchlichen Institutionen waren ein
Sammelpunkt, wie die Pariser Zeitung 1914 über den CVJM schrieb: „Trotz des her-
annahenden Sommers und der beginnenden Reisezeit pulsiert das Vereinsleben
ebenso stark wie sonst. Das bewies die am letzten Sonntag stattgehabte monatliche
Mitgliederversammlung an der wieder 12 neue Mitglieder aufgenommen wur-
den.“32 Doch anders als in London mit Fitzrovia oder Dalston, konnte Paris nach
1871 keine spezifisch deutschen Stadtteile mehr aufweisen. La Villette das zu die-
sem Zeitpunkt „Petite Allemagne“ hieß, hatte die antideutschen Maßnahmen im
Zuge des Deutsch-Französischen Krieges von 1870/71 nicht überlebt.33 Bis 1914, so
argumentiert Mareike König, war die deutsche Diaspora in Paris verstreut und zu-
rückgezogen.34 Eine ähnliche Lage beschreibt auch Wilhelm von der Recke, wenn
er folgende Anekdote Christian Zinssers, Sohn des letzten Hügelpfarrers in Paris,
nachzeichnet: „in der Hügelgemeinde seien sonntags nach dem Gottesdienst,
wenn die Gemeindeglieder vor der Kirche beisammenstanden, die Fenster der um-
liegenden Mietshäuser aufgegangen, um den Deutschen ‚sales boches‘ zuzuru-
fen“.35 Laut von der Recke war diese Zurückgezogenheit dementsprechend nicht
nur selbstgewählt sondern auch von der französischen Mehrheitsgesellschaft so
gewünscht. Während also in Frankreich antideutsche Tendenzen stark zu spüren
waren und in Deutschland antifranzösische, erfuhren die „ethnisch“ Deutschen in
Frankreich die Konsequenzen aus beidem. Dieses angespannte Umfeld würde
auch erklären, warum deutsche Staatsbürger eher für saisonale Arbeit in Frank-
reich blieben oder, wie viele Dienstmädchen, zeitlich begrenzte Auslandserfahrun-
gen sammeln wollten, anstatt sich langfristig niederzulassen.36 Obwohl sie um
1900 selbst in den konservativeren Schätzungen die zweitgrößte Minderheit in
Frankreich bildete, entwickelte sich nach 1871 keine ethnische Community außer-
halb kirchlicher Einrichtungen, die mit der in Großbritannien vergleichbar gewe-
sen wäre. Solche strukturellen Unterschiede wirkten sich auch auf die einzelnen
Personen und ihre Beziehung zu ihrem neuen Heimatland aus, besonders im Hin-
blick auf Integration und Assimilation.

32  2 Strukturen des Austauschs

31 König, Brüche, 25.
32 „Aus deutschen Kreisen“ Pariser Zeitung, 20. Juni 1914, 3.
33 König, Brüche, 20–21.
34 König, Brüche, 21–22.
35 Von der Recke, Fluctuat, 69.
36 Gaël Cheptou, „L’Organisation Syndicale des Ouvriers de Langue Allemande à Paris“ in Ma-
reike König (Hrsg.), Deutsche Handwerker, Arbeiter und Dienstmädchen in Paris (München: Olden-
bourg, 2003), 146.



2.2 Integration und Assimilation

Integration und Assimilation sind wichtige Faktoren, nicht nur für die deutsche
Diaspora in Großbritannien und Frankreich, sondern für jede Minderheit oder
Diaspora.37 Auch wenn diese Entwicklungen teilweise vom Ursprungsland als Ver-
lust gewertet wurden, waren sie, ideologische Linsen ausgenommen, unausweich-
lich. Floyd Rudmin formulierte es 2003 bereits wie folgt: „Als intelligente und ad-
aptive kulturelle Wesen, besteht bei allen Menschen die Wahrscheinlichkeit der
Annahme oder anderweitigen Reaktion auf die fremden Kulturen, denen sie be-
gegnen.“38

Daher kann es teilweise schwerfallen, genau zwischen Assimilation und Inte-
gration zu unterscheiden oder festzustellen, wann Integration zu einer Assimilati-
on wird. Auch wenn sie heutzutage nicht unumstritten sind, waren diese Begriffe
gängig im Kontext von Minderheiten um 1914, gerade auch in einem kolonialen
Kontext.39 Das Konzept der Assimilation baute hierbei auf der Idee einer kulturel-
len Homogenität auf wobei ein Unterschied zur Hauptgruppe nicht mehr möglich
ist, so wie es bei der Begrifflichkeit heute auch noch der Fall ist. Integration kann
wiederum als das Beibehalten bestimmter, von der Hauptgruppe als fremd be-
trachteter Eigenschaften verstanden werden, die von dieser akzeptiert oder sogar
als vorteilhaft gesehen werden. Hierbei ist Assimilation häufig ethnisch oder ras-
sistisch geprägt, Integration hingegen beschäftigt sich mehr mit der individuellen
Position innerhalb verschiedener sozialer Gruppen oder der Mehrheitsgesell-
schaft. So ist eine Theorie der sozialen Integration beispielsweise so definiert, dass
die „Involvierung in formelle oder informelle Organisationen sowohl Unterstüt-
zung als auch Gleichgesinnte bereitstellt, welches ein positives Selbstbild för-
dert“.40 Die wichtigen Gruppen in unserem Fall sind hier die britische und franzö-
sische Mehrheitsgesellschaft auf sozialer Ebene und kulturelle und institutionelle

2.2 Integration und Assimilation  33

37 Hier nur zwei Beispiele, um die Diversität der Diasporaforschung zu verdeutlichen: Kahn,
„Material and Immaterial Bodies“; Ameer Ali, „Assimilation, Integration or Convivencia. The Di-
lemma of Diaspora Muslims from ‚Eurabia‘ to ‚Londonistan‘, from ‚Lakembanon‘ to Sri Lanka“,
Journal of Muslim Minority Affairs, 30:2 (2010), 183–198.
38 Floyd Rudmin, „Critical History of the Acculturation Psychology of Assimilation, Separation,
Integration, and Marginalization“, Review of General Psychology, 7:1 (2003), 3.
39 So wurde beispielsweise die Assimilation von Juden in einem christlichen Europe im Rahmen
einer zeitgenössischen zionistischen Debatte so aufgefasst: Stuart Cohen, English Zionists and Bri-
tish Jews. The Communal Politics of Anglo-Jewry 1895-1920 (New Jersey: Princeton, 1982), 168.
40 Jesus Ramirez-Valles et al. „Social Integration and Health. Community Involvement, Stigma-
tized Identities, and Sexual Risk in Latino Sexual Minorities“, Journal of Health and Social Beha-
vior, 51:1 (2010), 31.



Teilhabe auf einer systematischen Ebene.41 Bei 100.000 „ethnisch“ Deutschen in
beiden Ländern um das Jahr 1900 herum ist es mehr als wahrscheinlich, dass eini-
ge dieser Menschen Integration oder Assimilation erlebten. Stellt man sich deut-
sche, britische oder französische Identität als Bereiche vor, die sich unterscheiden
aber auch in Teilen überlappen können, war die deutsche Minderheit in beiden
Ländern auf einem breiten Spektrum zwischen den jeweiligen nationalen Identitä-
ten verstreut, was auch verschiedene Phasen der Integration und Assimilation be-
inhaltet. Wie sehr dies möglich war, lag hierbei vor allem daran, wie stark sich
diese Identitäten überlappten oder als unterschiedlich betrachtet wurden und da-
mit, wie einfach eine Bewegung zwischen den Spektren war. In Frankreich bei-
spielsweise waren Integration und Assimilation mit verschiedenen Herausforde-
rungen verbunden.

Integration in Frankreich als „ethnisch“ deutsche Person war um ein Vielfa-
ches schwieriger zu erreichen als in Großbritannien. Seit der demütigenden Nie-
derlage von 1871 der deutschen Bevölkerung gegenüber misstrauisch geworden,
waren diverse französische Institutionen nicht sonderlich einladend, was eth-
nisch-deutsche Organisationen betraf.42 Natürlich beruhte dieses Misstrauen nicht
überall auf Grundlage der Ethnie. Staatlich finanzierte Kirchen beispielsweise wa-
ren auf Grund der Säkularisierung seit der Französischen Revolution und ihrer
universalistisch betrachteten republikanischen Werte generell als problematisch
betrachtet worden.43 Auch bedeutete dieses Misstrauen nicht, dass überhaupt kein
ethnisch deutsches Leben in Paris oder anderswo existierte. So gab es das Appen-
rodt in Paris, welches als Treffpunkt zum Genuss deutscher Küche bekannt war.44

Auch andere Geschäfte warben mit ihrer deutschen Identität oder waren spezi-
fisch auf deutsche Kundschaft aus und setzten Annoncen in die Pariser Zeitung:
Das deutscher Arbeitsheim beispielsweise „empfiehlt seine Schreibstube zur An-
fertigung v. schriftlichen Arbeiten, wie Adressen, Abschriften in Hand- und Ma-
schinenschrift, Vervielfältigung etc. unter billigster Berechnung u. sauberster Aus-
führung“ oder die neue deutsche Apotheke, die schrieb: „Alle deutschen Medica-

34  2 Strukturen des Austauschs

41 Der Unterschied zwischen diesen beiden war Gegenstand hitziger Diskussionen. Die hier ge-
nutzte Unterscheidung differenziert zwischen Organisationen oder klar definierten Entitäten und
Aspekte des sozialen Lebens wie Sprache oder Kleidung. Für eine tiefgreifendere Diskussion, sie-
he: Margaret Archer, „Social Integration and System Integration: Developing the Distinction“, So-
ciology, 30:4 (1996), 679–699.
42 Wilfried Pabst, „Écoles Allemandes à Paris. Notices sur l’évolution de la colonie allemande à
Paris 1858–1914“, Francia, 8 (1980), 676; Franz Menges, „Die Deutschen Hilfsvereine in Frankreich
vor dem Ersten Weltkrieg“, Francia, 3 (1975), 362.
43 Philippe Foray, „Républicanisme Scolaire. Émanicaption et Méritocratie“, Le Télémaque 1:43
(2013), 37.
44 Victor Auburtin, Was ich in Frankreich erlebte (Berlin: Mosse, 1918), 9–10.



mente u. Spezialitäten vorrätig. Medizin. Untersuchungen. Genaue Ausführung
Deutscher Rezepte. Rascher Versandt [sic] Deutscher Katalog. Mäss. Preise.“45 Fer-
ner gab es auch nicht-wirtschaftliche Einrichtungen. Anders als in Großbritan-
nien, wo wiederum häufig der Fokus auf der Hilfe für arbeitslose Männer lag, hat-
ten sich auch diverse Hilfsorganisationen speziell für die Sorgen und Nöte von
Lehrerinnen und Dienstmädchen etabliert, da ein großer Teil der „ethnisch“ deut-
schen Bevölkerung in Frankreich weiblich und katholisch war.46 Die deutsche
Frauenrechtlerin Anna Plothow beschrieb die Probleme, denen Frauen in Paris be-
gegneten eindrücklich in ihrem 1903 in „Die Frau“ erschienen Artikel „Pariser
Wohlfahrtseinrichtungen“:

Die jungen Mädchen haben meist niemand, der sie behütet; allein müssen sie ihres Weges
gehen, allein ihr Lebensschifflein durch die brandenden Wogen steuern und wollen sie an-
ständig bleiben und ihr Renommee wahren, so zwingen die Verhältnisse sie erst recht zu
einem abgeschlossenen Leben, zu äußerster Zurückhaltung. In schrankenloser Ungebunden-
heit oder wie eine Nonne leben, diese beiden Wege gibt es nur für das junge Mädchen in
Paris, die gesunde, glückliche Zwischenstufe fehlt.47

Natürlich gab Plothow jedoch auch Anlaufstellen für genau diese Frauen an und
pries deren Wert, nicht nur als sichere Stelle sondern auch für einen sozialen Aus-
tausch:

Der „Cercle“ ist von 10 Uhr Morgens bis 10 Uhr Abends geöffnet […] Allen jungen Damen, die
irgendwie als Angestellte nach Paris gehen, ist der Eintritt in diesen Klub dringend zu raten.
Er nimmt sich auch der Interessen der Fremden warmherzig an. An den Unterhaltungsaben-
den am Donnerstag und an den Sonntagnachmittagen finden sie hier geistige Förderung
und den in Paris so schwierigen freundschaftlichen Anschluß. „Wenn wir den Cercle nicht
hätten,“ sagten mir verschiedene junge Damen, „würden wir uns noch viel vereinsamter
hier fühlen. Gastfreundschaft für Fremde kennt der Pariser nicht. Wir leben hier schon vier,
fünf Jahre, ohne jemals Familienanschluß gefunden zu haben. Die Pariser Familien lieben
es, Feiertage und Mußestunden im Restaurant zu verbringen; auch sind die Wohnungen
sehr beschränkt, daß alles schränkt die Gastfreiheit ein. Dann verkehren sie intim nur mit
der eigenen Familie.“48

Diese Institutionen waren häufiger als in Großbritannien vom deutschen Staat fi-
nanziert und damit eher von dessen Weisungen abhängig. So fragte der deutsche

2.2 Integration und Assimilation  35

45 „Adressen-Tafel“ Pariser Zeitung, 20. Juni 1914, 7–8.
46 Mareike König (Hrsg.), „‚Bonnes à tout faire‘. Deutsche Dienstmädchen in Paris 1900“, in Deut-
sche Handwerker, Arbeiter und Dienstmädchen in Paris. Eine vergessene Migration im 19. Jahrhun-
dert (München: Oldenbourg, 2003), 78–79.
47 Anna Plothow, „Pariser Wohlfahrtseinrichtungen“ Die Frau: Monatsschrift für das gesamte
Frauenleben unserer Zeit 11:1 (1903), 736.
48 Plothow, „Pariser Wohlfahrsteinrichungen“, 738.



Hilfsverein in Paris beispielsweise den deutschen Botschafter um die Erlaubnis,
die Teilnahme an der Pariser Weltausstellung 1900 abzulehnen, obwohl diese vom
französischen Handelsminister gewünscht worden war.49 Es gab sie also: Struktu-
ren, die dabei halfen, in Frankreich zu leben und gleichzeitig deutsche Aspekte ih-
rer Identität zu bewahren. Doch entwickelten sich diese Strukturen auf einem
deutlich niedrigeren Niveau als in Großbritannien. Außer den bereits genannten
kulturellen und institutionellen Hürden, war einer der Hauptgründe hierfür die
bereits erwähnte Zerstörung vorher bestehender Strukturen mit dem deutsch-
französischen Krieg von 1871.50 Zwar gab es, beispielsweise am Gare du Nord, zahl-
reiche deutsche Restaurants und Hotels und Mareike König spricht von einer wie-
derbelebten deutschen Community, allerdings führte die Pariser Zeitung nur insge-
samt 17 Vereine, wobei diese Zahl bereits alle möglichen Aktivitäten umfasste, von
Sport bis zu religiösen Zusammentreffen.51 Ein weiterer Grund für diese systemati-
sche Form der Integration war die Motivation, die die meisten „ethnisch“ Deut-
schen nach Frankreich gebracht hatte: ein befristeter Aufenthalt zur Ausbildung
und Saisonarbeit.52 Auch wenn sich die britische Community genauso aus Migran-
ten zusammensetzte, die ursprünglich Großbritannien nur als Zwischenstopp ge-
sehen hatten, waren deren Emigrationspläne meist längerfristig oder dauerhaft
gewesen. Migranten in Frankreich hatten typischerweise einen Standort in
Deutschland zu dem sie zurückkehren wollten und es meist auch taten. Ob es ihr
Zuhause außerhalb der Arbeitsmonate war oder der Sitz der Familie, die sie nach
Frankreich geschickt hatte, physische Verbindungen nach Deutschland waren
deutlich stärker. König beschreibt es so:

Ein weiterer wichtiger Grund, um nach Frankreich zu emigrieren, war das Lernen der fran-
zösischen Sprache. In Frankreich gedient zu haben und daher Französisch sowie französi-
sche Gebräuche zu kennen war sowohl auf dem Arbeits- als auch Heiratsmarkt profitabel,
sobald man wieder zuhause war. Ein Auslandsaufenthalt über mehrere Jahre wurde als Kar-
riereschritt angesehen, um bei der Wiederkehr eine bessere Stellung zu finden. Vor allem
für Sprachlehrer war es unerlässlich in dem Land gelebt zu haben, dessen Sprache sie unter-
richten wollten. Zuzüglich zur Sprache ermöglichten Dienste es Hausangestellten Aufgaben
zu erlernen, die für das Finden einer besseren Position wichtig waren.53

Eine Rückkehr war im Aufenthalt also mit eingeplant, bevor überhaupt die Reise
nach Frankreich begonnen hatte. Dass die meisten Institutionen strukturell abhän-
gig, affiliiert oder finanziell vom Deutschen Kaiserreich abhängig waren, verstärk-

36  2 Strukturen des Austauschs

49 Menges, „Hilfsvereine“, 364.
50 König, Brüche, 15.
51 König, Brüche, 15; Von der Recke, Fluctuat, 65.
52 Cheptou, „Syndicale“, 146.
53 König, „Femina“, 99.



te diese Verbindung nur noch weiter.54 Es fügt sich auch in das Bild, dass ein wich-
tiger Austausch zwischen den „ethnisch“ deutschen Communities und dem Deut-
schen Kaiserreich stattfand und von beiden Seiten gewünscht war. Anders jedoch
als den nationalistischen Impetus, den diese Verbindung in Großbritannien zur
Folge haben würde, sahen deutsche Staatsbürger in Frankreich, gerade wegen der
Begrenztheit ihres Aufenthalts, ihre Aufenthalte eher als Abenteuer, Emanzipation
(vor allem wenn eine Rückkehr nach Deutschland eher unerwünscht war), eine
Form der Lehre und Arbeit, oder ein Ausdruck des eigenen internationalen Geis-
tes.55 Der Wunsch eines begrenzten Aufenthalts in einer fremden Kultur, war na-
türlich nicht nur in Frankreich präsent. Auch in Großbritannien war bei deut-
schen Migrantinnen in den Berufsfeldern Lehrerin und Hausmädchen eine solche
Einstellung zu finden. So nannte die Lehrerin Marie Knapp 1913 in Die Frau rück-
blickend ähnliche Gründe für ihre Reise nach Irland: „Aber ich fühle mich ver-
sucht, meinem Entschluß, auf ein Jahr nach Irland zu gehen und dort an einer Pri-
vatschule zu unterrichten, im wesentlichen demselben Reiz des Neuen, Unbekann-
ten, Seltsamen zuzuschreiben, der mich als Kind von dem kalten Grönland
träumen ließ.“56 Für Knapp war Irland genauso ein fremdes Land, das durch einen
befristeten Aufenthalt fast schon exotisch erkundet werden konnte. Was jedoch
die Erfahrung von Marie Knapp und vieler Kindermädchen in England von denen
in Frankreich unterscheidet, ist schlicht ihr Anteil an der gesamten „ethnisch“
deutschen Bevölkerung. Was in kleinem Rahmen auf Kindermädchen in Großbri-
tannien zutraf, war eine der Haupterfahrungen der Minderheit in Frankreich.
Doch dies fiel nicht immer leicht. Obwohl deutschsprachige Kindermädchen und
Lehrerinnen in Frankreich beliebt waren, war es die deutsche Nationalität nicht,
also mussten deutsche Migrantinnen entweder behaupten Elsässerinnen zu sein
oder ihre Staatsbürgerschaft fälschen und Belgien oder die Schweiz angeben.57

Es gab eine wahrgenommene, fast unüberwindbare Kluft zwischen deutscher
und französischer Kultur, zwischen Deutschen und Franzosen, welche zwar Nach-
teile mit sich brachte, jedoch auch im Vergleich die positiven Aspekte beider Län-
der für die „ethnisch“ deutschen Frauen sichtbar machen konnte. Annette Kolb,
Tochter eines deutschen Architekten und einer französischen Pianistin, schrieb
über diese wahrgenommene Kluft 1914 vor Ausbruch des Krieges:

2.2 Integration und Assimilation  37

54 Für religiöse Strukturen, siehe: Von der Recke, Fluctuat, 67; König, „Femina“, 108. Für die
deutsche Schule, siehe: Pabst, „Écoles“, 675–676.
55 So spricht Mareike König von jungen Frauen, die von der Autorität ihrer Eltern oder einer
arrangierten Ehe flüchteten. Dies deutet darauf hin, dass Selbstbestimmung ein wichtiger Aspekt
der Migration war. Siehe: König, „Femina“, 99.
56 Knapp, Marie „Erlebnisse und Eindrück in Irland“ Die Frau, 21 (1913/1914), 407.
57 König, „Femina“, 21.



Statt daß [sic] aber auf französischem Boden die französische Seite meines Wesens in
Schwung gerät, geht es mir gerade umgekehrt; unter Franzosen wird mir so deutsch zumu-
te; Deutschland klingt und rauscht in Frankreich durch mein Herz; wie in ein Wetterhäus-
chen zieht sich Marianne tief zurück, und einsam wie eine Schildwache rückt Michel vor.58

Diese Kluft führte also zur Bewusstmachung der eigenen Identität in Abgrenzung
zu dem, was sich in der Erfahrung als offensichtlich fremd darstellte. In diesem
Fall führte sie zu dem Erwachen oder wenigstens zur Stärkung einer deutschen
Identität bei Kolb. Doch geht die Geschichte weiter und Kolbs Gedanken wurden
von der Begegnung mit einem Bettler unterbrochen, dem sie Geld gab. Diese Be-
gegnung und der gefühlte Stolz dieses Bettlers änderten ihre Einstellung und sie
fuhr fort:

Plötzlich aber, wie von einem Schlage, verdunkelte sich mein Blick. Denn ich wurde mir be-
wußt, wie sehr diese Begegnung durch den Stempel des Stolzes, den jener Unglückliche sei-
ner kläglichen Forderung lieh, mich entzückte und begeisterte. Und Michel trat zurück und
ließ Mariannen vortreten. Herrliche Kinder! dachte ich, diese Franzosen. Aus ihren Herzen
brach es hervor, jener Gedanke tiefinnerster, rein-menschlicher Gleichheit, über dessen
Adel uns nichts hinwegtäuschen darf.59

Dieses Bild, welches Kolb hier zeichnet, sollte klar machen, wie selbst der sozial
niedrigst-gestellte Franzose ihre Gefühle so sehr widerlegen kann, dass sie nun er-
neut ihre nationale Identität in Frage stellen musste. Für sie zeigte diese ebenbür-
tige Begegnung mit einem, für sie, Repräsentanten des französischen Charakters,
dass dieser doch gehoben sei und nicht zu ignorieren. Im Gegensatz zu den rigiden
sozialen Strukturen im Kaiserreich war die Möglichkeit einer Gleichstellung in
Frankreich ein Pull-Faktor für jene, welche Freiheit außerhalb ihrer Familien und
vor ihrer Ehe erleben wollten oder sich generell in Deutschland nicht gleichwertig
fühlten. Doch war ihre nationale Identität ein Faktor, dem sie nicht zwingend ent-
fliehen konnten.

Gewisse Barrieren wurden eher nicht abgebaut, hinderte doch die Kürze des
Aufenthalts eine weitere Integration und das Überkommen von Heimweh, welches
noch einmal eher die Verbindung zu Deutschland zementierte als zu Frankreich.
Jene, die Jahre oder Jahrzehnte in Frankreich verbrachten, hatten eine Chance,
Heimweh und anfängliche Isolation abzuschütteln aber für einige war Heimweh
auch ein Grund, schlicht das Land wieder zu verlassen.60 So hatte Kolb neun Jahre
vor ihrer Begegnung mit dem Bettler noch über Paris geschrieben: „Aber noch nie

38  2 Strukturen des Austauschs

58 Annette Kolb, „Reinmenschliche Gleichheit“, in Gerhard Kaiser (Hrsg.), Deutsche Berichte aus
Paris 1789–1933. Zeiterfahrung in der Stadt der Städte (Göttingen: Wallstein, 2017), 361–362.
59 Kolb, „Gleichheit“, 362.
60 König, „Femina“, 104.



war mir so deutsch zumute gewesen, wie heute Morgen, denn nirgends fühlten
sich meine Augen so heimisch, mein Herz so eifersüchtig wie in Paris, dem Paris
der Renaissance bis zum zweiten Empire, das unsere Kultur so weit übertrifft.“61

Darüber hinaus sorgte, wie wir aus Kolbs eifersüchtigen Zeilen lesen können, die
Idee eines kurzen Einblicks in die französische Kultur noch stärker dafür, dass der
aktive Vergleich zwischen der französischen und deutschen Kultur in den Vorder-
grund rückte. Hierbei sorgten allerdings gerade die sozialen Hierarchien, für ein
besonders einseitiges Erleben französischer Kultur, war beispielsweise der Kultur-
kampf im Kaiserreich ein Grund für Katholiken, das Land zu verlassen aber nicht
für Protestanten.62

Diese Ausgrenzung war allerdings noch am unteren Ende der potenziellen
Probleme, die solche Migration mit sich brachten. Ausnutzung und Missbrauch
deutscher Frauen im Ausland, gerade im Hinblick auf ihr junges Alter, waren im-
mer wieder Thema auch im Deutschen Kaiserreich, wie Artikel in Die Frau aus der
Zeit zeigen. Hier beschwerte sich die Gründerin des Vereins Deutscher Lehrerinnen
in England Helen Adelmann über Fälle der Ausbeutung junger Frauen, nicht nur
in Großbritannien, und hob die Wichtigkeit ihrer schützenden Arbeit in England
hervor:

Im Laufe dieser letzten Wochen sind fünf, ich sage fünf junge Mädchen im Alter von sech-
zehn bis neunzehn Jahren bei uns gewesen, die um Aufnahme in unsern Verein und um
Hilfe baten, weil sie es so schlecht getroffen hätten. Durch Zeitungsanzeigen, durch Agenten
sind sie in Not geraten; die eine wird als Dienstmädchen angesehen, muß sogar den mit Lin-
oleum belegten Boden des Schulzimmers wischen, in dem sie nachher lehrt, wird schlechter
bezahlt als das Dienstmädchen, hat das kleinste Kind mittags im Kinderwägelchen auszufah-
ren, weil es in der Sonne zu viel ist, dass zweimal täglich zu thun [sic]. Von den versproche-
nen Sprachstunden, die sie durch die älteste Tochter haben sollte, ist keine Rede.63

Von ebenbürtiger Integration konnte bei dem genannten Fall keine Rede sein,
auch wenn deutlich wird, dass der ursprüngliche Sinn der Reise ein Wissensaus-
tausch in beide Richtungen gewesen war. In den 1870er Jahren gegründet über-
nahm der Verein nicht nur schützende, sondern auch bildende Aufgaben, bei-
spielsweise durch Sprachkurse.64 In Frankreich hatte sich, fast zwanzig Jahre spä-
ter, ein ähnlicher Verein gegründet, der weitgehend die gleichen Aufgaben

2.2 Integration und Assimilation  39

61 Annette Kolb, Wege und Umwege, (Berlin: Hyperion, 1905), 53.
62 Helmut Walser Smith, German Nationalism and Religious Conflict. Culture, Ideology, Politics
1870–1914 (Princeton: Princeton University Press, 2014), 35.
63 Adelmann, Helene, „Zu früh ins Ausland“ Die Frau, 5 (1897/1898), 107.
64 Wolfang Gippert und Elke Kleinau, „Interkultureller Transfer oder Befremdung in der Frem-
de? Deutsche Lehrerinnen im viktorianischen England“, Zeitschrift für Pädagogik 53:3 (2006), 341,
343.



übernahm. Vom deutschen Konsulat und deutschem Adel in großen Teilen finan-
ziert, „bietet [er] den dauernd oder vorübergehend in Paris sich aufhaltenden
deutschen Lehrerinnen einen nationalen und beruflichen Mittelpunkt, er giebt
[sic] ihnen Rat und Auskunft in allen ihren Angelegenheiten und sucht sie nach
allen Richtungen hin in ihren Zwecken zu fördern“, schrieb eine der Gründerin-
nen des Vereins 1900.65 Auch hier zeigt sich wieder, dass die Strukturen in Frank-
reich länger brauchten um sich zu entwickeln, obwohl die Notwendigkeit allein
schon wegen der größeren Menge an Migrantinnen für eine frühere Einrichtung
gesprochen hätte. Ebenso wie in Großbritannien bot der Verein Sprachkurse und
riet auch „solchen Lehrerinnen, deren Zweck nicht ausschließlich das Studium
der französischen Sprache ist und die keine Prüfung ablegen wollen, sondern
nach Paris gekommen sind, um eine Stelle zu suchen, ist zu empfehlen, die oft
mehrere Monate dauernde Wartezeit zum Besuche der Kurse zu benutzen“.66

So waren diese Vereine in genau dieser integrierenden Schnittstelle angesie-
delt. Sie boten einerseits einen spezifisch deutsch-nationalen Mittelpunkt mit
Gleichgesinnten aber auch die Möglichkeit des Spracherwerbs, der ein reibungslo-
seres Leben in Frankreich und, in geringerem Ausmaß, in Großbritannien ermög-
lichte. Diese Institutionen federten also die negativen Erfahrungen ab, die durch
die genderspezifische Migrationserwartung entstanden waren. Nicht umsonst
schrieb Adelmann noch zynisch in ihrem Artikel: „Wem in einer auch nur halb-
wegs gebildeten Familie fällt es ein, einen sechzehn- oder siebzehnjährigen Jungen
in die Welt, ins Ausland zu schicken, damit er sich sein Brot als Lehrer verdiene
und noch dazu möglichst viel Geld für die seinen erspare? […] Und doch würde
man es für ein Verbrechen halten, von einem siebzehnjährigen Jungen zu verlan-
gen, was man tausendmal von einem gleichaltrigen Mädchen fordert.“67

Dabei waren es natürlich nicht nur Frauen, die nach Frankreich reisten und
auch nicht immer unter Zwang. Es ist kein Zufall, dass, ähnlich wie Annette Kolb,
viele Künstler oder andere Migranten in Frankreich katholischen Glaubens oder
bayrisch waren. Der Kulturkampf innerhalb Deutschlands hatte für einen konfes-
sionellen Konflikt zwischen dem evangelisch dominierten Preußen und den katho-
lischen Gebieten gesorgt, weshalb eine Emigration gerade aus katholischen Regio-
nen keine sonderliche Überraschung war.68 Die romantische Idee einer französi-
schen Kultur, so sehr sie auch verteufelt wurde, strahlte immer noch stark nach
Deutschland. So konnte Kunsthändler Wilhelm Uhde nicht umhin zu bemerken:

40  2 Strukturen des Austauschs

65 S. Schliemann, E., „Der Verein Deutscher Lehrerinnen in Frankreich“ Die Frau 8. (1900/1901),
107.
66 Schliemann, „Verein“, 108.
67 Adelmann, „zu früh“, 106.
68 Smith, German Nationalism, 35.



Es ist eine seltsame Versammlung, Franzosen und Deutsche, Engländer und Polen, Schwei-
zer, Amerikaner und Norweger. Und beide Geschlechter sind ungefähr gleich stark vertre-
ten. Sie alle sind zusammengeströmt, um von Paris, der großen Meisterin des Schönen, zu
lernen und den Weg zu finden, der zu Ruhm und Reichtum führt.69

Uhdes Respekt und Ehrfurcht vor dieser Stadt, die er als Meisterin des Schönen
bezeichnet, zeugt noch einmal direkt von der Freiheit und dem Inspirierenden,
das Paris für viele „ethnisch“ Deutsche ausstrahlte. Diese Freiheit wurde dem-
entsprechend aufgegriffen und emuliert. Auch würde dies erklären, warum Paris
noch immer ein wichtiger Ort der Migration war. In der Großstadt, mit ihren vie-
len verschiedenen Nationalitäten war eine deutsche Identität weniger wichtig als
auf dem Land. Dort konnten schon kleinere Vorfälle zwischen Deutschen und
Franzosen internationale Schlagzeilen machen, wie schlechter Umgang mit Touris-
ten oder die feindselige Rezeption einer deutschen Zeppelinmannschaft in Luné-
ville 1913.70 In seinen Memoiren bringt der Autor Stefan Zweig diese Feindseligkeit
auf dem Lande auf den Punkt:

Es war ein kleines Vorstadtkino, in nichts noch ähnlich den neuzeitlichen Palästen aus
Chrom und blinkendem Glas. Nur ein notdürftig adaptierter Saal, gefüllt mit kleinen Leuten,
Arbeitern, Soldaten, Marktfrauen, richtigem Volk, das gemütlich schwatzte und trotz des
Rauchverbots blaue Wolken von Scaferlati und Caporal in die stickige Luft blies. Zuerst lie-
fen die „Neuigkeiten aus aller Welt“ über die Leinwand. […] Dann als drittes Bild: „Kaiser
Wilhelm besucht Kaiser Franz Joseph in Wien.“ […] In diesem Augenblick, da Kaiser Wil-
helm im Bilde erschien, begann ganz spontan in dem dunklen Raume ein wildes Pfeifen und
Trampeln. Alles schrie und pfiff, Frauen, Männer, Kinder höhnten, als ob man sie persönlich
beleidigt hätte. Die gutmütigen Leute von Tours, die doch nicht mehr wußten von Paris und
der Welt, als was in ihren Zeitungen stand, waren für eine Sekunde toll geworden.71

Diese Szene, welche den Österreicher erschrecken ließ, versinnbildlicht, wie wenig
nötig war, um den Konflikt zwischen Deutschland und Frankreich außerhalb von
Paris aufflammen zu lassen. Integration fand in Frankreich statt, wie wir gesehen
haben. Doch war sie durch Geschlecht, Arbeitswelt und Anfeindungen gegenüber
„ethnisch“ Deutschen massiv eingeschränkt.

Integration in Großbritannien war, im Vergleich zu Frankreich, deutlich prä-
senter, vor allem da die Institutionen, die eine Integration deutschen Lebens in
Großbritannien ermöglichten, entweder länger oder überhaupt existierten.72 Auf-

2.2 Integration und Assimilation  41

69 Wilhelm Uhde, „Montparnasse (1904)“, in Gerhard Kaiser (Hrsg.), Deutsche Berichte aus Paris
1789–1933. Zeiterfahrung in der Stadt der Städte (Göttingen: Wallstein, 2017), 344.
70 Michael E. Nolan, The Inverted Mirror. Mythologizing the Enemy in France and Germany.
1898–1914 (New York, London: Berghahn, 2005), 16–17.
71 Stefan Zweig, Die Welt von Gestern, 242–243.
72 Panayi, Enemy, 9 ff.



grund der vorangegangenen Personalunion zwischen Hannover und Großbritan-
nien war deutscher Einfluss in den höchsten Personenkreisen weit verbreitet. Dies
ging soweit, dass die Kirche des britischen Königshauses bis in das frühe 20. Jahr-
hundert noch von einem deutschen Pfarrer geleitet wurde.73 Ein freier Markt in-
nerhalb des britischen Empire ebenso wie Verbindungen zurück nach Deutsch-
land machten London für viele Migranten zu einem lohnenswerten Ankerpunkt
um Geschäfte zu machen.74 Deutsche Läden, deutsche Fleischprodukte, genauso
wie deutsche Orchester in Trinkhallen waren keine Seltenheit in Großbritannien
und zeugten ihrerseits von einer bestehenden Integration.75 So listete allein Henry
Detloffs Führer durch London mehr als 60 „ethnisch“ deutsche Vereine in London
um 1914.76 Theater wie das Deutsches Theater förderten ihrerseits noch einmal ex-
plizit einen interkulturellen Austausch im Gegensatz zu Exklusivität oder Ausgren-
zung.77 Wie stark deutsche Kultur innerhalb Großbritanniens integriert werden
konnte, zeigt auch die Herrscherfamilie selbst, die unverkennbare deutsche Ver-
bindungen hatte. Der britische Monarch Edward VII, welcher von 1901 bis 1910
herrschte, hatte durch seine Erziehung sogar einen ausgeprägten deutschen Ak-
zent entwickelt.78 Doch nicht nur das; genau wie Integration weniger ein Problem
in Großbritannien war, so war auch Assimilation weiter verbreitet in Großbritan-
nien als in Frankreich.

Wie viele oder genau welche Aspekte der Mehrheitskultur für eine vollständi-
ge Assimilation übernommen werden müssen, ist eine Perspektivenfrage und
wird von Individuum zu Individuum unterschiedlich sein. Daher ist es unmöglich
einen Assimilierungsgrad zu attestieren. Was jedoch auf Assimilation hindeuten
kann, ist die Präsenz und Annahme kulturell eindeutig englischer Aspekte inner-
halb der „ethnisch“ deutschen Community, welche diese homogener zur Mehr-
heitsgesellschaft machten. Einer dieser Aspekte waren die internationalen Hoch-
zeiten, also Ehen zwischen jemandem mit deutscher Staatsbürgerschaft und briti-
scher oder französischer Staatsbürgerschaft. In Verbindung mit dem
geschlechtlichen Aufbau der Community kamen internationale Ehen in Großbri-
tannien häufiger vor, als es in Frankreich der Fall war.79 Die Ehe war doch, allein
schon aufgrund der vergleichsweise kurzen Aufenthaltslänge für Frauen, eher für
eine Zeit nach der Rückkehr vorgesehen. Dazu hatten die religiös motivierten In-

42  2 Strukturen des Austauschs

73 Panayi, Immigrants, 151.
74 Richard Roberts, Schroders. Merchants & Bankers (London: Macmilan, 1992), 119.
75 Panayi, Enemy, 23–26.
76 Detloff, Führer, 72–77.
77 Krebs, „Theatre“, 255–256.
78 Jane Ridley, Bertie. A Life of Edward VII (London; Random House, 2012), 20–21.
79 Denness, „Germanophobia“, 87.



stitutionen in Paris zwar einen schützenden Charakter, minimierten gleichzeitig
aber auch den Kontakt zu französischen Männern und damit die Chance auf eine
Ehe in Frankreich selbst. Dabei war dies ein wichtiger Anhaltspunkt für eine Assi-
milation: Wurden in Großbritannien Ehen geknüpft und Kinder geboren, erhielten
diese zumeist interkulturell austauschbare Namen, die in beiden Sprachen an-
wendbar waren und häufig eine englischsprachige Kindeserziehung trotz be-
stehender deutschsprachiger Schulen.80 Eine namentliche Anglisierung nahmen
auch einige „ethnisch“ Deutsche selbst vor und änderten ihren Namen z. B. von
Wilhelm zu William.81 Da weniger Fälle internationaler Ehen in Frankreich vorla-
gen, kann hier nur ein Beispiel genannt werden, das solche Entwicklungen auch
dort zeigt. Gertrud Köbner hatte beide Kinder in Frankreich bekommen und beide
hatten sich dafür entschieden ihre Plüschtiere „Simon“ und „Jean“ zu nennen.82

Spielzeugnamen sind zwar höchstens Hinweise doch deuten sie auf ähnliche
Trends wie in Großbritannien hin, gerade was die zweite Generation von Migran-
ten betraf. Allerdings war auch hier eine sprachliche Anpassung deutlich stärker
in Großbritannien ausgeprägt. Des Weiteren könnten die Spielzeugnamen schlicht
auch auf die Vielsprachigkeit hindeuten, die in beiden Ländern ein wichtiger iden-
titärer und migrantischer Aspekt für „ethnisch“ Deutsche war. So war die Fähig-
keit, Englisch oder Französisch zu sprechen, ein wichtiger Grund, um in das Land
zu migrieren. Das heißt nicht, dass das Selbstbild als multilinguale Migrantengrup-
pe immer der Realität entsprach. Richard Noschke beispielsweise, gab mit seinen
Englischfähigkeiten gerne an, machte aber selbst immer wieder schwerere gram-
matische Fehler.83

Ein weiter Assimilationsaspekt und zwar der offiziellste Weg um zur französi-
schen oder britischen Mehrheitsgesellschaft zu gehören, war die Naturalisierung.
Diese auszuführen, bedeutete die deutsche für eine französische oder britische
Staatsbürgerschaft abzugeben. Auch wenn eine Naturalisierung nicht der einzige
Weg war, um die eigene nationale Zugehörigkeit deutlich zu machen, und manch-
mal eher aus emotionslosen Gründen geschehen konnte wie dem Entgehen des
Wehrdienstes, war sie für einige doch ein gefühlsbetonter Schritt. Der Laryngologe
Felix Semon, 1849 in Danzig geboren, war 1874 im Anschluss an sein Studium nach
London gezogen und wurde dort 1898 sogar zum Ritter geschlagen.84 Als er sich
1901 letztendlich entschied, die britische Staatsbürgerschaft anzunehmen, be-
schrieb er diesen Schritt für sich so: „Dieser Schritt hat mich so einiges gekostet.

2.2 Integration und Assimilation  43

80 „Das deutsche Sängerfest auf High Beech“, 1.
81 „Der Buchhalter“ Stobsiade, 14. Januar 1914, 3.
82 Köbner, Kriegsgefangen, 18.
83 Noschke, Papers.
84 „New Knights“, The London Gazette extraordinary, 14. März 1898, 1690.



Ich war ein patriotischer Deutscher gewesen also war ich zögerlich gewesen die
Verbindungen zu kappen, die mich an mein Geburtsland hielten für das ich 1870–
1871 gekämpft hatte.“85 Wie das Zitat zeigt, bedeutete die Naturalisierung einer-
seits einen wichtigen emotionalen und legalen Schritt aber nicht immer, dass sich
die Person vollständig von ihrem alten Heimatland gelöst hatte. Es zeigt aber
auch, dass eine Naturalisierung genau dieser Schnitt mit dem Geburtsland sein
konnte. Wäre eine Naturalisierung ohne symbolische Bedeutung gewesen, wäre es
für Felix Semon kein großer Schritt gewesen. Solche Widersprüche demonstrieren
den komplexen Nexus nationaler Identität. Ein besonderer Fall, der sich erst wäh-
rend des Krieges abspielen würde, zeigt dies noch einmal stärker:

Da war dieser merkwürdige Fall von Herrn P. Er war ein älterer Mann mit einer noch älte-
ren Frau. Sehr deutsch in seinem Akzent und seiner Sprachweise, hatte er nichts destotrotz
seit seiner Kindheit in England gelebt und seinen Lohn damit verdient, beliebte Vorlesungen
über diverse abstruse Themen zu halten […] Im Laufe unserer Ermittlungen jedoch, fanden
wir heraus, dass Herr P. nie wirklich ein „Ausländer“ gewesen war, denn er war auf Helgo-
land geboren worden als es noch zu Großbritannien gehörte.86

Der Fall von Herrn P., wie er hier von der Quäkerin Anna Braithwaite Thomas be-
schrieben wurde, zeugt von genau dieser Komplexität. Sein Verhalten und Ge-
burtsort markierten ihn für die Quäker zwar als deutsch, seine Nationalität und
sein Wohnsitz aber eindeutig als britisch. Andersherum war das Fehlen einer Na-
turalisierung nicht zwingend ein Indikator für das jeweilige Selbstbild oder die
Einstellung der deutschen Migranten. Schlicht um Anmeldungen für eine Naturali-
sierung zu verringern, wurde die Gebühr sukzessive auf 15 Schilling angehoben;
nicht viel für Gutverdienende, doch zu viel für Menschen aus niedrigeren Klas-
sen.87 Das hielt viele aber nicht ab, denn „ethnisch“ Deutsche waren die zweitgröß-
te naturalisierte Minderheit in den frühen 1900ern.88 Naturalisierung war also
nicht immer eine Entscheidung, genauso wie das Fehlen einer Naturalisierung
auch nicht zwingend ein Statement war. Es war viel eher eine Aussage des briti-
schen Staates, welche Individuen er als assimilationswürdig empfand, nämlich
hauptsächlich solche mit einem besseren Einkommen.

44  2 Strukturen des Austauschs

85 Felix Semon, The Autobiography of Sir Felix Semon, ed. von Henry C. Semon und Thomas A.
McIntyre (London: Jarrolds, 1926), 274.
86 Anna Braithwaite Thomas, St. Stephen’s House. Friend’s Emergency Work in England 1914 to
1920 (London: Emergency Committee for the Assistance of Germans, Austrians and Hungarians in
Distress, 1920), 25.
87 Thomas, Friend’s, 25.
88 J. M. Ross, „Naturalization of Jews in England“, Jewish Historical Society of England, 24 (1970),
67.



Auch in Frankreich war eine Naturalisierung nicht zwingend gleichbedeutend
mit Assimilation. Dort waren die Preise für solch einen Behördengang hoch und
gingen im Anschluss mit einer Wehrpflicht einher, sodass auch hoch assimilierte
Migranten immer wieder davon absahen, die französische Staatsbürgerschaft zu
erlangen.89 Die numerischen Unterschiede sind allerdings mehr als aussagekräftig:
1911 wurden 6.500 britische Staatsbürger mit ehemals deutscher Staatsbürgerschaft
gezählt; Frankreich wiederum verzeichnete insgesamt 197 Naturalisierungen zwi-
schen 1890 und 1910.90 Es magmöglich sein, dass naturalisierte Bürger vor 1890 den
Unterschied von über 6.000 Menschen ausgleichen könnten; elsässische Migranten
hatten, nach der Annexion Elsass-Lothringens, bis Oktober 1872 die Möglichkeit die
französische Staatsbürgerschaft anzunehmen.91 Doch wäre es bei dieser Gruppe
problematisch von „ethnisch“ Deutschen zu sprechen, wurden sie doch als franzö-
sisch angesehen und sahen sich nach der Entscheidung ebenfalls als französisch,
waren also nur für eine kurze Zeit mit dem Kaiserreich verbunden.

Der Stellenwert der naturalisierten elsässischen Bevölkerung in Frankreich
verdient in diesem Kontext noch einmal eine weitere Erwähnung. Viele von ihnen
sprachen zwar Hochdeutsch oder Elsässisch, diese Menschen waren allerdings
rechtlich französisch und fühlten sich dementsprechend. Der deutsch-französische
Konflikt über Elsass-Lothringen hatte in ganz Frankreich aber auch bei der franzö-
sisch-elsässischen Bevölkerung zu angeheizten Forderungen nach der Rückgabe
des Gebiets an Frankreich geführt. Unter ihnen der Nationalist Maurice Barrès,
der sich mit den folgenden Worten an den Tod seines Freundes Paul Déroulède
erinnerte:

Nach dem Krieg erkannte er die Wahrheit und ergriff Maßnahmen. Es hat keinen Sinn und
zu sagen, dass eine intellektuelle Allianz, moralisch und politisch, zwischen Deutschland,
England und Frankreich eine Macht darstellen würde, die in der Lage wäre, die ganz Welt
zu beherrschen und zu retten. Das ist wahr, aber die erste Bedingung ist, dass Frankreich
wiederhergestellt wird.
Wir haben keine Zeit, denen zuzuhören, die uns für eine Haltung loben, die höher steht als
der Patriotismus, wenn wir beraubt und fast umgebracht werden von einem fremden Pa-
triotismus, der nur davon träumt uns ein Ende zu machen.
Er hatte keinen Hass in seinem Herzen gegen Deutschland, genauso wenig wie jeder andere
von uns. Nur liebte er Frankreich, Metz und Straßburg.92

2.2 Integration und Assimilation  45

89 Klaus Bade, Europa in Bewegung. Migration vom späten 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart
(München: C. H. Beck, 2000), 212.
90 Alfred Sauvy, „La population étrangère en France et les naturalisations (suite)“, Journal de la
société statistique de Paris, 3 (1927), 96.
91 Susan Foley, „The Christmas Tree of the Alsatians and Lorrainers. Spectacle, Emotion, and
Patriotism in Paris during the Early Third Republic“, French Historical Studies, 41:4 (2018).
92 Maurice Barrès, Mes Cahiers 1896–1923, ediert von Guy Dupré, 2. edn. (Paris: Plon, 1994), 715.



Paul Déroulède, von dem Barrès hier spricht, wird eindeutig als französisch be-
schrieben, einer Identität die zum elsässischen gehört und die Deutsch als fremd
betrachtet. Ihrer beider Identität sollte klar als französisch verstanden werden.
Sie betrachteten sich als französisch und wurden, gerade im Kontext einer natio-
nalen Wiederherstellung, auch als solche gesehen. Wie zerbrechlich diese Einstim-
migkeit sein könnte, würde sich erst nach 1914 mit anti-deutschen Angriffen auf
Elsässer zeigen.

Interessanterweise hatte also die Naturalisierung je nach Person sowohl eine
hohe als auch niedrige Wichtigkeit für die Einschätzung der Assimilation, sowohl
aus einer deutschen als auch aus einer britischen oder französischen Perspektive.
Die Erfahrung der Naturalisierung als Form der Assimilation und verbunden mit
spezifischen Rechten und Pflichten konnte Vorteile oder ein neues Zugehörigkeits-
gefühl mit sich bringen. Für andere war es nur ein Mittel zum Zweck oder nicht
wichtig genug um es anzustreben. Zwar war die Naturalisierung eine wichtige
Grenze zwischen Dazugehörigen und Außenseitern, aber hinderte es den Staat
nicht daran, naturalisierte Menschen als nicht vollkommen assimiliert anzusehen.

Aufgrund des historischen Konflikts zwischen Deutschland und Frankreich,
war Integration in Frankreich schwieriger und seltener anzutreffen als in Groß-
britannien. Diese Unterschiede manifestierten sich auch in der Art der Migration
und dem Niveau auf dem in beiden Ländern ethnische Infrastruktur aufgebaut
und betrieben wurde. Assimilation, wenn auch schwieriger festzumachen, fügt
sich in ein ähnliches Muster ein und war eher in Großbritannien anzutreffen. In
Frankreich waren die Unterschiede zu ausgeprägt, der Diskurs zu verhärtet und
undurchlässig, um Assimilationslevel wie in Großbritannien zu sehen. Ein hohes
Level an Assimilation könnte man höchstens für Migranten aus dem Elsass formu-
lieren, zu dem es in Großbritannien kein Vergleich gibt. Doch wie schon bereits
erklärt, zeigt dies selbst wieder die Kluft zwischen einer deutschen und französi-
schen Identität. Innerhalb dieser Analyse wurde auch der Nationalismus deutlich,
der ebenso wie bei vielen der französischen Migranten das Weltbürgertum durch-
schien. Doch lohnt es sich, beide Aspekte noch einmal genauer zu analysieren, um
die Unterschiede genauer herausarbeiten zu können.

2.3 Weltbürgertum und Nationalismus

Besonders für die oberen Klassen war Weltbürgertum eine Form der Identität,
welche nationale und kulturelle Grenzen überschritt.93 Die deutsche Oberschicht

46  2 Strukturen des Austauschs

93 Das Konzept Weltbürgertum wurde intensiv von Friedrich Meinecke diskutiert, der eine deut-
sche Reise vom Weltbürgertum zum Nationalstaat nachzeichnete: Friedrich Meinecke, Weltbür-



war dort keine Ausnahme. Auch wenn Paul Cohen-Portheim beispielsweise eine
beträchtliche Zeit zwischen Frankreich und Deutschland hin und her reiste, die
Welt erkundete, war er nicht zwingend in eine französische Gesellschaft inte-
griert. Es gab fast schon eine kosmopolitische Kaste, welche Grenzen und Kulturen
praktisch reibungslos transzendieren konnte entweder aufgrund ihrer Bildung
oder der internationalen Netzwerke, die sie pflegte.94 Wie Cohen-Portheim bereits
in seinem letzten Vorkriegssommer in Paris schrieb:

Die Paris-Saison war so gut wie vorbei und ich reiste für ein paar Tage nach England um
dort die Landschaft zu malen, so wie ich es schon seit einigen Jahren getan hatte. Ich würde
im Oktober zu meiner Wohnung in Paris zurückkehren und meine Leute in Deutschland
und Österreich um die Weihnachtszeit besuchen. In der Zwischenzeit war ich in die Magic
City gegangen und eine der ersten Personen, der ich dort begegnete, war mein Freund, Graf
T. aus Wien.95

Auch wenn es nur ein kurzer Einblick in diese Welt war, zeigt er doch schon, mit
welcher Einfachheit Grenzen passiert wurden, internationale Netzwerke im Aus-
land funktionierten und mit welcher Reichweite diese Menschen ihre Reisen pla-
nen konnten. Hinzu kam natürlich, dass die Mittel für solche Reise vorhanden wa-
ren. Wie teuer eine einzige Reise sein konnte, würde der Kriegsausbruch zeigen;
viele deutsche Staatsbürger, Reservisten, konnten nicht aus Großbritannien zu-
rück, denn ihnen fehlte im August 1914 schlicht das Geld für ein Ticket nach
Deutschland.96 Der in England geborene Sohn des Bankers Baron Bruno von Schrö-
der währenddessen konnte freiwillig seinen Sommer in Deutschland verbringen,
um dort seine Wehrpflicht abzuleisten und Laryngologe Felix Semon war zu
Kriegsbeginn ebenfalls im Urlaub auf dem Kontinent gewesen. Mit Paul Cohen-
Portheim als selbsternannter Internationalist und Felix Semon als naturalisierter
britischer Staatsbürger bedeutete dieses internationale Reisen natürlich nicht,
dass alle „ethnisch“ Deutschen der oberen Klassen losgelöst von nationalen Dis-
kursen agierten und damit keine Integration oder Assimilation aufwiesen. Was es
viel mehr bedeutete, war, dass die Dringlichkeit und die ideologische Tragweite
nationaler Identitätsdiskurse einfacher umgangen werden konnten und somit den
Umgang damit einfacher oder unnötig machten. Weltbürgertum war auch nicht
nur in den oberen Klassen zu finden: dies sehen wir an den bereits erwähnten

2.3 Weltbürgertum und Nationalismus  47

gertum und Nationalstaat. Studien zur Genesis des deutschen Nationalstaats (München: Olden-
bourg, 2nd ed. 1911).
94 Weltbürgertum und Kosmopolitismus können synonym verwendet werden, allerdings hat
kosmopolitisch meist eine politische Komponente. Siehe hierfür zum Beispiel: Enzo Traverso,
The End of Jewish Modernity, übersetzt von David Fernbach (London: Pluto Press, 2016), 20–34.
95 Portheim, Time, 6.
96 „Einberufung der Reserven“, Londoner General-Anzeiger, 5. August 1914, 2.



Kindermädchen und Lehrerinnen, aber auch an internationalen Sozialisten die
sich grenzübergreifend organisierten.97 Je nach Definition fielen sogar hessische
Straßenkehrer darunter, migrierten sie doch zum Arbeiten nach Frankreich und
kehrten im Anschluss wieder nach Deutschland zurück.98 Doch selbst hier wurde
wieder der nationale Unterschied deutlich, gab es doch eine nationale Kluft zwi-
schen den Arbeitern mit „ethnisch“ deutschem und denen mit französischem Hin-
tergrund. Das Weltbürgertum war daher auch in den niedrigeren Klassen vorhan-
den, hatte jedoch allein aufgrund der großen nationalen Unterschiede und Rivali-
täten zwischen Deutschland und Frankreich einen schwierigeren Stand als in
Großbritannien. Diese Hindernisse nahmen allerdings auch in Frankreich ab, je
höher die Schicht war, in der man sich befand.

Diese Abnahme an Hindernissen könnte auch erklären, warum die kosmopoli-
tische „ethnisch“ deutsche Elite in Frankreich am meisten von Aggression und
Krieg überrascht war, selbst wenn diese Aggressionen nicht erst im August 1914
entstanden waren.99 Ein Beispiel für diese grundliegend angespannte Stimmung
liefert der Journalist Victor Auburtin, der am 25. Juli 1914 schrieb:

Kein Zweifel, daß Paris sich zu leeren beginnt; die Deutschen und Oesterreicher [sic] reisen
ab, es wird unbehaglich […] Krieg, Krieg, und wieder Krieg. Ich frage Aulard: „Was ge-
schieht, wenn es dazu kommen sollte, mit den vielen Deutschen hier in Paris?“ Er antwortet
lächelnd: „Wir werden euch zu Wurst verarbeiten; aber vorher lassen wir euch rasieren.“
Witziges Volk, diese Franzosen.100

Auch wenn Auburtin später im Krieg und den Jahren danach eine deutlich anti-
französische Haltung einnehmen würde, so erscheint dieser Austausch im Ver-
gleich mit anderen Erfahrungen nicht als unrealistisch.101 Man denke allein an Ste-
fan Zweigs Beschreibung aus dem Kino in Tours. Dass Zweig als international
gesinnter Österreicher eine neutralere Stellung im Konflikt zwischen den beiden
Nationen einnehmen konnte bestärkt diese Annahme weiter. Mit Ausbruch des
Krieges würde ein Weltbürgertum auf Seiten „ethnisch“ Deutscher vollkommen

48  2 Strukturen des Austauschs

97 Marie-Louise Goergen, „Paris, Un Lieu de Recontre Pour les Socialistes Allemands et Français
avant 1914“, in Deutsche Handwerker, Arbeiter und Dienstmädchen in Paris. Eine vergessene Migra-
tion im 19. Jahrhundert (München: Oldenbourg, 2003), 187–188; Gaël Cheptou, „Le Club de lecture
des sociaux-démocrates allemands de Paris. de l’exil à l’immigration (1877–1914)“, Matériaux pour
l’histoire de notre temps, 84:4 (2006), 21.
98 König, Brüche, 18.
99 Sebastian Musch, „Paul Cohen-Portheim. Questions of Nationalism, Messianism and Nostalgia
in a Prison Camp in England 1914–1918“, Intellectual History Review, 28:4 (2018).
100 Auburtin, Frankreich, 13.
101 Siehe zum Beispiel: Fanny Hoeßl, Hundert Tage Gefangene in Frankreich (München und Leip-
zig: Süddeutsche Monatshefte, 1917), 11.



zwischen den Fronten eines verhärteten Verständnisses von nationaler Identität
verschwinden und eben genau jene gestrandet zurücklassen, die sich darauf ver-
lassen hatten. Nationalismus wiederum würde in beiden Ländern zunehmen und
hatte bereits vor dem Krieg tiefere Wurzeln in den „ethnisch“ deutschen Commu-
nities geschlagen als das Weltbürgertum.

Vor dem Krieg war der Nationalismus eher in Wellen gestiegen, als dass es
eine klare ungebrochene Entwicklung gegeben hätte. Als zum Beispiel die German
Stage Society als sichtbare Institution für einen deutsch-englischen Austausch vor
Kriegsausbruch schließen musste, hatte deutsches Theater in Großbritannien be-
reits mehrere Höhen und Tiefen durchgemacht und unter einem wachsenden Na-
tionalismus der Mehrheits- aber auch der Minderheitsgesellschaft gelitten.102 Be-
trachtet man zeitgenössische Streitpunkte bezüglich deutscher Kultur in Großbri-
tannien, kann man sehen, wie viel Aufmerksamkeit dieser Minderheit in einem
nationalistischen Fokus gegeben wurde. So kursierten Gerüchte um mögliche
deutsche Spione in der Massenpresse, deutsche Spione agierten als Gegenspieler
in populärer Literatur, deutsche Fleischprodukte wurden aktiv durch Hygienedis-
kurse angegriffen und ein Zuwachs an jiddisch sprechenden Juden aus Russland
hatte zu verschärften Migrationsgesetzen geführt.103 Diese Bilder waren in vieler-
lei Hinsicht genau auf die „ethnisch“ deutsche Minderheit fokussiert, zeugten in
einer größeren Betrachtungsweise aber auch von einem wachsenden Unbehagen
Großbritanniens bezüglich des Kaiserreiches.104 Ebenso in Frankreich, wo bereits
weit vor dem Krieg anti-deutsche und nationalistische Publikationen zirkulierten.
Waren die Bilder in Großbritannien noch weitestgehend auf einer fiktionalen Ebe-
ne präsent, hatten diese in Frankreich beispielsweise mit Veröffentlichungen des
Nationalisten Léon Daudet wie L’avant-guerre: Etudes et documents sur l’espionna-
ge juif-allemand en France depuis l’affaire Dreyfus bereits 1913 verschwörungstheo-
retische Züge angenommen und antisemitische Schlagpunkte integriert.105 Die
Dreyfus Affäre, die laut Daudet nur ein Teil einer größer angelegten, deutsch-jüdi-
schen Spionage in Frankreich war, hatte in der dritten Republik eine Debatte um
Antisemitismus ausgelöst und wurde immer noch Jahre später für anti-deutsche,
genauso wie antisemitische Argumente weiter verwendet.106 Wie Panikos Panayi

2.3 Weltbürgertum und Nationalismus  49

102 Krebs, „Theatre“, 270–275.
103 Waddington, „Sausage“, 1019; David Glover, Literature, Immigration, and Diaspora in Fin-de-
Siecle England. A Cultural History of the 1905 Aliens Act (Cambridge: Cambridge University Press,
2012), 143.
104 Glover, Diaspora, 143.
105 Léon Daudet, L’avant-guerre. Etudes et documents sur l’espionnage juif-allemand en France
depuis l’affaire Dreyfus (Paris: Nouvelle Librairie Nationale, 1913).
106 Nathalie Hauksson-Tresch, „Visual Rhetoric in the Dreyfus Affair. A Semiotic“, International
Journal for the Semiotics of Law, 34:127 (2019), 127.



und Stefan Manz vor kurzem erst darlegten, waren „ethnisch“ Deutsche ebenso we-
nig wie das deutsche Kaiserreich nur passive Opfer dieser Anschuldigungen.107 Die
sichtbare ethnische Infrastruktur zeugte, wie bereits angedeutet wurde, auch von
einer nationalistischen Motivation seitens „ethnisch“ Deutscher und ihres Ur-
sprungslandes. Offensichtliche nationalistische Tendenzen in Teilen der Minder-
heit, welche von den auswärtigen Bestrebungen des Kaiserreiches nur noch befeu-
ert wurden, verstärkten hierbei nur das Unbehagen, vor allem in Großbritannien.108

Eine Art nationalistische Gesinnung zu zeigen war die aktive Bewerbung und
der Schutz deutscher Kulturvereine im Ausland.109 Zwar waren auch viele Institu-
tionen in Frankreich national gesinnt und zelebrierten beispielsweise den Ge-
burtstag des Kaisers, aber auf einem niedrigeren und privateren Niveau als in
Großbritannien. Das Geschlecht spielte hier gerade in Frankreich noch einmal
eine gesonderte Rolle, war der Schutz der deutschen Frauen häufig auch mit Dis-
kursen um nationale Fertilität verknüpft, die Gender und Rasse gerne vermisch-
ten.110 Alles in allem aber, gab es in Großbritannien schlicht mehr Vereine, die sich
die Bewahrung und Förderung deutscher Kultur zur Aufgabe gemacht hatten, ja
sogar aus Großbritannien heraus durch den Flottenverein die deutschen Anstren-
gungen einer maritimen Aufrüstung unterstützten.111 In der Pariser Zeitung wird
ein französischer Ableger des Flottenvereins zumindest nicht erwähnt.112 Dass die-
ser Verein gerade in Großbritannien genügend Mitglieder finden konnte, wo doch
die Rivalität zwischen beiden Ländern über den Flottenbau zu Höchstformen ge-
trieben wurde, zeigt, dass eine Loyalitätsbekundung gegenüber Deutschland nicht
innerhalb eines neutralen Vakuums geschah. Wie nah die „ethnisch“ deutsche
Community mit dem Kaiserreich vernetzt war, bezeugen dazu noch zwei Besuche
des deutschen Krankenhauses und des deutschen Waisenhauses durch die deut-
sche Kaiserin in den Jahren 1906 und 1911.113 Hunderte deutsche Schüler waren ge-
kommen, um die Kaiserin zu sehen, Fahnen wurden geschwenkt und deutsche Lie-
der gesungen.114 1914 wurde ihr in der ersten Ausgabe des deutschen Kalenders
für England ein ganzseitiges Portrait noch vor der Einleitung gewidmet.115 Solche

50  2 Strukturen des Austauschs

107 Manz und Panayi, Empire, 55–56.
108 Manz und Panayi, Empire, 55–56.
109 Für eine tiefgreifendere Analyse der kulturellen Bedeutung von Vereinen für eine deutsche
Identität, siehe: Wolfgang Hardtwig, Macht, Emotion und Gesellschaft. Studien zur Soziabilität in
Deutschland 1500-1900 (Stuttgart: Steiner, 2009).
110 König, „Bonnes“, 90.
111 Manz, „Nationalism“, 401.
112 „Adressen-Tafel“, 6–7.
113 Wiegand, Orphanage, 35.
114 Wiegand, Orphanage, 35–36.
115 Detloff, Kalender, 5.



Verknüpfungen existierten in Frankreich zu diesem Zeitpunkt nicht. Dort waren
Versuche ähnliche Einrichtungen zu erbauen vorhanden gewesen, aber gerade
eine deutsche Schule und ein deutsches Krankenhaus an den französischen Behör-
den gescheitert.116 Von beiden konnte sich nur eine deutsche Schule langfristig eta-
blieren.117 So hatte die „ethnisch“ deutsche Community in Frankreich schlicht nicht
die Möglichkeit eine offenere nationale Infrastruktur zu errichten.

Hinzu kam das Fehlen wirklich reicher Unterstützer, wie es sie in Großbritan-
nien unter anderem mit Baron Bruno von Schröder gegeben hatte. Zwar gab es
Spenderfamilien wie die des Grafen Kessler, aber die meisten Unterstützer waren
Teil des deutschen Adels oder deutscher Industrieller und ließen sich eher vertre-
ten als selbst im Vorstand zu sitzen, wie es in Großbritannien mit Baron von
Schröder der Fall war.118 Die meiste Unterstützung hatte die deutsche Schule in Pa-
ris beispielsweise von eben jenen Industriellen erhalten „die mit Frankreich in re-
gem Geschäftsverkehre stehen“, aber eben nicht vor Ort an Veranstaltungen teil-
nahmen.119 Die Unterschiede in Infrastruktur und deren Unterstützungsmöglich-
keiten vor Ort können erklären, warum Nationalismus eher in Großbritannien
ausgeprägt war. Dort existierte schlicht eine Vielzahl an Institutionen, die einer-
seits einen kulturellen Austausch ermöglichen konnten aber andererseits auch
Raum boten, deutsche Kultur und Sprache ebenso wie Nationalismus im Ausland
aktiv zu fördern. Es ist daher fast schon eine historische Ironie, dass die temporä-
rere, weniger fest verankerte aber dafür auch weniger offensichtlich nationalisti-
sche der beiden Communities die stärkere Feindseligkeit erleben würde.

Es ist in sofern nicht verwunderlich, dass in beiden Ländern der Begriff der
Kolonie benutzt wurde um die Minderheit zu umschreiben, er aber in Großbritan-
nien verbreiteter war. Zur Einordnung dieser Begriffsnutzung ist es allerdings hilf-
reich zu wissen, wie Kolonie von zeitgenössischen Lexika definiert wurde:

im allgemeinen Niederlassungen oder Ansiedelungen in einem fremden Lande oder unter
einem fremden Volke. Die Niederlassung muß dauernd sein und von einer größeren Anzahl
von Angehörigen derselben Nation ausgehen, die sich ihre heimische Sitte und Sprache be-
wahren und dadurch, meistens in Verbindung mit einer selbständigen Organisation, unter
dem fremden Volke eine gesonderte Stellung einnehmen. Dagegen ist die Aufrechterhaltung
der frühern Staatsangehörigkeit mit dem Begriff der K. nicht notwendig verbunden.120

2.3 Weltbürgertum und Nationalismus  51

116 Pabst, „Écoles“, 676; Menges, „Hilfsvereine“, 362.
117 „Deutsche Schule in Paris“, Pariser Zeitung, 18. Juli 1914, 3.
118 Diese Art der monetären Unterstützung hatte in den einkommensstarken Segmenten in
Großbritannien eine lange Tradition, siehe: Roberts, Schroders, 79–80.
119 „Deutsche Schule in Paris“, 3.
120 Kolonie, in Brockhaus Konversationslexikon, 14. edn., (Leipzig, Berlin, Wien: Brockhaus,
1898), 509.



Aus dieser kurzen Definition wird bereits deutlich, dass die Verwendung von Kolo-
nie einherging mit dem Bewusstsein, fremd zu sein und Aspekte der nationalen
Identität nicht durch Assimilation aufzugeben. Selbst Naturalisierung war in die-
sem Fall kein Hindernis, weiterhin Teil dieser nationalen Gemeinschaft in der
Fremde zu bleiben. Auch wenn der Koloniebegriff in Frankreich immer wieder ge-
nutzt wurde, waren hier auch andere Begriffe wie „Deutsche Kreise“ in der Pariser
Zeitung geläufiger.121 Nationalistische Tendenzen waren in Großbritannien
schlicht ausgeprägter, oder zumindest offener und nicht nur auf die Nutzung von
Kolonie zur Selbstbeschreibung begrenzt.

Doch nicht nur die verwendeten Worte waren wichtig, sondern auch die Nut-
zung der Sprache an sich. Viele der Vereine in Großbritannien und Frankreich wa-
ren deutschsprachig und der Schutz und die Bewerbung der deutschen Sprache
ein weiterer Weg, Nationalismus zu unterstützen. Was hierbei deutlich wird ist
die fast schon widersprüchliche Entwicklung in beiden Ländern. Je mehr Aufwand
in die Weitergabe der Sprache floss, desto stärker war die Assimilation in der
nächsten Generation ausgeprägt und die Ironie der Sprachweitergabe sichtbar. So
wichtig wie das Erlernen der Ortssprache für „ethnisch“ deutsche Migranten der
ersten Generation gewesen war, so sehr wurde der Verlust des Deutschen in den
darauffolgenden Generationen als Problem angesehen. Wie widersprüchlich die
Wahrnehmung war, die stolz auf die Existenz von deutscher Kultur und Sprache
in Großbritannien war und gleichzeitig doch Sorge hatte um den Verlust der
nächsten Generation „ethnisch“ Deutscher, zeigt die Berichterstattung über ein
Sängerfest in High Beech im Sommer 1914. Der Londoner General-Anzeiger sprach
davon, wie gut besucht die Veranstaltung war, konnte jedoch nicht umhin zu be-
merken, wie die örtliche Bevölkerung auf die Sprache der Festgruppe reagierte:

Die Teilnehmer […] brachten die Bewohner des Dorfes auf die Beine, denen es ein wenig
verwunderlich erschien, so viele Leute in geschlossener Gemeinschaft vorbeiwallen zu se-
hen, die meist eine fremde Sprache redeten oder aber an ihrem Englisch als Ausländer zu
erkennen waren mit Ausnahme der Kinder, die meist den Laut des Landes beherrschten –

und leider nur in seltenen Fällen das Deutsche.122

Hier wird genau dieser beschriebene Trend deutlich: Obwohl man alleine an der
gut besuchten Veranstaltung sehen kann, wie stark deutsche Identität und Kultur
in der Minderheit verankert waren, hatte die zweite Generation schon angefangen
hauptsächlich Englisch miteinander zu sprechen. Die Aufzeichnungen Richard
Noschkes sind nicht zufällig auf Englisch verfasst. Diese Entwicklung allerdings,
fand in allen Klassen statt. Die Kinder des Baron Bruno von Schröder sprachen

52  2 Strukturen des Austauschs

121 „Aus Deutschen Kreisen“, Pariser Zeitung, 18. Juli 1914, 3.
122 „Das deutsche Sängerfest auf High Beech“, Londoner General-Anzeiger, 18. July 1914, 1.



beispielsweise hauptsächlich auf Englisch miteinander und selbst der Sohn, der in
Deutschland seinen Militärdienst ableistete war nach Eton College gegangen statt
in Deutschland zu studieren.123 Schröders Frau wiederum verfasste Gedichte auf
Deutsch und zwar mit klar patriotischer Gesinnung; ein Gedicht von 1913 mit dem
Namen Deutschland 1818–1912 beispielsweise liest sich wie folgt: „In unsern Gren-
zen, und am deutschen Herd | Da wachen wir, – und unter deutschen Masten |
Zieht Deutschland schützend, weit hinaus das Schwert.“124 Auch Eltern mit eindeu-
tig deutscher nationaler Identität konnten dementsprechend Kinder großziehen,
die dieser zumindest sprachlich nicht mehr so zugewandt waren.

Wie stark dieser angebliche Verlust des Deutschen als Problem angesehen
wurde, wird in den Anstrengungen deutlich, die unternommen wurden um die
Nutzung des Englischen einzuschränken. Der deutsche Kalender in England be-
schrieb diese Einstellung 1914 wie folgt:

Die wahre Heimat ist nach einem Ausspruch von W. von Humboldt’s [sic] in der Sprache zu
sehen. Die Sprache schafft in der Tat die Umstände, die den Menschen sich Heimatlich [sic]
fühlen lassen. […] Durch die Sprache steht somit der Auslandsdeutsche mit der Heimat in
Verbindung und die Einrichtungen, die im Ausland die Lehre der deutschen Sprache pfle-
gen, geben der heranwachsenden Jugend auch mitten im fremden Volk eine deutsche Hei-
mat.125

Es ist nicht verwunderlich, dass Henry Detloff, Herausgeber des Führer durch Lon-
don, des Londoner General-Anzeigers und des deutschen Kalenders einer der
stärksten Verfechter der deutschen Sprache und Kultur in Großbritannien war.
Schließlich war sein Geschäftsmodell stark darauf aufgebaut und seine Einschät-
zung daher durch ein wirtschaftliches Interesse beeinflusst. Doch war Detloff bei
weitem nicht der einzige Verfechter solcher Maßnahmen. Die Existenz mehrerer
Schulen mit Deutschunterricht zeigt ein sichtbares Interesse der Community, sol-
che Einrichtungen zu unterstützen. Und neu war diese Einschätzung ebenfalls
nicht. So hatte sich schon 1903 der Pfarrer Götz der Gemeinde in Hull über die ra-
pide Abtrennung von der deutschen Community beschwert.126 Er sprach von ei-
nem Kampf in dem die Gemeinde „schrittweise zum Rückzug gedrängt werden“
würde, und zwar wegen dem „Erbübel der Deutschen, mit unglaublicher Schnel-
ligkeit die heimische Art aufzugeben und dem fremden Volkstum sich zu assimilie-

2.3 Weltbürgertum und Nationalismus  53

123 SF/ES/Bruny/1915.
124 „Deutschland 1818–1912“, SF/ES/Poetry, Schröder Archives, London.
125 „Deutsches Schulwesen“, Deutscher Kalender für Großbritannien (London: Anglo-German Pu-
blishing, 1914), 35.
126 Pfarrer Götz, „Das Sprachproblem deutscher Auslandsgemeinden und deren Existenzberech-
tigung“, in Deutsch-Evangelisch 2 (1903).



ren“.127 Unterricht solle nur noch auf Deutsch stattfinden und nicht mehr, um es
einigen Teilnehmern recht zu machen, auf Englisch. Offensichtlich war der Trend
hin zu einer Assimilation, trotz aller klaren Strukturen zum Schutz der deutschen
Sprache innerhalb der „ethnisch“ deutschen Gemeinschaft nicht zu brechen. Ein
Trend, der in Frankreich nicht so ausgeprägt war.

Dort war das Können oder Erlernen der Sprache ebenso wichtig für die erste
Generation, wie aus den Migrationsgründen bereits deutlich hervorging. Beson-
ders sogenannte Au Pairs waren mit dieser Motivation nach Frankreich gekom-
men und konnten, wie in späteren Kapiteln deutlich werden wird, auch außerhalb
der Lehre einen Profit daraus ziehen. Daher hatte Mehrsprachigkeit, genau wie in
Großbritannien, mehrere Vorteile. Hinzu kam gerade in Frankreich, dass Deutsch
von der französischen Elite gesprochen wurde, aber nicht zwingend mit einer
deutschen Identität verknüpft war; schließlich wurde Deutsch noch in mindestens
zwei anderen angrenzenden Ländern gesprochen. Die Sprache war damit freier
als sie es in Großbritannien war, wo Menschen anhand der Sprache dem Deut-
schen zugeordnet wurden, wie es beispielsweise mit den jiddisch sprechenden Ju-
den aus Russland der Fall gewesen war. Deutsch war auch eine deutlich sichtba-
rere Sprache in Frankreich. „Man spricht deutsch“ war nicht nur eine Werbung in
Zeitungen, sondern stand auch als Schild vor Restaurants im Paris vor dem Kriegs-
ausbruch.128 Aufgrund der zurückgezogenen Natur der deutschen Community und
den divergierenden Gründen für die Migration, ist es schwer klare Aussagen über
Assimilation in Frankreich zu treffen. Während Gertrud Köbner ihre Kinder als
Anker für ihr Leben in Frankreich beschrieb, sprach sie nicht von deren Selbstein-
schätzung. Wahrscheinlich ist, dass die begrenzte Aufenthaltsdauer vieler Deut-
scher die Dringlichkeit aus Diskursen der Assimilation nahm, wie man sie bei-
spielsweise bei Pfarrer Götz in Hull herauslesen konnte. Die bisher fehlende For-
schung zusammen mit geringer Quellendichte machen hier klare Einschätzungen
kompliziert. Besorgnis über den potenziellen Verlust der Sprache waren auf jeden
Fall nicht so stark verbreitet, wie es in Großbritannien der Fall war.

Was wiederum deutlich wurde, war die Synchronizität mehrerer, fast schon
gegensätzlicher Entwicklungen in beiden Ländern. Hierbei schwankte der Grad
von Nationalismus, Integration und Assimilation je nach Land. In Großbritannien
führten die vergleichsweise entspannten internationalen Beziehungen und der de-
mographische Aufbau der Migrantengruppe zu einem deutlich sichtbareren Natio-
nalismus aber gleichzeitig auch zu einer ausgeprägteren Integration und Assimila-
tion. In Frankreich führten die fast schon entgegengesetzten Grundvoraussetzun-
gen zwar zu einem weniger offen zutage tretenden Nationalismus aber auch zu

54  2 Strukturen des Austauschs

127 Götz, „Sprachproblem“, 103–104.
128 „Adressen-Tafeln“.



niedrigeren Integrations- und Assimilationsraten. Im Gegenteil führten diese Vor-
aussetzungen eher zu einem ausgeprägteren Weltbürgertum. Es wirkt kontraintui-
tiv, dass ein offensichtlicher Nationalismus Hand in Hand mit mehr Assimilation
geht während Weltbürgertum dort spross wo Integration erschwert wurde. Um
dies erklären zu können lohnt es sich, die Position der „ethnisch“ Deutschen in der
Sphäre der nationalen Identitäten erneut anzuschauen.

Spricht man von nationaler Identität als Spektrum, wobei Aspekte überlappen
können, so kann das Verhältnis britischer und deutscher nationaler Identitäten
als überlappend und durchlässiger beschrieben werden. Deutscher Nationalismus
war aufgrund der ruhigeren Verhältnisse einfacher zu zeigen, doch führte diese
Entspannung auch zur Durchlässigkeit, mit der Personen von einer deutschen zu
einer britischen Identität wechseln konnten. Dies wurde zusätzlich durch die
Überlappung erleichtert, die es ermöglichte, nicht alle Aspekte einer deutschen
Identität aufzugeben. Im Gegenzug zu dieser Beziehung war eine Überlappung
und Durchlässigkeit in Frankreich bei weitem geringer. Was als deutsch angese-
hen wurde, konnte nicht französisch sein und machte so einen Wechsel von Iden-
titäten schwieriger. Elsass-Lothringen war hier ein gutes Beispiel für dieses Pro-
blem. Auch wenn beide Seiten die Bevölkerung der Region als klar deutsch oder
klar französisch betrachteten, konnten sich beide Seiten der Richtigkeit ihres An-
liegens nicht vollkommen sicher sein. Einige Elsässer betrachteten sich als voll-
ständig französisch, andere nahmen diese Komplexität in Frankreich hin und ver-
kauften auch auf Deutsch ihre Waren. Wie schwierig die Einordnung selbst bei ar-
gumentativ klaren Linien sein konnte, würde in Frankreich mit der Behandlung
des Elsass nach 1918 sichtbar werden, in Deutschland war spätestens seit der
Zabern Affäre von 1913 offensichtlich, dass es Konflikte gab.129 Das Fehlen von Inte-
gration und Assimilation lag also an der Undurchlässigkeit und einer als fehlend
wahrgenommenen Überlappung, die auch von beiden Seiten nicht verringert wur-
de. Solche Wechsel waren daher eher von kurzer Natur oder entsprachen einem
schon bestehenden weltbürgerlichen Weltbild. Der Krieg nun würde diese Durch-
lässigkeit und Überlappung stark beeinflussen, egal in welchem Bereich der natio-
nalen Identität sich die „ethnisch“ Deutschen vor dem Juli 1914 verortet hatten.
Wie wichtig der Krieg für diese Entwicklung war, wird besonders an den „eth-
nisch“ Deutschen in Großbritannien deutlich, die noch ihre alte Staatsbürgerschaft
besaßen.

2.3 Weltbürgertum und Nationalismus  55

129 Siehe: Christopher J. Fischer, Alsace to the Alsatians? Visions and Divisions of Alsatian Regio-
nalism. 1870–1939 (New York, Berghahn, 2014), 128–182, 271–317.


