
1 Einleitung

Als Richard Noschke 1940 in Eastham London seine letzten Wünsche äußerte, be-
fanden sich seine neue und alte Heimat im Krieg. Die Luftschlacht über Großbri-
tannien, in welcher die Luftwaffe über dem Ärmelkanal auf die Royal Airforce
treffen würde, war noch nicht entschieden doch Noschkes Grab sollte eine klare
Botschaft tragen: „Er war ein deutscher Sohn und wünschte es zu bleiben.“1 Auch
wenn das Jahr 1940 eine spezifische Konnotation des Deutsch-Seins evoziert, lässt
die Geschichte Richard Noschkes seine Grabinschrift in einem anderen Licht er-
scheinen. 1889 hatte er sich in England niedergelassen, 1894 eine britische Staats-
bürgerin geheiratet und gemeinsam mit ihr seine beiden Söhne und drei Töchter
in englischer Sprache großgezogen.2 Als Noschke starb, ließ er jedoch nicht nur
seine Kinder und jene Grabsteininschrift zurück, sondern auch ein Tagebuch. Der
Fokus dieser Erinnerungen waren nicht die 30er Jahre, der Griff der Nationalso-
zialisten nach der Macht oder wie er den Zweiten Weltkrieg in Großbritannien
empfunden hatte. Was er teilen wollte, hatte er bereits Jahrzehnte vorher, im Jahr
1918 niedergeschrieben, kurz nachdem er zurück in Deutschland angekommen
war. Weniger als fünfzig Seiten, in gebrochenem Englisch verfasst, beschrieben
seine Erfahrungen der letzten vier Jahre.3 Diese hatte er zu großen Teilen im briti-
schen Internierungslager auf der Isle of Man verbracht und das nicht, weil er auf
dem Schlachtfeld gefangen geworden war oder weil er auf britischem Boden für
die Deutschen spioniert hatte.

Dreihundert Meilen entfernt, in einer anderen europäischen Weltstadt, er-
wartete die deutsche Gertrud Köbner am ersten Abend des Ersten Weltkriegs ein
ähnliches Schicksal. 1879 in Berlin geboren, war sie 1906 mit ihrem Ehemann nach
Frankreich gezogen, hatte zwei Kinder bekommen und sie dort großgezogen.4

Doch jetzt im August 1914, nach Jahren des Lebens in Frankreich, tat sie das Ein-
zige, was sie für logisch hielt: Sie floh. Hastig packte sie das Hab und Gut in ihrer
Pariser Wohnung zusammen und plante so schnell wie möglich zur französischen
Grenze zu gelangen. Die Entscheidung, was sie noch mitnehmen konnte und was
nicht, beschrieb sie in ihrem 1915 veröffentlichen Erfahrungsbericht. Anders als

1 Richard Noschke, Private Papers, in London, Imperial War Museum (IWM), Documents.11229. 
2 Noschke, Private papers, 1, 53. [sofern nicht explizit angegeben, wurden alle englischen und 
französischen Zitate vom Autor dieses Buches übersetzt]
3 Panikos Panayi hat eine tiefgreifende Analyse von Noschkes Tagebuch, seiner Glaubwürdigkeit 
und seiner Sprache vorgenommen: Panikos Panayi „The Imperial War Museum as a Source of 
Information for Historians of Immigration Minorities. The Example of Germans in Britain during 
the First World War“, Immigrants & Minorities, 6:3 (1987).
4 Gertrud Köbner, 3 Monate Kriegsgefangen. Erlebnisse einer Deutschen in Frankreich (Berlin: 
Kronen, 1915), 12–15.

Open Access. © 2025 Mathis J. Gronau, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111561493-001



Noschke wollte sie jedoch nicht das Gefühl vermitteln, hier sei eine Deutsche auf
der Flucht. Vielmehr lag ihr daran ein Gefühl der Zerrissenheit zum Ausdruck zu
bringen: „Was soll ich mitnehmen, was dalassen? Acht Jahre habe ich hier in den-
selben Räumen gelebt, mit jedem Möbelstück verbinden mich Erinnerungen, dort
hängt das Bild meiner in Frankreich geborenen Kinder, hier steht meine Schreib-
maschine, auf der der deutsche „Adler“ prangt.“5 Sie machte sich auf die Reise,
aber vergebens. Schon wenige Tage später würde sie in einem Zug sitzen, der sie
in die entgegengesetzte Richtung brachte. Zuerst fort von der „Festung Paris“ in
die Normandie gebracht, wurde sie später über Lourdes nach Lanemezanne und
letztendlich im Süden Frankreichs interniert, in einem Kloster in Garaison.6 An-
ders als in anderen Fällen ist es weder klar noch wahrscheinlich, dass Gertrud
Köbner vor der Mobilisierung der Truppen für die deutsche Seite spioniert hatte.
Trotzdem würde sie, ähnlich wie Richard Noschke und tausende anderer deut-
scher Staatsbürger auf der ganzen Welt, das gleiche Schicksal von Verdächtigung,
Feindseligkeit und Internierung erfahren. Auch wenn ihre Internierung nur bis
Ende 1914 andauerte, inspirierten Gertrud Köbners Erfahrungen auch sie dazu ei-
nen ausführlichen Bericht der französischen Internierung zu verfassen. Richard
Noschke und Gertrud Köbner waren ganz gewöhnliche Menschen, die wie tausen-
de, wenn nicht sogar Millionen Deutsche die Erfahrung machen mussten, zur fal-
schen Zeit am falschen Ort gewesen zu sein. Mit ihren Berichten wollten sie diese
Erfahrung teilen.

Wie viele Deutsche zu dieser falschen Zeit am falschen Ort lebten, also in un-
vermittelt feindlichen Ländern, war allerdings auch damals nicht vollständig ge-
klärt. Als Paul Langhans seine Studie „Die Volkszahl der Deutschen. Verteilung der
Deutschen über die Erde“ im Jahr 1906 veröffentlichte, argumentierte er, dass
39,47 Millionen Menschen, die außerhalb des Kaiserreiches lebten, als Deutsche zu
klassifizieren sein, entweder durch Geburt, ethnische oder kulturelle Verbindun-
gen.7 Eine gewaltige Zahl, die noch eindrucksvoller wird, wenn man sich die heuti-
gen Diskussionen über Deutsche im Ausland anschaut. Wie viele Menschen mit
deutschem Pass oder deutsch-kultureller Verbindung außerhalb der Bundesrepu-
blik leben, ist nämlich nicht bekannt.8 Die einzig verfügbaren Zahlen kommen aus

2  1 Einleitung

5 Köbner, Kriegsgefangen, 15.
6 Köbner, Kriegsgefangen, 179.
7 Paul Langhans, Die Volkszahl der Deutschen. Verteilung der Deutschen über die Erde, 1906, zi-
tiert von Stefan Manz, Constructing a German Diaspora. The „Greater German Empire“, 1871–1914
(London: Routledge, 2014), 73.
8 Bundesregierung, Antwort Der Bundesregierung Auf Die Kleine Anfrage Der Abgeordneten Ha-
lina Wawzyniak, Jan Korte, Dr. André Hahn, Weiterer Abgeordneter Und Der Fraktion DIE LINKE.
Wahlrecht In Deutschland (Berlin: H. Heenemann, 2014), 2.



den 36 OECD Ländern und beliefen sich im Jahr 2011 auf 3,4 Millionen.9 Auch
wenn beide Zahlen allein schon durch ihre Rahmenbedingungen nicht miteinan-
der zu vergleichen sind, zeugen sie von einem wichtigen Unterschied zwischen
heutigen Migrationsbewegungen deutscher Staatsbürger und sogenannten Aus-
landsdeutschen in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Während die heu-
tigen Regierungen keine genauen Zahlen nennen können, war die Anzahl an deut-
schen Emigranten und Siedler eine wichtige Diskussion, ein wichtiger Forschungs-
punkt, der den Kern deutscher Identität berührte. Nicht umsonst hat Stefan Manz
darauf hingewiesen, dass Langhans Zahlen mit Vorsicht zu genießen sind. Schließ-
lich gab es einen politischen Anreiz Zahlen so zu überhöhen, dass einige Berech-
nungen innerhalb des Buches selbst nicht mehr aufgehen.10 Trotz alledem waren
solche gewaltigen Zahlen im Umlauf, wurden debattiert und gaben so Menschen
wie Richard Noschke, Gertrud Köbner und den deutschen Communities in Groß-
britannien und Frankeich den Eindruck, Teil einer deutlich größeren, über den
Globus verteilten Gruppe zu sein.

Diese Debatte hatte auch eine politische Komponente. So kommentierte die
deutschsprachige Zeitung Londoner General-Anzeiger im Januar 1914 die Ausstel-
lung für deutsche Geisteskultur und Deutschtum im Ausland auf der Buchmesse in
Leipzig mit den Worten:

Wohl kommen die Ausländer aller Welt nach Deutschland, um in unseren Schulen zu ler-
nen, wie wir arbeiten. Wir müssen aber auch zu ihnen hinausgehen, nicht nur den Samen
unserer Pädagogik und unseres wissenschaftlichen Sinnes anderen zur Kultur fortzugeben,
sondern um ihn draußen in der Welt für uns aufgehen und wachsen zu lassen. Die bisher
beschrittenen Wege dazu, noch mehr aber die Mängel und Lücken unserer geistigen Tätig-
keiten im Auslande, kann kein Buch vorführen, sondern nur eine großzügige Ausstellung
zeigen.11

Deutschtum sollte also in jeglicher Form ins Ausland getragen werden, an seinem
Wesen sollte die Welt genesen. Auch wenn nicht klar ist, ob jemand wie Richard
Noschke diesen spezifischen Artikel las, zeugen die Aussagen darin trotz alledem
von der diskursiven Stellung, die das Deutschtum im Ausland für deutsche Mi-
granten hatte oder haben sollte. Denn Deutschtum oder Deutschsein, wie es bei-
spielsweise die Zerrissenheit von Gertrud Köbner im Juli 1914 zeigt, war weder ei-
ner statischen Gruppe zugeordnet noch ein klarer Identifikator wie es Noschke für
sich selbst 1940 behauptete. Ein Identifikator allerdings war es, dessen Bedeutung

1 Einleitung  3

9 OECD, Talent Abroad. A Review Of German Emigrants (OECD Publishing, 2015), 15.
10 Das Konzept des Deutschtums im Ausland sowie Auslandsdeutsche Communities wurden in
seinem Buch tiefgreifend analysiert. Siehe: Manz, Diaspora.
11 „Deutsche Geisteskultur im Auslande.“ Londoner General-Anzeiger, 3. Januar 1914, 2.



zwischen 1914 und 1918 immer deutlicher wurde. Und Richard Noschke sowie Ger-
trud Köbner waren nicht die einzigen, die ihre Erfahrungen für wichtig genug
hielten, um sie aufzuschreiben. Zahlreiche Berichte von deutschen Staatsbürgern
oder anderen Zeugen dieser Zeit wurden nach dem und sogar schon während des
Krieges geschrieben oder veröffentlicht. Sie reichen von persönlichen Notizen, die
nicht für eine Veröffentlichung bestimmt waren, wie jene von Noschke, bis hin zu
akkurat gedruckten Büchern wie jenes von Köbner. Der Unterschied ist nicht nur
auf die persönlichen Umstände der Autoren und Autorinnen zurückzuführen, son-
dern zeugt von einer weiteren Entwicklung, die die Aufmerksamkeit auf deutsche
Migrantengruppen betreffen: So groß das Interesse an Auslandsdeutschen in der
Vorkriegszeit gewesen war, so groß auch die Nachfrage nach den Erlebnissen und
Schicksalen der Auslandsdeutschen während des Krieges war, so schnell ver-
schwand nach 1918 das Interesse an ihnen. Heutzutage sind sie zusammen mit ih-
ren Aufzeichnungen so gut wie aus dem öffentlichen Gedächtnis verschwunden.

Der Krieg selbst hingegen ist noch in guter Erinnerung, wie die Erinnerungs-
veranstaltungen in Frankreich und Großbritannien zwischen 2014 und 2018 zei-
gen.12 Warum also verschwand gerade das Schicksal der Auslandsdeutschen im
Nebel der 1920er Jahre und blieb lange unbearbeitet? Auf einer Konferenz im Jahr
2019 stellte ich die Frage, wie die Geschichte einer globalen Minderheit, deren
Schicksal Panikos Panayi 2014 als etwas bezeichnete, das „heutzutage die Bezeich-
nung einer ethnischen Säuberung verdienen würde“, derart in Vergessenheit gera-
ten konnte.13 Die gegebene Antwort war so tragisch wie einleuchtend: Die Aus-
landsdeutschen waren lediglich die letzten in einer langen Reihe von Menschen
mit Klagen. Dies ergibt Sinn, produzierten doch der Erste Weltkrieg und die Zeit
danach Leid, Entbehrungen und Bitterkeit in einem solchen Ausmaß, dass man in
den betroffenen Ländern der Minderheit einer Ethnie, der man die Schuld an dem
Krieg gab, weder Aufmerksamkeit noch Mitleid schenken wollte. Sie hatten es
schließlich selbst verursacht. In Deutschland hatte die Bevölkerung ebenfalls Ent-
behrungen, Leid und Verlust auf Grundlage des Krieges, der Seeblockade und
letztendlich des Versailler Vertrages zu beklagen. Deutsche außerhalb des Kaiser-
reiches hatten keinen Platz in den Gedanken der deutschen Öffentlichkeit, außer

4  1 Einleitung

12 Einige Beispiele seien hier genannt: Sarah Webb, The First World War. With Imperial War
Museums (London: Hodder Education, 2014); Jan Vermeiren, The First World War and German
National Identity. The Dual Alliance at War (Cambridge: Cambridge University Press, 2016); Jon
Richards und Jonathan Vipond, History in Infographic. First World War (Wayland: Hachette,
2017).
13 Panikos Panayi, „Germans as Minorities during the First World War. Global Comparative Per-
spectives“, in Germans as Minorities during the First World War. A Global Comparative Perspec-
tive, ed. von Panikos Panayi (Farnham: Ashgate, 2014), 4.



als Verhandlungsgegenstand für ihre Kriegsgefangenen oder im Rahmen von Pro-
paganda gegen die Entente.14

Diskursiv an den Rand gedrängt und vergessen bedeutete für viele Auslands-
deutsche jedoch nicht, wie wir es bei Richard Noschke und Gertrud Köbner gese-
hen haben, dass sie verstummten. Zahlreiche Veröffentlichungen während und
nach dem Krieg, zum Teil in dritter Auflage, zeigen, dass ein gewisses Interesse
bestand, dem einige mit ihren Schriften nachkamen. Mehr als das, zeugt es auch
davon, dass einige, die diesen Krieg überstanden, gewillt waren ihre Erfahrungen
zu teilen.15 Noschke und Köbner waren bei weitem nicht die einzigen: der Anar-
chist Rudolf Rocker, Kunstsammler Paul Cohen-Portheim, oder die Touristin Hele-
ne Schaarfschmidt, alle schrieben sie ihre Internierungserfahrungen nieder. Auch
einige, die nicht aktiv interniert wurden griffen zum Stift. Der Laryngologe Felix
Semon, der Journalist Maximilian Mügge oder Yvonne Knapp, die damals zwölf-
jährige Tochter eines Deutschen in Großbritannien, dokumentierten ihre Erfah-
rungen, und noch mehr Berichte konnten in Briefen, Tagebüchern oder Büchern
gefunden werden.16 Diese Migranten wurden alle mehr oder weniger als Deutsche
betrachtet, als Feinde im eigenen Land.

Migration ist kein neues Phänomen, ebenso wenig wie Krieg zwischen Natio-
nen, und immer besteht die Möglichkeit, dass Menschen in dem Land leben, das
Krieg gegen ihre alte Heimat führt. Doch lohnt es sich angesichts der Vielzahl an
niedergeschriebenen persönlichen Schicksalen aus Frankreich und Großbritan-
nien die Frage zu stellen: Was können uns die Erfahrungen jener Menschen, die in
Großbritannien und Frankreich zwischen 1914 und 1924 als deutsch identifiziert
wurden, über Minderheitsidentitäten und ihre Beziehung zum Migrationsland in
Zeiten des Konfliktes sagen? So weit gefasst diese Frage ist, so sehr bietet sie auch
in ihrer zeitlichen Eingrenzung ebenfalls die Möglichkeit, spezifischere Antworten
auf historiographische Fragen des Ersten Weltkrieges zu erhalten, namentlich:

1 Einleitung  5

14 Dies wird vor allem in dem Internierungskapitel der Nachkriegszeit deutlich und wird dort
eine gesonderte Rolle spielen.
15 Die Zahl der öffentlich zugänglichen oder veröffentlichen Erfahrungsberichte ist verschwin-
dend gering im Vergleich zu den tausenden an Menschen, die diese Erfahrung teilen. Viele schrie-
ben ihre Erfahrungen nicht auf, wie sich beispielsweise Frederick M. über seinen Großvater erin-
nert. Siehe: Walther Bindemann, Doch die Wurzeln liegen in Deutschland. Erfahrungen und Erin-
nerungen Deutscher in Großbritannien (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2000), 18.
16 Siehe zum Beispiel: Paul Cohen-Portheim, Time Stood Still. My Internment in England, 1914–
1918. (London: Duckworth, 1931); Helene Schaarfschmidt, Erlebnisse einer Deutschen in Frankreich
nach Ausbruch des Krieges (Chemnitz: H. Thümmlers, 1915); Rudolf Rocker, The London Years, ed.
von Joseph Leftwich (Nottingham: Five Leafes Publications, 2005); Maximilian Mügge,War Diaries
of a Square Peg (London: Routledge 1920); Briefe von und an die Schröder Familie, zum Beispiel
von der Evening News 1914, in London, Schroder Archive, JHS/Z/00004525.



Was markierte den Beginn und was das Ende des Ersten Weltkrieges? Was initial
als klar zu beantwortende Frage erscheint, wurde zunehmend von Forscherinnen
und Forschern wie Katrin Brombauer, Robert Gerwarth und Jörn Leonhard in Fra-
ge gestellt.17 In der Erforschung der Internierung Angehöriger von Feindstaaten ist
1918 zwar ebenfalls kein zwingender Endpunkt mehr, jedoch wurden auch dort
die Folgen für Zivilisten bislang eher unzureichend erforscht und 1920 bleibt häu-
fig der Endpunkt. Gleiches gilt für das Jahr 1914 als Beginn und Endpunkt der For-
schung.18 Narrative in den deutschen Communities beider Länder außerhalb der
Internierungslager enden häufig mit dem Ausbruch des Krieges und reichen nur
selten bis 1918.19 Nun ist an diesen zeitlichen Punkten keine Kritik zu üben, aller-
dings können sie nicht das gesamte Bild zeichnen. Besonders im Hinblick auf be-
rechtigte Kritiken an einem potenziellen Determinismus, teilweise bis hin zum
Dritten Reich, ist es notwendig größere zeitliche Rahmen für eine vollständigere
Darstellung zu setzen.20 So ist es notwendig, vorangegangene Entwicklungen bis
1914 einzubeziehen, führten diese doch zu massiv unterschiedlichen Grundvoraus-
setzungen nicht nur für die Internierung, sondern für die gesamte deutsche Dia-
spora in beiden Ländern. 1924 wiederum, auch wenn es in der kollektiven Erinne-
rung selten hervorsticht, kann ebenfalls eine besondere Bedeutung für die Situa-
tion der deutschen Minderheit beanspruchen, besonders im Gegensatz zu 1918.
Hier zeichnete sich im Sturm der Nachkriegszeit erstmal eine aktive Veränderung
in vielen Bereichen ab. So endete zwar die Internierung von Zivilisten 1920, Kriegs-
gefangene jedoch blieben zum Teil bis 1924 in Gefangenschaft. Das Jahr 1924 sah

6  1 Einleitung

17 Zum Beispiel das Konzept des „Langen Ende des Ersten Weltkrieges“ in: The Long End of the
First World War. Ruptures, Continuities and Memories, ed. von Katrin Bromber u. a. (Frankfurt:
Campus, 2018); Robert Gerwarth, The Vanquished. Why the First World War Failed to End 1917–
1923 (New York: Allen Lane, 2016); Jörn Leonhard, Der überforderte Frieden. Versailles und die
Welt 1918–1923 (München: C. H. Beck, 2018). Für eine Zwischenkriegsperspektive, auch als „drei-
ßigjähriger Europäischer Bürgerkrieg“ bezeichnet, siehe: Walther Bernecker, Europa zwischen
den Weltkriegen 1914–1945, Handbuch der Geschichte Europas (Ulm: UTB, 2002), 13; Für den Fokus
auf das Kriegsende im Kontext der britischen Internierung, siehe: Panikos Panayi, Prisoners of
Britain. German Civilian and Combatant Internees during the First World War (Manchester: Man-
chester University Press, 2012), 231–261.
18 Siehe, zum Beispiel: Manz, Diaspora; Mareike König (Hrsg.), Deutsche Handwerker, Arbeiter
und Dienstmädchen in Paris, Pariser Historische Studien 66 (München: Oldenbourg, 2003); Panikos
Panayi, German Immigrants in Britain During the Nineteenth Century 1815–1914, (Oldenburg: Berg,
1995).
19 Manz, Diaspora; König, Handwerker; Panayi, Prisoners.
20 Die wissenschaftliche Debatte sieht zwar den Ersten Weltkrieg nicht mehr als unausweich-
lich, allerdings noch immer im Schatten des Dritten Reiches und den deterministischen Verbin-
dungen zwischen Kaiserreich und Drittem Reich. Für einen Überblick dieser Debatte, siehe: Mat-
thew Jefferies, Contesting the German Empire, 1871–1918 (Oxford: Blackwell, 2008).



den Höhepunkt der Ruhrbesetzung aber auch den Beginn politischer Verhandlun-
gen zwischen Deutschland und Frankreich, die die ersten ernsthaften Versuche ei-
ner Détente zwischen beiden Ländern bedeuteten.21 Dies sollte in der aktiven Zu-
rücknahme restriktiver Gesetze in Frankreich und Großbritannien im Jahr 1925
münden, sodass 1924 zwar nicht das Ende des Krieges bedeutete aber den klaren
Abschluss einer Zeit, die als Nachkriegszeit bezeichnet werden kann. Für Deutsche
im In- und Ausland war also gerade diese Zeit ein nicht zu vernachlässigender
Wendepunkt. Doch muss, um ihre Erfahrungen richtig einordnen zu können, erst
einmal die Frage geklärt werden, wer diese Deutschen überhaupt waren.

1.1 Die „Deutschen“: Identität und Kategorien

Aufgrund verschiedener historischer Entwicklungen ist eine historische Annähe-
rung an eine deutsche Identität komplex. Lange herrschten in den Gebieten des
heutigen Deutschlands regionale Identitäten vor, ein Aspekt der Geschichtsschrei-
bung, der in früheren Jahren häufig mit der, mittlerweile überholten, Vorstellung
von Deutschland als „verspätete Nation“ einherging.22 Doch selbst diese spät ent-
standene Nation des Kaiserreiches bedeutete noch lange keine vollkommen ein-
heitliche nationale Identität. Im Kaiserreich waren Staaten aufgegangen, die, wie
Bayern, noch immer an einer regionalen Identität festhielten, ebenso wie ethni-
sche Minderheiten, die sich nun auf offiziellem deutschen Gebiet befanden ob sie
sich nun als deutsch identifizierten oder nicht. Auf Auslandsdeutsche ausgeweitet
bedeutet dies, dass immer wieder verschiedene oder übergreifende Begriffe ge-
nutzt werden, ohne diese im Zweifel ordentlich einzugrenzen. Auch die untersuch-
te Periode oder Region spielt hier eine Rolle bei der Begriffswahl.

Im globalen Kontext der Zeit zwischen 1871 und 1914 benutzt Stefan Manz bei-
spielsweise für Deutsche im Ausland den Begriff der Diaspora. Folgt man seiner
Argumentation so war diese Diaspora keine Entwicklung ex nihilo, sondern genau-
estens von der Regierung des Kaiserreiches als Anbindung der ehemaligen Staats-
bürger an die nationale Heimat kreiert worden.23 Gerade in Großbritannien, so

1.1 Die „Deutschen“: Identität und Kategorien  7

21 Auch wenn er den Verträgen von Locarno einen tatsächlichen Einfluss auf die politische Lage
abspricht, weist Jon Jacobson auf die Hoffnung hin, die mit der Unterzeichnung einherging und
sich bis in die späten 1920er Jahre hielt. Siehe: Jon Jacobson, Locarno Diplomacy. Germany and the
West 1925–1929 (Princeton: Princeton University Press, 2015), 383.
22 Für eine kritische Auseinandersetzung mit dem Thema, siehe: Christian Jansen, „‚Verspätet?‘ –
‚Pünktlich?‘ – ‚Zu früh?‘. Klischees, Thesen und Forschungsfelder zur Nationsbildung in Europa
während des 19. Jahrhunderts“, in Anna Margaretha Horatschek, Anja Pistor-Hatam (Hsg.), Iden-
titäten im Prozess. Region, Nation, Staat, Individuum (Berlin, Boston: De Gruyter, 2016).
23 Siehe: Manz, Diaspora, 12–14.



Manz, war dieses Netzwerk durch eine sichtbare und weitverbreitete deutsche
Identität gekennzeichnet.24 So überzeugend das Argument sein mag, ist der Begriff
der Diaspora allerdings auch in diesem Fall eher eine postfaktische Bezeichnung.
Der Begriff selbst mag seit Jahrhunderten genutzt worden sein, in der Wissen-
schaft ist er seit zirka 40 Jahren als Begriff eingegrenzt worden und gerade im Hin-
blick auf Auslandsdeutsche relativ neu.25 Solch eine Begriffsverschiebung ist nichts
ungewöhnliches und ein legitimes Mittel der Wissenschaft um heterogene Grup-
pen nachträglich zusammenfassen und untersuchen zu können. Trotz allem bleibt
der Begriff vage. Bedeutet er für die einen lediglich eine ethnische Minderheit im
Ausland, so benötigt er für andere immer die Unfreiwilligkeit dieser Situation, hat
also immer eine Fluchtkomponente.26 Er deckt die gleiche „semantische Ebene ab
[…] wie Migrant, Expatriate, Flüchtling, Gastarbeiter, Exilant, Überseegemein-
schaft und ethnische Gemeinschaft“, ist daher enorm weitgefasst.27 Doch wie sah
sich diese Diaspora damals selbst?

Ein zeitgemäßer, das heißt von den damaligen Menschen eher verwendeter
Begriff, wäre ein anderer gewesen. Um diesen zu erfahren, genügt es, in die Zei-
tungen und Veröffentlichungen dieser Zeit zu schauen. So zum Beispiel in Anglo-
German Publishing war er zu finden, einem Verlag, der eine deutschsprachige Zei-
tung, Reiseführer und ab 1913 auch einen Kalender für ein Publikum in Großbri-
tannien herausbrachte. So rühmte sich der Verleger Henry Detloff mit dem Erfolg
seines Reiseführers, den er „gelegentlich des Regierungsjubiläums Kaiser Wil-
helm’s II.“ herausgegeben hatte.28 „Dieses Werk ‚Die Deutsche Kolonie in England‘,
hat sich den vollen Beifall des Publikums wie der deutschen und englischen Presse
errungen“ schrieb er stolz weiter.29 Kolonie, so hieß die Gemeinschaft von Aus-
landsdeutschen in Großbritannien und nicht nur zwingend dort. Auch für Frank-
reich ist die Bezeichnung nicht zwingend unüblich30 Allerdings war auch damals

8  1 Einleitung

24 Siehe: Stefan Manz, „‚Wir stehen fest zusammen/ zu Kaiser und zu Reich!‘. Nationalism among
Germans in Britain 1871–1918“, German Life and Letters, 4:55 (2002), 415.
25 Siehe: Stéphane Dufoix, „Diaspora before it became a concept“, in Routledge Handbook of
Diaspora Studies, ed. von Robin Cohen und Carolin Fischer (London: Routledge, 2018), 13; Jana
Evans Braziel, Diaspora. An Introduction (Oxford: Blackwell, 2008); Aisha Kahn, „Material and
Immaterial Bodies. Diaspora Studies and the Problem of Culture, Identity, and Race“, Small
Axe, 19:3 (2015).
26 Siehe: Khachig Tölölyan, „Diaspora Studies“ in Routledge Handbook, ed. von Cohen und Fi-
scher, 23.
27 Tölölyan, 1991, zitiert von Tölölyan, „Diaspora Studies“, 22.
28 Henry Detloff, „25 Jahre Londoner General-Anzeiger“, Londoner General-Anzeiger 3. Januar
1914, 1.
29 Detloff, „25 Jahre“, 1.
30 Wilhelm von der Recke, Fluctuat nec mergitur…Deutsche Evangelische Christuskirsche Paris
1894–1994 (Sigmaringen: Jan Thorbecke, 1994), 65–66; „Anzeigen“, Pariser Zeitung 20. Juni 1914, 3.



schon den Nutzern um die Komplexität der Bezeichnung und der Realität bewusst,
was zu Aussagen wie diesen führte: „Zu den Deutschen im Vereinigten Königreich
sind aber auch die im Lande geborenen Kinder der Eingewanderten zu zählen.
Obgleich sie durch die Geburt britische Untertanen geworden sind, werden sie in
vielen Fällen deutscherseits noch als deutsche Staatsangehörige angesehen und
rechnen sich meist auch selbst noch zur deutschen Kolonie.“31 Deutsche konnten
also auch jene sein, die nicht nur im Ausland geboren wurden, sondern sogar
durch ihre Geburt Staatsangehörige einer anderen Nation waren. Als Diaspora
hätten sie sich trotz alledem nicht verstanden, war der Begriff zur damaligen Zeit
deutlich stärker mit Juden, Armeniern und Griechen verbunden.32 Alleine das
zeigt, wie komplex eine zufriedenstellende Einrahmung dieser Gruppe ist. Das soll
nicht heißen, dass Kolonie und Diaspora keine veritablen Möglichkeiten der Ein-
grenzung sind, gerade Stefan Manz konnte mithilfe dieser deutlich zeigen, wie das
Phänomen der Auslandsdeutschen eine Diaspora im Sinne eines „scheinbar ver-
einten transnationalen ‚Gemeinschaftssinn‘“ konstituierte.33 Trotz alledem bringen
beide Begriffe ungewolltes Gepäck mit sich, was die Nutzung im Sinne einer er-
neuerten Sichtweise aktiv einschränkt.

Dieses Problem gilt ebenso für andere, häufig verwendete und oft auch zeitge-
nössische Begriffe wie „Feindstaatenangehörige“ oder „innere Feinde“. Wie man
schon erkennen kann, sind diese mehr oder weniger eindeutig mit der Zeit des
Konfliktes verknüpft, können also für eine Zeit vor 1914 und nach 1918 nur schwer-
lich Sinn ergeben. In dieser Hinsicht wäre es am einfachsten die Menschen dieser
Studie schlicht als Deutsche zu bezeichnen. Eine Strategie, die auch in der bisheri-
gen Historiographie gerne und häufig genutzt wurde und immer noch wird. Doch
ist auch dieser Begriff tragischerweise schwierig, nutzt man ihn unreflektiert. Be-
deutet deutsch nun deutsche Nationalität? Ethnie? Beides gleichzeitig oder nur se-
parat? Er wirkt eindeutig ist es aber nicht. Daher wäre es sinnvoll, erst einmal auf-
zubrechen was deutsche Staatsbürgerschaft und deutsche Ethnie überhaupt je-
weils sind. Ähnlich hat es Anthony Smith bereits 1993 im Hinblick auf nationale
Identität getan. Für ihn waren beide Aspekte separate Teile der Gesamtheit der
nationalen Identität.34 Nationalität im Legalen ist hierbei der offensichtlichste
Trennfaktor zwischen den jeweiligen nationalen Identitäten; wer eine deutsche

1.1 Die „Deutschen“: Identität und Kategorien  9

31 „Die Zahl der Deutschen im Vereinigten Königreich“, Deutscher Kalender für Großbritannien
(London: Anglo-German Publishing, 1914), 30.
32 Tölölyan, „Diaspora Studies“, 23.
33 Manz, Diaspora, 3.
34 Anthony Smith, National Identity (Las Vegas: University of Nevada Press, 1990), 9–10. Für eine
tiefergehende Diskussion von Staatsbürgerschaft und Nationalität, siehe: Dieter Gosewinkel,
Struggles For Belonging. Citizenship in Europe 1900–2020 (Oxford: Oxford University Press, 2021).



Staatsbürgerschaft hatte, war deutsch. In diesem Sinne waren Richard Noschke
und Gertrud Köbner beide deutsch. Henry Detloff, der Herausgeber der Anglo-Ger-
man Publishing, war wiederum zu Beginn des Krieges schon seit über 5 Jahren bri-
tischer Staatsbürger und daher trotz seines Bemühens um die Aufrechterhaltung
deutscher Sprache und Kultur in Großbritannien kein deutscher Staatsbürger
mehr.35 Dies würde ihm insofern zugutekommen, als dass von diesen dreien Hen-
ry Detloff der einzige war, dem keine Internierung oder Repatriierung bevorstand.
In dieser Hinsicht war und ist Nationalität eine wichtige Markierung, kann aber
nicht die einzige sein.

Das wird noch deutlicher, erinnert man sich an die ethnischen Minderheiten,
die in Deutschland lebten oder als Minderheiten aber deutsche Staatsbürger mi-
griert waren. So wären Menschen deutsch, die sich als polnisch, dänisch oder fran-
zösisch verstanden aber durch Grenzziehungen im deutschen Kaiserreich geboren
wurden oder lebten. Auch im Ausland wären sie als deutsche Staatsbürger gewer-
tet worden. Sie fühlten sich nicht deutsch, ihre Ethnie war eine distinkt andere
und genau dies ist der zweite wichtige Aspekt. Dabei ist Ethnie auch ein potenziell
problematischer Begriff und wird außerhalb der Wissenschaft gerne biologisie-
rend benutzt, wenn nicht sogar als Synonym für Rasse.36 Diese Problematik muss
der Begriff allerdings nicht haben, hört man auf Anthony Smith’s Definition von
Ethnie als „eine kulturelle Kollektivität, welche die Rolle des Mythos der Herkunft
und historischen Erinnerungen betont und die durch eine oder mehrere kulturelle
Unterschiede erkennbar ist“.37 In diesem Sinne ist Ethnie immer als ein Gruppen-
konstrukt zu sehen, das zwar selbst biologistische Argumente beinhalt aber nicht
inhärent von einer angeblich natürlichen Ordnung zeugt. Wird dieser nun zur Be-
grifflichkeit deutsch hinzugefügt, besteht die Identität aus einer realen national-
staatlichen Zuordnung durch eine Nationalität aber auch durch eine selbstbe-
stimmte Zuordnung anhand von persönlicher Herkunft und immaterieller kultu-
reller Aspekte wie beispielsweise der deutschen Sprache. Gerade die deutsche
Sprache war ein wichtiger Indikator der Zugehörigkeit, sodass Restaurants in
Frankreich mit einem „Man spricht deutsch“ warben oder Henry Detloff 1914
Deutsch für die nächste Generation der Kolonie als unverzichtbar erklärte.38 Doch
auch das allein reicht nicht um der Komplexität deutscher Identität gerecht zu
werden. Anthony Smith nämlich argumentierte seine Idee der nationalen Identität
hauptsächlich anhand einer Mehrheitsgesellschaft, wie bereits an der Nationalität
deutlich wurde. Was also der nationalen Identität noch fehlt, ist eine zweite Mehr-

10  1 Einleitung

35 „The Naturalization Act 1870“, The London Gazette 3. November 1908, 7939.
36 Smith, Identity, 20.
37 Smith, Identity, 20.
38 „Anzeigen“, Pariser Zeitung 20. Juni 1914, 4.



heitsgesellschaft und ihr Blick, nämlich die Mehrheitsgesellschaft, in die deutsche
Staatsbürger einwanderten und lebten. Um dies zu veranschaulichen ist es sinn-
voll kurz Eyre Crowe vorzustellen:

Crowe wurde 1864 als Sohn eines bekannten britischen Kunsthistorikers und
einer deutschen Adeligen in Leipzig geboren und verbrachte die ersten achtzehn
Jahre seines Lebens dort. Nicht lange nach seiner Übersiedlung nach Großbritan-
nien, begann er seine Ausbildung im Auswärtigen Amt Großbritanniens und stieg
1906 sogar zum leitenden Angestellten auf. Als 1914 der Erste Weltkrieg ausbrach,
hatte Crowe mittlerweile fast 30 Jahre an Erfahrungen im britischen Auswärtigen
Amt gesammelt. Im Gegensatz zu einigen anderen Mitarbeitern im Amt war Crowe
jedoch nicht zögerlich was Großbritanniens Stellung anging und forderte sofortige
militärische Handlungen und das Ablehnen einer „business as usual“ Mentalität,
die vorherrschte.39 Auch in den Jahren vor 1914 hatte sich Crowe einen Namen mit
seiner dezidiert deutschlandkritischen Meinung gemacht, die er aus den vorange-
gangenen konservativen Regierungen übernommen hatte.40 Sein Memorandum
von 1907 zeichnete die deutsche Außenpolitik und die deutsche Position im Allge-
meinen als spannungsgeladen, andere Aktionen der deutschen Außenpolitik sogar
als direkt und unmissverständlich feindselig gegenüber Großbritannien.41 Diese
dezidiert anti-deutsche Einstellung Crowes brachte ihm allerdings wenig Lorbee-
ren aus dem Land ein, für das er arbeitete. So fuhr die Daily Mail bereits im Juli
1915 eine Kampagne gegen den Angestellten und warf ihm aufgrund seiner Her-
kunft Verrat und pro-deutsche Einstellungen vor.42 Auch auf seiner Arbeit sah sich
Crowe immer wieder dieser Zuteilung ausgesetzt und hatte damit zu kämpfen. So
schrieb der Vizekönig Indiens, Sir Charles Hardinge, bereits Jahre vor 1914 über
den jungen Crowe im Hinblick auf eine mögliche Stelle als dauerhafter Unterse-
kretär: „So sehr ich Crowes Fähigkeiten auch bewundere, würde ich es bereuen,
sollte er an die Spitze des Auswärtigen Amtes kommen. Es wird das Prestige des
Amtes verringern, da er so spürbar deutsch ist und seine Frau nicht präsenta-
bel.“43 Eine Frau, die ebenfalls Deutsche war. Dem allen zum Trotz blieb Crowe bis
1925 im Auswärtigen Amt tätig, doch ging diese Episode nicht spurlos an ihm vor-
bei, wie er bemerkte als er gegen Ende seiner Laufbahn auf seine Karriere zurück-

1.1 Die „Deutschen“: Identität und Kategorien  11

39 Richard A. Cosgrove, „The Career of Sir Eyre Crowe. A Rassessment“, Albion: A Quarterly Jour-
nal Concerned with British Studies 4:4 (1972), 199.
40 Cosgrove, „Crowe“, 193.
41 J. S. Dunn, The Crowe Memorandum. Sir Eyre Crowe and Foreign Office Perceptionss of Ger-
many 1918–1925 (Cambridge: Cambridge Scholars, 2013), 220.
42 Cosgrove, „Crowe“, 200; Panikos Panayi, The Enemy in Our Midst. Germans in Britain During
the First World War (London: Bloomsbury, 1991), 194.
43 Cosgrove, „Crowe“, 195.



blickte: „Während meiner Arbeit wurde mir stets zu verstehen gegeben, dass ich
als Außenseiter dazu gekommen wäre, doch war ich vorbereitet eine großzügige
Sichtweise auf diese Vorurteile einzunehmen.“44 Crowe war zwar in Deutschland
geboren, hatte jedoch durch seinen britischen Vater nicht nur die britische Staats-
bürgerschaft sondern auch jahrelang für Großbritannien und gegen Deutschland
gestanden. Trotz alledem wurde er konsequent als deutsch wahrgenommen, ob er
nun eine wohlwollende Haltung demgegenüber einnahm oder nicht. Solche Pro-
zesse werden in der Migrationsforschung immer wieder wahrgenommen und oft
als minoritization oder auch Minorisierung bezeichnet.45 Aspekte des Selbst oder
das gesamte Selbst einer Person können hier durch andere Menschen in eine be-
stimmte Identität gefasst werden, ja sogar diametral entgegen der Selbstidentifika-
tion. Wie an Crowes Schicksal sichtbar wird, existierte Minorisierung auch vor
dem Krieg, würde aber durch den Konflikt noch einmal eine neue Ebene errei-
chen. Daher kann der Begriff eine wichtige Rolle in der Erfassung von Deutschen
spielen, allerdings nur als Teilrolle.

Zusammenfassend kann Ethnie daher in zwei größere Teile aufgesplittet wer-
den: Selbstzuschreibung und Fremdzuschreibung oder Minorisierung. Fügt man
nun diesen Doppelbegriff der Ethnie und die legale Staatszugehörigkeit zusam-
men, entsteht ein umfassendes aber auch klar definiertes Bild von Minderheiten.
Im Folgenden soll dieses Konstrukt als „ethnisch“ deutsch bezeichnet werden. Der
Begriff kann nun alle deutschen Staatsangehörigen umfassen, die sich auch selbst
als ethnisch deutsch verstanden, jene die sich ohne Staatszugehörigkeit als
deutsch verstanden und jene die aufgrund verschiedener legaler oder kultureller
Aspekte als deutsch minorisiert wurden. Durch die Anführungszeichen soll hier
noch einmal explizit die Dualität von Fremd- und Selbstbezeichnung hervorgeho-
ben werden, vermeiden sie doch zusätzlich eine potenzielle anachronistische Les-
art, die Ethnie zu stark an Rasse anlehnt.46 Was dieser Begriff „ethnisch“ Deutscher
natürlich in seiner Weitläufigkeit nicht kann, ist explizit über deutsche Staatsange-
hörige sprechen, die innerhalb dieser Gruppe noch einmal eine gesonderte Erfah-
rung machten. Daher sollen diese, wenn nötig, auch weiterhin explizit als deutsche
Staatsangehörige bezeichnet werden. Diese Einschränkung soll allerdings kein Ge-
genargument zum Begriff „ethnisch“ deutsch sein, sondern noch einmal selbst da-

12  1 Einleitung

44 Cosgrove, „Crowe“, 193.
45 Brigitta Busch: „3. Minderheitensprachen“, in Csaba Földes und Thorsten Roelcke (Hg.): Hand-
buch Mehrsprachigkeit (De Gruyter, 2022), 58; Suzanne Huot, Belinda Dodson und Debbie Rud-
man, „Negotiating Belonging Following Migration. Exploring the Relationship Between Place
and Identity in Francophone Minority Communities“, The Canadian Geographer, 58:3 (2014), 331.
46 Smith, Identity, 21–22.



von zeugen, wie wichtig es ist, das Forschungsfeld um die vielfältigen Perspektiven
der „ethnisch“ deutschen Minderheit zu erweitern.

1.2 Der Weg zu einer Minderheitsperspektive

So stark wie die Erforschung „ethnisch“ Deutscher in Großbritannien und Frank-
reich zwischen 1900 und 1918 in den letzten drei Jahrzehnten zugenommen hat, so
stark war sie bislang von einem einseitigen Blick beherrscht. In Großbritannien
startete dieser Ansatz eher, wo bereits in den 1990er Jahren wichtige Werke von
Panikos Panayi veröffentlicht wurden um anschließend über die Jahre immer de-
zidiertere und feinmaschigere Studien nach sich zu ziehen.47 Mittlerweile haben
sich diverse Forscherinnen und Forscher des Themas angenommen, wobei Arnd
Bauerkämper, Matthew Stibbe und Stefan Manz explizit zu erwähnen sind.48 Stu-
dien über „ethnisch“ Deutsche in Frankreich wiederum erschienen zwar auch in
den 1990er Jahren, brauchten allerdings mehr Zeit der Entwicklung und waren bis
2006 noch mehr oder weniger als „Tabuthema“ zu bezeichnen.49 Hier seien Jean-
Claude Farcy, Ronan Richard, Jean-Noel Grandhomme und Mareike König als füh-
rend in diesem Feld zu nennen.50 Was die Forschung über Frankreich und Groß-
britannien jedoch, außer ein paar wenige Ausnahmen, einte, war der Zugang zu
der Minderheit über die Mehrheit. Von kleineren Studien bis hin zu globalen Ge-
schichten der deutschen Staatsangehörigen in zwei Weltkriegen lag das Hauptau-
genmerk auf den Staaten und ihren Umgang mit potenziell gefährlichen Minder-
heiten im eigenen Land.51 Dieser, in den 1990er Jahren etablierte top-down Ansatz

1.2 Der Weg zu einer Minderheitsperspektive  13

47 Eine kurze Auswahl bisheriger Veröffentlichungen: Panayi, Enemy; Panikos Panayi (Hrsg.)
Germans in Britain since 1500 (London: The Hambledon, 1996); Panikos Panayi, Prisoners.
48 Siehe: Arnd Bauerkämper Sicherheit und Humanität Im Ersten und Zweiten Weltkrieg: Der
Umgang Mit Zivilen Feindstaatenangehörigen Im Ausnahmezustand (Berlin/Boston: De Gruyter,
2021), 41–44; Matthew Stibbe, Civilian Internment during the First World War: A European and
Global History, 1914–1920 (London: Palgrave Macmillan, 2019); Manz, Nationalism; Stefan Manz,
„Negotiating Ethnicity, Class and Gender. German Associational Culture in Glasgow, 1864–1914“
Immigrants & Minorities, 31:2 (2013), 146–170; Manz, Diaspora.
49 Grandhomme, Finistère, 792. Für Beispiele weiterer Forschung zu dem Thema, siehe: Hugo
Ringer, Boulevard des étrangers. Carnet d’un interné civil du Jouguet (1914–1916), ed. von Ronan
Richard (Bretagne: Les Archives Dormantes, 2018); Mareike König, „Femina Migrans. German Do-
mestic Servants in Paris 1870–1917. A Case Study“, Frontiers. A Journal of Women Studies, 33:3
(2012), 93–115.
50 Siehe: König, Dienstmädchen in Paris; Jean-Claude Farcy, Les Camp de Concentration Français
1914–1920 (Paris: Anthropos, 1995); Jean- Noël Grandhomme, „Internment Camps for German Civi-
lians in Finistère, France (1914–1919)“, The Historian, 68:4, (2006).
51 Stibbe, Civilian Internment; Bauerkämper, Sicherheit; Panayi, Prisoners.



wurde noch 2021 von Arnd Bauerkämper als vorherrschend festgestellt.52 Tatsäch-
lich möchte dieses Buch nun auch nicht aktiv zu einer Aufgabe dieser Sichtweise
aufrufen, ja man könnte sogar argumentieren, dass es schlicht den Fokus um-
tauscht. Schließlich waren persönliche Erfahrungen von „ethnisch“ Deutschen
nicht vollkommen abwesend in der bisherigen Forschung, sondern nahmen eher
eine kontextualisierende Nebenrolle ein. Panayi selbst hat sich intensiv mit den
Aufzeichnungen Richard Noschkes beschäftigt, dem Leben des Internierten Paul
Cohen-Portheim oder der Alltagsgeschichte in Internierungslagern.53 Auch haben
die letzten zehn Jahre einen vorsichtigen Anstieg an Publikationen mit sich ge-
bracht, der sich expliziter mit der Minderheit beschäftigt, wie beispielsweise
durch Fragen der Materialität von Migration oder des Genders.54 Doch noch im-
mer waren „ethnisch“ Deutsche hauptsächlich in der Nebenrolle. Dieses Buch nun
möchte den Ansatz auf den Kopf stellen.

Das Erleben der Personen selbst steht im Zentrum. Ihr Narrativ bestimmt die-
se Arbeit. Trotzdem soll strukturelles Wissen zu Wort kommen, da es hilft, diese
Narrative, diese Erlebnisse kritisch zu analysieren und zu kontextualisieren. Die-
ser Punkt führt das Buch auch zu neuen Fragen. Auch wenn eine top-down Ana-
lyse neues Wissen generieren kann, übersieht sie trotzdem Fragen, die durch eine
engere persönliche oder bottom-up Herangehensweise hervorgehoben werden
können. In diesem Fall soll der bestehende Wissensstand um die Frage erweitert
werden, welche Auswirkungen die Mehrheitsgesellschaften und -staaten durch ihr
Handeln auf die Minderheit hatten und wie es von ihnen wahrgenommen wurde.
Durch die feinen Unterschiede können so auch noch einmal größere Zusammen-
hänge deutlich werden. Zwar wurden ein paar persönliche Erfahrungen bereits
genutzt, wie beispielsweise die von Noschke und Cohen-Portheim, allerdings sel-
ten vergleichend im Hinblick auf ihre Positionalität. Dass Paul Cohen-Portheim,
ein wohlhabender, weltbürgerlicher Jude eine andere Erfahrung machen und auf-
schreiben würde als Richard Noschke, ein protestantischer Arbeiter aus London,
wurde bislang in keiner Studie angemessen erforscht. Dieser Wandel ist in Frank-
reich tatsächlich mittlerweile vermehrt wahrzunehmen, über die Übersetzung
persönlicher Erfahrungsberichte ins Französische bis hin zu einer illustrierten An-

14  1 Einleitung

52 Bauerkämper, Sicherheit, 21–22.
53 Panayi, Museum.
54 Siehe: Harold Mytum (Hrsg.), „Materiality Matters. The Role of Things in Coping Strategies at
Cunningham’s Camp, Douglas During World War I“, in Prisoners of War. Archaeology, Memory,
and Heritage of 19th- and 20th- Century Mass Internment (Cambridge: Springer, 2012), 169–187; Kit
Heyam, ‚Gender Nonconformity and Military Internment. Curating the Knockaloe Slides‘, Critical
Military Studies, 6:3–4 (2019), 323–340.



thologie über das Internierungslager Finistère.55 Auf internationaler Ebene ist die-
ser „cultural turn“ noch stärker, gerade in der Erforschung „ethnisch“ deutscher
Minderheiten in den Vereinigten Staaten wurde dort durch Arbeiten von Katja
Wüstenbecker, Peter Weber und Vasiliki Fouka bedeutende Arbeit geleistet.56

Dazu hat sich dort in diesem Rahmen auch eine Debatte um das Schicksal der Min-
derheit entwickelt, die zwischen „ethnischer Auflösung“ und „ethnischem Überle-
ben“ pendelt.57

Überraschend ist es nicht, dass gerade die Vereinigten Staaten in diesem Be-
lang führend sind. Dort war die Migrationserfahrung historisch gesehen von grö-
ßerer Bedeutung, allein hinsichtlich der eigenen amerikanischen Identität als die
einer Migrationsidentität.58 Frankreich und Großbritannien, sowie Deutschland,
wiederum blicken auf Migration historisch bedingt sehr anders.59 Dieser etablier-
ten Diskussion um ethnische Auflösung oder ethnisches Überleben schließt sich
dieses Buch nun auch an und fragt, inwiefern sich diese beiden Entwicklungen in
Großbritannien und Frankreich anhand der persönlichen Erlebnisse „ethnisch“
Deutscher in beiden Ländern widerspiegeln.

Dabei sind diese Erlebnisse, wie bereits erwähnt, immer auch mit Vorsicht zu
genießen. Rainer Pöppinghege hat nicht zu Unrecht die Validität von Erfahrungs-
berichten in Frage gestellt, deren enger Referenzrahmen immer die Gefahr der an-
ekdotischen Evidenz mit sich zieht.60 Dafür muss nicht einmal eine absichtliche
Lüge im Text versteckt sein. Denn auch wenn die Personen vielleicht den An-
spruch der Wahrheitsgetreue hatten, haben wir es immer noch mit unzuverlässi-
gen Erzählerinnen und Erzählern zu tun. Irren ist menschlich, sowohl in der di-
rekten Erfahrung aber noch viel stärker in der Erinnerung. Studien haben gezeigt,

1.2 Der Weg zu einer Minderheitsperspektive  15

55 Hilda Inderwildi und Helene Leclerc (Hg.), Recits de capitivite Garaison 1914 (Toulouse: Pere-
grinateur, 2016); Ringer, Boulevard; Pascale Leroy-Castillo und Sylvaine Guinle-Lorinet (Hg.) Être
prisonnier civil au camp de Garaison (Hautes-Pyrénées) 1914–1919 (Hautes-Pyrénées: Cairn, 2018).
56 Siehe: Peter C. Weber, „Ethnic Identity During War: The Case of German American Societies
During World War I.“, Nonprofit and Voluntary Sector Quarterly, 43:1 (2014), 185–206; Vasiliki
Fouka, „How do Immigrants Respond to Discrimination? the Case of Germans in the US during
World War I.“, The American Political Science Review, 113:2 (2019), 405–422; Katja Wüstenbecker,
Deutsch-Amerikaner Im Ersten Weltkrieg. US-Politik Und Nationale Identitäten Im Mittleren Wes-
ten (Stuttgart: Steiner, 2007).
57 Weber, „Identity“, 187–188.
58 Susan Martin ging sogar so weit, es als selbstverständlich zu betrachten, dass die USA als
„Nation von Immigranten“ gesehen wird, wenngleich dies auch eine Vereinfachung darstelle.
Susan Martin, A Nation of Immigrants (Cambridge: Cambridge Press, 2010), 1.
59 Azar Gat, Nations. The Long History and Deep Roots of Political Ethnicity and Nationalism
(Cambridge: Cambridge University Press, 2013), 334.
60 Rainer Pöppinghege, Im Lager Unbesiegt. Deutsche, Englische und Französische Kriegsgefan-
genen-Zeitungen im Ersten Weltkrieg, (Essen: Klartext, 2005), 24–27.



wie einfach es sein kann, fiktive Elemente in die Gedächtnisse von Probanden ein-
zubringen.61 Auch wenn ihnen niemand aktiv falsche Erinnerungen einpflanzt, so
ist diese Unsicherheit auch der Fall bei den „ethnisch“ Deutschen dieser Zeit. Pani-
kos Panayi hat beispielsweise nachgewiesen, dass Richard Noschke, der Arbeiter
aus London, immer wieder dazu neigte seine Erfahrungen zu übertreiben und er
schrieb seine Erfahrungen nur für seine Kinder auf.62 Hinzu kommen äußere Um-
stände, die ein Buch und dessen Aussage einfärben, wie beispielsweise die Zeit der
Veröffentlichung. Das können Erinnerungslücken sein, die gefüllt wurden, oder
Systeme, die sich zu dem Zeitpunkt etabliert haben und Einfluss nahmen. So ist
eine wichtige Quelle „Die Männerinsel“ von Frederic Dunbar-Kalckreuth, der 1914
achtzehn wurde und den Sommer in Großbritannien verbracht hatte, ohne zu ah-
nen, dass er bis 1918 in dem Land bleiben würde. Seine Aufzeichnungen erschie-
nen aber weder 1914, noch 1918 sondern erst 1942; einer Zeit als die Nationalsozia-
listen bereits 9 Jahre herrschten und sich Deutschland und Großbritannien erneut
im Krieg miteinander befanden.63 Zeit und Umstände also, die unmöglich an dem
Text vorbeigehen konnten.

Nichtsdestotrotz können solche Berichte, bei richtiger Methode, von unschätz-
barem Wert sein. Briefe, Tagebücher und andere Dokumente wie Zeitungen oder
private Gedichte können dabei helfen die Wichtigkeit von persönlichen Erzählun-
gen innerhalb einer strukturellen Analyse hervorzuheben und die Gefühle dieser
Individuen hervorzuheben. Es mag wichtig und hilfreich sein zu wissen, wie viele
Menschen in Internierungslagern auf der Isle of Man oder Île Longue gefangen
waren oder wie viele Individuen vor 1914 ihre deutsche Staatsbürgerschaft für
eine britische oder französische abgelegt hatten. Doch zeigt sich erst in den priva-
ten Aufzeichnungen der Menschen, in ihren persönlichen Träumen und Hoffnun-
gen hinter oder vor dem Stacheldraht, wie sie diese Situation auch erleben. Es ist
etwas anderes dies in Zahlen zu erfassen oder von den Personen selbst zu lesen,
wie in dem Bericht von Hugo Ringer. Ursprünglich aus Lodz, war der Maler zwei
Jahre vor Kriegsbeginn nach Frankreich gezogen, erst nach Paris dann nach Ami-
ens. Nach Ausbruch des Krieges war er vom Norden der Republik in die Norman-
die verbracht worden, wo er in einer alten Fabrik in der Nähe von Saint-Brieuc
seine Erfahrung von anhaltender Langeweile in seinem persönlichen Tagebuch
niederschrieb:

16  1 Einleitung

61 Armin Schnider, The Confabulating Mind. How the Brain Creates Reality (Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 2017), 186.
62 Siehe: Panayi, Museum, 350. Noschke schrieb ebenfalls auf, dass er diese Erinnerungen für
seine Kinder schrieb und ihnen zeigen wollte, welche „Grausamkeit“ er durchleben musste:
Noschke, Papers, 1.
63 Frederick Lewis von Dunbar-Kalckreuth, Die Männerinsel (Leipzig: Paul List Verlag, 1940).



Zwei weitere Monate sind vergangen und ich nehme die Blätter wieder in die Hand um zu
berichten, was in dieser ganzen Zeit in unsere Kolonie passiert ist. Aber um ehrlich zu sein,
gibt es nicht viel zu erzählen. Ein Tag vergeht wie der andere. Jeder Tag ist gleich, monoton
und langweilig. Und diese Monotonie, diese Trägheit des Geistes pflanzt sich wie ein Alb-
traum in das Herz aller ein.64

Auch der Verlust der Anstellung vieler Menschen, die deutsche Verbindungen hat-
ten ist bekannt.65 Doch schaut man sich das Schicksal Maximilian Mügges an,
bringt es jenen Verlust auf eine persönliche Ebene, weg von bloßen Zahlen und
Kampagnen hin zu den tatsächlich erlebten Nöten. 1879 in Deutschland geboren,
hatte Mügge als Lehrgehilfe in London gearbeitet und dort auch 1909 die britische
Staatsbürgerschaft angenommen.66 Doch mit Ausbruch des Krieges wurde es auch
für ihn schwierig, sodass er den Londoner Banker Bruno von Schröder um finan-
zielle Unterstützung anflehen musste:

Sir, darf ich Sie als loyaler, naturalisierter Mitbürger netterweise darum bitten, mir 50 Pfund
für ein Jahr zu leihen? Ohne Verschulden meinerseits bin ich zur Zeit ohne Geld und ich
dachte, dass meine bisherige literarische Arbeit – ich bin schließlich noch jung – und die
Aussicht auf weitere und bessere zukünftige Werke mich vielleicht berechtigen, Ihre Auf-
merksamkeit auf meinen Fall zu lenken und um Ihre Hilfe zu bitten. […] Meine Vermieterin
schreit nach ihrem Geld; Schneider und Zahnarzt drohen mir mit sofortigen legalen Schrit-
ten und eine Zahl kleinerer Schulden besorgen mich zu Tode.67

Ob der Banker Schröder Maximilian Mügges Bitte erhörte, wird später geklärt
werden. Was diese Einblicke auf jeden Fall zeigen, ist die emotionale Tiefe einer-
seits. In Verbindung mit einer vergleichenden Analyse können solche Dokumente
andererseits wertvoll sein um größere, gemeinsame Denkweisen zu entdecken.

Natürlich ist hier zu berücksichtigen, dass diese Berichte für sich alleingenom-
men nicht ausreichen, um Rückschlüsse auf eine Minderheit von knapp 200.000
Menschen in einer Zeitspanne von 10 Jahren zu ziehen. Dafür sind sie zu anekdo-
tisch und in vielen Teilen auch persönlich oder retrospektiv gefärbt. Jedoch ist der
Umgang mit Ego-Dokumenten kein neuer und für jede kritische Stimme wie die
Rainer Pöppingheges gibt es umgekehrt auch jene von Historikerinnen wie Be-
nigna von Krusentjern und Mary Fulbrook, die beide bereits wissenschaftlich ge-

1.2 Der Weg zu einer Minderheitsperspektive  17

64 Ringer, Boulevard, pos. 676.
65 Panayi, Enemy, 235–236.
66 „Maximilian A Muggs“, in 1911 Census for England and Wales, abgerufen auf findmypast.co.uk.
67 JHS/Z/00004525, SH387 Anti German Material, Mügge’s privater Brief an Baron Bruno Schrö-
der, 25. Februar 1916.



zeigt haben, wie Ego-Dokumente erfolgreich analysiert werden können.68 In
Frankreich haben sich ganze Denkschulen wie die histoire de mentalités oder der
Gedanke einer culture de guerre etabliert, die sich, wenn auch nicht ohne ihre ei-
genen fortbestehenden Grabenkämpfe, mit ähnlichen Themen beschäftigen.69 Um
eine ausführliche Stellungnahme und Positionierung- die dieses Buch in genau die-
se Grabenkämpfe verwickeln würde – zu vermeiden, muss jedoch auf weniger
umstrittene Methodik zurückgegriffen werden.

Dabei ist, um die Frage letztendlich zu beantworten, mit welcher Methodik
die Erfahrung von Menschen durch Ego-Dokumente im Rahmen dieses Buches am
besten analysiert werden kann, kein großer gedanklicher Schritt nötig, denn die
Methodik trägt ihren Ansatz bereits im Namen: Die Erfahrungsgeschichte. Eine
Denkschule also, die laut Alexander von Plato hermeneutisch versucht die Vergan-
genheit wissenschaftlich zu lesen und als „Verhältnis von Psychologie und Ge-
schichtswissenschaften“ angesehen werden kann.70 Ihr Fokus ist nicht einem spe-
zifischen Feld zuzuordnen, sie kann sich mit Gender, Berufen, sowie Konsens und
Dissens innerhalb einer Gesellschaft beschäftigen.71 In dieser Hinsicht ist sie der
Oral History sehr ähnlich, allerdings ohne zwingend zeitgenössische Erlebnisbe-
richte zu nutzen oder zu generieren. Nein, die Erfahrungsgeschichte ist weiter ge-
fasst und greift praktisch die Problematik, die inhärent im Umgang mit Ego-Doku-
menten und Erfahrungsanalysen genannt wird, gekonnt auf und macht aus dem

18  1 Einleitung

68 Benigna von Kusentjern, Selbstzeugnisse der Zeit des Dreissigjährigen Krieges. beschreibendes
Vereichnis (Berlin: Akademie, 1997); Mary Fulbrook, „Life and Writing Lives. Ego Documents in
Historical Perspective“, in Birgit Dahlke, Dennis Tate und Roger Woods (Hg.) German Life Writing
in the Twentieth Century (Rochester: Camden House, 2010), 25–38.
69 Florence Hulak, „En avons-nous fini avec l’histoire des mentalités?“, Philonsorbonne, 2 (2007),
89–109; Stéphane Audoin-Rouzeau, L’enfant de l’ennemi, 1914–1918. Viol, avortement, infanticide
pendant la Grande Guerre, 2nd edn., (Paris: Aubier, 2009); Stéphane Audoin-Rouzeau und Annette
Becker, „Violence et consentement: la ‚culture de guerre‘ du premier conflit mondial“, in Pour une
histoire Culturelle, ed. von J-P. Rioux und J-F. Sirinelli (Paris: Éditions du Seuil, 1997), 252, zitiert
aus Smith, Leonard V. „The ’Culture De Guerre’ and French Historiography of the Great War of
1914–1918.“ History Compass 5:6 (2007), 1968. Eine konzise über die ‚culture de guerre‘ Debatte,
verbunden mit einer zivilen Kriegserfahrungen kann ebenfalls hier gefunden werden: James E.
Connolly, The Experience of Occupation in the Nord, 1914–1918. Living with the Enemy in First
World War France (Manchester: Manchester University Press, 2018), 3–4; Pierre Purseigle, ‚A
very French debate: the 1914–1918 war‘, Journal of War & Culture Studies, 1:1 (2007), 9–14.
70 Alexander von Plato, ‚Oral History und Biografie-Forschung als „Verhaltens- und Erfahrungs-
geschichte“‘, Mitteilungsblatt des Instituts für soziale Bewegungen, 45, (2011), 39.
71 Barbara Korte, ‚Erfahrungsgeschichte und die „Quelle“ Literatur zur Relevanz genretheoreti-
scher Reflexion am Beispiel britischer Literatur des Ersten Weltkriegs‘, in Historische Kulturwis-
senschaften. Positionen, Praktiken und Perspektiven, ed. von Jan Kusber et al (Mainz: Transcript,
2010), 143.



Nachteil einen Vorteil. Sie „befasst sich mit Subjektivität: mit persönlichen Erfah-
rungen und Verarbeitungen von Erlebtem, mit individuellem Verhalten und deren
Erklärungen in der Geschichte, mit persönlicher Verantwortung in historischen
Prozessen und deren Deutungen oder auch mit biographischen Konstruktionen
und Lebensverläufen“.72 Es ist also keine Notwendigkeit, den Wahrheitsgehalt der
Tagebücher Gertrud Köbners und Hugo Ringers vollständig zu ergründen, oder ob
die Not von Maximilian Mügge wirklich so groß war, wie er schreibt. Ihre Subjek-
tivität, eingebettet in ein größeres kontextualisierendes Gerüst aus anderen Infor-
mationen, ist der zentrale Punkt der Analyse selbst. Dies ist wichtig, da Ego-Doku-
mente von einer analytischen Herangehensweise aus immer sogenannte „Vehikel
zur Selbstrepräsentation“ sind, wie Mary Fulbrook und Ulinka Rublack argumen-
tieren.73 Dieses Vehikel sagt etwas darüber aus, wie sich die Person präsentieren
wollte und welche Mittel diese dafür benutzen, vom Stil bis zu kulturellen Referen-
zen. Ego-Dokumente zeigen die Realität, wie sie von der schreibenden Person gese-
hen und von ihnen präsentiert wurden. Dieses Selbst besteht hierbei aus „multi-
plen Identitäten und Rollen – familiär, territorial, Klasse, religiös, ethnisch und
Gender“.74 Das Selbst ist all diese Aspekte und wird dementsprechend auch von
ihnen allen je nach Situation und Publikum unterschiedlich stark beeinflusst. Sie
sind nicht statisch, sondern können auch „modifiziert werden oder sogar abge-
schafft“.75 Das heißt jedoch nicht, dass jeder Vergleich des Selbst mit den Rollen
und Identitäten anderer auch rational abläuft, eher umgekehrt. So ist es eher die
Annahme, dass:

um eine positive soziale Identität zu behalten, bemühen Menschen Vergleiche zwischen
Gruppen, die einen favorisierenden Bias gegenüber ihrer eigenen Gruppe sowie ein diskri-
minierendes Verhalten gegenüber anderen Gruppen aufweisen, und nutzen Bewältigungs-
strategien, beispielsweise interne und externe Kausalitätszuschreibungen bei Gruppenversa-
gen.76

Gerade bezüglich der Frage, wie die Beziehungen zwischen einer Mehrheitsgesell-
schaft und einer Minderheit in Zeiten des Konfliktes zu bewerten sind, ist dieser
soziologische Aspekt nicht zu unterschätzen. Hier treten nationale Identitäten an,

1.2 Der Weg zu einer Minderheitsperspektive  19

72 Alexander von Plato, Erfahrungsgeschichte. Erfahrungsgeschichte als Konzept (Hagen: Institut
für Geschichte und Biographie, 2009), 5.
73 Mary Fulbrook und Ulinka Rublack, „In Relation. The ‚Social Self‘ and Ego-Documents“, Ger-
man History, 28:3 (2010), 267.
74 Smith, Identity, 4.
75 Smith, Identity, 4.
76 Srividya Ramasubramanian und Chantrey Murphy, ‚Experimental Studies of Media Stereoty-
ping Effects‘, in Laboratory Experiments in the Social Sciences, ed. von Murray Webster, Jane Sell,
2nd edn., (London: Academic Press, 2014), 389.



die sich im Krieg miteinander befinden und auf die eine oder andere Weise diese
Minderheit ein- oder ausschließen. Das macht dementsprechend allein auf dieser
Ebene etwas mit den Menschen, die den Krieg und die Zeit danach erlebten. Wie
wir zu Beginn schon bei Gertrud Köbner und Richard Noschke gesehen haben,
war die Frage der Identität in diesem Erfahrungszeitraum keine zwingend einfa-
che.

1.3 Die Chronologie des Erlebten

Um diesen Wandel genauer zu verstehen, ist dieses Buch um ein Jahrzehnt der Er-
eignisse herum angelegt, von 1914 bis 1924, welche beide als historische Einschnitte
gesehen werden können. Um diesen Paradigmenwechseln gerecht zu werden, ist
es in drei unterschiedliche Blöcke eingeteilt, nämlich einem kurzen Vorkriegsblock,
der dieWelt vor dem Juli 1914 skizziert, einem Kriegsblock, der sich mit der Zeit des
Ersten Weltkriegs befasst und einem sogenannten Nachkriegsblock, welcher
schließlich von 1918 bis 1924 die anschließenden Entwicklungen in den Blick fasst.
Dies ist nicht ohne Grund geschehen, denn 1918 als Endpunkt wird zunehmend kri-
tisch betrachtet. Einige Historiker wie Robert Gerwarth, Jörn Leonhard und Bruno
Cabanes gehen sogar soweit, 1918 überhaupt als Beginn von Frieden in Frage zu
stellen.77 Betrachtet man die Fortsetzung von Gewalt auf anderen Ebenen, Besat-
zung von Gebieten und die Tatsache, dass die Internierung Kriegsgefangenen noch
bis weit nach 1918 stattfand, ist dies nachvollziehbar. Daher, so argumentiert dieses
Buch, kann zwischen 1918 und 1924 höchstens von einer Nachkriegszeit die Rede
sein, die letztlich in die Zwischenkriegszeit ab 1925 mündet. Auch ist das Jahr 1918
trotz aller Ungenauigkeiten noch immer ein guter Marker um Wandel festzustel-
len. Dies gilt auch für 1914 als Jahr großen Wandels. Es ist ein Marker, doch auch
hier lohnt es sich, die Zeit vor dem Krieg im Blick zu behalten.

Daher soll es im Einführungskapitel auch um die „ethnisch“ Deutschen vor
der Julikrise gehen. Was war die Grundsituation für Richard Noschke, für Gertrud
Köbner, Hugo Ringer und all die anderen „ethnisch“ Deutschen in Frankreich und
Großbritannien als letztendlich der Krieg erklärt wurde? Eine Kontextualisierung

20  1 Einleitung

77 Je nach dem auf welchen Aspekt der Gesellschaft sich fokussiert wird, haben Forscher nicht
zwingend von einem Ende des Krieges gesprochen. So wird im Bereich des Paramilitarismus eine
Linie der Gewalt vom Ersten Weltkrieg an gezogen: Robert Gerwarth und John Horne (Hg.) War
in Peace. Paramilitary Violence in Europe after the Great War (Oxford: Oxford University Press,
2013); Bruno Cabanes spricht über die fortlaufenden Konsequenzen des Krieges für französische
Soldaten: Bruno Cabanes, La Victoire Endeuillée. La sortie de Guerre des Soldats Français (1918–
1920) (Paris: Ediction du Seuil, 2004), 13.



dieser Prädispositionen ist aufschlussreich, hatten doch beide Länder eine be-
kannte und drastisch unterschiedliche Beziehung zum Deutschen Kaiserreich und
allem, was als deutsch wahrgenommen wurde. So war Frankreich einer der be-
siegten Gegner im Rahmen der Reichseinigung gewesen und im Falle eines Kon-
flikts als zukünftiger Feind Deutschlands gesetzt.78 Der Franko-Deutsche Konflikt,
der häufig als der Kampf von Kultur gegen Zivilisation verkürzt dargestellt wurde,
spielte eine massive Rolle in Fragen der jeweiligen Identitäten, wurden sie schließ-
lich als gesetzte Antipoden betrachtet. Die elsässische Bevölkerung, die genau zwi-
schen beiden Nationen stand und mit als Zankapfel galt, wird sich hierbei in allen
drei Blöcken wiederfinden lassen. Großbritannien, im Gegensatz dazu, befand
sich trotz bestehender Spannung in einer deutlich näheren kulturellen und histo-
risch argumentierten Verbindung zu Deutschland, was zu einem offeneren Um-
gang zwischen beiden Identitäten führte. So gesehen wird es deutlich, dass sich
„ethnische“ Deutsche auf vollkommen unterschiedlichen Punkten im Spektrum
zwischen einer deutschen, britischen, oder französischen Identität wiederfanden.
Wie einfach es war, innerhalb dieses Spektrums von einer deutschen zu einer
französischen oder britischen Identität zu wandern, hing eben von dieser Offen-
heit der Identitäten ab, ein Phänomen welches von Lisa Tabili treffend als „Per-
meabilität“ beschrieben wurde.79

Diese Kontextualisierung legt den Grundstein für die Entwicklungen, welche
sich schließlich im Krieg zwischen 1914 und 1918 zeigen würden. Zuerst widmet
sich der Block in Kapitel 2 den deutschen Staatsbürgern in Großbritannien um im
dritten Kapitel auf Frankreich einzugehen. Beide Kapitel beginnen mit der Julikri-
se und dem Weg hin zum Krieg. In diesem Zeitraum blieb es zunächst unklar, ob
es überhaupt zu einem Eintritt Großbritanniens in diesen Konflikt kommen würde
auch wenn es mit Frankreich und Russland verbündet war. Zwar war auch in

1.3 Die Chronologie des Erlebten  21

78 Siehe zum Beispiel die Agadir-Krise von 1911: Keith Robbins, „The Foreign Secretary, The Cabi-
net, Parliament and the Parties“, in Sir Francis Harry Hinsley (Hrsg.), British Foreign Policy under
Sir Edward Grey (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 15. Über den Krieg zwischen
Zivilisation und Kultur, siehe: Olivier Remaud, „Culture versus Civilisation. La Genèse d’une Op-
position“, Revue de Synthèse, 129:1 (2008), 105–123; Mark Hewitson, Germany and the Modern
World 1880–1914 (Cambridge: Cambridge University Press, 2018), 84–94. Ein Krieg mit Deutsch-
land wurde auch in Großbritannien besprochen, allerdings eher durch fiktionalisierte Werke, als
in diplomatischen Planungen. Siehe: Ailise Bulfin, „‚To Arms!‘. Invasion Narratives and Late-Vic-
torian Literature“, Literature Compass, 12:9 (2015), 482–496; Andreas Rose, „Waiting for Armaged-
don? British Military Journals and the Images of Future War (1900–1914)“, Francia, 40 (2013), 317–
331; Keir Waddington, „‚We Don’t Want Any German Sausages Here!‘ Food, Fear, and the German
Nation in Victorian and Edwardian Britain“, Journal of British Studies, 52:4 (2013), 1017–1042.
79 Lisa Tabili, „‚Having lived close beside them all the time‘. Negotiating National Identities
Through Personal Networks“, Journal of Social History, 39:2 (2005), 379.



Frankreich nicht gesetzt, dass überhaupt ein Krieg ausbrechen würde, doch war
die Annahme dort, dass, sollte es zu einem Krieg kommen, es auf jeden Fall gegen
Deutschland ins Feld ziehen würde.80 Anschließend wird der diskursive und physi-
sche Weg der deutschen Staatsbürger und -bürgerinnen in die Internierung ver-
folgt. Ebenso wie der Kriegseintritt, der in Frankreich mehrere Tage vor Großbri-
tannien stattfand, entwickelte sich dieser Weg in beiden Ländern unterschiedlich.
Gerade die physische Reise bewies sich in Frankreich als deutlich komplexer, wo
sich deutsche Staatsbürger und -bürgerinnen mit Kriegseintritt mehr oder weniger
plötzlich in einem Land wiederfanden, dass sie jetzt als gefährlich betrachtete. Auf
größerer Ebene betrachtet werden die Unterschiede über die beiden Kapitel noch
stärker, wobei in Frankreich eine schnellere, umfassendere Internierung einer
eher langsamen und gegenderten Internierung in Großbritannien entgegenstand.
Auch bei der Ankunft in den Lagern und den anschließenden Jahren des Lebens
hinter Stacheldraht machte sich dieser Unterschied bei den Menschen bemerkbar.
Um diesen Unterschieden und Erfahrungen gerecht zu werden, verlassen beide Ka-
pitel mit Eintritt in die Lager die chronologische Abfolge und der Schwerpunkt auf
die Betrachtung einzelner Erfahrungsaspekte gelegt, wie die Erfahrung von Isola-
tion und Gedränge, Hoffnung, Krankheit und Langeweile. Doch bleiben diese Er-
fahrungen nicht unkommentiert stehen, sondern werden immer kritisch im Hin-
blick auf Aspekte wie Gender, Religion, Alter und auch Klasse untersucht. Schließ-
lich waren auch diese Erfahrungen, so umfassend sie wirken mögen, von den
einzelnen Personen allein aufgrund ihrer Umstände und den zeitgenössischen An-
nahmen individuell und historisch geprägt und müssen in einen kontextualisieren-
den Rahmen gesetzt werden. Gerade die Frage der nationalen Identität, die, wie Pa-
nikos Panayi bemerkte, eine Obsession der Kriegszeit wurde, ist so einzubetten.81

Doch bedingten diese Aspekte nicht nur die Erfahrungen der Menschen hinter dem
Stacheldraht, sondern auch die der „ethnisch“ Deutschen, die nicht interniert wur-
den. Mit ihnen befasst sich das vierte und letzte Kapitel im Kriegsblock.

Auch wenn die Kriegserklärung den Krieg in allen drei Ländern offiziell be-
gann, war sie weniger von Bedeutung für die „ethnisch“ Deutschen als die Mobili-
sierung ein paar Tage zuvor. In vielen der analysierten Berichte stehen sie am Be-
ginn ihrer Erzählungen. Ähnlich wie bei den deutschen Staatsbürgern und Staats-
bürgerinnen liegt gerade nach Beginn der Kampfhandlungen der Fokus weniger
auf eine chronologische Nacherzählung der Erfahrungen „ethnisch“ Deutscher,
sondern mehr auf den übergeordneten Aspekten eben jener Erfahrungen. Diese
reichten von negativer sozialer Einordnung im Hinblick auf Isolation und Othering
bis hin zu tatsächlicher physischer Gewalt, die die Menschen erfuhren. Wie bereits

22  1 Einleitung

80 Siehe: „Für den Frieden. Frankreich und Deutschland“, Pariser Zeitung, Paris 29 Juli 1914, 1.
81 Panayi, Dominant Societies and Minorities, 7.



erwähnt, war Isolation auch hinter dem Stacheldraht eine erlebte Realität, doch
wird sich in diesem Kapitel noch einmal genauer zeigen, wie ähnlich und doch un-
terschiedlich der gleiche Begriff auf beiden Seiten erlebt wurde. Was in diesem Ka-
pitel auch leider deutlich wird, ist die geringe Bandbreite an Erfahrungsberichten
im Vergleich zu den vorangegangenen Kapiteln, was sich in einer gemeinsamen Be-
trachtung der beiden Länder im Rahmen einer vergleichenden Analyse, sowie ei-
ner stärkeren Einbindung anderer Quellen niederschlägt. So soll die Imbalance der
Fülle an Erfahrungsberichten ausgeglichen werden, ohne sie aktiv zu verschleiern
oder ignorieren. Ein Einblick in die Erfahrung „ethnisch“ Deutscher, die nicht von
Internierung betroffen waren, kann hierbei auch noch einmal dabei helfen, die
Ähnlichkeiten und Unterschiede im Rahmen eines Spektrums von nationaler Iden-
tität deutlicher zu machen; ein Spektrum, das nicht nur während des Krieges son-
dern auch in den anschließenden Jahren von diversen Entwicklungen geprägt war.

Daher ist es nach dem Kriegsblock nicht überraschend, dass der Nachkriegs-
block direkt mit dem Waffenstillstand von 1918 anknüpft. Hierbei verlegt sich der
Blick erneut auf die Erfahrung von Internierung nach dem 11. November und geht
auf zeitgenössische Entwicklungen ein, wie beispielsweise den Einfluss, den die
Spanische Grippe auf die internierte Bevölkerung hatte, die die Lager noch nicht
verlassen hatte. Aufgrund der Tatsache, dass allerdings bereits viele der Internier-
ten die Lager verlassen hatten, verlässt dieses Kapitel auch den Schauplatz der La-
ger und befasst sich mit den Erfahrungen von Internierung, die von den deutschen
Staatsbürgern in ihr ziviles Nachkriegsleben mitgenommen wurde. Die Politisie-
rung des Themas im Heimatland, die physische und emotionale Versehrung aus
dieser Zeit oder schlicht die Erinnerungskultur im Hinblick auf die erfahrenen
Jahre in den Lagern rückt in den Vordergrund. Kapitel 7 befasst sich anschließend
mit den verbliebenen „ethnischen“ Deutschen in Großbritannien, die nicht inter-
niert worden waren, im Anschluss im Land blieben oder im Anschluss an eine Re-
patriierung nach Großbritannien zurück migrieren wollten. Auch wenn Feindse-
ligkeiten bestehen blieben und Hürden im weiteren Leben jener darstellten, die
geblieben waren oder zurückkehren wollten, konnte nachgewiesen werden, dass
sich langsam wieder eine gewisse Normalität einstellte. Diese Normalität steht
wiederum in starkem Kontrast zu der Situation der „ethnisch“ Deutschen in
Frankreich nach dem Waffenstillstand von 1918. Hier hatten die anti-deutschen
Einstellungen einen so tiefen Einschnitt verursacht, dass die Feindseligkeiten in-
nerhalb der nächsten 6 Jahre nur langsam abnahmen. Jedwede Form einer „ethni-
schen“ Community war vernichtet worden und politische sowie soziale Bedingun-
gen sorgten dafür, dass dies auch bis 1924 so blieb. Im Elsass, welches nach dem
Krieg zurück an Frankreich fiel, entspann sich wiederum ein anderer Konflikt, der
mit der besonderen Stellung des Elsässischen zwischen einer deutschen und einer
französischen Identität einnahm. In diesem Sinne kam zwar eine Permeabilität im

1.3 Die Chronologie des Erlebten  23



Rahmen nationaler Identitäten wieder, doch war ihr Ausmaß und die Geschwin-
digkeit, wie sie zurückkehrte je nach Land enorm verschieden.

1.4 Die Erfahrung „ethnisch“ Deutscher im weiteren Kontext

Dieser Einblick, gerade auch im Kontext einer vergleichenden Analyse von „eth-
nisch“ Deutschen in Großbritannien und Frankreich, stellt eine wichtige Erweite-
rung unseres Wissens auf verschiedenen Ebenen dar. Ihre Erfahrungen sind nicht
rein historisch, Minderheiten die als gefährlich verstanden werden, werden in Rah-
men von Konflikten immer wieder zur Zielscheibe der Mehrheitsgesellschaft. Ein
Beispiel von frappierender Ähnlichkeit, wie jüngst von Arnd Bauerkämper in die-
sem Kontext festgestellt wurde, ist der Umgang mit vermeintlich gefährlichen Min-
derheiten im globalen Westen nach den Anschlägen des 11. September.82 Zeitlich
noch näher an der Gegenwart kann hier die komplexe Stellung von russischenMin-
derheiten in Europa seit dem Ausbruch des Ukrainekrieges gesehen werden.83

Auch in einem größeren Maßstab, lassen sich Parallelen finden, die die heutige Zeit
mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts verbinden. Beide Zeiten sahen und sehen das
Aufeinandertreffen zweier gegensätzlicher Ideologien, namentlich die der Globali-
sierung auf der einen und dem Nationalismus auf der anderen Seite. Auch wenn
vor 1914 der koloniale Appetit und die nationalen Identitäten Europas zu Kriegen,
Annexionen und Unterdrückung geführt hatte, hatte sich an dessen Seite auch ein
globales Netz aus Handel, Migration und kulturellem Austausch entwickelt. Der
technologische Fortschritt hatte Kommunikation, Reisen undMigration so stark an-
wachsen lassen, dass es bis ins späte 20. Jahrhundert brauchen würde, um nach
den Auswirkungen zweier Weltkriege wieder auf einem vergleichbaren Level zu
stehen.84 Atemberaubende technologische Entwicklungen, Migration im Gegensatz
zu starken territorialen und nationalistischen Spannungen wirken aus heutiger
Sicht tatsächlich nicht allzu fremd, wenn nicht sogar ähnlich. Heute, genauso wie
es vor über einem Jahrhundert der Fall war, betreffen diese Spannungen auch
ganz aktiv eben jene, die die Globalisationstrends für eine Migration nutzen.

Daher ist es heute noch genauso wichtig, das Schicksal von Minderheiten in
Zeiten des Konfliktes zu verstehen. Wie sie Xenophobie und anti-migrantische

24  1 Einleitung

82 Bauerkämper, Sicherheit, 1–5.
83 Inta Mieriņa „The War in Ukraine and Latvia’s Russian-speaking Community“, ZOiS Spotlight,
26. Juni 2024.
84 Maurice Obstfeld und Alan Taylor, „Globalization and Capital Markets“, in Michael Bordo et al
(Hg.), Globalization in Historical Perspective (Chicago: University of Chicago Press, 2003), 144; Pao-
lo Mauro, Nathan Sussman und Yishay Yafeh, Emerging Markets and Financial Globalization. So-
vereign Bond Spreads in 1870–1913 and Today (Oxford: Oxford University Press, 2006), 4.



Hysterien erlebten, verleiht dieser Gruppe eine Stimme in einem Feld, das den Ers-
ten Weltkrieg noch immer hauptsächlich als Konflikt ethnisch homogener, fast
schon monolithischer, Gruppen betrachtet. Der „ethnisch“ deutschen Minderheit
eine Stimme zu verleihen, bricht diese Annahmen nicht nur weiter auf, sie lenkt
den Ausblick auf Gruppen, die in solchen Konflikten schnell aus dem Blickfeld ge-
raten. Gerade „ethnisch“ Deutsche, die immer wieder als Block verstanden wur-
den und nicht nur Mühen hatten die negativen Konnotationen bezüglich ihrer na-
tionalen Identität abzuschütteln, sondern wenige Jahrzehnte später Teil einer
Gruppe waren, die schlimmste Verbrechen an anderen Gruppen beging, sollten
nicht ausgesondert werden. Es mag kontraintuitiv erscheinen, die Leiden einer
Gruppe zu erforschen, die an die koloniale und industrielle Macht des Deutschen
Kaiserreiches gebunden war und somit in ihrem Leid auf einer niedrigeren Stufe
war als so manch andere Gruppen während des Ersten Weltkrieges und darüber
hinaus. Doch gerade die Tatsache, dass auch so eine privilegierte Minderheit
Feindseligkeit, Gewalt, Verhaftung und Ausschluss erfahren konnte, deutet auf
größere Trends hin. Es bricht die monolithische Täter-Opfer Rolle auf, um zu zei-
gen, wie einige Erfahrungen in gewisser Weise universal erlebbar sein können.
Dieses Buch geht zwar nicht nur, aber gesondert auf die migratorische Idee der
nationalen Identität und dessen Zwischenräumen ein und wie migrantische Grup-
pen davon beeinflusst werden. Es zeigt, dass nationale Prädispositionen, nament-
lich hier die Verbindungen zwischen Großbritannien, Frankreich und Deutsch-
land, die Permeabilität und die dadurch verfügbaren Zwischenräume zwischen
nationalen Identitäten beeinflussen, wie schnell diese in Zeiten des Konflikts zu-
gunsten monolithischer Annahmen an homogene nationale Ideen verschwinden
können und wie sie im Anschluss wieder zurückkehren können oder auch nicht.
Hauptpunkt und einer der schwerwiegendsten Erfahrungen für die „ethnisch“
Deutschen, die sich in diesen Zwischenräumen befanden, war genau dieser Ver-
lust. Sie fanden sich in einer Situation wieder, die der Biograph von Ernest Cassel,
Kurt Grunwald, treffend beschrieb. Ernest Cassel war 1852 als jüngster Sohn einer
jüdischen Bankerfamilie in Köln geboren worden, wo er bei seinem Vater erste
Arbeitserfahrungen machen konnte.85 Bereits mit 16 Jahren emigrierte er nach Li-
verpool wo er für Getreidehändler arbeitete, war kurz in Paris für die Anglo-Egyp-
tian Bank tätig und mit Beginn des Krieges von 1870 zurück auf die Insel gezogen.86

Wieder zurück betätigte sich Cassel nun als Finanzier, nahm 1878 die britische
Staatsbürgerschaft an und entwickelte ein Netzwerk aus engen Freundschaften,
welches ab 1896 sogar den zukünftigen König Großbritanniens mit einschloss. Als

1.4 Die Erfahrung „ethnisch“ Deutscher im weiteren Kontext  25

85 Tessa Murdoch, „Sir Ernest Cassel, A ‚Jew of taste‘“ Journal of the History of Collections 34:3
(2022), 399.
86 Murdoch, „Cassel“, 399.



teils kalt aber immer loyal beschrieben, stieg er so immer weiter auf und über-
nahm diplomatische sowie geschäftliche Aufgaben, die im Interesse des Empire la-
gen.87 Doch als 1914 der Krieg ausbrach, war sein Freund der König bereits seit
vier Jahren tot und nun begannen weitere Freunde seine Gesellschaft zu meiden.88

Mit einem Mal fand sich ein Mann, der für das Empire gearbeitet und seit über 30
Jahren dessen Staatsbürgerschaft hatte, isoliert wieder. 1921 starb er allein, an sei-
nem Schreibtisch sitzend.89 Er war, so Grunwald, „im Niemandsland gestorben“.90

Das Schicksal Ernest Cassels, welches hier kurz angerissen wurde, ebenso wie
das von Richard Noschke, Gertrud Köbner, Hugo Ringer, Paul Cohen-Portheim und
vielen anderen legt solch ein Niemandsland nahe. Und auch der Tod Cassels zeigt
erneut, wie wichtig es ist, zu erforschen wie sich dieses Niemandsland nach dem
Ende des Konfliktes entwickelte. So gesehen ist dieses Buch struktureller ausge-
legt, als es vielleicht auf den ersten Blick erscheint. Es geht von den persönlichen
Erfahrungen auf eine größere Ebene, vom Menschen zur Gruppe um etwas über
diese Gruppe aussagen zu können. Doch wird dies natürlich nur durch einen
Blickwechsel hin zur Minderheitssicht bewerkstelligt, komplimentiert also in vie-
lerlei Hinsicht einen strukturellen Ansatz eher als ihm entgegenzulaufen. So ent-
stehen neue Fragen, die im Laufe dieses Buches ebenfalls aufgezeigt und beant-
wortet werden sollen: Wurden ethnische Communities wirklich zerstört oder
konnten sie sich anpassen? Kann ein nationaler Diskurs, der nationale Identität
als unüberbrückbar homogene Blöcke wahrnahm, wieder eine Permeabilität er-
reichen, die einer nicht-binären Migrantenidentität entgegenkommt? Was beding-
te diese Entwicklungen? In Zeiten wachsenden nationalistischen Konflikts in einer
globalisierten Welt ist es wichtiger denn je die Feindseligkeiten gegenüber Migran-
tengruppen nicht nur vom Blickpunkt einer Mehrheitsgesellschaft zu verstehen
sondern aus ihrer Sicht. Welchen Einfluss haben sie auf die staatlichen Maßnah-
men und wie beeinflussen diese Maßnahmen sie selbst? Um es mit den Worten
Sara Maza’s zu sagen: „Eine zentrale Agenda der sozialen Geschichte war es im-
mer, die Leben, Stimmen und Kämpfe gesellschaftlich entmachteter Gruppen zu
bergen.“91 Doch war diese Gruppe, diese „ethnisch“ Deutschen, auch schon im hei-
ßen Sommermonat Juli 1914 entmachtet? Das folgende Kapitel wird diese und an-
dere Fragen versuchen zu beantworten.

26  1 Einleitung

87 Murdoch, „Cassel“, 399.
88 Kurt Grunwald, „‚Windsor-Cassel‘- The Last Court Jew. Prolegomena to Biography of Sir Er-
nest Cassel“, The Leo Baeck Institute Year Book, 14:1 (1969), 153.
89 Grunwald, „Windsor-Cassel“, 161.
90 Grunwald, „Windsor-Cassel“,161.
91 Sara Maza, Thinking about History (Chicago: University of Chicago Press, 2017), 28.


