
6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli

Vitzliputzli bildet aufgrund seines Umfangs und seiner Komplexität den End- und
Höhepunkt der Historien. Mit dem Gedicht wendet sich Heine thematisch der spa-
nischen Eroberung Mexikos zu Beginn des 16. Jahrhunderts zu. Die Handlung ge-
staltet die Ereignisse um die sogenannte ‚noche triste‘, die Nacht des 30. Juni 1520,
in der die spanischen Konquistadoren unter erheblichen Verlusten aus der azte-
kischen Hauptstadt Tenochtitlán flohen. Heine hat sich bei der poetischen Ausge-
staltung dieser historischen Geschehnisse an verschiedenen Quellen orientiert
wie dem von Bernal Diaz del Castillo verfassten Augenzeugenbericht und William
H. Prescotts wissenschaftlicher Studie Geschichte der Eroberung Mexikos, die
beide in den 1830er und -40er Jahren in deutscher Übersetzung erschienen waren
(vgl. DHA 3/2, 684 und 692). Vitzliputzli widerlegt somit in gleich zweifacher Hin-
sicht die These Helmut Koopmanns, dass Heine „die reine Faktengeschichte in
einem Ausmaß desinteressiert hat, wie er es auch der nichtabendländischen Ge-
schichte gegenüber gezeigt hat“216 – eine Behauptung, die weitaus eher auf die
vor 1848 entstandenen Werke Heines zutrifft. Höchst aufschlussreich ist der
‚point of attack‘, den Heine wählt: Zum Zeitpunkt der ‚noche triste‘ ist die azteki-
sche Kultur noch nicht untergegangen, aber ihr Untergang erscheint trotz des
Siegs über die Spanier bereits unabwendbar. Analog zur ‚dramatischen Ironie‘,
die aus einem Wissensvorsprung der Rezipierenden gegenüber den Bühnenfigu-
ren resultiert, ließe sich in diesem Fall von ‚historischer Ironie‘ sprechen, da sich
Heines Text selbstverständlich an einen impliziten Leser wendet, dem der Ereig-
nisfortgang bekannt ist.217 Tatsächlich endete die aztekische Herrschaft in Mittel-
amerika bereits ein gutes Jahr nach der ‚noche triste‘ mit der Einnahme und Zer-
störung Tenochtitláns durch die Konquistadoren am 13. August 1521.218

Die frühe Rezeption des Gedichts lässt sich anhand von Theodor Fontanes
Roman Effi Briest nachzeichnen, dessen Protagonistin trotz ihrer exotistischen
Neigungen den Stoff des Gedichts „indezent und degoutant zugleich“219 findet.
Wie Major Crampas im plaudernden Konversationston von Fontanes Roman aus-
führt, ist Vitzliputzli „nämlich ein mexikanischer Gott, und als die Mexikaner
zwanzig oder dreißig Spanier gefangen genommen hatten, mussten diese zwanzig

 Koopmann: Heines Geschichtsauffassung, S. 466.
 Vgl. Manfred Pfister: Das Drama. Theorie und Analyse, München 112001, S. 87–90.
 Eine vergleichbare ‚historische Ironie‘ zeichnet auch den ein gutes Jahrzehnt nach dem Ro-
manzero erschienenen Roman Salambô von Gustave Flaubert aus, dessen nicht weniger grau-
same Handlung – ein Söldneraufstand gegen die Karthager zwischen dem ersten und zweiten
Punischen Krieg – gleichfalls einem Volk gewidmet ist, das kurz vor dem Untergang steht.
 Theodor Fontane: Effi Briest, Stuttgart 2002, S. 154.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111504674-016

https://doi.org/10.1515/9783111504674-016


oder dreißig dem Vitzliputzli geopfert werden. Das war da nicht anders, Landes-
sitte, Kultus, und ging auch alles im Handumdrehen, Bauch auf, Herz raus ...“220

Wohl um Effi nicht zu einer noch heftigeren Abwehrreaktion zu provozieren, un-
terschlägt Crampas bei dieser Schilderung, dass die Azteken die getöteten Spanier
anschließend in einem kannibalischen Akt verspeist haben. Fontane lässt seine
Figur mit ihrem ablehnenden Urteil einem Rezeptionsmuster folgen, das Heines
Romanzero bereits bei seinem Erscheinen 1851 begleitete; vor allem die religions-
kritischen Passagen aus Vitzliputzli sowie dem Gedicht Disputation aus Hebräi-
sche Melodien haben zu einem Verbot von Heines drittem Gedichtzyklus in Preu-
ßen geführt.221

Trotz zahlreicher Abschweifungen – wie etwa der zwei Strophen, die der Er-
zähler Erinnerungen an Bordellbesuche in London und Rotterdam widmet
(vgl. DHA 3/1, 58) –, weist Vitzliputzli eine relativ klare Struktur auf, die seiner
formalen Gliederung in ein „Präludium“ und drei mit römischen Ziffern gekenn-
zeichnete Abschnitte entspricht. Insgesamt ergibt sich dabei eine Rahmenstruk-
tur: Die eigentliche Handlung referiert der Erzähler in den Abschnitten I und II,
um diese im „Präludium“ und im letzten Teil zu kommentieren beziehungsweise
kommentieren zu lassen, allerdings auf eine höchst rätselhafte und klärungsbe-
dürftige Weise. Der „geheimnisvolle[.] Vorhang“ (DHA 3/1, 58), den der Erzähler
bei der Beschreibung des Rotterdamer Bordells erwähnt, lässt sich somit auch als
poetologische Metapher für die kommentierenden Partien verstehen, die den
‚Sinn‘ des Gedichts gleichermaßen enthüllen wie verhüllen. Die beiden kommen-
tierenden Abschnitte sind komplementär aufeinander bezogen. Im „Präludium“

gibt sich der Erzähler als moderner, zeitgenössischer Intellektueller und Dichter
zu erkennen,222 während der dritte Abschnitt zu weiten Teilen als mythische
Rede des Gottes Vitzliputzli formuliert ist. In dieser Verschränkung von Gegen-
wart und Vergangenheit ist ein Indiz dafür zu sehen, dass Heine der Vorstellung
einer linear verlaufenden Geschichte eine klare Absage erteilt. Zu kurz würde es
zudem greifen, die beiden Teile als ‚Logos‘ und ‚Mythos‘ dichotomisch einander
gegenüberzustellen. Die Rede des Erzählers wird von europäischen Mythen wie
der Barbarossa-Sage beherrscht, Vitzliputzlis Rede stellt hingegen eine Reflexion
über den Mythos in mythischer Form dar, und bildet somit einen ‚Metamythos‘,

 Fontane: Effi Briest, S. 154.
 Robert Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli. Sensualismus, Heilsgeschichte, Intertextualität,
Stuttgart u. a. 2006, S. 15.
 Vgl. Böhn: Der fremde Mythos und die Mythisierung des Fremden, S. 372. Eine vergleichbar
komplexe Zeitstruktur weist auch das Gedicht Jehuda ben Halevy aus „Hebräische Melodien“ auf,
in dem der Erzähler gleichfalls seine ‚moderne‘ Perspektive zu erkennen gibt (vgl. DHA 3/1, 130
und 149–151).

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 235



wie ihn Heine auch an den Beginn der Elementargeister gestellt hatte. Die beiden
Teile sind zudem dadurch aufeinander bezogen, dass die beiden Sprecher als Ge-
spenster in Erscheinung treten, der durchgängigen Chiffre für die Verquickung
von Geschichte und Mythos in Heines Werk. Die Verteidigung des Erzählers
gegen den Vorwurf, ein Gespenst zu sein, ist jedenfalls eher dazu angetan, diesen
Verdacht zu betätigen als zu zerstreuen:

Meine schönsten Lebensjahre,
Die verbracht’ ich im Kyffhäuser,
Auch im Venusberg und andern
Katakomben der Romantik.

(DHA 3/1, 58)

Gattungstypologisch stellt Vitzliputzli aufgrund seiner prologartigen Abschnitte, sei-
nes Inhalts sowie seines Umfangs weniger eine Ballade dar, als ein – wenn auch
kurzes – Epos.223 Der Musenanruf hat sich in der Ansprache des Erzählers an sei-
nen Pegasus als Metapher für die dichterische Imagination erhalten (vgl. DHA 3/1,
60). Gemessen an dem Maßstab des Beginns von Vergils Aeneis: „Arma virumque
cano“224 bilden in Vitzliputzli zwar arma, Waffentaten, einen wesentlichen Gegen-
stand der beiden mittleren Teile, aber es gibt keinen virum, keinen Helden im em-
phatischen Sinn. Weder Cortez noch sein aztekischer Gegenpart, der Priester Roth-
jack, taugen als Identifikationsfiguren: „Licht und Schatten verteilt der Erzähler
gleichmäßig auf die kämpfenden Parteien. Die Spanier werden als treulos und ver-
tragsbrüchig, die Mexikaner als grausam dargestellt.“225 Anders als von Roger
F. Cook behauptet, folgt Vitzliputzli somit gerade nicht „the Tales [Historien] scheme
of historical and legendary instances where the better man looses out“226 – in den
Historien gibt es kein Schema, das ‚der Geschichte‘ zugrundeliegt. Aufgrund der
fundamentalen Ambivalenz der Figuren fügt sich das Heinesche Epos auch nicht
mehr der Gattungsbestimmung Hegels, der in seinen Vorlesungen über die Ästhetik
die „Feindschaft fremder Nationen“ als „substantiellen Charakter der epischen Poe-
sie“ (W 15, 352; Hervorhebung im Original) ausgemacht hatte. ‚Fremd‘ und ‚eigen‘

 Claudius Sittig spricht von den „balladesken Historien“ (Sittig: ‚Heine und seine Zeit‘, S. 159),
was für die Mehrzahl der Gedichte eine angemessene Etikettierung darstellt. Vitzliputzli steht
aber aufgrund seines Umfangs zumindest an der freilich nicht trennscharf zu ziehenden Grenze
von Ballade und Epos. Anne Maximiliane Jäger hat Vitzliputzli als „große Romanze“ oder „kleine-
[s] Romanzenepos“ (Anne Maximiliane Jäger: Große Oper der alten neuen Welt – Überlegungen
zu Heines Vitzliputzli, in: Heine-Jahrbuch 34 (2000), S. 47–64, hier S. 48) beschrieben.
 „Waffen besinge ich und den Mann“ (Publius Vergilius Maro: Aeneis. Lateinisch-deutsch, hg.
und übers. von Niklas Holzberg, Berlin/Boston 2015, S.42 f.; I, 1).
 Böhn: Der fremde Mythos und die Mythisierung des Fremden, S. 373.
 Cook: By the Rivers of Babylon, S. 208.

236 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



sind bei Heine sich wechselseitig durchdringende Konzepte, die somit nicht mehr
zur gattungstyplogischen Differenzierung taugen. Lässt sich die Entwicklung des
Romans aus dem Epos als eine Entmythologisierung beschreiben,227 so ist umge-
kehrt Heines Rückkehr zum Epos – die er bereits in den 1840er Jahren auch mit
Deutschland. Ein Wintermärchen und Atta Troll vollzog – nicht als Remythologisie-
rung, sondern im Gegenteil als kritische Reflexion des Mythos zu verstehen.

Der Mythos, der in Vitzliputzli einer bis zur Dekonstruktion reichenden kriti-
schen Revision unterzogen wird, ist der Mythos der ‚Neuen Welt‘ als Chronotopos
des modernen Zeitregimes schlechthin: als Ort, an dem die ‚Fiktion des Anfangs‘
wirksam werden kann und sich die Chance ergreifen lässt, „den angehäuften Bal-
last der Geschichte loszuwerden und noch einmal voraussetzungslos von vorn be-
ginnen zu können“228. Noch für Hegel war der Gegensatz von ‚Alter Welt‘ und
‚Neuer Welt‘ absolut; Amerika und Australien waren für ihn geschichtslose Orte,
„nicht nur relativ neu, sondern überhaupt neu, in Ansehung ihrer ganzen physi-
schen und geistigen Beschaffenheit“ (W 12, 107). Diesen Mythos destabilisiert der
Erzähler in den ersten drei Strophen des „Präludiums“ trotz der anaphorischen
und scheinbar affirmativen Ausrufe gleich mehrfach:

Dieses ist Amerika!
Dieses ist die neue Welt!
Nicht die heutige, die schon
Europäisiret abwelkt – –

Dieses ist die neue Welt!
Wie sie Christoval Kolumbus
Aus dem Ocean hervorzog.
Glänzet noch in Fluthenfrische,

Träufelt noch von Wasserperlen
Die zerstieben, farbensprühend,
Wenn sie küßt das Licht der Sonne.
Wie gesund ist diese Welt!

(DHA 3/1, 56f.)

„[N]eue Welt“ verwendet der Erzähler hier gerade nicht, wie im allgemeinen und
eurozentrischen Sprachgebrauch üblich, als Entgegensetzung zur ‚Alten Welt‘,
sondern als Gegensatz zur „heutige[n]“ Welt, so dass eine Verschiebung der
Bedeutungsdimension von der räumlichen auf die zeitliche Achse stattfindet. Der
vom Erzähler benannte Verfallsprozess, in dessen Zuge die ‚Neue Welt‘ ihre ur-

 Vgl. Volker C. Dörr: Mythomimesis. Mythische Geschichtsbilder in der westdeutschen (Er-
zähl-)Literatur der frühen Nachkriegszeit (1945–1952), Berlin 2004, S. 44.
 Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen?, S. 150.

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 237



sprüngliche Vitalität eingebüßt hat, erscheint als Ergebnis des europäischen Ein-
flusses, mithin – wie der historische Kontext des Gedichts nahelegt – des europäi-
schen Kolonialismus, der mit der spanischen Eroberung Mexikos seinen eigentli-
chen Anfang nimmt.229 Trotz der naturalen Metapher des ‚Abwelkens‘ – die Heine
in Verschiedenartige Geschichtsauffassung noch mit ironischer Distanz verwendet
hatte (vgl. DHA 10, 301) – wird der Geschichtsprozess nicht naturalisiert und my-
thisiert, da der Erzähler die Verfallsursachen benennt.230 Die hyperbolische Meta-
pher, die Kolumbus’ Entdeckung von Amerika zu einem Hervorziehen „aus dem
Ozean“ steigert, lässt den Kontinent zur tabula rasa, zur Projektionsfläche für ko-
loniale Phantasmagorien werden; im Gegenzug unterschlägt die Metapher gerade
die präkolumbische Geschichte und Kultur Amerikas, die im letzten Abschnitt des
Gedichts im Vordergrund stehen wird. Die Übertreibung kippt, wie so oft bei
Heine, in ironische Distanz um. Der Gedichteingang deckt den konstruktiven Cha-
rakter von Chronotopoi auf, indem er deutlich macht, dass die Verknüpfung von
Ort- und Zeitkonzepten menschlichen Projektionen entspringt.231

Mit der raum-zeitlichen Destabilisierung der ‚Neuen Welt‘ geht ihre Erotisie-
rung einher. Indem der Erzähler den Mythos von der Geburt der Venus evo-
ziert,232 realisiert er die koloniale Ur-Fiktion der erotischen Begegnung zwischen
einem männlichen Europäer und einer ‚Eingeborenen‘233, um dieser sogleich eine
kritische Wendung zu geben: Die Beschreibung von Bordellen in London und Rot-
terdam – also kaum zufällig zwei Zentren des europäischen Kolonialismus – par-
allelisiert Kolonialismus und Prostitution, die beide als spezifisch männliche

 Vgl. Susanne Zantop: Lateinamerika in Heine, Heine in Lateinamerika: „... das gesamte
Kannibalencharivari ...“, in: Heine-Jahrbuch 28 (1989), S. 72–87, hier S. 79.
 Aus diesem Grund ist das Geschichtsverständnis des späten Heine auch nicht, wie Gerhard
Höhn vorgeschlagen hat, als direkte Übernahme der zuvor kritisierten Position zu bestimmen:
„Heines dialektisches Geschichtsverständnis [...] nähert sich nach 1848 auffallend dem Pessimis-
mus des Kreislaufmodells, das Verschiedenartige Geschichtsauffassung als ‚trostlos‘ und ‚fatalis-
tisch‘ charakterisiert hat. Der damals zitierte Ausspruch des Predigers Salomo 1,9: ‚Es ist nichts
Neues unter der Sonne!‘ kehrt jetzt offenbar unwidersprochen und allmächtig als das schlechte
Alte im Neuen wieder [...].“ (Höhn: Art. Romanzero, S. 142 f.)
 Dem gegenüber reproduziert Benno von Wiese koloniale Vorstellungen, wenn er die ver-
meintliche Zeitlosigkeit des Handlungsortes betont: „Mexiko als zeitlose Urlandschaft steht jen-
seits der Geschichte. Darum kann es sowohl eine uralte wie eine neue Welt sein, eine Welt von
ursprünglicher Reinheit, aber auch eine, in der immer wieder das Unbelastete, Neue entspringen
kann, das sich in Heines Vorstellung mit dem Begriff Amerika verbinden ließ.“ (Benno von
Wiese: Mythos und Historie in Heines später Lyrik, in: Manfred Windfuhr (Hg.): Internationaler
Heine-Kongreß, S. 121–146, hier S. 142)
 Vgl. Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 25.
 Vgl. Susanne Zantop: Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland (1770–1870), Berlin
1999, S.10 f.

238 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



Phantasmagorien der Besitzergreifung erscheinen. Seinen ersten Kontakt mit der
Kolonialwelt hatte der Erzähler nicht in Gestalt einer ‚schaumgeborenen Venus‘,
sondern einer „schlanken Javanesin, / Die beständig Blumen kaute“ (DHA 3/1,
58) – oder, um es weniger euphemistisch zu formulieren, einer Prostituierten, die
ihre trostlose Existenz im Drogenkonsum betäubt.

Dass der Erzähler eine Stellung außerhalb des modernen Zeitregimes ein-
nimmt, da er gerade nicht der in den Eingangsversen beschworenen ‚Fiktion des
Anfangs‘ verpflichtet ist, wird bereits bei seiner Begegnung mit der Tierwelt Ame-
rikas deutlich. Der vor dem Erzähler flüchtende Affe, dessen „Affensteißcouleu-
ren“ den Erzähler „mit Wehmuth / An das Banner Barbarossas“ (DHA 3/1, 59) erin-
nern, ist nicht, wie Robert Steegers behauptet hat, „Teil einer kranken alten [...]
Welt“234, sondern wird zu einem solchen erst durch die Projektionen des Erzäh-
lers. Auf seiner Reise durch Raum und Zeit konnte der Erzähler die eigenen, euro-
päischen Begriffe und Zustände nicht loswerden, so dass sie ihm bei der Entde-
ckung des Neuen den Blick verstellen;235 die Wahrnehmung des Fremden ist stets
von der Selbstwahrnehmung affiziert. Anders als in Goethes Amerika-Gedicht ste-
hen sich ‚Alte Welt‘ und ‚Neue Welt‘ nicht dichotomisch gegenüber,236 da es im
Zeitalter des globalen Kolonialismus gar keinen Raum mehr außerhalb der euro-
päisch-westlichen Kultur gibt.

Die Dekonstruktion des Gegensatzes von ‚Alter Welt‘ und ‚Neuer Welt‘ setzt sich
auf der Handlungsebene, die vor allem die ersten beiden mit römischen Ziffern
überschriebenen Abschnitte entfalten, in der wechselseitigen Spiegelung von Spani-
ern und Azteken fort. Heine verfällt nicht dem kolonialen Narrativ, das den ‚zivili-
sierten‘ Spaniern eine Überlegenheit gegenüber den ‚wilden‘ Azteken attestiert; der-
artige ‚asymmetrische Gegenbegriffe‘237 werden in dem Text einer konsequenten
Dekonstruktion unterzogen. Unverkennbar ist die Ironie, mit der Montezuma vom
Erzähler als der „unzivilisirte, / Abergläubisch blinde Heiden“ eingeführt wird, der
„noch an Treu’ und Ehre / Und an die Heiligkeit des Gastrechts“ (DHA 3/1, 61)
glaubte. Heine folgt aber auch nicht dem rousseauistischen Narrativ einer idealisti-
schen Überhöhung der Azteken zu ‚edlen Wilden‘. Wenngleich Heines Sympathie
auch in Vitzliputzli tendenziell den Verlierern der Geschichte gilt, unterbindet Roth-
jacks Bereitschaft, seine „beiden Enkel, / Hübsche Bübchen, süßes Blut, / Meines Al-
ters einz’ge Freud“ (DHA 3/1, 71) Vitzliputzli zu opfern, eine weiterreichende Identifi-

 Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 62.
 Vgl. Jäger: Große Oper der alten neuen Welt, S.49 f.
 Goethe versteht unter Amerika allerdings vorrangig die USA: „Amerika, du hast es besser /
Als unser Kontinent, das alte, / Hast keine verfallene Schlösser / Und keine Basalte. / Dich stört
nicht im Innern / Zu lebendiger Zeit/ Unnützes Erinnern / Und vergeblicher Streit.“ (FA 2, 739)
 Vgl. Koselleck: Vergangene Zukunft, S. 211–259.

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 239



kation der Rezipierenden mit der Figur. Überhaupt erscheint die Priesterschar, die
sich selbstgefällig „Im Ornat von bunten Federn / Spreitzt“ (DHA 3/1, 67), geradezu
als Verkörperung der von Heine zeit seines Lebens so vehement kritisierten Staats-
religion. Die moderne Ethnologie hat bestätigt, dass in der Legitimation von Herr-
schaft eine der wesentlichen Funktionen der aztekischen Religion zu sehen ist –
auch in diesem Punkt gleichen sich Azteken und Europäer auf irritierende Weise.
„Huitzilopochtli spielte zusammen mit den anderen Göttern eine ähnliche Rolle wie
Christus in der Kirche: Sie waren die Gestalten, mit denen man sich identifizieren
mußte und die auf diese Weise die psychischen Voraussetzungen zur Bildung der
‚Masse‘, der Institution der Herrschaft ermöglichten.“238 Die Liebesreligion der Spa-
nier und ihre Heimtücke auf der einen Seite sowie die Menschopfer der Azteken
und ihre Gastfreundschaft auf der anderen Seite bilden einen Chiasmus, so dass
sich ein Hiatus von Religion und Moral ergibt. Claude Lévi-Strauss hat den Gegen-
satz zwischen der aztekischen Gastfreundschaft und der Gleichgültigkeit und Blind-
heit der Spanier gegenüber der neuen Kultur auf das unterschiedliche Weltbild der
beiden Volksgruppen zurückgeführt. Der Ethnologe weist darauf hin, „daß lange
vor der Ankunft der Weißen im Denken der Amerindianer ihre eigene Existenz die
der Nichtindianer implizierte“, während die Europäer von „der plötzlichen Enthül-
lung, daß sie vom Menschengeschlecht nur die eine Hälfte bildete[n]“239, überfor-
dert waren.

Hinsichtlich der Geschlechterkonstruktionen scheint die Handlung von Vitzli-
putzli der kolonialen Ur-Fiktion, die das „Präludium“ symbolisch exponiert hatte,
zumindest auf den ersten Blick gerade nicht zu folgen, da mit Cortez und dem
Priester Rothjack zwei männliche Figuren aus ihren jeweiligen Kollektiven her-
vortreten. Tatsächlich aber ist der Priester Rothjack als „ein hundertjährig Männ-
lein, / Ohne Haar an Kinn und Schädel“ (DHA 3/1, 67) seiner männlichen Attribute
weitgehend beraubt und vor dem Hintergrund der Gender-Hierarchisierungen
des 19. Jahrhunderts als die unterlegene Figur gekennzeichnet.240 Die hierarchi-
sierte Dichotomie von Mann und Frau steigert sich im weiteren Verlauf des Ge-
dichts zu der von Mensch und Gott, wenn Rothjack sich an seinen ersten Eindruck
von den Spaniern erinnert, die ihm erschienen wie „Wesen von der höchsten Gat-

 Erdheim: Die gesellschaftliche Produktion von Unbewußtheit, S. 255.
 Vgl. Claude Lévi-Strauss: Wir sind alle Kannibalen, Frankfurt a. M. 2014, S. 99–101.
 Die Besetzung der Montezuma-Rolle mit einem Sopran in Wolfgang Rihms Oper Die Eroberung
von Mexiko (1987–1991) ist in Vitzliputzli bereits um nahezu anderthalb Jahrhunderte vorweggenom-
men. Eine vergleichbare Zuordnung von Gender-Attributen, allerdings aus der Figurenperspektive,
findet sich auch in dem Gedicht Der Mohrenkönig aus den „Historien“, in dem sich der letzte arabi-
sche König Granadas von seiner Mutter den Vorwurf gefallen lassen muss: „Wie ein Weib beweinst
du jetzo / Jene Stadt, die du nicht wußtest / Zu vertheid’gen wie ein Mann.“ (DHA 3/1, 46).

240 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



tung, / Sonnensöhne, die unsterblich“ (DHA 3/1, 72). Die extreme Hierarchisierung
von Spaniern und Azteken in der Selbstwahrnehmung Rothjacks steht im Zeichen
einer ‚Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen‘, die Heine im europäischen Maßstab
bereits seit den Reisebildern beschäftigt hatte, und nun im globalen Maßstab wie-
derkehrt. Wesentliche Bestandteile des modernen Zeitregimes – der Fortschritt,
die Beschleunigung – sind erst durch die Kolonialisierung erfahrbar geworden.241

Die kritische Haltung, die Heine in Vitzliputzli gegenüber dem modernen Zeitre-
gime einnimmt, geht einher mit einem Perspektivwechsel, den er vor allem im
letzten Abschnitt des Gedichts vornimmt und in dem er mit Rothjack und Vitzli-
putzli gerade die Verlierer der Geschichte, die „Zurückgebliebenen“, zur Sprache
kommen lässt. Aus der ‚primitiven‘ Perspektive des Priesters und des Gottes wer-
den die kriegsentscheidenden technologischen Fortschritte der Spanier, das
Schießpulver und die Schifffahrt, zu „Blitz und Donner“ sowie „hölzernem Ge-
vögel“ (DHA 3/1, 72 und 74).242 Heine rückt die Kehrseiten des Fortschrittsdenkens
in den Fokus, das auf jener Unterdrückung, Vertreibung und Verdrängung ba-
siert, die aus Amerika erst die tabula rasa machten, die der Kontinent dem My-
thos der ‚Neuen Welt‘ zufolge darstellt.243

Fortgeführt wird diese Reflexionsfigur bei der Darstellung des Kannibalismus,
mit der Heine an eine lange und komplexe Diskursgeschichte anknüpft.244 Bereits in
der Formierungsphase des kolonialen Diskurses war der Kannibalismus ein ent-
scheidendes Argument dafür, dass die Überlegenheit der Europäer nicht nur techni-
scher, sondern auch moralischer Natur war, so dass der Kannibale zu einer Exklusi-
onsfigur wurde.245 Schon Kolumbus etablierte den Kannibalen als anthropologische
Figur, anhand derer die kulturelle Alterität der ‚Neuen Welt‘ verhandelt wurde.246

 Koselleck: Vergangene Zukunft, S.323 f.
 Einen vergleichbar radikalen Perspektivwechsel hatte vor Heine bereits Georg Christoph
Lichtenberg vorgenommen, der in seinen Sudelbüchern festhielt: „Der Amerikaner, der den Ko-
lumbus zuerst entdeckte, machte eine böse Entdeckung.“ (Georg Christoph Lichtenberg: Schriften
und Briefe Bd. 2: Sudelbücher II. Materialhefte, Tagebücher, hg. von Wolfgang Promies, München
1994, S. 166; G 183).
 Vgl. Böhn: Der fremde Mythos und die Mythisierung des Fremden, S. 376.
 Bereits die antike Sage von Tydeus, dem Heros, der mit der Göttin Athene vermählt und
dann wie Herkules in den Olymp aufgenommen werden sollte, inszeniert die Abkehr vom Kanni-
balismus als wesentlichen Fortschritt beim Übergang vom Natur- in den Kulturzustand: Als
Athene sah, wie Tydeus das Hirn seines erschlagenen Feindes aus dessen Schädel austrank,
wandte sie sich entsetzt für immer von ihm ab. (vgl. Rapp: Fortschritt, S. 92.)
 Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S. 272.
 Vgl. Hanno Ehrlicher: Die ‚Neue Welt‘: Reisen und Alterität, in: Dünne/Mahler (Hg.): Hand-
buch Literatur& Raum, S. 355–363, hier S. 361. Hayden White hat anhand von John of Holywoods
Sphera mundi (1498) festgemacht, dass die Beschreibung der amerikanischen Ureinwohner mit
Nacktheit, Gemeineigentum, Gesetzlosigkeit, sexueller Promiskuität und Kannibalismus nicht we-

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 241



Diesem Diskurs folgt auch Hegel, für den der Kannibalismus Ausweis der niedrigs-
ten Entwicklungsstufe war; allerdings macht er dies an Afrika fest: „Die Wertlosig-
keit des Menschen geht ins Unglaubliche; die Tyrannei gilt für kein Unrecht, und es
ist als etwas ganz Verbreitetes und Erlaubtes betrachtet, Menschenfleisch zu essen.“
(W 12, 124) Der Gegendiskurs zu dieser Sichtweise etablierte sich bereits kurz nach
der Entdeckung Amerikas in den Essais von Michel de Montaigne. Der Essay Des
Cannibales wird zu einem aus europäischer Perspektive paradoxen Lob der Kanni-
balen, da Montaigne nicht nur die ehrenvolle Kriegsführung, den sittlichen Instinkt,
die Genügsamkeit, die patriarchalische Ordnung und die Poesie der Kannibalen
rühmt, sondern auch die Menschenverspeisung der in Europa praktizierten Folter
und Todesstrafe entgegenstellt.247 Der Gegenüberstellung von ‚wilden Kannibalen‘
und ‚zivilisierten Europäern‘ verweigert sich Montaigne konsequent:

Wir können die Menschenfresser [...] nach Maßgabe der Vernunftregeln durchaus Barbaren
nennen, nicht aber nach Maßgabe unseres eigenen Verhaltens, da wir sie in jeder Art von
Barbarei übertreffen. Unter ihnen ist jedenfalls nie einer auf den abartigen Gedanken ver-
fallen, Verrat und Treulosigkeit, Tyrannei und sinnlose Grausamkeit zu rechtfertigen – Las-
ter, die bei uns doch gang und gäbe sind.248

„Verrat und Treulosigkeit“ sind auch die Eigenschaften der spanischen Konquista-
doren in Vitzliputzli. Für Rothjack sind sie deshalb, in genauer Entgegensetzung
zum kolonialen Diskurs, „Auch moralisch häßlich“ und „Wissen nichts von Pietät“
(DHA 3/1, 73). Anders als Montaigne verzichtet Heine jedoch gänzlich darauf, „Ver-
nunftregeln“ als moralischen Maßstab bei der Beurteilung des Geschehens heran-
zuziehen, und treibt stattdessen die wechselseitige Spiegelung von christlichen
Spaniern und heidnischen Azteken auf die Spitze, indem er den Kannibalismus
mit der Eucharistie parallelisiert:

„Menschenopfer“ heißt das Stück.
Uralt ist der Stoff, die Fabel;
In der christlichen Behandlung
Ist das Schauspiel nicht so gräßlich.

niger als fünf Hinweise auf Verletzungen von Tabus enthält, die bei den Europäern dieser Zeit
als unverbrüchlich galten (White: Auch Klio dichtet, S. 221.
 Vgl. Friedrich: Montaigne, S. 194.
 Michel de Montaigne: Über die Menschenfresser, in: ders.: Essais, Bd. 1, S. 314–333, hier
S. 326; Hervorhebung im Original. Diesen Gegendiskurs setzte im 18. Jahrhundert David Hume
fort, der in seiner religionskritischen Schrift The Natural History of Religion festhielt: „Die Men-
schenopfer der Karthager, Mexikaner und vieler barbarischer Völker übertreffen kaum die In-
quisition und die Verfolgungen Madrids und Roms.“ (David Hume: Die Naturgeschichte der Reli-
gion, Hamburg 1984, S. 39).

242 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



Denn dem Blute wurde Rothwein,
Und dem Leichnam, welcher vorkam,
Wurde eine harmlos dünne
Mehlbreyspeis transsubstituiret – –

Diesmal aber, bey den Wilden,
War der Spaß sehr roh und ernsthaft
Aufgefaßt: man speis’te Fleisch,
Und das Blut war Menschenblut.

(DHA 3/1, 68f.)

Mit dieser Gleichsetzung knüpft Heine an die aufklärerische Religionskritik des
18. Jahrhunderts an. Bereits in der Encylopédie findet sich die Verbindung zwischen
Kannibalismus und Eucharistie: Der von Denis Diderot verfasste Artikel „Anthropo-
phagie“ verweist an seinem Ende auf die Lemmata „Eucharistie“, „Communion“,
„Autel“249. Bei Heine wirkt dieser Zusammenhang jedoch ungleich provokanter, da
er nicht in dem abstrakten Verweissystem eines Nachschlagewerks ‚versteckt‘ ist,
sondern narrativ entfaltet wird. Die Verwandtschaft zwischen den Menschenop-
fern und dem Abendmahl wurde durch Erkenntnisse der modernen Ethnologie
durchaus bestätigt, die die „Gleichsetzung von Symbol und Sache“ als ein Charakte-
ristikum der aztekischen Religion beschrieben hat: „Alle Opfer gingen von der An-
nahme aus, daß der Körper nicht nur ein Abbild des Kosmos ist, sondern der Kos-
mos selbst ist. Die Tränen, die das Kind weint, sind der Regen; die Haut ist die Erde
mit ihrer Vegetation.“250 Genau diese Gleichsetzung hat sich aber auch in der ka-
tholischen Auffassung des Abendmahls erhalten, der zufolge Brot und Wein tat-
sächlich Leib und Blut Christi sind. Den Ersatzcharakter des Abendmahls verdichtet

 Vgl. Denis Diderot: Art. Anthropophagie, in: ders./Jean Baptiste-Le Rond D’Alembert (Hg.):
Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd .1, Paris 1751.
S. 498. Grundsätzlich ist somit Bodo Morawe zuzustimmen, der den religionskritischen Impetus
auch des späten Heine betont hat: „Heine ist von den ‚frühesten Anfängen‘ bis zu den ‚spätesten
Erscheinungen‘ ein ‚ganz gottloser‘ Jude gewesen, wie es nach ihm Sigmund Freud und vor ihm
Baruch de Spinoza gewesen sind, und er ist es (ebenso wie sein ‚verstockter Freund‘ Marx) auch
sein Leben lang geblieben.“ (Bodo Morawe: Heine und Holbach. Zur Religionskritik der radikalen
Aufklärung und über zwei zentrale Probleme der Büchner-Forschung, in: Georg Büchner Jahr-
buch 11 (2005–2008), S. 237–265, hier S. 250. Die Gegenthese hat Christoph Bartscherer vertreten:
„Sogar in den Jahren, als er sich vom Gott der Bibel verabschiedet hatte [...] bleibt er, wenn auch
nicht in einem orthodoxen, so doch in einem eigenwilligen, persönlichen Sinn gottgläubig. [...]
Selbst auf die Gefahr hin, bei seinen atheistischen und aufgeklärten Freunden Anstoß zu erregen,
bekennt sich Heine durchgehend zu einer göttlichen Zentrierung alles Seins.“ (Christoph Bart-
scherer: Heinrich Heines religiöse Revolte, Freiburg i. Br. u. a. 2005, S.14 f.).
 Erdheim: Die gesellschaftliche Produktion von Unbewußtheit, S.244 f.; Hervorhebungen im
Original

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 243



Heine „in dem ‚Kofferwort‘ ‚transsubstituieren‘, das den theologischen Terminus
der Transsubstantiation und das Verb ‚substituieren‘ ineinanderschiebt“251. Die bei-
den Bestandteile dieses ‚Kofferworts‘ verweisen auf den Grundgedanken von Hei-
nes Mythentheorie und Geschichtsverständnis: dass Ersetzungen nie vollständig
sein können, sondern stets nur Verwandlungen der ursprünglichen Substanz sind,
da stets Reste älterer Stufen, wenn auch in entstellter Form, erhalten bleiben. Eine
solche Entstellung bildet bereits der Titel des Gedichts, der den Namen des mexika-
nischen Kriegsgotts Huitzilopochtli zu dem infantilen ‚Vitzliputzli‘ verballhornt.

Mit Susanne Zantop ließe sich die Handlung von Vitzliputzli somit als gegen-
seitige Verschlingung beschreiben: „While the Spanish conquistadors incorporate
more and more foreign territory, Aztec warriors literally incorporate Spanish
conquistadors.“252 Die Pointe des letzten Abschnitts ist jedoch darin zu sehen,
dass dieser gegenseitigen Verschlingung jeweils eine Störung eingeschrieben ist,
Heine den Fokus also weniger auf das Verschlingen, als auf das Verdauen richtet.
Analog zur von Zantop beschriebenen wechselseitigen Verschlingung sind auch
diese Verdauungsstörungen im einen Fall metaphorisch, im anderen konkret:
Den Spaniern wird es nicht gelingen, sich die aztekische Kultur vollständig einzu-
verleiben, während der Priester Rothjack nach dem kannibalischen Festmahl
nicht schlafen kann und sich in einer Vision mit seinem Gott Vitzliputzli unter-
hält. Die in Elementargeister anhand der Metapher des Untoten und des Ge-
spensts entwickelte Mythentheorie wird in Vitzliputzli anhand einer weiteren Me-
tapher, der des Unverdauten, fortgeführt.253 Analog zu der am Beginn der
Elementargeister getroffenen Feststellung: „Nicht alles ist todt in Westphalen, was
begraben ist“ (DHA 9, 11) ließe sich im Hinblick auf Vitzliputzli sagen: ‚Nicht alles
ist verdaut in Mexiko, was gegessen wurde‘.

Die Ansprache des Priesters Rothjack an Vitzliputzli bewegt sich weitgehend
im Rahmen der im 18. und 19. Jahrhundert geläufigen religionskritischen Theorie,
der zufolge Götter vor allem als Projektionen menschlicher Wünsche aufzufassen
sind.254 Die Eingangsstrophe beschreibt „die Morgennebel“, die „Aus der Seeflut,
wie Gespenster, / Mit hinschleppend weißen Laken“ (DHA 3/1, 71) steigen, und legt

 Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 171.
 Susanne Zantop: Columbus, Humboldt, Heine, or the Rediscovery of Europe, in: Jost Her-
mand (Hg.): Heinrich Heine’s contested Identities. Politics, religion, and nationalism in nine-
teenth century Germany, New York u. a. 1999, S. 109–134, hier S. 125.
 Die Bereiche ‚Verschlucken‘, ‚Wiederkäuen‘ und ‚Verdauen‘ fungieren häufig als Bildspender,
um Prozesse des kulturellen Gedächtnisses zu illustrieren (vgl. Aleida Assmann: Erinnerungs-
räume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses, München 1999, S. 166–168).
 In seiner Antrittsvorlesung Was ist und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
stellt Schiller – wenngleich im Hinblick auf heidnische Religionen – lakonisch fest: „[I]n seinen
Göttern mahlt sich der Mensch.“ (NA 17, 365) Die Leistung Feuerbachs ist vor allem darin zu

244 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



somit eine aufklärerische Interpretation dieser Vision als Wunschvorstellung Ro-
thjacks nahe. Dieser wendet sich an Vitzliputzli aus einer Haltung des Ressenti-
ments, um den Gott zur Rache an den Spaniern anzustiften. Einer ökonomischen
Metapher Peter Sloterdijks zufolge fungiert der „zornige Gott“ als „Verwalter irdi-
scher Ressentimentguthaben, die in ihm selbst oder bei seiner nachgeordneten
diabolischen Exekutive aufbewahrt werden, um für eine spätere Abhebung parat
zu sein“255. Eine solche „spätere Abhebung“ stellt Vitzliputzli seinem Priester
auch tatsächlich in Aussicht, allerdings nicht in der Form, die sich Rothjack wohl
gewünscht hätte, das heißt in Gestalt eines Sieges der militärtechnisch unterlege-
nen Azteken. Vitzliputzlis Antwort ist als Metamythos gestaltet, als Rede über den
Mythos in mythischer Form; mit der Projektionsthese ist diesem Abschnitt somit
nicht mehr beizukommen. Die Erfindungen Heines im Stil aztekischer Mythen –

der „Laubfroschteich[.]“, die „Rattenkön’gin“ und die „Unheilsgöttin“ mit dem
Namen „Katzlagara“ (DHA 3/1, 73) – stellen den bricolage-Charakter des mythi-
schen Denkens aus, den Lévi-Strauss auf die Notwendigkeit zurückgeführt hat,
„sich mit Hilfe von Mitteln auszudrücken, deren Zusammensetzung merkwürdig
ist und die, obwohl vielumfassend, begrenzt bleiben“256. Im Zentrum von Vitzli-
putzlis Antwort stehen zwei Prophezeiungen, die den Erwartungshorizont der Az-
teken wie der Spanier gleichermaßen versperren. Vitzliputzli erklärt in seiner
Antwort eine Prophezeiung für erfüllt – die „Uralt böse Prophezeyung / Von des
Reiches Untergang“ (DHA 3/1, 74) – und raubt Rothjack somit die Hoffnung, sein
„Ressentimentguthaben“ rasch zum eigenen Vorteil abheben zu können. In den
letzten Strophen des Gedichts spricht Vitzliputzli hingegen die zweite Prophezei-
ung aus, die auch Konsequenzen für die Spanier haben wird:

Mein geliebtes Mexiko,
Nimmermehr kann ich es retten,
Aber rächen will ich furchtbar
Mein geliebtes Mexiko.

(DHA 3/1, 75)

Ohne die prinzipielle Vieldeutigkeit dieser Prophezeiung in Frage stellen zu wol-
len,257 ließe sich ihre Bedeutung textimmanent aus der Selbstverteufelung Vitzli-
putzlis erklären, die der Kriegsgott als sein weiteres Schicksal nach dem Unter-

sehen, die Projektionsthese systematisiert und konsequent auf das Christentum angewendet zu
haben.
 Peter Sloterdijk: Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch, Frankfurt a. M. 2006,
S. 161.
 Lévi-Strauss: Das wilde Denken, S. 29.
 Robert Steegers hat vier Deutungen dieser Rache Vitzliputzlis vorgeschlagen: „Den vier Ra-
chen Vitzliputzlis entsprechen [...] vier zentrale Themen Heines, die auch für den nachmärzli-

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 245



gang des aztekischen Reichs antizipiert und die ihn zu seiner eigenen „diaboli-
schen Exekutive“ werden lässt: „Ich verteufle mich, der Gott / Wird jetzund ein
Gott-sey-bey-uns“ (DHA 3/1, 75). Dass Kulturen nicht vollständig untergehen, son-
dern in Gestalt von Mythen als verdrängter Rest weiterleben, ist die zentrale
These von Heines Mythentheorie, die dieser in Elementargeister in Die Götter im
Exil anhand der germanischen und der griechisch-römischen Kultur entwickelt
hatte. Diese These wiederholt Heine in Vitzliputzli am extremen Beispiel eines
Volkes, dessen Kultur von den spanischen Konquistadoren nahezu vollständig
vernichtet wurde. Als ein verdrängter Rest wird sich Vitzliputzli nach Europa auf-
machen, um dort seine Rachepläne umzusetzen: „Quälen will ich dort die Feinde, /
Mit Phantomen sie erschrecken“ (DHA 3/1, 75). Damit ist die Störung benannt, die
dem metaphorischen Verdauungsprozess der Spanier eingeschrieben ist. Der His-
toriker Peter Burke hat die bekannte These, dass Geschichte von den Siegern ge-
schrieben wird,258 um die Feststellung erweitert, dass Geschichte auch von den
Siegern vergessen wird: „Sie können es sich leisten zu vergessen, was die Besieg-
ten, die sich nicht abfinden können mit dem, was geschehen ist, verdammt sind,
unablässig zu bedenken, wieder durchzumachen, und zu erwägen, wie es anders
hätte kommen können.“259 Heine geht noch einen Schritt über diese Feststellung
hinaus, indem er darauf verweist, dass auch die Sieger die Geschichte nicht voll-
ständig vergessen, sondern allenfalls verdrängen können, so dass die aztekische
Kultur trotz ihrer nahezu vollständigen Auslöschung durch die Konquistadoren

chen Dichter der Matratzengruft virulent bleiben und zu seinem schriftstellerischen Vermächtnis
gehören [...]: Der Deutung, Vitzliputzlis Rache sei die Syphilis, die er aus der Neuen in die Alte
Welt trage, entspricht (wenn auch im Modus des Negativabdrucks) die nie aufgegebene Forde-
rung nach einer Befreiung der Sinnlichkeit: In der venerischen Krankheit bleibt die Macht der
Göttin Venus erhalten. Die Lektüre, die Vitzliputzlis Rache im Gold [...] sieht, verweist auf die
Auseinandersetzung mit den Auswirkungen des sich entfaltenden Industriekapitalismus (mit
dem sich im Europa der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Kolonialismus und Imperialismus
untrennbar verbinden). Heines Gedanken, in der Reformation den notwendigen Vorläufer der
Revolution zu sehen, spiegelt die Deutung von der Revolution als Vitzliputzlis Rache an seinen
katholischen Überwindern wider, wie sie Heine in den heilsgeschichtlichen Deutungen der Con-
quista zum Teil angelegt finden konnte. Daß der literarische Text selbst ein Eigenrecht besitzt
und wirkmächtig ist, wie es Heine am prägnantesten am Ende des Wintermährchens als War-
nung an den Preußenkönig Friedrich Wilhelm IV. formuliert, könnte Vitzliputzlis vierte Rache
darstellen [...].“ (Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 242)
 Auch Walter Benjamin wirft in seinen ‚Geschichtsphilosophische Thesen‘, die Frage auf, „in
wen sich denn der Geschichtsschreiber des Historismus eigentlich einfühlt. Die Antwort lautet
unweigerlich, in den Sieger.“ (Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte, S. 696.
 Peter Burke: Geschichte als soziales Gedächtnis, in: Aleida Assmann (Hg.): Mnemosyne. For-
men und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frankfurt a. M. 1991, S. 289–304, hier S. 297.

246 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



als ein unbewältigtes historisches Trauma weiterlebt.260 Dem ‚vae victis‘, das Vitz-
liputzli formuliert, indem es die Titelfigur den endgültigen Untergang des Azte-
kenreichs verkünden lässt, steht somit ein ‚vae victoribus‘261 zur Seite.

Die zyklische Struktur des Textes – dem Aufbruch des Erzählers in die ‚Neue
Welt‘ entspricht die Rückkehr Vitzliputzlis nach Europa – vollendet die bereits im
„Präludium“ begonnene Dekonstruktion des Gegensatzes von ‚Neuer Welt‘ und
‚Alter Welt‘. Der Text stellt die gegenseitige Bedingtheit der beiden Begriffe aus
und bricht ihre Hierarchisierung auf. Die vermeintliche tabula rasa der ‚Neuen
Welt‘ erweist sich als koloniales Phantasma der ‚Alten Welt‘, die ‚Alte Welt‘ hinge-
gen wird von Gespenstern der ‚Neuen Welt‘ heimgesucht. Durch seine Verteufe-
lung wird Vitzliputzli Teil jenes Arsenals „Von verschimmelten Symbolen / Und
versteinerten Perucken“ (DHA 3/1, 57), die im „Präludium“ als Symptome des Ver-
fallsprozesseses beschrieben werden, dem die gegenwärtige Welt unterliegt. Die
Rätselhaftigkeit des Textes resultiert aus genau dieser zyklischen Struktur: Das
„Präludium“ liefert die Antworten auf Fragen, die erst im letzten Teil gestellt und
überhaupt als solche erkennbar werden. Auch der bereits angesprochene Kon-
trast zu Goethes Amerika-Gedicht steigert sich noch einmal, wenn man vor dem
Hintergrund dieser Überlegungen dessen seltener zitierte zweite Strophe einbe-
zieht, in der Goethe die Hoffnung ausspricht, dass Amerika „Vor Räuber-, Ritter-
und Gespenstergeschichten“ (FA 2, 739) alteuropäischen Zuschnitts bewahrt
bleiben möge. Vitzliputzli erzählt von dem „Räuberhauptmann“ (DHA 3/1, 59) Cor-
tez, von der Eroberung Mexikos durch die spanischen Ritter, und von der Ver-
wandlung des Gottes Vitzliputzli in ein Gespenst – und bedient somit alle Genres,
vor denen Goethe mit einem anti-romantischen Impetus gewarnt hatte. Heine
setzt sich erneut mit Mythen auseinander, nicht weil er – wie die Romantiker –
zu ihnen zurückkehren will, sondern weil er nicht von ihnen loskommen kann.
Der Mythos ist in Vitzliputzli kein Traum, sondern ein Trauma. Heines Texte bele-
gen vielfach die Erkenntnis, dass Vergangenheitsfiktionen den Lebenden vor
allem dazu dienen, praktische Zwecke in der Gegenwart zu verfolgen;262 aber zu-
gleich schleppt das kulturelle Gedächtnis, wie Vitzliputzli zeigt, Altlasten mit sich,
die diese Aufgabe erschweren. Erneut zeigt sich die performative Dimension von
Heines Geschichtsdenken: Indem Vitzliputzli das Trauma der Eroberung Mexikos

 Vgl. Jäger: Große Oper der alten neuen Welt, S. 62.
 Vae Victoribus! lautet der Titel eines Gedichts von Karl Kraus, das trotz der bekannten Ab-
neigung des Autors gegenüber Heine Vitzliputzli geradezu als Motto dienen könnte: „Wer Ohren
hat, dem wird die Zeit es sagen, / daß dies der Sinn des Streits war, den sie stritten: / Die dort
erlebten nichts als Niederlagen, / und die hier haben einen Sieg erlitten.“ (Karl Kraus: Schriften,
hg. von Christian Wagenknecht, Bd .9: Gedichte, Frankfurt a. M. 1989, S. 45)
 Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S.228 f.

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 247



thematisiert, rührt das Gedicht zugleich an diese verdrängten Schichten. Das Ge-
dicht fügt sich nicht glatt in die Umrahmung der beiden kommentierenden Teile
und partizipiert somit an einer Klasse von Texten, die „durch eine Vielzahl von
appellativen Funktionen über ihre Ränder hinausdrängen“263. Die Prophezeiung
Vitzliputzlis beschreibt einen Prozess, der auch zu Heines Zeiten, über 300 Jahre
nach der Eroberung Mexikos, noch nicht abgeschlossen war – ja der, wie sich
schwerlich in Abrede stellen lässt, bis zum heutigen Tag noch nicht abgeschlossen
ist. Der Kolonialismus stellt ein Trauma globalen Ausmaßes dar, von dessen Be-
wältigung wir vielleicht weiter als jemals zuvor entfernt sind.

Aufgrund dieser kritischen Perspektive auf den Kolonialismus formuliert
Vitzliputzli eine denkbar scharfe Antithese zu Hegels Geschichtsphilosophie. Be-
reits Susanne Zantop hat darauf verwiesen, dass „der schließlichen Niederlage
der alteingesessenen Bevölkerung“ Amerikas von Hegel „ein weltgeschichtlicher
Sinn verliehen [wird], der den europäischen Imperialismus legitimiert“264. Bei
Hegel gewinnt Amerika erst durch den Kontakt mit den Europäern überhaupt
das Potenzial, „das Land der Zukunft“ (W 12, 114) und der Chronotopos des mo-
dernen Zeitregimes zu werden, während es bei Heine „Europäisiret abwelkt“
(DHA 3/1, 56). Der millionenfache Tod der indigenen Bevölkerung stellt für Hegel
lediglich einen den Stufengang des Weltgeists begleitenden Kollateralschaden
dar, den er in eine euphemistische Formel kleiden kann: „Denn die Eingeborenen
sind, nachdem die Europäer in Amerika landeten, allmählich an dem Hauche der
europäischen Tätigkeit untergegangen.“ (W 12, 108) Vitzliputzli nimmt hingegen
die postkoloniale Hegel-Kritik vorweg, die Teshale Tibebu in ihrer Studie Hegel
and the Third World formulierte: „Hegel’s dialectic of the development of world
history is the dialectic of development and progress for some but the dialectic of
death and destruction for others.“265 Die implizite Hegel-Kritik des Gedichts
schlägt bis zur Metaphorik durch. Die Metapher vom „Theater der Weltge-
schichte“ (W 12, 129 und 133), die der vom ‚Buch der Geschichte‘ verwandt ist, im-
pliziert bei Hegel die „Verbindlichkeit einer dramaturgisch durchkomponierten
philosophischen Weltgeschichte“266, als deren Autor in der frühneuzeitlichen Tra-
dition des theatrum mundi letztlich Gott zu denken ist; bei Heine hingegen evo-

 Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S. 66.
 Zantop: Lateinamerika in Heine, Heine in Lateinamerika, S. 73.
 Teshale Tibebu: Hegel and the Third World. The Making of Eurocentrism in World History,
Syracuse 2010, S. 143.
 Wolfgang Bialas: Das Geschichtsdenken der klassischen deutschen Philosophie: Hegels Ge-
schichtsphilosophie zwischen historischem Erfahrungsraum und utopischem Erwartungshori-
zont, in: Wolfgang Küttler u. a. (Hg.): Geschichtsdiskurs, Bd .3: Die Epoche der Historisierung,
Frankfurt a. M. 1993, S. 29–44, hier S. 31.

248 6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli



ziert die gleiche Metapher die Vorstellung eines von den Siegern inszenierten
Schauspiels. Über den Verrat der Spanier schreibt der Erzähler:

Wie das Festspiel war betitelt,
Weiß ich nicht. Es hieß vielleicht:
„Span’sche Treue!“ doch der Autor
Nannt’ sich Don Fernando Cortez.

(DHA 3/1, 61)

Dem Autor der Geschichte stellt sich der die Maske Heines tragende Erzähler als
Autor des Gedichts entgegen. An die Stelle der viel kommentierten ‚List der Ver-
nunft‘, die Hegel zufolge den beständigen Fortschritt des Weltgeists garantiert,
indem sie die persönlichen Leidenschaften der welthistorischen Individuen mit den
höheren Zielen des Weltgeists zusammenfallen lässt (vgl. W 12, 49), tritt bei Heine
ein Prinzip, dass sich als ‚Rache der Unvernunft‘ beschreiben ließe und als dessen
Hypostasierung der rächende Gott Vitzliputzli erscheint. Sieger wie Verlierer verfol-
gen ihre persönlichen Leidenschaften – die Spanier sind getrieben von ihrer Gold-
gier (vgl. DHA 3/1, 64), die Azteken von ihrem Racheimpuls –, aber hieraus resultiert
kein Fortschritt, der sich über die Köpfe der Akteure hinweg einstellt, sondern ein
allgemeiner Verfallsprozess. Ältere Entwicklungsstufen werden bei Heine nicht dia-
lektisch aufgehoben und versöhnt, sondern führen ein untergründiges Eigenleben,
das die Fortschrittserzählung der Sieger in Frage stellt. Der Mythos lässt sich nicht
vollständig vom Logos verdauen. Der aktiven ‚List der Vernunft‘ steht die reaktive
‚Rache der Unvernunft‘ gegenüber. Eine solche Geschichtsauffassung mündet konse-
quenterweise nicht mehr in „die wahrhafte Theodizee, die Rechtfertigung Gottes in
der Geschichte“ (W 12, 540; Hervorhebung im Original), sondern in die Erklärung
des Teufels aus der Geschichte. Vitzliputzlis Bekenntnis: „Ja, ein Teufel will ich wer-
den“ (DHA 3/1, 75) lässt das Böse zum Zerrspiegel des Unrechts werden, das die Sie-
ger der Geschichte begangen haben.

6 ‚Vae Victoribus‘: Vitzliputzli 249




