6 ,Vae Victoribus: Vitzliputzli

Vitzliputzli bildet aufgrund seines Umfangs und seiner Komplexitat den End- und
Hohepunkt der Historien. Mit dem Gedicht wendet sich Heine thematisch der spa-
nischen Eroberung Mexikos zu Beginn des 16. Jahrhunderts zu. Die Handlung ge-
staltet die Ereignisse um die sogenannte ,noche triste‘, die Nacht des 30. Juni 1520,
in der die spanischen Konquistadoren unter erheblichen Verlusten aus der azte-
kischen Hauptstadt Tenochtitlan flohen. Heine hat sich bei der poetischen Ausge-
staltung dieser historischen Geschehnisse an verschiedenen Quellen orientiert
wie dem von Bernal Diaz del Castillo verfassten Augenzeugenbericht und William
H. Prescotts wissenschaftlicher Studie Geschichte der Eroberung Mexikos, die
beide in den 1830er und -40er Jahren in deutscher Ubersetzung erschienen waren
(vgl. DHA 3/2, 684 und 692). Vitzliputzli widerlegt somit in gleich zweifacher Hin-
sicht die These Helmut Koopmanns, dass Heine ,die reine Faktengeschichte in
einem Ausmafs desinteressiert hat, wie er es auch der nichtabendlandischen Ge-
schichte gegeniiber gezeigt hat“*'® — eine Behauptung, die weitaus eher auf die
vor 1848 entstandenen Werke Heines zutrifft. Hochst aufschlussreich ist der
,point of attack’, den Heine wahlt: Zum Zeitpunkt der ,noche triste‘ ist die azteki-
sche Kultur noch nicht untergegangen, aber ihr Untergang erscheint trotz des
Siegs uiber die Spanier bereits unabwendbar. Analog zur ,dramatischen Ironie’,
die aus einem Wissensvorsprung der Rezipierenden gegentiber den Bithnenfigu-
ren resultiert, liefe sich in diesem Fall von ,historischer Ironie‘ sprechen, da sich
Heines Text selbstverstdndlich an einen impliziten Leser wendet, dem der Ereig-
nisfortgang bekannt ist.?"” Tatsichlich endete die aztekische Herrschaft in Mittel-
amerika bereits ein gutes Jahr nach der ,noche triste‘ mit der Einnahme und Zer-
storung Tenochtitlans durch die Konquistadoren am 13. August 1521.%

Die frithe Rezeption des Gedichts lasst sich anhand von Theodor Fontanes
Roman Effi Briest nachzeichnen, dessen Protagonistin trotz ihrer exotistischen
Neigungen den Stoff des Gedichts ,indezent und degoutant zugleich“*" findet.
Wie Major Crampas im plaudernden Konversationston von Fontanes Roman aus-
flihrt, ist Vitzliputzli ,ndmlich ein mexikanischer Gott, und als die Mexikaner
zwanzig oder dreifdig Spanier gefangen genommen hatten, mussten diese zwanzig

216 Koopmann: Heines Geschichtsauffassung, S. 466.

217 Vgl. Manfred Pfister: Das Drama. Theorie und Analyse, Miinchen 12001, S. 87-90.

218 Eine vergleichbare historische Ironie‘ zeichnet auch den ein gutes Jahrzehnt nach dem Ro-
manzero erschienenen Roman Salambé von Gustave Flaubert aus, dessen nicht weniger grau-
same Handlung - ein Soldneraufstand gegen die Karthager zwischen dem ersten und zweiten
Punischen Krieg — gleichfalls einem Volk gewidmet ist, das kurz vor dem Untergang steht.

219 Theodor Fontane: Effi Briest, Stuttgart 2002, S. 154.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111504674-016


https://doi.org/10.1515/9783111504674-016

6 ,Vae Victoribus® Vitzliputzli =——— 235

oder dreifdig dem Vitzliputzli geopfert werden. Das war da nicht anders, Landes-
sitte, Kultus, und ging auch alles im Handumdrehen, Bauch auf, Herz raus ...“**°
Wohl um Effi nicht zu einer noch heftigeren Abwehrreaktion zu provozieren, un-
terschlagt Crampas bei dieser Schilderung, dass die Azteken die getdteten Spanier
anschlieend in einem kannibalischen Akt verspeist haben. Fontane l4sst seine
Figur mit ihrem ablehnenden Urteil einem Rezeptionsmuster folgen, das Heines
Romanzero bereits bei seinem Erscheinen 1851 begleitete; vor allem die religions-
kritischen Passagen aus Vitzliputzli sowie dem Gedicht Disputation aus Hebrdii-
sche Melodien haben zu einem Verbot von Heines drittem Gedichtzyklus in Preu-
Ren gefiihrt.

Trotz zahlreicher Abschweifungen — wie etwa der zwei Strophen, die der Er-
zdhler Erinnerungen an Bordellbesuche in London und Rotterdam widmet
(vgl. DHA 3/1, 58) —, weist Vitzliputzli eine relativ klare Struktur auf, die seiner
formalen Gliederung in ein ,Praludium“ und drei mit rémischen Ziffern gekenn-
zeichnete Abschnitte entspricht. Insgesamt ergibt sich dabei eine Rahmenstruk-
tur: Die eigentliche Handlung referiert der Erzahler in den Abschnitten I und II,
um diese im ,Praludium® und im letzten Teil zu kommentieren beziehungsweise
kommentieren zu lassen, allerdings auf eine hdchst ratselhafte und klarungsbe-
durftige Weise. Der ,geheimnisvolle[.] Vorhang“ (DHA 3/1, 58), den der Erzdhler
bei der Beschreibung des Rotterdamer Bordells erwahnt, lasst sich somit auch als
poetologische Metapher fiir die kommentierenden Partien verstehen, die den
,Sinn‘ des Gedichts gleichermafien enthiillen wie verhiillen. Die beiden kommen-
tierenden Abschnitte sind komplementdr aufeinander bezogen. Im ,Praludium®
gibt sich der Erzahler als moderner, zeitgendssischer Intellektueller und Dichter
zu erkennen,””* wihrend der dritte Abschnitt zu weiten Teilen als mythische
Rede des Gottes Vitzliputzli formuliert ist. In dieser Verschrankung von Gegen-
wart und Vergangenheit ist ein Indiz dafiir zu sehen, dass Heine der Vorstellung
einer linear verlaufenden Geschichte eine klare Absage erteilt. Zu kurz wiirde es
zudem greifen, die beiden Teile als ,Logos‘ und ,Mythos‘ dichotomisch einander
gegentiiberzustellen. Die Rede des Erzédhlers wird von europdischen Mythen wie
der Barbarossa-Sage beherrscht, Vitzliputzlis Rede stellt hingegen eine Reflexion
uber den Mythos in mythischer Form dar, und bildet somit einen ,Metamythos",

220 Fontane: Effi Briest, S. 154.

221 Robert Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli. Sensualismus, Heilsgeschichte, Intertextualitét,
Stuttgart u. a. 2006, S. 15.

222 Vgl. Bohn: Der fremde Mythos und die Mythisierung des Fremden, S. 372. Eine vergleichbar
komplexe Zeitstruktur weist auch das Gedicht Jehuda ben Halevy aus ,Hebréische Melodien“ auf,
in dem der Erzdhler gleichfalls seine ,moderne‘ Perspektive zu erkennen gibt (vgl. DHA 3/1, 130
und 149-151).



236 —— 6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli

wie ihn Heine auch an den Beginn der Elementargeister gestellt hatte. Die beiden
Teile sind zudem dadurch aufeinander bezogen, dass die beiden Sprecher als Ge-
spenster in Erscheinung treten, der durchgéngigen Chiffre fiir die Verquickung
von Geschichte und Mythos in Heines Werk. Die Verteidigung des Erzdhlers
gegen den Vorwurf, ein Gespenst zu sein, ist jedenfalls eher dazu angetan, diesen
Verdacht zu betétigen als zu zerstreuen:

Meine schonsten Lebensjahre,
Die verbracht’ ich im Kyffhéuser,
Auch im Venusberg und andern
Katakomben der Romantik.
(DHA 3/1, 58)

Gattungstypologisch stellt Vitzliputzli aufgrund seiner prologartigen Abschnitte, sei-
nes Inhalts sowie seines Umfangs weniger eine Ballade dar, als ein — wenn auch
kurzes — Epos.””® Der Musenanruf hat sich in der Ansprache des Erzéhlers an sei-
nen Pegasus als Metapher fiir die dichterische Imagination erhalten (vgl. DHA 3/1,
60). Gemessen an dem Mafistab des Beginns von Vergils Aeneis: ,Arma virumque
cano“** bilden in Vitzliputzli zwar arma, Waffentaten, einen wesentlichen Gegen-
stand der beiden mittleren Teile, aber es gibt keinen virum, keinen Helden im em-
phatischen Sinn. Weder Cortez noch sein aztekischer Gegenpart, der Priester Roth-
jack, taugen als Identifikationsfiguren: ,Licht und Schatten verteilt der Erzahler
gleichmaéflig auf die kimpfenden Parteien. Die Spanier werden als treulos und ver-
tragshriichig, die Mexikaner als grausam dargestellt.“””> Anders als von Roger
F. Cook behauptet, folgt Vitzliputzli somit gerade nicht ,the Tales [Historien] scheme
of historical and legendary instances where the better man looses out“”*® — in den
Historien gibt es kein Schema, das ,der Geschichte zugrundeliegt. Aufgrund der
fundamentalen Ambivalenz der Figuren fugt sich das Heinesche Epos auch nicht
mehr der Gattungsbestimmung Hegels, der in seinen Vorlesungen iiber die Asthetik
die ,Feindschaft fremder Nationen“ als ,substantiellen Charakter der epischen Poe-
sie“ (W 15, 352; Hervorhebung im Original) ausgemacht hatte. ,Fremd und ,eigen‘

223 Claudius Sittig spricht von den ,balladesken Historien“ (Sittig: ,Heine und seine Zeit’, S. 159),
was fiir die Mehrzahl der Gedichte eine angemessene Etikettierung darstellt. Vitzliputzli steht
aber aufgrund seines Umfangs zumindest an der freilich nicht trennscharf zu ziehenden Grenze
von Ballade und Epos. Anne Maximiliane Jéger hat Vitzliputzli als ,grofse Romanze“ oder ,kleine-
[s] Romanzenepos“ (Anne Maximiliane Jager: GroRe Oper der alten neuen Welt — Uberlegungen
zu Heines Vitzliputzli, in: Heine-Jahrbuch 34 (2000), S. 47-64, hier S. 48) beschrieben.

224 ,Waffen besinge ich und den Mann“ (Publius Vergilius Maro: Aeneis. Lateinisch-deutsch, hg.
und tbers. von Niklas Holzberg, Berlin/Boston 2015, S.42£.; I, 1).

225 Bohn: Der fremde Mythos und die Mythisierung des Fremden, S. 373.

226 Cook: By the Rivers of Babylon, S. 208.



6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli =——— 237

sind bei Heine sich wechselseitig durchdringende Konzepte, die somit nicht mehr
zur gattungstyplogischen Differenzierung taugen. Lésst sich die Entwicklung des
Romans aus dem Epos als eine Entmythologisierung beschreiben,?’ so ist umge-
kehrt Heines Riickkehr zum Epos — die er bereits in den 1840er Jahren auch mit
Deutschland. Ein Wintermdrchen und Atta Troll vollzog — nicht als Remythologisie-
rung, sondern im Gegenteil als kritische Reflexion des Mythos zu verstehen.

Der Mythos, der in Vitzliputzli einer bis zur Dekonstruktion reichenden kriti-
schen Revision unterzogen wird, ist der Mythos der ,Neuen Welt‘ als Chronotopos
des modernen Zeitregimes schlechthin: als Ort, an dem die ,Fiktion des Anfangs*
wirksam werden kann und sich die Chance ergreifen lasst, ,den angehduften Bal-
last der Geschichte loszuwerden und noch einmal voraussetzungslos von vorn be-
ginnen zu kénnen“’*®, Noch fiir Hegel war der Gegensatz von ,Alter Welt‘ und
,Neuer Welt‘ absolut; Amerika und Australien waren fiir ihn geschichtslose Orte,
yhicht nur relativ neu, sondern tiberhaupt neu, in Ansehung ihrer ganzen physi-
schen und geistigen Beschaffenheit* (W 12, 107). Diesen Mythos destabilisiert der
Erzahler in den ersten drei Strophen des ,Préludiums“ trotz der anaphorischen
und scheinbar affirmativen Ausrufe gleich mehrfach:

Dieses ist Amerika!

Dieses ist die neue Welt!
Nicht die heutige, die schon
Européisiret abwelkt — —

Dieses ist die neue Welt!

Wie sie Christoval Kolumbus
Aus dem Ocean hervorzog.
Glanzet noch in Fluthenfrische,

Traufelt noch von Wasserperlen
Die zerstieben, farbenspriithend,
Wenn sie kiifdt das Licht der Sonne.
Wie gesund ist diese Welt!

(DHA 3/1, 561.)

s[Nleue Welt“ verwendet der Erzdhler hier gerade nicht, wie im allgemeinen und
eurozentrischen Sprachgebrauch tblich, als Entgegensetzung zur ,Alten Welt’,
sondern als Gegensatz zur ,heutige[n]“ Welt, so dass eine Verschiebung der
Bedeutungsdimension von der raumlichen auf die zeitliche Achse stattfindet. Der
vom Erzdhler benannte Verfallsprozess, in dessen Zuge die ,Neue Welt‘ ihre ur-

227 Vgl. Volker C. Dorr: Mythomimesis. Mythische Geschichtsbilder in der westdeutschen (Er-
zdhl-)Literatur der frithen Nachkriegszeit (1945-1952), Berlin 2004, S. 44.
228 Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen?, S. 150.



238 —— 6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli

spriingliche Vitalitdt eingebiifst hat, erscheint als Ergebnis des europédischen Ein-
flusses, mithin — wie der historische Kontext des Gedichts nahelegt — des europai-
schen Kolonialismus, der mit der spanischen Eroberung Mexikos seinen eigentli-
chen Anfang nimmt.?*® Trotz der naturalen Metapher des ,Abwelkens‘ — die Heine
in Verschiedenartige Geschichtsauffassung noch mit ironischer Distanz verwendet
hatte (vgl. DHA 10, 301) — wird der Geschichtsprozess nicht naturalisiert und my-
thisiert, da der Erzihler die Verfallsursachen benennt.”*° Die hyperbolische Meta-
pher, die Kolumbus’ Entdeckung von Amerika zu einem Hervorziehen ,aus dem
Ozean* steigert, ldsst den Kontinent zur tabula rasa, zur Projektionsflache fiir ko-
loniale Phantasmagorien werden; im Gegenzug unterschlagt die Metapher gerade
die prakolumbische Geschichte und Kultur Amerikas, die im letzten Abschnitt des
Gedichts im Vordergrund stehen wird. Die Ubertreibung kippt, wie so oft bei
Heine, in ironische Distanz um. Der Gedichteingang deckt den konstruktiven Cha-
rakter von Chronotopoi auf, indem er deutlich macht, dass die Verkniipfung von
Ort- und Zeitkonzepten menschlichen Projektionen entspringt.”*"

Mit der raum-zeitlichen Destabilisierung der ,Neuen Welt‘ geht ihre Erotisie-
rung einher. Indem der Erzdhler den Mythos von der Geburt der Venus evo-
ziert,”*” realisiert er die koloniale Ur-Fiktion der erotischen Begegnung zwischen
einem ménnlichen Européer und einer ,Eingeborenen”*, um dieser sogleich eine
kritische Wendung zu geben: Die Beschreibung von Bordellen in London und Rot-
terdam - also kaum zuféllig zwei Zentren des européischen Kolonialismus — par-
allelisiert Kolonialismus und Prostitution, die beide als spezifisch ménnliche

229 Vgl. Susanne Zantop: Lateinamerika in Heine, Heine in Lateinamerika: ,... das gesamte
Kannibalencharivari ...“, in: Heine-Jahrbuch 28 (1989), S. 72-87, hier S. 79.

230 Aus diesem Grund ist das Geschichtsverstandnis des spaten Heine auch nicht, wie Gerhard
Hoéhn vorgeschlagen hat, als direkte Ubernahme der zuvor kritisierten Position zu bestimmen:
,Heines dialektisches Geschichtsverstandnis [...] nahert sich nach 1848 auffallend dem Pessimis-
mus des Kreislaufmodells, das Verschiedenartige Geschichtsauffassung als ,trostlos‘ und ,fatalis-
tisch’ charakterisiert hat. Der damals zitierte Ausspruch des Predigers Salomo 1,9: ,Es ist nichts
Neues unter der Sonne! kehrt jetzt offenbar unwidersprochen und allméachtig als das schlechte
Alte im Neuen wieder [...].“ (H6hn: Art. Romanzero, S. 142 f.)

231 Dem gegeniiber reproduziert Benno von Wiese koloniale Vorstellungen, wenn er die ver-
meintliche Zeitlosigkeit des Handlungsortes betont: ,Mexiko als zeitlose Urlandschaft steht jen-
seits der Geschichte. Darum kann es sowohl eine uralte wie eine neue Welt sein, eine Welt von
urspriinglicher Reinheit, aber auch eine, in der immer wieder das Unbelastete, Neue entspringen
kann, das sich in Heines Vorstellung mit dem Begriff Amerika verbinden lief}.“ (Benno von
Wiese: Mythos und Historie in Heines spéter Lyrik, in: Manfred Windfuhr (Hg.): Internationaler
Heine-Kongref, S. 121-146, hier S. 142)

232 Vgl. Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 25.

233 Vgl. Susanne Zantop: Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland (1770-1870), Berlin
1999, S.10 f.



6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli =——— 239

Phantasmagorien der Besitzergreifung erscheinen. Seinen ersten Kontakt mit der
Kolonialwelt hatte der Erzahler nicht in Gestalt einer ,schaumgeborenen Venus®,
sondern einer ,schlanken Javanesin, / Die bestandig Blumen kaute“ (DHA 3/1,
58) — oder, um es weniger euphemistisch zu formulieren, einer Prostituierten, die
ihre trostlose Existenz im Drogenkonsum betaubt.

Dass der Erzahler eine Stellung auflerhalb des modernen Zeitregimes ein-
nimmt, da er gerade nicht der in den Eingangsversen beschworenen ,Fiktion des
Anfangs‘ verpflichtet ist, wird bereits bei seiner Begegnung mit der Tierwelt Ame-
rikas deutlich. Der vor dem Erzéhler fliichtende Affe, dessen ,AffensteifSscouleu-
ren“ den Erzahler ,mit Wehmuth / An das Banner Barbarossas“ (DHA 3/1, 59) erin-
nern, ist nicht, wie Robert Steegers behauptet hat, ,Teil einer kranken alten [...]
Welt“*** sondern wird zu einem solchen erst durch die Projektionen des Erzah-
lers. Auf seiner Reise durch Raum und Zeit konnte der Erzédhler die eigenen, euro-
paischen Begriffe und Zustande nicht loswerden, so dass sie ihm bei der Entde-
ckung des Neuen den Blick verstellen;** die Wahrnehmung des Fremden ist stets
von der Selbstwahrnehmung affiziert. Anders als in Goethes Amerika-Gedicht ste-
hen sich ,Alte Welt und ,Neue Welt‘ nicht dichotomisch gegeniiber,”® da es im
Zeitalter des globalen Kolonialismus gar keinen Raum mehr aufierhalb der euro-
péaisch-westlichen Kultur gibt.

Die Dekonstruktion des Gegensatzes von ,Alter Welt‘ und ,Neuer Welt‘ setzt sich
auf der Handlungsebene, die vor allem die ersten beiden mit romischen Ziffern
uberschriebenen Abschnitte entfalten, in der wechselseitigen Spiegelung von Spani-
ern und Azteken fort. Heine verfallt nicht dem kolonialen Narrativ, das den ,zivili-
sierten‘ Spaniern eine Uberlegenheit gegeniiber den ,wilden‘ Azteken attestiert; der-
artige ,asymmetrische Gegenbegriffe”>” werden in dem Text einer konsequenten
Dekonstruktion unterzogen. Unverkennbar ist die Ironie, mit der Montezuma vom
Erzéhler als der ,unzivilisirte, / Aberglaubisch blinde Heiden“ eingefiihrt wird, der
ynoch an Trew und Ehre / Und an die Heiligkeit des Gastrechts“ (DHA 3/1, 61)
glaubte. Heine folgt aber auch nicht dem rousseauistischen Narrativ einer idealisti-
schen Uberhéhung der Azteken zu ,edlen Wilden‘. Wenngleich Heines Sympathie
auch in Vitzliputzli tendenziell den Verlierern der Geschichte gilt, unterbindet Roth-
jacks Bereitschaft, seine ,beiden Enkel, / Hiibsche Biibchen, stifses Blut, / Meines Al-
ters einz’ge Freud“ (DHA 3/1, 71) Vitzliputzli zu opfern, eine weiterreichende Identifi-

234 Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 62.

235 Vgl. Jager: Grofie Oper der alten neuen Welt, S.49 f.

236 Goethe versteht unter Amerika allerdings vorrangig die USA: ,Amerika, du hast es besser /
Als unser Kontinent, das alte, /| Hast keine verfallene Schlosser / Und keine Basalte. / Dich stort
nicht im Innern / Zu lebendiger Zeit/ Unntitzes Erinnern / Und vergeblicher Streit.“ (FA 2, 739)
237 Vgl. Koselleck: Vergangene Zukunft, S. 211-259.



240 — 6 ,Vae Victoribus*: Vitzliputzli

kation der Rezipierenden mit der Figur. Uberhaupt erscheint die Priesterschar, die
sich selbstgefallig ,Im Ornat von bunten Federn / Spreitzt“ (DHA 3/1, 67), geradezu
als Verkorperung der von Heine zeit seines Lebens so vehement kritisierten Staats-
religion. Die moderne Ethnologie hat bestatigt, dass in der Legitimation von Herr-
schaft eine der wesentlichen Funktionen der aztekischen Religion zu sehen ist —
auch in diesem Punkt gleichen sich Azteken und Europder auf irritierende Weise.
wHuitzilopochtli spielte zusammen mit den anderen Gottern eine dhnliche Rolle wie
Christus in der Kirche: Sie waren die Gestalten, mit denen man sich identifizieren
mufite und die auf diese Weise die psychischen Voraussetzungen zur Bildung der
,Masse*, der Institution der Herrschaft erméglichten.“”*® Die Liebesreligion der Spa-
nier und ihre Heimtiicke auf der einen Seite sowie die Menschopfer der Azteken
und ihre Gastfreundschaft auf der anderen Seite bilden einen Chiasmus, so dass
sich ein Hiatus von Religion und Moral ergibt. Claude Lévi-Strauss hat den Gegen-
satz zwischen der aztekischen Gastfreundschaft und der Gleichgiiltigkeit und Blind-
heit der Spanier gegentiber der neuen Kultur auf das unterschiedliche Welthild der
beiden Volksgruppen zurtickgefithrt. Der Ethnologe weist darauf hin, ,daf} lange
vor der Ankunft der Weifden im Denken der Amerindianer ihre eigene Existenz die
der Nichtindianer implizierte“, wahrend die Europder von ,der plotzlichen Enthil-
lung, daR sie vom Menschengeschlecht nur die eine Hélfte bildete[n]“**, iiberfor-
dert waren.

Hinsichtlich der Geschlechterkonstruktionen scheint die Handlung von Vitzli-
putzli der kolonialen Ur-Fiktion, die das ,Praludium® symbolisch exponiert hatte,
zumindest auf den ersten Blick gerade nicht zu folgen, da mit Cortez und dem
Priester Rothjack zwei ménnliche Figuren aus ihren jeweiligen Kollektiven her-
vortreten. Tatsdchlich aber ist der Priester Rothjack als ,ein hundertjahrig Mann-
lein, / Ohne Haar an Kinn und Schadel“ (DHA 3/1, 67) seiner mannlichen Attribute
weitgehend beraubt und vor dem Hintergrund der Gender-Hierarchisierungen
des 19. Jahrhunderts als die unterlegene Figur gekennzeichnet.?*° Die hierarchi-
sierte Dichotomie von Mann und Frau steigert sich im weiteren Verlauf des Ge-
dichts zu der von Mensch und Gott, wenn Rothjack sich an seinen ersten Eindruck
von den Spaniern erinnert, die ihm erschienen wie ,Wesen von der hochsten Gat-

238 Erdheim: Die gesellschaftliche Produktion von Unbewuf$theit, S. 255.

239 Vgl. Claude Lévi-Strauss: Wir sind alle Kannibalen, Frankfurt a. M. 2014, S. 99-101.

240 Die Besetzung der Montezuma-Rolle mit einem Sopran in Wolfgang Rihms Oper Die Eroberung
von Mexiko (1987-1991) ist in Vitzliputzli bereits um nahezu anderthalb Jahrhunderte vorweggenom-
men. Eine vergleichbare Zuordnung von Gender-Attributen, allerdings aus der Figurenperspektive,
findet sich auch in dem Gedicht Der Mohrenkdnig aus den ,Historien, in dem sich der letzte arahi-
sche Kénig Granadas von seiner Mutter den Vorwurf gefallen lassen muss: ,Wie ein Weib beweinst
du jetzo / Jene Stadt, die du nicht wufStest / Zu vertheid’gen wie ein Mann.“ (DHA 3/1, 46).



6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli =——— 241

tung, / Sonnenséhne, die unsterblich“ (DHA 3/1, 72). Die extreme Hierarchisierung
von Spaniern und Azteken in der Selbstwahrnehmung Rothjacks steht im Zeichen
einer ,Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen‘, die Heine im europdischen MafSstab
bereits seit den Reisebildern beschaftigt hatte, und nun im globalen Maf$stab wie-
derkehrt. Wesentliche Bestandteile des modernen Zeitregimes — der Fortschritt,
die Beschleunigung — sind erst durch die Kolonialisierung erfahrbar geworden.***
Die kritische Haltung, die Heine in Vitzliputzli gegeniiber dem modernen Zeitre-
gime einnimmt, geht einher mit einem Perspektivwechsel, den er vor allem im
letzten Abschnitt des Gedichts vornimmt und in dem er mit Rothjack und Vitzli-
putzli gerade die Verlierer der Geschichte, die ,Zurtickgebliebenen®, zur Sprache
kommen lasst. Aus der ,primitiven‘ Perspektive des Priesters und des Gottes wer-
den die kriegsentscheidenden technologischen Fortschritte der Spanier, das
SchiefSpulver und die Schifffahrt, zu ,Blitz und Donner“ sowie ,hdlzernem Ge-
vogel“ (DHA 3/1, 72 und 74).*2 Heine riickt die Kehrseiten des Fortschrittsdenkens
in den Fokus, das auf jener Unterdriickung, Vertreibung und Verdrangung ba-
siert, die aus Amerika erst die tabula rasa machten, die der Kontinent dem My-
thos der ,Neuen Welt‘ zufolge darstellt.***

Fortgefiihrt wird diese Reflexionsfigur bei der Darstellung des Kannibalismus,
mit der Heine an eine lange und komplexe Diskursgeschichte ankniipft.*** Bereits in
der Formierungsphase des kolonialen Diskurses war der Kannibalismus ein ent-
scheidendes Argument dafiir, dass die Uberlegenheit der Europaer nicht nur techni-
scher, sondern auch moralischer Natur war, so dass der Kannibale zu einer Exklusi-
onsfigur wurde.”*® Schon Kolumbus etablierte den Kannibalen als anthropologische
Figur, anhand derer die kulturelle Alteritit der ,Neuen Welt* verhandelt wurde.**®

241 Koselleck: Vergangene Zukunft, S.323f.

242 Einen vergleichbar radikalen Perspektivwechsel hatte vor Heine bereits Georg Christoph
Lichtenberg vorgenommen, der in seinen Sudelbiichern festhielt: ,Der Amerikaner, der den Ko-
lumbus zuerst entdeckte, machte eine bose Entdeckung.“ (Georg Christoph Lichtenberg: Schriften
und Briefe Bd. 2: Sudelbiicher II. Materialhefte, Tagebticher, hg. von Wolfgang Promies, Miinchen
1994, S. 166; G 183).

243 Vgl. Bohn: Der fremde Mythos und die Mythisierung des Fremden, S. 376.

244 Bereits die antike Sage von Tydeus, dem Heros, der mit der Géttin Athene vermahlt und
dann wie Herkules in den Olymp aufgenommen werden sollte, inszeniert die Abkehr vom Kanni-
balismus als wesentlichen Fortschritt beim Ubergang vom Natur- in den Kulturzustand: Als
Athene sah, wie Tydeus das Hirn seines erschlagenen Feindes aus dessen Schédel austrank,
wandte sie sich entsetzt fiir immer von ihm ab. (vgl. Rapp: Fortschritt, S. 92.)

245 Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S. 272.

246 Vgl. Hanno Ehrlicher: Die ,Neue Welt: Reisen und Alteritat, in: Dilnne/Mahler (Hg.): Hand-
buch Literatur& Raum, S. 355-363, hier S. 361. Hayden White hat anhand von John of Holywoods
Sphera mundi (1498) festgemacht, dass die Beschreibung der amerikanischen Ureinwohner mit
Nacktheit, Gemeineigentum, Gesetzlosigkeit, sexueller Promiskuitat und Kannibalismus nicht we-



242 — 6 Vae Victoribus® Vitzliputzli

Diesem Diskurs folgt auch Hegel, fiir den der Kannibalismus Ausweis der niedrigs-
ten Entwicklungsstufe war; allerdings macht er dies an Afrika fest: ,Die Wertlosig-
keit des Menschen geht ins Unglaubliche; die Tyrannei gilt fiir kein Unrecht, und es
ist als etwas ganz Verbreitetes und Erlaubtes betrachtet, Menschenfleisch zu essen.“
(W 12, 124) Der Gegendiskurs zu dieser Sichtweise etablierte sich bereits kurz nach
der Entdeckung Amerikas in den Essais von Michel de Montaigne. Der Essay Des
Cannibales wird zu einem aus europdischer Perspektive paradoxen Lob der Kanni-
balen, da Montaigne nicht nur die ehrenvolle Kriegsfithrung, den sittlichen Instinkt,
die Gentigsamkeit, die patriarchalische Ordnung und die Poesie der Kannibalen
rithmt, sondern auch die Menschenverspeisung der in Europa praktizierten Folter
und Todesstrafe entgegenstellt.**’ Der Gegeniiberstellung von ,wilden Kannibalen*
und ,zivilisierten Europdern‘ verweigert sich Montaigne konsequent:

Wir kénnen die Menschenfresser [...] nach Mafigabe der Vernunftregeln durchaus Barbaren
nennen, nicht aber nach Mafigabe unseres eigenen Verhaltens, da wir sie in jeder Art von
Barbarei iibertreffen. Unter ihnen ist jedenfalls nie einer auf den abartigen Gedanken ver-
fallen, Verrat und Treulosigkeit, Tyrannei und sinnlose Grausamkeit zu rechtfertigen — Las-
ter, die bei uns doch gang und gébe sind.?*®

»Verrat und Treulosigkeit“ sind auch die Eigenschaften der spanischen Konquista-
doren in Vitzliputzli. Fiir Rothjack sind sie deshalb, in genauer Entgegensetzung
zum kolonialen Diskurs, ,,Auch moralisch hafilich“ und ,Wissen nichts von Pietit
(DHA 3/1, 73). Anders als Montaigne verzichtet Heine jedoch géanzlich darauf, ,,Ver-
nunftregeln“ als moralischen Maf$stab bei der Beurteilung des Geschehens heran-
zuziehen, und treibt stattdessen die wechselseitige Spiegelung von christlichen
Spaniern und heidnischen Azteken auf die Spitze, indem er den Kannibalismus
mit der Eucharistie parallelisiert:

»,Menschenopfer® heif3t das Stiick.
Uralt ist der Stoff, die Fabel;

In der christlichen Behandlung

Ist das Schauspiel nicht so grafilich.

niger als fiilnf Hinweise auf Verletzungen von Tabus enthalt, die bei den Européern dieser Zeit
als unverbriichlich galten (White: Auch Klio dichtet, S. 221.

247 Vgl. Friedrich: Montaigne, S. 194.

248 Michel de Montaigne: Uber die Menschenfresser, in: ders.: Essais, Bd. 1, S. 314-333, hier
S. 326; Hervorhebung im Original. Diesen Gegendiskurs setzte im 18. Jahrhundert David Hume
fort, der in seiner religionskritischen Schrift The Natural History of Religion festhielt: ,Die Men-
schenopfer der Karthager, Mexikaner und vieler barbarischer Vélker iibertreffen kaum die In-
quisition und die Verfolgungen Madrids und Roms.“ (David Hume: Die Naturgeschichte der Reli-
gion, Hamburg 1984, S. 39).



6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli =—— 243

Denn dem Blute wurde Rothwein,
Und dem Leichnam, welcher vorkam,
Wurde eine harmlos diinne
Mehlbreyspeis transsubstituiret — —

Diesmal aber, bey den Wilden,

War der Spafd sehr roh und ernsthaft

Aufgefafit: man speis’te Fleisch,

Und das Blut war Menschenblut.
(DHA 3/1, 68f.)

Mit dieser Gleichsetzung kniipft Heine an die aufklérerische Religionskritik des
18. Jahrhunderts an. Bereits in der Encylopédie findet sich die Verbindung zwischen
Kannibalismus und Eucharistie: Der von Denis Diderot verfasste Artikel ,Anthropo-
phagie“ verweist an seinem Ende auf die Lemmata ,Eucharistie®, ,Communion®,
LAutel**®, Bei Heine wirkt dieser Zusammenhang jedoch ungleich provokanter, da
er nicht in dem abstrakten Verweissystem eines Nachschlagewerks ,versteckt’ ist,
sondern narrativ entfaltet wird. Die Verwandtschaft zwischen den Menschenop-
fern und dem Abendmahl wurde durch Erkenntnisse der modernen Ethnologie
durchaus bestétigt, die die ,,Gleichsetzung von Symbol und Sache“ als ein Charakte-
ristikum der aztekischen Religion beschrieben hat: ,Alle Opfer gingen von der An-
nahme aus, daf8 der Korper nicht nur ein Abbild des Kosmos ist, sondern der Kos-
mos selbst ist. Die Tranen, die das Kind weint, sind der Regen; die Haut ist die Erde
mit ihrer Vegetation.“*° Genau diese Gleichsetzung hat sich aber auch in der ka-
tholischen Auffassung des Abendmabhls erhalten, der zufolge Brot und Wein tat-
sachlich Leib und Blut Christi sind. Den Ersatzcharakter des Abendmahls verdichtet

249 Vgl. Denis Diderot: Art. Anthropophagie, in: ders./Jean Baptiste-Le Rond D’Alembert (Hg.):
Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd .1, Paris 1751.
S. 498. Grundsétzlich ist somit Bodo Morawe zuzustimmen, der den religionskritischen Impetus
auch des spaten Heine betont hat: ,Heine ist von den ,frithesten Anfidngen‘ bis zu den ,spatesten
Erscheinungen‘ ein ,ganz gottloser Jude gewesen, wie es nach ihm Sigmund Freud und vor ihm
Baruch de Spinoza gewesen sind, und er ist es (ebenso wie sein ,verstockter Freund‘ Marx) auch
sein Leben lang geblieben.“ (Bodo Morawe: Heine und Holbach. Zur Religionskritik der radikalen
Aufklarung und iiber zwei zentrale Probleme der Biichner-Forschung, in: Georg Biichner Jahr-
buch 11 (2005-2008), S. 237-265, hier S. 250. Die Gegenthese hat Christoph Bartscherer vertreten:
»So0gar in den Jahren, als er sich vom Gott der Bibel verabschiedet hatte [...] bleibt er, wenn auch
nicht in einem orthodoxen, so doch in einem eigenwilligen, persénlichen Sinn gottglaubig. [...]
Selbst auf die Gefahr hin, bei seinen atheistischen und aufgeklarten Freunden Anstofd zu erregen,
bekennt sich Heine durchgehend zu einer géttlichen Zentrierung alles Seins.“ (Christoph Bart-
scherer: Heinrich Heines religiose Revolte, Freiburg i. Br. u. a. 2005, S.14 f.).

250 Erdheim: Die gesellschaftliche Produktion von Unbewufitheit, S.244 f.; Hervorhebungen im
Original



244 —— 6 Vae Victoribus®: Vitzliputzli

Heine ,in dem ,Kofferwort‘ ,transsubstituieren’, das den theologischen Terminus
der Transsubstantiation und das Verb ,substituieren‘ ineinanderschiebt“**, Die bei-
den Bestandteile dieses ,Kofferworts‘ verweisen auf den Grundgedanken von Hei-
nes Mythentheorie und Geschichtsverstandnis: dass Ersetzungen nie vollstindig
sein konnen, sondern stets nur Verwandlungen der urspringlichen Substanz sind,
da stets Reste alterer Stufen, wenn auch in entstellter Form, erhalten bleiben. Eine
solche Entstellung bildet bereits der Titel des Gedichts, der den Namen des mexika-
nischen Kriegsgotts Huitzilopochtli zu dem infantilen ,Vitzliputzli‘ verballhornt.

Mit Susanne Zantop liefSe sich die Handlung von Vitzliputzli somit als gegen-
seitige Verschlingung beschreiben: ,While the Spanish conquistadors incorporate
more and more foreign territory, Aztec warriors literally incorporate Spanish
conquistadors.“** Die Pointe des letzten Abschnitts ist jedoch darin zu sehen,
dass dieser gegenseitigen Verschlingung jeweils eine Stérung eingeschrieben ist,
Heine den Fokus also weniger auf das Verschlingen, als auf das Verdauen richtet.
Analog zur von Zantop beschriebenen wechselseitigen Verschlingung sind auch
diese Verdauungsstérungen im einen Fall metaphorisch, im anderen konkret:
Den Spaniern wird es nicht gelingen, sich die aztekische Kultur vollstandig einzu-
verleiben, wahrend der Priester Rothjack nach dem kannibalischen Festmahl
nicht schlafen kann und sich in einer Vision mit seinem Gott Vitzliputzli unter-
hélt. Die in Elementargeister anhand der Metapher des Untoten und des Ge-
spensts entwickelte Mythentheorie wird in Vitzliputzli anhand einer weiteren Me-
tapher, der des Unverdauten, fortgefiihrt.”®® Analog zu der am Beginn der
Elementargeister getroffenen Feststellung: ,Nicht alles ist todt in Westphalen, was
begraben ist“ (DHA 9, 11) liefSe sich im Hinblick auf Vitzliputzli sagen: ,Nicht alles
ist verdaut in Mexiko, was gegessen wurde’.

Die Ansprache des Priesters Rothjack an Vitzliputzli bewegt sich weitgehend
im Rahmen der im 18. und 19. Jahrhundert geldufigen religionskritischen Theorie,
der zufolge Gotter vor allem als Projektionen menschlicher Wiinsche aufzufassen
sind.”* Die Eingangsstrophe beschreibt ,die Morgennebel®, die ,Aus der Seeflut,
wie Gespenster, / Mit hinschleppend weifien Laken“ (DHA 3/1, 71) steigen, und legt

251 Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 171.

252 Susanne Zantop: Columbus, Humboldt, Heine, or the Rediscovery of Europe, in: Jost Her-
mand (Hg.): Heinrich Heine’s contested Identities. Politics, religion, and nationalism in nine-
teenth century Germany, New York u. a. 1999, S. 109-134, hier S. 125.

253 Die Bereiche ,Verschlucken’, ,Wiederkduen‘ und ,Verdauen‘ fungieren haufig als Bildspender,
um Prozesse des kulturellen Gedéchtnisses zu illustrieren (vgl. Aleida Assmann: Erinnerungs-
rdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedéchtnisses, Miinchen 1999, S. 166-168).

254 In seiner Antrittsvorlesung Was ist und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
stellt Schiller — wenngleich im Hinblick auf heidnische Religionen — lakonisch fest: ,[IIn seinen
Gottern mahlt sich der Mensch.“ (NA 17, 365) Die Leistung Feuerbachs ist vor allem darin zu



6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli =—— 245

somit eine aufklarerische Interpretation dieser Vision als Wunschvorstellung Ro-
thjacks nahe. Dieser wendet sich an Vitzliputzli aus einer Haltung des Ressenti-
ments, um den Gott zur Rache an den Spaniern anzustiften. Einer 6konomischen
Metapher Peter Sloterdijks zufolge fungiert der ,zornige Gott“ als ,Verwalter irdi-
scher Ressentimentguthaben, die in ihm selbst oder bei seiner nachgeordneten
diabolischen Exekutive aufbewahrt werden, um fiir eine spdtere Abhebung parat
zu sein“**, Eine solche ,spitere Abhebung® stellt Vitzliputzli seinem Priester
auch tatsachlich in Aussicht, allerdings nicht in der Form, die sich Rothjack wohl
gewunscht hétte, das heifst in Gestalt eines Sieges der militartechnisch unterlege-
nen Azteken. Vitzliputzlis Antwort ist als Metamythos gestaltet, als Rede iiber den
Mythos in mythischer Form; mit der Projektionsthese ist diesem Abschnitt somit
nicht mehr beizukommen. Die Erfindungen Heines im Stil aztekischer Mythen —
der ,Laubfroschteich[.]¢, die ,Rattenkén’gin“ und die ,Unheilsgottin“ mit dem
Namen ,Katzlagara“ (DHA 3/1, 73) — stellen den bricolage-Charakter des mythi-
schen Denkens aus, den Lévi-Strauss auf die Notwendigkeit zurtickgefiihrt hat,
»Sich mit Hilfe von Mitteln auszudriicken, deren Zusammensetzung merkwirdig
ist und die, obwohl vielumfassend, begrenzt bleiben“**®. Im Zentrum von Vitzli-
putzlis Antwort stehen zwei Prophezeiungen, die den Erwartungshorizont der Az-
teken wie der Spanier gleichermafien versperren. Vitzliputzli erklart in seiner
Antwort eine Prophezeiung fiir erfillt — die ,,Uralt bose Prophezeyung / Von des
Reiches Untergang“ (DHA 3/1, 74) — und raubt Rothjack somit die Hoffnung, sein
~Ressentimentguthaben“ rasch zum eigenen Vorteil abheben zu konnen. In den
letzten Strophen des Gedichts spricht Vitzliputzli hingegen die zweite Prophezei-
ung aus, die auch Konsequenzen fiir die Spanier haben wird:

Mein geliebtes Mexiko,
Nimmermehr kann ich es retten,
Aber rachen will ich furchtbar
Mein geliebtes Mexiko.

(DHA 3/1, 75)

Ohne die prinzipielle Vieldeutigkeit dieser Prophezeiung in Frage stellen zu wol-
len,®’ lieRe sich ihre Bedeutung textimmanent aus der Selbstverteufelung Vitzli-
putzlis erklaren, die der Kriegsgott als sein weiteres Schicksal nach dem Unter-

sehen, die Projektionsthese systematisiert und konsequent auf das Christentum angewendet zu
haben.

255 Peter Sloterdijk: Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch, Frankfurt a. M. 2006,
S. 161.

256 Lévi-Strauss: Das wilde Denken, S. 29.

257 Robert Steegers hat vier Deutungen dieser Rache Vitzliputzlis vorgeschlagen: ,Den vier Ra-
chen Vitzliputzlis entsprechen [...] vier zentrale Themen Heines, die auch fiir den nachmaérzli-



246 —— 6 Vae Victoribus*: Vitzliputzli

gang des aztekischen Reichs antizipiert und die ihn zu seiner eigenen ,diaboli-
schen Exekutive“ werden lasst: ,Ich verteufle mich, der Gott / Wird jetzund ein
Gott-sey-bey-uns“ (DHA 3/1, 75). Dass Kulturen nicht vollstandig untergehen, son-
dern in Gestalt von Mythen als verdrangter Rest weiterleben, ist die zentrale
These von Heines Mythentheorie, die dieser in Elementargeister in Die Gétter im
Exil anhand der germanischen und der griechisch-rémischen Kultur entwickelt
hatte. Diese These wiederholt Heine in Vitzliputzli am extremen Beispiel eines
Volkes, dessen Kultur von den spanischen Konquistadoren nahezu vollstindig
vernichtet wurde. Als ein verdrangter Rest wird sich Vitzliputzli nach Europa auf-
machen, um dort seine Racheplane umzusetzen: ,Quélen will ich dort die Feinde, /
Mit Phantomen sie erschrecken® (DHA 3/1, 75). Damit ist die Storung benannt, die
dem metaphorischen Verdauungsprozess der Spanier eingeschrieben ist. Der His-
toriker Peter Burke hat die bekannte These, dass Geschichte von den Siegern ge-
schrieben wird,**® um die Feststellung erweitert, dass Geschichte auch von den
Siegern vergessen wird: ,Sie kdnnen es sich leisten zu vergessen, was die Besieg-
ten, die sich nicht abfinden kénnen mit dem, was geschehen ist, verdammt sind,
unabléssig zu bedenken, wieder durchzumachen, und zu erwégen, wie es anders
hitte kommen kénnen.“*® Heine geht noch einen Schritt iiber diese Feststellung
hinaus, indem er darauf verweist, dass auch die Sieger die Geschichte nicht voll-
standig vergessen, sondern allenfalls verdrangen konnen, so dass die aztekische
Kultur trotz ihrer nahezu vollstindigen Ausloschung durch die Konquistadoren

chen Dichter der Matratzengruft virulent bleiben und zu seinem schriftstellerischen Verméchtnis
gehoren [...]: Der Deutung, Vitzliputzlis Rache sei die Syphilis, die er aus der Neuen in die Alte
Welt trage, entspricht (wenn auch im Modus des Negativabdrucks) die nie aufgegebene Forde-
rung nach einer Befreiung der Sinnlichkeit: In der venerischen Krankheit bleibt die Macht der
Gottin Venus erhalten. Die Lektiire, die Vitzliputzlis Rache im Gold [...] sieht, verweist auf die
Auseinandersetzung mit den Auswirkungen des sich entfaltenden Industriekapitalismus (mit
dem sich im Europa der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts Kolonialismus und Imperialismus
untrennbar verbinden). Heines Gedanken, in der Reformation den notwendigen Vorldufer der
Revolution zu sehen, spiegelt die Deutung von der Revolution als Vitzliputzlis Rache an seinen
katholischen Uberwindern wider, wie sie Heine in den heilsgeschichtlichen Deutungen der Con-
quista zum Teil angelegt finden konnte. Daf8 der literarische Text selbst ein Eigenrecht besitzt
und wirkmaéchtig ist, wie es Heine am prégnantesten am Ende des Wintermdhrchens als War-
nung an den Preuflenkonig Friedrich Wilhelm IV. formuliert, kdnnte Vitzliputzlis vierte Rache
darstellen [...].“ (Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli, S. 242)

258 Auch Walter Benjamin wirft in seinen ,Geschichtsphilosophische Thesen’, die Frage auf, ,in
wen sich denn der Geschichtsschreiber des Historismus eigentlich einfiihlt. Die Antwort lautet
unweigerlich, in den Sieger. (Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte, S. 696.

259 Peter Burke: Geschichte als soziales Gedachtnis, in: Aleida Assmann (Hg.): Mnemosyne. For-
men und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frankfurt a. M. 1991, S. 289-304, hier S. 297.



6 ,Vae Victoribus® Vitzliputzli =——— 247

als ein unbewiltigtes historisches Trauma weiterlebt.?*° Dem ,vae victis, das Vitz-
liputzli formuliert, indem es die Titelfigur den endgiiltigen Untergang des Azte-
kenreichs verkiinden lisst, steht somit ein ,vae victoribus?! zur Seite.

Die zyklische Struktur des Textes — dem Aufbruch des Erzéhlers in die ,Neue
Welt‘ entspricht die Riickkehr Vitzliputzlis nach Europa — vollendet die bereits im
yPraludium* begonnene Dekonstruktion des Gegensatzes von ,Neuer Welt* und
,Alter Welt‘. Der Text stellt die gegenseitige Bedingtheit der beiden Begriffe aus
und bricht ihre Hierarchisierung auf. Die vermeintliche tabula rasa der ,Neuen
Welt‘ erweist sich als koloniales Phantasma der ,Alten Welt', die ,Alte Welt‘ hinge-
gen wird von Gespenstern der ,Neuen Welt‘ heimgesucht. Durch seine Verteufe-
lung wird Vitzliputzli Teil jenes Arsenals ,Von verschimmelten Symbolen / Und
versteinerten Perucken“ (DHA 3/1, 57), die im ,Praludium“ als Symptome des Ver-
fallsprozesseses beschrieben werden, dem die gegenwartige Welt unterliegt. Die
Rétselhaftigkeit des Textes resultiert aus genau dieser zyklischen Struktur: Das
yPraludium® liefert die Antworten auf Fragen, die erst im letzten Teil gestellt und
uberhaupt als solche erkennbar werden. Auch der bereits angesprochene Kon-
trast zu Goethes Amerika-Gedicht steigert sich noch einmal, wenn man vor dem
Hintergrund dieser Uberlegungen dessen seltener zitierte zweite Strophe einbe-
zieht, in der Goethe die Hoffnung ausspricht, dass Amerika ,Vor Réuber-, Ritter-
und Gespenstergeschichten (FA 2, 739) alteuropdischen Zuschnitts bewahrt
bleiben moge. Vitzliputzli erzahlt von dem ,Réuberhauptmann® (DHA 3/1, 59) Cor-
tez, von der Eroberung Mexikos durch die spanischen Ritter, und von der Ver-
wandlung des Gottes Vitzliputzli in ein Gespenst — und bedient somit alle Genres,
vor denen Goethe mit einem anti-romantischen Impetus gewarnt hatte. Heine
setzt sich erneut mit Mythen auseinander, nicht weil er — wie die Romantiker —
zu ihnen zurtickkehren will, sondern weil er nicht von ihnen loskommen kann.
Der Mythos ist in Vitzliputzli kein Traum, sondern ein Trauma. Heines Texte bele-
gen vielfach die Erkenntnis, dass Vergangenheitsfiktionen den Lebenden vor
allem dazu dienen, praktische Zwecke in der Gegenwart zu verfolgen;*** aber zu-
gleich schleppt das kulturelle Gedachtnis, wie Vitzliputzli zeigt, Altlasten mit sich,
die diese Aufgabe erschweren. Erneut zeigt sich die performative Dimension von
Heines Geschichtsdenken: Indem Vitzliputzli das Trauma der Eroberung Mexikos

260 Vgl. Jager: Grofse Oper der alten neuen Welt, S. 62.

261 Vae Victoribus! lautet der Titel eines Gedichts von Karl Kraus, das trotz der bekannten Ab-
neigung des Autors gegentiber Heine Vitzliputzli geradezu als Motto dienen konnte: ,Wer Ohren
hat, dem wird die Zeit es sagen, / dafd dies der Sinn des Streits war, den sie stritten: / Die dort
erlebten nichts als Niederlagen, / und die hier haben einen Sieg erlitten.“ (Karl Kraus: Schriften,
hg. von Christian Wagenknecht, Bd .9: Gedichte, Frankfurt a. M. 1989, S. 45)

262 Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S.228 f.



248 —— 6 Vae Victoribus*: Vitzliputzli

thematisiert, rithrt das Gedicht zugleich an diese verdradngten Schichten. Das Ge-
dicht fugt sich nicht glatt in die Umrahmung der beiden kommentierenden Teile
und partizipiert somit an einer Klasse von Texten, die ,durch eine Vielzahl von
appellativen Funktionen iiber ihre Rinder hinausdrangen“*®®. Die Prophezeiung
Vitzliputzlis beschreibt einen Prozess, der auch zu Heines Zeiten, tiiher 300 Jahre
nach der Eroberung Mexikos, noch nicht abgeschlossen war — ja der, wie sich
schwerlich in Abrede stellen lasst, bis zum heutigen Tag noch nicht abgeschlossen
ist. Der Kolonialismus stellt ein Trauma globalen Ausmafies dar, von dessen Be-
waltigung wir vielleicht weiter als jemals zuvor entfernt sind.

Aufgrund dieser kritischen Perspektive auf den Kolonialismus formuliert
Vitzliputzli eine denkbar scharfe Antithese zu Hegels Geschichtsphilosophie. Be-
reits Susanne Zantop hat darauf verwiesen, dass ,der schliefflichen Niederlage
der alteingesessenen Bevolkerung“ Amerikas von Hegel ,ein weltgeschichtlicher
Sinn verliehen [wird], der den européischen Imperialismus legitimiert“***, Bei
Hegel gewinnt Amerika erst durch den Kontakt mit den Européern tberhaupt
das Potenzial, ,das Land der Zukunft“ (W 12, 114) und der Chronotopos des mo-
dernen Zeitregimes zu werden, wahrend es bei Heine ,Europdisiret abwelkt“
(DHA 3/1, 56). Der millionenfache Tod der indigenen Bevdlkerung stellt fiir Hegel
lediglich einen den Stufengang des Weltgeists begleitenden Kollateralschaden
dar, den er in eine euphemistische Formel kleiden kann: ,Denn die Eingeborenen
sind, nachdem die Européer in Amerika landeten, allmahlich an dem Hauche der
europdischen Tatigkeit untergegangen.“ (W 12, 108) VitzliputzIli nimmt hingegen
die postkoloniale Hegel-Kritik vorweg, die Teshale Tibebu in ihrer Studie Hegel
and the Third World formulierte: ,Hegel’s dialectic of the development of world
history is the dialectic of development and progress for some but the dialectic of
death and destruction for others.“**®> Die implizite Hegel-Kritik des Gedichts
schlagt bis zur Metaphorik durch. Die Metapher vom ,Theater der Weltge-
schichte“ (W 12, 129 und 133), die der vom ,Buch der Geschichte‘ verwandt ist, im-
pliziert bei Hegel die ,Verbindlichkeit einer dramaturgisch durchkomponierten
philosophischen Weltgeschichte“**®, als deren Autor in der friihneuzeitlichen Tra-
dition des theatrum mundi letztlich Gott zu denken ist; bei Heine hingegen evo-

263 Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S. 66.

264 Zantop: Lateinamerika in Heine, Heine in Lateinamerika, S. 73.

265 Teshale Tibebu: Hegel and the Third World. The Making of Eurocentrism in World History,
Syracuse 2010, S. 143.

266 Wolfgang Bialas: Das Geschichtsdenken der klassischen deutschen Philosophie: Hegels Ge-
schichtsphilosophie zwischen historischem Erfahrungsraum und utopischem Erwartungshori-
zont, in: Wolfgang Kiittler u. a. (Hg.): Geschichtsdiskurs, Bd .3: Die Epoche der Historisierung,
Frankfurt a. M. 1993, S. 29-44, hier S. 31.



6 ,Vae Victoribus®: Vitzliputzli =—— 249

ziert die gleiche Metapher die Vorstellung eines von den Siegern inszenierten
Schauspiels. Uber den Verrat der Spanier schreibt der Erzéhler:

Wie das Festspiel war betitelt,
Weifd ich nicht. Es hief} vielleicht:
»Span’sche Treue!“ doch der Autor
Nannt’ sich Don Fernando Cortez.
(DHA 3/1, 61)

Dem Autor der Geschichte stellt sich der die Maske Heines tragende Erzéhler als
Autor des Gedichts entgegen. An die Stelle der viel kommentierten ,List der Ver-
nunft’, die Hegel zufolge den bestandigen Fortschritt des Weltgeists garantiert,
indem sie die personlichen Leidenschaften der welthistorischen Individuen mit den
hoheren Zielen des Weltgeists zusammenfallen 1asst (vgl. W 12, 49), tritt bei Heine
ein Prinzip, dass sich als ,Rache der Unvernunft‘ beschreiben liefSe und als dessen
Hypostasierung der rachende Gott Vitzliputzli erscheint. Sieger wie Verlierer verfol-
gen ihre personlichen Leidenschaften — die Spanier sind getrieben von ihrer Gold-
gier (vgl. DHA 3/1, 64), die Azteken von ihrem Racheimpuls —, aber hieraus resultiert
kein Fortschritt, der sich tiber die Kopfe der Akteure hinweg einstellt, sondern ein
allgemeiner Verfallsprozess. Altere Entwicklungsstufen werden bei Heine nicht dia-
lektisch aufgehoben und versohnt, sondern fithren ein untergriindiges Eigenleben,
das die Fortschrittserzahlung der Sieger in Frage stellt. Der Mythos lasst sich nicht
vollstdndig vom Logos verdauen. Der aktiven ,List der Vernunft‘ steht die reaktive
,Rache der Unvernunft‘ gegentiber. Eine solche Geschichtsauffassung mtindet konse-
quenterweise nicht mehr in ,die wahrhafte Theodizee, die Rechtfertigung Gottes in
der Geschichte“ (W 12, 540; Hervorhebung im Original), sondern in die Erklarung
des Teufels aus der Geschichte. Vitzliputzlis Bekenntnis: ,Ja, ein Teufel will ich wer-
den“ (DHA 3/1, 75) lasst das Bose zum Zerrspiegel des Unrechts werden, das die Sie-
ger der Geschichte begangen haben.






