
4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell

Wilhelm Tell, das letzte vollendete Drama Schillers, steht am Ende eine Reihe von
Texten, die das Interesse des Autors an der Geschichte der europäischen Aufstände
dokumentieren. In dem Werk, in dem sich dieses Interesse vielleicht am deutlichs-
ten manifestiert, der 1788 erschienenen Geschichte des Abfalls der Niederlande von
der spanischen Regierung, sieht Schiller in dem „Kampf der Herrschsucht und Frei-
heit“ (NA 17, 39) das Grundmuster der Geschichte schlechthin. Leitend für Schillers
Auseinandersetzung mit diesem Themenfeld war unverkennbar das Bemühen, die
These zu belegen, dass dieser Kampf mit geschichtsphilosophischer Notwendigkeit
zu Gunsten der Freiheit entschieden wird:

Groß und beruhigend ist der Gedanke, daß gegen die trotzigen Anmaßungen der Fürstenge-
walt endlich noch eine Hülfe vorhanden ist, daß ihre berechnetsten Plane an der menschli-
chen Freiheit zu Schanden werden, daß ein herzhafter Widerstand auch den gestreckten
Arm eines Despoten beugen, heldenmüthige Beharrung seine schrecklichen Hülfsquellen
endlichen erschöpfen kann. (NA 17, 10)

Dieser Satz liest sich wie eine knappe Inhaltsangabe des knapp 20 Jahre später
entstandenen Wilhelm Tell, zumal sich der mutige und erfolgreiche Widerstand
in beiden Fällen gegen die Habsburger-Dynastie richtet.121 Die Parallele zwischen
den beiden Freiheitskämpfen – die immerhin drei Jahrhunderte auseinanderlie-
gen – hatte Schiller in seiner Antrittsvorlesung Was heißt und zu welchem Ende
studiert man Universalgeschichte? selbst gezogen: den Schweizer und den Nieder-
länder rühmt der frisch berufene Geschichtsprofessor dafür, dass er „hier unbe-
zwingbar zwischen seinen Alpen, dort zwischen seinen Kunstflüssen und Sümp-
fen unüberwunden“ (NA 17, 368) lebt. Tatsächlich scheint zunächst vieles dafür
zu sprechen, dass Schiller mit dem Tell-Drama einen weiteren Text geschrieben
hat, der an diesem David-gegen-Goliath-Narrativ partizipiert und die Rezipieren-
den in der Auffassung bestärkt, dass entschlossener Widerstand gegen einen
scheinbar übermächtigen Gegner am guten Ende erfolgreich sein kann, ja erfolg-
reich sein muss. Und dass das Ende tatsächlich gut ist, unterstreicht Schiller be-
reits mit dem in seinem Œuvre einmaligen Untertitel „Schauspiel“ (NA 16, 127),
der gemäß der hier in Rechnung zu stellenden engeren Bedeutung ein Drama be-
zeichnet, in dem der tragische Konflikt nicht zu einer Katastrophe führt, sondern
eine Lösung findet. Aber nicht nur, dass am Ende die ‚guten‘ Schweizer gegen das
‚böse‘ Habsburg gewinnen, auch das vae victis-Prinzip, das Schiller in seinem nur

 Das Geschichtswerk scheint zudem auf das späte Drama vorauszudeuten, da auf seinem Ti-
telblatt ein Hut auf einer Stange als Freiheitssymbol abgebildet ist (vgl. NA 17, 5).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111504674-009

https://doi.org/10.1515/9783111504674-009


wenige Jahre zuvor entstandenen Gedicht Am Antritt des neuen Jahrhunderts
zum zentralen geschichtlichen Muster erhoben hatte, scheint in Wilhelm Tell
weitgehend suspendiert zu sein: Großmütig verzichtet Melchthal am Ende des
Stücks darauf, Rache an der Blendung seines Vaters zu üben (vgl. NA 16, 259), und
selbst der perfide Parricida erhält dank der von Tell verordneten Pilgerreise eine
zweite Chance.

Eine optimistisch-affirmative Interpretation des ‚Tell‘ hat dessen Rezeptions-
geschichte unter Einschluss der germanistischen Forschung über weite Strecken
und bis in die jüngste Vergangenheit hinein dominiert.122 Berechtigte Zweifel an
solchen optimistischen Deutungen hat vor allem Wolfgang Riedel formuliert, der
die untergründige Tragik des Dramas herausgearbeitet hat.123 Bei der vermeintli-
chen Idyllik des Wilhelm Tell handelt es sich lediglich um ein Oberflächenphäno-
men, während der geschichtliche Pessimismus des späten Schiller auf die Tiefen-
struktur des Dramas voll durchschlägt. Um dies zu zeigen, baut die folgende
Analyse auf Überlegungen Peter Schnyders auf, der Wilhelm Tell treffend als „ein
Drama des Mit- und Gegeneinanders unterschiedlicher politischer Handlungs-
rhythmen, ein Drama des Nebeneinander unterschiedlicher Chronologien, ein
Drama von Simultanität und Koinzidenz – kurz: im emphatischen Sinn ein

 Leif Ludwig Albertsen hat einen politisch-philosophischen Gehalt des Stück schlichtweg in
Abrede gestellt und in diesem „mehr ein Festspiel als ein Drama“ (Leif Ludwig Albertsen: Ein
Festspiel und kein Drama. Größe und Grenzen der volkshaften Vaterlandsphilosophie in Schillers
Wilhelm Tell, in: Brandt (Hg.): Friedrich Schiller, S. 329–337, hier S. 329) gesehen. Gert Ueding zu-
folge ist der ‚Tell‘ hingegen ein „Festspiel gerade auch als Geschichtsdrama“, insofern es ein „Pa-
radigma der zukünftigen Geschichte“ (Gert Ueding: Wilhelm Tell, in: Walter Hinderer: Schillers
Dramen. Neue Interpretationen, Stuttgart 1979, S. 272–293, hier S. 274) auf die Bühne bringe; ähn-
lich argumentiert noch Matthias Luserke-Jaqui, der im Wilhelm Tell einen „Beispielfall zukünfti-
ger Geschichte“ (Matthias Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, Tübingen u. a. 2005, S. 361) erblickt.
Walter Hinderer stellt Schillers Erfahrung der Französische Revolution und seine geschichtsphi-
losophisch begründeten ästhetischen Kategorien in Rechnung, wenn er den ‚Tell‘ als die Verge-
genwärtigung des schönen philosophischen Traums in der Idylle deutet (Walter Hinderer: Jen-
seits von Eden: Zu Schillers Wilhelm Tell, in: Walter Hinck (Hg.): Geschichte als Schauspiel.
Deutsche Geschichtsdramen. Interpretationen, Frankfurt a. M. 1981, S. 133–145, hier S. 134). Alb-
recht Koschorke schließlich sieht in der Dramenhandlung „das Ideal der Revolution – die Revolu-
tion, wie sie hätte sein sollen (und nach Schiller hätte sein müssen), um Freiheit und Würde der
Menschen nicht im Zuge ihrer politischen Verwirklichung selbst zu vernichten“ (Albrecht Ko-
schorke u.a: Der fiktive Staat. Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas,
Frankfurt a. M. 2007, S. 310).
 Vgl. Wolfgang Riedel: Unwiederbringlich. Elegische Konstruktion und unentwickelte Tragö-
die im Wilhelm Tell, in: ders. (Hg.): Würzburger Schiller-Vorträge 2009, Würzburg 2011, S. 45–62.

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 145



Drama der Zeit“124 beschrieben hat. Dieser Ansatz soll im Folgenden präzisiert
werden, indem die unterschiedlichen Chronologien als Konstruktionen von Zeit-
lichkeit in den Blick genommen werden.

Es liegt nahe, dass sich eine solches „Drama der Zeit“ nicht „in die allzuenge
[sic] Pallisaden des Aristoteles und des Batteux einkeilen“ (NA 3, 5) ließ,125 um
den jungen Schiller, genauer die Vorrede zur ersten Auflage von Die Räuber zu
zitieren. Überraschenderweise folgt die zeitliche Dramaturgie des Wilhelm Tell
einem Modell, das Schiller bereits in seinem Dramenerstling erprobt hatte.126 Die
ersten beiden Akte beider Dramen erstrecken sich über einen längeren Zeit-
raum127 und gipfeln in umfangreichen Szenen – „Die böhmischen Wälder“ und
die Rütlischwur-Szene –, die früh erreichte Höhepunkte der jeweiligen Rebellio-
nen markieren. Die letzten drei Akte hingegen stürzen in rascher, gedrängter
Folge der Katastrophe respektive Lösung zu, wobei in dem späten Drama vor
allem die heroischen Interventionen Tells diesem zweiten Teil ihren Rhythmus
vorgeben: die Apfelschuss-Szene (III/3), der Tell-Sprung (IV/1) sowie das Attentat
auf Gessler in der hohlen Gasse (IV/3). Dieser komplexen Zeitstruktur entspricht
nicht nur ein markanter Bruch mit der klassizistischen Einheit des Orts, sondern
auch eine Vielfalt von Handlungssträngen, die erst im letzten Akt miteinander
verknüpft werden.128 Zwei dominanten Handlungssträngen um die aufständi-

 Peter Schnyder: „Die Zeit bringt Rath.“ Schillers Wilhelm Tell als Drama der Temporalität, in:
Michael Gamper/Helmut Hühn (Hg.): Ästhetische Eigenzeiten in Kunst, Literatur und Wissen-
schaft, Hannover 2014, S. 245–269, hier S. 269.
 Dass sich der Stoff einer Bearbeitung unter Einhaltung der drei Einheiten widersetzt hat
Schiller auch in einem Brief an Körner vom 9. September 1802 betont: „Ob nun gleich der Tell
einer dramatischen Behandlung nichts weniger als günstig scheint, da die Handlung dem Ort
und der Zeit nach ganz zerstreut auseinander liegt, da sie großentheils eine Staatsaction ist und
(das Mährchen mit dem Hut und Apfel ausgenommen) der Darstellung widerstrebt, so habe ich
doch biß jezt soviel poetische Organisation damit vorgenommen, daß sie aus dem historischen
heraus und ins poetische eingetreten ist.“ (NA 31, 160; Hervorhebungen im Original)
 Die untergründigen Verbindungen zwischen Schillers erstem und letztem Drama hat bereits
Gert Uedings angedeutet: „Lange trug Schiller sich mit dem Gedanken einer Fortsetzung der Räu-
ber; nachdem er dem Tell-Stoff aufgegriffen hatte, war sie überflüssig geworden. Dieses Drama
ist in allen entscheidenden Zügen ein parallel zu den Räubern verlaufender Gegenentwurf.“ (Ue-
ding:Wilhelm Tell, S. 275).
 Dass sich die Zeit des Geschehens über eineinhalb Jahre erstreckt (vgl. Peter-André Alt:
Schiller. Leben – Werk – Zeit, Bd .2, München 2000, S. 566) lässt sich allerdings nur erschließen,
wenn man historisch verbürgte Ereignisse (die Tötung Wolfenschießens durch Baumgarten
sowie die Ermordung Kaiser Albrechts I. durch Johannes von Schwaben) als Anfangs- und End-
punkt zugrundelegt, die im Drama selbst nicht genau datiert werden.
 Der Bruch mit der Einheit der Handlung ist bereits in der Textgenese angelegt. Wie Schiller
in einem Brief an Iffland vom 5. Dezember 1803 schrieb, arbeitete er die einzelnen Handlungs-
stränge getrennt aus: „Gern wollte ich Ihnen das Stück Aktenweise zuschicken, aber es entsteht

146 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



schen Eidgenossen sowie den Einzelgänger Tell stehen zwei zumindest in quanti-
tativer Hinsicht untergeordnete Handlungsstränge gegenüber: die Liebesge-
schichte zwischen Bertha von Bruneck und Ulrich von Rudenz sowie die Geschichte
des Parricida, der aus Hass und Habgier seinen Onkel Albrecht I. ermordet, den
Kaiser des Heiligen Römischen Reiches.129

Die beiden dominanten Handlungsstränge sind weitaus weniger miteinander
verknüpft, als es die ihnen gemeinsame Stoßrichtung – der Schweizer Wider-
stand gegen die habsburgischen Vögte – zunächst suggeriert. Tatsächlich verhält
es sich sogar so, dass diese Handlungsstränge im Verlauf des Stücks eher noch
auseinanderdriften; die Privatsache Tells und die öffentliche Sache der Eidgenos-
sen konvergieren im Handlungsverlauf, entgegen dem flüchtigen Anschein, ge-
rade nicht miteinander. Die Eingangsszene mit der ersten heroischen Interven-
tion Tells, der Rettung Baumgartens vor den habsburgischen Häschern, erweckt
bei den Rezipierenden eine Erwartung, die das weitere Geschehen enttäuscht: die
Erwartung nämlich, dass sich die Handlungen der Eidgenossen und Tells zu
einem koordinierten Widerstand verbinden. Dass genau dies nicht geschieht, ver-
deutlichen insbesondere die entscheidenden Wendepunkte der Handlung um die
aufständischen Eidgenossen. Während Baumgarten auf dem Rütli das Fehlen sei-
nes Retters konstatiert (vgl. NA 16, 178), stellt Stauffacher nach der erfolgreichen
Erhebung die schlichte Frage: „Wo ist der Tell?“ (NA 16, 267) – eine Frage, die sich
auch die Rezipierenden immer wieder stellen müssen, da Tell für eine Titelfigur
nur eine relativ geringe Bühnenpräsenz vorweisen kann. Tell bleibt seinem be-
reits im Akt formulierten Motto: „Der Starke ist am mächtigsten allein.“ (NA 16,
151; Hervorhebung im Original) treu, indem er sich von dem eidgenössischen Auf-
stand bewusst fernhält; allerdings weiß er auch, dass der Schwache durchaus auf
Unterstützung angewiesen ist.130 Die Tell-Figur ist durch die Paradoxie gekenn-
zeichnet, dass sie sich zugleich autonom und altruistisch verhält. Der geringen
Verknüpfung der beiden zentralen Handlungsstränge entspricht, dass diese
durch eine ganze Reihe von Dichotomien gekennzeichnet sind. Dem legendenhaf-
ten Einzelkämpfer Tell131 steht der historisch verbürgte Aufstand des eidgenössi-
schen Kollektivs gegenüber. Deutlich unterscheiden sich diese auch hinsichtlich
der Redeanteile: Den umfangreichen politischen Diskussionen auf dem Rütli steht

nicht Aktenweise, sondern die Sache erfordert, daß ich gewisse Handlungen, die zusammen ge-
hören, durch alle fünf Akte durchführe, und dann erst zu andern übergehe.“ (NA 32, 89)
 Vgl. Schnyder: „Die Zeit bringt Rath“, S.252 f.
 Nikolas Immer: Der inszenierte Held. Schillers dramenpoetische Anthropologie, Heidelberg
2008, S. 412.
 Auf die märchenhaften Züge des Tellstoffes (vgl. NA 31, 160) hat Schiller selbst in dem bereits
zitierten Brief an Körner vom 9. September 1802 hingewiesen.

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 147



die sentenziöse Einsilbigkeit Tells gegenüber. Indem Schiller zudem zwischen
dem Mann der Tat einerseits und den politisch planenden Anführern der Eidge-
nossen andererseits differenziert, nimmt er die Gegenüberstellung von Krieger
und Politiker auf, wie sie noch bei Kant begegnet.132 Dem kriegerischen Habitus
Tells entspricht seine Reflexionsscheu,133 die sich in der von der Figur selbst arti-
kulierten Sentenz: „Wer gar zu viel bedenkt, wird wenig leisten.“ (NA 16, 196) ver-
dichtet.

Die beschriebenen Unterschiede zwischen Tell und den Aufständischen lassen
sich letztlich darauf zurückführen, dass sich diese in ihrem Handeln von unter-
schiedlichen Zeithorizonten leiten lassen. Während Tell kaum über die Gegenwart
hinausdenkt – wenn er überhaupt denkt, und nicht bloß handelt –, agieren die an-
deren Aufständischen im Hinblick auf die Folgen ihres Handelns und sind dabei
insbesondere zu einer Affektkontrolle in der Lage, die Tell kaum beherrscht. So
rühmt sich Melchthal auf dem Rütli dafür, die Gelegenheit zu einer frühen Rache
an dem Peiniger seines Vaters nicht genutzt zu haben, um das große – und gemein-
same – Ziel eines erfolgreichen Aufstands nicht zu gefährden (vgl. NA 16, 177); und
ganz in diesem Sinne beschließt Stauffacher die Rütlischwur-Szene mit einem Ap-
pell, dessen Dringlichkeit die Reime noch unterstreichen:

Bezähme jeder die gerechte Wut,
Und spare für das Ganze seine Rache,
Denn Raub begeht am allgemeinen Gut,
Wer selbst sich hilft in seiner eignen Sache.

(NA 16, 192)

Stauffacher formuliert hier einen Imperativ solidarischen Handelns, wie ihn ganz
ähnlich bereits der Alte aus Goethes Märchen aufgestellt hatte: „[E]in einzelner
hilft nicht, sondern wer sich mit vielen zur rechten Stunde vereinigt.“ (FA
9,1103)134 Derjenige allerdings, an den sich Stauffachers Worte vor allem richten,
ist auf dem Rütli bekanntlich gar nicht anwesend. Der Gegensatz zwischen Tell
und den Eidgenossen spitzt sich im weiteren Handlungsverlauf sogar noch zu:
Die erste Replik Tells im sich direkt an die Rütlischwur-Szene anschließenden
dritten Akt stellt, wenngleich im unmittelbaren Kontext an Tells Sohn Walter

 Vgl. Georg-Michael Schulz: Art. Wilhelm Tell, in: Matthias Luserke-Jaqui (Hg.): Schiller Hand-
buch. Leben –Werk –Wirkung, Stuttgart 2011, S. 214–236, hier S. 219.
 Wolfgang Riedel: Unwiederbringlich, S. 57.
 Genau diesen Aspekt hatte Schiller auch in einem Brief an Goethe vom 29. August 1795 her-
vorgehoben: „Das Mährchen ist bunt und lustig genug, und ich finde die Idee, deren Sie einmal
erwähnten‚ ‚das gegenseitige Hülfleisten der Kräfte und das Zurückweisen aufeinander‘ recht
artig ausgeführt.“ (NA 28, 36)

148 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



adressiert, einen Widerruf von Stauffachers Appell dar: „Ein rechter Schütze hilft
sich selbst.“ (NA 16, 193)135 Mit seinen Worten, und wichtiger noch: mit seinen
Taten, die sich unmittelbar aus diesen Worten ergeben, gefährdet Tell somit den
gesamten Aufstand.136 Dass es am Ende nicht zu einem Scheitern des eidgenössi-
schen Aufstands kommt, liegt nahezu ausschließlich an Faktoren, die sich der
Kontrolle der handelnden Figuren entziehen, wie insbesondere Parricidas Mord-
tat. Über alternative Dramenausgänge zu spekulieren, ist zumeist ein müßiges
Unterfangen, das in diesem Fall jedoch aufgrund des extrem glücklichen Aus-
gangs angebracht erscheint: Bei einem Scheitern des Aufstands müsste Tell als
der Hauptverantwortliche, ja als ein Verräter der eidgenössischen Sache gelten.
In älteren Texten hatte Schiller noch, durchaus modern, diskursive Effekte be-
schrieben, indem er das geschichtsverändernde Potential von Sprache betont
hatte. So schreibt er etwa in der Geschichte des Abfalls der Niederlande von der
spanischen Regierung: „Ein Name entscheidet den ganzen Ausgang der Dinge.
Man nannte Rebellion in Madrid, was in Brüssel nur eine gesetzliche Handlung
hieß.“ (NA 17, 12) Im Tell-Drama kehren sich die Verhältnisse um. Das Geschehen
entwickelt, vor allem aufgrund der Interventionen Tells, eine solche Dynamik,
dass schlichtweg keine Zeit für die Entfaltung von Diskursen bleibt: Der Ausgang
entscheidet über den Namen. Tell kann sich in der Schlussszene als „der Schütz
und der Erretter“ (NA 16, 277) feiern lassen, weil er erfolgreich war, nicht aber,
weil er im Sinne des eidgenössischen Aufstands gehandelt hätte.

Dass die Eidgenossen, anders als Tell, die Folgen ihres Handelns reflektieren,
sollte allerdings nicht vorschnell als Indiz dafür gewertet werden, dass diese
einem modernen, zukunftsorientierten Zeitregime anhängen. Vielmehr ist das ge-
naue Gegenteil der Fall: Die Aufständischen orientieren sich in ihrem Handeln an
der Vergangenheit – oder genauer gesagt: an einer bestimmten Konstruktion von
Vergangenheit. Um die Beständigkeit der Werte, auf die sie sich berufen, vor Ver-
änderungen abzuschirmen, bedienen sie sich der Naturalisierung als einer der ef-
fektivsten Strategien zur Mythisierung. Von der Lebensweise der Bergbauern
weiß Melchthal auf dem Rütli zu berichten:

Denn so wie ihre Alpen fort und fort
Dieselben Kräuter nähren, ihre Brunnen
Gleichförmig fließen, Wolken selbst und Winde
Den gleichen Strich unwandelbar befolgen,
So hat die alte Sitte hier vom Ahn
Zum Enkel unverändert fort bestanden,

 Nur wenig später, im Vorfeld des Apfelschusses, wiederholt Tell diesen Widerruf: „Ich helfe
mir schon selbst.“ (NA 16, 210)
 Vgl. Schnyder: „Die Zeit bringt Rath“, S. 262.

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 149



Nicht tragen sie verwegne Neuerung
Im altgewohnten gleichen Gang des Lebens.

(NA 16, 175)

Die Botschaft dieses laus ruris, das hier allerdings entgegen dem klassischen Modell
nicht aus einer städtischen, sondern eher aus einer dörflichen Perspektive erfolgt,
ist eindeutig. Das menschliche Leben ist so unveränderlich wie die Natur, so dass
Neuerungen nicht nur unerwünscht, sondern geradezu moralisch verwerflich
erscheinen müssen: als Bruch mit einer natürlichen und letztlich gottgewollten
Ordnung. Vorherrschend ist der Modus der Aktualisierung: Die Enkel bewegen sich
in den Bahnen, die von den Großeltern vorgegeben wurden. Ähnlich wie bereits in
der Antrittsvorlesung und Der Spaziergang erscheint dabei insbesondere die Ro-
dung der Wälder als eine zivilisatorische Urszene, durch die Besitzverhältnisse und
Sitten ein für alle Mal etabliert werden. Durch die von Stauffacher für die Eidgenos-
sen reklamierte Leistung, „den alten Wald, / Der sonst der Bären wilde Wohnung
war, / Zu einem neuen Sitz für Menschen umgewandelt“ (NA 16, 184) zu haben,
sind Besitzansprüche geschaffen worden, die weitaus älteren Datums als kaiserli-
che Privilegien sind, zumal wenn diese nur durch Vögte vertreten werden. Auch
das Rütli als markantester Ort des Erhebungsgeschehens steht in einem etymologi-
schen Zusammenhang mit dieser Urszene, wie Walter Fürst ausführt. Die To-
ponyme Rütli und Mythenstein erlauben dabei sogar eine Engführung der beiden
hier zu Debatte stehenden Schlüsselbegriffe ‚Rodung‘ und ‚Mythos‘:

Links am See, wenn man
Nach Brunnen fährt, dem Mythenstein grad über,
Liegt eine Matte heimlich im Gehölz,
Das Rütli heißt sie bei dem Volk der Hirten,
Weil dort die Waldung ausgereutet ward.

(NA 16, 163; Hervorhebung im Original)

Zu den Strategien, mit denen die Eidgenossen die gewünschten Verhältnisse legi-
timieren, gehört auch die Berufung auf ein metaphysisch fundiertes Naturrecht:
„Wenn der Gedrückte nirgend Recht finden kann“, da das positive Recht nicht auf
seiner Seite steht, so steht ihm Stauffacher zufolge eine weitere Ressource in Ge-
stalt des natürlichen Rechts zur Verfügung, das „unveräuserlich / Und unzer-
brechlich wie die Sterne selbst“ (NA 16, 185) am Himmel hängt. Unverkennbar
messen die Eidgenossen diesem Naturrecht göttliche Attribute bei, wobei sich der
angeblich überzeitliche Charakter als Gemeinsamkeit von Gott und Naturrecht

150 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



benennen lässt.137 Wenn mit Rösselmann einer der Aufständischen die Legitima-
tion der „alten Bräuche“ (NA 16, 179) von Gott herleitet, illustriert dies die These
Jan Assmanns, der zufolge die Religion das wirkungsvollste Mittel darstellt, um
einer ethnischen Identität Permanenz zu verleihen.138 Unter Vorwegnahme der
zentralen These der Feuerbachschen Religionskritik entlarvt Schiller diese Beru-
fung auf Gott allerdings immer wieder als Projektion der Aufständischen. Die Er-
mordung des kaiserlichen Vogtes Wolfenschießen durch Baumgarten, der für die
Erhebung die Funktion einer Initialzündung zukommt, kommentiert Walter Fürst
mit den Worten: „O die Gerichte Gottes sind gerecht!“ (NA 16, 156) Obwohl das
Geschehen keinerlei Züge des Wunderbaren trägt, stilisiert dieser Ausruf Baum-
garten zu einem Werkzeug des göttlichen Willens, so dass die Frage nach der Le-
gitimation seines Handelns gar nicht erst aufkommen kann. Übertroffen wird
diese Projektionsleistung nur von Tell selbst, der in seinem Küßnachter Monolog
seine religiöse Überzeugung artikuliert: „Es lebt ein Gott, zu strafen und zu rä-
chen.“ (NA 16, 244) Dieser Glaube hindert ihn dann allerdings nicht daran, die
Rache sicherheitshalber doch selbst in die Hände zu nehmen, wobei diese Tat
nicht nur seinen eigenen Worten, sondern auch dem alttestamentarischen Gebot
des Racheverzichts entgegensteht.139 Geradezu ein Lehrstück in Feuerbachscher
Religionspsychologie avant la lettre stellt zudem der Beginn des vierten Akts dar.
Der Fischer, der das auf dem Vierwaldstätter See in einen Sturm geratene Schiff
beobachtet, bittet zunächst Gott um Rettung der Passagiere (vgl. NA 16, 226), um
die „Gerichte Gottes!“ (NA 16, 227) anzurufen, als sein Sohn das Schiff als Gessler
zugehörig identifiziert. Als sein Sohn ihn darauf hinweist, dass sich auch Tell auf
dem Schiff befindet, klagt er die „Unvernunft des blinden Elements“ (NA 16, 227)
an, um schließlich nach dem Erscheinen Tells auszurufen: „O Wunder Gottes!“
(NA 16, 228) Es versteht sich von selbst, dass diese verschiedenen Positionen
schlichtweg unvereinbar sind und sich die mehrfachen Kehrtwenden, die der Fi-
scher bei der Beurteilung des Geschehens vollzieht, ausschließlich auf seine
Ängste und Hoffnungen zurückzuführen sind. Insgesamt erscheint die Religiosität
der Eidgenossen als Nährboden für die Erwartung einer messianischen Retterfi-
gur, die sich in Ruodis Ausruf artikuliert, mit dem die Eingangsszene schließt:
„Gerechtigkeit des Himmels, / Wann wird der Retter kommen diesem Lande?“
(NA 16, 140) Tell, auf den diese Worte offenkundig zu beziehen sind, ist allerdings

 Vgl. Landwehr: Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit, S. 276.
 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 160.
 „Die Rache ist mein, ich will vergelten zur Zeit“ (5. Mose 32.35).

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 151



kein politischer Messias, sondern lediglich die Figur, die von ihrem Umfeld zu
einem solchen Messias stilisiert wird.140

Das Ausmaß, in dem die ‚alten Zeiten‘ vor der Herrschaft der Vögte von Mythi-
sierungen überformt ist, gibt auch die zeitliche Struktur zu erkennen. Diese alten
Zeiten befinden sich zum Zeitpunkt der Handlung bereits im Übergang vom kom-
munikativen ins kulturelle Gedächtnis. Attinghausen, von dem es heißt, dass er
„noch die alten Zeiten“ (NA 16, 156) gesehen habe, wird zu Beginn des zweiten
Aktes in einem Nebentext als „ein Greis von fünf und achtzig Jahren“ (NA 16, 165)
eingeführt. Damit ist ziemlich genau die biologisch bedingte Zeitspanne bezeichnet,
über die hinaus „auch in literalen Gesellschaften die lebendige Erinnerung“141 nicht
hinausreicht. Insbesondere die Rütlischwur-Szene bietet reichhaltiges Anschau-
ungsmaterial dafür, welch bunte Blüten die Phantasie der Eidgenossen hervor-
treibt, sobald von den Zeiten die Rede ist, die nur noch im kulturellen Gedächtnis
gespeichert sind. Winkelried wird als Nachkomme eines Drachentöters eingeführt
(vgl. NA 16, 177), und Stauffacher bekräftigt den bereits durch die Rodung der Wäl-
der markierten Besitzanspruch mit dem Verweis auf eine weitere zivilisatorische
Leistung: „Die Brut des Drachen haben wir getödet, / Der aus den Sümpfen giftge-
schwollen stieg“ (NA 16, 184), wobei die Eidgenossen und ihre Vorfahren in der ers-
ten Person Plural zu einer mythischen Einheit verschmelzen. In dieser Verschmel-
zung manifestiert sich, wie bereits in der Stilisierung der Tell-Figur zum politischen
Messias, die fundierende Funktion von Mythen, insofern die Geschichte eines Kol-
lektivs insgesamt als „sinnvoll, gottgewollt, notwendig und unabänderlich“142 er-
scheint. Und ob man in Stauffachers Erzählung von der Landnahme durch die
Schweizer (NA 16, 181 f.) die Geschichte des auserwählten Volks der Juden143 oder
die Gründungslegende Amerikas144 als Vorbild sehen will, erscheint zweitrangig an-
gesichts des Umstands, dass sich diese Rede aus verschiedenen Versatzstücken –

der Exodus eines Volks, der einsame Fährmann, Städtegründungen – zusammen-
setzt und somit den bricolage-Charakter des mythischen Denkens ausstellt.145

Diese mythische Konstruktion der Geschichte dient vor allem dazu, den Figu-
ren Vergangenheitsfiktionen zu liefern, die ihnen helfen, praktische Zwecke in der

 Die Analogie zwischen Christus und Tell wurde in der Forschung schon häufiger gezogen,
allerdings zumeist ohne den projektiven Charakter herauszuarbeiten (vgl. Kaiser: Von Arkadien
nach Elysium, S. 183; Ueding: Wilhelm Tell, S. 276).
 Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 51.
 Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 79.
 Vgl. Kaiser: Von Arkadien nach Elysium, S. 174.
 Albrecht Koschorke: Brüderbund und Bann. Das Drama der politischen Inklusion in Schil-
lers Tell, in: Uwe Hebekus u. a. (Hg.): Das Politische. Figurenlehre des sozialen Körpers nach der
Romantik, München 2003, S. 106–122, hier S. 113.
 Vgl. Lévi-Strauss: Das wilde Denken, S. 29 f.

152 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



Gegenwart zu verfolgen.146 Solcher Fiktionen bedürfen die Eidgenossen gerade an-
gesichts des Umstands, dass die Versammlung auf dem Rütli eine revolutionäre
Rechtssetzung aus dem Nichts darstellt, die gerade deshalb der wortreichen Ka-
schierung bedarf.147 Deutlich zutage tritt diese Instrumentalisierung der Vergan-
genheit in der großen Rede, die Stauffacher auf dem Rütli hält: „Wir stiften keinen
neuen Bund, es ist / Ein uralt Bündniß nur von Väter Zeit, / das wir erneuern!“ (NA
16, 181) Diese Worte lassen die Absicht der Aufständischen erkennen, gerade keinen
entschiedenen Bruch mit der Vergangenheit herbeizuführen, sondern vielmehr
einen alten Rechtszustand wiederherzustellen.148 In der politischen Praxis korre-
liert diese Vergangenheitskonstruktion mit der immer wieder betonten Absicht der
Aufständischen, sich nicht gegen Kaiser und Reich als Inbegriff dieses alten Rechts-
zustands, sondern lediglich gegen Habsburg und seine Vögte aufzulehnen (vgl. NA
16, 141). Somit akzentuiert diese Zielsetzung die Differenz zur Französischen Revo-
lution, die bereits im Rahmen des modernen Zeitregimes erfolgte, wie gerade an
ihren öffentlichkeitswirksamsten Maßnahmen – der Hinrichtung Ludwigs XVI. und
der Einführung eines neuen Kalenders – deutlich abzulesen ist. Beide Strategien
haben ihre jeweils spezifischen Vor- und Nachteile, die sich komplementär zuein-
ander verhalten: Ist unter den Bedingungen des modernen Zeitregimes ein Neu-
start ohne den Ballast der Geschichte möglich,149 so erlaubt es die im ‚Tell‘ unter
den Bedingungen eines traditionellen Zeitregimes entfaltete Ursprungsmythologie,
„das Neue ohne Kampf der Parteien und der Generationen (mit dem Segen der
Väter) aus dem Alten hervorgehen zu lassen“150. Eine Revolution ist der Schweizer
Aufstand dann auch nur, wenn man die ältere, im 18. Jahrhundert bereits weitge-
hend vergessene Bedeutung dieses Begriffs zugrunde legt: Revolution bedeutet ei-
gentlich die Rückkehr zum Ausgangspunkt einer Bewegung und ist in einem politi-
schen Sinn vor dem Hintergrund des Kreislaufs der Verfassungen zu verstehen,
den Aristoteles und insbesondere Polybios bereits in der Antike lehrten.151

Wilhelm Tell als „Drama der Zeit“ wäre somit präziser noch als ‚Drama der
Veränderung‘ zu beschreiben. Schiller hebt hervor, dass Kontinuität in traditio-
nellen Zeitregimen lediglich eine Fiktion darstellt. Da Veränderungsrate und

 Vgl. Koschorke: Wahrheit und Erfindung, S.228 f.
 Vgl. Koschorke: Brüderbund und Bann, S. 111.
 Vgl. Albrecht Koschorke: Der fiktive Staat, S. 314.
 Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen?, S. 150.
 Koschorke: Der fiktive Staat, S. 315.
 Vgl. Koselleck: Vergangene Zukunft, S.69 f. Im Übrigen vermeidet Schiller den Begriff ‚Revo-
lution‘ in Wilhelm Tell ebenso wie bereits im Titel seines Geschichtswerks Abfall der Niederlande
von der spanischen Regierung (vgl. Manfred Riedel: Geschichte und Gegenwart. Europa in Schil-
lers Konzept der Universalgeschichte, in Otto Dann u. a. (Hg.): Schiller als Historiker, Stuttgart/
Weimar 1995, S. 29–58, hier S. 42).

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 153



- tempo im späten 13. Jahrhundert zweifellos noch nicht so hoch waren wie im
frühen 19. Jahrhundert, ließ sich die Fiktion der Kontinuität noch vergleichsweise
leicht herstellen. Aber auch unter diesen günstigen Bedingungen gewinnt der Um-
gang der Eidgenossen mit der geschichtlichen Entwicklung die Qualität einer Ver-
drängungsleistung: Sie müssen die von ihnen ausgelösten Veränderungen in Ab-
rede stellen, um sie bewältigen und vor sich selbst rechtfertigen zu können. Diese
Abwehrmechanismen gehören zu den Strategien, mit denen traditionelle Gesell-
schaften Hiatus-Erfahrungen verarbeiten und Sollbruchstellen kitten.152 Dass sich
die Schweiz tatsächlich verändert, erkennt mit Attinghausen genau die Figur, die
aufgrund ihres hohen Alters die Entwicklung tatsächlich beurteilen kann. Von un-
tergeordneter Bedeutung ist dabei, dass Attinghausen das Neue zu Beginn des
zweiten Akts noch verwirft (vgl. NA 16, 171), um es kurz vor seinem Tod empha-
tisch zu begrüßen. Das Pathos seiner Worte unterstützt Attinghausen gestisch,
indem er seine Hände auf Tells Sohn Walter legt:

Aus diesem Haupte, auf dem der Apfel lag,
Wird euch die neure beßre Freiheit grünen,
Das Alte stürzt, es ändert sich die Zeit,
Und neues Leben blüht aus den Ruinen.

(NA 16, 238)

Dass das Neue hier als das Bessere in Erscheinung tritt, sollte nicht darüber hin-
wegtäuschen, dass Attinghausen insgesamt einem traditionellem Zeitregime ver-
haftet bleibt: Er muss, wie sich an der Metaphorik deutlich ablesen lässt, die Ver-
änderung naturalisieren, um sie überhaupt verarbeiten zu können. Und auch
seine pathetische Geste steht ganz im Zeichen der Kontinuität: Die Verantwortung
geht, im Einklang mit der natürlichen Generationenfolge, von der ältesten Figur
des Dramas auf die jüngste über.

Am deutlichsten manifestiert sich die von Attinghausen registrierte Verände-
rung allerdings erst nach dem Tod des Greises. Wenn Rudenz mit den buchstäb-
lich letzten Worten des Dramas verkündet: „Und frei erklär’ ich alle meine
Knechte.“ (NA 16, 277) zeigt dies, „dass der neue Bund keineswegs nur ein Abglanz
und eine schwächere Kopie des alten, sondern ein qualitativ neuer ist“153. Kom-
plementär zur konservativen Revolution der Eidgenossen, die zumindest nach
modernem Verständnis gar keine Revolution sein will, handelt es sich hierbei um

 Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen?, S. 140.
 Schnyder: „Die Zeit bringt Rath.“, S. 248. Wenn hingegen Helmut Koopmann konstatiert,
dass sich in Wilhelm Tell ein Urzustand wiederherstellt, reproduziert er damit lediglich die Sicht-
weise der Figuren (vgl. Koopmann: Schiller und die Überwindung der aufgeklärten Geschichts-
philosophie, S. 73).

154 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



eine Revolution von oben. Zumindest ein entscheidender Schritt bei der Demo-
kratisierung – die in der alten Schweiz ohnehin bis zur kurzlebigen Helvetischen
Revolution von 1798 und somit bis kurz vor der Entstehung des Wilhelm Tell auf
wenige innerschweizerische Kantone beschränkt blieb154 und in vollem Umfang
erst Mitte des 19. Jahrhunderts realisiert wurde – geht vom Adel aus. Die Aufstän-
dischen hingegen halten nicht nur an ihrer Treue zu Kaisertum und Reich fest,
sondern auch an hierarchischen Strukturen, wie auf dem Rütli deutlich wird: Ul-
rich der Schmidt kommt als ältester Teilnehmer nicht zu der Ehre des Vorsitzes,
weil er „nicht freien Stands“ (NA 16, 180) ist. Wie bereits in Die Räuber geht auch
in Wilhelm Tell die Auflehnung gegen ein bestehendes Herrschaftssystem mit
einer zumindest partiellen Reproduktion monarchistischer Strukturen innerhalb
der Aufständischen einher.

Auch aus der Perspektive der Gegenseite, oder zumindest aus der Perspektive
des zeitweiligen Unterstützers der Habsburgischen Interessen Ulrich von Rudenz,
ist das Neue nicht in den demokratischen Verhältnissen zu sehen, die er mit sei-
nem Schlusswort etablieren sollte, sondern ganz im Gegenteil im absolutistischen,
frühneuzeitlichen Territorialstaat – die Frühe Neuzeit ist die Zukunft des Mittel-
alters. Gegenüber Attinghausen rechtfertigt Rudenz seine zeitweilige Treue zu
Habsburg mit einem politischen Kalkül:

Die Kaiserkrone geht von Stamm zu Stamm,
Die hat für treue Dienste kein Gedächtniß,
Doch um den mächt’gen Erbherrn wohl verdienen,
Heißt Saaten in die Zukunft streu’n.

(NA 16, 169; Hervorhebung im Original)

Auch wenn Rudenz mit diesen Worten nur nachträglich seine Unterstützung Habs-
burgs rationalisiert, die in erster Linie durch seine Liebe zu Bertha von Bruneck mo-
tiviert ist (vgl. NA 16, 171), weist seine Argumentation durchaus die Rationalität
einer langfristig vorausdenkenden politischen Strategie auf. Aus diesem Grund stellt
seine Argumentation aber in sprachlicher wie konzeptueller Hinsicht einen Ana-
chronismus dar: sprachlich, da der abstrakte Kollektivsingular Zukunft erst zu Be-
ginn der Sattelzeit und damit Schillers Zeiten den älteren Begriff des ‚Zukünftigen‘
ersetzt hat;155 konzeptuell, da sich die Kunst der politischen Prognose, die Rudenz’
Strategie zugrunde liegt, erst seit dem 16. Jahrhundert entwickelte.156 Diese Anachro-

 Vgl. Thomas Höhle: Die Helvetische Republik (1798–1803) als zeitgeschichtlicher Hintergrund
der Entstehung und Problematik von Schillers Wilhelm Tell, in: Brandt (Hg.): Friedrich Schiller,
S. 320–328, hier S. 325.
 Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen?, S. 48.
 Vgl. Koselleck: Vergangene Zukunft, S. 266.

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 155



nismen sind als Indizien dafür zu werten, dass sich Schiller über die Köpfe der Figu-
ren hinweg an die Rezipierenden wendet,157 allerdings nicht im Sinne einer platten
Analogie der geschichtlich-politischen Verhältnisse ‚um 1300‘ und ‚um 1800‘, zwi-
schen denen nicht weniger als ein halbes Jahrtausend liegt. Wenn sich in Wilhelm
Tell die Demokratie der innerschweizerischen Kantone unter Berufung auf das Alte
etabliert, während der absolutistische Staat als das neue, zukunftsweisende Modell
erscheint, so sind diese Konstellationen völlig konträr zur Perspektive der Zeitgenos-
sen der Französischen Revolution. In den Augen der Rezipierenden zu Beginn des
19. Jahrhunderts stellen die Hoffnungen, die Rudenz in den absolutistischen Territo-
rialstaat setzt, eine ‚vergangene Zukunft‘ dar.

Somit kann aber die im ‚Tell‘ skizzierte geschichtliche Konstellation gar nicht
als Modell für die politische Wirklichkeit der Entstehungszeit dienen und bietet
keine Alternative zum Verlauf der Französischen Revolution an.158 Bereits Schil-
ler hat die Handlung in einem Brief an Körner als „individuelles und einziges
Phänomen“ (NA 31, 160) charakterisiert und somit den universalgeschichtlichen
Anspruch früherer Texte verabschiedet. Dass die Handlung gerade nicht als Mo-
dell für die Gegenwart taugt, hat Wolfgang Riedel unter Rückgriff auf die ästheti-
schen Kategorien Schillers betont: Schillers Drama „‚erzählt‘ einem modernen
(sentimentalischen) Publikum, was unter vormodernen (naiven) Bedingungen ge-
lang und was, weil an diese Randbedingungen gebunden, unter den ganz anderen
Voraussetzungen der Moderne nicht in gleicher Weise gelingen muss oder über-

 Eine derartige Kommunikationsstruktur ist in Schillers Dramen kein Einzelfall. Bereits im
Don Karlos geht der Marquis de Posa deutlich über seinen zeitlichen Horizont hinaus: „Das Jahr-
hundert / Ist meinem Ideal nicht reif. Ich lebe / Ein Bürger derer, welche kommen werden.“ (NA
7.I, 511) Zu recht weißt Manfred Riedel darauf hin, dass in Don Karlos eigentlich „kein histori-
sches, sondern ein Gegenwartsdrama“ zu sehen ist, insofern das Stück den „Menschen am Hofe
Philipps II. Vernunftideen der Aufklärung, die Forderung nach Gedanken- und Gewissenfreiheit,
in den Mund legte und sie damit zu verbreiten suchte“ (Riedel: Geschichte und Gegenwart, S. 35).
 In der Forschung wurde noch auf weitere Differenzen zwischen Schillers Drama und der
Französischen Revolution aufmerksam gemacht, die aber nicht mit zeitlichen Strukturen zusam-
menhängen. So bemerkt Hans-Jörg Knoblauch: „Ein Abbild der Französischen Revolution kann
man im ‚Wilhelm Tell‘ trotz Bastille-Sturm schon deshalb nicht erblicken, weil es sich hier um
eine Auflehnung gegen Fremdherrschaft handelt.“ (Hans-Jörg Knobloch: Wilhelm Tell. Histori-
sches Festspiel oder politisches Zeitstück?“, in: ders./Helmut Koopmann (Hg.): Schiller heute, Tü-
bingen 1996, S. 151–265, hier S. 158) Albrecht Koschorke macht zudem auf die völligen konträren
Handlungsorte aufmerksam: „Die Erstürmung der Zwingburgen weckte im Jahr 1805 unvermeid-
lich Erinnerungen an den Sturm der Bastille. Um die Analogie nicht zu weit gehen zu lassen, fügt
Schiller eine Reihe von gegenläufigen Motiven in die Dramenhandlung ein. Eine große Rolle
spielt dabei das durch musikalische Untermalung opernhaft in Szene gesetzte ländliche Kolorit,
das die Ereignisse auf dem Rütli plakativ vom Verderben der Ebene und der Städte abhebt.“ (Alb-
recht Koschorke: Brüderbund und Bann, S. 113.

156 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



haupt nur kann: eine menschliche Revolution“159. Diese „Randbedingungen“ las-
sen sich als Zeitregime präzisieren. Einen entscheidenden Beitrag zum Erfolg des
Aufstands leistet der Umstand, dass dieser von seinen Initiatoren, die noch gänz-
lich dem traditionellen Zeitregime verhaftet sind, gar nicht als Revolution gedacht
war, sondern vielmehr als Rückkehr zu einem mythisch verklärten Urzustand.
Während die Figuren unter den Bedingungen eines traditionellen Zeitregimes
agieren, ist das Drama jedoch eindeutig aus der Perspektive des modernen Zeitre-
gimes konzipiert, indem es ein entscheidendes Ereignis der Sattelzeit in Rechnung
stellt: den Zerfall des historia magistra vitae-Topos, der auf der Prämisse eines
durchgehenden Geschichtskontinuums basiert.160 Aus Wilhelm Tell können wir
vor allem lernen, dass wir aus der Geschichte nichts mehr lernen können, jeden-
falls nicht in dem Sinne, dass uns Jahrhunderte zurückliegende Vorgänge Blau-
pausen für die Bewältigung aktueller Probleme liefern. Über die jeweilige Kon-
struktion von Zeitlichkeit hinaus ist der Unterschied zwischen Mittelalter und
Moderne allerdings weitaus weniger scharf, als von Riedel proklamiert. Das Ge-
schichtsbild des späten Schiller geht, wie die Analyse von Am Antritt des neuen
Jahrhunderts gezeigt hat, eher von anthropologischen Konstanten als von ge-
schichtsphilosophischen Differenzen aus. Der fehlende Modellcharakter der
Handlung hat zwei komplementäre Ursachen: zu große Distanz aus geschichts-
philosophischer Perspektive und zu große Nähe aus anthropologischer Per-
spektive.

Fraglich ist nämlich nicht nur, ob es sich bei der ‚menschlichen Revolution‘ in
Wilhelm Tell überhaupt um eine ‚Revolution‘ im modernen Sinne handelt, sondern
auch, wie ‚menschlich‘ diese eigentlich ist. Zumindest auf den ersten Blick scheint
außer Frage zu stehen, dass der Aufstand der Eidgenossen seine Legitimation zu
einem erheblichen Teil aus seinem weitgehend unblutigen Verlauf bezieht. Mit dem
Leben bezahlen müssen nur die Figuren, die es wirklich nicht besser verdient
haben: die beiden Vögte Wolfenschießen und Gessler, die in den naturrechtlich ge-
schützten Privatraum der Familie eindringen, indem sie Ehefrauen vergewaltigen
respektive Väter auf ihre Kinder schießen lassen. Und der letzte Akt des Dramas
scheint vor allem die Funktion zu haben, die Menschlichkeit und damit auch die
Legitimität des eidgenössischen Aufstands zu unterstreichen, indem sie mit Parrici-
das Mordtat ihr Gegenbild vor Augen führt: das durch Habgier motivierte Atten-
tat.161 Allerdings ist die Gegenüberstellung von Tell und den Aufständischen auf der

 Riedel: Unwiederbringlich, S. 55.
 Vgl. Koselleck: Vergangene Zukunft, S. 40.
 Wohl nicht zuletzt unter dem Eindruck dieser Szene wurde in der Forschung immer wieder
die scheinbar holzschnittartige Figurenkonstellation des Dramas betont (vgl. Kaiser: Von Arka-
dien nach Elysium, S. 179; Albertsen: Ein Festspiel und kein Drama, S. 330).

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 157



einen und Parricida auf der anderen Seite bei weitem nicht so plakativ und holz-
schnittartig, wie es zunächst den Anschein hat. Immerhin dient Parricidas Behand-
lung durch König Albert, von der Konrad Hunn auf dem Rütli berichtet, den Eidge-
nossen zur Legitimation ihres Aufstands: „Gerechtigkeit erwartet nicht vom König. /
Beraubt er nicht des eignen Bruders Kind, / Und hinterhält ihm sein gerechtes
Erbe?“ (NA 16, 187) Dass sich sowohl die Aufständischen als auch Tell scheinbar
überzeugend von Parricida abgrenzen können, ist auf die Arbeitsteilung zwischen
diesen zurückzuführen, die zwar keinem koordinierten Handeln entspringt, sich
aber für beide Seiten als überaus praktisch erweist. Die Aufständischen teilen mit
Parricida zwar das politische Ziel – der Willkürherrschaft König Albrechts entgegen-
zutreten –, aber nicht die Mittel. Somit kann Stauffacher seine Hände in Unschuld
waschen, nachdem er von der Ermordung des Königs erfahren hat: „Den Mördern
bringt die Unthat nicht Gewinn, / Wir aber brechen mit der reinen Hand / des blut-
gen Frevels segenvolle Frucht.“ (NA 16, 264; Hervorhebung im Original) Tell hinge-
gen teilt mit Parricida das Mittel – den Mord –, aber nicht die Ziele, da er als Privat-
mann seine Familie verteidigt.162 So hält er dem in sein Haus geflüchteten Parricida
entgegen: „Darfst Du der Ehrsucht blutge Schuld vermengen / Mit der gerechten
Nothwehr eines Vaters?“ (NA 16, 272) Bekanntlich führt Tell seine Tat aus dem Hin-
terhalt der ‚hohlen Gasse‘ aus,163 ein Umstand, der schlichtweg unvereinbar mit der
Berufung auf „Notwehr“ ist, so dass Rache als das weitaus plausiblere Tatmotiv er-
scheint. Man muss deshalb nicht in das andere Extrem fallen und wie Ludwig
Börne in Tells Tat lediglich einen „schnöden Meuchelmord“164 sehen; aber Tell mit
Gerhard Kaiser zu einem „Heiligen der Natur“165 zu stilisieren, schießt gleicherma-
ßen weit über das Ziel hinaus und reproduziert die Berufung der Eidgenossen auf
vermeintliche Naturzustände, die Schillers Drama als Mythos entlarvt. Tell ist der
Rächer seiner Familie, nicht aber der Retter seiner Nation, als den ihn die Aufständi-
schen am Ende des Stücks feiern. Zudem nimmt der Schütze mit dieser vermeintli-
chen „Notwehr“ das Risiko in Kauf, dass sich die Habsburger für die Ermordung
Gesslers ihrerseits rächen werden, und zwar nicht nur an ihm selbst. Tell spielt,

 Die politische Dimension seiner Tat ist Tell zwar bewusst, aber der privaten Motivation un-
tergeordnet (vgl. Immer: Der inszenierte Held, S. 412 f.).
 Tells berühmter Monolog, der die Szene „Die hohle Gasse bei Küßnacht“ einleitet, lässt kei-
nen Zweifel daran, dass der Schütze aus dem Hinterhalt agiert: „Durch dieses hohle Gasse muß
er kommen, / Es führt kein andrer Weg nach Küßnacht – Hier / vollend ichs – Die Gelegenheit ist
günstig. / Dort der Holunderstrauch verbirgt mich ihm, / Von dort herab kann ihn mein Pfeil er-
langen, / Des Weges Enge wehret den Verfolgern.“ (NA 16, 243)
 Zitiert nach: Hans-Jörg Knobloch: Art. Wilhelm Tell, in: Helmut Koopmann (Hg.): Schiller-
Handbuch, 2. durchges. und akt. Aufl., Stuttgart 2011, S. 515–543, hier S. 528.
 Kaiser: Von Arkadien nach Elysium, S. 192.

158 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell



nicht zum ersten Mal in diesem Drama, mit dem Leben seiner Familie, ohne damit
übergeordneten Interessen zu dienen. Ein Indiz für ein Schuldbewusstseins Tells fin-
det sich, wenn auch nicht im Sprachlichen, so doch zumindest im Gestischen, näm-
lich in der durch eine Regieanweisung vorgegebenen Verhüllung seines Gesichts
während seines Dialogs mit Parricida (vgl. NA 16, 273).166 Spätestens hier endet aber
auch die insbesondere von den Figuren immer wieder bemühte Christus-Analogie:
Tell nimmt nicht als ein ‚Lamm Gottes‘ die Schuld der Welt auf sich, sondern ist
durch das Attentat an Gessler selbst schuldig geworden. Die menschliche Revolution
wird aus dieser Perspektive zu einer allzu menschlichen Revolution.

Die Analyse der unkoordinierten Arbeitsteilung zwischen Tell und den Eidge-
nossen lässt aber zugleich einen weiteren und entscheidenden Grund erkennen,
warum das im ‚Tell‘ vorgeführte Geschehen gerade nicht als Modell für die politi-
sche Realität der Zeit um 1800 taugt. Der Erfolg des eidgenössischen Aufstands ist
nicht nur durch Zeit- und Handlungsmodelle bedingt, die fünf Jahrhunderte später
schlichtweg ihre Gültigkeit verloren haben, sondern auch durch schieren Zufall –
und Zufall ist das genaue Gegenteil von geschichtsphilosophischer Notwendigkeit,
wie sie Schiller noch in der Geschichte des niederländischen Abfalls von der spani-
schen Regierung postuliert hatte. Der gesamte fünfte Akt des Dramas steht unter
dem Motto: ‚Das Imperium schlägt nicht zurück‘. Noch zu Beginn des Schlussakts
rechnen die Eidgenossen fest mit der Vergeltungsaktion des Königs (vgl. NA 16,
260 f.); dass sie auf provozierende Racheaktionen verzichten, stellt somit auch
keine Suspension des ‚vae victis‘-Prinzips dar, sondern entspringt politisch klugem
Handeln. Aufgrund der Mordtat Parricidas findet die Vergeltung jedoch nicht statt.
Parricida wird damit zu einem aus dramentheoretischer Hinsicht spätestens seit
Horaz’ Ars Poetica verschrienen deus ex machina167 – oder genauer: ‚diabolus ex
machina‘ –, der das gute Dramenende durch eine Wendung herbeiführt, die sich
nicht aus dem vorherigen Geschehen ergibt, ja in diesem Fall nicht einmal von
ihrem Urheber intendiert wurde. Die dramenimmanente Chronologie führt somit
vor, wie verschiedene, unkoordinierte Handlungen von Einzelnen und Kollektiven
so koinzidieren, dass aus einer an sich ganz unübersichtlichen und verwirrenden
Situation heraus ein historisches Ereignis hervorgehen kann.168 Wie Wilhelm Tell
mit aller Deutlichkeit zeigt, muss ein chaotischer Geschichtsverlauf nicht unbedingt
mit einem schlechten Ausgang korrelieren, obwohl genau diese Annahme oft still-
schweigend gemacht wird. Der ‚Tell‘ hebt das Ziel einer universalen Emanzipation
der Menschheit ins Gedächtnis, lässt aber den im Drama beschrittenen Weg zum

 Vgl. Peter-André Alt: Schiller, Bd. 2, S. 584.
 Vgl. Quintus Horacius Flaccus: Ars Poetica/Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch, übers. und
mit einem Nachwort hg. von Eckart Schäfer, Stuttgart 1972, V.191 f.
 Vgl. Schnyder: „Die Zeit bringt Rath.“, S. 251.

4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell 159



Etappenziel einer Demokratisierung der innerschweizerischen Kantone keineswegs
als Vorbild für weitere Emanzipationsschritte erscheinen. Was unter dramaturgi-
schen Gesichtspunkten als eine Schwäche des Stücks gelten könnte – die mangel-
hafte Verknüpfung der einzelnen Handlungsstränge, und zwar insbesondere der
Handlung um Parricida –, ist hinsichtlich seiner analytischen Leistung somit als
eine entscheidende Stärke zu bewerten: Der Ausgang des ‚Tell‘ demonstriert, dass
der geschichtliche Verlauf zu einem nicht unerheblichen Teil von Zufälligkeiten ab-
hängt. In der Antrittsvorlesung versuchte Schiller den Nachweis zu führen, dass
zwischen den einzelnen geschichtlichen Ereignissen nicht nur kausale Zusammen-
hänge bestehen, sondern dass diese darüber hinaus auch final motiviert sind; in
seinem letzten Drama baut er die Kausalität zur bloßen Temporalität ab. Zwar sind
die einzelnen Handlungsstränge in sich kausal motiviert, aber es besteht schlicht-
weg kein kausaler Zusammenhang zwischen den nahezu gleichzeitigen Taten Tells
und Parricidas, die aber beide erforderlich sind, um dem Schweizer zum Erfolg zu
verhelfen.169 Die Ereignisse bilden inWilhelm Tell nicht mehr eine eindimensionale
„Kette von Begebenheiten [...], die wie Ursache und Wirkung in einander greifen“
(NA 17, 370), sondern vielmehr ein mehrdimensionales Netz, dessen Knotenpunkte
allesamt überdeterminiert sind. Die Vorstellung einer linear vorlaufenden Ge-
schichte, die deren Prozesshaftigkeit im Sinne des Fortschrittsdenkens akzentuiert,
wird von Schiller in seinem letzten Drama verabschiedet. Der Mensch ist nicht
Herr der Geschichte, aber es gibt auch keinen geschichtsphilosophischen Master-
plan, der das gute Ende über die Köpfe der Beteiligten hinweg garantiert. Damit
wird die Zukunft für die modernen Rezipierenden, was die Vergangenheit für die
vormodernen Dramenfiguren ist: eine bloße Konstruktion, die dabei hilft, Handlun-
gen zu legitimieren und Veränderungen zu verarbeiten.

 Allerdings findet sich in einer der wichtigsten Quellen der Vorlesung, nämlich in Schlözers
Vorstellung seiner Universal-Historie, genau diese Unterscheidung zwischen einem kausalen und
einem lediglich chronologischen Zusammenhang, die der Universalhistoriker als „Realzusam-
menhang“ und „Zeitzusammenhang“ konzeptualisiert. Reduziert Schiller in der Vorlesung alle Zu-
sammenhänge auf ‚Realzusammenhänge‘ im Sinne Schlözers, spielen für die Handlung von Wil-
helm Tell auch ‚Zeitzusammenhänge‘ eine entscheidende Rolle. Allerdings hätte der späte Schiller
wohl kaum Schlözers geschichtstheologischer Ansicht zugestimmt, dass „ein höherer Geist, der
die Verkettung aller Dinge unsers Erdbodens durchschaut, auch unter ihnen eine entweder spä-
terer oder frühere Realverbindung finden“ (Schlözer: Vorstellung seiner Universal-Historie, S. 46
und 49; Hervorhebungen im Original) würde.

160 4 Das Drama der Veränderung: Wilhelm Tell


