


Partizipation damals und heute 



Forschungen und Berichte des
Braunschweigischen
Landesmuseums 

 
Neue Folge 

Band 4 



Partizipation
damals und heute 

 
Kulturelles Erbe und Identität in historischen und 
jüdischen Museen und Gedächtniseinrichtungen 

Herausgegeben von 
Bettina Gierke, Heike Pöppelmann und 
Hansjörg Pötzsch 

Im Auftrag des Braunschweigischen Landesmuseums 



ISBN 978-3-11-134642-7 
e-ISBN (PDF) 978-3-11-149461-6 
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-149577-4 
DOI https://doi.org/10.1515/9783111494616 

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell 
– Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter https:// 
creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/. 

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte 
(wie Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-
Publikation enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers 
erforderlich sein. Die Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, 
die das Material weiterverwendet. 

Library of Congress Control Number: 2025942959 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de 
abrufbar. 

© 2026 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2026 Bettina Gierke, Heike 
Pöppelmann und Hansjörg Pötzsch, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston 
Genthiner Straße 13, 10785 Berlin. 
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyterbrill.com. 

Einbandabbildung: Die Hornburger Synagoge in der Dauerausstellung des Braunschwei-
gischen Landesmuseum in Hinter Aegidien. Braunschweigisches Landesmuseum, Anja Pröhle. 
Satz: bsix information exchange GmbH, Braunschweig 
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck 

www.degruyterbrill.com 
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit: 
productsafety@degruyterbrill.com 

mailto:productsafety@degruyterbrill.com
www.degruyterbrill.com
www.degruyterbrill.com
http://dnb.dnb.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0
https://doi.org/10.1515/9783111494616


Inhaltsverzeichnis 

Heike Pöppelmann 
Vorwort  1 

Bettina Gierke 
Einleitung  5 

Dimensionen des partizipativen Sammlungsaufbaus 

Markus Walz 
Partizipation im Museum: Definition und Abgrenzung, Ausprägungen in 
Vergangenheit und Gegenwart  13 

Felicitas Heimann-Jelinek 
Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  29 

Nina Lucia Groß und Tilman Walther 
Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg 
Über Wollen und Können von musealer Öffnung und die Grenzen nachhaltiger 
Beziehungsarbeit in projektbasierten Arbeitsfeldern  39 

Partizipativer Sammlungsaufbau in der Gegenwart 

Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 
Patrimonialization and Cooperation 
Jewish Cultural Heritage in Regensburg  53 

Christina Ludwig 
Imagine all the people – Livin' life in a new „museum“. 
Einblicke in die Diskussionen um ein „Jüdisches Museum“ in 
Dresden/Sachsen  67 

Tamar Lewinsky 
Herausforderungen, Chancen und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte 
am Jüdischen Museum Berlin  81 



VI  bei den Autorinnen und Autoren 

Anika Reichwald 
Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  93 
Communities, partizipative Beiträge und das Jüdische Museum 
Hohenems  93 

Nadine Panteleon 
„Das ist unser HEIMATMuseum“ – Partizipation und Identifikation durch 
Bürgerbeteiligung im Börde-Museum  109 

Patizipativer Sammlungsaufbau in der Vergangenheit 

Isobel Muir 
Jewish members of Britain's National Art Collections Fund, 1903–1930  127 

Hansjörg Pötzsch 
Passion – Partizipation – Profession. Karl Steinacker, bürgerliches 
Engagement und das Vaterländische Museum zu Braunschweig 
(heute: Braunschweigisches Landesmuseum)  141 

Christopher Galler 
Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  157 

Claudia Selheim 
Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz am Beispiel 
des Germanischen Nationalmuseums  171 

Gabriele Köster 
Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  185 

Kathrin Pieren 
The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in 
Civil Society  205 

Jonathan Voges 
Engagement und Erinnern. Die Gedenkstätte KZ-Außenlager Schillstraße und 
das Schill-Denkmal von 1837 bis heute  219 

Liste der Beiträger:innen  231 

Personenregister  233 



Heike Pöppelmann 
Vorwort 

Viele Museen sind im geschichtsverrückten späten 19. Jahrhundert durch Verei-
ne und durch das Engagement Ehrenamtlicher gegründet wurden.1 Inwieweit 
prägt ihre Sammelleidenschaft bis heute das Konzept der betreffenden Museen? 
Welche Rolle spielten Frauen jener Zeit? Und wie steht es um die Beteiligung 
von Jüdinnen und Juden? Wer konnte aktiv werden und wer ist dabei ausge-
schlossen gewesen? Welche Machtverhältnisse werden dadurch bis heute repro-
duziert? Wie beeinflussen diese Sammlungen die heutige Ausrichtung des Mu-
seums und die gegenwärtige Sammlungsstrategie? Wie gehen wir mit dem Erbe 
des Sammelns um: als Lust oder als Last? Was bedeutet Nachhaltigkeit für uns, 
wenn wir an unsere teils übervollen Depots denken, gefüllt mit Objekten, durch 
die uns Menschen ihre Geschichte anvertraut haben? 

Seit zwanzig Jahren hat das Thema Partizipation im Museum Hochkonjunk-
tur und die Museumsarbeit zunehmend verändert. Nina Simons Publikation 
„The Participatory Museum“ von 2010 war für die bis heute andauernde Ausein-
andersetzung richtungsweisend.2 2017 stellte Anja Piontek in der Einleitung ih-
rer Dissertation „Museum und Partizipation. Theorie und Praxis kooperativer 
Ausstellungspraxis und Beteiligungsangebote“ pointiert die Frage, ob wir am 
Beginn eines partizipativen Zeitalters stehen? Am Ende ihrer Einführung fragte 
sie nicht weniger treffend: „Was passiert wirklich, wenn Museen Menschen aus 
der Bevölkerung beteiligen?“3 

Seither fanden zahlreiche Tagungen zu Partizipation und kultureller Teilha-
be statt, und eine wachsende Zahl von Publikationen beleuchtet das Thema. In 
der Praxis wurden Projekte erprobt oder als Bestandteil der alltäglichen Muse-
umsarbeit etabliert – von der Zuarbeit bis zur Co-Kuratierung. Jüngst erschienen 
ist das Werk von Julia Büchel „Repräsentation – Partizipation – Zugänglichkeit. 
Theorie und Praxis gesellschaftlicher Einbindung in Museen und Ausstellun-
gen“.4 

Warum noch eine Tagung zum Thema? 
Bettina Gierke und Hansjörg Pötzsch entwickelten die Idee zu dieser Ta-

gung durch die intensive Auseinandersetzung des Braunschweigischen Landes-
museums mit der Sammlung „Judaika“. Zwischen 2016 und 2021 waren zwei 

1 Vgl. Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, S. 71 f. 
2 Vgl. Simone: The Particpatory Museum. 
3 Piontek: Museum und Partizipation. 
4 Vgl. Büchel: Repräsentation – Partizipation – Zugänglichkeit. 

Open Access. © 2026 Heike Pöppelmann, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-001 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-001


2  Heike Pöppelmann 

Wissenschaftlerinnen, Felicitas Heimann-Jelinek und Lea Weik, im Rahmen von 
Forschungsprojekten mit der Erschließung und Erforschung der Objekte be-
traut. Die Ergebnisse flossen in das Konzept der 2021 eröffneten Dauerausstel-
lung „Ein Teil von uns. Deutsch-jüdische Geschichte aus Niedersachsen“ ein, 
die im Landesmuseum Hinter Aegidien zu sehen ist.5 Beide Wissenschaftlerin-
nen haben die Ausstellung in engem Austausch mit dem Team des Landesmu-
seums konzipiert. Im Zuge der Provenienzforschung stieß Hansjörg Pötzsch 
zum Team. In Szene gesetzt mit hoher Sensibilität für Thema und Raum – es 
handelt sich ursprünglich um den Tanzsaal eines ehemaligen evangelischen 
Vereinshauses – wurde die Ausstellung durch den Wiener Architekten Martin 
Kohlbauer. Vor dem Hintergrund der Museumsgeschichte des Braunschweigi-
schen Landesmuseums – 1891 als „Vaterländisches Museum“ durch die Initia-
tive männlicher Bürger6 begründet –, spiegeln sich in dessen Entstehung die 
klassischen Muster vieler Institutionen der Museumsgründungswelle um 1900. 
Die aktive Beteiligung jüdischer Bürgerinnen und Bürger am Aufbau der Samm-
lung bis 1933 wurde erst durch die Forschungsprojekte offenkundig. Heute wis-
sen wir, dass ein Großteil der Objekte durch die Sammlungsarbeit der jüdischen 
Gemeinschaft im Freistaat Braunschweig entstanden ist.7 Die kontinuierliche 
Digitalisierung der Bestände, deren Provenienzforschung und die damit verbun-
dene notwendige Auseinandersetzung mit bisherigen Sammlungskonzepten 
und -strategien sind die Perspektive, die Bettina Gierke als Leiterin der Abtei-
lung Sammlung und Forschung am Landesmuseum in das Konzept der Tagung 
einbrachte. 

Blick in die Vergangenheit – Perspektiven für die 
Zukunft 

Obwohl die Gründungsphase vieler Museen und Sammlungen aus bürgerlicher 
Initiative hervorging, bleibt diese oft eine Randnotiz in der Forschung. Dabei 
standen Museen von Beginn an im Austausch mit ihrem Publikum. Anja 
Piontek betont die aktive Rolle der Bürger*innen im Museumsgeschehen zur 
Hochphase der Museumsgründungen: vom Beitrag einzelner Objekte bis hin zu 

5 Vgl. Jelinek/Pöppelmann (Hrsg.): Ein Teil von uns. 
6 Vgl. Pöppelmann: Wie gelangte das Gemälde „Gambenkonzert“ in die Sammlung des Braun-
schweigischen Landesmuseums?, S. 7 (mit Anm. 3 u. 4). 
7 Pötzsch, Woher stammen die Objekte, in: Jelinek/Pöppelmann(Hrsg.), Ein Teil von uns, 
S. 33–35. 



3 Vorwort  

umfassender Zusammenarbeit. Noch heute gehören Sammelaktionen – vor al-
lem zur Alltagskultur der Gegenwart – zu den gängigsten Formen der Partizipa-
tion.8 Das Aktivitätsspektrum reichte von contributory-, collaborative- und co-
creative-Projects nach Nina Simon, bzw. von Zu- über Mit- bis zur Zusammenar-
beit nach der Definition von Piontek. 

Die aktive Sammlungstätigkeit während der Gründungsphase des „Vater-
ländischen Museums“ und unter der Leitung des ersten Direktors Karl Stein-
acker (1910–1935) prägt das Selbstverständnis des Braunschweigischen Landes-
museums bis heute. Hansjörg Pötzsch widmet dieser Frühphase und der Person 
Steinackers einen eigenen Beitrag. 

Mit Blick auf die Zukunft ist uns bei der Neukonzeption des derzeit ge-
schlossenen Vieweghauses am Burgplatz – das als Hauptstandort umfassend 
saniert und als „grünes Museum“ neu eingerichtet wird – wichtig, die Partizipa-
tion aus der Gründungszeit des regionalen Heimatmuseums hervorzuheben. 
Wie steht diese frühe Form der partizipativen Sammlungsentstehung im Ver-
hältnis zu unserem heutigen Verständnis von Partizipation? 

Damals wie heute geht es darum, ein breiteres und vielfältigeres Publikum 
anzusprechen. Während Museen im 19. und frühen 20. Jahrhundert vor dem 
Hintergrund der Industrialisierung neue Zielgruppen erschließen wollten, ste-
hen wir heute vor Herausforderungen wie dem demografischen Wandel, verän-
derten Freizeitgewohnheiten und einer zunehmend individualisierten Gesell-
schaft. Nur fünf bis zehn Prozent der Bevölkerung zählen zu den regelmäßigen 
Museumsbesuchern. Partizipation zielt heute darauf ab, Museen zu demokrati-
sieren, lebensnahe und relevante Themen emotional zu erschließen, Commu-
nities gezielter anzusprechen und Bindungen zu schaffen. 

An der Tagung und an der Publikation haben sich Referent*innen und Dis-
kutierende aus Deutschland, Österreich, Israel, Großbritannien und den USA 
beteiligt. Sie vertreten kulturhistorische Einrichtungen, jüdische Museen, 
Kunstmuseen, Gedenkstätten sowie Forschungseinrichtungen und teilen ihre 
Erfahrungen mit den Auswirkungen von Partizipation auf ihre Institutionen – 
oft mit Fokus auf die eigene Geschichte. 

Mein herzlicher Dank gilt Bettina Gierke und Hansjörg Pötzsch für ihre 
Idee, das Konzept und die Organisation der Tagung, der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft für die finanzielle Unterstützung und der Verwaltung und den 
freiwilligen Helfern, die uns tatkräftig unterstützt haben. 

Ich freue mich sehr, dass der Band zur Tagung bei De Gruyter erscheint. Da-
für gebührt Bettina Gierke und besonders ihrer freundlichen Hartnäckigkeit ge-
genüber allen Beteiligten ein außerordentlich großer Dank. 

8 Vgl. Piontek: Museum und Partizipation, S. 97. 



4  Heike Pöppelmann 

Bibliografie 

Büchel, Julia: Repräsentation – Partizipation – Zugänglichkeit. Theorie und Praxis gesellschaft-
licher Einbindung in Museen und Ausstellungen, Bielefeld 2022. 

Heesen, Anke te: Theorien des Museums zur Einführung, Hamburg 22013. 
Jelinek, Felicitas/Pöppelmann, Heike (Hrsg.): Ein Teil von uns. Deutsch-jüdische Geschichten 

aus Niedersachsen, Göttingen 2023. 
Piontek, Anja: Museum und Partizipation. Theorie und Praxis kooperativer Ausstellungspraxis 

und Beteiligungsangebote, Bielefeld 2017. 
Pöppelmann, Heike: Wie gelangte das Gemälde „Gambenkonzert“ in die Sammlung des Braun-

schweigischen Landesmuseums?; in: Jochen Luckhardt: 24 Gestalten und ein Hund. Das 
„Gambenkonzert“ – eine Bildgeschichte in sechs Kapiteln (Kleine Reihe des Braunschwei-
gischen Landesmuseums; 12), Wendeburg 2022. 

Hansjörg Pötzsch, Woher stammen die Objekte?, in: Jelinek/Pöppelmann, Ein Teil von uns, 
S. 33–35. 

Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010, https://www.participatorymuseum. 
org/read/ (20.12.2024). 

https://www.participatorymuseum.org/read/
https://www.participatorymuseum.org/read/


Bettina Gierke 
Einleitung 

Der vorliegende Sammelband ist aus der Tagung „Partizipation und Engage-
ment: Der Einfluss aktiver Bevölkerungsbeteiligung auf Kultur- und Gedächtnis-
einrichtungen“ hervorgegangen, die am 17. und 18. April 2023 im Braunschwei-
gischen Landesmuseum stattgefunden hat. Im Fokus standen Museen, Kultur-
und Gedächtnisinstitutionen, die jüdische Sammlungen aufweisen oder sich zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts aus einem bürgerlichen Engagement heraus gebil-
det haben. Ohne das aktive Mitwirken von Bürger*innen an solchen Institutio-
nen wären die hier vorgestellten Sammlungen nicht entstanden. Der Sammel-
band betrachtet die Verbindung und die Beziehungen zwischen den gedächtnis-
wahrenden Institutionen und den sich engagierenden Personen oder Gruppen. 

Die hier vorgestellten Museen und Gedächtnisinstitutionen setzen auf eine 
aktive Beteiligung ihrer Communities, um ihre Sammlungen zu erweitern. Wie 
unterschiedlich diese Beteiligung ausgestaltet werden kann, zeigen die Beispie-
le aus der heutigen musealen Praxis jüdischer Museen und Gedächtniseinrich-
tungen und der Blick in die historischen Prozesse während der Gründung soge-
nannter Vaterländischer Museen. 

Die Professionalisierung der Museumsarbeit seit Beginn des 20. Jahrhun-
derts ist ein Hauptgrund für die unterschiedlichen Strategien, die heute einge-
setzt werden, um öffentliches Engagement zu fördern. Vaterländische Museen 
gründeten sich meist aus dem Engagement einer kleinen, homogenen Gruppe 
gut situierter Bürger*innen, die ihre eigene gesellschaftliche Geschichte und 
ihre eigenen Errungenschaften erhalten und präsentieren wollten. Daraus sind 
komplexe Institutionen geworden, die sich weit geöffnet und nun den Anspruch 
an sich selbst haben, die gesamt-gesellschaftliche Geschichte ihrer Region ab-
zubilden. Dies kann nur mit einer aktiven Beteiligung der breiten Öffentlichkeit 
erfolgen. 

Um diese komplexe Thematik zu beleuchten, ist der vorliegende Band in 
drei große Themenbereiche gegliedert. Im ersten Teil, „Dimensionen des partizi-
pativen Sammlungsaufbaus“, gibt Markus Walz mit seinem Beitrag „Partizipa-
tion im Museum: Definition und Abgrenzung, Ausprägungen in Vergangenheit 
und Gegenwart“ eine grundlegende Einführung in die Thematik. Er behandelt 
insbesondere museologische Fragestellungen, etwa die Herausforderung, parti-
zipative Ansätze mit dem demokratischen Auftrag der Museen in Einklang zu 
bringen. Walz analysiert dabei historische Problemstellungen, wie sie etwa An-
fang des 20. Jahrhunderts in Vaterländischen Museen auftraten. Er macht deut-

Open Access. © 2026 Bettina Gierke, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-002 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-002


6  Bettina Gierke 

lich, dass diese Museen lange primär auf die Identitätsbildung fokussiert wa-
ren, wodurch sich ein enger Rahmen ergab, der kaum Raum für Diversität und 
breite gesellschaftliche Beteiligung ließ. Walz zeigt zudem anhand kurzer Fall-
beispiele, in welcher Art und Weise Partizipation in Museen unterschiedliche 
Ausprägungen gefunden hat. 

Anschließend widmet sich Felicitas Heimann-Jelinek in ihrem Beitrag 
„Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?“ der Verantwor-
tung der Museen gegenüber den beteiligten Personen. Anhand der jüdischen 
Sammlung des Braunschweigischen Landesmuseums und insbesondere des 
Beispiels der Schenkung von Sophie Kutner beleuchtet sie die Frage, ob und 
wie Museen aus individuellen Schicksalen auf breitere historische Kontexte 
schließen können. Heimann-Jelinek plädiert dafür, Sophie Kutner nicht ledig-
lich als Schenkerin oder Deponentin wahrzunehmen, sondern als aktiv Beitra-
gende zu einer historischen Erzählung, die durch das Museum der Öffentlich-
keit zugänglich gemacht werden sollte. Dieser Beitrag sensibilisiert besonders 
für die ethische Verantwortung der Museen gegenüber ihren Communities. 

Den Abschluss des ersten Teils bilden Nina Lucia Groß und Tilman Walt-
her mit ihrem Beitrag „Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in 
Hamburg. Über Wollen und Können von musealer Öffnung und die Grenzen 
nachhaltiger Beziehungsarbeit in projektbasierten Arbeitsfeldern“. Anhand 
konkreter Erfahrungen aus Hamburg diskutieren sie institutionelle und struktu-
relle Herausforderungen, die sich aus umfassender partizipativer Museumsar-
beit ergeben. Sie betonen dabei, dass Partizipation nicht kurzfristig gedacht 
werden darf, sondern langfristig und nachhaltig angelegt sein muss, um erfolg-
reich zu sein. Projekte mit befristeten Laufzeiten sind wenig geeignet, um dau-
erhaftes Vertrauen zwischen Öffentlichkeit und Museum aufzubauen und zu 
festigen. Vielmehr bedarf es kontinuierlicher Arbeit und eines kontinuierlichen 
Dialogs, um museale Partizipation erfolgreich umzusetzen. 

Der zweite Teil des Buches, „Partizipativer Sammlungsaufbau in der Gegen-
wart“, beginnt mit dem Beitrag der Gruppe um Eva Haverkamp-Rott, Astrid 
Riedler-Pohlers und Susanne Weigand mit dem Titel „Patrimonialization and 
Cooperation: Jewish Cultural Heritage in Regensburg“. Haverkamp-Rott ist Pro-
fessorin an der Ludwig-Maximilians-Universität München. Sie und ihr Team be-
richten in ihrem Essay über ein Projekt mit der heutigen jüdischen Gemeinde in 
Regensburg. Ziel ist es, diese Community aktiv an der musealen Präsentation 
historischer Artefakte der mittelalterlichen jüdischen Gemeinde zu beteiligen. 
Eine besondere Herausforderung liegt dabei in der Tatsache, dass zwischen der 
heutigen und der historischen jüdischen Gemeinde kaum direkte Anknüpfungs-
punkte bestehen. Dennoch liegt der Fokus des Projekts darauf, das Narrativ 



7 Einleitung  

über jüdische Geschichte in Regensburg in die Hände der heutigen Gemeinde 
zu legen. 

Christina Ludwig beschreibt in ihrem Beitrag „Imagine all the people – Li-
vin’ Life in a new ‚museum‘. Einblicke in die Diskussionen um ein ‚Jüdisches 
Museum‘ in Dresden/Sachsen“ den Entscheidungsprozess um die mögliche 
Gründung eines neuen jüdischen Museums in Sachsen. Als Leiterin des Stadt-
museums Dresden erläutert sie eine Intervention in der bestehenden Daueraus-
stellung, die jüdisches Leben stärker sichtbar machen soll. Dabei stellt sie die 
Vielzahl an Perspektiven innerhalb der jüdischen Communities dar, deren Anlie-
gen oft gegensätzlich erscheinen, aber gleichberechtigt Berücksichtigung fin-
den müssen. 

Tamar Lewinsky berichtet in ihrem Beitrag „Herausforderungen, Chancen 
und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte am Jüdischen Museum Berlin“ 
von ihrer Arbeit am Jüdischen Museum Berlin. Ihr Fokus liegt auf partizipativen 
Sammlungsprojekten und der Frage, wie ein jüdisches Museum solche Prozesse 
erfolgreich gestalten kann. Anhand zweier konkreter Projekte knüpft sie inhalt-
lich an den Beitrag von Heimann-Jelinek an und diskutiert die Grenzen und Po-
tenziale dieser Praxis. 

Anika Reichwald stellt in ihrem Beitrag „Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbür-
ger*innen? Communities, partizipative Beiträge und das Jüdische Museum Ho-
henems“ die internationale Community-Arbeit des Museums in Hohenems vor. 
Sie zeigt, wie Partizipation mit globalen Beteiligungsstrukturen funktionieren 
kann und wie Offenheit und Diskussionsfreude das Museum nachhaltig berei-
chern. 

Den Abschluss des zweiten Teils bildet Nadine Panteleon mit ihrem Bei-
trag „Das ist unser HEIMATMuseum – Partizipation und Identifikation durch 
Bürgerbeteiligung im Börde-Museum“. Sie zeigt, wie ein Heimatmuseum sich 
mithilfe seiner Zielgruppe neu ausrichtet, Schwerpunkte definiert und diese im 
Dialog mit der Gemeinschaft umsetzt. 

Im dritten Teil des Buches, „Partizipativer Sammlungsaufbau in der Ver-
gangenheit“, wird ein Einblick in historische partizipative Museumsarbeit gege-
ben. Isobel Muir beginnt diesen Abschnitt mit ihrem Beitrag „Jewish Members 
of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930“. Sie stellt die jüdischen 
Fördermitglieder vor, die sich aktiv für den Ankauf von Kunstwerken für die Na-
tional Gallery in London engagierten. Dabei beleuchtet sie die Hürden, mit de-
nen sie konfrontiert waren, und die Strategien, die sie entwickelten, um diese 
zu überwinden. Ihr Beitrag bietet einen faszinierenden Einblick in den Kunst-
Philanthropismus im Großbritannien der Jahrhundertwende. 

Hansjörg Pötzsch widmet sich in seinem Beitrag „Passion – Partizipation – 
Profession. Karl Steinacker, bürgerliches Engagement und das Vaterländische 



8  Bettina Gierke 

Museum zu Braunschweig (heute: Braunschweigisches Landesmuseum)“ der 
Person Karl Steinacker. Anhand seiner Biografie wird deutlich, wie ein ur-
sprünglich bürgerlich initiiertes und zunächst laienhaft geführtes Museum 
durch die Professionalisierung der Leitungsspitze neue erweiternde und berei-
chernde Impulse erhielt und so im Rahmen seiner Möglichkeiten modernen An-
forderungen angepasst wurde. 

Christopher Galler beschreibt in seinem Beitrag „Das Bomann-Museum 
Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung“ die maßgebliche Rolle eines 
einzelnen engagierten Bürgers bei der Gründung des Museums und unter-
streicht so die Bedeutung individueller Initiative im musealen Kontext. 

Claudia Selheim untersucht in ihrem Beitrag „Zuwendungen: Schenkun-
gen und Stiftungen jüdischer Provenienz am Beispiel des Germanischen Natio-
nalmuseums“ die bedeutenden Beiträge jüdischer Mitbürger*innen zur Samm-
lungsgeschichte dieses Hauses. 

Gabriele Köster zeichnet in „Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum“ 
die Gründungsgeschichte des Kulturhistorischen Museums Magdeburg nach 
und zeigt dabei, wie kommunales Engagement in eine museale Institution mün-
dete. 

Kathrin Pieren führt uns in ihrem Beitrag „The Jewish Museum of West-
phalia – An Institution Rooted in Civil Society“ in die Gründungsgeschichte ei-
nes jüdischen Museums der 1970er Jahre, das aus dem Wunsch heraus ent-
stand, jüdisches Leben in Westfalen sichtbar zu machen. Im Gegensatz zu den 
Vaterländischen Museen des frühen 20. Jahrhunderts war hier die Motivation 
eine andere: Der Impuls kam aus einem gesellschaftlichen Bewusstsein für his-
torische Verantwortung und dem Wunsch nach Sichtbarkeit jüdischer Ge-
schichte. 

Den Abschluss dieses Teils bildet Jonathan Voges mit seinem Beitrag „En-
gagement und Erinnern. Die Gedenkstätte KZ-Außenlager Schillstraße und das 
Schill-Denkmal von 1837 bis heute“. Er beleuchtet die Entwicklung dieser Ge-
dächtnisinstitution und das bürgerschaftliche Engagement, das über Jahrzehnte 
hinweg die Erinnerungskultur an diesem Ort geprägt hat. 

Die Beiträge des Sammelbandes sollen Anregungen und Ideen für die eige-
ne partizipative Sammlungsarbeit geben. Sie dokumentieren, welche Eckpunkte 
bei der sammlungserweiternden Community-Arbeit zu beachten sind. Es zeigt 
sich eine große Bandbreite unterschiedlicher Strategien, die eingesetzt werden 
können, um eine aktive Beteiligung der Öffentlichkeit zu generieren. Das bedeu-
tet natürlich im Umkehrschluss, dass die hier aufgeführten Beispiele keine 
Blaupausen sind. Jede Institution wird einen eigenen Umgang mit partizipativer 
Sammlungsarbeit finden müssen, der zum einen abgestimmt ist auf die beteilig-



Einleitung  9 

te(n) Gruppe(n) und zum anderen auf die eigenen musealen oder institutionel-
len Bedarfe und Möglichkeiten. 





 
Dimensionen des partizipativen 
Sammlungsaufbaus 





Markus Walz 
Partizipation im Museum 
Definition und Abgrenzung, Ausprägungen in Vergangenheit 
und Gegenwart 

Partizipation hat im Museumswesen Konjunktur: Wie sich die kulturpolitischen 
Paradigmen von „Kultur für alle“ über „Kultur von allen“ zu „Kultur mit allen“ 
weiterentwickelten, so trafen die Kulturinstitutionen nacheinander auf die Er-
wartung von Publikumsorientierung, Audience Development, Kultureller Bil-
dung und Partizipation.1 Der 2022 eingeführte zweite Teil der Museumsdefiniti-
on des Internationalen Museumsrats (ICOM), der die Museen im unbestimmten 
Plural beschreibt, nennt explizit die Partizipation von Communitys („unter der 
Beteiligung von Gemeinschaften“). 

Begriffsbestimmung von Partizipation 

Partizipation wird als Museumsmanagement-Werkzeug definiert, das die Betei-
ligung Externer an den Entscheidungen und an der Weiterentwicklung der In-
stitution Museum oder deren Eigentümer-Körperschaft zulässt.2 Richard Sandell 
greift weiter aus, wenn er Partizipation als die Gelegenheiten eines Individu-
ums, am (von anderer Seite initiierten) Prozess kultureller Produktion teilzu-
nehmen, definiert.3 Anja Piontek schärft die Definition, indem sie sie von (uner-
betenen) Interventionen durch Dritte, von Agitation der Museumsgäste durch 
die Museumsverantwortlichen und von Interaktionsangeboten mit vorgeform-
tem Ergebnis, etwa Hands-on-Ausstellungselementen, abgrenzt.4 

Zur Rechtfertigung dieser Definitionen wird auf universelle Maximen verwie-
sen wie etwa auf Artikel 27 der „Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte“ –  
„Jeder Mensch hat das Recht, am kulturellen Leben der Gemeinschaft frei teilzu-
nehmen“5 – von 1948 oder auf Artikel 15 des „Internationalen Pakts über wirt-
schaftliche, soziale und kulturelle Rechte“ von 1966, in dem das „Recht eines 

1 Mandel: Die partizipative Kultureinrichtung, S. 197. 
2 Vgl. Varine: Participation, S. 487. 
3 Vgl. Sandell: Museums as Agents of Social Inclusion, S. 410. 
4 Vgl. Piontek: Museum und Partizipation, S. 85–91. 
5 Artikel 27 Ziffer 1 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte. 

Open Access. © 2026 Markus Walz, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-003 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-003


14  Markus Walz 

Abb. 1: Partizipatorische Kunst bietet dem Publikum knappere Handlungsspielräume: In der 
Ausstellung des Grassi-Museums für Völkerkunde, Leipzig, zum Kunstprojekt „Berge versetzen“ 
des Künstlerkollektivs PARA (2022) können Museumsgäste an einem Verkaufsautomaten Multi-
ples mit dem Titel „Skrupel“ kaufen. Der Erlös soll – dem Narrativ des Kunstprojekts zufolge – 
der Wiedergutmachung der Mitnahme eines Steins vom Kilimandscharo im Jahr 1889 dienen. 

jeden, am kulturellen Leben teilzunehmen“6, festgehalten ist. Beide Formeln 
berechtigen zu etwas, ohne zu etwas zu verpflichten; sie lassen offen, ob die 
bloße Inanspruchnahme von Angeboten für eine Partizipation hinreichend ist. 

„Konventionelle Modelle der Partizipation […] gehen davon aus, […] dass in 
einer egalitären Gesellschaft die Stimme jedes Einzelnen gleiches Gewicht hat. 
[…] Interessanterweise beruht das Modell des ‚Kurators‘ zum Beispiel auf der 
Praxis, Entscheidungen zu treffen, und somit Wahlmöglichkeiten auszuschlie-
ßen.“7 Folglich fällt die Beteiligung an partizipatorischer Kunst magerer aus: 
Künstlerinnen und Künstler laden Dritte dazu ein, ihren Entwurf zu realisieren, 
wodurch das Werk in einem performativen Prozess entsteht. Das diesem Pro-
zess implizite Machtgefälle signalisieren Begriffe wie „Adressierte“ oder „perfor-
mativ Rezipierende“ statt „Beteiligte“.8 

6 Artikel 15 Absatz 1 Internationaler Pakt über wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte. 
7 Miessen: Albtraum Partizipation, S. 17. 
8 Feldhoff: Zwischen Spiel und Politik, Bd. 1, S. 34. 



Partizipation im Museum  15 

Partizipation erscheint als freiwillig eingeräumte Analogie zu gesetzlich 
vorgesehenen Beteiligungsformen (Petition, Bürgerantrag, Bürgerentscheid; be-
triebliche Mitbestimmung). Sie kommt von außerhalb: Wer Führungsverantwor-
tung trägt oder weisungsgebunden Aufgaben übernimmt, gehört nicht zu den 
erwünscht mitwirkenden Externen. 

Vier Partizipationstypen stehen Museen je nach den örtlichen und struktu-
rellen Gegebenheiten zur Verfügung: 
– Kontribution: Museumsexterne dürfen zu einem von der Institution gesteu-

erten Prozess Dinge, Aktivitäten oder Ideen beitragen; 
– Kollaboration: Museumsexterne dürfen aktiv an einem von der Institution 

angestoßenen und gesteuerten Projekt mitwirken; 
– Ko-Kreation: Mitglieder einer sozialen Gruppe erarbeiten gemeinsam mit 

Museumsfachleuten ein Projekt, von der Definition der Projektziele bis zur 
Fertigstellung; 

– Gastprojekte (hosted): Die Institution stellt Räumlichkeiten und Ressourcen 
für ein Projekt bereit, das von einer gesellschaftlichen Gruppe oder von Mu-
seumsgästen eigenverantwortlich entwickelt und realisiert wird.9 

Abgrenzungen: Selbstverwaltung, Zeitspende, 
Outreach, Audience Development, Inklusion 

Der Grundsatz, dass Partizipation nur von Dritten ausgeübt werden kann, 
schließt Menschen aus, die sich in einer selbst geschaffenen Organisation enga-
gieren: Sie werden eins mit der die Mitwirkung erfahrenden Institution, sodass 
niemand partizipiert. Vor der Expansion der hauptberuflichen Kommunalver-
waltung im späten 19. Jahrhundert trugen Bürger wesentliche Arbeitslasten der 
kommunalen Einrichtungen als Bürgerpflichten, nicht aus Mitwirkungsbereit-
schaft. Die rheinische Städteordnung von 1856 sah beispielsweise vor, dass die 
Leitung kommunaler Einrichtungen von Kollegien übernommen wird, in denen 
Beamte und Bürger zusammenwirken (§ 54). Jeder Bürger war dazu verpflichtet, 
eine „unbesoldete Stelle in der Gemeinde-Verwaltung oder -Vertretung anzu-
nehmen“ und wenigstens drei Jahre lang auszuüben (§ 79).10 In der Gegenwart 
hat sich dieses Ehrenamt (im strikten, notfalls erzwingbaren Sinn) zumeist 

9 Vgl. Simon: The Participatory Museum, S. 187–188. 
10 Städte-Ordnung für die Rheinprovinz vom 15. Mai 1856, S. 399–421. 



16  Markus Walz 

Abb. 2: Ko-Kreation verändert Ausstellungen: Das Schwule Museum, Berlin, zeigt 2024 die 
gemeinsam mit einer Gruppe Berliner Sexarbeiterinnen erarbeitete Wechselausstellung „With 
Legs Wide Open. Ein Hurenritt durch die Geschichte“. Exponattexte in der Ich-Form suggerie-
ren, unmittelbar die Sicht von Sexarbeiterinnen zu vermitteln. 

darauf zurückgezogen, dass gewählte Vertreterinnen und Vertreter der Bürger-
schaft Ziele festlegen, das Budget bestimmen und die Ergebnisse kontrollieren. 
Es gibt aber weiterhin Durchgriffsrechte; in Nordrhein-Westfalen etwa darf sich 
der Rat bestimmte laufende Geschäfte oder Einzelfallentscheidungen vorbehal-
ten.11 

Analog dazu lässt sich Vereinstätigkeit von Partizipation abgrenzen. Anstel-
le der Gemeinschaft aller Bürgerinnen und Bürger, die die handelnden Perso-
nen verpflichtet, findet sich eine prinzipiell beitrittsoffene Gemeinschaft, die ihr 
Vorhaben gemeinschaftlich oder durch ausgewählte, stellvertretend handelnde 
Mitglieder durchführt. Gelegenheiten zur Partizipation Externer sind denkbar, 
doch können alle Mitwirkungswilligen dem Verein beitreten, sich in den Vor-
stand wählen lassen und dort entscheiden, welche Mitglieder welche Aufgaben 
übernehmen. 

Partizipation ist nicht deckungsgleich mit Zeitspenden (dem Ehrenamt im 
breiteren Sinn der unentgeltlichen Mitarbeit), weil sie soeben von der Mitarbeit 

11 Vgl. § 41 Absatz 3 Gemeindeordnung NRW. 



Partizipation im Museum  17 

in Vereinen und einleitend vom Engagement als Teil der Organisation, also als 
„interne Kraft“, unterschieden wurde. 

Die Management-Grundhaltung Outreach will die Institution und deren Pro-
dukte so verändern, dass Gruppen erreicht werden, die die Angebote der Insti-
tution bisher nicht eigeninitiativ wahrnehmen; als auf Outreach vorgreifende äl-
tere Museumsleistung wird die aufsuchende Kulturarbeit (z. B. in Form von Mu-
seumskoffern oder mobilen Ausstellungen) benannt.12 Audience Development ist 
aus dieser Perspektive ein nachgeordnetes Marketing-Instrument, das muse-
umsferne Gruppen adressiert und zur Inanspruchnahme von Leistungen moti-
vieren soll. Bei beidem kann Partizipation nützen, es besteht aber kein direkter 
Zusammenhang. 

Das einschlägige Fachlexikon setzt Outreach und Audience Development 
gleich, fügt außerdem Nutzensteigerungen aus Museumsleistungen für das bis-
herige (Stamm-) Publikum hinzu.13 Gelegentlich werden Partizipation und In-
klusion miteinander verwechselt: Menschen mit Beeinträchtigungen haben den 
gesetzlichen Anspruch darauf, öffentlich-rechtliche Einrichtungen, also auch 
solche Museen, barrierearm nutzen zu können; Mitwirkung ist davon klar zu 
unterscheiden. 

Partizipation in der Museumsgeschichte 

Auch wenn die Entwicklung „einer eigenen bürgerlichen, d. h. nicht-dynasti-
schen Geschichtserzählung“14 das 19. Jahrhundert charakterisiert, laden frühe 
Geschichtsmuseen („Altertümermuseen“) nicht zur Mitarbeit ein: Den ersten, 
staatlich-obrigkeitlichen Einrichtungen, etwa in Bonn (1820) oder Speyer 
(1826), folgen städtische Museen, die in kommunaler Selbstverwaltung funktio-
nieren. Erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts mehren sich die Museen, 
in denen Privatpersonen agieren, ohne Delegierte zu sein. Vereinsmuseen sind 
typisch für kleinere Städte, die den Unterhalt einer kommunalen Einrichtung 
nicht schultern können. Über freiwillige Unterstützung (Partizipation) in einzel-
nen Fällen ist nahezu nichts zu erfahren. 

Das ausgehende 19., frühe 20. Jahrhundert sieht die Zunahme hauptberufli-
chen, akademisch qualifizierten Museumspersonals, während sich die Amateur-
forschung in kooperierende Vereine zurückzieht. Im ländlichen Raum sprießen 
die Heimatmuseen als Nebenaufgabe der Volksschullehrer, die Schulkinder 

12 Vgl. Scharf/Wunderlich/Heisig: Museen und Outreach, S. 13, 17, 58. 
13 Vgl. Eidelman: Développement des publics, S. 180. 
14 Hartung: Kleine deutsche Museumsgeschichte, S. 43. 

https://hinzu.13
https://benannt.12


18  Markus Walz 

und Erwachsene zur Mitarbeit animieren, ohne dass kollektive Entscheidungssi-
tuationen entstünden. 

Explizite Partizipation enthält erst das ab 1967 in Frankreich entwickelte 
Écomusée. Als wesentliche Elemente gelten der Bezug auf ein bestimmtes Terri-
torium (im Sinn einer umgrenzbaren Wohnbevölkerung) und die postulierte 
Entscheidungsgewalt dieser Bevölkerung über die Ausrichtung der (themati-
schen) Museumsarbeit;15 die Bevölkerung soll Dinge nach deren Gegenwartsre-
levanz beurteilen und für die Museumsarbeit heranziehen.16 Die Realisierbarkeit 
solch umfassender Partizipation beweisen die Erfahrungen aus Écomusées 
nicht.17 Anknüpfungen in Deutschland bleiben experimentelle Projekte: Die 
Stadtteilkulturarbeit in Frankfurt am Main greift in den 1970er-Jahren Ideen des 
Écomusée befristet auf.18 Das Kreuzberg-Museum in Berlin berichtet über zwei 
Projekte (2000/2003), in denen über hundert Laien aus der nächsten Nachbar-
schaft jeweils eine Ausstellung zur türkischen Immigration und zur lokalen 
Nachkriegsgeschichte konzipierten und realisierten.19 

Abb. 3: In der Informationsausstel-
lung zum geplanten Umbau lädt das 
Musée des beaux arts, Arras, Nord-
frankreich, die Museumsgäste 2022 
ein, ihre persönliche Vision für das 
zukünftige Museum mitzuteilen. 

15 Vgl. Delarge: Les écomusées, S. 144. 
16 Vgl. Davallon: Le don du patrimoine, S. 126, 136. 
17 Vgl. Gorgus: Eigentlich kein Museum, S. 113–114. 
18 Vgl. Feidel-Mertz/Wolzogen: Das aktive Publikum. 
19 Vgl. Düspohl: Das Museum als sozialer Faktor. 

https://realisierten.19
https://nicht.17
https://heranziehen.16


Partizipation im Museum  19 

Das britische Modell Open Museum aus den 1990er-Jahren soll breiteste Bevöl-
kerungskreise, auch Randgruppen und bislang Museumsabstinente, dazu moti-
vieren, Museumsleistungen in Anspruch zu nehmen und sich aktiv an der Mu-
seumsarbeit zu beteiligen. Ein Musterprojekt aus Glasgow beispielsweise regt 
eine Frauen-Selbsthilfegruppe an, sich mit der Textilsammlung des Museums 
auseinanderzusetzen; die Initiative erarbeitet eine Präsentation in ihren eige-
nen Räumen, nicht im Museum.20 

Optionen zur Partizipation im 
Museumsmanagement 

Da eine Organisation ohne Entschluss-Ebene kaum vorstellbar ist, kann Partizi-
pation Führungsaufgaben nur ergänzen. Fachlich anspruchsvolle Museen ha-
ben wissenschaftliche Beiräte; noch ausbaufähig erscheint die Mitwirkungs-
möglichkeit der Museumsgäste, analog zu Interessenvertretungen der Lernen-
den und deren Eltern im Bildungswesen oder zu Fahrgastbeiräten vieler 
Verkehrsbetriebe. Auf konzeptueller Ebene lassen sich etliche Situationen für 
Partizipation ausdenken: Ein Senior, der mit den Fachleuten eines Industriemu-
seums seinen früheren Arbeitsalltag diskutiert, bringt seine Zeitzeugen-Experti-
se ein; Personen aus bestimmten gesellschaftlichen Gruppen tragen deren Auf-
fassung zu einer multiperspektivischen, polyvokalen Sicht auf einen Sachver-
halt bei. 

Nicht schlüssig erscheint der Verweis auf Freundeskreise und Förderverei-
ne als Partizipation.21 Die meisten derartigen Vereine handeln selbstlos und un-
terstützen Ziele des Museumseigentümers. Manche verfolgen jedoch eigene, mit 
den Vorstellungen des Eigentümers nicht kompatible Vorstellungen und unter-
laufen dadurch bei öffentlich-rechtlichen Museen demokratische Machtverhält-
nisse; andere finanzieren Wünsche der Museumsfachleute und damit eine ex-
pertokratische Struktur.22 

20 Vgl. A Catalyst for Change. 
21 Vgl. Varine: Participation, S. 487. 
22 Vgl. Walz: Fördervereine von Museen. 

https://Struktur.22
https://Partizipation.21
https://Museum.20


20  Markus Walz 

Optionen zur Partizipation in den fünf (sechs) 
Kernaufgaben des Museums 

Die weit verbreitete Museumsdefinition des ICOM zählt fünf zentrale Hand-
lungsfelder der Museumsarbeit auf; sie heißen in der aktuellen Übersetzung 
„Erforschen“, „Sammeln“, „Bewahren“, „Interpretieren“ und „Ausstellen“. Die 
„Standards für Museen“ fügen „Dokumentieren“ als sechste Kernaufgabe hin-
zu.23 

Partizipative Forschungsarbeit ist grundsätzlich denkbar. Das Schlagwort 
Citizen Science bedienen vornehmlich Projekte von Naturmuseen. Die beschrei-
benden Naturwissenschaften sind seit jeher auf Amateurforschung angewiesen, 
die das Vorkommen von Naturphänomenen beobachtet und protokolliert; das 
ist sowohl in festen Strukturen als auch in einer einmaligen oder befristeten Be-
teiligungsform realisierbar. 

Eine verbreitete Form der Mitwirkung von außen bietet das Herschenken 
privater Dinge. Viele Lokal- und Regionalmuseen des 19. Jahrhunderts veröf-
fentlichten sogenannte Sammelaufrufe in Zeitungen. So erklärte der Herforder 
Verein für Heimatkunde 1882: „Wir hoffen aber auch, daß diejenigen Einwoh-
ner unserer Stadt, welche im Besitz von denkwürdigen Gegenständen aller Art 
sich befinden, dieselben gern uns anvertrauen werden, damit jedermann sich 
dieser Schätze erfreuen könne.“24 Anstelle von Auswahlkriterien oder von ei-
nem Sammlungskonzept übertrug dieser beispielhaft zitierte Verein die Er-
werbsentscheidung auf potenzielle Schenker. Da vor Einführung des Bürgerli-
chen Gesetzbuchs (1900) die wenigsten Vereine die Rechtsfähigkeit erlangten, 
ergibt sich eine Handlungskette: Bürger liefern etwas im Museum ab, das der 
Verein kritiklos annimmt; aufgrund einer entsprechenden Vereinbarung ent-
steht dabei ohne einen Entschluss der Stadt deren Eigentumsrecht. 

23 Vgl. Deutscher Museumsbund u. a. (Hrsg.): Leitfaden Standards für Museen, S. 30. 
24 Stork: Hundert Jahre Herforder Verein, S. 15. 



Partizipation im Museum  21 

Abb. 4: Das damalige Heimatmuseum Schlettau (Erzgebirge) zeigte 2011 in der Dauerausstel-
lung eine Käfersammlung mit explizitem Dank an zwei Schüler, die diesen Bestand vervollstän-
digt hatten. 



22  Markus Walz 

Abb. 5: Im Haus der Geschichte Österreich, Wien, können die Ausstellungsgäste aus bereitlie-
genden Text-Bild-Karten ihre Favoriten auswählen und anbringen; dafür müssen sie andere 
Karten, die vorherige Gäste ausgesucht hatten, abhängen. 

Diese unwägbare Sammlungsqualität gerät mit der Installation hauptberufli-
chen, fachwissenschaftlich geschulten Personals in die Kritik. In einer Rück-
schau auf die 1930er-Jahre heißt es: „Kaum eine Woche verging in diesen Jah-
ren, in der nicht irgendjemand irgendetwas brachte, von dem er glaubte, es 
habe einen exklusiven Wert und trage wesentlich zur Vervollkommnung unse-
rer Bestände bei. […] [Man] trug […] bei Haushaltsauflösungen und Erbschaften 
alles, auf das man verzichten sollte und konnte, ins Museum, in der Erwartung, 
es demnächst dort ausgestellt zu sehen. So wurde uns vieles gebracht, und 
Schränke und Vitrinen füllten sich immer mehr. Manches war ein echter Ge-
winn, anderes hätte man lieber nie gesehen.“25 

Der museologische Diskurs zum partizipativen Sammeln konzentriert sich 
auf die Gegenwartssammlung mit der These, dass die Mitmenschen Expertin-
nen, Experten ihrer Alltagskultur seien. Ein Strang dieses Diskurses führt zur 
Überlegung, dass die „Schwarmintelligenz“ eine abgewogene, vielfältige Doku-

25 Szczech: Das Oberhessische Museum, S. 136. 



Partizipation im Museum  23 

mentation des betreffenden Phänomens in der Sammlung bewirken kann („Ra-
pid Response Collecting“). 

Seit etlichen Jahren hat es sich bewährt, die Benutzerinnen und Benutzer 
von Online-Katalogen um Verbesserungsvorschläge zu bitten. Das betrifft so-
wohl übersehene Fehler aus der Dateneingabe als auch wertvolles Spezialwis-
sen, das Nutzerinnen und Nutzer bei der Recherche in unvollkommenen Doku-
mentardaten bereitwillig einbringen. Neben solchen reaktiven Formaten trägt 
auch die Bitte um aktive Partizipation Früchte, etwa bei Fotosammlungen mit 
rudimentärer Dokumentation, zu denen Zeitzeuginnen und Zeitzeugen die Iden-
tifizierung abgebildeter Personen oder von Alltagssituationen beitragen. 

Bei der präventiven Konservierung und der Restaurierung ergeben sich we-
gen der Regelmäßigkeit vieler Aufgaben und der anspruchsvollen Tätigkeit nur 
begrenzte Partizipationsgelegenheiten. Häufiger finden sich Projekte handwerk-
licher Instandsetzung historischer Gegenstände mit all den Spannungen, die 
sich zwischen der Restaurierung und einer „Amateurrenovierung“ auftun. 

Viele Publikationen verkürzen Partizipation auf Ausstellungen, genauer: 
auf Ausstellungen zur Gegenwart und jüngsten Geschichte oder auf heutige, 
subjektive Blicke in die Vergangenheit.26 Bekannt ist „Frankfurt Jetzt!“, die 
Kombination aufsuchender Museumsarbeit („Stadtlabor“) mit einer Wechsel-
ausstellungsfläche im Museum. Die Mitwirkungswilligen kommen zu Vorberei-
tungsworkshops zusammen, die im „Zusammenspiel von subjektiver Stadter-
fahrung und intersubjektiver Stadtbeschreibung“ eine Ausstellung ausarbei-
ten.27 

Den weitesten Schritt beim Einbau partizipativer Elemente geht die Vermitt-
lung (Interpretation): Personale Bildungsarbeit wird stets dialogisch gedacht, 
die Erziehungswissenschaft befasst sich schon lange mit (schulischer) Partizi-
pation. Nun steht im Rahmen partizipativer Aktionsforschung die Frage im 
Raum, wie Museumsgäste nicht nur in die Reflexion und Weiterentwicklung der 
Vermittlungsarbeit, sondern schon in die Ausarbeitung des fachlichen Problems 
als Ausgangspunkt angewandter Forschung eingebunden werden können.28 

Optionen zur Partizipation im Museum als Agora 

Im Fachdiskurs wird seit Jahren verlangt, „das Museum als Ort der Aushand-
lung und Partizipation zu verstehen, an dem Konflikte ausgetragen, verhandelt 

26 Vgl. Gesser u. a.: Das partizipative Museum, S. 11. 
27 Gesser: Heimat Museum, S. 252. 
28 Vgl. Doppelbauer: Museum der Vermittlung, S. 118. 

https://k�nnen.28
https://Vergangenheit.26


24  Markus Walz 

und sichtbar gemacht werden können. Museen sind aufgefordert, zu gesell-
schaftlich wirksamen, demokratischen Orten zu werden, die Mitgestaltung ein-
fordern und fördern und sich für Prozesse des Lernens und Verlernens öff-
nen.“29 Viele Anregungen bleiben theoretisch oder visionär, wie die Idee vom 
Museum als Agora, auf der Bürgerinnen und Bürger gesellschaftliche Fragen er-
örtern.30 Realisierungen besitzen oft wenig Museumsspezifik, wie beispielswei-
se der Einsatz des Museums für Naturkunde, Berlin, „als Forum, Gastgeberin 
und helfende Hand“ für die Bewegung „Fridays for Future“ durch Gesprächs-
runden mit wissenschaftlichem Museumspersonal in Veranstaltungsräumen 
des Museums.31 Anhand eines Kunstprojekts, das Menschen mit Migrationsver-
gangenheit Workshops einer befristeten „School of Integration“ in der Man-
chester Art Gallery anbietet, wird diskutiert, was diese Einladung zur Rauman-
eignung bedeutet, wenn Museen tendenziell Ordnungen stabilisieren.32 

Kritischer Ausblick 

Die Reflexionen über das Konzept Écomusée klingen resigniert wegen mangeln-
der Mitwirkungsbereitschaft der regionalen Bevölkerung. Ähnliche Schlüsse 
zieht Julia Büchel anhand ihrer Entwicklungstypologie vom herkömmlichen 
Museum über das interaktive Museum 2.0, das entweder als ‚Dritter Ort‘ oder 
als Edutainment-Angebot gestaltete Museum 3.0 bis zum „Museum 4.0“, weil 
nach dem Museum 2.0 die Aufmerksamkeit für Interaktion zwischen den Muse-
umsgästen und dialogische Angebote abnimmt.33 François Mairesse zeigt an-
hand von Publikationsmengen, dass das Interesse der Museumsfachleute an 
breiter gesellschaftlicher Teilhabe parallel zum Aufkommen und Schwinden so-
zioökonomischer Krisen schwankt34 – also bald wieder gehen könnte. 

Partizipation ist nicht aus sich heraus gut. Gelegentlich fehlt der Bezug zum 
Grundauftrag des betreffenden Museums und dadurch eine Vorstellung, welche 
Handlungsoptionen akzeptabel sind. Ein Vereinsmuseum, das etwa Verständnis 
für BDSM mehren möchte, wird keinen religiösen Fundamentalismus hinzubit-
ten; von den Öffentlichen Händen finanzierte Museen müssen sich davor hüten, 
Personen mit Mitteilungs- oder Gestaltungsdrang zu ermuntern, ihre Partikular-

29 Mammana/Oswald: Das resonante Museum, S. 17. 
30 Vgl. Parmentier: Agora. 
31 Rössig/Jäger/Parbel: Museum als Austauschforum, S. 60. 
32 Vgl. Stahl: Tagungsbericht. 
33 Vgl. Büchel: Repräsentation – Partizipation – Zugänglichkeit, S. 78. 
34 Vgl. Mairesse: L’économique et/ou le social, S. 140. 

https://abnimmt.33
https://stabilisieren.32
https://Museums.31
https://�rtern.30


Partizipation im Museum  25 

interessen auf Kosten der Allgemeinheit durchzusetzen. Ferner bedarf es beson-
derer Sorgfalt, um sicherzustellen, dass „Interessen der weniger artikulations-
und protestwilligen bildungsfernen Schichten“35 berücksichtigt werden und 
Minderheiten weder ausgegrenzt noch als ‚das Ganze‘ ausgegeben werden. 

Vielfach bleibt die Intention von Partizipationsangeboten dunkel. Es könnte 
eine funktionalistische Sicht (verstreutes Wissen bündeln, um die Entschei-
dungsqualität zu erhöhen) oder eine neoliberale Haltung zugrunde liegen (Be-
troffene entscheiden am zutreffendsten, welche Option den größten Netto-Nut-
zen hat), vielleicht aber auch ein emanzipatorischer Ansatz, der „Empower-
ment“ für Benachteiligte bewegen und dadurch bestehende Machtverhältnisse 
verändern will.36 

Nicht jedes Partizipationsangebot ist frei von dekorativ wirkender „Alibi-
Partizipation“ oder von „Particitainment“, das scheinbare Mitwirkung an Ent-
scheidungen effektvoll inszeniert, ohne dies einzulösen.37 Noch bitterer ist Eve-
lyn Fränzls Eindruck, dass Partizipationsangebote einerseits von Sektoren ab-
lenken, in denen Partizipation nicht erwünscht ist, und andererseits ökonomi-
sche, soziale und kulturelle Ressourcen voraussetzen, sodass Benachteiligte 
nicht partizipieren, nicht profitieren können:38 Man kann die Teilung von Macht 
und Autorität verkündigen und zugleich zementieren. 

Bibliografie 

A Catalyst for Change. The Social Impact of the Open Museum, Leicester 2002. 
Benighaus, Christina/Wachinger, Gisela/Renn, Ortwin: Bürgerbeteiligung. Konzepte und Lö-

sungswege für die Praxis, Frankfurt a. M. 2016. 
Büchel, Julia: Repräsentation – Partizipation – Zugänglichkeit. Theorie und Praxis gesellschaft-

licher Einbindung in Museen und Ausstellungen, Bielefeld 2022. 
Davallon, Jean: Le don du patrimoine. Une approche communicationnelle de la patrimonialisa-

tion (Communication, médiation et construits sociaux), Paris 2006. 
Delarge, Alexandre: Les écomusées: retour à la définition et évolution, in: Publics et musées 

17/18 (2000), S. 139–155. 
Deutscher Museumsbund/ICOM Deutschland/Konferenz der Museumsberatungsstellen in den 

Ländern (Hrsg.): Leitfaden Standards für Museen, Berlin 2023. 
Doppelbauer, Angelika: Museum der Vermittlung. Kulturvermittlung in Geschichte und 

Gegenwart, Wien 2019. 

35 Steiger: Der partizipative Staat, S. 41. 
36 Vgl. Benighaus/Wachinger/Renn: Bürgerbeteiligung, S. 64–68 („Grundkonzepte der Parti-
zipation“). 
37 Selle: „Particitainment“, S.  3.  
38 Fränzl: Eine gesellschaftliche Außenperspektive auf Partizipation, S. 12. 

https://einzul�sen.37


26  Markus Walz 

Düspohl, Martin: Das Museum als sozialer Faktor, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 57 (2007), 
49, S. 33–38. 

Eidelman, Jacqueline: Développement des publics, in: François Mairesse (Hrsg.): Dictionnaire 
de muséologie, Paris 2022, S. 180–184. 

Feidel-Mertz, Hildegard/Wolzogen, Wolf-Heinrich von: Das aktive Publikum, in: Hessische 
Blätter für Volks- und Kulturforschung. Neue Folge 10 (1980), S. 38–61. 

Feldhoff, Silke: Zwischen Spiel und Politik. Partizipation als Strategie und Praxis in der 
bildenden Kunst, Berlin 2009 (Universität der Künste, Dissertation). 

Fränzl, Evelyn: Eine gesellschaftspolitische Außenperspektive auf Partizipation im Museum, 
in: Neues Museum. Die österreichische Museumszeitschrift 21 (2021), 1/2, S. 8–15. 

Gesser, Susanne u. a.: Das partizipative Museum, in: dies. u. a. (Hrsg.): Das partizipative 
Museum. Zwischen Teilhabe und User Generated Content. Neue Anforderungen an kultur-
historische Ausstellungen, Bielefeld 2012, S. 10–15. 

Gesser, Susanne: Heimat Museum. Das (Groß-) Stadtmuseum mit der Stadtgesellschaft 
gemeinsam gestalten, in: Jahrbuch für Kulturpolitik 17 (2019/20), S. 251–256. 

Gorgus, Nina: Eigentlich kein Museum: das Écomusée in Frankreich. Ein Rückblick oder auch 
ein Ausblick auf das partizipative Museum?, in: Susanne Gesser u. a. (Hrsg.): Das partizi-
pative Museum. Zwischen Teilhabe und User Generated Content. Neue Anforderungen an 
kulturhistorische Ausstellungen, Bielefeld 2012, S. 109–118. 

Hartung, Olaf: Kleine deutsche Museumsgeschichte. Von der Aufklärung bis zum frühen 20. 
Jahrhundert, Köln 2010. 

Mairesse, François: L’économique et/ou le social? Quel rôle futur pour le musée?, in: Anne 
Barrère/François Mairesse (Hrsg.): L’inclusion sociale. Les enjeux de la culture et de 
l’éducation, Paris 2015, S. 117–143. 

Mammana, Diana/Oswald, Margarethe von: Das resonante Museum, in: dies. (Hrsg.): Das 
resonante Museum. Berliner Gespräche über mentale Gesundheit, Köln 2023, S. 15–28. 

Mandel, Birgit: Die partizipative Kultureinrichtung, in: Tom Braun/Kirsten Witt (Hrsg.): Illusion 
Partizipation – Zukunft Partizipation. (Wie) macht Kulturelle Bildung unsere Gesellschaft 
jugendgerechter? (Kulturelle Bildung; 54), München 2017, S. 197–206. 

Miessen, Markus: Albtraum Partizipation, Berlin 2012. 
Parmentier, Michael: Agora. Die Zukunft des Museums, in: Standbein Spielbein. Museumspäd-

agogik aktuell 41 (2008), S. 34–40. 
Piontek, Anja: Museum und Partizipation. Theorie und Praxis kooperativer Ausstellungsprojek-

te und Beteiligungsangebote, Bielefeld 2017. 
Rössig, Wiebke/Jäger, Klaus/Parbel, Lucia: Museum als Austauschforum. Aktivisti und Wissen-

schaft im Dialog, in: Museumskunde 86 (2021), 1, S. 56–62. 
Sandell, Richard: Museums as Agents of Social Inclusion, in: Museum Management and Cura-

torship 17 (1998), S. 401–418. 
Scharf, Ivana/Wunderlich, Dagmar/Heisig, Julia: Museen und Outreach. Outreach als strategi-

sches Diversity-Instrument, Münster 2018. 
Selle, Klaus: „Particitainment“ oder: Beteiligen wir uns zu Tode?, in: Planung neu denken 

online (2011), 3, https://archiv.planung-neu-denken.de/images/stories/pnd/dokumente/ 
3_2011/pndonline_3-2011_ebook.pdf (06.06.2024). 

Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz, CA 2010. 
Städte-Ordnung für die Rheinprovinz vom 15. Mai 1856, in: Quellen zum modernen Gemeinde-

verfassungsrecht in Deutschland (Schriften des Deutschen Instituts für Urbanistik; 45), 
Stuttgart 1975, S. 399–421. 

https://archiv.planung-neu-denken.de/images/stories/pnd/dokumente/3_2011/pndonline_3-2011_ebook.pdf
https://archiv.planung-neu-denken.de/images/stories/pnd/dokumente/3_2011/pndonline_3-2011_ebook.pdf


Partizipation im Museum  27 

Stahl, Jocelyne: Tagungsbericht „Das radikaldemokratische Museum (revisited)“, in: H-Soz-
Kult, 31.05.2024, https://www.hsozkult.de/conferencereport/id/fdkn-144193 
(06.06.2024). 

Steiger, Dominik: Der partizipative Staat. Beteiligung natürlicher Personen an der Ausübung 
von Staatsgewalt im Verfassungs-, Verwaltungs- und Prozessrecht (Das Öffentliche Recht: 
Habilitationen; 4), Berlin 2023. 

Stork, Karl: Hundert Jahre Herforder Verein für Heimatkunde 1882–1982. Erschienen als: 
Herforder Jahrbuch. Beiträge zur Geschichte des Stifts, der Stadt und des Kreises Herford 
23 (1982). 

Szczech, Hans: Das Oberhessische Museum vor einem halben Jahrhundert: Erinnerungen und 
Erfahrungen, Vergleiche und Ausblicke, in: Mitteilungen des Oberhessischen Geschichts-
vereins Gießen 65 (1980), S. 115–145. 

Varine, Hugues de: Participation, in: François Mairesse (Hrsg.): Dictionnaire de muséologie, 
Paris 2022, S. 487–490. 

Walz, Markus: Fördervereine von Museen: sieben Aktionsfelder, sechs offene Fragen, in: 
Andrea Hausmann/Antonia Liegel (Hrsg.): Handbuch Förder- und Freundeskreise in der 
Kultur. Rahmenbedingungen, Akteure und Management, Bielefeld 2018, S. 141–159. 

https://www.hsozkult.de/conferencereport/id/fdkn-144193




Felicitas Heimann-Jelinek 
Deponierte Ansammlungen oder 
partizipative Sammlungen? 

Der Titel der Tagung „Partizipation und Engagement damals und heute. Der 
Einfluss aktiver Bevölkerungsbeteiligung auf Kultur- und Gedächtniseinrichtun-
gen“ konnte unterschiedlich verstanden werden. Was für eine Form der Partizi-
pation und was für eine Art des Engagements ist gemeint? Nina Simon hat in 
ihrer einflussreichen Veröffentlichung „The participatory Museum“ Möglichkei-
ten gesellschaftlicher Teilhabe und gesellschaftlichen Engagements benannt: 
Mitarbeit, Zusammenarbeit, gemeinsame Kuratierung und Moderation.1 Ihre 
Fest- und Fragestellungen zielen wesentlich auf Strategien der Einbindung spe-
zifischer Gemeinden und ihrer Mitglieder sowie der Besucherinvolvierung ab, 
um Kultureinrichtungen eine breitere gesellschaftliche Relevanz zu geben. So 
wesentlich dieses und weitere Werke2 zu kooperativen Projekten in und Beteili-
gungsangeboten an Kultur- und Gedächtniseinrichtungen in der Forcierung ei-
ner Weiterentwicklung zeitgemäßer, vor allem auch demokratischer musealer 
und kuratorischer Praxis war und nach wie vor ist, so wichtig scheint manches 
Mal ein Blick zurück in die Vergangenheit der Museumsgründungen und den 
Aufbau ihrer Sammlungen. Damit soll weniger auf die Initiatoren und Gründer 
staatlicher, städtischer oder regionaler visionärer Identifikationsräume-Räume 
abgezielt werden; auch nicht auf das finanzielle oder politische Engagement 
von Bürgerinnen und Bürger für solche Initiativen und Gründungen. Vielmehr 
soll ein Blick auf jene geworfen werden, die den Akteuren des Sammelns, Be-
wahrens, Ausstellens und Interpretierens das Material dafür lieferten und die 
damit aktiv zur Sicherung des kulturellen Erbes beitrugen. Die Aufmerksamkeit 
soll daher im Folgenden auf eine individuelle Involvierung in Sammlungsge-
schichte und damit auch auf die Teilnahme an einer Museumsgestaltung ge-
lenkt werden, die durchaus als Bevölkerungsbeteiligung benannt werden kann. 
An einer Einzelgeschichte soll dargestellt werden, dass es eine gesellschaftliche 
Partizipation gibt, die in der Überzeugung der sich Involvierenden liegt, dass 
Objekte, die sie einem Museum überlassen, eine gesellschaftlich relevante Bot-
schaft bergen. Sie deponieren ihre Geschichte vermittelst eines Objekts oder ei-
nes Objektensembles im Museum in der Hoffnung, sie, ihre Geschichte, möge 

1 Vgl. Simon: The Participatory Museum. 
2 Vgl. z. B. Gesser u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum; McSweeney/Kavanagh (Hrsg.): Mu-
seum Participation; Gesser/Gorgus/Jannelli (Hrsg.): Das subjektive Museum. 

Open Access. © 2026 Felicitas Heimann-Jelinek, published by De Gruyter. Dieses Werk ist li-
zenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 Inter-
national Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-004 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-004


30  Felicitas Heimann-Jelinek 

hier nicht nur aufbewahrt, sondern auch tradiert und in Erinnerung gehalten 
werden. Doch unzählige dieser einzelnen Objekte vieler einzelner Stifterinnen 
und Stifter verschwinden in den Lagerungsstätten der Museen, fristen ihr Da-
sein im Depot der Geschichte – und mit ihnen ihre Geschichten. Das liegt daran, 
dass das Objekt im Museum im Allgemeinen als repräsentativer Garant der Vi-
sualisierung von jener Geschichte – Kunst-, Natur-, oder Kulturgeschichte – an-
genommen wird, die das jeweilige Museum disziplinär vertritt. Und das Objekt, 
das „ausstellungstauglich“ ist, soll ein möglichst aussagekräftiges, eindrückli-
ches, gleichzeitig leicht zu lesendes und auratisches sein. 

Doch wurde das Objekt – soweit es kein „hochkulturelles“ war – nicht nur 
in der Frühzeit des jeweiligen (Sparten-)Museums auch als ausgemusterter 
Überrest von Geschichte, als ein Produkt, das keiner mehr zum täglichen Leben 
braucht, also eigentlich als ein Abfallprodukt betrachtet. Unter diesem zuge-
spitzten Blickwinkel wird das Museum zur stetig anwachsenden Deponie von 
Geschichte, ein immer größer werdender Müllplatz materieller Dekontextuali-
sierungen. In den noch jungen Jüdischen Museen mag man die Sammlungen 
noch überspitzter und provokanter als „Sondermüll“-Deponien bezeichnen. Je-
der und jede, die in einem Jüdischen Museum arbeiten, kennen das Problem 
von geschenkten Familien-Memorabilia, Familien-Archiven, ja gar ganzer Haus-
halte, die als Belege für Exklusion, Migrations-, Flucht-, Vernichtungs- und 
Überlebensgeschichten, aber auch für Inklusion, Gemeinschafts-, Erfolgs-, gar 
Karrieregeschichten im Museum deponiert werden, weil die Deponenten ihre 
Geschichten nicht dem Vergessen und der tatsächlichen Mülldeponie anheim-
fallen lassen wollen. 

Hinter dem Titel dieses Beitrags versteckt sich allerdings weniger das gene-
relle Problem des Museums als Deponie als das des Deponierens der eigenen 
Geschichte; d. h. es soll nach den Deponierern gefragt werden, nach jenen, 
die – gefragt oder ungefragt – zur Deponie beitragen, nach den Schenkern oder 
Stiftern, die dem Museum die ihnen wichtig erscheinenden Gegenstände aus ih-
rer Arbeit, ihrem Dorf, ihrer Familie, ihren Erfahrungen, ihrem Leben, kurz, aus 
ihrer Geschichte überlassen, damit diese Geschichte im Museum deponiert 
und – hoffentlich – auch exponiert wird. Die Meisten, die deponieren, glauben 
an die Exponat-Tauglichkeit der Objekte, die sie dem Museum überlassen. Aber 
kann das Deponat der eigenen Geschichte, d. h. einer persönlichen Geschichte, 
Aussagekraft für eine allgemeine Geschichte haben? Die Objekte, die im Muse-
um deponiert werden, sollen erinnern, sie sollen an die Deponierer erinnern, 
sie sollen uns, die „Konsumenten“, erinnern. Das birgt Mehrdimensionalität: 
Erinnerungen sind keine zuverlässigen Abbildungen der Vergangenheit. Je 
nachdem wann man sich erinnert, ist die Erinnerung schärfer oder vager. Je 
nachdem wer sich erinnert, unterscheiden sich die Erinnerungen mehr oder we-



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  31 

niger voneinander. Je nachdem warum man sich erinnert, wird das eine oder 
andere Detail in der Erinnerung ausgespart. Je nachdem ob man sich aktiv erin-
nert oder passiv erinnert wird, kann die Erinnerung willkommen oder unwill-
kommen sein. Erinnerungen können spontan auftauchen, auf einem emotiona-
len oder assoziativen Auslöser beruhen, oder müssen bewusst abgerufen wer-
den. Sie können episodischer oder schematischer oder systematischer Natur 
sein. Es gibt persönliche Erinnerungen und es gibt kollektive Erinnerungen. 
Und hier kommt das Museum als Deponie ins Spiel: Es benutzt den Erinne-
rungsträger, um Erinnerung bewusst abzurufen – bzw. es kann dies tun, das ist 
eine museale Entscheidung. Es kann persönliche Erinnerung systematisieren 
und in eine kollektive umwandeln. Aber auch hier muss es die Entscheidung 
treffen, dies aktiv zu tun. Ich möchte ein Beispiel dafür geben, wie das Museum 
als Deponie für eigene, d. h. persönliche Geschichte, die viel über die Zeitge-
schichte aussagt, agieren bzw. diese Geschichte auch ignorieren kann, und da-
mit auf die Verantwortung des Museums als Deponie hinweisen. Gleichzeitig 
soll hier eingefordert sein, dass Schenkungen und Aktivitäten für und im Muse-
um, auch wenn sie mit keiner wichtigen Persönlichkeit, mit keinem wertvollen 
Artefakt und mit keinem zeitgeistigen Phänomen verbunden sind, als partizipa-
tive Einschreibungen ernstgenommen werden. 

Dazu sei eine Braunschweiger Museums-Geschichte kurz vorgestellt. 
Als Beispiel wird die Schenkung Sophie Kutners an das Vaterländische Mu-

seum Braunschweig – heute das Braunschweigische Landesmuseum – vom 20. 
März 1923 betrachtet. Dabei handelt es sich um ein Petschaft von ca. 1800, eine 
metallene Zedaka-Büchse aus der Mitte des 19. Jahrhunderts und eine Hand-
waschschüssel mit Kanne aus Messing, ebenfalls aus dem 19. Jahrhundert stam-
mend. 

Dies sind Objekte aus der ehemaligen jüdischen Gemeinde Hornburg, die 
ihren neuzeitlichen Anfang Mitte/Ende des 17. Jahrhunderts nahm,3 respektive 
aus der ehemaligen Synagoge Hornburg; die Objekte wurden offenbar in der Fa-
milie Schwabe aufbewahrt. Die Schenkerin, Sophie Kutner, Nichte und Erbin 
von Sigmund und Amalie Schwabe, den letzten Mitgliedern der jüdischen Ge-
meinde Hornburg, sah diese Stücke als zu musealisierende an, weil sie histori-
sche Reminiszenzen an die jüdische Regionalgeschichte waren (und sind). 

Doch sieben, acht Jahre später übergab Sophie Kutner dem Museum auch 
Objekte aus dem Privatbesitz der Schwabes: drei Tora-Wimpel aus der ersten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts, drei Beutel für Tefillin, mehrere Tefillin, einen Tal-
lit und einen kleinen Tallit, zwei Challa-Deckchen, um 1900 gefertigt, ein Gebet-

3 Vgl. Heise: Ein Spaziergang durch Hornburg auf den Spuren der Juden. 



32  Felicitas Heimann-Jelinek 

buchkissen, einen blechernen Chanukka-Leuchter, hebräisch-deutsche Gruß-
karten, eine Handlaterne und ein Messer ungesicherten Verwendungszwecks. 

Es mag verständlich sein, dass Sophie Kutner die wenigen Ritualobjekte 
aus der Synagoge ans Museum gab, bestand doch zumindest regional eine ge-
wisse Aufmerksamkeit für die 1766 im Hinterhof eines baufälligen Fachwerk-
hauses eingerichtete Landsynagoge, in welcher ab 1882 kein Gottesdienst mehr 
abgehalten werden konnte, da das notwendige Quorum von zehn Männern 
nicht mehr zustande kam. Schon vor dem Ersten Weltkrieg hatte sich der Braun-
schweiger Rechtsanwalt Oskar Ballin um eine Rettung des barocken Einrich-
tungsensembles bemüht. Dessen kulturelle Bedeutung erkannte auch Muse-
umsdirektor Karl Steinacker, der den Aufschub des Abrisses erwirkte. 1924 
schließlich konnte das Synagogeninterieur in einer gemeinsamen Aktion des 
Museums, der jüdischen Gemeinde Braunschweig und der Technischen Hoch-
schule nach Braunschweig überführt werden.4 

Die Grußkarten mögen wegen ihrer Originalität aufgehoben und dem Muse-
um überantwortet worden sein, warum aber die sehr einfachen Challa-Deck-
chen und der nicht professionell gefertigte Chanukka-Leuchter? Das Deckchen 
bedeckt die für den Verzehr am Schabbat eigens gebackenen Challa-Brote. Von 
ihrem Teig wird bei der Bereitung ein Stück in der Größe einer Olive weggenom-
men und verbrannt.5 Dazu spricht die Hausfrau einen eigenen Segen. Der 
Brauch ruft den Jerusalemer Tempel in Erinnerung, geht er doch auf die soge-
nannte Teighebe, Challa zurück, die religionsgesetzliche Abgabe von dem zum 
Backen bestimmten Teig an die Tempel-Priester. Sie ist in Numeri 15,20a veran-
kert: „Als Erstlingsgabe von eurem Brotteig sollt ihr einen Kuchen abgeben.“ 
Das textile Objekt ist sicher aus privatem Kontext. Und auch der Chanukka-
Leuchter in seiner charmanten Unprofessionalität lässt auf eine eigene Herstel-
lung und auf eine rein private Nutzung schließen. Das Fest erinnert an ein his-
torisches Ereignis, nämlich an die Wiedereinweihung des Tempels nach dem er-
folgreichen, gegen die Seleukiden gerichteten Makkabäer-Aufstand im Jahre 
164 v. d. Z. Nach dem Sieg der Makkabäer und der Rückeroberung des entweih-
ten Tempels wurde dieser von allen hellenistischen Verunreinigungen gesäu-
bert. Die Legende berichtet, dass die aufständischen Sieger bei der Wiederein-

4 Vgl. Wilhelm: Die Hornburger Synagoge im Vaterländischen Museum zu Braunschweig, 
S. 257–260; Hagen: Braunschweig hatte wahrscheinlich das älteste jüdische Museum der 
Welt, S. 18–20; ders.: Die Entstehung der Judaica-Sammlung des Braunschweigischen Landes-
museums, S. 7–12; Biegel: Neuer Museumsschwerpunkt in Braunschweig, S. 89–98; Hoppe: 
Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, S. 91 ff.; Heimann-Jelinek/Pöppelmann (Hrsg.): 
Ein Teil von uns. 
5 Im Mischna-Traktat Challa werden die Erstlingsabgaben an den Tempel ausführlich disku-
tiert. 



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  33 

nahme des Tempels dort nur einen kleinen Krug mit Öl vorfanden, auf dem sich 
noch das Siegel des Hohepriesters befand, das also noch nicht verunreinigt 
war. Bei der feierlichen Wiedereinweihung des Tempels soll dies wenige Öl aus-
gereicht haben, um die Lichter im Tempel wunderbarerweise acht Tage und 
Nächte lang brennen zu lassen. Daher wird Chanukka acht Tage lang gefeiert. 
Chanukka bedeutet Weihe oder Wiedereinweihung. „Denn“, erklärte Max Grun-
wald, „wir feiern im Chanukkafest nicht die Siege der Makkabäer, sondern die 
Wiederaufnahme des Tempeldienstes, des Anzündens der Menora. Das Cha-
nukkalichtchen deutet bloß den Sinn des Sieges der Makkabäer an und das Mit-
tel und Geheimnis dieses Sieges.“6 Im Zusammenhang mit den nationalisti-
schen Strömungen in Europa sowie dem politischen Zionismus bekam das Fest 
seinen aktuellen Stellenwert. Die Entscheidung, auch diese sehr einfachen fa-
miliären Objekt an ein Museum zu übergeben, lässt sie als kulturelle Bedeu-
tungsträger aus ihrer Simplizität heraustreten und macht sie zu etwas Besonde-
rem. 

Warum schenkte Sophie Kutner nun auch noch Objekte aus dem individuel-
len jüdischen Lebenszusammenhang, aus dem Kontext lebenszyklischer Pflich-
ten? 

Tora-Wimpel haben in Aschkenas ihren funktionalen wie symbolischen Sitz 
im Leben in der Zeremonie der Beschneidung. Nach jüdischer Tradition tritt die 
männliche Nachkommenschaft Abrahams mit der Beschneidung, hebräisch Brit 
Mila, in den Bund mit Gott. In Genesis 17,10–14 heißt es: „Das ist mein Bund 
zwischen mir und euch samt deinen Nachkommen, den ihr halten sollt: Alles, 
was männlich ist unter euch, muss beschnitten werden. Am Fleisch eurer Vor-
haut müsst ihr euch beschneiden lassen […] Alle männlichen Kinder bei euch 
müssen, sobald sie acht Tage alt sind, beschnitten werden.“ Damit handelt es 
sich um ein konstitutives Gebot der Tora.7 Auf dem Wimpel, der aus dem Wi-
ckelband des Säuglings gefertigt wurde, teilweise auch heute noch angefertigt 
wird, findet sich ein standardisierter hebräischer Segensspruch aus der Be-
schneidungsliturgie: „Er möge heranwachsen zur Tora, zur Chuppa [zum Trau-
himmel] und zu guten Werken. Amen. Sela.“ Oft ist der Wimpel verziert und vi-
sualisiert die von dem Jungen erwarteten wichtigsten Lebensziele auch in Bil-
dern: den ersten Aufruf zur Tora-Lesung, die Familiengründung durch die 
Heirat und die Mitwirkung am Fürsorgewesen der Gemeinde. 

6 Grunwald: Chanukka, S. 344. 
7 Vgl. de Vries: Jüdische Riten und Symbole, S. 183. 



34  Felicitas Heimann-Jelinek 

Die Gebetsriemen, Tefillin, die während des Morgengebets an Stirn und 
Arm gebunden werden, gehen auf das jüdische Glaubensbekenntnis im 5. Buch 
Mose 6,4–9 zurück:8 

„Höre, Israel: Der Herr ist unser Gott, der Herr ist einzig. Und du sollst den 
Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen 
Seele und mit deiner ganzen Kraft. Und diese Worte, die ich dir heute gebiete, 
sollen in deinem Herzen sein. Und du sollst sie deinen Kindern einschärfen, 
und du sollst davon reden, wenn du in deinem Hause sitzt und wenn du auf 
dem Weg gehst, wenn du dich hinlegst und wenn du aufstehst. Und du sollst 
sie als Zeichen auf deine Hand binden, und sie sollen als Merkzeichen zwischen 
deinen Augen sein, und du sollst sie auf die Pfosten deines Hauses und an dei-
ne Tore schreiben.“ 

Zur Erinnerung an die göttlichen Gebote sollen sich jüdische Männer gemäß 
Numeri 15,37–41 Zizijot, aus Baumwollfäden geknüpfte Schaufäden, an den 
Ecken ihrer Gewänder anbringen: 

„Der Herr sprach zu Moses: Rede zu den Israeliten und befiehl ihnen: Sie sollen sich Quas-
ten an die Zipfel ihrer Kleider nähen, sie und ihre Nachkommen, und an jeder Zipfelquas-
te eine Schnur von violettem Purpur anbringen: Das soll für euch ein Zeichen sein. Wenn 
ihr es anseht, sollt ihr aller Gebote des Herrn gedenken, nach ihnen handeln und nicht 
abschweifen nach den Gelüsten eurer Herzen und Augen, durch die ihr euch verführen 
lasset. So sollt ihr all meiner Gebote eingedenk sein, sie tun und heilig sein vor eurem 
Gott! Ich, der Herr, bin euer Gott, der euch von Ägypten hinweggeführt hat, um euer Gott 
zu sein: Ich bin der Herr, bin euer Gott!“ 

Daraus leitet sich der Tallit, der Gebetsschal mit den vier Schaufäden, ab, der 
während des Morgengebets und bei verschiedenen Anlässen in der Synagoge 
getragen wird.9 Den kleinen Tallit, Tallit katan, tragen orthodoxe Juden unter 
ihrer Kleidung, um dem Gebot dauerhaft nachzukommen. 

Wimpel, Gebetsriemen und -schal sind nicht nur religiöse Utensilien. Sie 
sind zentrale Signifikanten jüdisch-religiöser Observanz in einer Region und in 
einer Zeit, die sich von der Reformbewegung bedroht sahen und der Auflösung 
traditioneller Wertegemeinschaften, wie man sie zum Teil in Seesen, Braun-
schweig, Hamburg und so weiter erlebte, widerstehen mussten. Die Utensilien 
verlangen eine pietätvolle Behandlung. Wimpel, Gebetsriemen und -schal ha-
ben außerdem mit dem Körper zu tun, sind also sehr intime Objekte. In ihrem 
Tallit werden Juden begraben. Warum also wurden die Dinge ins Museum trans-
feriert? 

8 Vgl. Lau: Wie Juden leben, S. 19, 21–27. 
9 Vgl. Donin: Jüdisches Leben, S. 166. 



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  35 

Die Schenkerin, Tochter von Emil und Jenny Schwabe, war am 28. Juni 
1880 in Berlin geboren worden, wo sie am 5. Juni 1903 den Regierungsbaurat 
Karl Kutner ehelichte, der bereits 1912 verstarb. Die Ehe war kinderlos und So-
phie Kutner war wohl auch deswegen daran gelegen, den Nachlass ihrer Fami-
lie in musealen Händen zu wissen, damit die Geschichte der Hornburger Syn-
agoge und der Familie Schwabe weiter tradiert würde. Das heißt aber nicht we-
niger als dass Sophie Kutner die Geschichte der jüdischen Gemeinde Hornburg 
und deren Mitglieder für bedeutsam, für bewahrens- und ausstellenswert hielt, 
für einen wichtigen Teil regionaler Geschichte. Die Übergabe in ein Museum 
heißt jedoch nicht nur, dass derjenige, der übergibt, sich und seine weitere 
oder engere Gemeinschaft für wichtig hält, sondern auch, dass er für sich und 
seine Gemeinschaft einen Platz in einem Museum beansprucht! D. h. man depo-
niert nicht nur aus einem gewissen Selbstbewusstsein heraus, sondern man ver-
langt auch das Recht auf einen Platz an dem Ort, an dem Geschichte gesam-
melt, erforscht und schließlich auch präsentiert werden soll! 

Als Erbin und Testamentsvollstreckerin des Schwabe’schen Nachlasses hat-
te Sophie Kutner Karl Steinacker vom Vaterländischen Museum kontaktiert und 
ihm die diversen Objekte aus jüdisch-rituellem Familienbesitz überlassen. In ei-
nem Schreiben an ihn drückte sie den Wunsch aus, dass die Gegenstände, die 
nach Braunschweig „aus dem Hause Schwabe“ kämen, „jetzt und später als sol-
che im Archiv eingetragen werden, damit die Sammlung mal als solche gekenn-
zeichnet ist: Schenkung aus dem Hause Schwabe Hornburg.“ Dazu sollte es je-
doch die längste Zeit nicht kommen. Sophie Margarete Kutner, die sich vorge-
stellt hatte, ihr und ihrer Familie Leben seien relevant genug, um in einem 
Museum aufbewahrt und ausgestellt zu werden, wurde am 18. Oktober 1941 ins 
Ghetto Litzmannstadt in Łódź deportiert und am 9. Mai 1942 im Vernichtungsla-
ger Kulmhof in Chełmno ermordet.10 Das Recht auf ihren und ihrer Familie Platz 
im Museumsdepot war ihr abgesprochen worden. 

Das Positive an dieser Geschichte ist, dass das Museum seine Aufgabe als 
Deponie wahrscheinlich weniger aus aktivem Wollen denn aus passiver Träg-
heit und aus Desinteresse heraus schließlich doch noch wahrgenommen hat. 
Bis Ende 2021 war Sophie Kutners und ihrer Familie Geschichte im Museum de-
poniert, ja, archiviert worden und wurde erst zur Neuaufstellung der ehemali-
gen Hornburger Synagoge aus dem Bauch des Museumsspeichers ins Museums-
bewusstsein geholt und vom Deponat zum Exponat. Die sehr einfachen Objekte 
der Geschichte einer Eigendeponierung, wenn man so will, wurden so zu Reprä-
sentanten eines Museumsverrats – schließlich lagen sie von 1930 bis 2021 unge-

10 Vgl. https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265 (26.06.2025). – Ich danke Mi-
chal Friedlander für die Hilfe bei der biografischen Recherche zu Sophie Kutner. 

https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265
https://ermordet.10


36  Felicitas Heimann-Jelinek 

nutzt im Museumsdepot –, zu Repräsentanten eines jüdisch-deutschen Schick-
sals sowie zu Repräsentanten einer musealen Neubesinnung, zu einer späten 
Erfüllung von Sophie Kutners Wunsch, ihre und ihrer Familie Geschichte sicht-
bar zu machen, weil sie meinte, dass diese Geschichte wertvoll sei. Und heute 
ist sie wertvoll. Sie demonstriert in eigenartig simpler Weise, wie wichtig die 
Aufgabe des kulturhistorischen Museums ist, Vergangenheit zu bewahren und 
Erinnerung an diese Vergangenheit zu tradieren. Sie demonstriert, dass die Ob-
jekte in ihrer Gesamtheit als Erinnerungsträger die Herzstücke des Museums 
sind, über die [die Herzstücke] und mit denen sich das Museum selbst von in-
nen identifizieren muss, damit es auch von außen als sinnvoll identifiziert wer-
den kann. 

Das Beispiel mag aber auch zeigen, dass „Partizipation“, „Engagement“ 
und „aktive Bevölkerungsbeteiligung“ hohle Schlagworte bleiben, solange die-
jenigen, die sich mit – vielleicht zunächst auch nur als unspektakulär einge-
schätzten – Dingen einbringen wollen, lediglich als „Deponenten“ ihrer Einzel-
geschichte unterschätzt werden. Damit wird gesellschaftlicher Einschreibung in 
Geschichte ihr partizipatives Potential abgesprochen. 

Bibliografie 

Biegel, Gerd: Neuer Museumsschwerpunkt in Braunschweig: Das Braunschweigische Landes-
museum hat das Ausstellungszentrum Hinter Aegidien und die Abteilung Jüdisches 
Museum eröffnet, in: Braunschweigische Heimat 73 (1987), S. 89–98. 

Donin, Chaim Halevy: Jüdisches Leben, Zürich 1987. 
Gesser, Susanne/Gorgus, Nina/Jannelli, Angela (Hrsg.): Das subjektive Museum. Partizipative 

Museumsarbeit zwischen Selbstvergewisserung und gesellschaftspolitischem Engage-
ment, Bielefeld 2020. 

Gesser, Susanne u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum. Zwischen Teilhabe und User 
Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellungen, Bielefeld 
2012. 

Grunwald, Max: Chanukka, in: Friedrich Thieberger (Hrsg.): Jüdisches Fest – Jüdischer Brauch, 
Königstein/Ts. 31985, S. 343–346. 

Hagen, Rolf: Braunschweig hatte wahrscheinlich das älteste jüdische Museum der Welt, in: 
Braunschweigischer Kalender 1975, S. 18–20. 

Hagen, Rolf: Die Entstehung der Judaica-Sammlung des Braunschweigischen Landesmuseums, 
in: Tora-Wimpel. Zeugnisse jüdischer Volkskunst aus dem Braunschweigischen Landes-
museum, Braunschweig 1978, S. 7–12. 

Heimann-Jelinek, Felicitas/Pöppelmann, Heike (Hrsg.): Ein Teil von uns. Deutsch-jüdische Ge-
schichten aus Niedersachsen, Göttingen 2023. 

Heise, Sibylle: Ein Spaziergang durch Hornburg auf den Spuren der Juden, Osterwieck 2019. 
Hoppe, Jens: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, Münster 2002. 



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  37 

Lau, Yisrael Meir: Wie Juden leben. Glaube, Alltag, Feste, Gütersloh 62005. 
McSweeney, Katy/Kavanagh, Jen (Hrsg.): Museum Participation: New Directions for Audience 

Collaboration, Edinburgh 2016. 
Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010. 
Vries, Simon Ph. de: Jüdische Riten und Symbole, Wiesbaden 1981. 
Wilhelm, Kurt: Die Hornburger Synagoge im Vaterländischen Museum zu Braunschweig, in: 

Menorah 8 (1930), 5/6, S. 257–260. 
https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265 (26.06.2025). 

https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265




Nina Lucia Groß und Tilman Walther 
Der Freiraum im Museum für Kunst und 
Gewerbe in Hamburg 
Über Wollen und Können von musealer Öffnung und die 
Grenzen nachhaltiger Beziehungsarbeit in projektbasierten 
Arbeitsfeldern 

Einführung 

Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe (MK&G) hat und hatte nie ein 
ganz scharf umrissenes Mission Statement. Als die Direktorin Tulga Beyerle 
2018 sich dazu entschied, die ehemalige Sonderausstellungsfläche und soge-
nannte Turnhalle im zentralen Erdgeschoss des Museums umzuwidmen und 
die Ausstellungsfläche gegen einen fiktiven offenen Raum auszutauschen, war 
noch nicht klar, was eigentlich mit einem offenen Raum gemeint sein könnte. 
Was macht einen offenen Raum aus; was macht einen Raum überhaupt aus? 
Wer wird wie eingeladen, dort was zu tun? Wie viel und wie wenig soll und 
kann vorgeschlagen werden? Wie sieht Gastfreundschaft aus? Und wie klingt 
sie? Wie groß muss ein Tisch sein, an dem möglichst viele einen Platz bekom-
men? Wie viel Kissen und wie viele Farben braucht man, um den White Cube 
aus dem Museum zu kriegen? Und: Wenn der Freiraum „frei“ ist, was ist dann 
das restliche Museum? 

Diese und sehr viele weitere Fragen haben uns beide, Nina Lucia Groß und 
Tilman Walther, dann ab April 2020 beschäftigt. Mitten im ersten Lockdown ha-
ben wir unsere gemeinsame, geteilte Stelle der Leitung und Kuration des Frei-
raums angetreten – das Eröffnungsdatum stand damals schon fest. Am 4. Sep-
tember 2020 sollte der Freiraum eröffnet werden; mit einem Team an Gastgeber: 
innen, ersten Möbeln und einer Idee, wie es weitergehen soll. Gemeinsam mit 
dem Design- und Architekturkolletiv ConstructLab haben wir den Raum gestal-
tet: seine Infrastruktur aus Präsentations-, Arbeits-, Lager-, Lese-, Spiel- und 
Ausruhmöbeln; damit haben wir implizit auch Vorschläge für mögliche zukünf-
tige Nutzungen gemacht. Wir berichten in diesem Text aus vier Jahren Praxis 
und unseren Erkenntnissen aus und unseren Erfahrungen mit der Institution 
Museum. 

Die Öffnungszeiten des Freiraums sind dieselben wie die des restlichen Mu-
seums. Somit ist er 51 Stunden pro Woche kostenlos zugänglich. Pro Monat nut-

Open Access. © 2026 Nina Lucia Groß und Tilman Walther, published by De Gruyter. Dieses 
Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-005 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-005


40  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

zen inzwischen ca. 3.000 Menschen den Freiraum. Das können reguläre Muse-
umsgäste sein, die dort Pause machen, spielen, ein Buch lesen oder an Work-
shop-Angeboten teilnehmen, oder Freiraumgäste, die explizit und gezielt für 
die kostenlose Nutzung des Raums, die Teilnahme am Programm und an Veran-
staltungen zu uns kommen oder als Teil von Gruppen den Raum aktiv mitge-
stalten. Die Zahl von Personen, die den Freiraum ausschließlich, und nicht 
auch das Museum, besuchen, liegt aktuell – Stand Februar 2024 – bei 1.000 pro 
Monat. Viele der Besucher:innen kommen selbstständig oder als selbstorgani-
sierte Gruppe in den Freiraum, viele auch als Gäst:innen unserer Veranstaltun-
gen und Angebote. Es gibt auch mehrere regelmäßige Nutzungen durch Stamm-
publikums-Gruppen, die wöchentlich einen Tisch oder einen Raumbereich zur 
Verfügung gestellt bekommen, um dort gemeinsam zu basteln, zu malen oder 
sich zu besprechen. 

Das Museum liegt direkt am Hamburger Hauptbahnhof im belebten Stadt-
teil St. Georg. Das Viertel ist durch die Gleichzeitigkeit von differenzierten Le-
bensrealitäten geprägt: (post)migrantischem Leben und Arbeit, extremem 
Reichtum, einer offenen Drogenszene, Sex-Arbeit in der Illegalität, Tourismus 
und Gastronomie, Schulen, Kirchen, Moscheen, sozialen Einrichtungen für Ge-
flüchtete, zahlreichen Altenstiften und Wohnhäusern. Der Freiraum bemüht 
sich, diese Gleichzeitigkeiten aufzunehmen; als sicherer, freundlicher und soli-
darischer Ort der Diskussion, des Dissenses und der gelebten Erprobung von 
Zusammenleben, Partizipation und Mitsprache sowie einer gemeinsamen Über-
legung dazu, wie Ausschlüsse auch durch Gestaltung sowohl geschaffen wie 
aufgelöst werden können. Gerade in diesem sehr dicht besiedelten Stadtteil, 
insbesondere am lauten, schnellen, oft hektischen und manchmal gewaltvollen 
Ort des Hauptbahnhofs, bietet der Freiraum aber vor allem auch eins: einen 
Platz, an dem man unangefochten sein kann – ganz ohne irgendetwas zu wol-
len oder anbieten zu müssen. 

Für den Freiraum arbeitet ein Team von aktuell insgesamt acht Personen. 
Neben der kuratorischen Leitung gibt es ein Team aus sechs Gastgeber:innen, 
die innerhalb der Öffnungszeiten vor Ort ansprechbar sind für Fragen, Notfälle, 
Vorschläge und generell als Gegenüber für Menschen, die ein solches Gegen-
über suchen. Der Freiraum ist ein partizipativer Raum innerhalb des Museums, 
aber er ist auch ein Ort für Menschen, die gar nicht partizipieren wollen oder 
können. Dies zu kommunizieren und zu vermitteln, liegt einerseits bei uns und 
den weiteren Gastgeber:innen des Freiraums, doch andererseits sprechen auch 
der Raum und seine Gestaltung selbst mit – die Verlässlichkeit, Beweglichkeit 
und Zugänglichkeit des Raums und der Infrastruktur als eine ernstgemeinte 
Einladung, einfach da zu sein. Die wachsende Bibliothek, die ruhige Terrasse 
und die Spiel- und Lese-Ecke für Kinder sind für viele Besucher:innen ein Grund 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  41 

Abb. 1: Der Freiraum, lokalisiert in der Mitte des Museums. Zeichnung von Julian Fiebach, 
2023. 

(wieder) zu kommen und ein Grund zu bleiben. Diese Angebote sind aber auch 
elementarer Bestandteil unserer gastgeberischen Strategie; es sind Handlungs-
vorschläge, die den Erstkontakt mit dem Freiraum erleichtern, die helfen kön-
nen, sich mit und in dem Raum zu akklimatisieren. 

Wie eine Burg thront das Museum für Kunst und Gewerbe über den Gleisen, 
über den Plätzen, den Tauben, Bussen, Imbissen, Cafés, Ticketautomaten, 
Schaufenstern – über dem Alltag seiner Nachbar:innenschaft. Diese Diskrepanz 
ist keine rein architektonische; als Museum für Kunst und Gewerbe und als Vor-
lagensammlung für die angewandte Kunst, als Nachlassverwalter:in Hamburgs 
mächtigster Familien, als Ideen-, Muster-, und Formspeicher eines hegemonia-
len Geschmacks der Objekte und Waren in einer vom Handel mit ebensolchen 
Dingen reich gewordenen Stadt steht das MK&G nicht nur als Gebäude, sondern 
auch als historische Institution für die Geschichts- und Identitätskonstruktion 
eines bürgerlichen Selbstverständnisses; und für die ständige Verteidigung die-
ser Realität gegen jede andere. 

Natürlich nicht erst mit dem Freiraum, aber mit dem Freiraum dann in end-
gültiger räumlicher Gestalt hat sich diese Burg geöffnet und Raum für den All-
tag der Nachbar:innenschaft erzeugt. Diese Öffnung muss eine räumliche sein, 
ein Abgeben von Platz, Quadratmetern, Fläche, Rückzugsorten und Stühlen am 
Tisch. Es ist aber auch eine inhaltliche Öffnung, ein Zuhören oder gemeinsames 



42  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

Neu-Sprechen. So ist der Freiraum auch ein Raum für Diskurs, Austausch und 
politische sowie gestaltende Bildung. Dazu kuratieren wir in Kooperation mit 
externen Gruppen und Initiativen, aber auch in Absprache mit den Sammlun-
gen und Ausstellungen des Hauses ein Programm u. a. aus Installationen, Inter-
ventionen, Gesprächen, Workshops, Lesungen und Filmvorführungen. 

Beziehungsweisen 

Vielleicht könnte man sagen, vor jeder Partizipation steht erst einmal der Ver-
trauensaufbau, und da haben Museen fast 200 Jahre versäumter Chancen auf-
zuholen. Mit Vertrauen ist hier gemeint, eine tragfähige und somit auch belast-
bare gegenseitige Beziehung einzugehen, sich gegenseitig ernst zu nehmen, 
sich Zeit zu nehmen und Zeit zu geben, Kritik zu äußern und Kritik anzuneh-
men. Als Grundlage unserer Arbeit steht Verlässlichkeit. Der Freiraum hat geöff-
net und wir sind ansprechbar. Wir machen Hausbesuche. Die kuratorische 
Arbeit im und mit dem Freiraum ist in erster Linie Beziehungsarbeit: Fäden auf-
nehmen und zu Knäulen verheddern. Leider steht langfristiger Vertrauensauf-
bau oftmals konträr zur Drittmittelakquise-Logik der konstanten Neuerfindung. 
Das radikal Neue muss daher lauten, beharrlich den eingeschlagenen Weg wei-
terzuverfolgen, um nicht jedes Mal wieder neu starten zu müssen, auch um die 
potenziellen Partizipationspartner:innen nicht zu verprellen. Anfänglich stie-
ßen wir auf große Skepsis innerhalb und außerhalb des Museums. Von Kolleg: 
innen hörten wir lauter Geschichten über ähnliche Projekte, denen dann nach 
zwei Jahren das Geld abgedreht wurde, über halb umgebaute Räume im Unter-
geschoss und eine Vielzahl an neu erfundenen und bald wieder aufgelösten 
Stellen. Man kannte es schon – „jaja, Partizipationsprojekt, ich weiß.“ Die Skep-
sis von außen wiederum ging darauf zurück, dass die direkte Nachbar:innen-
schaft das Museum teilweise von ebendiesen partizipativen Projekten bereits 
kannte, von den Kurator:innen, die in die Stadteilzentren kamen und mit denen 
man dann für eine Ausstellung Interviews führte oder Zettel mit Bedürfnissen 
und Ängsten ausfüllen musste: angeteaste Teilhabe, halbdemokratische Prozes-
se. Nach zwei Monaten war die Ausstellung dann rum und die musealen Kapa-
zitäten wurden anderweitig benötigt; der rote Faden in die Stadt riss ein ums 
andere Mal wieder ab. Wir wissen es wahrscheinlich auch nicht besser. Wir 
würden die Chance dieser Sprechposition aber gerne nutzen, um über unsere 
Fragen zur und die Grenzen der Partizipation und ihren Bedingungen zu spre-
chen – aber auch über die durchaus unterschiedlichen Begehrlichkeiten, die 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  43 

sich mit dem Gespenst der Partizipation verbinden, und darüber, wer hier ei-
gentlich für wen arbeitet. 

Die Gesellschaft 

Der Wunsch von Kulturinstitutionen, und da ist unser Museum wirklich nicht 
allein, sich zur „Gesellschaft“ zu öffnen, ist nicht neu. Nur die Definitionen, wer 
oder was alles unter der Metapher „Gesellschaft“ subsummiert wird, hat sich im 
Laufe der Jahre stark verändert und ist weiterhin kollektiven Schwankungen 
unterworfen. 

Der Begriff der Gesellschaft ist, ähnlich wie der oftmals bemühte Begriff der 
Communities, irreführend, bzw. verweist er häufig auf einen monolithischen 
Block oder monolithische Blöcke, die feste Grenzen, klare Ansprechpersonen 
und binäre Zugehörigkeiten haben. In der Verwendung dieser Begrifflichkeiten 
schwingt die ganze Sehnsucht nach Ordnung, Domestizierung und Aneignung 
einer sich selbst als gesellschaftliche Mitte definierenden bürgerlichen Schicht 
mit, aus welcher eben auch die Institutionen der Hochkultur entspringen. All 
die ernstgemeinten, engagierten, kreativen und herzlichen Bemühungen von 
unseren musealen Kolleg:innen in den Institutionen des globalen Nordens, und 
somit auch von uns, geschehen natürlich nie außerhalb der Wirkungsgrenzen 
und Interessensklammern eines liberalen Museums innerhalb einer kapitalisti-
schen Wertschöpfungskette und ist somit immer eben auch als präventive Auf-
standsbekämpfung zu begreifen. In einer Aufmerksamkeits- und Distinktions-
ökonomie ist das Museum auf eine diverse Bildproduktion angewiesen. Die von 
Kolleg:innen und uns selbst ausgesprochene, herzliche Einladung an Menschen 
der scheinbar unsichtbaren Ränder einer als monolithisch behaupteten Gesell-
schaft, ihre Hijabs und Kippas, ihre nicht weißen Hautfarben, ihre Rollstühle 
etc. erzeugen eben auch immer wertvolle Tokens für die Bildproduktion eines 
geläuterten Bürgertums im Ringen um Definitionsmacht und sein finanzielles 
Fortbestehen durch lokale, regionale und nationale Fördermittel. 

Wir, als Museum mit all seinen soziokulturellen Implikationen, brauchen 
die anderen. Aber brauchen die anderen auch uns? „Gesellschaftliche Öffnung“ 
ist, strukturell und nicht zwischenmenschlich betrachtet, viel weniger philan-
thropische Anstrengung als Eigennutz. 

Wem nützt hier eigentlich was? 
Die Frage bei allen partizipativen Projekten muss also lauten: Wem nützt 

hier eigentlich was und warum? Es muss ein Tausch passieren: Etwas wird ab-
gegeben werden müssen im Austausch gegen etwas anderes. In unserer Praxis 



44  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

ergeben sich daraus unterschiedliche Tauschmodelle, deren Grenzen manchmal 
ineinanderfallen. Da sie jeweils eigene Konfliktfelder mit sich bringen, möchten 
wir versuchen, sie hier einmal auszuformulieren. 

A Tauschhandel 1 – Abgabe von Definitionsmacht über die 
Geschichte im Tausch gegen Expertise von außen 

Dieser Tauschhandel ist vielleicht der schwerste von allen, bietet aber auch den 
größten strukturellen, nachhaltigen Nutzen. 

Was kann das Museum eigentlich anbieten? Museen, Archive, Bibliotheken, 
aber auch Bühnen, Kinos und Kunstvereine sind Orte der hegemonialen Ge-
schichtsschreibung; Matrizen, aus denen der Kanon gegossen wird, Stein ge-
wordene Definitionsmacht. Das ist erst einmal nur eine Feststellung. Nicht die 
Definitionsmacht ist das Problem, sondern wer Zugang zu ebendieser Definiti-
onsmacht hat, wie durchlässig ihre Grenzen sind, wer Geschichte schreibt und 
wessen Geschichte. Diese Erkenntnis macht dann Sinn, wenn Geschichte als 
kontinuierlicher Widerstreit kontingenter Erzählungen betrachtet wird. 

Und hier liegt im besten Fall der große Nutzen struktureller Öffnungsbewe-
gungen und partizipativer Projekte an Museen für die „Anderen“, also das, was 
die „Anderen“ davon haben, den Museen und ihren Jahresabschlussberichten 
als Tokens zu dienen. Ihre Geschichten, Perspektiven, Gestaltungsvorschläge, 
ihr Geschmack und ihre Fiktion werden aufgenommen und eingewebt in die 
konservierte Geschichte der Zukunft. Sie wird bewahrt, ganz im Sinne der aktu-
ellsten ICOM-Museumsdefinition von 2022: „Ein Museum ist eine nicht gewinn-
orientierte, dauerhafte Institution im Dienst der Gesellschaft, die materielles 
und immaterielles Erbe erforscht, sammelt, bewahrt, interpretiert und aus-
stellt.“1 Was die Definition der ICOM nicht beantwortet, ist die Frage, wer diese 
Gesellschaft ist, in deren Dienst das Museum materielles wie immaterielles Erbe 
erforscht, sammelt und bewahrt. Das kann sie wahrscheinlich auch nicht leis-
ten, müsste sie dann doch monatlich aktualisiert werden. Die nicht-hegemonia-
len Geschichten der „Anderen“, die eben nicht automatisch in die Erstdefinition 
von „die Gesellschaft“ fallen, zu sammeln und zu bewahren, kann also ein gro-
ßer Nutzen sein, den das Museum einer nicht-hegemonialen Öffentlichkeit zum 
Tausch anbieten kann. 

Damit öffnen sich allerdings, wie sollte es auch anders sein, neue potenzi-
elle Problemfelder: 

1 https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-ueberset 
zung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&Itemid=114 (10.09.2024). 

https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114
https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114


Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  45 

Was passiert mit Geschichten, wenn sie Kanon werden, und ist die Hegemo-
nie über die Narrationen immer die beste Lösung für jede Erzählung, und wie-
viel Assimilation bedeutet die Kanonwerdung auch für gesellschaftliche Coun-
ter-Narrationen? Wie werden die Geschichtserzählungen von außen innerhalb 
der bestehenden Strukturen des Hauses verankert? Werden daraus echte Meta-
daten der Archive, Wand- und Katalogtexte, neue Sammlungskonvolute und 
-bereiche, oder finden sie nur als Post-its in der demokratischen Ecke der Son-
derausstellung statt? 

Die Fragen der Vereinnahmung kann nur in enger Beziehungsarbeit mit 
den jeweiligen Vertreter:innen nicht-hegemonialer Narrative beantwortet wer-
den. Fair ist es jedoch, auf diese Gefahr hinzuweisen und dann gemeinsam dar-
auf zu achten, während man sich durch die Kooperation fortbewegt. 

B Tauschhandel 2 – Das Museum als Legitimationshilfe 
sozialer Anliegen im Tausch gegen Distinktionsgewinn 

Das Museum genießt innerhalb seiner Ursprungsgesellschaft, also der hegemo-
nialen bürgerlichen Gesellschaft der Stadt, einen Vertrauensvorschuss. So prä-
gen die Museen mit ihren Ankäufen und Ausstellungen bereits seit ihrer Grün-
dung die Märkte für Objekte aller Art. Durch ihren öffentlichen Charakter und 
die obligatorische öffentliche Förderung haben diese Institutionen munizipalen 
Charakter, ähnlich einer Behörde. Und obwohl viele Menschen täglich schlechte 
Erfahrungen mit Behörden und munizipalen Strukturen machen, sind diese in 
ihrer Langsamkeit und ihrem potenziellen Versuch einer Verteilung von Wer-
ten, Aufmerksamkeiten und Möglichkeiten für viele Menschen dennoch größere 
Vertrauensentitäten als marktkonform ausgerichtete Privatunternehmen; dies 
geht aus unseren Gesprächen mit Kooperationspartner:innen hervor und kann 
natürlich auch durch den Kontext der Kooperation verzerrt sein. Diesen Ver-
trauensvorschuss können sich auch Gruppen, Initiativen und Vertreter:innen 
sozialer Bewegungen und Anliegen, die mit dem Haus partizipativ in Kontakt 
treten, nutzbar machen. Die Bürgermeisterin oder Vertreter:innen der Stadt und 
der Presse kommen eher, öfter, einfacher, länger und freiwilliger ins gesetzte 
Museum als in das autonome Jugendzentrum oder die Büros der Straßensozial-
arbeit. Dies mag graduell und zeitkontextabhängig anders sein. Das Museum 
kann diesen Treffen und vor allem seinen Beteiligten auf beiden Seiten einen 
geschützten Rahmen bieten, kann souverän an die Presse herantreten und als 
stadtbekannte Akteurin bürgerlicher Langsamkeit generell deeskalierend Be-
gegnungen des Dissenses begleiten. Das Museum kann eine Plattform der Legi-



46  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

timation werden, um noch nicht hegemonialen Narrationen Rückendeckung 
und Schutz zu bieten, ähnlich einer magensaftresistenten Weichkapsel, die die 
Medikation zu den Organen des Körpers trägt, ohne vorher aufgelöst zu werden. 
Diese politische Macht der Moderation, die den Museen inne ist, sollte nicht un-
terschätzt werden. Der Tausch, der sich bei dieser Form der Partizipation voll-
zieht, ist der des beidseitigen Distinktionsgewinns. Auf Seiten des Museums be-
deutet dies vor allem die Anerkennung durch andere Institutionen der Stadt, 
aber auch eine Verfestigung des Vertrauensverhältnisses mit den Kooperations-
partner:innen und ihren Inhalten sowie ein verbessertes Standing in der An-
sprache mit neuen Erstkontakten. 

C Tauschhandel 3 – Expertise von außen gegen finanzielle 
Entlohnung und Umverteilung von materiellen Mitteln 

Eine einfache Methode der Partizipation auf Augenhöhe ist die der regulären 
Entlohnung für die eingebrachte Expertise. Im besten Fall passiert dies über Ho-
norarzahlungen für alle Teilnehmenden. Eine andere Möglichkeit ist die der fi-
nanziellen Umverteilung oder der Hilfe in der Akquise monetärer Mittel durch 
das Museum. Denn auch im Umgang mit Stiftungen und Geldgebenden hat das 
Museum im Gegensatz zu Initiativen, Gruppen und Einzelpersonen aus den Ge-
sellschaften der Stadt einen großen Vorteil. Vor allem Fragen der buchhalteri-
schen Betreuung, hausinterne Controlling-Mechanismen und die Verlässlich-
keit, Veranstaltungen auch stattfinden zu lassen, macht das Museum zur prakti-
schen Mittels-Entität. Wir besorgen das Geld und machen die Abrechnung, die 
Initiativen finden bei uns statt und arbeiten mit uns zusammen. So entsteht 
eine praktikable Symbiose. 

D Tauschhandel 4 – Kollaboration durch den Austausch von 
Expertisen 

Auch wenn es in den eben ausgeführten Punkten vielleicht so klingt: Das Muse-
um ist nicht nur eine Ansammlung von Sekundärfunktionen wie Pressewirk-
samkeit und Mittelakquise. Was wir auch ins Spiel bringen können, ist die kura-
torische Expertise: Wissen über den Umgang mit und die Kontextualisierung 
von Objekten im Raum; Wissen über die sinnliche, inhaltliche und räumliche 
Vermittlung von Inhalten, das Zeigen, Bewahren, Studieren von Dingen und ih-
ren Biografien; Wissen über die Inszenierung von Geschichte. Im besten Falle 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  47 

einer Kooperation bringen wir genau diese Expertise in Verbindung mit dem 
Wissen über die Objekte und ihre Kontexte, das von unseren Kooperationspart-
ner:innen von außen kommt. Diese Form der Kollaboration setzt einen fortge-
schrittenen Strukturwandel des Hauses voraus, denn sie bedeutet, dass die In-
halte der Gruppen, Initiativen und Einzelpersonen außerhalb des klassischen 
Kulturbetriebs in die primäre Form des Zeigens innerhalb der musealen Praxis 
hineingewachsen sind. Diese Form der Kollaboration setzt nicht nur voraus, 
dass wir Autor:innenschaft abgeben und kanonisierte Begriffe wie „Kuratieren“ 
inhaltlich und operativ öffnen; sie setzt auch voraus, dass die institutionellen 
Rahmenbedingungen (Vorlaufzeiten, Leihverträge, Restaurierungsprotokolle, 
Anlieferformen, Aufbauzeiten) beweglich und porös werden, um auf die Reali-
tät der Kooperationspartner:innen reagieren zu können. Gleichzeitig setzt diese 
Kollaboration aber auch ein wechselseitiges, ernstgemeintes Interesse voraus: 
nicht nur unser Interesse an den Inhalten und Perspektiven der Kooperations-
partner:innen muss ernst gemeint sein, sondern auch das Interesse der Partner: 
innen an unserer Arbeit und unseren Kompetenzen, ihre Neugierde, ihre Bereit-
schaft, mit uns zusammenzuarbeiten. Gleichermaßen sollten alle Beteiligten an 
das Format der Ausstellung glauben – nicht grundsätzlich, sondern hinsichtlich 
der Bearbeitung des konkreten Themas. Ganz zu Beginn steht also die Frage: Ist 
eine Ausstellung wirklich die richtige Form? Für viele Anliegen und Bedürfnisse 
gibt es sehr viele sehr viel bessere Formen: Demos, Workshops, Zeitungsartikel, 
Stadtteilfeste, Seminare, Podiumsdiskussionen, Stadtspaziergänge, Dokumen-
tarfilme, Flyer, Versammlungen. Nicht alles kann eine Ausstellung können, 
aber manches kann sie eben ganz gut. 

Reality Check 
So weit zu den verschiedenen Möglichkeiten des Tauschhandels. Wie sieht 

die Partizipation dann aber in der Praxis aus? Wie viel seriöse Teilhabe verträgt 
das Museum und wie weit kann das museale Arbeitsfeld ausgeweitet werden, 
ohne dass aus dem Museum eine beliebige Multizweckhalle wird, für die be-
rechtigten Belange der Gesellschaften der Stadt? Wie nachhaltig und robust ei-
nerseits und wie performativ oder metaphorisch andererseits ist die Partizipati-
on durch die Öffnungsprojekte der Museen angelegt? Ist der museale Projekt-
raum Erprobungstool und Verstärker für Veränderungsbedürfnisse von außen 
oder outgesourcter Panic Room, Tobe-Keller und immobile Antithese zum restli-
chen Museum? 

Diese Fragen sind für uns in unserer täglichen Praxis nicht allgemein und 
ein für alle Mal zu beantworten. Bei uns im Freiraum, aber auch bei den Kolleg: 
innen anderer Häuser, mit denen wir in ständigem, informellem Austausch ste-
hen, sind die offenen Räume und Orte der Partizipation, allein durch die Finan-
zierungsbrille betrachtet, projektbasierte Tests und klar umsteckte Panic Rooms, 



48  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

feuerfeste Unterlagen für das glitzernde Tischfeuerwerk gesellschaftlicher Teil-
habe. Es sind Räume, die an den restlichen Strukturen erst einmal gar nichts 
ändern. Für die Akquise von Geldern, Erlaubnissen und Zugeständnissen müs-
sen Projekte klar umrissene Grenzen haben. Die Frage ist nur, wie es danach 
dann weitergeht. Nun hat man diesen Raum oder diese Etage oder diese Terras-
se oder dieses Mobil im Innenhof – und was passiert dann? Und welche Kompe-
tenzen haben diejenigen Personen, die diesen Raum für das Museum betreuen, 
gestalten und leiten, die Verantwortung übernehmen? Auch das lässt sich sel-
ten im Vorhinein festlegen. Festlegen lässt sich aber ein museumsweiter und 
kollegialer Modus Operandi, nämlich dass sich alle Beteiligten, von den Verant-
wortlichen über die Verwaltung bis hin zu den Aufsichten und der Kasse befä-
higt und sicher fühlen, ihre eingehegten Kompetenzen im Zweifel überschreiten 
und überschreiben zu können. Differenzsensible Strukturveränderung lässt sich 
nicht von oben diktieren. Sie entsteht aus einer Praxis des fehlertoleranten Vor-
wärtstastens quer durch die Abteilungen und dem daraus resultierenden Ver-
bund innerhalb der Abteilungen. Dazu gehört auch ein rudimentäres Wissen al-
ler Beteiligten über die Arbeits- und Anstellungsrealitäten, über Ängste und alte 
Narben der Kolleg:innen im Haus und um das Haus herum. In der Praxis sind 
oftmals Querschnitts-Abteilungen wie die Abteilung für Bildung und Vermitt-
lung für solche Öffnungsbewegungen zuständig, oftmals ohne ihre traditionel-
len Aufgaben der regulären Vermittlungsarbeit reduzieren zu können. Die Frage 
an ein zeitgenössisches Museum, das seine Aufgaben in diese Richtung erwei-
tert, ohne neue Stellen und Kapazitäten zu schaffen, ist auch immer diese: Wel-
che anderen Museumsaufgaben bleiben dafür und mit welchen Konsequenzen 
auf der Strecke? 

Hier würden wir gerne noch einmal auf die vorangestellte Frage nach der 
Dehnbarkeit des Begriffs des Museums zurückkommen. Der Freiraum im Muse-
um für Kunst und Gewerbe vernetzt sich immer weiter in die direkte Nachbar: 
innenschaft des Hauses, aber auch in die gesamte Stadt hinein. So kommen seit 
der Eröffnung des Freiraums auch vermehrt Anfragen an das Museum aus der 
direkten Nachbar:innenschaft nach Räumen für Stadtteilfeste, Versammlungen 
etc. Hier ist das Museum als großes Haus mit Räumen angesprochen und nicht 
als Ort, an dem die Aushandlung von Geschichte stattfindet, und dennoch neh-
men wir diese Anfragen ernst. Wir freuen uns sogar darüber, denn diese Anfra-
gen bedeuten auch, dass die Angst, uns als Institution der hegemonialen Hoch-
kultur anzusprechen, schwindet. Die Frage nach Unterstützung durch die Nach-
bar:innenschaft ist auch die Anerkennung des Museums als Teil der Nachbar: 
innenschaft. Auch das ist Teil oder Ziel oder Ergebnis einer Öffnungsbewegung: 
das Museum als zivilgesellschaftliche Akteurin, als nachbarschaftliche Institu-
tion, in der Menschen mit Namen und Gesichtern arbeiten, als Entität, die im 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  49 

Viertel spricht und mit verhandelt; eine Entität aber, die, wie all die anderen 
komplexen Entitäten, selbst nach innen vielstimmig ist, mit Menschen, die in 
ihr arbeiten und sich mit der Institution gegen die Institution bewegen, sie re-
produzieren und mit ihr hadern. Die Mitarbeitenden des Museums und die par-
tizipierenden Dritten sind Funktionsträger:innen, aber immer auch noch viel 
mehr als das: diverse Beziehungsverknotungen unterschiedlicher Bedürfnisse, 
oder um uns selbst aus einem anderen Text zu zitieren: 

„Wie eine Streichholzschachtel, geformt wie eine neuneckige Kartoffel mit runden Kan-
ten, in der Mitte ein Trapez, leuchtend grün und rot, manchmal durchsichtig und lila, ge-
füllt mit tausenden Streichhölzern, die für bestimmte Bedürfnisse brennen und für man-
che nicht, alle aber wollen Feuer machen, kleine wie große, an den Institutionen und 
Handlungsimperativen, die uns, unseren Zusammenhängen und so vielen anderen ver-
wehren glücklich zu sein. Die Hoffnung und die Stärke dieser Bewegungen liegen in der 
solidarischen Bezugnahme aufeinander und der arbeitsteiligen Feldbestellung. Wir, also 
eine unbestimmte Gruppe von Personen, sind nicht alleine, auch nicht in unseren spezifi-
schen Kämpfen. Wir lernen, machen nach und machen vor, geben Ratschläge, zweifeln 
und geben ab: Räume, Zeit, Arbeitskraft und Mitgefühl.“2 

Bibliografie 

Groß, Nina Lucia/Walther, Tilman: Banden bilden! Solidarische Räume performen, in: Lothrin-
ger 13 Halle (Hrsg.): Reader Nr. 1, München 2021, S. 1–19. 

https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-ueberset 
zung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&Itemid=114 (10.09.2024). 

2 Groß/Walther: Banden bilden!, S. 18 f. 

https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114
https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114




 
Partizipativer Sammlungsaufbau 
in der Gegenwart 





Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne 
Weigand 
Patrimonialization and Cooperation 
Jewish Cultural Heritage in Regensburg 

The historical and cultural significance of Regensburg’s medieval Jewish com-
munity is of great – and international – importance, although little evidence of 
it remains visible in the old town today. This essay will examine how Jewish his-
tory and culture is currently presented in museums and in the old town which 
has been a UNESCO World Heritage site since 2006 and how these Jewish re-
mains were treated by the various cultural, political, and scientific actors se-
mantically. Situated in the old town, the remains of the former Jewish quarter 
and community are part of this heritage. Thus, the question arises whether the 
Jewish remains were also addressed as “Jüdisches Kulturerbe” in German or 
“Jewish cultural heritage” in English and by whom.1 This essay also focuses on 
the participation of the present Jewish community in the presentation of Jewish 
culture, more specifically on ways to encourage the various community mem-
bers to actively participate in the process of patrimonialization and heritagiza-
tion by discussing and defining their cultural heritage. 

First, we will outline the history of the Jewish community, and then give an 
overview of how Jewish history and culture have been presented and addressed 
in Regensburg to date. We will then provide an insight into our DFG-funded co-
operation project with today’s Jewish community in Regensburg. Finally, we 
highlight the opportunities and challenges, with a particular emphasis on the 
overarching goals of this integrative project.2 

1 The distinction between these two terms was discussed by Sarah M. Ross and Dani Kranz, 
“‘Jüdisches Kulturerbe’ versus ‘Jewish heritage’. Zum gesellschaftspolitischen Stellenwert von 
jüdischem Erbe in Deutschland,” “Jüdisches Kulturerbe” versus “Jewish heritage”, Jüdisches 
Leben in Deutschland – Vergangenheit und Gegenwart, bpb.de, accessed May 14, 2024. 
2 A project description can now be found at: https://www.jgk.geschichte.uni-muenchen.de/ 
jgk_mittelalter/forschungsprojekte/fp-shared-histories/index.html. 

Open Access. © 2026 Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand, published by 
De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-
kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-006 

https://www.jgk.geschichte.uni-muenchen.de/jgk_mittelalter/forschungsprojekte/fp-shared-histories/index.html
https://www.jgk.geschichte.uni-muenchen.de/jgk_mittelalter/forschungsprojekte/fp-shared-histories/index.html
https://doi.org/10.1515/9783111494616-006


54  Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 

The History of the Jewish Community in 
Regensburg 

The earliest documented mention of a Jewish presence near Regensburg dates 
back to 981 when a Jewish man named Samuel sold two plots of land near Re-
gensburg to the imperial monastery of St. Emmeram.3 In the early 11th century, 
there is evidence of a Jewish residential area in the city. It is probable, though 
unproven, that this was the same area that later became the Jewish Quarter, lo-
cated at what is now known as the Neupfarrplatz in the immediate vicinity of 
the cathedral. 

The medieval Jewish community in Regensburg was the most significant 
Jewish community in Bavaria and among the most important in the German Em-
pire. In addition to a synagogue, the community also had a mikvah, a dance 
hall, a meat bank, and a cemetery. 

From approximately 1150 to 1519, Regensburg was also a prominent center 
for Jewish scholarship. The first group of scholars at the Beit Din was closely 
connected with scholars in the ShUM cities (Speyer, Worms, Mainz; the ShUM 
cities were awarded the title UNESCO World Heritage Site in 2021)4 and France. 
Jehuda ben Samuel heChasid, who lived around 1140/50 to 1217, authored the 
Sefer Chasidim, one of the fundamental writings of the Chasidei Ashkenaz. Bene-
fitting from Regensburg’s economic ties to the eastern part of the empire, the 
Regensburg Talmud School quickly became a “hub” between the religious cen-
ters in the east, such as Prague, Poland, and Kyiv, and in the west, such as 
Speyer, Worms, Mainz, and Paris.5 During the First Crusade, all Jews in Regens-
burg had been forcibly baptized in 1096; however, Emperor Henry IV allowed 
them to return to their Jewish faith shortly afterward. The Jews of Regensburg 
were not directly affected by later waves of persecution that ravaged through 
the German Empire during the Middle Ages. Starting in the middle of the 15th 
century, the relationship between the Christian inhabitants and the members of 
the Jewish community, however, deteriorated. As part of the so-called Inns-
bruck Trial, a legal dispute between the city of Regensburg and the Jewish com-

3 Bavarian Main State Archive, Munich, Kloster St. Emmeram Regensburg Urkunden Nr. 28; 
see https://www.monasterium.net/mom/DE-BayHStA/KURegensburgStEmmeram/000028/ 
charter, accessed June 11, 2024. 
4 https://www.unesco.de/kultur-und-natur/welterbe/welterbe-deutschland/unesco-welterbe-
schum-staetten-speyer-worms-und, accessed June 11, 2024. 
5 Andreas Angerstorfer, “Regensburg als Zentrum jüdischer Gelehrsamkeit im Mittelalter”, in  
Die Juden in der Oberpfalz (=Studien zur Jüdischen Geschichte und Kultur in Bayern 2), ed. 
Michael Brenner and Renate Höpfinger (Oldenbourg Wissenschaftsverlag GmbH, 2009), 9–26. 

https://www.monasterium.net/mom/DE-BayHStA/KURegensburgStEmmeram/000028/charter
https://www.monasterium.net/mom/DE-BayHStA/KURegensburgStEmmeram/000028/charter
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/welterbe/welterbe-deutschland/unesco-welterbe-schum-staetten-speyer-worms-und
https://www.unesco.de/kultur-und-natur/welterbe/welterbe-deutschland/unesco-welterbe-schum-staetten-speyer-worms-und


Patrimonialization and Cooperation  55 

munity, the city council unsuccessfully pursued the expulsion of the Jews from 
Regensburg from 1516 onwards.6 When the patron of the Jews, Emperor Maxim-
ilian I, suddenly died at the beginning of 1519, the Regensburg city leadership 
took advantage of the resulting power vacuum and illegally expelled the Jews 
from the city. After the Jewish community had left, the Christian inhabitants de-
stroyed the Jewish quarter on Neupfarrplatz and desecrated the Jewish ceme-
tery. In place of the destroyed synagogue, a wooden chapel called Zur Schönen 
Maria was built. Next to it, work on the new Neupfarrkirche, a stone church that 
still stands today, began just a few months later in November 1519.7 

After their expulsion from Regensburg, it is assumed that many Jewish fam-
ilies settled in nearby villages. However, in 1551 the expulsion order of the Jews 
in the old Bavarian lands was reissued by Albrecht V. After inquisition proceed-
ings against four Jews in Munich, two of whom had settled in Stadtamhof, a 
small town that is located directly next to Regensburg across the river Danube, 
the four detained Jews were only released on the promise that no more Jews 
would be allowed to settle in Bavaria in the future.8 Following the dispute, the 
national ordinance of May 13, 1553, also stated, that “from now on, no male or 
female Jew shall be settled in our duchy whether with their own home, nor busi-
ness, nor trade, and shall not be tolerated or taken in by anybody”.9 

A local exemption from this rule formed the so-called ‘Reichstagsjuden’. 
These lived under the protection of the Imperial Hereditary Marshals of Pappen-
heim in Regensburg as emissaries or part of foreign delegations during the time 
of the Perpetual Diet. This led to the formation of a separate and permanent 
small community by the 1660s, which was subject to the Imperial Marshal and 
whose presence was heavily regulated from 1695 onward.10 Nevertheless, at 
least one Rabbi – Rabbi Isaak Alexander (1722–1802) – is documented to have 
taught in Regensburg before the 19th century.11 

6 Veronika Nickel, Widerstand durch Recht: Die Regensburger Judengemeinde vor ihrer Vertrei-
bung (1519) und der Innsbrucker Prozess (1516–1522), Harrassowitz Verlag 2018. 
7 Silvia Codreanu-Windauer, “Wiederentdeckung der Synagoge in Regensburg – Erste Ergeb-
nisse der Ausgrabungen auf dem Neupfarrplatz”, Denkmalpflege Informationen 103 (1995): 4–6. 
8 Rolf Kießling, Jüdische Geschichte in Bayern. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, Studien 
zur Jüdischen Geschichte und Kultur in Bayern, vol. 11 (De Gruyter 2019), 208. 
9 Quoted from Kießling, Jüdische Geschichte, 209. 
10 Till Strobel, Jüdisches Leben unter dem Schutz der Reichserbmarschälle von Pappenheim 
1650–1806, (Bibliotheca-Academia-Verl. 2009), 35. 
11 Andreas Angerstorfer, “Die Geschichte bis zum Holocaust. Teil II. Von der Vertreibung der 
Juden aus Regensburg 25. Februar 1519 bis zum Holocaust”, Memento vom 16. August 2017 im 
Internet Archive, https://web.archive.org/web/20170816150913/http://www.jg-regensburg.de/ 
bis_zum_holocaust, accessed May 14, 2024. 

https://web.archive.org/web/20170816150913/http://www.jg-regensburg.de/bis_zum_holocaust
https://web.archive.org/web/20170816150913/http://www.jg-regensburg.de/bis_zum_holocaust
https://century.11
https://onward.10


56  Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 

In 1813, the Edikt über die Verhältnisse der jüdischen Glaubensgenossen im 
Königreiche Baiern allowed the formation of new Jewish communities in 
Bavaria, encouraged trade relations between Jews and non-Jews but also heav-
ily regulated the number of Jews that were allowed to live in the kingdom.12 In 
the following decades, the new community in Regensburg inaugurated a prayer 
hall and grew to 430 members by 1871. A new cemetery, a new Jewish elemen-
tary school, and a new synagogue quickly followed.13 

The Nazi period once again meant disenfranchisement, dispossession, and 
dehumanization for the Jewish community of Regensburg. On April 2, 1942, 106 
people were deported from the site of the destroyed synagogue to Piaski, a tran-
sit camp near Lublin (Poland). All of them were murdered in the extermination 
camp Belsec.14 After the war, Regensburg, largely undamaged, served as the 
first reception camp for liberated concentration camp survivors. However, the 
majority of these survivors chose to emigrate from Germany. The new Jewish 
community of Regensburg was established in 1950 and had about 200 members 
in 1951.15 Just two years later, a Jewish kindergarten and a Hebrew school were 
founded. Following the Collapse of the Soviet Union at the beginning of the 
1990s, Regensburg experienced an influx of Jews from the former Soviet Union, 
and the number of Jewish community members rose to 400 in 1998. Today the 
Jewish community counts more than 1,000 members.16 

As in most Jewish communities in Germany, the sharp break in history and 
the culturally diverse composition of today’s community members also lead to 
difficulties in dealing with the city’s Jewish cultural heritage. 

How has Jewish Heritage been Presented So Far? 

While thousands of documents detailing the long history of the Jewish commu-
nity in Regensburg are preserved in archives across Bavaria and beyond, only a 
few sites in the city visibly reflect its medieval Jewish heritage today. During 
excavations at what is known today as Neupfarrplatz between 1995 and 1998, 

12 Dieter Albrecht, Regensburg im Wandel – Studien zur Geschichte der Stadt im 19. und 20. 
Jahrhundert, (Mittelbayerische Dr.- und Verl.-Ges., 1984), 90–105. 
13 Angerstorfer, “Die Geschichte bis zum Holocaust II”. 
14 Andreas Angerstorfer, “Die Geschichte bis zum Holocaust”, Regensburger Almanach (1986): 
167–72, here 172. 
15 Siegfried Wittmer, “Juden in Regensburg in der Neuzeit”, in  Geschichte der Stadt Regens-
burg, vol. I, ed., Peter Schmid (Pustet 2000), 656–76, 672. 
16 https://jg-regensburg.de/ueber-uns/, accessed June 11, 2024. 

https://jg-regensburg.de/ueber-uns/
https://members.16
https://Belsec.14
https://followed.13
https://kingdom.12


Patrimonialization and Cooperation  57 

archaeologists found several cellar vaults that belonged to houses the medieval 
Jews lived in. As officials wanted some of these structures to remain accessible, 
a documentation center (document Neupfarrplatz) was established,17 where 
three of the former cellars can be visited by guided tour only. Apart from the 
medieval structures, visitors can see and learn about some remains of the Ro-
man legionary camp, the foundations of the Neupfarrkirche, and also part of a 
Ringbunker from 1939. The documentation center also includes three showcases 
exibiting replicas of a golden ring, a pile of gold coins, and a small statue (pre-
sumably depicting the high priest Aaron), all of which were found during exca-
vations at Neupfarrplatz.18 An accompanying film attempts to reconstruct the 
medieval Jewish quarter, but unfortunately no longer corresponds to the current 
state of research. 

Just a few steps away from the entrance to the document Neupfarrplatz, a  
memorial to the destroyed medieval synagogue was erected. The monument 
was created in 2004/5 by Dani Karavan on the basis and in the form of the foun-
dations of the 13th-century building, the discovery of which was a sensation 
during the excavations. 

All over the old city of Regensburg, one encounters Jewish tombstones that 
were once stolen from the Jewish cemetery shortly after its desecration by the 
Regensburg Christian inhabitants in 1519. Members of the city council of Re-
gensburg and other members of the city elite displayed these stones in the fa-
cades of their houses and mansions as proud signs and trophies of their in-
volvement in the expulsion of the Jews.19 About 20 of these stones are still visi-
ble today; however, they lack any kind of modern description or commentary 
signs next to them, thus their identification and meaning are left to the interpre-
tation of often uninformed visitors. These structures and tombstones are part of 
the old town of Regensburg and therefore they are also a part of the UNESCO 
World Heritage Site. 

17 Silvia Codreanu-Windauer, “document Neupfarrplatz”, Denkmalpflege Informationen 121 
(2002): 55–7. 
18 Their original counterparts are all on display at the Historical Museum of the City of Re-
gensburg. 
19 We would like to explixitly state that this is our modern interpretation of events. There are 
no historical documents (that we know of) that mention the display of tombstones in facades 
and connect it to a feeling of pride. However, this way of displaying the tombstones – some are 
even accompanied by a plaque remembering the expulsion – is unique to Regensburg. In other 
cities, robbed Jewish tombstones were merely used as cheap building material, not purposely 
put on display. 

https://Neupfarrplatz.18


58  Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 

Another space in the city where Jewish history is on display is the Historical 
Museum of the City of Regensburg. At the end of a narrow corridor several Jew-
ish gravestones are displayed with translations of their inscriptions, accompa-
nied by just one main text on the history of the medieval Jews and a display 
case showing a few finds from the excavations. Original gold coins (whose 
replica are showcased at the document Neupfarrplatz mentioned above) are ex-
hibited on the same floor, establishing a connection to the economic history of 
the city.20 On the second floor, a model of the Neupfarrkirche from the time of 
its construction and leaflets with drawings of the chapel Zur Schönen Maria, 
which also show the destroyed Jewish quarter, are on display, accompanied by 
a short text on the events of 1519. 

These examples represent the publicly visible way in which “the city” deals 
with its medieval Jewish history and culture.21 “The city” in this case refers to 
several parts of the government agency whose areas of responsibility focus on 
the city’s history and culture: The Municipal Cultural Office (Kulturreferat) 
which includes, among others, the Department for Cultural Heritage (Amt für 
kulturelles Erbe) with the offices “Lower Monument Protection Authority” (Un-
tere Denkmalschutzbehörde), “Municipal Archive Department” and “World Her-
itage Coordination”, the Department for Culture (Kulturamt), and the Municipal 
Museums (Museen) with the Historical Museum (Historisches Museum), as well 
as the document Neupfarrplatz. 

Following the excavations, several events were initiated by the municipal-
ity. The annual “Regensburger Herbstsymposion” (“Regensburg Autumn Sym-
posium”) has led to several publications including the discussion of Jewish 
history in the city: “Neupfarrplatz. Brennpunkt – Zeugnis – Denkmal” (1999), 
“Spolien – steinerne Zitate der Geschichte. Von Römersteinen, Judensteinen 
und falschen Gräbern” (2015), and “Jüdisches Regensburg. Zeugnisse und 
Spuren im Stadtbild” (2018). 

Among the various researchers, Andreas Angerstorfer, who died in 2012, a 
theologian and historian who had been a researcher at the University of Regens-
burg since 1973, deserves special mention. He was a highly renowned specialist 
in Jewish history in Regensburg and beyond. As most of his research was car-
ried out in the late 1980s and the 1990s, new research has had to revise some of 

20 Gerd Stumpf, Silvia Codreanu-Windauer, and Heinrich Wanderwitz, “Der Goldschatz vom 
Neupfarrplatz: ein spätmittelalterlicher Münzfund in Regensburg”, Ausstellung der Museen der 
Stadt Regensburg im Historischen Museum vom 20. Juni bis 12. Oktober 1997, Stadt Regensburg 
1997. 
21 We should also mention the Museum for Bavarian History, which displays several items on 
Jewish history. As it is funded by the House of Bavarian History and not by the city of Regens-
burg, however, we have decided to not discuss this exhibition further. 

https://culture.21


Patrimonialization and Cooperation  59 

his statements, e. g. the idea of the quarter of the Jewish community as a 
ghetto.22 Nevertheless, Angerstorfer has significantly advanced academic re-
search on Jewish history in Regensburg. 

In 2019, which marked the 500th anniversary of the expulsion of the Jews, 
the Historical Museum commissioned a special exhibition on the history of Jews 
in medieval Regensburg with the title “Regensburg – Mittelalterliche Metropole 
der Juden”. And when “1700 years of Jewish life in Germany” were celebrated 
in 2021, the Bavarian Main State Archive took part in an online exhibition on 
the subject of “Regensburg and its Jewish community”.23 

In addition to public institutions, the Jewish community itself also engages 
with its part of Regensburg’s history: in guided tours of the new community 
center, which opened in 2019, visitors can learn about local Jewish history. A 
small collection of pictures, documents, and other sources is also on display in 
the corridors of the community center. The efforts of the Jewish community, 
however, are mainly concentrated on visitors in their own facilities. 

Outside the community center, the display of Jewish history and heritage is 
mainly handled by municipal officials, sometimes in cooperation with scientific 
experts. The question therefore arises, to what extent was the Jewish commu-
nity involved in the decision-making process regarding the handling of these 
medieval remains and whether this was in any way appropriate. 

One more initiative should be mentioned here: the EU project “REDIS-
COVER” was dedicated to the “rediscovering and valorization of the hidden 
Jewish heritage in the Danube region”. While 18 partners are named in the list 
of project partners, including five Jewish communities in the eastern Danube 
region, Regensburg was represented by the city’s World Heritage Manage-
ment;24 the Jewish Community of Regensburg is not listed as an official partner 
in this supra-regional EU project, but participated in the discussions about pos-
sible Jewish heritage projects.25 As the Jewish community was not usually the 
initiator or main project partner in the public and academic projects mentioned 
so far, we wanted to take a new approach to dealing with Jewish history and 
culture in Regensburg. 

22 For Angerstorfers achievements, see Michael Brocke, “Unbeirrbar, furchtlos – Andreas An-
gerstorfer zum Gedenken”, in  Jüdische Lebenswelten in Regensburg. Eine gebrochene Geschich-
te, ed., Klaus Himmelstein (Verlag Friedrich Pustet 2018), 28. 
23 https://www.bavarikon.de/judaism-regensburg, accessed June 11, 2024. 
24 Danube Transnational Program Homepage (interreg-danube.eu), accessed June 11, 2024. 
25 REDISCOVER – Interreg Danube, interreg-danube.eu, accessed June 11, 2024. 

https://www.bavarikon.de/judaism-regensburg
https://interreg-danube.eu
https://interreg-danube.eu
https://projects.25
https://community�.23
https://ghetto.22


60  Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 

The New Cooperation Project with the Jewish 
Community of Regensburg 

As we have seen, most projects were largely carried out without a clearly visible 
involvement of the Jewish community. In other words, the portrayal of Jewish 
history in Regensburg was discussed and determined mainly externally. As the 
remains of the former Jewish quarter were mentioned in the application for in-
scription on the World Heritage List, it was described as “Jewish heritage”. 
Since this application process was carried out by The Municipal Cultural Office 
(Kulturreferat), this act can be seen as an appropriation of Jewish cultural her-
itage, i. e. a process by which institutions or persons other than the Jewish com-
munity ascribe the status of cultural heritage to tangible and intangible ob-
jects.26 It is a recurring observation in German cities that Jewish communities – 
if they exist – are often excluded from the decision-making processes regarding 
cultural assets. They are typically only brought into the discussion as a last re-
sort after decisions have already been finalized and deemed irreversible. As a 
result, Jewish communities are often forced into a reactive role in cultural dis-
course, with their critiques being acknowledged but often not truly heard. 

The preservation of Jewish heritage from an etic approach presents several 
challenges. One major issue is the misinterpretation of objects, particularly 
when researchers lack specialized knowledge of Jewish culture. This often re-
sults in objects being inaccurately assessed for their significance, uniqueness, 
or historical importance, leading to frequent misinterpretations. Regrettably, 
these erroneous findings are often unquestioned by the public and perpetuated 
in guided tours, exhibitions, and oral histories, contributing to a distorted pub-
lic perception of Judaism and reinforcing existing biases rather than addressing 
them. 

Our project in Regensburg makes an initial attempt to reverse the order of 
authorization instances. Instead of asking the Jewish community for approval 
as a very last step, we started by asking “What is important to you? What makes 
certain aspects of this town’s history part of your cultural heritage?” We view 
culture and heritage as a living thing, as “the totality of expressions of Jewish 
life, being and action”.27 One that can be twisted, reinterpreted, and newly 
formed to fit modern interpretations in all its flexibility.28 According to sociolo-
gist Jean Davallon, patrimonialization describes the process by which a commu-

26 Ross and Kranz, “Jüdisches Kulturerbe”. 
27 Ross and Kranz, “Jüdisches Kulturerbe”. 
28 See David Oswell, Culture and Society: An Introduction to Cultural Studies (SAGE Publica-
tions, Limited 2006), 9; http://ebookcentral.proquest.com/lib/bsb/detail.action?docID=334358, 

http://ebookcentral.proquest.com/lib/bsb/detail.action?docID=334358
https://flexibility.28
https://action�.27
https://jects.26


Patrimonialization and Cooperation  61 

nity grants tangible or intangible objects the status of cultural heritage.29 But 
what should not be forgotten is the fact that our working group and interview 
partners normally refer to such intangible objects and expressions as “custom” 
or “tradition”, which Rodney Harrison describes as “unofficial heritage”.30 

Much more important than the object itself is the composition and political real-
ity of the community that determines the status of the objects. Culture creates 
identity and the decision as to what is culture and what is not thus creates a 
sense of belonging, but also a clear demarcation to a certain group of people.31 

Cultural heritage is therefore never neutral due to its origins but can – and often 
has been – used to elevate or demean others.32 

Our work began with a project presentation in the community center, to 
which all members of the community were invited. We presented in detail how 
we envisage working together and how we can support the community with our 
knowledge in dealing with its own cultural heritage. In the end, all members 
were invited to actively participate. Stemming from previous negative experi-
ences several participants had with interviews and the projection of their an-
swers and opinions, we have quickly decided to approach this project more 
slowly, to get to know each other better and to build up a basis of trust. As a 
result, we opted to curate several small exhibitions, portraying a plethora of 
ideas and topics that members of the community have asked to explore. These 
exhibitions will initially be designed by the community for the community. 
They are therefore exhibited in a room in the community center itself. This 
means that the Jewish community has absolute power to decide who can visit 
the exhibition, how, and under what circumstances. The Jewish community 
may choose to make individual parts of the exhibitions available to the general 
public at a later stage. 

After the initial introductions, we gathered suggestions for topics. Through 
an anonymous online vote, all community members had the opportunity to con-
sider the proposed topics and ultimately select one. The focus hereby lies in the 

accessed May 29, 2024; and Samuel Maruszewski and Randall Auxier, “Post-Cultural Studies: A 
Brief Introduction”, Eidos. A Journal for Philosophy of Culture 7, no. 4 (2023): 78–80. 
29 Laurence Gillot, Irène Maffi, and Anne-Christine Trémon: “‘Heritage-scape’ or ‘Heritage-
scapes’? Critical Considerations on a Concept”, The Journal of Ethnologies, https://id.erudit. 
org/iderudit/1026546ar, accessed June 11, 2024. 
30 Rodney Harrison, Heritage. Critical Approaches, (Routledge 2013), 18. 
31 Abdoulaye Touré, “Betrachtungen über die Zukunft postkolinialer Sammlungen: Wem 
gehört Kultur?”, in  (Post)Kolonialismus und kulturelles Erbe. Internationale Debatten im Hum-
boldt Forum, ed., Stiftung Humboldt Forum im Berliner Schloss (Hanser 2021), 56. 
32 George Okello Abungu, “Die Frage nach Restitution und Rückgabe: Ein Dialog der Inter-
essen”, in  (Post)Kolonialismus und Kulturelles Erbe. Internationale Debatten im Humboldt Fo-
rum, ed., Stiftung Humboldt Forum im Berliner Schloss (Hanser 2021), 117. 

https://id.erudit.org/iderudit/1026546ar
https://id.erudit.org/iderudit/1026546ar
https://others.32
https://people.31
https://heritage�.30
https://heritage.29


62  Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 

Jewish community determining what they consider part of their Jewish cultural 
heritage and what they wish to pass on to future generations. Therefore, it was 
essential for us that the members also have a say in what will initially only be 
presented within the community center. After the initial topic selection, we held 
a collective brainstorming session to identify suitable objects, texts, and ideas. 
Subsequently, people grouped together based on their respective interests and 
worked on developing the content and detailed topics for the exhibition. 

The practical work with the working group takes place once a month, allow-
ing us to collaborate on the chosen theme. During the latter half of the approxi-
mately six-month preparation period, we also offer individual or small group 
meetings and, if suitable, interviews to discuss specific texts and objects, allow-
ing each participant to share their thoughts and ideas. In this role, we serve as 
facilitators, guiding the sessions, posing targeted questions, offering examples 
of objects and ideas from other areas, and suggesting presentation options. We 
also provide instructions on text design for exhibitions and emphasize critical 
aspects such as audience orientation. Furthermore, we select historical sources 
from the Middle Ages, the 18th, 19th, and 20th centuries, and objects that align 
with the community’s chosen themes, thereby creating a bridge between the 
past and the present. To choose these historical sources, we draw from a broad 
array of medieval sources from our research. Additionally, we have been 
granted access to the private community archive by the Jewish community in 
Regensburg to collect objects and sources. Of special interest is the former com-
munity archive that has been relocated to Regensburg in a digital form that can 
provide information on community history and biographies of Jewish inhabi-
tants of Regensburg from the 19th and 20th centuries. However, the ultimate de-
cision-making authority of what should be part of an exhibition and in which 
way it should be presented lies with the Jewish participants of the community. 

Challenges and Opportunities 

As anticipated, we encountered various challenges, some of which we had pre-
pared for, while others became apparent as we progressed with our work. For 
instance, we were mindful that most participants would likely have no prior ex-
perience with exhibitions. We also expected that the contemporary Jewish com-
munity might not have a strong connection to the medieval history of the city 
and the Jews in Regensburg due to its diverse cultural backgrounds. A signifi-
cant number of current community members immigrated to Germany from the 
former Soviet Union in the 1990s. This meant that community members had to 



Patrimonialization and Cooperation  63 

overcome some obstacles to participate in the working group including lan-
guage barriers, which is why the invitations were sent out bilingually. Building 
mutual trust and getting to know each other better is crucial for establishing a 
strong foundation for cooperation and learning the stories behind the people. 
Since we do not speak Russian, we are grateful for the assistance of a native 
Russian speaker who has been supporting us with communication and other 
tasks. The language barrier also presents a challenge in reaching our target 
group, as the participants have been considering whether to keep the exhibition 
texts bilingual and, in the end, decided to offer Russian translations of each 
text in smaller booklets attached to our posters. 

Despite these difficulties, we are committed to this way of working as it 
forms the foundation for what follows. Our long-term aim is to showcase the 
cultural heritage of Regensburg’s Jewish community, emphasizing the signifi-
cance of objects, topics, ideas, and concepts chosen by the community itself. By 
patrimonializing this cultural heritage, the Jewish community holds the power 
to shape future discourse on Judaism in the city. Embracing all eras of Jewish 
history, we aim to bring today’s Jewish community closer to an international 
awareness of the city’s significance and build bridges between medieval, mod-
ern, and today’s aspects of Judaism. So far, we have opened two diverse exhibi-
tions in the community center and have started to form a new way of handling 
cultural heritage and connecting strains of Jewish culture throughout the cen-
turies. As Irina Gaydar, member and cultural advisor of the Jewish community 
in Regensburg, put it in her speech opening our first exhibition: 

Our exhibition is the result of a close collaboration between the members of our commu-
nity and renowned historians from the Ludwig Maximilian University of Munich – Prof. 
Dr. Haverkamp-Rott, Dr. Riedler-Pohlers, and Mrs. Weigand. 
Together we have created a multifaceted and fascinating picture of Jewish culture, which 
includes music, language, art, literature and humor. Our private memories and ideas, 
which we brought to Regensburg, were supplemented by the LMU team with documents 
and pictures from Regensburg’s Jewish past. 
Of course, our exhibition only covers a small part of the possible aspects and materials. 
The most difficult task for us was to build a bridge between the medieval past and us – 
mostly “Soviet Jews”. 
In the course of our work we were amazed. We suddenly realized that medieval Jews in 
Regensburg and our Ashkenazi ancestors most likely spoke the same language – Yiddish – 
and laughed at the same jokes. Music was and is a universal language that connects peo-
ple and awakens emotions. In this way, the medieval legacy of the Jews here in Regens-
burg no longer seemed so far removed from our ancestors and, as a result, from us. 



64  Eva Haverkamp-Rott, Astrid Riedler-Pohlers, and Susanne Weigand 

This exhibition is a call for appreciation and dialog. It reminds us that cultural diversity is 
an enrichment for our society and that by getting to know and understand these sources, 
we can broaden our own horizons and leave them as cultural heritage for our children.33 

Bibliography 

Albrecht, Dieter. Regensburg im Wandel-Studien zur Geschichte der Stadt im 19. und 20. Jahr-
hundert. Mittelbayerische Dr.- und Verl.-Ges. 1984. 

Angerstorfer, Anderas. Die Geschichte bis zum Holocaust. Teil II. Von der Vertreibung der Juden 
aus Regensburg 25. Februar 1519 bis zum Holocaust. Memento vom 16. August 2017 im 
Internet Archive. https://web.archive.org/web/20170816150913/http://www.jg-regens 
burg.de/bis_zum_holocaust. 

Angerstorfer, Andreas. “Regensburg als Zentrum jüdischer Gelehrsamkeit im Mittelalter.” In 
Die Juden in der Oberpfalz (=Studien zur Jüdischen Geschichte und Kultur in Bayern 2), 
edited by Michael Brenner and Renate Höpflinger. Oldenbourg Wissenschaftsverlag 
GmbH 2009. 

Angerstorfer, Andreas. “Die Geschichte bis zum Holocaust.” In Regensburger Almanach 1986. 
MZ-Buchverl. 1986. 

Bavarian Main State Archive, Munich, Kloster St. Emmeram Regensburg Urkunden Nr. 28. 
https://www.monasterium.net/mom/DE-BayHStA/KURegensburgStEmmeram/000028/ 
charter 

Beer, Jasmin. Jüdisches Regensburg. Zeugnisse und Spuren im Stadtbild. Beiträge des 33. Re-
gensburger Herbstsymposiums für Kunst, Geschichte und Denkmalpflege vom 23. Bis 25. 
November 2018. Geschichte Bayerns 2019. 

Brocke, Michael. “Unbeirrbar, furchtlos – Andreas Angerstorfer zum Gedenken.” In Jüdische 
Lebenswelten in Regensburg. Eine gebrochene Geschichte, edited by Klaus Himmelstein. 
Verlag Friedrich Pustet 2018. 

Codreanu-Windauer, Silvia. “document Neupfarrplatz” Denkmalpflege Informationen 121 
(2002): 55–57. 

Codreanu-Windauer, Silvia. “Wiederentdeckung der Synagoge in Regensburg – Erste Ergebnis-
se der Ausgrabungen auf dem Neupfarrplatz.” Denkmalpflege Informationen 103 (1995): 
4–6. 

Dallmeier, Martin, Hermann Hage, and Hermann Reidel, ed. Der Neupfarrplatz: Brennpunkt – 
Zeugnis – Denkmal. Beiträge des Regensburger Herbstsymposiums zur Kunstgeschichte 
und Denkmalpflege vom 18. Bis 21. November 1999. Selbstverl. der Hrsg. 2002. 

Gaydar, Irina. Eröffnung der Ausstellung ‚Unseres! Jüdische Kultur durch die Jahrhunderte. 
https://jg-regensburg.de/eroeffnung-der-ausstellung-unseres-juedische-kultur-durch-
die-jahrhunderte/. 

Harrison, Rodney. Heritage. Critical Approaches. Routledge 2013. 

33 Irina Gaydar, “Eröffnung der Ausstellung ‘Unseres! Jüdische Kultur durch die Jahrhunder-
te’”, https://jg-regensburg.de/eroeffnung-der-ausstellung-unseres-juedische-kultur-durch-die-
jahrhunderte/, modified June 2023, accessed June 11, 2024. 

https://web.archive.org/web/20170816150913/http://www.jg-regensburg.de/bis_zum_holocaust
https://web.archive.org/web/20170816150913/http://www.jg-regensburg.de/bis_zum_holocaust
https://www.monasterium.net/mom/DE-BayHStA/KURegensburgStEmmeram/000028/charter
https://www.monasterium.net/mom/DE-BayHStA/KURegensburgStEmmeram/000028/charter
https://jg-regensburg.de/eroeffnung-der-ausstellung-unseres-juedische-kultur-durch-die-jahrhunderte/
https://jg-regensburg.de/eroeffnung-der-ausstellung-unseres-juedische-kultur-durch-die-jahrhunderte/
https://jg-regensburg.de/eroeffnung-der-ausstellung-unseres-juedische-kultur-durch-die-jahrhunderte/
https://jg-regensburg.de/eroeffnung-der-ausstellung-unseres-juedische-kultur-durch-die-jahrhunderte/
https://children.33


Patrimonialization and Cooperation  65 

Kießling, Rolf. Jüdische Geschichte in Bayern. Von den Anfängen bis zur Gegenwart. (= Studien 
zur Jüdischen Geschichte und Kultur in Bayern. Band 11). De Gruyter 2019. 

Maruszewski, Samuel and Randall Auxier. “Post-Cultural Studies: A Brieg Introduction.” Eidos. 
A Journal for Philosophy of Culture 7.4 (2023): 78–80. 

Morsbach, Peter, Thomas Fischer, and Gerhard Waldherr, ed. Spolien – steinerne Zitate der 
Geschichte. Von Römersteinen, Judensteinen und falschen Gräbern. Regensburger Herbst-
symposium für Kunst, Geschichte und Denkmalpflege 2015. Dr. Peter Mosrbach Verlag 
2016. 

Nickel, Veronika. Widerstand durch Recht. Die Regensburger Judengemeinde vor ihrer Vertrei-
bung (1519) und der Innsbrucker Prozess (1516–1522). Harrassowitz 2018. 

Okello Abungu, George. “Die Frage nach Restitution und Rückgabe: Ein Dialog der Interessen.” 
In (Post)Kolonialismus und kulturelles Erbe. Internationale Debatten im Humboldt Forum, 
edited by Stiftung Humboldt Forum im Berliner Schloss. Hanser 2021. 

Oswell, David. Culture and Society: An Introduction to Cultural Studies. SAGE Publications, 
Limited 2006. 

Ross, Sarah and Dani Kranz. “‘Jüdisches Kulturerbe’ versus ‘Jewish heritage’. Zum gesell-
schaftspolitischen Stellenwert von jüdischem Erbe in Deutschland”, “Jüdisches Kulturer-
be” versus “Jewish heritage.” Jüdisches Leben in Deutschland – Vergangenheit und Ge-
genwart, bpb.de. 

Strobel, Till. Jüdisches Leben unter dem Schutz der Reichserbmarschälle von Pappenheim 
1650–1806. Bibliotheca-Academica-Verl. 2009. 

Stumpf, Gerd, Silvia Codreanu-Windauer, and Heinrich Wanderwitz. Der Goldschatz vom 
Neupfarrplatz: ein spätmittelalterlicher Münzfund in Regensburg; Ausstellung der Museen 
der Stadt Regensburg im Historischen Museum vom 20. Juni bis 12. Oktober 1997. Stadt 
Regensburg 1997. 

Touré, Abdoulaye. “Betrachtungen über die Zukunft postkolinialer Sammlungen: Wem gehört 
Kultur?” In (Post)Kolonialismus und kulturelles Erbe. Internationale Debatten im Humboldt 
Forum, edited by Stiftung Humboldt Forum im Berliner Schloss. Hanser 2021. 

Wittmer, Siegfried. “Juden in Regensburg in der Neuzeit.” In Geschichte der Stadt Regensburg 
Bd. I, edited by Peter Schmid. Pustet 2000. 





Christina Ludwig 
Imagine all the people – Livin’ life in a new 
„museum“. 
Einblicke in die Diskussionen um ein „Jüdisches Museum“ in 
Dresden/Sachsen 

Historische Museen sind Vehikel der Beständigkeit. Sie werden gegründet und 
ausgestaltet, um materielles Kulturerbe zu bewahren, zu erforschen und zu ver-
mitteln. Wie dies geschieht, ist einem ständigen Wandel unterworfen. Beson-
ders beharrlich zeigen sich europäische Museen, wenn es um Deutungshohei-
ten und lange einstudierte Strukturen und Hierarchien geht, die oft von selbst-
referenziellen Logiken geprägt sind. Doch auch diese Mauern beginnen 
durchlässiger zu werden, was sich vor allem in den zahlreichen theoretischen 
und zunehmend auch praktischen Transformationsprozessen zeigt, die vieler-
orts in Gang gekommen sind.1 Eine bestehende museale Einrichtung innovati-
onsorientiert auszurichten, erfordert erhebliche Ressourcen und ist sowohl 
durch eine Ökonomisierung als auch zugleich durch eine „Entdemokratisie-
rung“ der Institutionen gekennzeichnet.2 Zunehmend rücken nicht nur teilhabe-
orientierte Sonderprojekte wie partizipativ entwickelte Ausstellungen in den 
Fokus, sondern auch die zeitgemäße Öffnung von oft sehr intransparenten 
„Kernaufgaben“ wie dem Sammeln von materiellen und immateriellen Kultur-
zeugnissen für beispielsweise marginalisierte Menschen oder gesellschaftliche 
Gruppen ohne akademischen Hintergrund. Dieses aufrichtige Ernstnehmen ge-
genwärtiger und zukünftiger Zielgruppen erfordert die institutionelle Bereit-
schaft, lange bewahrte und oft verteidigte Deutungshoheiten abzugeben. 

Diesen organisatorischen, aber auch gesellschaftlichen Herausforderungen 
in der bestehenden Museumslandschaft stehen trotz Ressourcenknappheit und 
Konsolidierungsdynamiken in der gesamten Kulturlandschaft immer wieder 
Neugründungsambitionen gegenüber. Entscheidend sind die Diskurszeiten, die 
einer Museumsneugründung vorausgehen und mehrere Jahre bis Jahrzehnte in 
Anspruch nehmen. Hier gilt es, die Parameter für eine Zukunftsfähigkeit opti-
mal – das heißt partizipativ und unter Berücksichtigung gesamtgesellschaftli-
cher Diskurse – zu bestimmen und vorausschauend mit ihnen umzugehen. So 
sollten im 21. Jahrhundert die Wachstumsgrenzen der Kultur gesellschaftliche 

1 Vgl. Mohr/Modarressi-Tehrani (Hrsg.): Museen der Zukunft. 
2 Vgl. Sternfeld: Das radikaldemokratische Museum, S. 15. 

Open Access. © 2026 Christina Ludwig, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-007 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-007


68  Christina Ludwig 

und kulturpolitische Projekte leiten. Dafür gibt es Orientierungspunkte wie die 
Sustainable Development Goals (SDGs), die im September 2015 von den Verein-
ten Nationen verabschiedet wurden. Jüngste Museumsgründungen werden in 
diesem Zusammenhang intensiv kritisiert.3 

Wie kann es vor diesem aktuellen Hintergrund gelingen, ein kulturelles In-
frastrukturprojekt mit gesellschaftlicher Relevanz für Sachsen/Dresden partizi-
pativ so zu gestalten, dass es von den Stadtgesellschaften nicht nur akzeptiert, 
sondern auch intensiv genutzt wird? 

Sehr unterschiedliche Formen der aktiven Beteiligung werden besonders an 
der in jüngster Zeit wieder intensiver geführten Diskussion um ein „Jüdisches 
Museum“ für Sachsen sichtbar. Bereits seit den 1990er-Jahren gibt es im Frei-
staat Überlegungen, eine museale Einrichtung als Bildungs-, Begegnungs- und 
Erinnerungsort zu schaffen. Diese Forderungen wurden 2021 kulturpolitisch 
aufgegriffen und führten zunächst in Dresden und anschließend in Leipzig zu 
Stadtratsbeschlüssen. Darin werden die jeweiligen (Kultur-)Verwaltungen auf-
gefordert, die Errichtung bzw. inhaltliche Ausrichtung für beide Orte zu prüfen. 
In Dresden wurde gleichzeitig die Errichtung eines Gedenkortes am Alten Leip-
ziger Bahnhof4 gefordert. In den vergangenen drei Jahren kam es daher zu einer 
Intensivierung der öffentlichen Debatten und Beteiligungsformate, die im Fol-
genden als Zwischenstand überblicksartig dargestellt und um einen kleinen 
Ausblick auf die näheren Zukünfte ergänzt. 

Die Idee: Akteur:innen und Genese 

Ein Grundkonsens und damit Ausgangspunkt aller Beteiligungsformate ist der 
Wunsch, das lokale jüdische Leben in Vergangenheit und Gegenwart sichtbar 

3 Große Chancen der aktuellen und zukünftigen gesellschaftlichen Akzeptanz und Relevanz 
gehen verloren, wenn beispielsweise Projekte wie der aktuell auf 450 Mio. EUR geschätzte Neu-
bau für das Berliner „Museum der Moderne“ realisiert werden, ohne von Anfang an ökologi-
sche Standards konsequent mitzudenken. Vgl. Stefan Koldehoff im Gespräch mit Anja Rein-
hardt: Das Museum der Moderne. Teure Scheune, https://www.deutschlandfunk.de/das-muse 
um-der-moderne-teure-scheune-100.html (30.06.2024). 
4 Der Güterbahnhof Dresden-Neustadt – auch „Alter Leipziger Bahnhof“ – war im Zweiten 
Weltkrieg ein „Verladebahnhof für Militärtransporte“. Er wurde zum Ausgangspunkt oder 
zur Zwischenstation für Deportationen jüdischer Menschen. Von hier starteten am 21. Januar 
1942 die Abtransporte in das Ghetto Riga (224 Menschen), am 3. März 1943 nach Auschwitz 
(1.500 Menschen, unter ihnen 293 aus dem Dresdner „Judenlager Hellerberg“). Verschiedene 
Initiativen haben sich in den letzten Jahren bereits intensiv mit dem Ort und seiner Geschichte 
befasst. 

https://www.deutschlandfunk.de/das-museum-der-moderne-teure-scheune-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/das-museum-der-moderne-teure-scheune-100.html


Imagine all the people – Livin’ life in a new „museum“.  69 

zu machen – auch mit seinen Bezügen im mitteldeutschen Raum bzw. mit 
grenzüberschreitender Perspektive nach Polen und in die Tschechische Repu-
blik. 

Dass diese Idee überhaupt in der Stadtgesellschaft diskursfähig wurde, hat 
mit verschiedenen – in Dresden verhältnismäßig vielen – Akteur:innen und ak-
tiven Anspruchsgruppen zu tun. Dazu gehören zunächst drei jüdische Gemein-
den: 1. die Jüdische Gemeinde zu Dresden, die sogenannte Einheitsgemeinde, 
Rechtsnachfolgerin der Jüdischen Gemeinde zu DDR-Zeiten und damit auch der 
Gemeinde vor der Schoa, 2. die Jüdische Religionsgemeinde zu Dresden „Cha-
bad Lubawitsch“ (orthodox ausgerichtet) sowie 3. die 2021 gegründete Jüdische 
Kultusgemeinde Dresden (chassidisch-liberal). 

In den Diskussionen wurde und wird immer wieder betont, dass – neben 
den Vertretungen der bestehenden jüdischen Gemeinden – Menschen, die sich 
selbst als Jüdinnen und Juden verstehen, aktiv eingebunden werden sollen. Die-
se engagieren sich ebenso wie Menschen aus Wissenschaft, Bildung, Politik 
oder Verwaltung beispielsweise in demokratischen Säulen wie lokalen Initiati-
ven und Vereinen.5 In den letzten Jahren haben Personen aus allen oben ge-
nannten Bereichen an der Frage nach möglichen Standorten für ein „Jüdisches 
Museum“, seiner Ausrichtung und seinen Inhalten mitgewirkt. 

Die Orte: Museum, Begegnungsstätte, Gedenkort 

Die Diskussion um eine neue Kultureinrichtung wurde überraschenderweise zu-
nächst nicht von inhaltlichen Fragen, sondern stark von Standortfragen gelei-
tet. Neben der verstärkten Integration jüdischer Geschichte in die 2006 einge-
richtete Dauerausstellung des Stadtmuseums Dresden6 wurden als mögliche 
Standorte in Dresden das wieder zu errichtende Palais Oppenheim7 oder die 

5 Etablierte Initiativen und Vereine sind die Jüdische Musik- und Theaterwoche Dresden e. V., 
HATiKVA e. V. (Bildungs- und Begegnungsstätte für Jüdische Geschichte und Kultur Sachsen), 
Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit Dresden e. V. oder Gefilte Fest Dresden 
e. V. 
6 Vgl. Steller: Ist nicht das Stadtmuseum der Ort für jüdische Geschichte?. 
7 Vgl. das Interview „Ein jüdisches Kulturzentrum mit Museum im Neubau des Palais Oppen-
heim“ mit Lucas Müller, https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/palaisoppenheim/ 
(30.06.2024). 

https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/palaisoppenheim/


70  Christina Ludwig 

Abb. 1: Empfangsgebäude des ehemaligen Güterbahnhofs Dresden-Neustadt/Alter Leipziger 
Bahnhof am 21. Januar 2022 mit drei Emailleschildern, Projekt „Wann-Wieviele-Wohin“ des 
Künstlers David Adam. Foto: Institut für räumliche Resilienz e. V., Dipl. Ing. Lucas Klinken-
busch, Dipl. Ing Julia Krafft. 

ehemalige Villa Salzburg8 vorgeschlagen. Während diese beiden Optionen nicht 
weiterverfolgt wurden, konzentrieren sich die aktuellen Überlegungen auf ei-
nen anderen Tat- und Erinnerungsort mit spezifischem Themenbezug. 

Als möglicher Museumsstandort ist seit 2021 der Alte Leipziger Bahnhof im 
Gespräch, der älteste Bahnhof der ersten Fernbahn Leipzig-Dresden (erbaut 
1837 bis 1839). Seit dem Abriss der beiden kubischen Flügelbauten 1899/1900 
sind keine Gebäude des ursprünglichen Bahnhofs mehr erhalten. Einige Gebäu-
de des Empfangskomplexes von 1857 sind noch vorhanden. Auf dem Gelände 
finden sich heute kulturelle und gewerbliche Nutzungen, während die denk-
malgeschützten Bestandsgebäude zu verfallen drohen. 

8 Vgl. „Jüdische Geschichte ist Teil der Stadtgeschichte …“ – Interview mit Hildegart Stellma-
cher, https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/hildegartstellmacher/ (30.06.2024). 

https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/hildegartstellmacher/


Imagine all the people – Livin’ life in a new „museum“.  71 

Die sehr unterschiedlichen Kontexte dieses Ortes sind heute nicht mehr 
sichtbar.9 Stadtgeschichtlich bedeutsam ist jedoch zunächst der Zusammen-
hang mit der lokalen NS-Geschichte. Am 21. Januar 1942 wurden von hier aus in 
einem ersten Transport 785 sächsische Jüdinnen und Juden über Leipzig und 
Dresden nach Riga deportiert. Dem Transport vom 21. Januar 1942 folgten wei-
tere Deportationen aus Dresden und anderen deutschen Städten über diesen 
Bahnhof, organisiert von Gestapo, SS, Polizei, Stadtverwaltung und Reichs-
bahn – geduldet und unterstützt von großen Teilen der Dresdner Bevölkerung. 

Mit den im Jahr 2021 begonnenen Diskursen um die Errichtung eines Erin-
nerungs-, Vermittlungs- und Begegnungsortes sowie dem 80. Jahrestag der De-
portation am 21. Januar 2022 begannen sowohl die Initiativen als auch die Stadt-
verwaltung, sich explizit mit dem authentischen Ort auseinanderzusetzen. 
Auch hier lag der Fokus auf partizipativen Methoden: Ein Werkstattformat mit 
verschiedenen kleineren Themenrunden näherte sich möglichen Beteiligungs-
prozessen, Gedenkformen oder dem Umgang mit der Geschichte. Diskutiert 
wurden beispielsweise folgende Fragen: Welche Zielgruppen sollen angespro-
chen werden? Wie können möglichst viele Menschen erreicht werden? Wie kön-
nen Stimmungsbilder eingefangen werden; durch aktives Ausprobieren oder 
durch intensiven verbalen Austausch? Wie kann die Sichtbarkeit des Ortes er-
höht werden? Was muss im Beteiligungsprozess vermieden werden? Wie kön-
nen der Ort und seine Geschichte in die Erinnerungslandschaft der Stadt inte-
griert werden? 

Im Jahr 2022 wurde zudem ein künstlerisch-experimenteller Ansatz zur Aus-
differenzierung der konkreten inhaltlichen und baulichen Gestalt eines zukünf-
tigen Gedenkortes gewählt, in dem in einem ersten Schritt eine temporäre 
künstlerische Installation konzipiert und baulich realisiert wurde.10 Anfang 
2024 wurde von der Stadt Dresden die Erstellung eines Nutzungs- und Betrei-
berkonzeptes für einen Gedenkort mit Bildungs-, Vermittlungs- und kulturellem 
Begegnungszentrum ausgeschrieben. Der Bieter „Alter Leipziger Bahnhof e. V.“ 
konnte überzeugen und wird im weiteren Verlauf des Jahres 2024 ein Nutzungs-
und Betreiberkonzept für diesen Ort erarbeiten. 

9 Einen guten Überblick gibt das Projekt „Wann-Wieviele-Wohin“ des Dresdner Künstlers Da-
vid Adam (anlässlich des 80. Jahrestages der Deportation jüdischer Frauen, Männer und Kinder 
von Dresden nach Riga vom 21.01.1942), vgl. https://www.wann-wieviele-wohin.de/ 
(30.06.2024). 
10 Vgl. Institut für räumliche Resilienz, Gedenkort Alter Leipziger Bahnhof, https://spatial-
resilience.institute/projects/gedenkort/ (30.06.2024). 

https://www.wann-wieviele-wohin.de/
https://spatial
https://wurde.10


72  Christina Ludwig 

Abb. 2: Temporäre Gedenk-Installation vor dem Alten Leipziger 
Bahnhof (2022), Idee: Paul Elsner. Foto: Institut für räumliche 
Resilienz e. V., Dipl. Ing. Lucas Klinkenbusch, Dipl. Ing Julia Krafft. 

Durch einen transparenten und offenen Prozess rief die Landeshauptstadt Dres-
den Vereine, Initiativen, Institutionen und Arbeitsgemeinschaften dazu auf, 
sich an der Ausschreibung zu beteiligen und somit sicherzustellen, dass unter-
schiedliche und maßgebliche Akteur:innen zusammenarbeiten. Der Prozess 
wurde von einer durch die Landeshauptstadt berufenen Steuerungsgruppe be-
gleitet und koordiniert. 



Imagine all the people – Livin’ life in a new „museum“.  73 

Die Formate: Diskussionen und Inhalte 

Trotz der Dominanz der Standortfrage hat vor allem das Stadtmuseum die in-
haltliche Fragestellung vorangetrieben. Die städtische Sammlung zur Stadtge-
schichte (initiiert durch den 1869 gegründeten Verein für Geschichte und Topo-
graphie Dresdens) ist ein repräsentatives Beispiel für die Mehrdimensionalität 
materieller Sachkultur. Sie zeigt vor allem im Dialog, dass Objekte durch ihre 
kulturelle Biografie und unterschiedliche Zuschreibungen gleichzeitig „jüdisch“ 
und „nichtjüdisch“ sein können. Zusammen mit anderen Sammlungen – etwa 
der Jüdischen Gemeinde Dresden – lösen sie unweigerlich Diskurse zu den The-
menkomplexen Stadt- und Regionalgeschichte sowie Zentralität und Dezentrali-
tät aus. 

Das Stadtmuseum als Teil der Dresdner Kulturverwaltung und weitere Ak-
teur:innen reagieren auf diese Situation seit 2021 mit verschiedenen Formaten 
(Interventionen in der Dauerausstellung, BLOG, digitale Podiumsdiskussionen), 
die eine diskursive – vor allem aber partizipative – Annäherung an das Thema 
ermöglichen sollen. 

Analog: Intervention in der ständigen Ausstellung 
zur Dresdner Stadtgeschichte 

Das Jubiläum „1700 Jahre Jüdisches Leben in Deutschland“ im Jahr 2021 nahm 
das Stadtmuseum Dresden zum Anlass, mit einem neuen Pilotformat den Dis-
kurs um das „Jüdische Museum“ in die 2006 eingerichtete stadtgeschichtliche 
Dauerausstellung zu integrieren. Ziel der Intervention „Rethinking Stadtge-
schichte. Perspektiven jüdischer Geschichten und Gegenwarten“ war es, eine 
niedrigschwellige Plattform für den anstehenden Aushandlungsprozess zu 
schaffen. Sie richtete sich nicht nur an die Beteiligten um die Initiative und 
Dresdner Bürger:innen, sondern auch an Museumsbesucher:innen ohne spezifi-
sche Vorkenntnisse. Die Wechselbeziehungen und Verknüpfung zu anderen 
Themenkomplexen wurden in diesem Projekt exemplarisch erprobt. Die Inter-
vention war ein Instrument für den Prozess der inhaltlichen Auseinandersetzung 
mit konkreten Objekten: Was macht ein Objekt „jüdisch“? Wer macht das?11 

11 Einblicke in die Intervention „Rethinking Stadtgeschichte: Perspektiven jüdischer Ge-
schichten und Gegenwarten“ mit dem Kurator Dr. Daniel Ristau vgl. https://youtu.be/NbNH-
Gmm1z8?si=dy2YfMkIP46ixCnN (30.06.2024). 

https://youtu.be/NbNH-Gmm1z8?si=dy2YfMkIP46ixCnN
https://youtu.be/NbNH-Gmm1z8?si=dy2YfMkIP46ixCnN


74  Christina Ludwig 

Abb. 3: Blick in das „Wohnzimmer“ als Teil der Intervention „Rethinking Stadtge-
schichte“. Foto: Museen Dresden / PWL Günther. 

Abb. 4: Temporär kontextualisierte Fotografien in der ständigen Ausstellung (links: 
„Boykott-Aufnahme“, mit dem neu zugeordneten Geschäft „Kaufhaus Steinhart“ in 
der Kesselsdorfer Straße 17, 1933; rechts: Privatfoto vom Aufgang der Brühlschen 
Terrasse in Dresden mit Schild „Juden Zutritt verboten“, 1941). Foto: Museen Dres-
den / Sophie Arlet. 



Imagine all the people – Livin’ life in a new „museum“.  75 

Für die Intervention wurden 37 inhaltliche Punkte aus der gesamten Daueraus-
stellung (Mittelalter bis 20. Jahrhundert) ausgewählt und von einem externen 
Kurator vorgeschlagen. Dabei wurden sowohl die eigenen Bestände des Stadt-
museums als auch private und institutionelle Leihgaben berücksichtigt. Ergeb-
nis dieses Konzeptes war die Zusammenführung unterschiedlichster Objekte 
aus den Sammlungen des Stadtmuseums Dresden, des Stadtgeschichtlichen 
Museums Leipzig, der Jüdischen Gemeinde Dresden, des Vereins HATiKVA 
e. V. – Bildungs- und Begegnungsstätte für Jüdische Geschichte und Kultur 
Sachsen, der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden sowie der Universitäts-
und Landesbibliothek Dresden. Ergänzend entstand in Zusammenarbeit mit 
dem Verein Stolpersteine Dresden e. V. eine Station mit allen Dresdner Stolper-
steinen (mit jüdischem Bezug), die als Reproduktionen im gesamten Treppen-
haus des Museums erlebbar wurden. 

Die Vielfalt der Stationen wurde durch begleitende Vermittlungsangebote 
(Musik, Literatur, Objektgespräche etc.) bereichert. Außerdem wurde umfang-
reiches didaktisches Material erarbeitet, welches kostenlos an die Besucher:in-
nen ausgegeben wurde. Dabei handelt es sich um eine Postkartenserie mit den 
wichtigsten Interventionsobjekten auf der Vorderseite und einem kontextuali-
sierenden Text auf der Rückseite. Außerdem wurde in Zusammenarbeit mit HA-
TiKVA e. V. ein spezielles Postkartenset mit Lehrplananbindung für Lehrer:in-
nen entwickelt und produziert. 

Die Verknüpfung von Objekten mit „jüdischen Anhaftungen“ mit Objekten 
der Stadtgeschichte zeigte, dass die jüdische Geschichte ein integrativer Be-
standteil der allgemeinen Stadtgeschichte ist, was eines der Hauptziele des Pro-
jektes war. Ein weiteres Ziel war es, die Intervention mehrdimensional zu ge-
stalten. Dies wurde erreicht, indem verschiedene thematische Ebenen konzi-
piert und auch dargestellt wurden. Die Sonderausstellung fragte danach, was 
und wie das „Jüdische“ überhaupt definiert wird, wobei sie anhand konkreter 
Beispiele auch unterschiedliche, ja widersprüchliche Interpretationen zur glei-
chen Zeit vorstellte. Sie befragte ihre Objekte und deren Geschichten danach, 
worin und in welchen Dimensionen sich das „Jüdische“ in ihnen ausdrückt 
bzw. ihnen „anhaftet“. Insgesamt machten die präsentierten Objekte zum einen 
die unterschiedlichen Anhaftungen des „Jüdischen“ auch an profanen und all-
täglichen Gegenständen sichtbar. Andererseits wurden vermeintlich eindeutig 
„jüdische“ Objekte durch Kontextualisierungen aus ihrem Nischenbezug her-
ausgelöst und in einen breiteren historisch-aktuellen Rahmen gestellt. Alle ge-
zeigten Objekte standen im Zusammenhang mit der 2021 intensivierten Diskus-
sion um ein „Jüdisches Museum“ in Sachsen. 

Aufgrund der anhaltenden Diskussion um eine jüdische Begegnungs-/Ge-
denkstätte bzw. ein „Jüdisches Museum“ wurde die Intervention bis Ende 2022 



76  Christina Ludwig 

Abb. 5: Taktiles Modell „Semper-Synagoge“. Foto: Museen Dresden / PWL Günther. 

verlängert und um neue Objekte – vor allem aus Privatbesitz – erweitert. Paral-
lel dazu griff auch der Dresdner Geschichtsverein das Thema auf und konzipier-
te das Themenheft „Jüdisches (in) Dresden. Sammlungen und Objekte“. Die Ein-
leitung beginnt mit der Frage „Was ist eigentlich ein Jüdisches Museum?“12 und 
verweist auf die Debatte, die zugleich lebendige Stadtgeschichte ist. In verschie-
denen Beiträgen werden sowohl bereits bestehende Infrastrukturen und er-
forschte Themen als auch Beiträge zur Museumsdebatte vorgestellt. 

Ein weiteres partizipatives und zugleich nachhaltiges Element der Interven-
tion ist die Konzeption und Umsetzung eines taktilen Architekturmodells der 
1938 zerstörten Semper-Synagoge in Dresden.13 Anhand eines Prototyps testete 
der Blinden- und Sehbehindertenverband Sachsen nach dem Trial-and-Error-
Prinzip Detailgenauigkeit, Proportionen und kontrastreiche Farbgestaltung. 
Das so entstandene Tastmodell befindet sich derzeit in der Dauerausstellung 
und erinnert auch daran, dass eine neue Kultureinrichtung möglichst vielen 
Menschen den Zugang und die Teilhabe an den Inhalten ermöglichen muss. 
Diese Station wird 2025 um eine Virtual-Reality Anwendung erweitert, die den 
Innenraum der Synagoge visualisiert. 

12 Förster: Was ist ein jüdisches Museum überhaupt?, S. 3. 
13 Mund: Berühren erwünscht ODER Geschichte zum Anfassen, https://www.blog-stadtmuse 
um-dresden.de/tastmodelle/ (24.06.2024). 

https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/tastmodelle/
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/tastmodelle/
https://Dresden.13


Imagine all the people – Livin’ life in a new „museum“.  77 

Digital: Podiumsdiskussionen, BLOG und Umfrage 

Um die zu Beginn des Jahres 2022 bereits gut angelaufenen Diskussionen mit 
Blick auf konkrete Themenkomplexe zu vertiefen, fanden von Januar bis März 
2022 vier Online-Formate statt.14 In diesen bezogen Vertreter:innen der jüdi-
schen Gemeinschaften sowie Personen aus Politik, Verwaltung und Kulturein-
richtungen Stellung, um im Anschluss eine Bürgerbeteiligung mit Rückfragen 
und Hinweisen zu ermöglichen. Darüber hinaus gab es ein eigenes Bürger:in-
nen-Forum mit offener Fragestellung. Die Veranstaltungen waren mit jeweils 
zwischen 70 bis 120 Teilnehmenden sehr gut besucht. 

Während der Intervention „Rethinking“ entstand im Projektteam auch die 
Idee, den Diskurs um das Jüdische Museum in den neu eingerichteten BLOG 
des Stadtmuseums einzubinden. Zwischen September 2023 und März 2023 wur-
den Interviews und inhaltliche Beiträge zu grundsätzlichen Fragen des Themas 
mit Menschen, die sich selbst als Jüdin oder Jude verstehen (etwa ein Drittel der 
Befragten), Wissenschaftler:innen mit dem Arbeitsschwerpunkt Jüdisches Le-
ben in Sachsen, Vertreter:innen von Museen und Gedenkstätten sowie Personen 
aus den Bereichen Politik, Verwaltung, Bildung/Vermittlung/Didaktik veröf-
fentlicht.15 30 Interviews und fünf inhaltliche Beiträge haben bisher – Stand 
Mai 2024 – 11.380 Zugriffe generiert. Die Interviews konzentrierten sich auf die 
Themen Standorte, Formen und Inhalte eines möglichen Jüdischen Museums. 
Darüber hinaus wurde auch nach Zielgruppen, persönlichen Objektvorschlägen 
sowie den aus der jeweiligen Perspektive notwendigen nächsten Prozessschrit-
ten gefragt. Die Interviews wurden Mitte 2022 durch den Historiker Dr. Daniel 
Ristau ausgewertet und die sich daraus resultierenden Zwischenergebnisse in 
Form eines Dossiers dem Geschäftsbereich Kultur, Tourismus und Wissenschaft 
in Dresden vorgelegt. 

Neben den ersten Zusammenfassungen der geführten Interviews wurde in 
diesem Dossier auch eine digitale Bürgerumfrage zum „Jüdischen Museum für 
Sachsen in Dresden“ ausgewertet. Sie wurde vom Geschäftsbereich Kultur, Tou-

14 Vgl. die digitale Veranstaltungsreihe „Jüdisches (im) Museum? Überlegungen und Diskus-
sionen in Sachsen“: „Braucht Sachsen ein jüdisches Museum?“ (Jan. 2022), „Jüdisches Leben 
präsentieren: Zur Diskussion um ein jüdisches Museum für Sachsen“ (März 2022), Offenes Bür-
ger:innen Forum „Ein Jüdisches Museum für Sachsen“ (März 2022), „Welche Orte stehen für 
welche Inhalte? Dresdner Standortdiskussionen für ein jüdisches Museum“ (März 2022), 
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/podiumsdiskussionjudischesmuseum/ 
(30.6.2024). 
15 Vgl. https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/diskurs/ (30.06.2024). Die Interviews wur-
den vom Historiker Dr. Daniel Ristau konzipiert, durchgeführt und zusammenfassend ausge-
wertet. 

https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/podiumsdiskussionjudischesmuseum/
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/diskurs/
https://fentlicht.15
https://statt.14


78  Christina Ludwig 

rismus und Wissenschaft initiiert und von der Kommunalen Statistikstelle der 
Landeshauptstadt Dresden im Zeitraum vom 9. bis 30. Mai 2022 durchgeführt. 
An dieser Umfrage beteiligten sich insgesamt 1.114 Bürger:innen.16 Im Ergebnis 
sieht lediglich ein Drittel der Befragten jüdisches Leben und die jüdische Kultur 
in Sachsen und speziell in Dresden ausreichend repräsentiert (zum Beispiel 
durch Synagoge und Gemeindezentrum am Hasenberg, Stolpersteine, Friedhö-
fe, Veranstaltungen und Ausstellungen). Drei Viertel aller Befragten wünschen 
sich jedoch, mehr über jüdisches Leben zu erfahren. Dieses Ergebnis korreliert 
mit den geäußerten Wünschen nach einem Gedenkort, pädagogischen Angebo-
ten, Begegnungs- und Vermittlungsorten im Stadtraum, musealen Präsentatio-
nen und einer allgemeinen Präsenz im Alltag. Besonders interessant ist auch 
das Ergebnis, dass sich die Hälfte der Teilnehmenden hinsichtlich zukünftiger 
Formen der Repräsentation jüdischen Lebens für ein dezentrales Format an ver-
schiedenen Orten ausspricht und ein Drittel einen konkreten Ort wie beispiels-
weise ein neues Museum, die Integration in die Dauerausstellung des Stadtmu-
seums in Dresden oder den Alten Leipziger Bahnhof befürwortet. 

Die Zukünfte: Orte, Inhalte und Vernetzung 

Der sächsische Überblick hat gezeigt: Die Momente der Partizipation kreisen 
erstens um konkrete Orte mit spezifischen Herausforderungen und Chancen, 
zweitens um Inhalte und damit verbundene Dinge und drittens um Menschen, 
die alle Themen miteinander verweben und deren Bedeutung für die Kultur-, 
Bildungs- und Erinnerungslandschaft miteinander verhandeln. 

Nicht ohne Grund verfolgte die Intervention „Rethinking“ die Frage: Was 
macht einen Gegenstand überhaupt „jüdisch“? Hinter dieser so unscheinbar 
wirkenden Frage (an die Dinge) verbergen sich grundlegende Prinzipien des 
Musealisierungsprozesses. Denn die Frage macht deutlich, dass ausgestellte 
und entfunktionalisierte Dinge nicht primär aufgrund ihrer symbolischen Be-
deutung oder ihres ästhetischen Wertes aussagekräftig sind.17 Viel wichtiger ist 
der Prozess der Musealisierung selbst, der sich immer wieder neu manifestiert. 
Er kann im Falle eines zur Disposition stehenden „Jüdischen Museums“ ein spe-

16 Zusammensetzung der Beteiligung: weiblich 46 %, männlich 52 %, divers 2 %. 87 % mit 
Wohnsitz in Dresden. Stärkste Beteiligung bei Menschen von 40 bis 54 Jahren (36 %), danach 
von 25 bis 39 (29 %), von 55 bis 69 (21 %), von 70 bis 84 (7 %), von 14 bis 24 (6 %), ab 85 und 
älter (1 %). 97 % mit deutscher Staatsangehörigkeit. Konfessionsangehörigkeit: konfessionslos 
(56 %), christlich (32 %), jüdisch (3 %), andere (2 %), keine Angabe (8 %). 
17 Vgl. Thiemeyer: Museumsdinge, S. 230. 

https://B�rger:innen.16


Imagine all the people – Livin’ life in a new „museum“.  79 

zifisches, weil sehr partizipatives, Zeitphänomen sein. Menschen prägen diesen 
Auswahlprozess, er ist immer von subjektiven Fokussierungen bestimmt und 
damit dynamischen Aushandlungsprozessen unterworfen. 

(Gute) Aushandlungssequenzen wiederum benötigen vernetzte Umfelder. 
Insofern ist die Entscheidung des Freistaates Sachsen – nach intensiven inhalt-
lichen Impulsen aus Leipzig sowie Dresden –, 2026 ein dezentrales Jahr der jü-
dischen Kultur unter dem Titel „Tacheles“ zu initiieren, als zielführend einzu-
ordnen: 

Es soll einerseits eine umfassende und zugleich kritische Bestandsaufnahme des Um-
gangs mit dem kulturellen jüdischen Erbe Sachsens und seiner Erforschung ermöglichen 
und bereits Vorhandenem eine größere Sichtbarkeit und Aufmerksamkeit verleihen, ande-
rerseits aber auch neue Perspektiven, Repräsentationsformen und Vermittlungsangebote 
einbeziehen. Das Themenjahr präsentiert die reichhaltige und vielfältige jüdische Ge-
schichte und Kultur Sachsens, zeigt aber ebenso Leerstellen und unwiederbringliche Ver-
luste auf.18 

Das Themenjahr wird verschiedene Etappen miteinander verknüpfen und viel-
leicht sogar zeigen, dass das Projekt „Jüdisches Museum“ für die Landeshaupt-
stadt Dresden als dezentraler oder digitaler19 Dritter Ort ohne disziplinäre 
Grenzen gedacht werden kann. Eine solche Institution, bestehend aus einem Er-
innerungsort wie dem Alten Leipziger Bahnhof, einem Begegnungs- und Bil-
dungszentrum sowie einer dauerhaften, mit der gesamten Stadtgeschichte ver-
wobenen musealen Repräsentation im Stadtmuseum Dresden wäre in ihrer Ge-
samtheit losgelöst von musealen Prinzipien, die oft hemmenden Fachdiskursen 
unterliegen. Daniel Tyradellis fasst das Zukunftspotenzial des Vorhabens wie 
folgt zusammen: „Der dritte Ort ist keine Präsentationsstätte von Dingen und 
Sachverhalten um ihrer selbst willen. Er ist ein Ort der Begegnung verschie-
denster Evidenzen und der Entfremdung gegenüber dem eigenen Wissen und 
den eigenen Sehgewohnheiten.“20 

18 Staatliches Museum für Archäologie Sachsen (SMAC): Warum ein Jahr der jüdischen Kultur 
in Sachsen?, https://www.smac.sachsen.de/jahr-der-juedischen-kultur-in-sachsen-2026-mehr-
infos.html (30.06.2024). 
19 Vgl. Ristau: Eine Virtuelle Plattform Jüdisches Leben in Sachsen. 
20 Tyradellis: Müde Museen, S. 240. 

https://www.smac.sachsen.de/jahr-der-juedischen-kultur-in-sachsen-2026-mehr-infos.html
https://www.smac.sachsen.de/jahr-der-juedischen-kultur-in-sachsen-2026-mehr-infos.html


80  Christina Ludwig 

Bibliografie 

Förster, Caroline: Was ist ein jüdisches Museum überhaupt?, in: Dresdner Geschichtsverein 
(Hrsg.): Jüdisches (in) Dresden. Sammlungen und Objekte (= Dresdner Hefte, 40 [2022], 
152), S. 3. 

Mohr, Henning/Modarressi-Tehrani, Diana (Hrsg.): Museen der Zukunft. Trends und Herausfor-
derungen eines innovationsorientierten Kulturmanagements, Bielefeld 2021. 

Mund, Robert: Berühren erwünscht ODER Geschichte zum Anfassen: Taktile Architekturmodelle 
in der Dauerausstellung des Stadtmuseums, https://www.blog-stadtmuseum-dresden. 
de/tastmodelle/ (24.06.2024). 

Ristau, Daniel: Eine Virtuelle Plattform Jüdisches Leben in Sachsen. Schlussfolgerungen zur 
aktuellen Diskussion um ein Jüdisches Museum für Sachsen, in: Medaon – Magazin für 
jüdisches Leben in Forschung und Bildung 16 (2022), 30, S. 1–19 (http://www.medaon. 
de/pdf/medaon_30_ristau.pdf [30.6.2024]). 

Staatliches Museum für Archäologie Sachsen (SMAC): Warum ein Jahr der jüdischen Kultur in 
Sachsen?, https://www.smac.sachsen.de/jahr-der-juedischen-kultur-in-sachsen-2026-
mehr-infos.html (30.06.2024). 

Steller, Thomas: Ist nicht das Stadtmuseum der Ort für jüdische Geschichte?, in: Dresdner Ge-
schichtsverein (Hrsg.): Jüdisches (in) Dresden. Sammlungen und Objekte (= Dresdner Hef-
te, 40 [2022], 152), S. 76–84. 

Sternfeld, Nora: Das radikaldemokratische Museum (Schriftenreihe curating. ausstellungs-
theorie & praxis; Bd. 3), Berlin/Boston 2018. 

Thiemeyer, Thomas: Museumsdinge, in: Stefanie Samida/Manfred K. H. Eggert/Hans Peter 
Hahn (Hrsg.): Handbuch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen, 
Stuttgart/Weimar 2014, S. 230–233. 

Tyradellis, Daniel: Müde Museen. Oder: Wie Ausstellungen unser Denken verändern könnten, 
Hamburg 2014. 

https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/diskurs/ (30.6.2024). 
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/hildegartstellmacher/ (30.6.2024). 
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/palaisoppenheim/ (30.6.2024). 
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/podiumsdiskussionjudischesmuseum/ 

(30.6.2024). 
https://www.deutschlandfunk.de/das-museum-der-moderne-teure-scheune-100.html 

(30.6.2024). 
https://spatial-resilience.institute/projects/gedenkort/ (30.6.2024). 
https://www.wann-wieviele-wohin.de/ (30.6.2024). 
https://youtu.be/NbNH-Gmm1z8?si=dy2YfMkIP46ixCnN (30.6.2024). 

https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/tastmodelle/
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/tastmodelle/
http://www.medaon.de/pdf/medaon_30_ristau.pdf
http://www.medaon.de/pdf/medaon_30_ristau.pdf
https://www.smac.sachsen.de/jahr-der-juedischen-kultur-in-sachsen-2026-mehr-infos.html
https://www.smac.sachsen.de/jahr-der-juedischen-kultur-in-sachsen-2026-mehr-infos.html
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/diskurs/
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/hildegartstellmacher/
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/palaisoppenheim/
https://www.blog-stadtmuseum-dresden.de/podiumsdiskussionjudischesmuseum/
https://www.deutschlandfunk.de/das-museum-der-moderne-teure-scheune-100.html
https://www.wann-wieviele-wohin.de/
https://youtu.be/NbNH-Gmm1z8?si=dy2YfMkIP46ixCnN
https://spatial-resilience.institute/projects/gedenkort


Tamar Lewinsky 
Herausforderungen, Chancen und Grenzen 
partizipativer Sammlungsprojekte am 
Jüdischen Museum Berlin 

Kulturhistorische Museen beschäftigen sich in den vergangenen Jahrzehnten 
auch in ihrer Sammlungsarbeit vermehrt mit Projekten, die Partizipation als 
weitgehend gleichberechtigten Prozess zwischen Museum und Communities 
ausloten. Dieser demokratisierende Anspruch auf Inklusion, Partizipation von 
Communities und Multiperspektivität ist auch in der neuen ICOM-Definition ver-
ankert. Dabei lässt sich der theoretische Anspruch nicht problemlos in museale 
Praxis überführen, ohne das Museum als Institution grundsätzlich auf den Prüf-
stand zu stellen und zu öffnen.1 

Aspekte wie Größe und Auftrag eines Museums, seine institutionelle Ver-
fasstheit und die Arbeitskontexte, in denen partizipative Sammlungsprojekte er-
probt werden, spielen eine entscheidende Rolle dabei, welcher Grad an Partizi-
pation überhaupt umsetzbar ist. In seinem Leitbild streicht das Jüdische Muse-
um Berlin die grundlegende Bedeutung jüdischer Perspektiven und jüdischer 
Vielstimmigkeit für seine Arbeit hervor.2 Gleichzeitig ist es als bundesunmittel-
bare Stiftung kein jüdisches Community-Museum. Welche Herausforderungen 
sich aus diesem Spannungsfeld für die partizipative Sammlungsarbeit ergeben, 
soll in diesem Beitrag diskutiert werden. Im Besonderen soll es dabei um die 
Frage gehen, wie eine jüdische Öffentlichkeit erreicht und in einer Bundesein-
richtung mit überregionalem Sammlungsauftrag aktiv an Sammlungsprozessen 
beteiligt werden kann. 

Exemplarisch soll dies anhand von zwei partizipativen Sammlungsprojek-
ten betrachtet werden, die sich beide explizit an eine jüdische Öffentlichkeit 
richteten, jedoch in methodischer und formaler Hinsicht unterschiedlich konzi-
piert waren. Zum einen das Sammlungsprojekt „Objekttage“, das seit 2017 die 
vielfältigen Migrationsbiografien von Jüdinnen und Juden in Deutschland doku-
mentiert, zum anderen die ausstellungsfokussierte thematische Sammlung von 
Objekten zum jüdischen Leben in der DDR. Anhand dieser beiden Beispiele soll 
aufgezeigt werden, welche Herausforderungen und Chancen die Partizipation 
für die Erweiterung und Weiterentwicklung der Sammlung des Jüdischen Muse-

1 Vgl. z. B. Höllwart: Eine Beziehung mit offenem Ausgang, S. 163. 
2 Vgl. https://www.jmberlin.de/leitbild-jmb#:~:text=Das%20Museum%20steht%20f%C3%BCr 
%20das,und%20jede%20Form%20von%20Diskriminierung. 

Open Access. © 2026 Tamar Lewinsky, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert un-
ter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-008 

https://www.jmberlin.de/leitbild-jmb#:~:text=Das%20Museum%20steht%20f%C3%BCr%20das,und%20jede%20Form%20von%20Diskriminierung
https://www.jmberlin.de/leitbild-jmb#:~:text=Das%20Museum%20steht%20f%C3%BCr%20das,und%20jede%20Form%20von%20Diskriminierung
https://doi.org/10.1515/9783111494616-008


82  Tamar Lewinsky 

ums Berlin mit sich bringt, bis zu welchem Grad sich theoretischer Anspruch 
und praktische Arbeit verbinden lassen und wo die Grenzen partizipativer 
Sammlungsarbeit liegen. 

Das partizipative Sammlungsprojekt 
„Objekttage“ 

Migration ist seit der Nachkriegszeit bis in die Gegenwart hinein konstitutiv für 
die Entwicklung jüdischen Lebens in Deutschland. Neben den überlebenden 
und zurückgekehrten deutschen Jüdinnen und Juden waren es zunächst Displa-
ced Persons aus Mittel- und Osteuropa, die zum Wiederaufbau jüdischen Lebens 
beitrugen. In den folgenden Jahrzehnten gab es kleinere Zuwanderungen aus 
verschiedenen Ländern in die BRD. Durch die Immigration von Jüdinnen und 
Juden aus den Ländern der (ehemaligen) Sowjetunion vor allem seit Ende der 
1980er-Jahre veränderte sich der Charakter der jüdischen Gemeinschaft in Ost-
und Westdeutschland schließlich grundlegend. Auch heute diversifiziert sich 
jüdisches Leben in- und außerhalb der Gemeinden durch Migration, beispiels-
weise aus Israel, weiter. 

Mit dem auf mehrere Jahre angelegten und deutschlandweit durchgeführ-
ten partizipativen Projekt „Objekttage“ versuchte das Jüdische Museum Berlin 
deshalb, das für die vergangenen Jahrzehnte so relevante Thema Migration in 
Objekten und Geschichten für seine Sammlung zu übersetzen und damit als 
Teil des materiellen und immateriellen jüdischen Kulturerbes in Deutschland 
zu bewahren.3 Für die „Objekttage“ wurden Jüdinnen und Juden eingeladen, 
den Projektmitarbeiterinnen ein Objekt zu zeigen, das mit ihrer eigenen Migra-
tion in Verbindung steht, und ihre mit dem Objekt verbundenen Erinnerungen 
und Geschichten zu erzählen. Diese partizipative Methodik war für die sam-
melnden Bereiche des Museums zu Beginn des Projekts 2017 noch unerprobt. 
Referenzprojekte mit ähnlichen Formaten haben sich aber besonders in stadt-
und regionalgeschichtlichen Museen etabliert.4 

Die Besonderheit der „Objekttage“ und zugleich – wie im Weiteren zu 
zeigen sein wird – eine der Herausforderungen im Vergleich zu Projekten mit 

3 Das Projekt wurde durch Alina Gromova, Theresia Ziehe und Tamar Lewinsky initiiert. Von 
2021 bis 2025 wurde es von Sofya Chernykh als Projektassistentin betreut. 
4 Vgl. z. B. Akkiliç/Bakondy/Bratić/Wonisch: Schere Topf Papier; Berger/Pereña/Yıldız: Über 
das Projekt „Hier Zuhause. Migrationsgeschichten aus Tirol“; Jutta Fleckenstein: „Zeigt her 
Eure Dreidl!“. 



Herausforderungen, Chancen und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte  83 

Abb. 1: Porträt Noa Rafaeli. Rafaeli wuchs 
in Israel auf und lebt seit 2014 in Deutsch-
land. Teilnehmerin am Projekt „Objekt-
tage“ im Dezember 2017. © Jüdisches 
Museum Berlin. Foto: Stephan Pramme. 

ähnlicher Methodik lag allerdings in der Überregionalität des Vorhabens: Im 
Stiftungsgesetz des Museums ist der Auftrag verankert, jüdisches Leben nicht 
nur in Berlin, sondern in ganz Deutschland zu erforschen und darzustellen. Das 
Projektteam reiste deshalb nach Düsseldorf, Dresden, Hamburg, Kassel, Mann-
heim und Regensburg, um mit den Teilnehmerinnen und Teilnehmern über ihre 
Migrationserfahrungen zu sprechen. 

Unabhängig vom Veranstaltungsort waren die „Objekttage“ formal einheit-
lich aufgebaut. Die mitgebrachten Objekte wurden gemeinsam angesehen und 
es wurden, ausgehend von den Objekten, biografische Audio-Interviews ge-
führt. Zusätzlich wurden die Objekte grob dokumentiert und die Möglichkeit ei-
ner Schenkung oder Leihgabe abgefragt. Der Fotograf Stephan Pramme beglei-
tete das Gesamtprojekt und portraitierte die Teilnehmerinnen und Teilnehmer 
mit ihrem Objekt. Die so entstandenen Portraitaufnahmen weisen für jeden 
„Objekttag“ eine Serialität auf, indem ein bestimmtes Hintergrundelement im 
Bild sichtbar ist. 

Insgesamt nahmen 129 Personen an neun „Objekttagen“ teil. Die Mehrheit 
von ihnen stammt aus den Ländern der ehemaligen Sowjetunion – aus dem Bal-
tikum, Russland, der Ukraine oder Zentralasien. Es sind aber auch viele weitere 
Herkunftsländer vertreten: Australien, Belgien, Frankreich, Iran, Israel, Marok-
ko, Mexiko, Polen, Rumänien, Schweiz, Slowakei, Südafrika, Tunesien, Türkei, 



84  Tamar Lewinsky 

Ungarn und USA. Das Projekt entwickelte sich als generationenübergreifend. 
Das Alter und das Jahr, in dem die Migration stattfand, sind divers. Unter-
schiedlich sind auch die Gründe für die Einwanderung nach Deutschland sowie 
die Migrationsformen. 

In den vergangenen Jahren durfte das Jüdische Museum Berlin zahlreiche 
Objekte, die zu den „Objekttagen“ mitgebracht worden waren, als Schenkungen 
in seine Sammlung aufnehmen. Einige davon sind mittlerweile in der Daueraus-
stellung des Museums zu sehen und erzählen von den Migrationserfahrungen 
russischsprachiger Jüdinnen und Juden nach Deutschland. Auf der Website des 
Museums gibt eine Galerie Einblicke in das Projekt: Zu sehen sind dort Foto-
Portraits und kurze biografische Texte, die auf Grundlage der Interviews und in 
Abstimmung mit den Teilnehmerinnen und Teilnehmern verfasst wurden.5 Zum 
Abschluss des Sammlungsprojekt erschien 2025 die Publikation „Objekttage“, 
die 125 Porträts und Migrationsgeschichten der Teilnehmer*innen versammelt. 
Bei einem Podiumsgespräch im Rahmen der Buchpräsentation stellten drei der 
Teilnehmer*innen ihre Objekte vor und reflektierten ihre eigene Migrationsbio-
grafie im Kontext des Projekts.6 

Partizipatives Sammeln im Rahmen der 
Ausstellung „Ein anderes Land“ 

Als dynamischer und partizipativ angelegter Prozess gestalteten sich die Vorbe-
reitungen auf die Wechselausstellung „Ein anderes Land. Jüdisch in der DDR“, 
die von September 2023 bis Januar 2024 im Altbau des Jüdischen Museums Ber-
lin zu sehen war. Die Schau, die sich ihrem komplexen Thema aus einer alltags-
geschichtlichen, akteurszentrierten und jüdischen Perspektive näherte, nahmen 
die Kuratorinnen der Ausstellung zum Anlass, die Sammlung des Museums zu 
diesem Kapitel deutsch-jüdischer Nachkriegsgeschichte zu befragen. Gleichzei-
tig setzten sie sich zum Ziel, den bisherigen Bestand durch Objekte zum jüdi-
schen Leben in der DDR zu erweitern. Mit dem themenbezogenen Sammeln, das 
auch im Sammlungskonzept verankert ist, wollte das Museum einen bisher ein-
zigartigen thematischen Schwerpunkt aufbauen und zur Sichtbarmachung und 

5 Vgl. https://www.jmberlin.de/jmb-journal-18-objekttage. 
6 JMB: Objekttage. Erinnerungsstücke und Migrationsgeschichten. 

https://www.jmberlin.de/jmb-journal-18-objekttage


Herausforderungen, Chancen und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte  85 

langfristigen Bewahrung dieses Kapitels deutsch-jüdischer Nachkriegsgeschich-
te beitragen.7 

Im Rahmen der Recherchen wurden deshalb zahlreiche mögliche private 
Leihgeberinnen und Zeitzeugen kontaktiert. Zudem machte das Museum mit ei-
nem Sammlungsaufruf auf seine Suche nach der materiellen und immateriellen 
Geschichte der Jüdinnen und Juden in der DDR aufmerksam. Gemäß einem Leit-
gedanken der Sammlungsarbeit lag der Fokus hier auf Objekten, mit denen Ge-
schichte erzählt werden kann. Das heißt, dass es nicht ausschließlich um die 
visuelle Qualität eines Objektes geht, sondern die Stärke des Objekts sich aus 
der Verbindung mit dem Narrativ, von dem es begleitet ist, ergibt. Gerade durch 
den Sammlungsaufruf erhofften sich die Kuratorinnen, bisher kaum oder ganz 
unbekannte Biografien, Familiengeschichten und Objekte zu finden und zu-
künftige Stifterinnen und Stifter dafür zu sensibilisieren, dass das Jüdische Mu-
seum Berlin jüdische Geschichte auch für die Zeit seit 1945 dokumentiert, aus-
stellt und sammelt. 

Rezipiert wurde der Sammlungsaufruf von Angehörigen der ersten, zweiten 
und dritten Generation von Jüdinnen und Juden aus der DDR. Die Resonanz 
und der Rücklauf waren breit, ernsthaft und durchaus positiv. Viele der Leihge-
berinnen und Stifter, mit denen die Kuratorinnen in einen intensiven Dialog tre-
ten durften, stammten aus Ostberlin. Nur eine Minderheit war mit der jüdischen 
Gemeinde in Ostberlin oder einer der sieben anderen kleinen Gemeinden in der 
DDR verbunden gewesen. Die Gesprächspartnerinnen und Gesprächspartner 
hatten damit zwangsläufig auch unterschiedliche Sichtweisen auf die DDR und 
unterschiedliche Antworten auf die Frage, welche Rolle ihr Judentum oder ihre 
jüdische Herkunft in der DDR spielten. 

Aus den langen Gesprächen, in denen eine gegenseitige Vertrauensebene 
aufgebaut und den Beitragenden die Möglichkeit gegeben wurde, ihre Ge-
schichte und die Geschichte der Jüdinnen und Juden in der DDR aus ihrer per-
sönlichen Perspektive zu erzählen, erwuchs eine grundlegende Entscheidung 
für das kuratorische Konzept: Die kuratorische Stimme wurde in der Ausstel-
lung stark zurückgenommen, während sich die Stimmen der Zeitzeuginnen und 
Zeitzeugen durch Zitate und Interviews zu einem Mosaik jüdischer Erfahrungen 
zusammensetzten. 

7 Als Kuratorinnen waren Martina Lüdicke, Theresia Ziehe und Tamar Lewinsky für das Pro-
jekt verantwortlich. 



86  Tamar Lewinsky 

Abb. 2: Die Stifterin Ruth Zadek bei der Ausstellungseröffnung von „Ein anderes Land. Jüdisch 
in der DDR“ an einer Vitrine mit Objekten zu ihrer Familiengeschichte. © Jüdisches Museum 
Berlin. Foto: Jule Röhr. 

Viele der Objekte, die das Museum zunächst als Leihgaben zur Verfügung ge-
stellt bekam, wurden während der Laufzeit in Schenkungen umgewandelt. Die 
Präsentation in der Ausstellung und der kontinuierliche inhaltliche Austausch 
mit den Museumsmitarbeiterinnen diente hier als Motor und Motivator. In den 
Monaten nach der Ausstellungseröffnung durfte das Jüdische Museum Berlin 
darüber hinaus umfangreiche Konvolute und Familiensammlungen für seine 
Sammlung entgegennehmen. 

Das Museum als Ort der Begegnung 

Nicht nur in Vorbereitung der Ausstellung, sondern auch während der Laufzeit 
standen die Kuratorinnen in engem Austausch mit den Leihgeberinnen und 
Stiftern. Mit der Ausstellung sollte auch ein Forum, ein Gesprächsraum geschaf-
fen werden, um dieses komplexe Kapitel deutsch-jüdischer Geschichte weiter 
zu verhandeln. Konkret übersetzte sich dieses Anliegen mit der Integration ei-
nes modularen Raumes in den Ausstellungsrundgang, in dem regelmäßig Ver-



Herausforderungen, Chancen und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte  87 

anstaltungen stattfanden: Show-and-Tell-Formate, Zeitzeugengespräche, litera-
rische Diskussionen. Gemeinsam waren den unterschiedlichen Formaten der 
persönliche und manchmal auch intime Austausch, engagierte Diskussionen 
um Perspektiven und Selbstverständnisse.8 

Für die Akteure wurde die Ausstellung und die damit verbundene Sichtbar-
keit des Themas teilweise zum Anlass für eine intensive Auseinandersetzung 
mit der eigenen familiären Herkunft. Durch und in der Ausstellung lernten sich 
Menschen kennen. Bei der Ausstellungseröffnung trafen sich Personen nach 
Jahrzehnten wieder, deren Geschichten biografisch miteinander verwoben wa-
ren. Nicht wenige von ihnen besuchten die Ausstellung und die Begleitveran-
staltungen wiederholt. Einige Zeitzeuginnen führten auch kleinere und größere 
Gruppen alleine oder gemeinsam mit den Kuratorinnen durch die Ausstellung, 
wiesen auf von ihnen wahrgenommene Defizite der Schau hin und ergänzten 
das Gezeigte durch eigene Erinnerungen und Perspektiven. Das Museum als 
physischer Raum wirkte also außerordentlich unterstützend für das partizipati-
ve Sammlungsformat im Rahmen der Ausstellung „Ein anderes Land“, ein For-
mat, das sich während der Laufzeit dynamisch weiterentwickelte. 

Im Projekt „Objekttage“ wiederum blieb das Museum als Institution eher 
abstrakt: Da der Sammlungsauftrag des Jüdischen Museums Berlin – anders als 
bei den übrigen jüdischen Museen in Deutschland – sich nicht auf Lokal- oder 
Regionalgeschichte beschränkt, kooperierte das Jüdische Museum Berlin in die-
sem Projekt mit jüdischen Gemeinden, jüdischen Organisationen und wissen-
schaftlichen Einrichtungen in anderen Städten. Als Gäste durften die Projektbe-
teiligten dort nicht nur Räumlichkeiten und Infrastruktur für die Durchführung 
der „Objekttage“ nutzen, sondern wurden immer auch bei der Durchführung 
der Interviews personell durch Gemeindemitglieder oder Mitarbeiterinnen der 
Gastinstitutionen unterstützt. Das Museum als physischen Raum für die Teil-
nehmerinnen und Teilnehmer erfahrbar zu machen, war damit aber nicht mög-
lich. Lediglich der abschließende letzte „Objekttag“ fand im April 2024 in der 
Akademie des Jüdischen Museums Berlin statt. Sowohl in den Interviews als 
auch in der begleitenden Kommunikation wurde deutlich, dass der direkte Orts-
bezug auch den Blick und das Verständnis dafür schärfte, wie sich das Projekt 
in die museale Sammlungsarbeit einbettet. 

8 Vgl. Lewinsky/Lüdicke/Ziehe: Ein anderes Land, S. 8. 



88  Tamar Lewinsky 

Grade der Partizipation 

Zentral ist die Frage, welcher Grad an Partizipation durch diese Projekte tat-
sächlich ermöglicht wurde. Nina Simons Differenzierung partizipativer Metho-
den bietet hier hilfreiche Kategorien an, wenn es um die Grenzen und Konse-
quenzen von partizipativen Prozessen an Museen geht. Sie unterscheidet in 
kontributive, kollaborative, co-kreative und gehostete Projekte. In der Reihen-
folge der Nennung nimmt bei diesen partizipativen Projekten die Kontrolle der 
Institution ab, während der aktive und kreative Anteil der Teilnehmenden zu-
nimmt.9 

Die beiden beschriebenen Projekte bewegen sich zwischen einer kontributi-
ven und einer kollaborativen Methode. Der individuelle Beitrag konnte sich je 
nach Interesse der einzelnen Person auf eine einmalige aktive Beteiligung an 
einem vom Museum definierten Prozess begrenzen, indem zum Beispiel ein Ob-
jekt zur Verfügung gestellt, die weitere Verwendung und Kontextualisierung je-
doch dem Museum freigestellt wurde. Der Rahmen der Projekte erlaubte, förder-
te und unterstützte auf unterschiedliche Weise aber auch eine kontinuierliche 
und aktive Einbindung in einen kollaborativen Prozess. 

Bei den „Objekttagen“ war die Intensität, mit der die Teilnehmerinnen und 
Teilnehmer aktiv eingebunden waren, punktuell während der Veranstaltung 
sehr hoch: Die Wahl des Objekts oder der Objekte zur eigenen Migrationsbiogra-
fie lag ganz bei ihnen. Als Akteure wählten sie also aus, mit welchem Objekt 
und welcher Geschichte sie sich im Museum repräsentiert sehen wollten. In den 
Fotoportraits, die für die Sammlung aufgenommen wurden, halten die Teilneh-
merinnen und Teilnehmer ihr Objekt in den Händen. Brachten sie mehrere Ob-
jekte mit, bestimmten sie selbst, mit welchem sie portraitiert werden wollten. 

Diese relative Offenheit des Settings führte aber teilweise aber auch zu Un-
sicherheiten und Unklarheiten auf Seiten der Teilnehmerinnen und Teilnehmer. 
Zwar wurde im Vorfeld der einzelnen „Objekttage“ das Projekt beworben und 
das Museum versuchte anhand von Beispielen die Breite an möglichen Migrati-
onsobjekten zu erläutern. Trotzdem aber kam es vor, dass beispielsweise alte – 
und dadurch vermeintlich museale – Objekte mitgebracht wurden, die jedoch 
keine Erinnerungsstücke oder symbolischen Objekte im Kontext der eigenen Mi-
grationserfahrung darstellten. 

Anders als bei den „Objekttagen“ war für die Ausstellung „Ein anderes 
Land“ eine kontinuierliche und nicht nur einmalig verdichtete Interaktion mit 
den Protagonistinnen und Protagonisten besser möglich. In zunehmendem 
Maße gestaltete sich der Sammlungsprozess im Rahmen der Wechselausstel-

9 Vgl. Simon: The Participatory Museum (https://participatorymuseum.org/chapter5/). 

https://participatorymuseum.org/chapter5/


Herausforderungen, Chancen und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte  89 

lung kollaborativ. Die Suche nach Objekten durch den Sammlungsaufruf hatte 
zunächst einen kontributiven Charakter. Doch nur in wenigen Fällen reduzierte 
sich der Beitrag auf die Leihgabe oder Schenkung eines Objekts. Vielmehr war 
die Kontaktaufnahme Anlass und Ausgangspunkt für einen gemeinsamen Pro-
zess, der gleichermaßen vom Museum wie von den Akteurinnen und Akteuren 
initiiert und befördert wurde. 

Der intensive und kontinuierliche Austausch verwischte die Grenzen zwi-
schen themenbezogenem Sammeln und konkreter Ausstellungskonzeption. Die 
Vielstimmigkeit, die aus dem Prozess erwuchs, übertrug sich in die Art der Dar-
stellung und die Auswahl der Themen, die in der Ausstellung gezeigt wurden. 
Doch auch wenn, wie oben beschrieben, die Geschichte der Jüdinnen und Juden 
in der DDR über und durch Zitate und persönliche Objekte und Perspektiven er-
zählt wurde, so blieb die Entscheidung darüber, wessen Stimme vertreten war 
und welche inhaltlichen Schwerpunkte letztendlich gesetzt wurden, eine kura-
torische Entscheidung – informiert durch den partizipativen Prozess. 

Auch die Entscheidung darüber, ob ein zur Schenkung angebotenes Objekt 
tatsächlich Aufnahme in die Sammlung fand, lag bei beiden Projekten aus-
schließlich auf kuratorischer Ebene und war den Erwerbungskriterien des 
Sammlungskonzepts verpflichtet. Um den aktiven Beitrag unserer Protagonis-
tinnen und Protagonisten zu unserer Sammlungsarbeit trotzdem so gut wie 
möglich auch langfristig sichtbar zu machen, dokumentieren wir die Objekte in 
unserer Objekt- und Mediendatenbank zusammen mit den Objektgeschichten. 
Diese stehen gleichberechtigt neben der Objektbeschreibung und -recherche. 
Ziel ist es, damit eine Multiperspektivität abzubilden. Widersprüche, die da-
durch entstehen, werden dokumentiert, ohne dass die narrativen Objektge-
schichten in Frage gestellt werden. 

Schluss 

Die beiden partizipativen Projekte brachten für die Sammlung des Jüdischen 
Museums Berlin einen doppelten Mehrwert. Zum einen wurden dem Museum 
Objekte und die mit ihnen verbundenen Narrative anvertraut. Dies erlaubt es, 
bisher marginalisierte und unbekannte Stimmen und Perspektiven in Präsenta-
tionen sichtbar zu machen und die materielle und immaterielle Überlieferung 
jüdischer Geschichte in Deutschland nach 1945 in ihrer Vielstimmigkeit für die 
Zukunft zu bewahren. 

Zum anderen boten die Projekte dem Museum einen Anlass, sich mit der 
Frage nach den Grenzen und Herausforderungen partizipativer Sammlungsar-



90  Tamar Lewinsky 

beit im Allgemeinen und mit der vermeintlichen oder tatsächlichen Reibung 
zwischen dem Auftrag einer überregional sammelnden Bundeseinrichtung und 
einem an den aktuellen Entwicklungen in der Museumspraxis orientierten me-
thodischen Ansatz auseinanderzusetzen. Die Partizipation entwickelte sich be-
sonders für die Ausstellung „Ein anderes Land“ prozesshaft. Dabei wechselten 
sich auch die Rollen von Akteuren und Kuratorinnen in ihren jeweiligen Exper-
tisen ab, indem das Experten- und Erfahrungswissen der Akteure sich entschei-
dend auf die Konzeption auswirkte, ohne dass kuratorische Entscheidungs- und 
Arbeitsprozesse geöffnet wurden.10 

Nicht pauschal beantworten lässt sich allerdings die Frage, welche Erkennt-
nisse einzelne Teilnehmerinnen und Teilnehmer aus den Projekten ziehen.11 

Setzte die Teilnahme einen Prozess der Auseinandersetzung mit Aspekten der 
eigenen Geschichte in Bewegung? Wurden sie sich der Relevanz der eigenen Ge-
schichte in historischer Perspektive bewusster? Denken sie nun anders über 
den immateriellen Wert von Objekten nach? Haben die Projekte die Verbindung 
zwischen den Teilnehmerinnen und Teilnehmern aus der jüdischen Gemein-
schaft und dem Museum gestärkt und Wissen auf beiden Seiten erweitert? Füh-
len sich die Teilnehmenden dem Museum nun verbunden, betrachten sie es als 
passenden Ort für die Bewahrung ihrer Geschichte und Objekte? Dies gemein-
sam mit den Teilnehmerinnen und Stiftern zu reflektieren, könnte ein nächster 
Schritt sein, um die Chancen, aber auch die Herausforderungen und Grenzen 
partizipativer Sammlungsarbeit weiter auszuloten. 

Bibliografie 

Akkiliç, Arif/Bakondy, Vida/ Bratić, Ljubomir/Wonisch, Regina (Hrsg.): Schere Topf Papier: 
Objekte zur Migrationsgeschichte, Wien 2016. 

Berger, Karl C./ Pereña, Helena/ Yıldız, Erol: Über das Projekt „Hier Zuhause. Migrationsge-
schichten aus Tirol“, in: Wolfgang Meighörner (Hrsg.): Hier zuhause: Migrationsgeschich-
ten aus Tirol: Tiroler Volkskunstmuseum, 2.6.–3.12.2017, Innsbruck 2017, S. 7–16. 

Fleckenstein, Jutta: „Zeigt her Eure Dreidl!“; die Entstehung einer temporären Sammlung, in: 
Susanne Gesser u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum. Zwischen Teilhabe und User 
Generated Content, Bielefeld 2012, S. 266–270. 

Höllwart, Renate: Eine Beziehung mit offenem Ausgang. Sammeln als Versammeln, Vermitteln, 
Verlernen, in: Martina Griesser-Stermscheg/Nora Sternfeld/Luisa Ziaja (Hrsg.): Sich mit 

10 Einen guten Überblick über die Intensität der Partizipation an Inhalten und Entscheidun-
gen in verschiedenen Projektphasen bietet Weber: „OSTEND // OSTANFANG. Ein Stadtteil im 
Wandel“, S. 250. 
11 Zu einer ähnlichen Schlussfolgerung kommt auch Traska: „Partizipation“, S. 124. 

https://ziehen.11
https://wurden.10


Herausforderungen, Chancen und Grenzen partizipativer Sammlungsprojekte  91 

Sammlungen anlegen. Gemeinsame Dinge und alternative Archive, Berlin/Boston 2020, 
S. 159–172. 

Jüdisches Museum Berlin (Hrsg.): Objekttage. Erinnerungsstücke und Migrationsgeschichten. 
Porträts in Deutschland lebender Jüdinnen und Juden. Berlin 2025. 

Lewinsky, Tamar/ Lüdicke, Martina/Ziehe, Theresia: Ein anderes Land. Jüdisch in der DDR. 
Vorwort zur Ausstellung, in: dies. (Hrsg.): Ein anders Land. Jüdisch in der DDR, Berlin 
2023, S. 7–9. 

Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010 (https://participatorymuseum.org/). 
Traska, Georg: „Partizipation“ – Marginalisierte Gruppen in Museum und Ausstellungen, in: 

Ljilijana Radonic/Heidemarie Uhl (Hrsg.): Das umkämpfte Museum. Zeitgeschichte aus-
stellen zwischen Dekonstruktion und Sinnstiftung, Bielefeld 2020, S. 109–117. 

Weber, Katja: „OSTEND // OSTANFANG. Ein Stadtteil im Wandel“. Die erste partizipative Stadt-
labor-Ausstellung des historischen museums frankfurt, in: Susanne Gesser u. a. (Hrsg.): 
Das partizipative Museum. Zwischen Teilhabe und User Generated Content, Bielefeld 
2023, S. 247–250. 

https://participatorymuseum.org/




Anika Reichwald 
Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen? 
Communities, partizipative Beiträge und das Jüdische Museum 
Hohenems 

Seit seiner Gründung beschäftigt sich das Jüdische Museum Hohenems mit der 
jüdischen Geschichte in Hohenems, einer Kleinstadt, im österreichischen Bun-
desland Vorarlberg gelegen, nahe den Grenzen zur Schweiz, zu Deutschland 
und Liechtenstein. Eröffnet wurde das Museum im Jahr 1991 und hat in verschie-
denen Angeboten, wie Ausstellungen, Publikationen, Vermittlungsprogrammen 
und Forschungsprojekten, seither die Beziehungsgeschichte von Minderheiten 
und Mehrheiten thematisiert. Zumeist, aber nicht ausschließlich, geht es dabei 
um eine jüdische Minderheit und ihr Verhältnis zu den sie umgebenden (Hohen-
emser, österreichischen oder europäischen) Dominanzgesellschaften. Dabei hat 
das Museum immer wieder auch unterschiedliche Communities – nicht allein 
aus dem regionalen, sondern auch aus dem globalen Umfeld – in seine Arbeit 
eingebunden. Darunter sind nicht nur die Museumsbesucher*innen aus Hohen-
ems, Vorarlberg, angrenzenden Ländern und internationale Tourist*innen oder 
Gruppen, die für bestimmte Angebote gezielt das Museum besuchen, sondern 
auch Menschen, deren Wurzeln mit der jüdischen Geschichte in Hohenems ver-
bunden sind.1 

Die Formen, in denen das Museum in den letzten drei Jahrzehnten mit Men-
schen zusammengearbeitet hat, changiert zwischen Nina Simons Formen der 
„contribution“ und der „collaboration“.2 Der ersten dieser Kategorien partizipa-
tiver Arbeit folgend, eröffnet das Jüdische Museum Hohenems die Möglichkeit, 
in verschiedenen Formen und Formaten einen Beitrag zu den Angeboten des 
Museums beizusteuern. Hierzu zählt die Möglichkeit, an einer Ausstellung, ei-
nem Projekt im öffentlichen Raum oder im Kontext von Vermittlungsprogram-
men mitzuwirken und sichtbar zu werden. Nur in einzelnen Fällen, wie bei der 
Ausstellung „Ein gewisses jüdisches Etwas“ (2010), kommt es dann auch zu ei-
ner kollaborativen Arbeit, in der die Besucher*innen oder Teilnehmenden die 
Ausstellung mitgestalten, wenn auch in einem vom Museum vorgegebenen 
Rahmen.3 

1 Zu grundsätzlichen Überlegungen zum (politischen) Gemeinschaftsbegriff vgl. auch: Spitta: 
Gemeinschaft jenseits von Identität?, S. 20. 
2 Vgl. Simon: The Participatory Museum, S. 186–188. 
3 Vgl. dazu das Kapitel 7 in: Simon:, The Participatory Museum, S. 231–262. 

Open Access. © 2026 Anika Reichwald, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-009 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-009


94  Anika Reichwald 

Mit dem Versuch, immer wieder aus dem Museum heraus Communities an-
zusprechen, einzuladen, sichtbar und hörbar zu machen, zeigt sich das Muse-
um als ‚offener‘ Raum, ohne eindeutige Zuschreibungen. Wie auch die jüdische 
Geschichte immer von ihren Kontexten abhängig war, sich stetig änderte und 
ändert, macht auch das Museum deutlich, wie wichtig und notwendig Multiper-
spektivität ist. In dieser Ermöglichung einer heterogenen Identitätspolitik, dem 
Zulassen und Präsentieren verschiedener ‚Geschichten‘, wird die Wichtigkeit, ja 
die Notwendigkeit von Outreach-Projekten deutlich: Die Kontaktaufnahme und 
Beziehungsbildung zu verschiedenen Gruppen oder Communities ist gleichzeitig 
auch Zeichen der Anerkennung eines unbekannten oder anderen Wissens. Die-
ses Wissen, die damit verbundenen neuen Perspektiven und Fragen aus dem 
Außen ins Museum zu holen, schafft einen Mehrwert für die Partizipierenden, 
die Besucher*innen, aber auch für die Institution selbst. Durch die Zusammen-
arbeit mit unterschiedlichen Communities ändern sich jedoch nicht zwangsläu-
fig die Strukturen des Museums. In vielen Fällen bleibt das Museum der bestim-
mende Akteur, gibt das Narrativ und den Rahmen der Teilhabe und Teilgabe 
vor.4 Vielfach aber wirken sich dennoch Formen partizipativen Arbeitens auf 
die Arbeits- und Denkweise innerhalb der Institution aus – nachhaltig kann 
sich das in der institutionellen Zusammenarbeit, aber auch in den Werten und 
der Haltung des Hauses widerspiegeln. 

Um die Verbindung des Jüdischen Museums Hohenems als Institution und 
Projektionsfläche zu unterschiedlichen, auch internationalen Communities, wie 
etwa die Nachkommen Hohenemser Jüdinnen*Juden, nachvollziehen zu kön-
nen, möchte ich kurz auf die jüdische Geschichte von Hohenems5 sowie die 
Gründungsgeschichte des Museums eingehen, bevor in einem Querschnitt bei-
spielhaft partizipative Formate des Museums vorgestellt werden, auch mit Blick 
darauf, mit welcher Intention Zielgruppen zur Beteiligung aufgerufen wurden. 
Dabei soll deutlich werden, inwieweit das Museum gleichzeitig ein globales 
Netzwerk verschiedener Gemeinschaften geschaffen hat und diese sowie die be-
stehende Stadtgesellschaft von Hohenems immer wieder in Projekte und die 
Entwicklung des Museums einbeziehen kann/konnte – und damit auch den 
Weg für eine Zukunft der multidirektionalen Beteiligung geebnet hat. 

4 Vgl. Simon: The Participatory Museum, S. 221–225. 
5 Vgl. dazu auch den Katalog zur Dauerausstellung: Loewy (Hrsg.): Heimat Diaspora. 



Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  95 

Von der jüdischen Geschichte Hohenems zum 
Jüdischen Museum Hohenems 

Im Jahre 1617 wurde zwölf jüdischen Männern und ihren Familien durch einen 
vom Grafen von Hohenems ausgestellten „Schutzbrief“ erlaubt, sich in der da-
maligen Marktgemeinde niederzulassen.6 Trotz mehrerer Rückschläge, wie der 
Vertreibung im Jahr 1676, wuchs die kleine jüdische Gemeinde in Hohenems in 
den nächsten fast 200 Jahren stetig an. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts gehörte 
Vorarlberg kurzzeitig zum Königreich Bayern und führte Napoleons Code civil 
ein, der der jüdischen Gemeinde einige neue Rechte einräumte, gleichzeitig 
aber auch ihre Zahl beschränkte – auf 90 Familien.7 Das führte im Laufe des 19. 
Jahrhunderts zu erheblichen Abwanderungen, aber auch zu einer außerge-
wöhnlichen Geschichte von persönlichem Wachstum und Erfolg an anderen Or-
ten. Die Zahl der Hohenemser Gemeindemitglieder jedoch verringerte sich zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts durch weitere Abwanderung und die Möglichkeit, 
nach dem Emanzipationsgesetz von 1867 auch andernorts zu leben, sowie 
durch die zunehmende Säkularisierung innerhalb der jüdischen Gemeinde. 

Nach dem ‚Anschluss‘ Österreichs 1938 waren nur noch eine Handvoll Jü-
dinnen und Juden in der Gemeinde gemeldet. Einige schafften es, bis zur Schlie-
ßung der Grenze im August 1938 in die Schweiz zu fliehen. Die verbliebenen jü-
dischen Bürger*innen von Hohenems wurden zunächst nach Wien zwangsum-
gesiedelt, später deportiert und ermordet. 1941 war die Gemeinde bereits 
aufgelöst, zum Teil wurden Häuser jüdischer Familien vorher noch arisiert und 
die Hohenemser Synagoge wurde geplündert – die jüdischen Ritualobjekte der 
Gemeinde sind bis heute verschollen. 

Nach dem Krieg, für eine kurze Zeit von 1945 bis 1954, lebten jüdische Dis-
placed Persons in Hohenems und brachten ein etwas anderes jüdisches Kultur-
und Religionsleben mit. Heute befindet sich der Gemeindesitz für Tirol und Vor-
arlberg in Innsbruck, auch wenn mittlerweile mehr jüdische Menschen in Vor-
arlberg leben als im Jahr 1938. Die nächstgelegene aktive jüdische Gemeinde 
befindet sich im schweizerischen St. Gallen. An diese Entwicklung, und damit 
an das Fehlen einer jüdischen Gemeinde und Gemeinschaft in Vorarlberg seit 
der Nachkriegszeit, knüpft sich die Entstehungsgeschichte des Jüdischen Muse-

6 Aufgeführt sind die Namen der erwachsenen männlichen Mitglieder in der „Liste der ersten 
ansiedlungsinteressierten Juden in Hohenems“, 1617; vgl. Sammlung des Jüdischen Museums 
Hohenems, A 1652. 
7 Die jüdische Bevölkerung machte rund 10 % der Gesamtbevölkerung aus. Um 1812 waren es 
wohl 500 Personen in 90 Familien, bei einer Gesamtbevölkerungszahl von rund 5.000 Men-
schen. Vgl. dazu auch Loewy (Hrsg.): „Heimat Diaspora“, S.  74–79. 



96  Anika Reichwald 

ums, das eine Vielzahl von Funktionen innerhalb Vorarlbergs für viele verschie-
dene Communities in der Region übernommen hat, wie etwa für die Gruppe(n) 
Vorarlberger Jüdinnen*Juden heute oder aber auch für unterschiedliche (post-) 
migrantische Gruppen. 

Eröffnet wurde das Museum im April 1991 in der Villa Heimann-Rosenthal, 
im Zentrum des ehemaligen jüdischen Viertels. Überlegungen zur Einrichtung 
eines jüdischen Museums in Hohenems gab es allerdings schon seit den 1970er 
Jahren. Im Jahr 1983 erwarb die Stadt Hohenems dann die Villa Heimann-Ro-
senthal, die einst von einer jüdischen Industriellenfamilie erbaut worden war. 
Damit wurden die Stimmen um die Möglichkeit, ein jüdisches Museum zu er-
richten, lauter. Eine Handvoll Menschen, eine Gruppe etablierter sowie junger, 
aufgeschlossener und begeisterter Historiker*innen und anderer Geisteswissen-
schaftler*innen, die sowohl an einer offenen politischen Kultur als auch an der 
(jüdischen) Geschichte von Hohenems interessiert waren, gründeten 1986 den 
Verein „Jüdisches Museum Hohenems“.8 Ziel war es, sowohl die jüdische Ge-
schichte in Hohenems als auch jüdisches Leben und jüdische Kultur darzustel-
len. Schließlich wurde 1989 für die gleichzeitig restaurierte Villa ein Museums-
konzept entwickelt, das die jüdische Geschichte in Vorarlberg aus dem Blick-
winkel eines Minderheiten-Mehrheiten-Verhältnisses beleuchtete und sich zur 
ersten Dauerausstellung des Museums entwickelte.9 

Seit April 2007 präsentiert eine neu geschaffene Dauerausstellung „Heimat. 
Diaspora“,10 kuratiert von Hanno Loewy und Hannes Sulzenbacher, Span-
nungsfelder jüdischen Lebens anhand der Geschichte der Jüdischen Gemeinde 
Hohenems, die über drei Jahrhunderte bis zu ihrer Vernichtung in der NS-Zeit 
existierte. Sie erzählt auch von Neuanfängen in der direkten Nachkriegszeit so-
wie vom Leben der Hohenemser Diaspora. Die Ausstellung reflektiert Fragen zu 
dieser Geschichte zwischen „Heimat“ und „Diaspora“ und entfaltet dabei Bei-
spiele konkreter Lebenswirklichkeit(en) vor dem Hintergrund einer österrei-
chisch-europäischen Geschichte, die von Migration und grenzüberschreitenden 
Beziehungen, Netzwerken und Globalisierung geprägt ist. Sie stellt die Men-
schen in den Vordergrund, ihre Eigenheiten und subjektiven Erfahrungen, ihre 
Lebensentwürfe und Bräuche. Dabei wird auch die Beteiligung einer wichtigen 
Community, die der weltweit verstreuten Nachkommen Hohenemser Jüdinnen 
und Juden, sichtbar, die maßgeblich am Aufbau der museumseigenen Samm-

8 Vgl. Weltsch: Die Geschichte des Vereins „Jüdisches Museum Hohenems“, S. 133–137. 
9 Vgl. Greussing: Ein Jüdisches Museum in Hohenems, S. 138–145. 
10 Vgl. dazu ebenfalls den bereits erwähnten Ausstellungskatalog: Loewy (Hrsg.): Heimat Dia-
spora. 



Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  97 

lung beteiligt war, aus der sich die Dauerausstellung bis heute mit ihren Objek-
ten und Geschichten speist. 

Die Sammlung des Jüdischen Museums 
Hohenems 

Die Tatsache, dass es aufgrund der Synagogenplünderung während der Zeit des 
Nationalsozialismus keine verbleibenden Judaica aus der Hohenemser jüdi-
schen Gemeinde gab, hatte enorme Auswirkungen auf den Prozess des Aufbaus 
des Jüdischen Museums Hohenems und seine Sammeltätigkeit seither. Daneben 
hatten nur sehr wenige Artefakte den Zweiten Weltkrieg und den Holocaust 
überdauert, die meisten befinden sich in Privatsammlungen und Museen außer-
halb von Hohenems. Der Museumsverein sah sich folglich in den 1980er Jahren 
dazu gezwungen, ein Museum ohne Sammlung aufzubauen. Der Verein nutze 
zunächst die bruchstückhaften Aufzeichnungen zur Geschichte der jüdischen 
Gemeinde, die sich in Institutionen wie dem Vorarlberger Landesarchiv in Bre-
genz, weiteren Archiven im In- und Ausland sowie einigen Privatsammlungen 
befanden, um die Geschichte der Hohenemser Gemeinde zu rekonstruieren. Die-
se Dokumente bildeten den Grundstock, mit dem das Museum bis heute arbei-
tet. Die Lücke, die die nationalsozialistische Verfolgung und Vernichtung sowie 
die Flucht aus Österreich hinterlassen hatten, führte dazu, dass der Verein, wie 
viele andere neu gegründete jüdische Museen in den späten 1980er Jahren, bei-
nahe wahllos Judaica in Auktionshäusern ankaufte. Keines dieser Objekte hatte 
einen geschichtlichen Bezug zu Hohenems. Daneben begann das Museum eine 
kontinuierliche Suche nach Nachkommen von Hohenemser Jüdinnen und Ju-
den, meist Einzelpersonen, die die Stadt im 19. Jahrhundert verlassen hatten, – 
der so genannten Hohenemser Diaspora. 

Eine riesige Datenbank, die seit 2010 online zugänglich ist, vereint heute 
die genealogischen Such- und Sammelergebnisse der letzten Jahrzehnte.11 Die 
zügig gewachsene Sammlung umfasst zudem Dokumente im Zusammenhang 
mit der Hohenemser Diaspora sowie etliche Sammlungsstücke, die Nachkom-
men der Hohenemser Familien dem Museum als Leihgaben oder Schenkungen 
zur Verfügung gestellt haben – und die damit ihren Beitrag zum Aufbau der 
Sammlung, aber auch zum Narrativ der jüdischen Geschichte von Hohenems 
geleistet haben und bis heute leisten. 

11 Vgl. https://www.hohenemsgenealogie.at (19.07.2024). 

https://www.hohenemsgenealogie.at
https://Jahrzehnte.11


98  Anika Reichwald 

Der Kontakt zu dieser Nachkommenschaft hat seither ein starkes Band zwi-
schen dieser Community, dem Museum und der Stadt Hohenems geknüpft. Zum 
Ausdruck kommt diese Bindung sicherlich in den seit 1998 stattfindenden 
„Nachkommentreffen Hohenemser jüdischer Familien“. Rund alle zehn Jahre, 
also auch 2008 und zuletzt 2017, haben sich Nachfahren Hohenemser Jüdinnen 
und Juden in Hohenems getroffen, das Museum, das Jüdische Viertel, den Jüdi-
schen Friedhof Hohenems und damit vielfach ihre eigenen Wurzeln kennenge-
lernt. Daraus ist ein riesiges Netzwerk entstanden, für das Museum, in den Fa-
milien und untereinander. So finden beispielsweise heute Treffen der weitver-
zweigten jüdischen Familie Brunner in regelmäßigen Abständen in den USA, 
Italien und Israel statt. 

Abb. 1: Die Ausstellung „Die Familie Brunner. Ein Nachlass“. Jüdisches 
Museum Hohenems. Foto: Dietmar Walser, Hohenems. 



Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  99 

Mittlerweile liegt der Schwerpunkt der Sammlungen des Jüdischen Museums 
Hohenems auf der Geschichte der jüdischen Gemeinde, der umliegenden Regio-
nen in Tirol, der Schweiz oder Liechtenstein, und der Hohenemser Diaspora, 
die im Laufe der Zeit immer mehr an Bedeutung gewonnen hat. Nicht zuletzt 
durch die Nachkommen von Hohenemser Jüdinnen und Juden weltweit ist eine 
umfangreiche Sammlung von Alltagsgegenständen, Erinnerungsstücken und 
persönlichen Dokumenten entstanden. Darunter Artefakte, die die Komplexität 
und Vielschichtigkeit ‚jüdischer Erfahrung‘ repräsentieren und nicht nur Aus-
druck einer imaginierten ‚jüdischen Kultur‘ oder ‚jüdischen Tradition‘ sind. 

In diesem Zusammenhang möchte ich ein Beispiel nennen: die Sammlung 
der oben bereits genannten Familie Brunner. Die Brunners, die ursprünglich 
Wolf hießen, aus der Gemeinde Sulz weiter südlich in Vorarlberg stammten und 
nach dem Pogrom 1744 nach Hohenems eingewandert waren, bauten bereits im 
19. Jahrhundert ein weitverzweigtes Netz von Familien- und Handelsbeziehun-
gen nach Triest, Wien und sogar in die USA auf. Im Jahr 2017 wurde das Muse-
um gebeten, Teile des Nachlasses von Carlo Brunner zu übernehmen, einem 
Nachkommen des italienischen Zweigs der Familie, der in Israel lebte. Dieser 
Nachlass, bestehend aus Dokumenten, Gemälden, Tafelsilber, jedoch keinerlei 
Judaica, gibt nicht nur einen Einblick in die Geschichte der Familie, sondern 
warf auch die Frage auf, wie das Museum mit all den Objekten umgehen sollte. 
Der Kurator Hannes Sulzenbacher (Wien) entwickelte daraus, ja, aus dem Nach-
lass selbst eine Wechselausstellung12 zum Thema „Sammeln und Präsentieren 
jüdischer Nachlässe“ sowie zu der Frage nach den damit verbundenen Belas-
tungen für eine Kulturinstitution wie das Museum. Das Jüdische Museum 
Hohenems präsentierte im Jahr 2020 die schiere Masse an Objekten anhand von 
14 erschlossenen Einzelschicksalen der Familie Brunner, die Sulzenbacher, an-
gereichert mit Einblicken in Stücke aus dem Nachlass und mit den genealogi-
schen Informationen über die Familie und ihre Geschichte, zudem in einer ‚Fa-
miliengeschichte‘ zusammenfügte.13 

12 Die Ausstellung „Die Familie Brunner. Ein Nachlass“ wurde vom 4. Oktober 2020 bis zum 3. 
Oktober 2021 im Jüdischen Museum Hohenems gezeigt, vgl. https://www.jm-hohenems.at/aus 
stellungen/rueckblick/die-letzten-europaeer (19.07.2024). 
13 Vgl. Sulzenbacher: Die Familie Brunner; vgl. auch https://www.jm-hohenems.at/publikatio 
nen/backlist/die-familie-brunner (19.07.2024). 

https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/die-letzten-europaeer
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/die-letzten-europaeer
https://www.jm-hohenems.at/publikationen/backlist/die-familie-brunner
https://www.jm-hohenems.at/publikationen/backlist/die-familie-brunner
https://zusammenf�gte.13


100  Anika Reichwald 

Ausstellungen des Jüdischen Museums 
Hohenems – Formen von Reflexion, Präsentation 
und Beteiligung 

Viele Wechselausstellungen des Museums changieren zwischen universellen 
und lokalen Themen. Es gab auch immer wieder Projekte, die von der Beteili-
gung außenstehender Communities, wie Besucher*innen, der Hohenemser Be-
völkerung oder Tourist*innen u. a., lebten. Das Museum als rahmen- und narra-
tivgebende Institution hat in der Vergangenheit dabei immer wieder seine Rolle 
gewechselt – vom Impulsgeber zum Auffangbecken von Objekten und Ge-
schichten oder zum Knotenpunkt größerer Netzwerke. 

Mit der Ausstellung „…lange Zeit in Österreich. Vierzig Jahre Arbeitsmigra-
tion…“ (2004) ging das Museum auch über die Grenzen jüdischer Geschichte 
hinaus und involvierte Sammler*innen und Archivar*innen aus den Commu-
nities türkischstämmiger Migrant*innen in eine gemeinsame Auseinanderset-
zung mit der jüngeren Migrationsgeschichte des Landes Vorarlberg14 – einer Mi-
grationsgeschichte, die nicht zuletzt im ehemaligen jüdischen Viertel rund um 
das Museum ihre Wirkung entfaltete und der Stadtgeschichte eine neue Dimen-
sion hinzufügte. 

Über einen reinen ‚Beitrag‘ außenstehender Communities hinaus ging eine 
2010 im Jüdischen Museum Hohenems innerhalb eines Tages entstandene, un-
gewöhnliche Ausstellung: „Ein gewisses jüdisches Etwas“ –  die erste (und bis-
her einzige) Ausstellung des Museums, bei der die partizipative Beteiligung der 
Besucher*innen nicht nur ein Beitrag, sondern eine Zusammenarbeit war, im 
Sinne eines gemeinsamen Schaffensprozesses.15 In diesem Projekt erzählte 
nicht das Museum dem Publikum, was es mit ‚dem Jüdischen‘ auf sich hat, son-
dern umgekehrt: Das Museum lud Menschen dazu ein, Dinge und ihre Ge-
schichten mitzubringen – und so eine Ausstellung zusammenzustellen. Dabei 
spielte es keine Rolle, ob die Besucher*innen jüdisch, christlich oder musli-
misch, konfessionslos, gläubig oder atheistisch waren, oder welcher Nationali-
tät sie angehörten. Auf einen Aufruf hin brachten die Beteiligten Dinge ins Mu-
seum, mit denen sie etwas Jüdisches verbanden,16 darunter auch Gegenstände 

14 Vgl. https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/lange-zeit-in-oesterreich 
(19.07.2024). 
15 Vgl. Simon: The Participatory Museum, S. 235 sowie 237 f. 
16 Im Vorfeld wurde intern darüber beraten, ob der Aufruf auch Menschen ansprechen würde, 
die das Museum und die Ausstellung als Plattform nutzen könnten, um Antisemitika oder anti-
semitische Aussagen zu positionieren und wie man gegebenenfalls damit umgehen sollte. Es 
wurde beschlossen, dass keine „Anonymika“, also ohne Absender eingeschickte Objektvor-

https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/lange-zeit-in-oesterreich
https://Schaffensprozesses.15


Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  101 

von ganz persönlichem Wert, verknüpft mit Erinnerungen und Erfahrungen, 
Ideen und Fantasien – mal nah an, mal fern von jüdischen Lebenswelten. Diese 
partizipativ gestaltete Ausstellung ermöglichte es auch dem Museum in ihrem 
Verlauf, mit seinem Publikum den Entstehungsprozess der Ausstellung zu re-
flektieren sowie über Projektionen auf ‚das Jüdische‘ und damit über Unerwar-
tetes und Naheliegendes, Traditionelles und Überraschendes, Ungeklärtes und 
Kurioses, Widersprüchliches und Vielfältiges zu sprechen – über Vorstellungen 
von dem, was ‚jüdisch‘ ist oder sein könnte. 

Als Beispiele für die Auseinandersetzung des Museums mit der Hohenemser 
Stadtentwicklung und -politik, der Bevölkerung und ihren Bedürfnissen sind 
zwei Projekte des Museums zu nennen: zum einen „Ein Viertel Stadt/Belichtete 
Häuser“ (1995), zum anderen „Am Rand. Zusammenleben in der Untergass’“ 
(2021).17 1993 nahm das Jüdische Museum Hohenems die Diskussion um das 
ehemalige jüdische Viertel in Hohenems auf. Das Projekt zielte darauf ab, Wis-
sen über die kulturgeschichtliche Bedeutung dieses Stadtteils aufzubauen, zu 
vermitteln und eine Diskussion auf breiter Basis unter allen Betroffenen und In-
teressierten anzustoßen. Es begleitete dabei die Erstellung wissenschaftlicher 
Studien zur Bau- und Besitzgeschichte des Viertels und schaffte ein Bewusst-
sein für seine Geschichte bei den damals und heute dort lebenden Menschen. 
Zugleich forderte es die Berücksichtigung der historischen Dimension dieses Or-
tes in der Stadtteilplanung. In der Folge hatte sich eine Initiative gebildet, die 
sich für den Schutz des gesamten jüdischen Viertels einsetzte. Unter dem Titel 
„Ein Viertel Stadt/Belichtete Häuser“ präsentierte das Jüdische Museum Hohen-
ems 1995 an drei Sommerabenden die Geschichte des jüdischen Viertels in 
Form von Großbildprojektionen auf den Hausfassaden:18 Die Häuser ehemaliger 
jüdischer Bewohner*innen wurden zu Projektionsflächen und ermöglichten es 
den Bewohner*innen von Hohenems, die jüdische Geschichte als Teil ihrer eige-
nen Geschichte zu begreifen. Der Stadtteil und seine Architektur wurden damit 
temporär zu einem Anschauungsobjekt der besonderen Art. 

schläge, berücksichtigt würden; und dass die Personen, die ein Objekt zur Verfügung stellen 
wollen, einen Text zum Objekt verfassen und sich mit dem Objekt abfotografieren lassen müs-
sen. Durch diese Form der Exponierung sollte einer Instrumentalisierung der Möglichkeit zur 
Teilhabe vorgebeugt werden. Tatsächlich fand auch kein derartiger Versuch statt. Diese Infor-
mationen zum Vorgehen des Museums stammen aus einem Gespräch mit dem Direktor des 
Museums, Hanno Loewy, vom 10.09.2024. 
17 Vgl. https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/aktuelle-ausstellung-2 
(22.07.2024) sowie das zugehörige Fotobuch: Reichwald (Hrsg.): Am Rand. 
18 Vgl. https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/ein-viertel-stadt (22.07.2024) 
sowie Inama (Hrsg.): Ein Viertel Stadt. 

https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/aktuelle-ausstellung-2
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/ein-viertel-stadt
https://2021).17


102  Anika Reichwald 

Abb. 2: „Ein Viertel Stadt/Belichtete Häuser“. Jüdisches Museum Hohenems. Foto: Florian Eb-
ner, Paris. 

Die Beteiligung oder der Beitrag der (Stadt-)Gesellschaft erfolgte erst im Nach-
hinein: Das Bild des Stadtteils hat sich in den letzten 20 Jahren durch die Erhal-
tung und Restaurierung alter Häuser im einzigartigen Ensemble des Jüdischen 
Viertels Hohenems stark verändert – das bauliche Erbe konnte auch durch den 
Einsatz der Hohenemser*innen gesichert und erhalten werden. 

Einen ähnlichen Ansatz verfolgte das Museum im Jahr 2021, indem es sich 
mit Zukunft, Gegenwart und Geschichte der Radetzkystraße im nördlichen Teil 
der Stadt Hohenems beschäftigte. Die Straße markiert, an das Jüdische Viertel 
angrenzend, einen weiteren Stadtteil von Hohenems, der ebenfalls stark mit der 



Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  103 

jüdischen Geschichte verbunden ist und sich bis ins Jahr 2025 in einem Prozess 
massiver baulicher Veränderungen befindet. 

Die Radetzkystraße war ein Ort, an dem sich im 19. Jahrhundert zahlreiche 
jüdische Familien niederließen, nachdem die Gesetzgebung Jüdinnen und Ju-
den den Erwerb von Grundstücken außerhalb der sogenannten Judengasse er-
laubt hatte. Hier, in der „Untergasse“, wie die Straße vor ihrer Umbenennung in 
„Radetzkystraße“ hieß, entstand in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine 
neue Form des Zusammenlebens. Vor allem Familien am sozialen Rand der jü-
dischen Gemeinde lebten hier zusammen, darunter Hausierer*innen und einfa-
che Gewerbetreibende, Branntweinhersteller und Handwerker. 

Viele der Häuser in dieser Straße, in denen Jüdinnen und Juden sowie 
Christinnen und Christen abwechselnd oder sogar gleichzeitig lebten, sind heu-
te noch erhalten. Einige sind in schlechtem Zustand, andere wurden inzwischen 
renoviert. Das Jüdische Museum Hohenems stellte sich gemeinsam mit dem Ho-
henemser Fotografen Dietmar Walser, der sowohl die Zerstörung einiger als 
auch die baulichen Details noch bestehender Gebäude dokumentiert hatte, die 
Frage nach dem Palimpsest von Geschichten aus der Vergangenheit, der Gegen-
wart und den zukünftigen Veränderungen der Nachbarschaft. Basierend auf der 
genealogischen Datenbank wurden für die Ausstellung „Am Rand. Zusammen-
leben in der Untergass’“ die Lebensläufe von Familien und Einzelpersonen aus 
dem 19. Jahrhundert rekonstruiert, um die sozioökonomischen Bedingungen 
aufzuzeigen, unter denen einige (jüdische) Menschen in Hohenems lebten – so-
zusagen am Rande der Gesellschaft. Darüber hinaus bereicherten Interviews 
mit gegenwärtigen Bewohner*innen der ehemaligen jüdischen Häuser und Ge-
schäfte das gezeichnete Bild der Geschichte der Straße. Alle Interviews wurden 
im Vorarlberger bzw. Hohenemser Dialekt geführt und spiegeln die Lebensreali-
täten in der Radetzkystraße im 20. und 21. Jahrhundert wider. 

Die Ausstellung endete mit der Möglichkeit, die Besucher*innen in den Er-
neuerungsprozess des Viertels einzubinden, indem sie sich informieren, die 
Wünsche der jetzigen Bewohner*innen hören und ihre eigenen Ideen für die Zu-
kunft des Viertels auf Postkarten niederschreiben konnten. 



104  Anika Reichwald 

Outreach – Hohenems, Vorarlberg und darüber 
hinaus 

Neben jenen Projekten, in denen das Museum gezielt auf Communities zugeht, 
Menschen und ihre Beiträge ins Museum holt, gibt es auch Projekte, die das Mu-
seumsnarrativ nach außen tragen. Inhaltlich wie strukturell bieten diese Projek-
te Anknüpfungspunkte für mehr als nur die Museums-Community und sind 
Startpunkt weitreichender Vernetzung und Netzwerkarbeit. Ebenfalls zwei Pro-
jekte sollen an dieser Stelle beispielhaft vorgestellt werden: zum einen das Pro-
jekt „Europaplätze in Hohenems“ (2020), das, vom Künstler Yves Mettler initi-
iert, in Hohenems und anderen Gemeinden in Vorarlberg Umsetzung fand. Und 
zum anderen das Projekt „Über die Grenzen“ (2022), das als multidirektionales 
Beteiligungsprojekt zwischen dem Museum und Gemeinden in Vorarlberg, der 
Schweiz und Liechtenstein seine Wirkung auch in weitere grenzübergreifende 
Projekte entfaltet. 

Vom 12. Juni bis 3. Oktober 2021, zur Hochzeit der Covid 19-Pandemie, mar-
kierten Stationen in den Farben und Sprachen Europas temporäre „Europaplät-
ze“ in Hohenems.19 Mettler erforscht in einem Langzeitprojekt Europaplätze in-
nerhalb und außerhalb Europas.20 Anknüpfend an die Ausstellung des Muse-
ums „Die letzten Europäer“ konfrontierte er zwölf Projektgruppen mit 
insgesamt 50 Personen aus Hohenems mit der Frage nach möglichen Europa-
plätzen in der Stadt. Zu diesen Gruppen zählten u. a. das Visionscafé, die Wirt-
schaftsgemeinschaft Hohenems und das Deutsch-Café im „ProKonTra“. Jede 
Gruppe bestimmte schließlich einen Platz als „ihren“ Europaplatz. Diese befan-
den sich an markanten Orten, beispielsweise an der Grenze zur Schweiz, in an-
deren Stadtteilen oder direkt im Stadtzentrum. Die unterschiedlichen Antworten 
der Gruppen auf die Fragen „Was ist für mich Europa?“ und „Wo wird Europa 
in einer Stadt sichtbar?“ wurden während eines gemeinsamen Spaziergangs 
sichtbar gemacht: Jeweils drei Baustellenlatten wurden gemeinsam an den 
zwölf umgestalteten Plätzen im Stadtraum aufgestellt und verblieben dort bis 
zur Finissage. Die Baulatten symbolisieren, dass Europa eine ewige Baustelle 
ist, ein Kompromiss, der sich andauernd verändert. Auf einer Tafel beim Kunst-
objekt wurde darüber hinaus die Auswahl des Platzes durch die jeweilige Grup-
pe erläutert. 

Die in dieser Aktion entstandenen Europaplätze in Hohenems luden neben 
den Teilnehmer*innen über die Dauer des Projekts auch die Öffentlichkeit ein, 

19 Vgl. https://www.jm-hohenems.at/vermittlung/projekte (22.07.2024). 
20 Vgl. https://www.theselection.net/europe-projects.html (22.07.2024). 

https://www.jm-hohenems.at/vermittlung/projekte
https://www.theselection.net/europe-projects.html
https://Europas.20
https://Hohenems.19


Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  105 

mögliche weitere Europaplätze in der Stadt vorzuschlagen. Daneben wurden für 
die Finissage des Projekts über den Sommer hinweg europäische Erzählungen 
im Jüdischen Museum Hohenems zusammengetragen und diskutiert. Das Pro-
jekt wanderte anschließend weiter nach Dornbirn, Vorarlberg, wo 2022 ein Eu-
ropaplatz in der „CampusVäre“ entstand.21 

Das Projekt „Über die Grenze“22 nahm ebenfalls seinen Anfang während der 
Pandemie: Es wuchs in dieser Zeit die Idee, einen bestehenden Radweg durch 
das Bundesland Vorarlberg mit historischen Fluchtgeschichten aus den Jahren 
1938–1945 zu verbinden. Tausende Flüchtende versuchten, über Vorarlberg in 
die Schweiz zu gelangen: verfolgte Jüdinnen und Juden, politische Gegner des 
NS-Staates, Deserteure, Kriegsgefangene, Zwangs- und Fremdarbeiter*innen 
aus den besetzten Ländern Europas. Bereits im Sommer 1938 begann die 
Schweiz, ihre Grenzen für die Flüchtenden abzuriegeln. Fluchthelfer*innen auf 
beiden Seiten der Grenze konnten nur noch vereinzelt Personen helfen – der 
Weg in die ersehnte Freiheit war nun illegal. 

„Über die Grenze“ wurde erst durch das Engagement mehrerer anderer 
Städte und Gemeinden in Vorarlberg, der Schweiz und Liechtenstein, die an der 
Route Nr. 1 liegen, möglich: Entlang dieser Strecke von Bregenz nach Partenen 
sowie an ausgewählten Orten in der Schweiz und in Liechtenstein markieren 
heute symbolische Grenzsteine mehr als 50 Hörstationen zu den persönlichen 
Geschichten der geflüchteten Menschen. Sie laden via QR-Code dazu ein, sich 
auch mit der Geschichte des jeweiligen Ortes auseinanderzusetzen, innezuhal-
ten und auf die Umgebung zu achten. 

Das Museum konnte nicht nur eine große Anzahl von Gemeinden auf bei-
den Seiten des Rheintals für eine institutionelle Kooperation gewinnen, zeit-
gleich haben Direktor Hanno Loewy und Sammlungsleiter Raphael Einetter 
auch etliche neue Informationen zu Einzelpersonen wie zu deren erfolgreichen 
oder manchmal eher tragischen Geschichten, zur Flucht aus dem nationalsozia-
listischen Herrschaftsgebiet und zur Flucht in die Schweiz gesammelt. Während 
einige Geschichten bereits bekannt waren, sind andere aufgrund von Interviews 
und Informationen neu hinzugekommen. Diese Geschichten und die damit ver-
bundenen Objekte sind nun auch Teil der Museumsdatenbanken in Form von 
genealogischen Informationen, Fotos oder Dokumenten, die auch Nachkommen 
von Geflüchteten ermutigen sollen, ihre Familiengeschichten, Erinnerungen 
und Sammlungen zu teilen.23 Damit eröffnet sich eine weitere neue Community, 

21 Vgl. https://www.c-i-v.at/de/europaplatz-dornbirn-0 (22.07.2024). 
22 Vgl. https://www.jm-hohenems.at/programm/ueber-die-grenze (22.07.2024). 
23 Vgl. auch die zugehörige Publikation: Loewy/Einetter (Hrsg.): Über die Grenze. 

https://www.c-i-v.at/de/europaplatz-dornbirn-0
https://www.jm-hohenems.at/programm/ueber-die-grenze
https://teilen.23
https://entstand.21


106  Anika Reichwald 

Abb. 3: Radwanderweg mit 
Hörstationen. Foto: Dietmar 
Walser, Hohenems. 

für die die Arbeit des Museums ein wichtiger Beitrag zur eigenen Vergangen-
heits- und Identitätsgeschichte wird, während sie zu den Inhalten und der Wis-
senserweiterung des Museums beitragen. 

Ausblick: Möglichkeiten und Grenzen 
partizipativer Museumsarbeit am Jüdischen 
Museum Hohenems 

Über verschiedene Formen partizipativen Beitragens hat das Jüdische Museum 
Hohenems in den letzten 35 Jahren Menschen aus unterschiedlichen politi-
schen, ethnischen, religiösen Kontexten die Möglichkeit eröffnet, sich mit ihren 
Geschichten, Sichtweisen und Fragen ins Narrativ des Museums und damit 
auch der jüdischen Geschichte von Hohenems einzuschreiben. 

In Gesellschaften, die immer vielfältiger werden, während gleichzeitig rech-
te Bewegungen jeden Tag wachsen, ist es mehr als notwendig, kontinuierlich 
mit verschiedenen Gemeinschaften in Kontakt zu treten und ihre Stimmen und 



Ein ‚Heimatmuseum‘ für Weltbürger*innen?  107 

Perspektiven zu Themen wie Migration, Flucht, Inklusion und Ausgrenzung, 
Demokratie und Menschenrechte zu sammeln und für eine breitere Öffentlich-
keit sichtbar und zugänglich zu machen. Damit schafft das Museum als Reso-
nanzraum dieser unterschiedlichen Blickpunkte auf Menschen und Gesellschaft 
nicht nur einen Mehrwert für seine Besucher*innen, sondern ist auch konstant 
gefordert, seine eigene Haltung, die der Institution eingeschriebenen Werte so-
wie den Umgang mit gesellschaftspolitischen Fragen zu reflektieren. 

Der Ausbau partizipativer Angebote am Jüdische Museum Hohenems in 
den letzten Jahren hat dabei aber auch Fragen nach den Grenzen kultureller 
Teilhabe und Teilgabe aufgeworfen: Welche Strukturen im personellen, finanzi-
ellen Kontext wären nötig, um Formen gesellschaftlicher Beteiligung als Zusam-
menarbeit kontinuierlich durchzuführen? Welche Rolle würde dann das Muse-
um als Institution einnehmen, welche Position vielleicht auch aufgeben? Und 
inwiefern würden sich andere Formen partizipativer Arbeit dann auch auf das 
Narrativ des Hauses und/oder seine gesellschaftliche Positionierung, seine Hal-
tung und seine Werte auswirken? 

Bibliografie 

Greussing, Kurt: Ein Jüdisches Museum in Hohenems: Das Konzept der Ausstellung und die 
Geschichte des Projektes, in: Eva Grabher (Hrsg.): Juden in Hohenems, „… eine ganz 
kleine jüdische Gemeinde, die nur von den Erinnerungen lebt!“, Hohenems 1996, S. 138– 
145. 

Inama, Johannes (Hrsg.): Ein Viertel Stadt. Zur Frage des Umgangs mit dem ehemaligen 
jüdischen Viertel in Hohenems (Schriften des Instituts für Zeitgeschichte der Universität 
Innsbruck und des Jüdischen Museums Hohenems, Bd. 2), Innsbruck 1997. 

„Liste der ersten ansiedlungsinteressierten Juden in Hohenems“, 1617; Sammlung des 
Jüdischen Museums Hohenems, A 1652. 

Loewy, Hanno/Einetter, Raphael (Hrsg.): Über die Grenze. Mit Fotografien von Dietmar Walser, 
Hohenems 2023. 

Loewy, Hanno (Hrsg.): Heimat Diaspora. Das Jüdische Museum Hohenems, Hohenems 2008. 
Reichwald, Anika (Hrsg.): Am Rand. Zusammen leben in der Untergass’. Mit Fotografien von 

Dietmar Walser und Illustrationen von Milan Loewy, Hohenems 2021. 
Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010. 
Spitta, Juliane: Gemeinschaft jenseits von Identität? Über die paradoxe Identität einer politi-

schen Idee, Bielefeld 2013. 
Sulzenbacher, Hannes: Die Familie Brunner. Eine europäisch-jüdische Geschichte. Hohenems – 

Triest – Wien, Hohenems 2021. 
Weltsch, Erik: Die Geschichte des Vereins „Jüdisches Museum Hohenems“, in: Eva Grabher 

(Hrsg.): Juden in Hohenems, „… eine ganz kleine jüdische Gemeinde, die nur von den Erin-
nerungen lebt!“, Hohenems 1996, S. 133–137. 



108  Anika Reichwald 

https://www.c-i-v.at/de/europaplatz-dornbirn-0 (22.07.2024). 
https://www.hohenemsgenealogie.at (19.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/aktuelle-ausstellung-2 (22.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/lange-zeit-in-oesterreich 

(19.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/die-letzten-europaeer (19.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/ein-viertel-stadt (22.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/programm/ueber-die-grenze (22.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/publikationen/backlist/die-familie-brunner (19.07.2024). 
https://www.jm-hohenems.at/vermittlung/projekte (22.07.2024). 
https://www.theselection.net/europe-projects.html (22.07.2024). 

https://www.c-i-v.at/de/europaplatz-dornbirn-0
https://www.hohenemsgenealogie.at
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/aktuelle-ausstellung-2
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/lange-zeit-in-oesterreich
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/die-letzten-europaeer
https://www.jm-hohenems.at/ausstellungen/rueckblick/ein-viertel-stadt
https://www.jm-hohenems.at/programm/ueber-die-grenze
https://www.jm-hohenems.at/publikationen/backlist/die-familie-brunner
https://www.jm-hohenems.at/vermittlung/projekte
https://www.theselection.net/europe-projects.html


Nadine Panteleon 
„Das ist unser HEIMATMuseum“ –  
Partizipation und Identifikation durch 
Bürgerbeteiligung im Börde-Museum 

Einleitung 

Warum engagieren sich Menschen heute? Die Gesellschaft hat viele Facetten 
und ebenso vielfältig sind die Interessen der einzelnen Individuen. Einige Men-
schen beteiligen sich ehrenamtlich in Sportvereinen, andere bringen sich poli-
tisch oder kirchlich ein. Auch durch eine aktive Mitarbeit in Fördervereinen 
oder sozialen Bereichen (Museen, Heimatvereinen, Freiwilligen Feuerwehren, 
Kinderbetreuungen, Hospizen etc.) trägt der Partizipient zur Gesellschaft bei. 
Oftmals bringt dieses Engagement für die Menschen eine Form der Identifika-
tion mit sich. Sie sind Teil einer Gruppe. Sie tragen zum Erfolg oder Misserfolg 
bei. 

Museumsgründung 

Museumsgründungen vor 150 bis 100 Jahren geschahen oftmals aus dem Bür-
gertum – der Mittelschicht – heraus. Dieser Prozess lässt sich im frühen 20. 
Jahrhundert ebenso am Börde-Museum (Ldkr. Börde) nachvollziehen. Der Ur-
sprung der Heimatmuseen ist dabei eng verbunden mit der nationalen und re-
gionalen Identität. Die napoleonische Ära (1792–1815) in Deutschland führte 
erstmals zu einer „nationalen Besinnung“ und einem breiten Geschichtsinteres-
se. Zusätzlich brachten die Industrialisierung und die Emanzipation des Bürger-
tums im späteren 19. Jahrhundert Veränderungen der Lebensbedingungen mit 
sich.1 Als Reaktion auf diesen Wandel entstand ein großes Bedürfnis, lokale Tra-
ditionen in Vereinen und Museen zu sammeln und zu bewahren.2 

1 Vgl. Sfedu: Museumsgründung und bürgerliches Selbstverständnis, S. 19, 23, 24 f., 28; Rup-
pel: Als die Börde boomte, S. 303; Panteleon: Georg Kolbe – Skulpturen für Peseckendorf, S. 3. 
2 Vgl. Panteleon: Zum Ursprung des Sammelns, S. 3 f. 

Open Access. © 2026 Nadine Panteleon, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-010 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-010


110  Nadine Panteleon 

Abb. 1: Abschrift der Gründungsversammlung. © BMBU Archiv Lokale Heimatvereine/Heimat-
verein alter Holzkreis Udf/Mitglieder/Mappe 1. 



„Das ist unser HEIMATMuseum“  111 

1922 gründete sich der „Heimatverein im alten Holzkreis“ mit zunächst 51 Mit-
gliedern.3 Es schlossen sich unter anderem Lehrer*innen, Pastoren, Ärzte*in-
nen, Kaufleute und, in der landwirtschaftlich geprägten Börde, natürlich auch 
Landwirte zusammen. Ihre Intention war, historische Zeugnisse zu sammeln, 
zu erforschen und in einer Sammlungsstätte zu präsentieren. Als Vorstandsmit-
glieder des „Heimatvereins im alten Holzkreis“ waren der Tierarzt Dr. Albert 
Hansen (1892–1963) und der Lehrer Paul Hollop (1894–1969) die treibende 
Kraft, als der Verein eine solche Sammlungsstätte aufbauen wollte. Nach eini-
gen Fehlschlägen gelang es mit Unterstützung des Vereinsmitglieds Reinhold 
Vogel, in der Burganlage in Ummendorf ansässig zu werden.4 

Auf den 30. Juli 1924 datiert die Genehmigung, zwei Räume im „Ostflügel“ 
der Burg sowie den Pavillon im Burggraben für die Errichtung einer Ausstellung 
zu nutzen.5 Am 16. November 1924 eröffnete man das Heimatmuseum. Durch 
sonntägliche Öffnungszeiten sollte es von Anfang an der Öffentlichkeit zugäng-
lich sein. Darüber hinaus verpflichtete sich das Museum, einem Bildungsauf-
trag nachzukommen. In § 5 des Mietvertrags heißt es, dass „die Sammlungen 
der hiesigen Schule jederzeit zur Besichtigung zur Verfügung stehen“. Auch die 
Schule wurde in den 1920er-Jahren in der Burg angesiedelt und eröffnete am 
2. November des gleichen Jahres.6 

Auch außerhalb des Vereins fand die Museumsgründung Unterstützer. Ih-
nen dankte Albert Hansen in einem Beitrag von 1937. Hierbei erwähnt er An-
wohner*innen aus den nahegelegenen Ortschaften, die den Sammlungsausbau 
durch Schenkungen erweiterten, sowie die Gemeindeverwaltungen und die 
Kreisverwaltung, die das Museum finanziell unterstützten. Ab dem 21. August 
1924 wird mit dem „Alten Hauptkatalog Mus. Ummendorf“ ein Inventarbuch ge-
führt.7 Zunächst gibt es dabei keine erkennbare Sammlungssystematik. Es sind 
verschiedene Objekte, die in den Bestand aufgenommen wurden. Der damalige 
Ortschronist Reinhold Vogel führt in seiner Chronologie zehn Objekte aus 
Ummendorf auf.8 In der Auflistung und dem Hauptkatalog findet sich dabei 

3 Vgl. Breer: Erstcheck Ummendorf, S. 5. „Vereinsleiter war bis 1933 der Lehrer Paul Hollop, 
der als frühes NSDAP-Mitglied 1933–1945 als Ortsgruppenleiter der Partei in Schönebeck/Elbe 
Karriere machte. Nach Hollop übernahm Bernhard Becker die Vereinsleitung.“ Vgl. Archiv des 
BMBU Heimatvereins, u. a. Abschrift der Gründungsversammlung am 21. Mai 1922. 
4 Vgl. Hansen: Das Volkskunde- und Heimatmuseum Burg Ummendorf. Albert Hansen dankte 
Reinhold Vogel 25 Jahre später durch ein Fotoalbum. Vgl. Archiv BMBU/Heimatvereins. 
5 Im ersten Inventarbuch des Museums befindet sich eine Abschrift des Mietvertrags. Diese 
Abschrift datiert auf den 21. August 1924 (im Folgenden Hauptinventarbuch BMBU 1924 ff. S. 1). 
6 Vgl. Panteleon: Zum Ursprung des Sammelns, S. 6. 
7 Vgl. Breer: Erstcheck Ummendorf, S. 8 f. 
8 Vgl. Vogel: Ummendorf. 



112  Nadine Panteleon 

Abb. 2: Inventarbuch mit dem Eintrag zum Handkorb © Foto: N. Panteleon BMBU 
– Landkreis Börde. 

eine Eintragung zu einem Handkorb9 mit ominöser Geschichte. Der Korb kam 
laut der Eintragung 1898 zum Vorbesitzer und soll davor der Raubmörderin 
Erbe (Dorothee Buntrock) gehört haben.10 

„Diesen hatte die Raubmörderin, die um 1900 ihr Unwesen in den Waldun-
gen um Neuhaldensleben trieb, bei dem Hausieren in unserm Dorfe im Jahre 
1898 in der Wohnung von Heinrich Falke (jetzt Hartmann Schäferstr. 10) stehen 
lassen. Ihr Kumpane war der berüchtigte Raubmörder Buntrock aus Holzmin-

11den“. 
Dorothee Buntrock beging mit ihrem Partner 1890 zwei Raubmorde. Eines 

der Opfer war Emma Kasten. Sie wurde in einem Wald bei Neuhaldensleben ge-
tötet. Verhaftet wurde Buntrock zum Jahresbeginn 1892, am 19. Juni 1892 wurde 
sie in Magdeburg schuldig gesprochen und zum Tode verurteilt; am 24. Mai 
1893 wurde das Urteil durch einen Scharfrichter aus Berlin vollstreckt. Auf ei-
nem in der Presse veröffentlichten Foto, welches im Zuge ihrer Verhaftung an-
gefertigt wurde, trug sie einen ähnlichen Korb, so dass die Geschichte ihres Vor-

9 Inv. Nr. V:02/07/04/04. 
10 Vgl. Neumann: Sogenannter Handkorb der Raubmörderin Erbe, S. 81–89. 
11 Vogel: Ummendorf, S. 6. 

https://haben.10


„Das ist unser HEIMATMuseum“  113 

besitzes wohl deshalb entstand. Auf der Flucht kann sie diesen zumindest 1898 
kaum abgestellt haben. Zu diesem Zeitpunkt war sie bereits seit fünf Jahren tot. 

Im Zeitungsbericht zur Museumseröffnung finden darüber hinaus mehrere 
Objekte Erwähnung, die dem Verein geschenkt wurden, darunter ein Mammut-
stoßzahn12 aus der Grube Bismarck aus Völpke, überreicht von Berginspektor 
Blanke; eine Urne aus der Latène-Eisenzeit brachte Dr. Wieprecht vom Allerver-
ein in Haldensleben mit. Zudem erhielt der „Verein im alten Holzkreis“ von 
Frau Direktor Gropp eine Kiste mit Trachten aus einem Bauernhaus in Ummen-
dorf.13 Im Inventarbuch finden sich darüber hinaus ein paar weitere Eintragun-
gen mit dem Zugangsjahr 1924. Dazu gehört eine Zinnkanne sowie das Petschaft 
eines Baders. 

1924 wurde Albert Hansen zum Museumswart und somit zum ehrenamtli-
chen „Museumsleiter“. Er bemühte sich nicht nur um die Pflege der Ausstellung 
und Exponate, sondern auch um die wissenschaftliche Erforschung der Region. 
Dabei war er vielseitig interessiert und widmete sich gleichermaßen den Natur-
wissenschaften wie der Vor- und Frühgeschichte, der Volkskunde, der Ge-
schichte und den Sprachwissenschaften. Innerhalb seiner Forschungen stand 
er in regem Austausch mit Wissenschaftlern sowie Heimatforschern, wovon 
sein Nachlass zeugt.14 Nach dem Tod Hansens am 19. Februar 1963 übergab sei-
ne Ehefrau Emmy dem Börde-Museum seinen Nachlass, verbunden mit dem 
Wunsch, seine unveröffentlichten Manuskripte in seinem Andenken herauszu-
geben. Helmut Schönfeld und Max Bathe überarbeiteten in der Folge zwei sei-
ner Werke, die 1964 und 1965 erschienen.15 

Museumsverein und Partizipation 

„A museum is a not-for-profit, permanent institution in the service of society 
that researches, collects, conserves, interprets and exhibits tangible and intan-
gible heritage. Open to the public, accessible and inclusive, museums foster di-
versity and sustainability. They operate and communicate ethically, professio-

12 Inv. Nr. III. 465. 
13 Zeitungsbericht eingeklebt im Hauptinventarbuch BMBU 1924 ff. S. 2. 
14 Insgesamt umfasst der Nachlass im BMBU 34 Ordner mit über 150 Mappen. Hinzu kommen 
die von Hansen angelegte Kartei über archäologische Funde und seine Sprachkartei. 
15 Vgl. Hansen: Holzland-Ostfälisches Wörterbuch; sowie Hansen: Die Namenlandschaft zwi-
schen Ober-Aller und Sarre (Bode). 

https://erschienen.15
https://zeugt.14


114  Nadine Panteleon 

nally and with the participation of communities, offering varied experiences for 
education, enjoyment, reflection and knowledge sharing.“16 

Als 2022 die ICOM ihre Museums-Definition anpasste, gelangten einige zu-
vor nicht benannte Parameter hinein. Dazu gehören Diversität/Vielfalt, immate-
rielles Gut, Nachhaltigkeit und die Beteiligung/Partizipation der Bevölkerung. 

Bereits die Gründung des Börde-Museums beruhte, wie geschildert, auf ei-
ner Partizipation von außen. Der Verein kümmerte sich bis 1945 um alle Belan-
ge des Museums, was durch Archivalien belegt ist. Zudem beteiligten sich Men-
schen durch Schenkungen am Museum. Der heutige Begriff Citizen Science 
umschreibt die Forschungen, die von damaligen Laienwissenschaftlern durch-
geführt wurden. Es gab dabei eine ganze Reihe von Vereinsmitgliedern, die sich 
beispielsweise der Mundart widmeten.17 Mit zunehmender Bedeutung des Hoch-
deutschen verlor die niederdeutsche Sprache an Relevanz. Sagen, Redewendun-
gen und Wörter wurden in Karteien von den Mitgliedern zusammengetragen 
und haben noch heute im Zuge von Forschungen zum immateriellen Kulturgut 
einen besonderen Stellenwert. 

Die letzte Rechnung an den Verein stammt vom Dezember 1944 von einem 
Tierpräparator. Auch wenn der Verein in seiner Satzung in § 3 explizit benennt, 
dass Religion und Politik außerhalb der Vereinstätigkeit liegen, wurde er im 
Laufe des Jahres 1945 aufgelöst. Dies steht im Zusammenhang damit, dass zahl-
reiche Vereinsmitglieder zu den Nationalsozialisten gehörten, denen Möglich-
keiten zu einem neuen Zusammenschluss genommen werden sollten. Albert 
Hansen etwa durchlief eine Entnazifizierung im Nachkriegsdeutschland.18 Diese 
Prozesse sollten dazu führen, dass Nazis aus wichtigen Ämtern wie u. a. dem 
Lehrerberuf entfernt wurden. Hansen wurde dabei interniert, seine Verbindun-
gen wurden streng geprüft und es wurden auch Zeugen gesucht. 

16 https://icom-deutschland.de/netzwerk/museumsdefinition/ (Stand 25.4.2025) ICOM 2022. 
„Ein Museum ist eine gemeinnützige, nicht Profit orientierte, dauerhafte Einrichtung im Dienst 
der Gesellschaft. Sie erforscht, sammelt, bewahrt, interpretiert und stellt materielles und imma-
terielles Kulturerbe aus. Offen für die Öffentlichkeit, zugänglich und inklusive (barrierefrei) 
fördern Museen Vielfalt (Diversität) und Nachhaltigkeit. Sie arbeiten und kommunizieren/ver-
mitteln ethisch, professionell und unter Beteiligung der Bevölkerung (Partizipation); sie bieten 
vielfältige Erfahrungen für Bildung, Unterhaltung, Reflexion und Wissenserwerb.“ (Überset-
zung der Verfasserin) Seit 2023 gibt es zudem eine von ICOM Deutschland, Schweiz und Öster-
reich abgestimmte leicht abweichende Übersetzung (s.o). 
17 Nachlässe bzw. Teilnachlässe der folgenden Heimatforscher aus der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts befinden sich im BMBU-Archiv: Otto Bartels, Fritz Giesecke, Albert Hansen, Otto 
Held (Teilnachlass), Paul Hollop, Hugo Hölzer, Otto Maushake, Martin Merbt, Wilhelm Meyer, 
Waldemar Uhde u. a. 
18 Vgl. Nachlass Hansen im BMBU-Archiv Personen, Karton 8a, Mappe 5. Hansen war vom 10. 
Mai 1945 bis zum 7./8. Juli 1947 interniert. Leumundszeugen u. a. Otto Held, Schönebeck. 

https://icom-deutschland.de/netzwerk/museumsdefinition/
https://Nachkriegsdeutschland.18
https://widmeten.17


„Das ist unser HEIMATMuseum“  115 

Abb. 3: Helfer*innen mit Präparaten vor dem Burgtor, ca. 1952. © BMBU Fotoarchiv. 

Der Wiederaufbau des Museums wurde trotzdem schnell wieder angestrebt. Für 
diesen wurden in Ummendorf Schulgruppen eingesetzt. Aufgrund der wenigen 
Verluste im Zweiten Weltkrieg und der hochwertigen Bestände sollte das Muse-
um generell in eine kreisliche Trägerschaft überführt werden. Das bürgerliche 
Engagement verlagerte sich. In der Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) und der 
späteren Deutschen Demokratischen Republik (DDR) kam das Vereinswesen 
zum Stillstand. In den Bereichen Kultur und Museen wurde der Kulturbund zu 
einem neuen Dachverband. Außerdem wurden in Betrieben diverse künstleri-
sche Gruppen gebildet, die gleichsam eigene Ausstellungen generierten. Hier 
arbeitete das Museum mit verschiedenen ‚Zirkeln‘ zusammen.19 Von Museums-
seite her war Heinz Nowak ihr Ansprechpartner, er stand dem Museum von 
1954 bis 1989 hauptamtlich vor.20 Ab diesem Zeitpunkt stand die kuratorisch-
fachwissenschaftliche Betreuung des Museums im Vordergrund.21 

19 Beispielsweise mit dem Zirkel schreibende Arbeiter beim Kreiskabinett für Kulturarbeit 
Wanzleben oder dem Zirkel Textiles Gestalten der Pädagogen Wanzleben – Zirkelleiterin Erika 
Koch (Ausstellung z. B. 1988). 
20 Auch der umfangreiche wissenschaftliche Nachlass von Heinz Nowak (1925–2012) befindet 
sich im BMBU. 
21 Vgl. Piontek: Museum und Partizipation, S. 50. 

https://Vordergrund.21
https://zusammen.19


116  Nadine Panteleon 

Die zunächst nach dem Ende des Krieges neu eingerichtete Ausstellung 
wurde in den 1980er-Jahren neugestaltet. Der damals gewählte Aufbau der Aus-
stellung kann als klassisch definiert werden und umfasste in der Mehrzahl In-
stallationen von historischen Wohnräumen und vor allem Texte als Informati-
onsmedien.22 

Partizipation im Zuge der Ausstellungs-
neugestaltung 

Das Museum ist als Regionalmuseum eingebunden in das dörfliche Leben;23 

Märkte und Feste finden regelmäßig in Kooperation statt. Viele Anwohner*in-
nen identifizierten sich bis 2019 mit der „alten Ausstellung“. Diese hatte sich 
seit den 1980er-Jahren nur geringfügig verändert. Erst in den Jahren 2015 und 
2016 wurden dann zwei Räume grundlegend neugestaltet: zunächst eine ar-
chäologische Einheit mit Zeugnissen seit dem Neolithikum, dann ein Raum, der 
sich den Themen Zuckerrübenanbau und seiner Weiterverarbeitung widmet. 

2019 wurde das Börde-Museum für eine Sanierung durch Mittel des Euro-
päischen Fonds für regionale Entwicklung (EFRE) geschlossen.24 Im Zuge des-
sen wurde der Baukörper – eine Burg, deren Ursprung in romanischer Zeit 
liegt – saniert. Die Sanierung wurde aber auch zum Anlass genommen, eine 
neue Dauerausstellung zu gestalten. Diese sollte kulturelle Teilhabe25 durch di-
verse Zugänge und Elemente wie Barrierefreiheit umfassen. Gefährdet diese 
Veränderung nun die Beziehung der Menschen zum Museum, oder ist sie eine 
Chance? Durch die Partizipation von Bürger*innen an dem Wachsen der neuen 
Ausstellung sollte eine neue Art der Identifikation mit dem Museum und der 
Ausstellung ermöglicht werden. Grundlage dafür war das Abgeben von Hohei-
ten.26 Nicht nur die Museumsmitarbeiter*innen sollten über die neue Daueraus-

22 Mit der Wiedervereinigung Deutschlands war es wieder möglich, Vereine zu gründen. Für 
die damals zusammengehörenden Museen in Oschersleben und Ummendorf gründete sich ein 
Förderverein. Mitglieder*innen nahmen an Veranstaltungen des Museums teil und unterstütz-
ten das Museum auch finanziell bei Projekten. 
23 Ummendorf hat 926 Einwohner*innen (Zensus 2022), vgl. https://citypopulation.de/de/ger 
many/sachsenanhalt/b%C3%B6rde/15083505__ummendorf/ (12.09.2024). 
24 Projekt: Ein verborgener Schatz in Ummendorf (EFRE-Förderung). 
25 Vgl. Piontek: Museum und Partizipation, S. 16. 
26 Vgl. Piontek: Museum und Partizipation, S. 26; Scheytt: Kultur für alle und von allen, S. 25. 

https://citypopulation.de/de/germany/sachsenanhalt/b%C3%B6rde/15083505__ummendorf/
https://citypopulation.de/de/germany/sachsenanhalt/b%C3%B6rde/15083505__ummendorf/
https://geschlossen.24
https://onsmedien.22


„Das ist unser HEIMATMuseum“  117 

stellung befinden. Es wurde ein wissenschaftlicher Beirat27 berufen und es wur-
den Möglichkeiten zur Partizipation geschaffen. 

Im Beirat trafen sich Mitarbeiter*innen des Museums, Wissenschaftler*in-
nen aus verschiedenen Fachrichtungen,28 Museumsmacher*innen aus anderen 
Häusern, Vertreter*innen vom Landesheimatbund, vom Museumsverband 
Sachsen-Anhalt e. V. und vom Landesinstitut für Schulqualität und Lehrerbil-
dung in Sachsen-Anhalt (LISA).29 Hier wurden Inhalte thematisch abgestimmt 
und diskutiert und es wurde auf eine zielgruppenorientierte Umsetzung geach-
tet. 

Die partizipativen Möglichkeiten können in passive und aktive Anteile ge-
trennt werden.30 Ein Bestandteil war eine Besucherumfrage, die zwischen 2015 
und 2018 stattfand.31 Sie umfasste grundlegende statistische Angaben (Anreise-
distanz, Alter des Besuchenden etc.). Zudem konnten hier jedoch bereits aktiv 
Kritik bzw. Vorschläge für Verbesserungen angebracht werden.32 Um auch den-
jenigen eine Mitsprache zu ermöglichen, die das Museum (noch) nicht besucht 
haben, wurde über Social Media und andere öffentliche Auslagestellen ein 
(Nicht-)Besucherfragebogen verbreitet. Hier fanden sich als zentrale Fragen fol-
gende: Was verbinden Sie mit dem Börde-Museum? Worüber möchten Sie im 
Börde-Museum mehr erfahren? Was verbinden Sie mit der Magdeburger Börde? 
Dieser Prozess mündete in einem Workshop am 15. September 2020: 15 Teilneh-
mer*innen33 trafen sich. Ihnen wurden die Ergebnisse der Umfragen und die 

27 Prof. Dr. Ulrich Joger (ehem. Leiter des Staatlichen Naturhistorischen Museums, Braun-
schweig); Dr. Hajo Neumann (Leiter des Technikmuseums Magdeburg); Dr. Christian Marlow 
(damals Volkskundliche Beratungsstelle des Landesheimatbund Sachsen-Anhalt); Dr. Immo 
Heske (Kustos der Lehrsammlung für Ur-und Frühgeschichte der Universität Göttingen); 
Paul Beaury (Geschäftsführender Gestalter bei „museeon“); Museumsverband; Dr. Jochen-
Alexander Hoffmann (Amt für Kultur und Bildung, Salzwedel); Dr. Jürgen Weisser (Leiter 
des Deutschen Landwirtschaftsmuseums Hohenheim/Stuttgart); Landesheimatbund; die Hoch-
schule Bernburg und das Landesinstitut für Schulqualität und Lehrerbildung (LISA); Dr. Nadi-
ne Panteleon (Leiterin des Börde-Museums). 
28 Landtechnik, Gestaltung und Design, Archäologie, Naturwissenschaften/Geologie. 
29 Der Beitrat kam erstmals am 30. März 2020 digital zusammen. Am 30. Juni 2020 wurden 
Ergebnisse der Umfragen und die Pläne des Umbaus thematisiert; am 14. Juli 2021 folgten in-
haltliche Themen der Ausstellung, es wurden der erster Gestaltungsentwurf und die Besucher-
formate präsentiert. 
30 „Passive Anteile“ definiere ich dabei als vorgegebene Auswahlmöglichkeiten im Sinne von 
Multiple Choice. „Aktive Anteile“ stellen offene Aufgaben dar, bei denen eigene Gedanken zum 
Ausdruck gebracht werden können. 
31 Nach Piontek: Museum und Partizipation, S. 27 f., handelt es sich auch dabei schon um 
eine aktive Tätigkeit im Sinne der Partizipation. 
32 518 Fragebögen konnten in der Auswertung berücksichtigt werden. 
33 Einwohner*innen der Magdeburger Börde und Mitarbeiter*innen aus der Verwaltung. 

https://werden.32
https://stattfand.31
https://werden.30
https://LISA).29


118  Nadine Panteleon 

neuen Raumpläne präsentiert. Zudem wurden die museumsinternen SWOT-
Analysen und Evaluationen vorgestellt. Das Börde-Museum nahm dabei eine 
moderierende Funktion ein.34 Hierbei wurden auch erstmals konkret Sorgen 
von Anwohner*innen ausgesprochen, ob bestimmte Themeneinheiten (das 
ländliche Wohnen mit Bauerstube und Tracht) weiterhin Bestandteil der Aus-
stellung sein wird. Diese Frage konnte mit „ja“ beantwortet werden, da es für 
die Region eine wichtige Thematik ist, jedoch wurde klar zum Ausdruck ge-
bracht, dass dies nicht in der vormaligen Art und Weise passieren wird, sondern 
im Zuge einer Gesamtkonzeption. 

Innerhalb des Konzeptions- und Umsetzungsphase wurde das Museum von 
museeon GbR unterstützt.35 Bereits in der Ausschreibung und den ersten Work-
shops wurde klar eruiert, dass Partizipation und Aktionsformate Bestandteile 
der neuen Ausstellung seinen sollen. So können die Besucher*innen an Hands-
On Stationen probieren, einen Torbogen zu bauen oder auch eine Botschaft der 
Optischen Telegraphenlinie zu dechiffrieren.36 Diese stellen Aktionsformate 
dar, bei denen man dazu angeregt wird, nicht nur zu konsumieren, sondern sel-
ber tätig zu werden. Da sich die Ausstellung dadurch nicht merklich verändert, 
handelt es sich nach Piontek um passive Partizipation. 

Innerhalb der Ausstellung gibt es zusätzlich die „Galerie der Börde“. Hier 
wurden nach Petersburger-Hängung37 Exponate und korrespondierende Bilder 
angebracht. Inhaltlich soll die Galerie die Vielfalt der Menschen in der Region 
aufzeigen. Soweit wie möglich wurden dafür reale Personen herangezogen. 
Etwa die Urkunde der Weltausstellung in Wien von 1873 des Schmieds Friedrich 
Behrendt (1822–1905)38, die Tasche der Hebamme Emma Loof (1894–1978)39 

und ein Schauglas von Rübensaat aus dem Betrieb Saatgut Strube nebst dazu-
gehörigen Porträts40. In diesem Kontext gibt es zudem eine Selfie-Station. Hier 
können nun Besucher*innen Bestandteil der Galerie werden. Drei historische 
Fotografien stehen als Hintergrund zur Wahl: zwei Landschaftsaufnahmen und 
eine Gruppe von Erntehelfern. Alle Aufnahmen sind aus dem Sammlungsbe-
stand und vom gleichfalls hier präsentierten Fotografen Fritz Giesecke (1905– 

34 Vgl. Tietmeyer: Partizipation im Museum und die Frage der Nachhaltigkeit, S. 51. 
35 Im Besonderen danke ich Oraide Bäß für ihren Einsatz. 
36 Optischer Telegraphenflügel, vgl. Archiv des BMBU, Inv. Nr. A96:623 a-k; Grajek: Indikator, 
S. 8–14. 
37 Versetzte Aufhängung mit unterschiedlichen Rahmen und Formaten. 
38 Vgl. Archiv des BMBU, Inv.-Nr. V:23/01/05/05; Schmidt: Der Wanzlebener Pflug, S. 24–32; 
https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0147.htm (13.09.2024). 
39 Vgl. Vogel: Eine Hebammentasche aus Ummendorf, S. 16–23. 
40 Vgl. https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0497.htm (13.09.2024). 

https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0147.htm
https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0497.htm
https://dechiffrieren.36
https://unterst�tzt.35


„Das ist unser HEIMATMuseum“  119 

1984).41 Die Bilder bleiben bei Wunsch in der Galerie und nachfolgende Besu-
cher*innen können hier in der digitalen Galerie stöbern und sich, wenn ge-
wünscht, ebenfalls hinzufügen. 

Abb. 4: Börde-Galerie mit Sel-
fie-Station. © N. Panteleon – 
BMBU Landkreis Börde. 

Als ein Bestandteil der Präsentation wurden seit Beginn der Konzeptionsphase 
Däumlinge diskutiert, die als „Suchspiel“ in der Ausstellung zu finden sein soll-
ten. Diese erste Version wurde später verworfen und als Partizipationsformat 
umgesetzt. Diese Möglichkeit entstand, nachdem 2022 im Zuge eines Digitalisie-
rungsprojekts 3-D-Scanner und Drucker angeschafft wurden.42 In Aufrufen lud 
das Museum 2023 Anwohner*innen ein, sich zu melden, um als Bördinger 

41 Vgl. Panteleon: Historische Fotografie vom Eistransport (Fritz Giesecke), S. 40–43; https:// 
st.museum-digital.de/people/31 (13.09.2024). 
42 Mein Dank gilt Guido Skirlo, der hier immer wieder Ruhe bewies, wenn die Technik nicht 
funktionierte. Projekt: Süß und Sauer (Förderung durch EU-React). 

https://st.museum-digital.de/people/31
https://st.museum-digital.de/people/31
https://wurden.42
https://1984).41


120  Nadine Panteleon 

Abb. 5: Bördinger auf den zugehörigen Sprechblasen. © N. Panteleon – BMBU Landkreis Börde. 

Bestandteil der Ausstellung zu werden. Die Teilnehmer*innen sollten zunächst 
gescannt und dann als ca. 12 cm große Miniaturen wieder ausgedruckt wer-
den.43 

Elf Männer und zwölf Frauen nahmen an dem Partizipationsformat teil.44 

Zunächst wurden Treffen für den Scanvorgang geplant. Hierfür entstand ein Ge-
sprächsleitfaden, da zusätzlich jede Figur eine Sprechblase erhalten sollte. Au-
ßerdem galt es auch für die Personen, in der Ausstellung eine passende Position 
zu finden. Innerhalb des Gesprächs wurde die Beziehung zur Börde und zum 
Museum thematisiert, auch der persönliche Grund, warum man an dem Aufruf 
teilnahm, gehörte zum Gesprächsinhalt. Auf Grundlage dieses Gesprächs ent-
standen – zum Teil schon währenddessen – die O-Töne. Andere Vorschläge un-
terbreiteten wir den Teilnehmern*innen im Nachgang. Dies schien uns deshalb 
wichtig, da die Figuren langfristig in der Ausstellung stehen sollen. 

43 Unabdingbar waren dabei Gedanken zum Datenschutz. Hierbei konnten die Teilnehmer*in-
nen etwa wählen, ob ihre Daten im Anschluss an den Druck gelöscht oder im Archiv für mög-
liche Nachdrucke gespeichert werden sollten. 
44 In einem Fall stellte sich eine Person mit ihrem Kind zur Verfügung. Trotz Einverständnis 
der Eltern entschied ich nach reiflicher Überlegung, keine 3-D-Drucke von Minderjährigen aus-
zustellen. Natürlich gehören diese zur Gesellschaft, obliegen jedoch einem besonderen Schutz 
und sind noch nicht geschäftsfähig. 



„Das ist unser HEIMATMuseum“  121 

Abb. 6: Bördinger, Regionalforschungen und Mundart. © N. Panteleon – BMBU Landkreis Börde. 

Innerhalb des Scans galt es auch, technische Hürden zu überwinden, da nicht 
alle Oberflächen und Strukturen gleichermaßen gut erfasst werden. So kam es 
etwa zunächst zu Dopplungen oder auch Fehlstellen. Letztere traten insbeson-
dere am Kopf oder an Schuhen mit glatten schwarzen Oberflächen auf. Hier 
wurden am gedruckten Modell, wenn nötig, Ergänzungen vorgenommen. Da es 
immer wieder zu minimalen Körperbewegungen während des Scans kam, muss-
ten Haltungen und Posen gewählt werden, die besonders ruhig waren. Trotz-
dem gelang es, eine gewisse Vielfalt an Posen zu bekommen. Unter den Proban-
den waren auch drei Paare, hier entstand etwa auch eine Anordnung wie auf 
einem historischen Studiofoto. 

Darüber hinaus wendete sich das Museum an Personen des öffentlichen Le-
bens, wie den Bürgermeister und die Leiterin der örtlichen Grundschule. Um 
den Besuchern*innen auch die Menschen hinter der Ausstellung zu zeigen, lie-
ßen sich zudem einige der beteiligten Museumsmitarbeiter*innen scannen.45 

45 Dazu gehören: Marian Heiß (Volontariat 2021–2023), Uwe Schmidt, Denise Linder (Volon-
tariat 2023–2025), Nadine Panteleon. 

https://scannen.45


122  Nadine Panteleon 

Die Resonanz bei den Beteiligten und Besuchern*innen ist ausgesprochen 
positiv. Dies zeigte sich auch daran, dass fast alle Bördinger zur Ausstellungser-
öffnung am 5. Juni 2024 erschienen. Ob die weitere Identifikation mit der Börde 
und dem Museum erfolgreich war, bleibt natürlich abzuwarten. Neuerliche Um-
fragebögen liegen seit August 2024 aus und auch in einem Gästebuch können 
Besucher*innen ein Feedback geben. 

Quelle 

Archiv des BMBU/Heimatverein. 

Bibliografie 

Breer, Sabine: Erstcheck Ummendorf, Ummendorf/Halle 2018. 
Gesser, Susanne/ Gorgus, Nina/ Jannelli, Angela (Hrsg.): Das subjektive Museum – Partizipa-

tive Museumsarbeit zwischen Selbstvergewisserung und gesellschaftspolitischem Enga-
gement, Bielefeld 2020. 

Grajek, Pierre: Indikator, in: SammlungsStücke (2017), 3, S. 8–14. 
Hansen, Albert: Holzland-Ostfälisches Wörterbuch; besonders der Mundarten von Eilsleben 

und Klein Wanzleben. Aus dem Nachlass bearb. u. hrsg. v. Helmut Schönfeld (Die Magde-
burger Börde, Bd. 4), Ummendorf 1964. 

Hansen, Albert: Die Namenlandschaft zwischen Ober-Aller und Sarre (Bode). Aus dem 
Nachlass bearb. u. erg. v. Max Bathe (Die Magdeburger Börde, Bd. 5, 1. Hlbbd.), 
Ummendorf 1965. 

Hansen, Albert: Das Volkskunde- und Heimatmuseum Burg Ummendorf, in: Heimatkalender 
Kreis Neuhaldensleben 1937, Magdeburg 1937, S. 83–86. 

Neumann, Gesche: Sogenannter Handkorb der Raubmörderin Erbe, in: SammlungsStücke 
(2018), 5, S. 81–89. 

Nowak, Heinz: Albert Hansen †, in: Jahresschrift für mitteldeutsche Vorgeschichte 49 (1965), 
S. 259–260. 

Panteleon, Nadine: Historische Fotografie vom Eistransport (Fritz Giesecke), in: Sammlungs-
Stücke (2016), 2, S. 40–43. 

Panteleon, Nadine: Georg Kolbe – Skulpturen für Peseckendorf (Die Magdeburger Börde – Ver-
öffentlichungen zur Geschichte von Natur und Gesellschaft, Bd. 12), Ummendorf 2015. 

Panteleon, Nadine: Zum Ursprung des Sammelns, in: SammlungsStücke (2015), 1, S. 3–6. 
Piontek, Anja: Museum und Partizipation. Theorie und Praxis kooperativer Ausstellungsprojek-

te und Beteiligungsangebote (Edition Museum, Bd. 26), Bielefeld 2017. 
Ruppel, Thomas: Als die Börde boomte. Begleitpublikation zur gleichnamigen Sonderausstel-

lung (Kleine Schriften aus dem Börde-Museum, Bd. 23), Ummendorf 2008. 



„Das ist unser HEIMATMuseum“  123 

Scheytt, Oliver: Kultur für alle und von allen. Ein Erfolgs- oder Auflaufmodell?, in: Birgit 
Mandel: Kulturvermittlung zwischen kultureller Bildung und Kulturmarketing, Bielefeld 
2005, S. 25–35. 

Schmidt, Uwe: Der Wanzlebener Pflug, in: SammlungsStücke (2016), 2, S. 24–32. 
Sfedu, Tatiana: Museumsgründung und bürgerliches Selbstverständnis. Die Familie Leiner und 

das Rosgartenmuseum in Konstanz, Konstanz 2006 (Diss.), https://kops.uni-konstanz. 
de/server/api/core/bitstreams/33208cc3-9b6a-4ad6-be6e-1aaf6e19b121/content 
(13.9.2024). 

Tietmeyer, Elisabeth: Partizipation im Museum und die Frage der Nachhaltigkeit: Ein Wider-
spruch?, in: Das Museum für alle – Imperativ oder Illusion? Internationales Bodensee-
Symposium 18. Juni – 20. Juni 2015, o. O. [Zürich] 2016, S. 50–60. 

Vogel, Reinhold: Ummendorf (Unsere Dorfgeschichte, Bd. 2), Ummendorf 1960. 
Vogel, Sabine: Eine Hebammentasche aus Ummendorf, in: SammlungsStücke (2021), 7, S. 16– 

23. 
https://citypopulation.de/de/germany/sachsenanhalt/b%C3%B6rde/15083505__ummen 

dorf/ (12.09.2024). 
https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0147.htm (13.09.2024). 
https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0497.htm (13.09.2024). 
https://st.museum-digital.de/people/31 (13.09.2024). 
https://icom-deutschland.de/netzwerk/museumsdefinition/ (25.4.2025). 

https://kops.uni-konstanz.de/server/api/core/bitstreams/33208cc3-9b6a-4ad6-be6e-1aaf6e19b121/content
https://kops.uni-konstanz.de/server/api/core/bitstreams/33208cc3-9b6a-4ad6-be6e-1aaf6e19b121/content
https://citypopulation.de/de/germany/sachsenanhalt/b%C3%B6rde/15083505__ummendorf/
https://citypopulation.de/de/germany/sachsenanhalt/b%C3%B6rde/15083505__ummendorf/
https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0147.htm
https://mbl.ub.ovgu.de/Biografien/0497.htm
https://st.museum-digital.de/people/31
https://icom-deutschland.de/netzwerk/museumsdefinition/




 
Patizipativer Sammlungsaufbau in der 
Vergangenheit 





Isobel Muir 
Jewish members of Britain’s National Art 
Collections Fund, 1903–1930 

“It is high time that the Art loving patriots of this country should launch their 
new ship and I am prepared to work for it if my services are wanted”.1 This was 
Isidore Spielmann’s (1854–1925), President of the Jewish Historical Society of 
England, reply to an invitation from the Chairman of the National Gallery, to 
join a new charity, The National Art Collections Fund (hereafter NACF). The 
charity was established in 1903 by Christiana Herringham (1852–1929), a tem-
pera artist and women’s suffrage campaigner, on recognizing that a fundraising 
society was needed in Britain to help its national museums compete with their 
foreign rivals. 

Although initially framed as “the Society of Friends of the National 
Gallery”, emulating the Kaiser Friedrich Museumsverein, Berlin and the Société 
des amis du Louvre (both established in 1897), Herringham stressed that the 
NACF was primarily an acquisitions fund for national museums, which its name 
should reflect. The NACF was an overtly “national” cause – envisioned by its 
founders to protect Britain’s cultural heritage from “foreign” hands. Unlike its 
Continental antecedents, the charity did not raise money for one museum in a 
specific location or collect fine art exclusively.2 The cause was promoted to a 

1 Isidore Spielmann to the 27th Earl of Crawford and Balcarres, July 25, 1903, Crawford Muni-
ments (Edinburgh: National Library of Scotland) Acc. 9769/97/18. 
2 Ireland was not excluded. One of the first acquisitions made by the Fund was a watercolour 
by Arthur Hughes, Marianna in the Moated Grange, bought by Mrs Herbert Cohen, and presen-
ted to Dublin’s Municipal Art Gallery (now the Hugh Lane Gallery, no. 388), in October 1904. In 
her offer letter, she wrote that she hoped that the £ 20 picture “would please the Dublin folk”. 
See Mrs Herbert Cohen (née Jennie Salaman, 1865–1921) to Hugh Lane, October 23, 1904, Sir 
Hugh Lane Papers (National Library of Ireland, Dublin). Another painting was bought for the 
National Gallery of Ireland in the same year. It was thought to be by Antoine Watteau. 

Note: I would like to thank Heidi Egginton and staff at the National Library of Scotland, and 
Miles Clemson at the Whitechapel Art Gallery, for their assistance while I gathered my case 
studies. I am most grateful to Jon Hilary for his insightful and generous comments. I would like 
to thank The Earl of Crawford & Balcarres for granting permission for me to consult and re-
produce passages from the Crawford Muniments. Research costs towards producing this essay 
were supported by the 3Landesmuseen, Braunschweig, Germany, the National Gallery, Lon-
don, and the Arts and Humanities Research Council. 

Open Access. © 2026 Isobel Muir, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-011 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-011


128  Isobel Muir 

broad spectrum of British society. Some historians have recognized the diversity 
of its membership in terms of gender; few have acknowledged the other ways 
this organization was diverse. The National Art Collections Fund gave Jewish 
members a means of demonstrating their allegiance to “the nation” but perhaps 
more importantly, encouraged sociability among those who shared aesthetic 
and philanthropic interests. Isidore Spielmann identified his own motivations: 
his love of art and his patriotism, were not incompatible with his Jewishness. 
He was not alone in this belief, even if he and other Jewish members of the 
NACF would have their allegiances questioned. 

The first work of art ever donated to the NACF, as opposed to a financial 
donation like Herringham’s “seed funding”, was given by a German Jewish mer-
chant, Max Rosenheim (1849–1911). London’s Times newspaper recorded that 
he left some of his personal wealth to charity, no mention was made of his sup-
port for the NACF.3 A “Correspondent” wrote to the newspaper to rectify this 
oversight: “[He]e was one of the most enthusiastic supporters of the National 
Art-Collections Fund, took the keenest interest in the increase of the national 
collections, and was […] a generous benefactor both to the British and the Victo-
ria and Albert Museum”.4 Rosenheim’s reputation as a collector of antique 
medals and a dedicated volunteer in the British Museum has not been acknowl-
edged, despite his contemporaries’ efforts to grant him (albeit posthumous) 
recognition. 

Jewish jeweller and art dealer Mosheh Oved’s autobiography, Visions and 
Jewels provides a description of the Rosenheim brothers (Max was business 
partners with his brother Maurice (1852–1922): 

I once had two Jewish customers – two brothers who had wandered into this country from 
Germany in their youth, and who had built up a substantial export business in the very 
heart of the City of London. The first time they strayed into my little shop they were al-
ready, both very ripe in years and in wealth, and collecting had long ago become a highly 
cultivated passion with them […]. The elder brother – the bachelor of seventy-five years of 
age – interested himself, with extraordinary diligence and intensity, in antiques, for the 
sake of knowledge, and to enrich the British Museum, “his home”.5 

Max Rosenheim’s sense of being at “home” in the British Museum was signifi-
cant when we consider his influence on the NACF. The Fund acquired examples 

3 See Anon., “Gifts for Public Purposes”, The Times, October 31, 1911, 11: “Mr Max Rosenheim 
of Belsize Park-gardens, Hampstead, bequeathed his case of mathematical instruments made 
by Bartholomew Newsome for Queen Elizabeth to the British Museum; £ 200 to the Society of 
Antiquaries; £ 100 each to the Hampstead General Hospital and the London Hospital”. 
4 “A Correspondent”, The Times, September 22, 1911, 7. 
5 Mosheh Oved (né Edward Goodack (1885–1958)), Visions and Jewels (E. Benn, 1952), 172–3. 



Jewish members of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930  129 

of both fine and decorative arts, as well as antiquities, rather than focusing 
solely on fine art. As Hercules Read (1857–1929), Keeper of Medieval Antiquities 
at the British Museum wrote to the NACF’s Chairman, Lord Balcarres (1871– 
1940), Rosenheim was also instrumental in bringing new members to the NACF: 
“Rosenheim quite agrees to sink the Friends of the B. M. in the more compre-
hensive scheme [NACF] […] He […] will be a most useful man to urge his City 
friends to contribute”.6 He indicated that his own museum’s patron was already 
supporting a “Friends” scheme but was willing to combine his efforts with the 
NACF.7 A letter from Baron Carmichael [Thomas Gibson-Carmichael, 1859–1926, 
(National Gallery trustee, 1906–1908; 1923–1926)] explained Rosenheim had 
“done something of the sort for the British Medieval Department […]. [T]he way 
we did it was we put some money in Coutt’s [the British bank] for Read to draw 
on […]. [O]f course we gave fairly large subscriptions.”8 

Read alluded to Max Rosenheim’s influence in London’s financial district, 
where support might be found for the charity. His wealth, Oved mentioned, was 
considerable, and Rosenheim gave £ 105 to the NACF every year, even though 
membership fees were a modest £ 1. 1s.9 Other wealthy Jewish members who 
joined the movement early on included Edward Albert Sassoon (1856–1912) 
born in Bombay, who was married to Aline de Rothschild (1867–1909), of the 
French branch of the banking family.10 Although Read believed that Rose-
nheim’s involvement in the NACF would inspire other businessmen, and that 
this would positively impact the organisation’s membership and finances, other 
members of the NACF’s executive committee were less keen to promote his in-
volvement. As Mary Lago noted, the NACF’s organizers prevaricated about pub-
lishing a membership list. While Gibson-Carmichael recognized Rosenheim as 

6 Letter from Charles Hercules Read to Balcarres, July 31, 1903. Edinburgh: Crawford Muni-
ments, Acc. 9769/97/19. 
7 The “British Museum Friends” scheme was established formally as an integrated charity in 
1968. 
8 Thomas Gibson-Carmichael to Balcarres, July 28, 1903. Crawford Muniments, Acc. 9769/97/ 
18. 
9 Accounting for inflation, Rosenheim’s annual donation was equivalent to around € 18,000, 
compared with the society’s annual membership fee of circa € 16. 
10 Edward Albert Sassoon to Balcarres, September 26, 1903. Crawford Muniments, Acc. 9769/ 
97/19. He wrote that he had spoken to “Alfred Rothschild who thinks that as a trustee of the 
National Gallery, it would be inadvisable for him to join, although I have no doubt, his influ-
ence would be forthcoming at the proper moment and may be more effectual were he outside 
this organisation”. 

https://family.10


130  Isobel Muir 

an enthusiastic supporter (of the NACF), he also advised the Chairman that in 
“Benson’s view”, Rosenheim’s name “might go against the thing”.11 

A possible reason for certain NACF members’ anxieties about publicising 
Rosenheim’s name may have been his clear “foreignness”; he spoke German 
and Yiddish and reportedly spoke heavily accented English. As no antisemitism 
was directly expressed by either Benson or Gibson-Carmichael in their corre-
spondence with the NACF Chairman, it was not clear why Rosenheim was 
specifically objected to among a published list of members. However, xenopho-
bic sentiments were clearly articulated from the very outset of the establishment 
of the Fund, by its first members. The most vocal advocate for the Fund’s pro-
tection of artworks from “foreign hands” was Herringham. In a letter to Balcar-
res, she hoped that “this society […] would make England rather less of a mar-
ket for the foreigner – it seems a terrible pity that the results of the long work of 
our aristocracy in collecting pictures and fostering art should all be cast to the 
winds”.12 The foreigner she referred to was more likely American plutocrats like 
John Pierpont Morgan (1837–1913), who spent large parts of the year in Europe 
buying art, rather than specifically those with Jewish heritage.13 She was also 
concerned that she would not be the only woman in the “provisional” list of 
members, and encouraged Balcarres to reach out to “the most suitable person 
among my acquaintance […]. Mrs Constance Jocelyn Ffoulkes [1858–1950] […], I 
think that Mrs Flower [later Lady Battersea, née Constance de Rothschild, 1843– 
1931] would be a very good committee woman – she has such connoisseurship 
and has very good business judgement”.14 The women she proposed were well-
known “connoisseurs” among the country’s art world, but it is striking that she 
cited Jewish Lady Battersea’s good business judgement as a potential asset for 
the NACF.15 While on the surface this is a positive character assessment, it also 

11 Thomas Gibson-Carmichael to Balcarres, July 28, 1903. Crawford Muniments, Acc. 9769/97/ 
18. Robin Benson (1850–1929) was Treasurer of the Art Fund from 1906, and a Trustee of the 
National Gallery from 1912 until his death. 
12 Christiana Herringham to Balcarres, July 16, 1903. Edinburgh: Crawford Muniments, Acc. 
9769/97/18. 
13 A contemporary journalist described “in plain English, the National Art Collections Fund is 
a society formed for the purpose of outbidding the American millionaire […]. It is to be a con-
flict between unlimited dollars and limited pounds”. Anon., Free Lance, October 3, 1903, press 
cutting from Crawford Muniments, Acc. 9769/97/19. 
14 The other women she mentions were “Miss Jane Harrison (1850–1928), who has […] as  
expert Greek art knowledge as is to be had in the country […] Miss [Sarah] Prideaux (1853– 
1933) is also […] well known to members of the Burlington Club […]. If you secured Lady [Har-
riet] Wantage (1837–1920) she would very likely suggest women members”. 
15 In the end, Lady Battersea did not support the NACF among her many charitable works, 
preferring to support specifically Jewish communal and both Jewish and non-Jewish women’s 

https://judgement�.14
https://heritage.13
https://winds�.12
https://thing�.11


Jewish members of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930  131 

played on antisemitic tropes, as “Mrs Flower” actually had no business of her 
own. Her connection to the wealthy Jewish Rothschild family was being alluded 
to and considered advantageous to the NACF’s cause. 

In the papers of the early meetings of the fund, we find that descriptions of 
the types of members who were considered “desirable” was at best vague, and 
at worst, prejudicial. As the artist Charles Ricketts observed, the NACF had an 
inauspicious start, its first meeting in November 1903 was “polite but futile”, 
the scene described as “England in miniature […] pompous nobodies nobbling 
everything”.16 A turning point, however, came quickly with an offering made by 
Rosenheim in 1904, of an 18th-century watch by English horologist Daniel 
Quare (Fig. 1).17 Another NACF member who attended the earliest meeting and 
was later appointed the official “buyer” of paintings on its behalf, was Anglo-
Jewish journalist Claude Phillips (1846–1924).18 Born in London, he trained as a 
stockbroker, before a second career writing for The Manchester Guardian, Par-
is’s Gazette des Beaux-Arts, and London-based Magazine of Art (edited by 
Isidore Spielmann’s brother Marion Spielmann, 1858–1948), the Arts Journal, 
and his uncle’s paper, the Daily Telegraph.19 In his youth he studied in France 
and Germany, and as a young lawyer had spent time in Italy, where he fostered 
a love of Italian Renaissance painting. His scholarly background made him an 
ideal appointment for Keeper of the newly opened Wallace Collection. A collec-
tor himself, Phillips not only acquired works for the NACF. He made purchases 
using the £ 400 that was initially provided for the acquisition of pictures, in-
cluding a Madonna and Child by Lazzaro Bastiani in November 1904, for the Na-
tional Gallery. 20 At the same 1905 meeting where the Bastiani was accepted, 

charities and suffrage movements. See Thomas Stammers, “L’exception anglaise?: Constance 
Battersea et la philanthropie artistique des Rothschild d’outre-manche”, in  De la sphère privée 
à la sphère publique: les collections Rothschild dans les institutions publiques françaises, ed., 
Pauline Prevost-Marcilhacy, Laura de Fuccia, and Juliette Trey (INHA, 2019); Ellery Weil, 
“Constance Rothschild, Lady Battersea”, The Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, 
https://jwa.org/encyclopedia/article/rothschild-constance-lady-battersea, updated June 23, 
2021, accessed April 12, 2024, 
16 Andrea Geddes Poole, Stewards of the Nation’s Art: Contested Cultural Authority, 1890–1939 
(University of Toronto Press, 2010), 107–8. 
17 This was the first work of art donated to the nation via the National Art Collections-Fund. 
See the entry for “Repeating Watch” on the Art Fund website, https://www.artfund.org/suppor 
ting-museums/art-weve-helped-buy/artwork/6/repeating-watch, accessed 9 March 2023. 
18 Phillips was knighted for services to the arts, on his retirement as the first Keeper of the 
Wallace Collection in London (1897–1911). 
19 Phillip’s maternal uncle was Joseph Moses Levy (1812–1888), owner of both The Times and 
The Daily Telegraph (from July 1855 onwards). 
20 Richard Verdi, ed. Saved! 100 Years of the National Art Collections Fund (Scala, 1999), 53. 

https://jwa.org/encyclopedia/article/rothschild-constance-lady-battersea
https://www.artfund.org/supporting-museums/art-weve-helped-buy/artwork/6/repeating-watch
https://www.artfund.org/supporting-museums/art-weve-helped-buy/artwork/6/repeating-watch
https://Telegraph.19
https://1846�1924).18
https://everything�.16


132  Isobel Muir 

Phillips gave two of his own Rodin drawings to the British Museum.21 In 1906, 
Phillips resigned from the NACF’s Executive Committee, citing poor health, but 
continued to support the National Gallery in a personal capacity, as that year 
he gave a cartoon by Frederick Walker, The Woman in White, in his sister Euge-
nie’s memory.22 This gift was followed by several in 1910: Benedetto Diana’s 
painting Christ Blessing and John Ruskin’s drawing Olive Branch.23 Phillips’s 
most significant gift to the National Gallery was his bequest of 13 (largely Ital-
ian) paintings on his death in 1924, and a further £ 10,000 “Phillips Fund” for 
acquisitions.24 The bequest also included “£ 200 to be divided between the 
Gallery warding staff”.25 Such was the Gallery’s esteem for Phillips that he was 
considered for its directorship, but he declined for the same reasons as for leav-
ing the NACF – poor health. Had he accepted, he would have been the Gallery’s 
first (and to date only) Jewish director, though it has had several Jewish 
trustees. 

In a posthumous profile of Phillips, his successor at the Wallace Collection 
and also a founder member of the NACF, Dugald Sutherland MacColl (1859– 
1948) wrote: “[H]e was anxiously wide minded, honourably and fiercely inde-
pendent of personal influence or any taint of commerce”.26 Despite being the 
NACF’s buyer, and the sound knowledge of the art market necessary for this 
role, here Phillips was praised for his disinterest in “commerce”. This is signifi-
cant when we consider that in endorsing Rosenheim’s participation, Roger Fry 
(1866–1934) wrote that “he is, or will be, really one of the staunchest of our sup-
porters as he has done a good deal in a quiet way by himself. […] I am sure his 
advice about appointing buyers will be very valuable as he knows a great deal 
practically about the difficulties and dangers of buying a certain class of 
work”.27 Fry added, somewhat gnomically, that Rosenheim was keen to join as 

21 National Art Collections Fund, Minutes, 1903–1917, meetings on November 29, 1904; Janu-
ary 26, 1905, 99–106. The Bastiani work is NG1953. The drawings by Auguste Rodin are Nude 
Woman and Child (British Museum 1905,0412.1) and Nude Standing Figures (British Museum, 
1905,0412.2). 
22 As it was by a contemporary artist, it was accepted by the National Gallery’s trustees but 
immediately put on display at the National Gallery of British Art, Millbank (now Tate). It is now 
Tate N02080. 
23 National Gallery, NG2725 and Tate, N02726 respectively. 
24 See online catalogue entry for Fabritius, Self-Portrait, National Gallery, NG4042. 
25 See National Gallery Archive, NG21/11; and NG24/1924/3. 
26 Mary Lago, quoting from D. S. MacColl’s Oxford Dictionary of National Biography entry for 
“Sir Claude Phillips”, in  Lago,  Christiana Herringham and the Edwardian Art Scene (Lund 
Humphries, 1996), 71. 
27 Roger Fry to Lord Balcarres, August 3, 1903. Edinburgh: Crawford Muniments, Acc. 9769/ 
97/18. 

https://work�.27
https://commerce�.26
https://staff�.25
https://acquisitions.24
https://Branch.23
https://memory.22
https://Museum.21


Jewish members of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930  133 

Fig. 1: Daniel Quare, Repeating Watch, 
c. 1705–1715, gold, presented to the 
National Art Collections Fund by Max 
Rosenheim, 1904, given to the British 
Museum, London. British Museum 
inventory number: 1905,0418.2. © The 
Trustees of the British Museum. 

“he wants to safeguard against certain dangers which he foresees”.28 It was not 
clear whether Rosenheim was aware of prejudicial comments made about him, 
but it would seem he and Claude Phillips were recognized rather differently by 
the NACF’s members. On balance, perhaps initially at least, Claude Phillips and 
fellow Jewish committee member Isidore Spielmann were more widely accepted 
by the “national” art collecting establishment as assimilated members of the 
Anglo-Jewry, than foreign-born collectors like Rosenheim. 

By 1904, Isidore Spielmann had been appointed official “Director of Art” for 
the Board of Trade, responsible for organizing the British displays at interna-
tional exhibitions. This government role provided Spielmann with a useful net-
work, and experience negotiating with potential lenders of works of art. He 
came to the role of joint Honorary Secretary of the NACF with a valuable ad-
dress book. Spielmann was the son of a Polish immigrant, Adam Spielmann, 
who had married into the Liverpool-based Samuel family, his uncle was Sir 
Samuel Montagu, first Baron Swaythling (1832–1911). Isidore’s wife Emily Se-
bag-Montefiore (1859–1929) was great-niece of Sir Moses Montefiore and was 
both more religious and wealthier than Isidore. Despite five children, theirs was 
not a love match, and Emily professed no interest in art, preferring “racing and 

28 Roger Fry to Lord Balcarres, August 3, 1903. Edinburgh: Crawford Muniments, Acc. 9769/ 
97/18. 

https://foresees�.28


134  Isobel Muir 

bridge”.29 It was therefore surprising to come across a donation of £ 10. 10s 
made to the NACF’s 1924 campaign to acquire Tintoretto’s Vincenzo Morosini for 
the National Gallery from both “Sir Isidore and Lady Spielmann”, his wife (he 
was knighted in 1905).30 So committed was Spielmann to his role, which he 
shared with Robert Witt (1872–1952), as Joint Secretaries of the Fund, that he 
offered his office at 47 Victoria Street as the NACF’s headquarters, and ceased 
all other paid work. As he put it, to dedicate himself to fundraising he was pre-
pared to “have to take other irons out of the fire”.31 

Isidore Spielmann utilized his friends, business associates, and family in 
his NACF fundraising. For example, in 1904, Belfast-born John Jaffé, who lived 
in Nice, France, wrote expressing his interest in making a bequest to the new 
charity.32 At the meeting on November 29, 1904, Spielmann suggested that Max 
Rosenheim should visit Jaffé to inspect his collection, to encourage the donor to 
leave it to “the nation”.33 Spielmann also promised to “convert some of his 
men” to the society, though it was not clear whether he meant Jewish men, or 
merely his friends. Of those he was able to introduce, he mentioned several 
artists: Sir Lawrence Alma-Tadema (1836–1912), Sir Ernest Waterlow (1850– 
1919), Sir Wyke Bayliss (1835–1906), and the art historian Guy Francis Laking 
(1875–1919).34 Of those he promised to invite, the majority were Jewish. He de-
scribed his “surprise” that his uncle Samuel Montagu was not keen, as “he 
thinks the Government should do more” for the arts, while stating of Sir Ernest 
Cassel (1852–1921) that it “would not suit […] to become a member”, but “we 

29 Ruth Sebag-Montefiore, “From Poland to Paddington: the early history of the Spielmann 
family, 1828–1948”, Jewish Historical Studies 32 (1990–1992): 246 
30 The work was acquired for the Gallery in 1924, the gift marking the 20th anniversary of the 
NACF, and the centenary of the National Gallery. It is now NG4004. There were at least 37 
Jewish donors to this campaign. See the Art Fund acquisition file (London: Tate Gallery 
Archive), 9328.3.2.14. 
31 Isidore to Spielmann to Balcarres, July 28, 1903. Crawford Muniments, Acc. 9769/97/18. 
32 See Judit Kiraly, “John and Anna Jaffé: the art lovers from Belfast who gave the Emperor’s 
Library to a nation”, Riviera Reporter (2012), online edition, np. The couple were advised by 
von Bode and built a significant collection of around 500 Old Master paintings, several of 
which they chose to donate to their local Musée Messina in Nice in their own lifetimes. The 
collection was inherited by their nieces and nephews, and was subject to Nazi confiscation in 
1942. See also Doreen Carvajal, “Jewish Heirs Sue Swiss Museum to Recover Constable Pain-
ting”, New York Times, January 25, 2016, on the family’s descendants’ attempts to reclaim John 
Constable’s Dedham from Langham, c. 1813, from the Musée des Beaux-Arts in La Chaux-de-
Fonds, Switzerland, https://archive.nytimes.com/artsbeat.blogs.nytimes.com/2016/01/25/je 
wish-heirs-sue-swiss-museum-to-recover-constable-painting/, accessed March 7, 2023. 
33 National Art Collection-Fund, Minute Book, 1903–1917, London, Tate Gallery Archive, 
9328.1.3.110, 110. 
34 Isidore Spielmann to Balcarres, September 6, 1903, Crawford Muniments, Acc. 9769/97/19. 

https://archive.nytimes.com/artsbeat.blogs.nytimes.com/2016/01/25/jewish-heirs-sue-swiss-museum-to-recover-constable-painting/
https://archive.nytimes.com/artsbeat.blogs.nytimes.com/2016/01/25/jewish-heirs-sue-swiss-museum-to-recover-constable-painting/
https://9328.3.2.14
https://1875�1919).34
https://nation�.33
https://charity.32
https://fire�.31
https://1905).30
https://bridge�.29


Jewish members of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930  135 

might consult the 3 big men – Ld Rothschild, Ld Iveagh and Mr Cotes upon it – 
if we can get hold of them”.35 When sent some suggested names by Balcarres 
and Witt), Spielmann replied: “I think [Sydney] Goldman should be asked; he is 
a useful ‘S. African millionaire’ you know”.36 

Despite detecting hesitancy among some Jewish men like Lord Alfred de 
Rothschild who believed joining would be “improper”, as he was a trustee of 
the National Gallery, nevertheless Isidore Spielmann proved an effective 
fundraiser.37 His participation was the subject of internal debate, as Robert Witt 
wrote admiringly: 

If they [Herringham] want to get rid of Spielmann they are wrong. I had never heard of 
him before I met him over this, but I have got to like him and he is invaluable as having 
unlimited leisure. Apparently, they are all working a dead set against him a being among 
other things “under the thumb of the Rothschilds” and “in the packet of dealers” and stuff 
of that kind and that “he is too fond of intrigue”. It is too absurd even to notice and I 
know no one to whom these epithets would less justly apply – its worthy of Paul Devon-
léde! However, otherwise, they all seem rather ashamed of themselves (except C. P.) 
[Claude Phillips].38 

The accusation from some members that Spielmann was “under the thumb” of 
a Jewish banking family revealed how antisemitism was deeply ingrained in 
élite British society. In the same breath, Witt identified it as “absurd”. Despite 
no real acquaintance with the Rothschilds, who often declined to participate in 
the NACF (indeed Spielmann claimed to have had “a row” with Lord Roth-
schild, perhaps over the 1906 Whitechapel Art Gallery’s Jewish Art and Antiqui-
ties exhibition), the accusation that Spielmann was “in the packet of dealers” 
was also a thinly veiled criticism of Jewish art dealers.39 This “Jewish” associa-
tion would dog Spielmann’s career at the NACF, though the same criticism was 
not faced necessarily by other Jewish members. 

Spielmann showed his strength as a campaigner during the NACF’s acquisi-
tion of Diego Velasquez’s Venus and Cupid (“the Rokeby Venus”), which was on 
offer at Agnews’ London gallery in 1905, for £ 40,000 (Fig. 2). The purchase was 

35 Isidore Spielmann to Balcarres, September 6, 1903, Crawford Muniments, Acc. 9769/97/19. 
Lord [Walter] Rothschild (1868–1937), Lord Iveagh (1847–1927) and Mr [Merton Russell]-Cotes 
(1835–1921) were all prominent businessmen with famous art collections. The last part of Spiel-
mann’s phrase suggests that he was not well-known to any of them. 
36 Charles Sydney Goldman (1868–1958) was German Jewish, and was born in Cape Colony, 
South Africa, where he later became a director of S. Neumann mines. He married Agnes [Mary] 
Peel (1869–1959) in England in 1899, becoming Lord Peel’s son-in-law. 
37 Alfred de Rothschild to Balcarres, August 6, 1903, Crawford Muniments, Acc. 9769/97/19. 
38 Witt to Balcarres, November 16, 1903, Crawford Muniments, Acc. 9769/97/19. 
39 Spielmann to Balcarres, September 11, 1903, Crawford Muniments, Acc. 9769/97/18. 

https://dealers.39
https://Phillips].38
https://fundraiser.37
https://know�.36
https://them�.35


136  Isobel Muir 

controversial, as some of London’s museum trustees like Lord Ronald Suther-
land Gower (1845–1916) thought the nude painting indecent. Gower’s contem-
poraries commented upon the “strangeness” of his criticism but not the irony 
that Gower cast himself as moral “protector”, when he was a well-known homo-
sexual, then a criminal offence.40 Spielmann may himself have been keen to be 
identified as contributing to British cultural life, both as a Jew and as a “patri-
otic art lover”, because he was the subject of some suspicion during his 1906 
campaign to secure the Rokeby Venus for the nation. Gower wrote privately to 
Balcarres in 1905, resigning his membership. In a later letter he cited a Jewish 
conspiracy to acquire the “immoral” painting for “a ludicrous sum […] which 
some shady individuals in the picture trade will well enrich themselves – I think 
you might discuss the amount the Jew Spielmann […] and Witt would make of 
the forty thousand”.41 The inference made here was that as a Jew, Spielmann 
must have an ulterior motive in the acqusition; personal “benefit” through a re-
lationship with “rascally Jew dealers and picture brokers”.42 

Spielmann, if he was aware of Gower’s antisemitic prejudice, was not dis-
suaded from campaigning for the picture’s purchase. He sought contributions 
from friends including the King’s financier, Ernest Cassel (1852–1921): “I have 
gone down on my knees to Sir Ernest Cassel to save us & the Venus”.43 Like Cas-
sel, a significant number of Jews (both NACF members and non-members) 
made contributions to the Venus acquisition, and as a result several were made 
life members, including Herbert Stern, Lord Michelham (1851–1919), Joseph Du-
veen (1843–1908), Ludwig Mond (1839–1909), and his non-Jewish son-in-law, 
Sigismund Goetze (1866–1939).44 Lord Rothschild refused to offer any funds, as 
“all the money he could spare would be given to […] the unemployed in the 
East End and to the families of the Jews massacred in Russia long before he 

40 Anon., “Velasquez and Values”, The Evening Standard, November 21, 1905. See also Martin 
Spychal, “The ‘beautiful boy’ of the Commons: Lord Ronald Gower (1845–1916) and sexual 
identity in Parliament at the time of the Second Reform Act”, The Victorian Commons, Novem-
ber 12, 2020, https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-
commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-se 
cond-reform-act/, accessed April 14, 2024. 
41 Lord Ronald Sutherland Gower to Balcarres, December 7, 1905, Edinburgh, Crawford Mu-
niments Acc. 9769 /97/22. 
42 Lord Ronald Sutherland Gower to Balcarres, December 7, 1905, Edinburgh, Crawford Mu-
niments Acc. 9769 /97/22. 
43 Spielmann to Balcarres, December 3, 1905, Crawford Muniments, Acc. 9769/97/22. 
44 See National Art Collections Fund, Minute Book, 1903–1917, December 12, 1906, London, 
Tate Gallery Archive, 9328.1.3.110, 196. 

https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/
https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/
https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/
https://1866�1939).44
https://Venus�.43
https://brokers�.42
https://thousand�.41
https://offence.40


Jewish members of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930  137 

Fig. 2: (B&W) Diego Velasquez, The Toilet of Venus, ‘the Rokeby Venus’, 1647–1651, oil on 
canvas, presented by the Art Fund, 1906. Museum inventory number: NG2057. © The National 
Gallery, London. 

thought of pictures”, with Spielmann privately worrying that his was “a view a 
great many will take”.45 

The 1905 Odessa pogrom occupied much Jewish charitable activity in Lon-
don during this period.46 At a meeting for the proposed Jewish Art and Artists 
exhibition, hosted by Isidore’s brother Marion, the “idea [of the exhibition] gen-
erally met with strong opposition […]. [S]o much had recently been required of 
the community for matters of absolute necessity, that ‘communal funding’ was 
inopportune; and […] the Jewish people had been too much in the public eye of 
late […] objections had been raised by Lord Rothschild, Sir Samuel Montagu 

45 Gardiner, in Verdi, Saved!, quoting letter from Spielmann to Lord Balcarres, November 15, 
1905, 23. 
46 Much earlier, in 1891, Spielmann had edited a supplement of The Jewish Chronicle on the 
theme of “Darkest Russia”, in which he warned of the plight of Russian Jews in the face of top-
down antisemitism, using the platform to address “a range of charges that Jews encountered in 
Russia”, largely advocating for religious toleration, rather than specifically for a cessation of 
the persecution of Jews. 

https://period.46
https://take�.45


138  Isobel Muir 

and Mr Claude Montefiore”.47 The observation that Jewish people were too visi-
ble, also related to the 1905 “Aliens Act”, Britain’s first modern piece of anti-
immigration legislation. As playwright Alfred Sutro (1863–1933) summarized in 
his letter declining his support for the Whitechapel Jewish Art and Artists exhi-
bition, he felt “as an English Jew [he] would rather he died an English, than a 
Jewish, artist”, and did not want to be identified by others with the Jewish exhi-
bition’s aims.48 

However, for many proud spokespeople among the Jewish community, con-
tributions to national causes like the NACF provided a clear way of demonstrat-
ing one’s sympathy with “British” values. Though patriotism inspired many to 
join the NACF, not least its members with Jewish heritage, arguably the cos-
mopolitanism of its members was the charity’s key strength. Spielmann’s work 
on international exhibitions involved collaboration with foreign governments, 
resulting in 1910 in honours for brothers Marion and Isidore from the Belgian 
Government. Other Jewish philanthropists gave to foreign causes, supporting 
the Red Cross in Britain and France during the First World War, while Henry 
Van den Bergh left £ 4,950 to 12 Jewish and non-Jewish charities in England 
and the Netherlands.49 

Despite the inference that a fear of standing out led Jewish would-be phi-
lanthropists towards the NACF, in fact its campaigns were most successful 
when they sought support from those with a genuine interest in the promotion 
of the arts, rather than simply wealthy individuals wanting to offset their repu-
tations as wealthy businesspeople. Several Jewish NACF members donated con-
sistently throughout their lifetimes and donated their own art collections to the 
nation through the NACF. Among these was Isidore Spielmann, whose collec-
tion of Turkish rugs and Delftware went to the Victoria and Albert Museum 
(V&A). He also donated “the Original Sketch by Verrio for the ceiling of the 
Hampton Court Banqueting House” to the V&A in 1916 (Fig. 3).50 

47 Jewish Art and Artists Exhibition Committee, Minute Book, March 20, 1905, np, Whitechapel 
Art Gallery Archive, WAG/EAR/4/13/1. 
48 Alfred Sutro to Canon Barnett, November 22, 1905, Whitechapel Art Gallery Archive, WAG/ 
EAR/4/13/1. 
49 Harry Schneiderman, “Necrology”, The American Jewish Yearbook 39 (September 6, 1937, to 
September 25, 1938/5698): 588 
50 National Art Collections Fund, Minutes 1903–1917, November 9, 1916, London, Tate Gallery 
Archive, 9328.1.3.110. 

https://Netherlands.49
https://Montefiore�.47


Jewish members of Britain’s National Art Collections Fund, 1903–1930  139 

Fig. 3: Antonio Verrio, Minerva with Allegorical Figures of the Arts and Sciences (sketch for the 
ceiling of the Banqueting House, Hampton Court Palace), c. 1700–1702, oil on paper mounted 
on panel, given to the Victoria and Albert Museum, London, by Sir Isidore Spielman, through 
the National Art Collections Fund, 1916. Museum Inventory number E.1085–1916. ©Victoria 
and Albert Museum, London. 

While facing accusations of disingenuous behaviour, Jews made hitherto unre-
cognized valuable supporters of the National Art Fund, particularly in its infan-
cy. Their presence among its founder members brought the esteem of non-Je-
wish peers and proved to have a positive effect on Jewish and non-Jewish rela-
tions, as their actions disproved antisemitic fears about their “ulterior motives”. 
Moreover, the NACF gave its Jewish members a visible means of proving that 
their “communal values” were not incompatible with national interests, and in-
deed those members of the Jewish community both British and “foreign” played 
a valuable role in upholding and promoting the nation’s cultural wealth. 



140  Isobel Muir 

Bibliography 

Lago, Mary. Christiana Herringham and the Edwardian Art Scene. Lund Humphries, 1996. 
Geddes Poole, Andrea. Stewards of the Nation’s Art: Contested Cultural Authority, 1890–1939. 

University of Toronto Press, 2010. 
Oved, Mosheh. Visions and Jewels. E. Benn, than 1927. 
Schneiderman, Harry. The American Jewish Yearbook 39 (September 6, 1937, to September 25, 

1938/5698). 
Sebag-Montefiore, Ruth. “From Poland to Paddington: the early history of the Spielmann 

family, 1828–1948.” Jewish Historical Studies 32 (1990–1992): 237–57. 
Spychal, Martin. “The ‘beautiful boy’ of the Commons: Lord Ronald Gower (1845–1916) and 

sexual identity in Parliament at the time of the Second Reform Act.” The Victorian Com-
mons. November 12, 2020. https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-
beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-
parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/. 

Stammers, Thomas. “L’exception anglaise?: Constance Battersea et la philanthropie artistique 
des Rothschild d’outre-manche.” In De la sphère privée à la sphère publique: les collec-
tions Rothschild dans les institutions publiques françaises, edited by Pauline Prevost-
Marcilhacy, Laura de Fuccia, and Juliette Trey. INHA, 2019. 

Verdi, Richard, ed. Saved! 100 Years of the National Art Collections Fund. Scala, 1999. 

https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/
https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/
https://victoriancommons.wordpress.com/2020/11/12/the-beautiful-boy-of-the-commons-lord-ronald-gower-1845-1916-and-sexual-identity-in-parliament-at-the-time-of-the-second-reform-act/


Hansjörg Pötzsch 
Passion – Partizipation – Profession. 
Karl Steinacker, bürgerliches Engagement 
und das Vaterländische Museum zu 
Braunschweig (heute: Braunschweigisches 
Landesmuseum) 

Das Vaterländische Museum zu Braunschweig – das heutige Braunschweigische 
Landesmuseum – ist 1891 aus bürgerlichem Engagement heraus gegründet wor-
den und es wurde bis zu seiner Verstaatlichung 1935 auch aus bürgerlichem En-
gagement heraus ehrenamtlich getragen. In diesem Zeitraum der Museumsge-
schichte kam der aus dem Bildungsbürgertum stammenden Braunschweiger Fa-
milie Steinacker eine besondere Rolle zu. Die Familie war dem Museum von 
Anfang an mit Leidenschaft eng verbunden, zunächst nur partizipativ, später 
auch professionell. Diese Verbundenheit besteht indirekt bis heute weiter, und 
das nicht nur mit Blick auf das Braunschweigische Landesmuseum. Denn die 
umfangreiche private, aus der Familie geerbte und durch ihn selbst stetig ver-
mehrte „Universalsammlung“ Karl Steinackers (1872–1944) (Abb. 1) wurde 1946 
zwei Jahre nach seinem Tod zwischen dem Braunschweigischen Landesmuse-
um, dem Herzog Anton Ulrich-Museum und dem Städtischen Museum Braun-
schweig aufgeteilt.1 

Wer war Karl Steinacker?2 Der Kunsthistoriker Karl Steinacker war von 1910 
bis 1935 der erste professionelle Leiter des Vaterländischen Museums. Sein Va-
ter, der Gymnasialschullehrer und Naturwissenschaftler Eduard Steinacker 
(1839–1893), und seine Mutter, Ilse Steinacker (1843–1935), geborene von 
Strombeck, sammelten Kunst- und Kulturgüter, von Ölgemälden und Kupfersti-
chen bis zu Fürstenberger Porzellan. Darüber hinaus waren beide der Braun-
schweigischen Geschichte und Heimat eng verbunden. So verwundert es nicht, 
dass sich Eduard Steinacker 1890 mit diversen Objekten aus seiner Privatsamm-
lung an der auf einer Bürgerinitiative beruhenden Ausstellung „vaterländischer 
Erinnerungen“ an den 75 Jahre zuvor im Krieg gegen Napoleon gefallenen 
Herzog Friedrich-Wilhelm von Braunschweig beteiligte.3 Die alle Erwartungen 

1 Pötzsch: Von Damenunterwäsche bis Dix, S. 167–169, 176–181. 
2 Zu Karl Steinacker vgl. Seeleke: Erinnerungen an Karl Steinacker. 
3 Vgl. Könnecke: Braunschweig in den Jahren 1806–1815. 

Open Access. © 2026 Hansjörg Pötzsch, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-012 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-012


142  Hansjörg Pötzsch 

Abb. 1: Karl Steinacker (1872–1944), Leiter des Va-
terländischen Museums zu Braunschweig (heute: 
Braunschweigisches Landesmuseum), 1910–1935. 
© Fotograf:in unbekannt. Braunschweigisches Lan-
desmuseum, Anja Pröhle (Repro). 

übertreffende Ausstellung war die Initialzündung zur Gründung eines Vaterlän-
dischen Museums in Braunschweig. Das neue Museum sollte nicht nur die vor 
allem aus bürgerlichem Privatbesitz zusammengetragene temporäre Sammlung 
bewahren. Es sollte in Abgrenzung zum Herzoglichen Kunstmuseum (dem heu-
tigen Herzog Anton Ulrich-Museum) und zum Städtischen Museum in aller Brei-
te Objekte zur Veranschaulichung der Geschichte des Herzogtums Braun-
schweig und seines Herzogshauses sammeln und präsentieren und so zu einem 
zentralen Heimatmuseum ausgebaut werden.4 Eduard Steinacker schloss sich 
dem Ausschuss zur Gründung des Museums an. Er gehörte damit neben Gene-
ralleutnant Robert von Wachholtz (1816–1897) als Ausschussvorsitzendem, 
Landsyndikus Albert Rhamm (1849–1924), Bankdirektor Paul Walter (1849– 
1909), Stadtbaurat Ludwig Winter (1843–1930) und Archivdirektor Paul Zimmer-
mann (1854–1933) zu den Gründungsmitgliedern des Vaterländischen Muse-
ums.5 Kurz vor seinem Tod 1893 hatte sich Eduard Steinacker wohl sogar mit 
dem Gedanken getragen, sich pensionieren zu lassen und sich ganz dem Vater-
ländischen Museum zu widmen.6 Doch die Leitung einer musealen Sammlung 
war ihm nicht mehr vergönnt, dafür aber seinem Sohn Karl, der die von beiden 
Elternteilen geerbte Passion für die Braunschweigische Geschichte und Heimat 
und für Kunst und Kultur zu seiner Profession werden lassen sollte. 

4 Zur Gründungsgeschichte des Vaterländischen Museums vgl. Hagen: Von der Gründung bis 
zur Gegenwart, S. 8–12; Zimmermann: Das Vaterländische Museum in Braunschweig. 
5 Vgl. Zimmermann: Das Vaterländische Museum in Braunschweig, S. 38. 
6 Vgl. Zeitungsartikel zum Tode Eduard Steinackers 1893, Braunschweigisches Landesmuse-
um (BLM), Schuber 126. 



Passion – Partizipation – Profession  143 

Der 1872 in Wolfenbüttel geborene Karl Steinacker hatte Kunstgeschichte, 
Archäologie und Geschichte studiert. Nach Abschluss seines Volontariats Ende 
Februar 1902 am Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg trat er eine Stelle 
als wissenschaftlicher Hilfsarbeiter für die Inventarisation der Bau- und Kunst-
denkmäler des Herzogtums Braunschweig am Herzoglichen Kunstmuseum in 
Braunschweig an.7 Der Direktor des Museums, Paul Jonas Meier (1857–1946), 
war gleichzeitig ehrenamtliches Mitglied im Stiftungsvorstand des Vaterländi-
schen Museums. Als der Stiftungsvorstand aufgrund der nicht kostendeckenden 
staatlichen Zuschüsse 1906 an „alle Städte und Gemeinden Braunschweigs und 
an alle Männer und Frauen des Heimatlandes, welche den patriotischen Bestre-
bungen des Museums freundlich gegenüberstehen“, appellierte, das Vaterländi-
sche Museum „durch jährliche Beiträge“ zu unterstützen,8 standen Persönlich-
keiten des gehobenen Bürgertums nicht fern, erwarben Dauerkarten und be-
kannten sich dadurch zum Vaterländischen Museum. Unter den in der 
Dauerkarten-Liste genannten 586 Männern und Frauen, Christen und Juden aus 
dem gesamten Herzogtum Braunschweig, finden sich Gemeindevorsteher, 
Staatsdiener, Bankiers, Unternehmer, Fabrikanten, Apotheker, Ärzte, Juristen, 
diverse Räte, Professoren, Pastoren oder Landwirte und so prominente Braun-
schweiger Namen wie der Bankier Bernhard Meyersfeld (1841–1920), der Ban-
kier Alfred Löbbecke (1855–1944), der Kommerzienrat und Unternehmer Max Jü-
del (1845–1910), der Staatsminister und Vorsitzende des Museumsvorstandes 
Albert von Otto (1836–1922), der Direktor des Naturhistorischen Museums Wil-
helm Blasius (1845–1912), der Justizrat Otto Magnus (1836–1920), der Unterneh-
mer Heinrich Büssing (1843–1929) oder die Verlegerin und Kunstsammlerin He-
lene Tepelmann-Vieweg (1868–1939), aber auch Karl Steinacker, dessen Mutter 
Ilse und deren Schwester Charlotte von Strombeck.9 

Vier Jahre nach diesem finanziellen Engagement für das Vaterländische 
Museum wechselte Karl Steinacker von der Partizipation zur Profession. Denn 
am 1. April 1910 wurde Steinacker Museumsinspektor am Herzoglichen Kunst-
museum, das ihn parallel dazu als ersten professionellen Leiter und, damit ver-
bunden, ersten – und einzigen – wissenschaftlichen Mitarbeiter an das Vater-
ländische Museum abordnete.10 Das Vaterländische Museum war 1903 aus einer 
lockeren, informellen in eine feste, formelle Organisation in Form einer Stiftung 

7 Vgl. Seeleke: Erinnerungen an Karl Steinacker. 
8 Vgl. Aufruf des Vorstandes des Vaterländischen Museums, Braunschweig 1906, BLM, Schu-
ber 126. 
9 Vgl. Dauerkarten-Liste v. 21.06.–27.08.1906, BLM, Mappe Jahres-Beiträge 1909. 
10 Vgl. Schreiben Karl Steinackers zu seinem Dienstantritt v. 01.04.1910, BLM, Schuber 88. 

https://abordnete.10


144  Hansjörg Pötzsch 

Abb. 2: Der 1906 eröffnete Gebäudekomplex des Vaterländischen Museums mit der Aegidien-
kirche (links) und dem Pauliner-Chor (rechts). © Fotograf:in unbekannt. Braunschweigisches 
Landesmuseum, Ingeborg Simon (Repro). 

unter Oberaufsicht des Staatsministeriums umgewandelt worden.11 Eine Ver-
staatlichung des Museums ging damit aber noch nicht einher. Der Museumsvor-
stand konnte in alter partizipativer Form bestehen bleiben. Das Staatsministeri-
um erhielt jedoch das Recht, ein Vorstandsmitglied als Regierungsvertreter zu 
ernennen, um die Kontrolle über die jährlichen staatlichen Zuschüsse gewähr-
leisten zu können. Als Regierungsvertreter wurde Paul Jonas Meier ernannt, der 
schon längere Zeit Mitglied des Museumsvorstandes gewesen war.12 Kontrolle 
über staatliche Mittel war auch der Grund dafür, warum Steinacker als Leiter 
des Vaterländischen Museums nicht dessen Angestellter wurde, sondern als 
Staatsdiener weiterhin am Herzoglichen Kunstmuseum verortet blieb. 

Als Museumsleiter hatte Steinacker das Erbe des 1909 verstorbenen Braun-
schweiger Bankdirektors und ehrenamtlichen Leiters des Vaterländischen Mu-
seums, Paul Walter, angetreten. Nach dessen Tod war niemand aus dem Muse-

11 Vgl. Satzung für das Vaterländische Museum zu Braunschweig und Geschäfts-Ordnung für 
den Vorstand des Vaterländischen Museums v. 31.03.1910, BLM, Schuber 88. 
12 Vgl. Hagen: Von der Gründung bis zur Gegenwart, S. 19 f. 

https://worden.11


Passion – Partizipation – Profession  145 

umsvorstand bereit und in der Lage gewesen, das Museum ehrenamtlich zu lei-
ten. Walter war Mitbegründer des Vaterländischen Museums. Er hatte sich be-
sonders für Heimat- und Militärgeschichte interessiert und mit Begeisterung, Ei-
fer, Zeit und Geld die ehrenamtliche Leitung des Museums nach dessen Grün-
dung übernommen. Im Gegensatz zu Steinacker fehlten ihm allerdings die 
Ausbildung und die Erfahrung zur professionellen Leitung, zur musealen Ge-
staltung und zur wissenschaftlichen Begleitung eines Museums mit ständig 
auch in der Themenbreite wachsenden Sammlungsbeständen.13 

Mit Enthusiasmus leitete Steinacker das Museum, das sein Vater mitgegrün-
det hatte und dem seine Mutter, seine Tante Charlotte von Strombeck und er 
selbst durch Schenkungen, Leihgaben und finanzielle Unterstützungen eng ver-
bunden waren.14 Er stellte sich der neuen Herausforderung und entwarf Pläne 
zur Umgestaltung, zum Finanz- und Personalbedarf des nicht einfach zu bespie-
lenden Museums, das seit 1906 in einer ausgesegneten gotischen Hallenkirche, 
der Aegidienkirche (Abb. 2), untergebracht war. Doch die chronische Unterfi-
nanzierung durchkreuzte alle Pläne. Um der schwierigen finanziellen Situation 
entgegenzuwirken, setzte sich Steinacker zusammen mit dem Museumsvor-
stand wiederholt für die Verstaatlichung des Museums ein, die aber erst mit sei-
ner vorzeitigen Pensionierung 1935 erfolgte.15 Der anfängliche Enthusiasmus 
wich der Ernüchterung und schließlich der Resignation. Dazu kam seine ange-
griffene Gesundheit, mit der er sein vorzeitiges Ausscheiden aus dem Museums-
und Staatsdienst begründete. Die suboptimalen finanziellen und strukturellen 
Gegebenheiten des Vaterländischen Museums hatten ihm allein alle anfallen-
den Tagesaufgaben von der Inventarisierung bis zur Leitung zugewiesen. Sein 
einziger fest angestellter Mitarbeiter war der Museumsdiener, wie er im Januar 
1913 beklagte, der „zugleich Portier, Heizer, Fremdenführer, Restaurator und 
Handlanger war, ausserhalb seiner Museumsstunden auch Bote und Schrei-
ber“.16 Darüber hinaus war Steinacker personell auf die ehrenamtliche Mitarbeit 
von Mitgliedern des Museumsvorstandes angewiesen. Zu nennen ist dabei ne-
ben dem Museumsvorstand und Apotheker Robert Bohlmann (1854–1944), der 
das Museum auch während Steinackers Abwesenheit im Ersten Weltkrieg leite-
te,17 allen voran die einzige Frau im Museumsvorstand und wohl engste ehren-
amtliche Mitarbeiterin Steinackers im musealen Alltag, die Lehrerin Margarethe 
Sack (1854–1936) (Abb. 3). 

13 Vgl. ebd., S. 30–34. 
14 Vgl. Dauerkarten-Liste v. 21.06.–27.08.1906, BLM, Mappe Jahres-Beiträge 1909. 
15 Vgl. Pötzsch: Von Damenunterwäsche bis Dix, S. 168, 181. 
16 Karl Steinacker: Bemerkungen über den Ausbau des Vaterländischen Museums in Braun-
schweig, maschinenschriftliches Manuskript v. 31.01.1913, S. 11, BLM, Schuber 88. 
17 Vgl. Schreiben Robert Bohlmanns v. 30.09.1935 (Kopie), BLM, Schuber 88. 

https://erfolgte.15
https://waren.14
https://Sammlungsbest�nden.13


146  Hansjörg Pötzsch 

Abb. 3: Margarethe Sack (1854–1936), 
ehrenamtliche Mitarbeiterin am Vater-
ländischen Museum unter Karl Steinacker. 
© Fotograf:in unbekannt. Braunschwei-
gisches Landesmuseum, Anja Pröhle 
(Repro). 

Wie Karl Steinacker wies auch Margarethe Sack schon über die Familie erste 
Verbindungslinien zur Braunschweigischen Heimatgeschichte auf. Margarethe 
Sack war die Enkelin des Registrators und Heimatforschers Carl Wilhelm Sack 
(1792–1890), der eine Quellensammlung zur Geschichte der Stadt Braunschweig 
angelegt hatte, die sich heute als „Sacksche Sammlung“ im Stadtarchiv Braun-
schweig befindet.18 Ihre Mutter, Dorette Sack (1822–1898), gehörte zu den ersten 
Braunschweigerinnen und Braunschweigern, die dem neuen Vaterländischen 
Museum Objekte zur Verfügung stellten. Sie ist als zweite Person und als erste 
Frau im Inventarbuch des Museums mit einem Objekt als Dauerleihgabe ver-
zeichnet.19 Dorette Sack war die Gründerin und Vorsitzende des Braunschweiger 
Frauenvereins oder Frauenbildungsvereins, eines Zweigvereins des Allgemei-
nen Deutschen Frauenvereins, dem eine Fortbildungs- und Handarbeitsschule 
angeschlossen war.20 Ihre Tochter, Margarethe Sack, hatte 1906 als Gesangleh-

18 Vgl. Stadtarchiv Braunschweig, H V Sacksche Sammlung. 
19 Vgl. BLM, Inventarbuch 1, VMB 1-1684, 04.07.1890–22.12.1893. 
20 Vgl. Hirsch: Der Frauen-Anwalt, S. 144–146. 

https://zeichnet.19
https://befindet.18


Passion – Partizipation – Profession  147 

rerin an der Abend-Fortbildungsschule für Frauen und Mädchen in Braun-
schweig gelehrt. Sie hatte darüber hinaus „Unterricht in sämtlichen Handarbei-
ten, englischen und französischen Sprachunterricht, Literatur- und Gesangun-
terricht“ angeboten.21 

Am Vaterländischen Museum betreute Margarethe Sack ehrenamtlich die 
Musik-Abteilung. Anlässlich einer Tagung des Allgemeinen Deutschen Frauen-
vereins im Herbst 1911 in Braunschweig stellte sie darüber hinaus die Sonder-
ausstellung „Braunschweig und die Frauen“ über bedeutende Braunschweige-
rinnen zusammen, die von Fürstinnen über Schriftstellerinnen, Gründerinnen, 
Stifterinnen, Wohltäterinnen und „interessante Frauen“ bis zu Äbtissinnen 
reichte.22 Während des Ersten Weltkriegs hielt sie über einen umfangreichen 
Schriftwechsel Kontakt zu Karl Steinacker an der Front und tauschte sich mit 
ihm über das Museum aus. Zu ihren Aufgaben während der kriegsbedingten Ab-
wesenheit Steinackers gehörte das Sammeln von Bekanntmachungen, Verord-
nungen, Flugblättern und anderem Material für das Museum, mit dem Stein-
acker später die Kriegszeit in der Stadt Braunschweig dokumentieren wollte.23 

Steinacker war immer bemüht, neues Material und neue Themen für das 
Museum zu erschließen, die Ausstellung und die Sammlungen in alle Richtun-
gen zu diversifizieren, die soziale, kulturelle, religiöse und politische Vielfalt 
des Herzogtums in ihrer gesamten Bandbreite im Museum zu sammeln und neu-
tral zu präsentieren. Er ging dabei durchaus auch schon zielgruppenorientiert 
vor. So unternahm er mit der Erwerbung von zwei Automobilen, ein 1907 in 
Arnstadt bei Ley gefertigtes und 1909 in Braunschweig zugelassenes Automobil 
des Typs Loreley aus dem Vorbesitz von Klara Schiller und ein Luxusautomobil 
unbekannter Marke aus dem Vorbesitz der Braunschweiger Bankiersfamilie 
Löbbecke,24 und einem Flugzeug, eine Rumpler Taube aus dem Ersten Welt-
krieg, das nach seiner Restaurierung hinzukommen sollte, zwischen 1933 und 
1935 erste Schritte zum Aufbau einer Technik-Abteilung, mit der er explizit die 
Jugend für das Museum begeistern wollte.25 

21 Verzeichnis der Schulen und sonstigen Bildungsanstalten des Herzogtums Braunschweig, 
S. 108 f., 122. 
22 BLM, „Braunschweig und die Frauen“, in: Braunschweiger Neueste Nachrichten v. 
05.10.1911, und „Vom Weltkriege 1914/1918“, maschinenschriftliches Manuskript (Pressemel-
dung), undatiert, BLM, Schuber 88. Korrespondenz – Kuratorin Margarethe Sack – Ausstellung 
Damenbildnisse 1911, BLM, BLM-D 2022 0283. 
23 Vgl. Schreiben von Margarethe Sack an das stellvertretende Generalkommando des X. Ar-
meecorps Hannover v. 14.04.1915, BLM, BLM-D 2022 0414 a-c. 
24 Vgl. Pressemeldung Karl Steinackers v. 05.07.1934, maschinenschriftliches Manuskript, 
BLM, Schuber 88. 
25 Vgl. Schreiben Karl Steinackers an den Leiter der Deutschen Verkehrsfliegerschule (DVS), 
Braunschweig, [Alfred] Keller, v. 02.05.1934, BLM, Schuber 125. 

https://wollte.25
https://wollte.23
https://reichte.22
https://angeboten.21


148  Hansjörg Pötzsch 

Abb. 4: Inneneinrichtung der Hornburger Synagoge im Braunschweigischen Landesmuseum, 
Standort Museum Hinter Aegidien. © Braunschweigisches Landesmuseum, Anja Pröhle. 

Zu seinen Leistungen als Museumsleiter zählt auch die Realisierung zweier 
Großprojekte: die Translozierung der überregional bedeutenden, vom Verfall 
bedrohten barocken Inneneinrichtung der nicht mehr in Gebrauch befindlichen 
Hornburger Synagoge26 (Abb. 4) in das Vaterländische Museum 1924 und die 
Translozierung eines historischen Bortfelder Bauernhauses in den hinteren Hof 
des Museums im Jahr 1928. Die Ursprünge beider Projekte reichen bis in die Zeit 
vor dem Ersten Weltkrieg zurück. Mit der Umsetzung des Bortfelder Bauernhau-
ses schuf Steinacker einen zentralen und authentischen Ort zur Präsentation 
bäuerlich-ländlicher Kultur der Region Braunschweig. Unterstützt wurde die 
Umsetzung des Bauernhauses vom Braunschweigischen Landtag, vom Kreistag, 
von der Kreisdirektion sowie von privater Seite.27 Dagegen musste die Umset-
zung der Synagogeneinrichtung von Hornburg nach Braunschweig ganz ohne 
staatliche Unterstützung auskommen. Sie ist ein besonderes Beispiel für vielfäl-

26 Zur Hornburger Synagoge und zum Aufbau einer Judaica-Abteilung am Vaterländischen 
Museum zu Braunschweig vgl. Hoppe: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, S. 91–112. 
27 Vgl. Karl Steinacker: Das Bauernhaus des Vaterländischen Museums in Braunschweig, in: 
Braunschweigische Landeszeitung v. 06.10.1928, BLM, Schuber 88. 

https://Seite.27


Passion – Partizipation – Profession  149 

tiges bürgerliches Engagement für das Museum, von finanzieller Unterstützung 
bis zu tatkräftigem Anpacken. 

Spätestens 1912 war der Ausschuss für Denkmalpflege im Herzogtum Braun-
schweig bei seinen Ausflügen in die Region zusammen mit Studierenden des 
Baufachs der TH Braunschweig auf die im Verfall befindliche Hornburger Syn-
agoge in der an das Herzogtum Braunschweig angrenzenden preußischen Pro-
vinz Sachsen aufmerksam geworden. Gleichzeitig wurden wohl erste Maßnah-
men zur Sicherung der vom Verfall bedrohten Synagoge vorgenommen.28 Ob 
Karl Steinacker 1912 an dem Ausflug nach Hornburg teilgenommen hat, ist nicht 
bekannt. Ausgeschlossen ist es nicht. Denn Steinacker war seit 1909 Mitglied 
des Ausschusses für Denkmalpflege.29 Klar ist, dass Steinacker sich am 25. Janu-
ar 1914 an den Bankier und Vorsteher der jüdischen Gemeinde Braunschweig 
Bernhard Meyersfeld wandte, der dem Museum seit 1891 durch Schenkungen 
und finanzielle Unterstützungen verbunden war, um ihn für die Umsetzung der 
Synagogeneinrichtung zum Vaterländischen Museum zu begeistern. Dazu 
schrieb er ihm unter anderem: 

„Wir haben soviele christliche kirchliche Altertümer [im Vaterländischen Museum]; dane-
ben auch solche der verwandten, wenn auch teilweis[e] gegensätzlichen Kultusgemein-
schaft vorzuführen[,] wäre eine eines Geschichtsmuseums im höchsten Grade würdige 
Aufgabe. […] Welch einen historischen Wandel würde das anzeigen, wenn dann in unse-
rem Museum Kirche und Synagoge in wissenschaftlicher Gleichberechtigung friedlich ne-
beneinander vorgeführt würden!“30 

Meyersfeld wandte sich daraufhin an den Braunschweiger Landesrabbiner Gut-
man Rülf (1851–1915), der ihm antwortete: „Der Vorschlag des Herrn Dr. Stein-
acker ist mir sympathisch.“31 Wenn sowohl klar sei, dass der letzte männliche 
Hornburger Jude, Sigmund Schwabe (1839–1918), berechtigt sei, über die Syn-
agoge zu verfügen, als auch welche Mittel Meyersfeld für den Erwerb bereitstel-
len könne, dann wollte Rülf zusammen mit einem Rechtsanwalt, vielleicht Nor-
bert Regensburger (1886–1933), Schwabe besuchen und versuchen, den Plan 
Steinackers umzusetzen.32 Der erste Versuch, die Hornburger Synagogenein-
richtung ins Vaterländische Museum zu bekommen, scheiterte allerdings, wie 
Steinacker dem Stadtoldendorfer Geheimen Kommerzienrat Max Levy (1850– 

28 Vgl. Meier: Bericht über die Tätigkeit des Ausschusses für Denkmalpflege im Jahre 1912, 
S. 71. 
29 Vgl. Meier: Bericht über die Tätigkeit des Ausschusses für Denkmalpflege im Herzogtum 
Braunschweig i. J. 1909, S. 37. 
30 Schreiben Karl Steinackers an Bernhard Meyersfeld v. 25.01.1914, BLM, Schuber 90. 
31 Schreiben von Gutman Rülf an Bernhard Meyersfeld v. 26.01.1914, BLM, Schuber 90. 
32 Ebd. 

https://umzusetzen.32
https://Denkmalpflege.29
https://vorgenommen.28


150  Hansjörg Pötzsch 

1927) am 5. März 1914 mitteilte. Schwabe war offenbar nicht bereit gewesen, die 
Synagogeneinrichtung abzugeben beziehungsweise zu verkaufen, obwohl er 
vorher selbst schon Objekte aus der Synagoge verschenkt haben soll.33 

Nachdem Steinacker 1922 bei einem Besuch in Hornburg festgestellt hatte, 
dass sich die baufällige Synagoge kurz vor dem Abbruch befand, unternahm er 
einen zweiten Anlauf zur Überführung der Synagogeneinrichtung in das Vater-
ländische Museum. Zur Unterstützung seines Vorhabens wandte er sich an den 
Grafiker und Illustrator Ephraim Moses Lilien (1874–1925) und den Braun-
schweiger Landesrabbiner Hugo Schiff (1892–1986). Dazu kamen verständnis-
volle und zum finanziellen Engagement bereite Gönner der jüdischen Gemein-
den Braunschweig, Wolfenbüttel und Stadtoldendorf, zum Beispiel die Stadtol-
dendorfer Weberei A. J. Rothschild Söhne, die schon 1905 zu den Förderern des 
Museums gehört hatte,34 deren Teilhaber Richard Wolff (1888–1940) Steinacker 
persönlich ansprach. Auch der Vorsitzende des Museumsvorstandes Robert 
Bohlmann stand hinter Steinackers Plänen. So gelang der zweite Anlauf zur 
Rettung der Hornburger Synagogeneinrichtung und deren Umsetzung in das 
Vaterländische Museum. Ende 1923 konnte mit den Abbauarbeiten begonnen 
werden.35 Amalie Schwabe, das letzte weibliche Mitglied der Hornburger jüdi-
schen Gemeinde, war am 12. Dezember 1923 verstorben,36 ihr Bruder Sigmund 
bereits Anfang 1918.37 Den Abbau in Hornburg und den Wiederaufbau im Vater-
ländischen Museum überwachten Studierende der Hochbauabteilung der TH 
Braunschweig.38 Den Abtransport der Synagogeneinrichtung am 15. und 19. 
April 1924 nach Braunschweig hatten Erich (1887–1982) und Paul Scheyer 
(1886–1956) ermöglicht, die Inhaber der Braunschweiger Konservenfabrik Mase-
berg, deren Vater Leopold Scheyer (1852–1909) das Museum bereits 1906 finan-
ziell unterstützt hatte.39 Ohne Kosten zu berechnen, hatten die Scheyers einen 

33 Vgl. Schreiben Karl Steinackers an Max Levy v. 05.03.1914, handschriftliches Manuskript, 
BLM, Schuber 90. 
34 Vgl. Schreiben der Aktiengesellschaft A. J. Rothschild Söhne an den Vorstand des Vaterlän-
dischen Museums v. 09.11.1905, BLM, Mappe Geldzuweisungen von Privatpersonen 1906. 
35 Vgl. Fotokopie eines unvollständigen und undatierten Berichts Karl Steinackers (1924), 
BLM, Schuber 88. 
36 Vgl. Handschriftliche Notiz im Hängeregister „Kaatz-Repetzky“, BLM, Akten Hans-Jürgen 
Derda. 
37 Vgl. Hornburg. (Das Erlöschen einer jüdischen Gemeinde.), in: Israelitisches Familienblatt, 
7 (14.02.1918), S. 4, https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/ 
11319541?query=Schwabe (05.06.2024). 
38 Vgl. Karl Steinacker: Die Hornburger Synagoge im Vaterländischen Museum zu Braun-
schweig, in: Braunschweigische Landeszeitung v. 26.03.1925, BLM, Schuber 88. 
39 Vgl. Dauerkarten-Liste v. 21.06.–27.08.1906, BLM, Mappe Jahres-Beiträge 1909. 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/11319541?query=Schwabe
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/11319541?query=Schwabe
https://hatte.39
https://Braunschweig.38
https://werden.35


Passion – Partizipation – Profession  151 

Lastwagen zur Verfügung gestellt.40 Beeindruckt vom bürgerlichen Engagement 
bei der Umsetzung der Hornburger Synagogeneinrichtung schrieb Steinacker 
voll des Lobes: 

„Nur mittels so vieler freiwilliger Helfer war es möglich, die vielen und unerwarteten 
Schwierigkeiten der seltenen Aufgabe beiseite zu schaffen und die sich immer wieder dro-
hend auftürmenden finanziellen Schwierigkeiten zu überwinden, denn das Museum hatte 
dafür nur seinen guten Willen, aber kein Geld.“41 

Im Frühjahr 1925 waren die Umsetzungsarbeiten abgeschlossen und die Horn-
burger Synagoge konnte der Öffentlichkeit zusammen mit verschiedenen Dauer-
leihgaben aus der jüdischen Gemeinde Braunschweig und aus der Gandershei-
mer Synagoge präsentiert werden.42 Damit war der Grundstein für eine eigene 
jüdische Abteilung im Vaterländischen Museum gelegt. Bis 1933 sollte die jüdi-
sche Abteilung um weitere Objekte von der jüdischen Gemeinde Braunschweig 
und von Braunschweiger Jüdinnen und Juden aus Stadt und Land bereichert 
werden, die dem Museum und Steinacker offenbar ihr Vertrauen schenkten.43 

Unter ihnen war die Künstlerin, Malerin und Linolschneiderin Helene Lilien 
(1880–1971) (Abb. 5), die Witwe des 1925 verstorbenen Ephraim Moses Lilien. 

40 Vgl. Fotokopie eines unvollständigen und undatierten Berichts Karl Steinackers (1924), 
BLM, Schuber 88. 
41 Karl Steinacker: Die Hornburger Synagoge im Vaterländischen Museum zu Braunschweig, 
in: Braunschweigische Landeszeitung v. 26.03.1925, BLM, Schuber 88 (Im Original ist „guten 
Willen, aber kein Geld“ gesperrt gedruckt). 
42 Vgl. ebd. 
43 Vgl. Hoppe: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, S. 95–103. – Umso mehr über-
rascht, dass sich sowohl in einem Beitrag Steinackers in der „Braunschweigischen Heimat“ 
von 1924 als auch in Steinackers am 21. Februar 1943 abgeschlossener, zwar unveröffentlichter, 
aber wohl für die Publikation vorgesehener Autobiografie bezogen auf einzelne Personen anti-
jüdische Stereotype finden, die darauf schließen lassen, dass Steinacker offensichtlich nicht 
frei von antijüdischen, vielleicht sogar antisemitischen Ressentiments war. Auch der Kontakt 
Steinackers zu Houston Stewart Chamberlain (1855–1927), einem der Wegbereiter des National-
sozialismus, dessen Schriften auch Hitler beeinflussten, wirft Fragen auf. Der NSDAP ist Stein-
acker nicht beigetreten. Vgl. dazu Pötzsch: Von Damenunterwäsche bis Dix, S. 168 f., 179–181; 
Steinacker: Schützenfest und fahrendes Volk, S. 108; Karl Steinacker: Entsagen und Beharren. 
Eine Lebensrückschau, 1943, unveröffentlichtes handschriftliches Manuskript in 2 Bänden, Bd. 
I: S. 35, 93 f., 212, Bd. II: S. 381 f., 502, 527, 531 f., Stadtarchiv Braunschweig, G IX 30, Nr. 50 I-II. 
Zu Steinackers zwar distanzierter, aber doch auch ambivalenter Haltung zum NS-Staat vgl. 
Tagebücher/Notizkalender Karl Steinackers v. 1933, 1935 und 1941 (mit beigelegten Manuskrip-
ten, u. a. der Begründung dafür, warum Steinacker nicht der NSDAP beitreten wollte), Stadt-
archiv Braunschweig, G IX 30, Nr. 49. 

https://schenkten.43
https://werden.42
https://gestellt.40


152  Hansjörg Pötzsch 

Abb. 5: Die Braunschweiger Künstlerin Helene 
Lilien (1880–1971), um 1935/40. © Fotograf:in 
unbekannt. Privatbesitz. 

Helene Lilien war geschäftsführendes Mitglied der Administration des Samson-
schen Legatenfonds der 1928 aus finanziellen Gründen geschlossenen jüdischen 
Wolfenbütteler Samsonschule.44 In dieser Funktion übergab sie dem Vaterländi-
schen Museum 1929 diverse Kunstwerke aus der Samsonschule als Dauerleihga-
be für die jüdische Abteilung.45 Spätestens nach den Terrorakten des November-
pogroms von 1938 dürfte sich Helene Lilien wie viele andere Jüdinnen und Ju-
den dazu entschlossen haben, Deutschland zu verlassen. 1939 emigrierte sie 
zunächst nach Großbritannien, 1943 dann in die USA. Vor ihrer Emigration hat-
te sie vom Vaterländischen Museum beziehungsweise Braunschweigischen Lan-
desmuseum, wie das Museum ab 1938 hieß, im Dezember 1934 und im März/ 
April 1939 insgesamt zehn Kunstwerke zurückgefordert und gegen Quittungen 
zurückerhalten.46 Bei den Kunstwerken handelt es sich vor allem um Portraits 
aus der namengebenden Gründerfamilie der Schule, Samson, mit der Helene Li-
lien über ihren Vater, den Justizrat und Vorsteher der jüdischen Gemeinde 
Braunschweig Otto Magnus, verwandt war, der das Vaterländische Museum 

44 Zur Samsonschule vgl. Busch: Samsonschule Wolfenbüttel (1786–1928). 
45 Vgl. Schreiben Helene Liliens an Karl Steinacker v. 24.01.1929 und von Helene Lilien und 
Karl Steinacker beglaubigte Liste mit den dem Museum leihweise überlassenen Objekten aus 
dem Samsonschen Legatenfonds v. 26.01.1929, BLM, Schuber 58. 
46 Vgl. Rückgabebescheinigung v. 27.12.1934, BLM, Schuber 128, sowie Rückgabebescheini-
gungen v. 31.03.1939 und v. 06.04.1939, BLM, Schuber 119. 

https://zur�ckerhalten.46
https://Abteilung.45
https://Samsonschule.44


Passion – Partizipation – Profession  153 

1906 durch den Kauf einer Dauerkarte unterstützt hatte.47 Dessen Mutter Minna 
(1809–1883) war eine geborene Samson. Helene Lilien wollte die Kunstwerke 
aus ihrer Familie mit in die Emigration nehmen und verpackte sie zum großen 
Teil in ihrem Umzugsgut, das sie allerdings nicht ausführen durfte. Ihr Umzugs-
gut wurde 1941 von der Gestapo konfisziert und später versteigert.48 Der Ver-
bleib ist unbekannt. Nach 1945 hat Helene Lilien vergeblich nach den Kunstwer-
ken in ihrem Umzugsgut gesucht.49 2021 haben ihre Nachkommen die verschol-
lenen Kunstwerke mit Unterstützung des Braunschweigischen Landesmuseums 
bei „Lost Art“ gemeldet.50 Die im Braunschweigischen Landesmuseum verblie-
benen Kunstwerke aus der Samsonschule beließ Helene Lilien auch nach 1945 
als Dauerleihgabe dort, wo sie heute noch in der Dauerausstellung zu sehen 
sind. 

Ohne Menschen wie Helene Lilien, Otto Magnus, Margarethe Sack oder 
Paul Walter und ihr vielfältiges bürgerliches Engagement von der finanziellen 
Unterstützung durch eine Dauerkarte, über Schenkungen, Verkäufe oder Dauer-
leihgaben bis zur aktiven ehrenamtlichen Mitarbeit am Aufbau, an der Leitung 
und an der Gestaltung wäre das Vaterländische Museum nicht entstanden und 
hätte nicht bestehen können. Ohne Karl Steinacker hätte sich das Vaterländi-
sche Museum nicht zu einem zwar chronisch unterfinanzierten und unterbe-
setzten, aber doch professionell geführten und sich diversifizierenden Museum 
mit einer auch überregional herausragenden Judaica-Abteilung entwickeln kön-
nen. Davon profitiert das Braunschweigische Landesmuseum in seinen Samm-
lungen bis heute. 

Und auch heute bedarf es neben einem professionellen Museumsteam bür-
gerlichen Engagements, bedarf es der Partizipation von Bürgerinnen und Bür-
gern, um notwendige Mittel etwa für Veranstaltungen einzuwerben, um das Mu-
seum weiter zu diversifizieren, um es für bisher museumsferne Menschen und 
Communities attraktiv zu gestalten und zu öffnen, um es zu einem partizipati-
ven Ort weiterzuentwickeln. Ansätze für all das bieten auf der einen Seite die 
beiden Fördervereine des Braunschweigischen Landesmuseums, der 1968 ge-
gründete „Freundeskreis“ und der 1996 entstandene „FABL e. V.“ („Freunde der 

47 Vgl. Dauerkarten-Liste v. 21.06.–27.08.1906, BLM, Mappe Jahres-Beiträge 1909. 
48 Vgl. Kleibl/Kiel (Hrsg.): LostLift Datenbank. 
49 Vgl. Schreiben von Helene Lilien an den Central Collecting Point Wiesbaden v. 22.08.1951, 
NARA M1947, EU, Ardelia Hall Collection: Wiesbaden Administrative Records, 1945–1952, p. 
100, fold3, https://www.fold3.com/image/231973592/claims-inquiries-and-claims-by-private-in 
dividuals-after-july-1-1951-page-100-eu-ardelia-hall-collec (05.06.2024). 
50 Vgl. Deutsches Zentrum Kulturgutverluste, Lost Art-Datenbank, Lilien, Helene geb. Ma-
gnus, https://www.lostart.de/de/suche?term=Lilien%2C%20Helene%20geb.%20Magnus&fil 
ter[type][0]=Objektdaten (05.09.2024). 

https://www.fold3.com/image/231973592/claims-inquiries-and-claims-by-private-individuals-after-july-1-1951-page-100-eu-ardelia-hall-collec
https://www.fold3.com/image/231973592/claims-inquiries-and-claims-by-private-individuals-after-july-1-1951-page-100-eu-ardelia-hall-collec
https://www.lostart.de/de/suche?term=Lilien%2C%20Helene%20geb.%20Magnus&amp;filter[type][0]=Objektdaten
https://www.lostart.de/de/suche?term=Lilien%2C%20Helene%20geb.%20Magnus&amp;filter[type][0]=Objektdaten
https://gemeldet.50
https://gesucht.49
https://versteigert.48
https://hatte.47


154  Hansjörg Pötzsch 

Archäologie im Braunschweiger Land e. V.“),51 auf der anderen Seite erste Parti-
zipationsprozesse. So wurde in Zusammenarbeit mit den „Why Guys“ zwischen 
2022 und 2023 in einem Partizipationsprozess ein Konzept zur künftigen Nut-
zung des seinerzeit zum Braunschweigischen Landesmuseum gehörenden Bau-
ernhauses Bortfeld in der Gemeinde Wendeburg entwickelt, das nach 1945 das 
kriegszerstörte alte Bortfelder Bauernhaus in Hinter Aegidien ersetzt hatte.52 

Ganz aktuell läuft der Partizipationsprozess 2024/25 „back to the roots“, der die 
Neueinrichtung der Basisausstellung des in der Restaurierung befindlichen 
Haupthauses des Braunschweigischen Landesmuseums, des Vieweghauses, in 
der Öffentlichkeit thematisieren und mit kleinen Veranstaltungen begleiten 
will. Nicht zu vergessen ist aber auch die ehrenamtliche Mitarbeit engagierter 
Einzelpersonen für das Museum, die es nach wie vor gibt. So erschließt die pen-
sionierte Juristin Erika Gonnermann den handschriftlichen Teil-Nachlass der 
Braunschweiger Juristenfamilie Dedekind im Braunschweigischen Landesmuse-
um. Sie schlägt damit einen Bogen zu den Anfängen des Vaterländischen Muse-
ums, zu den Männern und Frauen um Karl Steinacker, die das Museum aus ei-
ner Passion heraus ehrenamtlich gefördert und tatkräftig unterstützt haben. 

Archivalische Quellen 

Braunschweigisches Landesmuseum (BLM) 
Akten Hans-Jürgen Derda. 
BLM-D 2022 0283: Korrespondenz – Kuratorin Margarethe Sack – Ausstellung Damenbildnisse 

1911. 
BLM-D 2022 0414 a-c: Schreiben von Margarethe Sack an das stellvertretende Generalkom-

mando des X. Armeecorps Hannover v. 14.04.1915. 
Braunschweig und die Frauen, in: Braunschweiger Neueste Nachrichten v. 05.10.1911. 
Mappe Geldzuweisungen von Privatpersonen 1906. 
Mappe Jahres-Beiträge 1909. 
Schuber 58, 88, 90, 119, 125, 126, 128. 
Inventarbuch 1, VMB 1-1684, 04.07.1890–22.12.1893. 

Stadtarchiv Braunschweig 
H V Sacksche Sammlung. 
G IX 30, Nr. 49: Tagebücher/Notizkalender Karl Steinackers v. 1933, 1935 und 1941. 

51 Vgl. Braunschweigisches Landesmuseum, Freundeskreise des Braunschweigischen Lan-
desmuseums, https://3landesmuseen-braunschweig.de/braunschweigisches-landesmuseum/ 
das-museum/freundinnen-und-foerderinnen (06.06.2024). 
52 Vgl. The Why Guys GmbH, Bauernhaus Bortfeld, Zusammenfassung des Projekts, https:// 
www.bauernhaus-bortfeld.de/ (06.06.2024). 

https://3landesmuseen-braunschweig.de/braunschweigisches-landesmuseum/das-museum/freundinnen-und-foerderinnen
https://3landesmuseen-braunschweig.de/braunschweigisches-landesmuseum/das-museum/freundinnen-und-foerderinnen
https://www.bauernhaus-bortfeld.de/
https://www.bauernhaus-bortfeld.de/
https://hatte.52


Passion – Partizipation – Profession  155 

G IX 30, Nr. 50 I-II: Karl Steinacker, Entsagen und Beharren. Eine Lebensrückschau, 1943, un-
veröffentlichtes handschriftliches Manuskript in 2 Bänden. 

Fold3 
NARA M1947, EU, Ardelia Hall Collection: Wiesbaden Administrative Records, 1945–1952, p. 

100, fold3, https://www.fold3.com/image/231973592/claims-inquiries-and-claims-by-pri 
vate-individuals-after-july-1-1951-page-100-eu-ardelia-hall-collec (05.06.2024). 

Bibliografie 

Busch, Ralf: Samsonschule Wolfenbüttel (1786–1928), Ausstellung aus Anlaß der 200. Wieder-
kehr des Gründungstages, Wolfenbüttel 1986. 

Hagen, Rolf: Von der Gründung bis zur Gegenwart (Braunschweigisches Landesmuseum für 
Geschichte und Volkstum, 1), Braunschweig 1966. 

Hirsch, Jenny (Hrsg.): Der Frauen-Anwalt. Organ des Verbandes deutscher Frauenbildungs- und 
Erwerbvereine, 1 (1871). 

Hoppe, Jens: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen. Zur nichtjüdischen Museologie des 
Jüdischen in Deutschland, Münster u. a. 2002. 

Israelitisches Familienblatt, 7, (14.02.1918), https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/pe 
riodical/pageview/11319541?query=Schwabe (05.06.2024). 

Kleibl, Kathrin/Kiel, Susanne (Hrsg.): LostLift Datenbank, Deutsches Schifffahrtsmuseum – 
Leibniz-Institut für Maritime Geschichte, Umzugsgut: Helene Emma Lilien, geb. Magnus, 
https://lostlift.dsm.museum/de/detail/collection/42551d9c-6c8c-428e-b5d2-
a45d9208d385 (zuletzt aktualisiert am 02.01.2024) (05.06.2024). 

Könnecke, Otto: Braunschweig in den Jahren 1806–1815. Zweites Heft. Ein Bilder-Verzeichniss 
zusammengetragen für die im Juni 1890 zu Braunschweig veranstaltete Ausstellung vater-
ländischer Erinnerungen aus der Zeit von 1806 bis 1815, Braunschweig 21890. 

Meier, Paul Jonas: Bericht über die Tätigkeit des Ausschusses für Denkmalpflege im 
Herzogtum Braunschweig i. J. 1909, in: Braunschweigisches Magazin (1910), 3, S. 36–38. 

Meier, Paul Jonas: Bericht über die Tätigkeit des Ausschusses für Denkmalpflege im Jahre 
1912, in: Braunschweigisches Magazin (1913), 6, S. 70 f. 

Pötzsch, Hansjörg: Von Damenunterwäsche bis Dix. Recherchen in heterogenen Beständen am 
Beispiel des Kooperationsprojekts „Sammlertum in Braunschweig“, in: Jochen Meiners 
(Hrsg.): NS-Kunstraub lokal und europäisch. Eine Zwischenbilanz der Provenienzfor-
schung in Celle, Celle 2018, S. 166–203. 

Seeleke, Kurt: Erinnerungen an Karl Steinacker, in: Braunschweig: Berichte aus dem Kulturel-
len Leben, Braunschweig 1972, S. 24 f. 

Steinacker, Karl: Schützenfest und fahrendes Volk, in: Braunschweigische Heimat 15 (1924), 4, 
S. 104–108. 

Verzeichnis der Schulen und sonstigen Bildungsanstalten des Herzogtums Braunschweig 
nebst ausführlichen Angaben über Aufsicht, Schulvorstand, Leitung, Lehrkörper, Gehalts-
verhältnisse, Schülerzahl, Schulgeld, Mittel, Lehrgang u. Lehrziel und Geschichte, Braun-
schweig/Leipzig 1906. 

https://www.fold3.com/image/231973592/claims-inquiries-and-claims-by-private-individuals-after-july-1-1951-page-100-eu-ardelia-hall-collec
https://www.fold3.com/image/231973592/claims-inquiries-and-claims-by-private-individuals-after-july-1-1951-page-100-eu-ardelia-hall-collec
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/11319541?query=Schwabe
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/11319541?query=Schwabe
https://lostlift.dsm.museum/de/detail/collection/42551d9c-6c8c-428e-b5d2-a45d9208d385
https://lostlift.dsm.museum/de/detail/collection/42551d9c-6c8c-428e-b5d2-a45d9208d385


156  Hansjörg Pötzsch 

Zimmermann, Paul: Das Vaterländische Museum in Braunschweig, in: Braunschweigisches 
Magazin (1906), 4, S. 37–44. 

https://www.bauernhaus-bortfeld.de/ (06.06.2024). 
https://www.lostart.de/de/suche?term=Lilien%2C%20Helene%20geb.%20Magnus&filter 

[type][0]=Objektdaten (05.09.2024). 
https://3landesmuseen-braunschweig.de/braunschweigisches-landesmuseum/das-museum/ 

freundinnen-und-foerderinnen (06.06.2024). 

https://www.bauernhaus-bortfeld.de/
https://www.lostart.de/de/suche?term=Lilien%2C%20Helene%20geb.%20Magnus&amp;filter[type][0]=Objektdaten
https://www.lostart.de/de/suche?term=Lilien%2C%20Helene%20geb.%20Magnus&amp;filter[type][0]=Objektdaten
https://3landesmuseen-braunschweig.de/braunschweigisches-landesmuseum/das-museum/freundinnen-und-foerderinnen
https://3landesmuseen-braunschweig.de/braunschweigisches-landesmuseum/das-museum/freundinnen-und-foerderinnen


Christopher Galler 
Das Bomann-Museum Celle als Resultat 
einer lokalen Bürgerbewegung 

Das heutige Bomann-Museum Celle war das Resultat einer Initiative aus dem 
Bürgertum und reiht sich damit in die typischen Museumsgründungen des 19. 
Jahrhunderts ein, als zunächst in zahlreichen großen Städten Museen als fester 
Bestandteil bürgerlichen Lebens entstanden und dieser „Trend“ allmählich 
auch in der Fläche Einzug hielt.1 

Bereits ab 1877 sind Initiativen zur Gründung eines Museums in Celle nach-
weisbar, als sich ein erster Verein bildetet, der sich sowohl um den Aufbau ei-
ner Sammlung als auch um die Gewinnung finanzieller Mittel bemühte. Aller-
dings war dieser Initiative noch kein nachhaltiger Erfolg beschieden. Erst das 
1892 anstehende 600-jährige Stadtjubiläum von Celle sowie das Engagement 
geeigneter Persönlichkeiten sorgten dafür, dass sich ein Museum nun fest eta-
blieren konnte.2 Einerseits schärfte das Jubiläum das Interesse an einem Ort zur 
Erhaltung der historischen Zeugnisse, und andererseits engagierte sich zu die-
sem Zeitpunkt schon der spätere Namensgeber Wilhelm Bomann (1848–1926) 
(Abb. 1) maßgeblich für das Projekt.3 Daher wird er auch als Gründer betrachtet, 
obwohl er erst 1898 den Vorsitz des Museumsvereins übernahm. Bomann ent-
stammte einer Fabrikantenfamilie, die einige Generationen zuvor von Schwe-
den nach Celle gekommen war. Sie betrieb eine Wollgarnfabrik, die sogar eine 
Filiale in New York unterhielt, wo Bomann zwischen 1868 und 1871 selbst lebte 
und arbeitete. Nach seiner Rückkehr übernahm er 1877 die Leitung der Fabrik 
und führte sie bis 1909 neben dem Engagement für das Museum weiter. Natür-
lich war es keineswegs Bomann allein, der das Gelingen des Museumsprojekts 
ermöglichte, jedoch kommt ihm sicherlich von Beginn an die führende Rolle 
zu.4 

1 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 44 f.; Korff: Museumsdinge 
deponieren – exponieren, S. 52. 
2 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 57 f. 
3 Vgl. ebd., S. 58 f. 
4 Vgl. ebda., S. 73–76; Hack: Wilhelm Bomann, S. 25–42. 

Open Access. © 2026 Christopher Galler, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-013 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-013


158  Christopher Galler 

Abb. 1: Museumsgründer Wilhelm 
Bomann, um 1914 © Bomann-Museum 
Celle. 

Dies gilt auch für die feste und nachhaltige Etablierung des 1892 gegründeten 
Museumsvereins, dessen Mitgliederzahl nun schnell anstieg. Bereits wenige Mo-
nate nach seiner Gründung hatte er 178 Mitglieder in seinen Reihen und bis 
1913 wuchs die Zahl kontinuierlich weiter auf 811 Personen. Somit hat sich die 
Mitgliederzahl in diesen zwei Jahrzehnten mehr als vervierfacht. Selbst wenn 
darunter auch Auswärtige vertreten waren, stellt dies doch eine erhebliche Mo-
bilisierungsleistung dar, da in diesem Zeitraum nur rund 20.000 Menschen in 
Celle lebten. Allerdings rekrutierten sich die Mitglieder keineswegs aus allen 
Bevölkerungsschichten, sondern es waren vor allem Lehrer, Pastoren, Ärzte, Ar-
chitekten, Juristen, höhere Beamte sowie Fabrikanten und Industrielle vertre-
ten. Frauen tauchen nur sehr wenige in den Mitgliederlisten auf, in der Regel 
sind dies die Ehefrauen der wohlhabenden Fabrikanten in Celle.5 Obwohl sich 
im Kontext der aufkommenden Heimatbewegung die ländliche Kulturgeschich-
te zu einem wesentlichen Bestandteil des Museums entwickelte, war die bäuer-
liche Bevölkerung kaum vertreten. Lediglich einige adlige Rittergutsbesitzer fin-
den sich in den Mitgliederlisten. Dieses Bild deckt sich allerdings mit anderen 
Vereinigungen der Heimatbewegung, die vor allem eine Bewegung des städti-
schen Bürgertums darstellte.6 

5 Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 66 f. 
6 Im Heimatbund Niedersachsen waren beispielsweise zwischen 1903 und 1909 keine Arbeiter 
vertreten und nur 1,5 Prozent waren Bauern, die lediglich zusammen mit den weit stärker ver-



Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  159 

Im Gegensatz zur vorherigen Initiative von 1877 konnte 1892 auch das 
Raumproblem zumindest vorläufig gelöst werden, da das neue Museum das Ge-
bäude der ehemaligen Bürgerschule in Celle nutzen konnte.7 Auch die Samm-
lung wurde neben gezielter Akquise durch Zuwendungen aus der Bevölkerung 
und häufig auch durch Mitglieder des Museumsvereins zusammengetragen. Zu 
Beginn wurde das grob gehaltente Sammlungskonzept, dass den Schwerpunkt 
auf Objekte aus Celle und seiner Umgebung legte, nicht konsequent eingehal-
ten. Erst mit der Übernahme des Vorsitzes durch Wilhelm Bomann wurde das 
Konzept genauer gefasst und stärker beachtet. In der Anfangszeit wurden auch 
Gegenstände in die Sammlung aufgenommen, die von einzelnen Mitgliedern 
des Vereins als museumswürdig betrachtet wurden, auch wenn sie nicht aus 
Celle oder der Umgebung stammten. So wurde 1892 auch eine naturkundliche 
Sammlung aufgebaut und teilweise gelangten Objekte in den Bestand, die in 
kolonialen Zusammenhängen ihren Weg nach Europa und Celle gefunden hat-
ten. Zu nennen ist hier etwa Schmuck, den Missionare der Mission in Her-
mannsburg bei Celle mitgebracht hatten, oder Waffen und sonstige Gegenstän-
de aus der Südsee.8 In den ersten Ausstellungen wurde dieses Kulturgut auch 
direkt den heimischen Zeugnissen bäuerlichen Lebens gegenübergestellt, ge-
prägt von dem damaligen europäischen Überlegenheitsgefühl hinsichtlich an-
derer Kulturen.9 

Wenige Jahre nach der Gründung sammelte Bomann jedoch gezielter und 
gab teilweise das außereuropäische Kulturgut ab, etwas an das damalige Pro-
vinzialmuseum in Hannover, dem heutigen Landesmuseum Hannover.10 Vor al-
lem drei Schwerpunkte etablierten sich für die Sammlung des Museums: Dies 
war einmal die lokale Stadtgeschichte, dann die hannoversche Militär- und Lan-
desgeschichte sowie die bäuerliche Kulturgeschichte. Die beiden Letzteren wa-
ren in der Vorstellung von Bomann aber keineswegs auf die Region um Celle 
begrenzt, da er das Celler Museum, welches sich seit 1895 offiziell „Vaterländi-
sches Museum“ nannte, als das wesentliche Museum zur Erinnerung an das 
1866 untergegangene Königreich Hannover betrachtete. In den Reihen des Mu-
seumsvereins waren mit dem Hauptmann a. D. Magnus von Loesecke auch sehr 
welfentreue Personen vertreten, die nicht nur die Erinnerung an das vormalige 

tretenen Gutsbesitzern und -pächtern auf einen Anteil von 6,8 Prozent kamen. Vgl. Hartung: 
Konservative Zivilisationskritik und regionale Identität, S. 84. 
7 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 58. 
8 Vgl. ebd., S. 80–84. 
9 Diese ist der damaligen Berichterstattung in einer örtlichen Zeitung zu entnehmen, vgl. Cel-
lesche Zeitung, 15.10.1898. 
10 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 81–83. 

https://Hannover.10


160  Christopher Galler 

Königreich Hannover pflegen wollten, sondern die politische und territoriale 
Wiederherstellung anstrebten.11 

Die Ausrichtung und der Anspruch des Vaterländischen Museums in Celle 
brachten es aber bald in Konkurrenz mit dem 1903 gegründeten Vaterländi-
schen Museum in Hannover, das nahezu identische Ansprüche und Zielsetzun-
gen verfolgte.12 Generell war in Teilen der bürgerlichen und vor allem adeligen 
Kreise im ehemaligen Königreich Hannover noch eine starke Verbindung zum 
ehemals souveränen Staat vorhanden, die auch die Triebkraft für dessen mu-
seale Bewahrung bildete.13 Weiterhin hatte die sich um 1900 herausbildende 
Heimatschutzbewegung einen starken Einfluss auf die Konzeption des Celler 
Museums. Wie schon erwähnt, war es vor allem eine Bewegung des städtischen 
Bürgertums, die besonders auf den Wandel der sozialen Strukturen im ländli-
chen Raum infolge von einsetzender Rationalisierung und Industrialisierung in 
der Landwirtschaft reagierte.14 Daher strebte sie danach, die tradierte und oft 
idealisiert betrachtete bäuerliche Lebenswelt zumindest museal zu bewahren. 
Bauern selbst waren aber in der Heimatbewegung so gut wie gar nicht vertre-
ten. 

Das Engagement des städtischen Bürgertums zeigt sich am Beispiel des Va-
terländischen Museums in Celle hingegen auf vielfältige Weise. Neben den 
schon genannten Stiftungen für die Sammlung wurde auch früh der Aufbau der 
Ausstellungen durch außerordentliche Zuwendungen finanziert. Hierbei taten 
sich die jüdischen Mitglieder des Vereins besonders hervor. Einige, wie der Leh-
rer Julius Löwenstein, waren von Beginn an dabei und der Museumsverein hatte 
zu Hochzeiten 16 jüdische Mitglieder in seinen Reihen, was bei einer jüdischen 
Gemeinde mit rund 80 Personen ein noch deutlicheres Engagement als in der 
Gesamtbevölkerung aufzeigt.15 Unter den Vereinsmitgliedern waren auch Otto 
und Sartorius Rheinhold, die als Unternehmer durch die Förderung von Kiesel-
gur und Erdöl vermögend geworden waren und sich vielseitig für wohltätige 
Zwecke einsetzten.16 Sartorius Rheinhold übernahm beispielsweise in den Jah-
ren 1896 und 1897 mit einem Neffen Arnold Daniel fast 30 Prozent der Kosten 

11 Vgl. Obenaus: Der Museumsverein, seine jüdischen Mitglieder und das Bomann-Museum in 
Celle, S. 192; Buhr: Celle im Kaiserreich, S. 82–84. Zur welfischen Bewegung vgl. auch Aschoff: 
Die welfische Bewegung und die Deutsch-hannoversche Partei, S. 41–64. 
12 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 61. 
13 Vgl. Aschoff: Die welfische Bewegung und die Deutsch-hannoversche Partei, S. 41–64. 
14 Vgl. Schmidt: Geschichte und Heimat, S. 1–44. 
15 Vgl. Obenaus: Der Museumsverein, seine jüdischen Mitglieder und das Bomann-Museum in 
Celle, S. 170–195. 
16 Vgl. Buhr: Die jüdischen Unternehmer Sartorius und Otto Rheinhold, S. 173–214; Schnei-
der: Das Vaterländische Museum Hannover im Ersten Weltkrieg, S. 152. 

https://einsetzten.16
https://aufzeigt.15
https://reagierte.14
https://bildete.13
https://verfolgte.12
https://anstrebten.11


Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  161 

für den Einbau einer Bauernstube im ersten Museumsgebäude.17 Der Oberpost-
sekretär Iwan Dawosky (Abb. 2), der von Beginn an Mitglied im Museumsverein 
war, arbeitete nach seiner Pensionierung auch ehrenamtlich im Museum gegen 
eine kleine Entschädigung.18 

Abb. 2: Ehepaar Lydia und Iwan Dawosky, um 1910 © Bomann-Museum Celle. 

Da das 1892 bezogene ehemalige Schulgebäude aber eher ein Provisorium war, 
begannen wenige Jahre später die Planungen für ein neues und repräsentatives 
Museumsgebäude. Im Dezember 1900 bildete sich ein Ausschuss, dem unter an-
derem der königliche Baurat Lucas angehörte. Er war es auch, der knapp ein 
Jahr später einen ersten Entwurf vorlegte. Weitere Entwürfe folgten, unter ande-
rem einer von Eduard Schlöbcke, der besonders von Neo-Renaissance-Elemen-
ten geprägt war.19 Da Bomann sie aber für finanziell nicht machbar hielt, wand-
te er sich zunächst an den Lüneburger Architekten Franz Krüger. Letztlich über-
zeugten aber auch dessen Entwürfe nicht, sodass sich der Vorstand des 
Museumsvereins kurzfristig für Pläne des Architekten Alfred Sasse entschied 
und Krüger für die geleistete Arbeit schließlich entschädigen musste. Sasses 
Entwurf überzeugte vor allem, da die geplante Ehrenhalle der hannoverschen 
Armee auch im äußeren Baukörper deutlich hervortrat und ein Torbogen das 

17 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 67; Obenaus, Der Museums-
verein, seine jüdischen Mitglieder und das Bomann-Museum in Celle, S. 174. 
18 Vgl. Riege: Iwan Dawosky – ein jüdischer Geschichtsschreiber von Celle, S. 205–226. 
19 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 94–96; Otten: Das Treffen an 
der Göhrde, S. 45. 

https://Entsch�digung.18
https://Museumsgeb�ude.17


162  Christopher Galler 

Gebäude mit dem nahen Pfarrwitwenhaus verband, das schon für eine spätere 
Erweiterung vorgesehen war. Zudem wurden verschiedene Stilelemente aufge-
griffen, die auch beim Celler Rathaus und beim Celler Schloss zu finden waren 
(Abb. 3). Der Bau konnte nach dem Abriss der Alten Wache an repräsentativer 
Stelle gegenüber dem Celler Schloss errichtet werden.20 

Abb. 3: Fassadenentwurf von Alfred Sasse, April 1903 © Bomann-Museum Celle. 

Auch für den Entwurf von Sasse mussten Finanzmittel in damals nicht unerheb-
licher Höhe beschafft werden. Es gelang Wilhelm Bomann jedoch, das vormali-
ge hannoversche Königshaus bzw. Ernst August von Cumberland zu einer er-
heblichen Unterstützung in Höhe von 45.000 Mark zu bewegen. Eine fast ähn-
lich hohe Summe von knapp 40.000 Mark konnte aber durch Spenden von 
Mitgliedern des Museumsvereins und der Celler Bevölkerung aufgebracht wer-
den, was wiederum das starke bürgerschaftliche Engagement für das Projekt 
hervorhebt.21 Die Resultate der Sammlungen wurden in Form von mehreren Ga-
ben-Verzeichnissen in der Zeitung veröffentlicht. Das erste Verzeichnis (Abb. 4) 
wurde angeführt von Frau v. Adelebsen, geb. Reichsgräfin v. Schwicheldt, mit 

20 Vgl. Galler: Die Sasse-Entwürfe und der Museumsbau, S. 127–132; Otten: Das Treffen an der 
Göhrde, S. 56. 
21 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 98. 

https://hervorhebt.21
https://werden.20


Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  163 

Abb. 4: Erstes Gaben-Verzeich-
nis für den Neubau des Vater-
ländischen Museums, 
veröffentlicht in der Celle-
schen Zeitung vom 25. April 
1904. 

einer Zuwendung von 1.000 Mark. Wilhelm Bomann gab 500 Mark aus seinem 
privaten Vermögen, ebenso der schon erwähnte Unternehmer Sartorius Rhein-
hold.22 Die weiteren veröffentlichten Gaben-Verzeichnisse enthielten dann auch 
kleine Zuwendungen.23 Die Nennung der Namen sollte sicherlich die Spenden-
bereitschaft fördern und unterstreichen, dass jede Zusendung den gleichen ide-
ellen Wert für das Gelingen des Projekts hatte. 

Bei der inhaltlichen Ausgestaltung des neuen Museumsgebäudes und sei-
ner Ausstellung dürfte Wilhelm Bomann tatsächlich die sehr maßgebende Kraft 
gewesenen sein. Allerdings war er dabei auch ohne Zweifel auf ein Netzwerk 
angewiesen und beteiligte je nach Thema auch geeignete Persönlichkeiten. Dies 
geschah etwa bei der Einrichtung einer kleinen „israelitischen Abteilung“. Ju-
daica wurden von vielen Museen trotz Anfeindungen aus antisemitischen Krei-
sen zu Beginn des 20. Jahrhunderts aktiv gesammelt, beispielsweise auch vom 

22 Vgl. Cellesche Zeitung, 25.04.1904. 
23 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 69. 

https://Zuwendungen.23


164  Christopher Galler 

Germanischen Nationalmuseum in Nürnberg.24 Dieser Umstand hat auch Bo-
mann dazu angeregt, Objekte des jüdischen Kultus in die Ausstellung aufzu-
nehmen. Dazu bat er den jüdischen Lehrer Julius Löwenstein um Unterstützung 
durch zügige Beschaffung entsprechender Objekte für die Ausstellung und si-
cherte ihm die Erstattung seiner Auslagen zu.25 

Neben gezieltem Ansprechen rief der Vereinsvorstand auch immer wieder 
öffentlich zur Schenkung von Sammlungsgütern auf, so etwa 1901 für die be-
reits geplante Ruhmeshalle der hannoverschen Armee, die ein Kernstück der 
musealen Erinnerung an die hannoversche Armee und das Königreich allge-
mein bilden sollte. Die Anzeige wurde auch in überregionalen Zeitungen veröf-
fentlicht, beispielsweise an Orten wie Langensalza, wo die letzte Schlacht der 
hannoverschen Armee stattgefunden hatte und Erinnerungsstücke vorhanden 
sein konnten.26 Unter anderem durch solche Maßnahmen gelang es, zahlreiche 
Objekte für die Ausstattung der Ruhmeshalle zusammenzutragen. Allerdings 
reichten die finanziellen Mittel nicht aus, um zur Einweihung des Museumsge-
bäudes im Jahr 1907 das geplante große Schlachtengemälde zu realisieren. Da-
her wurde diese Leerstelle bewusst mit einem Schriftzug versehen, der zu weite-
ren Spenden hierfür aufforderte. Gleichzeitig bildete sich auch ein Komitee zur 
Mittelbeschaffung, in dem sich wiederum Sartorius Rheinhold maßgeblich en-
gagierte. Die Lösung brachte in diesem Fall allerdings ein Unterstützungsge-
such an Kaiser Wilhelm II., der sich bei seinem Besuch am 19. Juni 1908 dazu 
bereiterklärte, die Kosten für ein solches Gemälde zu übernehmen. Er verfolgte 
hierbei aber auch politische Ziele, weil er an einer Aussöhnung mit dem Welfen-
haus interessiert war und daher eine hannoversche Traditionspflege unterstütz-
te, solange sie sich nicht gegen seinen Herrschaftsanspruch richtete. Zur Moti-
vation des Kaisers passte auch das gewählte Motiv des Gefechtes an der Göhrde, 
wo 1813 die hannoversche Brigade unter anderem gemeinsam mit den Preußen 
gegen die Franzosen gekämpft hatte.27 

Wilhelm Bomann stand nicht nur dem Museumsverein vor, sondern leitete 
bis 1912 auch maßgeblich die alltägliche Museumsarbeit. Mit Albert Neukirch 
(Abb. 5) erhielt Bomann 1912 einen Assistenten, der 1923 schließlich seine Nach-
folge als Museumsdirektor antrat. Während zuvor ein aus dem Bürgertum stam-
mender, aber dennoch in Museumsfragen auf der Höhe seiner Zeit agierender 
Autodidakt das Museum geleitet hatte, trat mit Neukirch eine wissenschaftlich 

24 Vgl. Hoppe: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, S. 77–79. 
25 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 88. 
26 Vgl. ebd., S. 84–86. 
27 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 102 f.; Obenaus: Das „Vater-
ländische Museum“ in Celle, S. 68 f.; Otten: Das Treffen an der Göhrde, S. 198 f. 

https://hatte.27
https://konnten.26
https://N�rnberg.24


Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  165 

vorgebildete Kraft an seine Stelle.28 Auch dieser Schritt markiert den allmähli-
chen Übergang von einer bürgerlichen Initiative zu einem deutlich stärker kom-
munal getragenen Museum. Auch der Museumsverein hatte vor Beginn des Ers-
ten Weltkriegs seinen Höhepunkt erreicht. Einerseits erodierte durch den Krieg 
und seine Folgen der finanzielle Wohlstand des tragenden Bürgertums, und an-
dererseits folgte nach dem Tod von Wilhelm Bomann auch keine Persönlichkeit 
an der Spitze nach, die eine vergleichbare Mobilisierungsleistung entfachen 
konnte. Somit trat nach 1914 zunächst eine Phase der Stagnation bei den Mit-
gliederzahlen ein; der Einfluss der Mitglieder auf die aktive Museumsarbeit 
nahm ab. Diese lag ab 1923 vor allem in den Händen von Albert Neukirch, der 
zwar offiziell noch für den Museumsverein tätig war, jedoch von der Stadt Celle 
besoldet wurde. Der seit 1924 amtierende Bürgermeister Ernst Meyer zeigte In-
teresse an Kultur, was aber auch dazu führte, dass der städtische Einfluss auf 
das Museum zunahm.29 

Neu unter Albert Neukirch war seit Beginn der 1920er-Jahre, dass nun regel-
mäßig Sonderausstellungen angeboten wurden, wobei es sich nicht selten um 
Kunstausstellungen handelte. Diese boten andere Formen von Partizipation als 
bislang. So konnten zum Beispiel verschiedene Künstlervereinigungen ihre 
Werke ausstellen. Neben der dominierenden Heimatkunst waren gelegentlich 
auch moderne Kunstrichtungen wie abstrakte Malerei vertreten.30 Weiterhin 
entwickelte sich seit Mitte der 1920er-Jahre eine sehr enge Zusammenarbeit mit 
den wichtigen Mitgliedern der Celler Ortsgruppe des „Verbands Deutsche Frau-
enkultur“31, wie etwa den Schriftstellerinnen Carla Meyer-Rasch oder Lely Kem-
pin. Diese kuratierten auch maßgeblich einige Ausstellungen, beispielsweise 
1926 die Ausstellung „Porzellan aus Privatbesitz“, bei der Porzellan aus Privat-
haushalten gezeigt wurde (Abb. 6).32 Zudem etablierten sich Ende der 1920er-
Jahre die „Celler Modenspiele“, bei der vornehmlich Angehörige der Celler 
Frauenkultur in historischen Kostümen aus der Museumssammlung historische 
Szenen aufführten. Die Drehbücher hierfür fertigte in der Regel die schon er-
wähnte Carla Meyer-Rasch an. Die Celler Modenspiele erfreuten sich so großer 
Beliebtheit, dass sie schnell auch außerhalb von Celle aufgeführt wurden.33 

28 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 119–130. 
29 Vgl. ebd., S. 128–133; Hack: Wilhelm Bomann, S. 25–42. 
30 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 196–201. 
31 Vor 1933 führte der Verband den Namen „Verband für deutsche Frauenkleidung“. 
32 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 202. 
33 Vgl. ebd., S. 204–206. 

https://wurden.33
https://vertreten.30
https://zunahm.29
https://Stelle.28


166  Christopher Galler 

Abb. 5: Museumsdirektor Albert Neukirch, um 1950 
© Bomann-Museum Celle. 

Der früher besonders wirkmächtige Celler Museumsverein erodierte hingegen 
mit dem Beginn der schweren Wirtschaftskrise ab 1929 regelrecht. Während vor-
her die Mitgliederzahlen noch einigermaßen konstant blieben und zwischen-
zeitlich sogar wieder leicht anstiegen, waren nun viele gezwungen, ihre Mit-
gliedschaft zu beenden. Hinzu kam, dass viele ältere Mitglieder verstarben und 
kaum neue nachkamen. Zudem schieden auch die verbliebenen Juden ab 1933 
aufgrund der nationalsozialistischen Politik innerhalb weniger Jahre aus.34 So-
mit hatte der Museumsverein 1933 nur noch 472 Angehörige und bis 1933 sank 
die Zahl immer weiter ab auf nur noch 320 Mitglieder. Das hohe Alter vieler 
Mitglieder fand auch darin seinen Ausdruck, dass der 1933 neu gewählte Vorsit-
zende Freiherr von dem Bussche selbst das 70. Lebensjahr erreicht hatte.35 Der 
Zustand des Vereins bewegte den Schriftleiter der Niedersächsischen Tageszei-
tung, Wilhelm Bonneß, 1935 zu einer deutlichen Kritik: 

„Der Rahmen für die Jahresversammlung des Museumsvereins ist immer stilvoll anhei-
melnd. Bauerndiele, altes echtes Gefühl, gemütliche Stimmung, einige hübsche Blumen, 
Kerzenlicht, so ist es in jedem Jahr. Auch die wenigen Menschen, die hier zusammenkom-
men, sind immer die gleichen, 50 bis 100 Männer und Frauen in reiferen Jahren. Man 
muß annehmen, daß diese wenigen Personen die Träger des Museumsgedankens in Celle 
sind. Sonst niemand? Warum ist die Jugend nicht hier? HJ und BDM? Junge Soldaten! Jun-
ge Arbeiter! Junge Bauern! SA und SS! […] Warum sind sie nicht im Beirat des Museums, 
den man ja beliebig vergrößern kann? Diese Führer werden schon dafür sorgen, daß die 

34 Vgl. Obenaus: Der Museumsverein, seine jüdischen Mitglieder und das Bomann-Museum in 
Celle, S. 182–184. 
35 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 227. 

https://hatte.35


Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  167 

Gefolgschaft kommt, und die Diele des Museums bald zu klein wird für Versammlun-
gen.“36 

Die Schilderung von Wilhelm Bonneß im Hinblick auf die Altersstruktur der an-
wesenden Mitglieder dürfte zutreffend sein und deckt sich mit dem Befund, 
dass zu diesem Zeitpunkt kaum noch jüngere Menschen hinzukamen. Als Lö-
sung brachte er vor allem die intensive Beteiligung nationalsozialistischer Orga-
nisationen ins Spiel, um so alle Gruppen der „Volksgemeinschaft“ zu gewinnen. 
Wäre diese tatsächlich wie von ihm vorgeschlagen geschehen, so hätte dies 
zwar deutlich mehr Menschen aus vielen gesellschaftlichen Schichten aktiv in 
das Museum eingebunden, aber nicht jene, die von der „Volksgemeinschaft“ 
ausgeschlossen waren, wie die zuvor sehr aktiven jüdischen Mitglieder. Zudem 
wäre es keine selbstorganisierte bürgerliche Partizipation mehr gewesen, son-
dern im Grunde eine vollkommene nationalsozialistische Durchdringung des 
Vereins und Museums. 

Tatsächlich kam es nicht zur aktiven Einbindung der NS-Organisationen, 
und der Verein war immer weniger in der Lage, noch als Träger zu fungieren, 
selbst wenn der Direktor und das weitere Personal mittlerweile von der Stadt 
besoldet wurden. Daher gab es schon seit Anfang der 1930er-Jahre erste Ver-
handlungen mit der Stadt zur Übernahme der Trägerschaft, die aber noch zu 
keinem Ergebnis führten.37 Erst 1936 wurden die Gespräche wieder aufgenom-
men, da vor allem die hohen Schulden des Vereins und die in Aussicht gestellte 
maßgebliche Finanzierung eines Erweiterungsbaus diesen Schritt notwendig 
bzw. durchaus attraktiv erscheinen ließen. 1937 wurde allerdings aufgrund der 
Bestimmungen des Vierjahresplans die Freigabe der nötigen Eisenkontingente 
für den Anbau verweigert. Da somit der Anbau zeitnah nicht realisiert werden 
konnte, regten sich im Verein und auch beim Museumsdirektor wieder Zweifel, 
die Trägerschaft an eine neu zu gründende Gesellschaft abzugeben. 

Da die Stadt die Geschäftsführung übernehmen sollte, für die damals das 
„Führerprinzip“ griff, konnte sie auch maßgeblich die künftige Richtung vorge-
ben. Zudem hatte sich der damalige Oberbürgermeister Meyer wenige Jahre zu-
vor gegenüber Dritten dahingehend geäußert, dass er die Arbeit des Museums-
direktors Neukirch als unzureichend empfand und diesen im Zweifelsfall auch 
ersetzen wollte, wovon Neukirch Kenntnis erlangt hatte.38 Meyer war 1933 nicht 
Mitglied der NSDAP und wurde wegen seiner früheren Mitgliedschaft in einer 
Freimaurerloge erst 1941 per „Gnadenerlass“ aufgenommen. Da ihm aber auch 
vom Gauleiter Otto Telschow eine gute fachliche wie auch loyale Amtsführung 

36 Niedersächsische Tageszeitung (NTZ), 06.07.1935. 
37 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 230–232. 
38 Vgl. ebd., S. 232–234. 

https://hatte.38
https://f�hrten.37


168  Christopher Galler 

Abb. 6: Blick in die Ausstellung „Porzellan aus Privatbesitz“, 1926 © Bomann-Museum Celle. 

gegenüber dem NS-Regime bescheinigt wurde, konnte er bis 1945 im Amt ver-
bleiben, was deutschlandweit nur in wenigen Fällen vorkam.39 Meyer war 1938 
keineswegs mehr gewillt, einen Rückschritt des Museumsvereins zu akzeptie-
ren. In diesem Fall erwog er sogar, Druckmittel einzusetzen, um den Museums-
verein notfalls zu zerschlagen. Hierzu kam es allerdings nicht, da schließlich 
die wirtschaftlichen Verhältnisse den Verein zur Einwilligung zwangen.40 

Daher entstand eine bis heute bestehende Trägergesellschaft, in der der bis-
herige Museumsverein neben der Stadt Celle, dem Landkreis und der Ritter-
schaft des vormaligen Fürstentums Lüneburg nur noch einer von vier Gesell-
schaftern ist. Natürlich wurden aber nach 1945 die nationalsozialistischen Ele-
mente wie das „Führerprinzip“ aus dem Gesellschaftsvertrag gestrichen.41 

39 Vgl. Droste: Gutachten zur Rolle des Oberbürgermeisters von Celle Ernst Meyer, S. 79–81. 
40 Vgl. Galler: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung?, S. 234 f. 
41 Vgl. ebd., S. 448 f. 

https://gestrichen.41
https://zwangen.40
https://vorkam.39


Das Bomann-Museum Celle als Resultat einer lokalen Bürgerbewegung  169 

Bibliografie 

Aschoff, Hans-Georg: Die welfische Bewegung und die Deutsch-hannoversche Partei zwischen 
1866 und 1914, in: Historische Kommission für Niedersachsen und Bremen (Hrsg.): Nie-
dersächsisches Jahrbuch für Landesgeschichte, Bd. 53, Hildesheim 1981, S. 41–64. 

Buhr, Karl-Heinz: Celle im Kaiserreich und in der Phase des politischen Umbruchs 1918/19. Be-
deutende Ereignisse und Entwicklungen im Spiegel der Zeitgeschichte, Celle 2014. 

Buhr, Karl-Heinz: Die jüdischen Unternehmer Sartorius und Otto Rheinhold – zwei Pioniere der 
Kieselgur und Erdölindustrie, in: Museumsverein Celle e. V. (Hrsg.): Celler Chronik, Bd. 
14, Celle 2007, S. 173–214. 

Cellesche Zeitung, 15.10.1898. 
Cellesche Zeitung, 25.04.1904. 
Droste, Daniel: Gutachten zur Rolle des Oberbürgermeisters von Celle Ernst Meyer im System 

der nationalsozialistischen kommunalen Selbstverwaltung, Celle 2007. 
Galler, Christopher M.: Die Sasse-Entwürfe und der Museumsbaubau, in: Museumsverein Celle 

e. V. (Hrsg.): Celler Chronik, Bd. 22, Celle 2015, S. 127–132. 
Galler, Christopher M.: Von der Heimatbewegung zur Nazibewegung? Die Geschichte der Hei-

matmuseen in Celle, Cloppenburg und Hannover in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts, Celle 2022. 

Hack, Angelika: Wilhelm Bomann – Leben und Wirken, in: Museumsverein Celle e. V. (Hrsg.): 
100 Jahre Bomann-Museum Celle 1892–1992, Celle 1992, S. 25–42. 

Hartung, Werner: Konservative Zivilisationskritik und regionale Identität. Am Beispiel der nie-
dersächsischen Heimatbewegung. 1895–1919, Hannover 1991. 

Hoppe, Jens: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen. Zur nichtjüdischen Museologie des 
Jüdischen in Deutschland, Münster/Berlin/München 2002. 

Korff, Gottfried: Museumsdinge deponieren – exponieren, Köln/Weimar/Wien 2002. 
Niedersächsische Tageszeitung (NTZ), 06.07.1935. 
Obenaus, Sibylle: Der Museumsverein, seine jüdischen Mitglieder und das Bomann-Museum 

in Celle (ein Überblick), in: Museumsverein Celle e. V. (Hrsg.): Celler Chronik, Bd. 9, Celle 
2000, S. 170–195. 

Obenaus, Sibylle: Das „Vaterländische Museum“ in Celle und seine „Ehrenhalle der hannover-
schen Armee“, in: Museumsverein Celle e. V. (Hrsg.): Celler Chronik, Bd. 10, Celle 2002, 
S. 47–78. 

Otten, Frank: Das Treffen an der Göhrde, in: Bomann-Museum Celle (Hrsg.): Einhundert Objek-
te, einhundert Jahre. Ausgewählte Werke aus den Beständen des Bomann-Museums Celle 
1892–1992, Celle 1992, S. 54. 

Riege, Anne-Luise: Iwan Dawosky – ein jüdischer Geschichtsschreiber von Celle, in: Brigitte 
Streich (Hrsg.): Juden in Celle. Biographische Skizzen aus drei Jahrhunderten, Celle 1996, 
S. 205–226. 

Schmidt, Heinrich: Geschichte und Heimat. Zum Verhältnis von Heimatbewusstsein und Ge-
schichtsforschung, in: Historische Kommission für Niedersachsen und Bremen (Hrsg.): 
Niedersächsisches Jahrbuch für Landesgeschichte, Bd. 39, Hildesheim 1967, S. 1–44. 

Schneider, Gerhard: Das Vaterländische Museum Hannover im Ersten Weltkrieg, in: Thomas 
Schwark (Hrsg.): Deutungen, Bedeutungen. Beiträge zu Hannovers Stadt- und Landesge-
schichte. Festschrift für Waldemar R. Röhrbein zum 75. Geburtstag, Hannover 2010, 
S. 124–173. 





Claudia Selheim 
Zuwendungen: Schenkungen und 
Stiftungen jüdischer Provenienz am 
Beispiel des Germanischen 
Nationalmuseums 

Das Germanische Nationalmuseum (GNM) ist seit seiner Gründung 1852 stets 
auch auf Spenden und Schenkungen aus privater Hand für die Erweiterung sei-
ner Bauten und Bestände angewiesen. Jüngst wurde der Fokus erstmals auf jü-
dische Schenker:innen und Stifter bis etwa zum Jahr 1933 gelegt. Ein Ziel war 
es, einen Eindruck von den für das Museum aktiven Jüd:innen zu gewinnen. 

Eine wichtige Grundlage war das Buch „Mitten in Nürnberg. Jüdische Fir-
men, Freiberufler und Institutionen am Vorabend des Nationalsozialismus“ von 
Gerhard Jochem,1 weil hier konzentriert Namen von Juden zu finden sind. Aus-
gegangen wurde hinsichtlich der Aktivitäten für das GNM von der Annahme, 
dass der Anteil der Nürnberger Jüd:innen im Vergleich zu jenen von auswärts 
relativ hoch war. Stichprobenartig ausgewertet wurde nur das Zugangsregister 
der kunst- und kulturgeschichtlichen Sammlungen, weil bisher einzig dieses – 
im Gegensatz zu den der Graphischen Sammlung und der Bibliothek – automa-
tisch nach Namen durchsuchbar ist. Namenstreffer führten zuweilen zu weite-
ren, von ihnen oder anderen Jüd:innen geförderten Projekten. 

Auffällig ist zudem eine gewisse zeitliche Parallele zwischen der Gründung 
des Museums und der Zulassung von Juden als Bürger in Nürnberg 1850, wes-
halb hier ein kurzer Blick auf die Geschichte der jüdischen Gemeinde geworfen 
wird. 

1298 gab es in Nürnberg die erste Judenverfolgung. Nach diesem Pogrom 
bauten Juden die Nürnberger Gemeinde um den Hauptmarkt wieder auf. Mitte 
des 14. Jahrhunderts zählte sie rund 2.000 Menschen, etwa ein Zehntel der Ge-
samtbevölkerung. Im Kampf um den Königsthron erlaubte Karl IV. dem Nürn-
berger Rat das Niederreißen der Siedlung. Die Bevölkerung tat ein Übriges: Sie 
ermordete 1349 etwa 570 jüdische Männer, Frauen und Kinder. Grabsteine des 
zerstörten jüdischen Friedhofs wurden im Laufe der Jahrhunderte als Baumate-
rial genutzt, einige von ihnen gelangten im 19. Jahrhundert ins GNM. Manche 

1 *Der Aufsatz beruht auf dem sehr viel ausführlicheren Beitrag „Spurensuche. Stiftungen und 
Schenkungen jüdischer Provenienz“, der in dem Band von Bernhard Purin und mir „Judaica – 
Menschen und Objekte“ (Nürnberg 2025) erschien. Vgl. Jochem: Firmen. 

Open Access. © 2026 Claudia Selheim, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert 
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International 
Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-014 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-014


172  Claudia Selheim 

Jüd:innen konnten sich retten und kehrten in die Stadt zurück. Doch erwirkte 
der Nürnberger Rat 1498 bei Kaiser Maximilian ihre Ausweisung, 1499 zwang 
man sie zum Verlassen der Stadt. 

Als die Reichsstadt Nürnberg 1806 an das Königreich Bayern fiel, lebten 
dort 25.176 Einwohner – aber keine Jüd:innen, im Gegensatz zum benachbarten 
Fürth, wo sich 1807 ihr Anteil an der Gesamtbevölkerung auf 19 Prozent belief.2 

Dies änderte sich erst 1850, als Joseph Kohn nach über 350 Jahren als erster 
Jude in Nürnberg das Bürgerrecht erhielt. Mitglieder seiner Familie waren auch 
dem jungen Museum gewogen, wie Geschenke und Geldspenden belegen.3 Der 
Anteil der Jüd:innen an der Gesamtbevölkerung machte in Nürnberg in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts allmählich etwa zwischen zwei und drei 
Prozent aus. 

1864 kam es zur Gründung einer jüdischen Kultusgemeinde und zehn Jahre 
später konnte die das Stadtbild einst mitprägende Synagoge eingeweiht wer-
den. Gleichsam städtebaulich markant sollte das GNM unter seinen Direktoren 
August von Essenwein und Gustav von Bezold werden. 

Bereits Freiherr Hans von und zu Aufseß, dessen Sammlung Grundstock 
des Museums ist, erkannte die Notwendigkeit von Schenkungen und Stiftun-
gen – auch finanzieller Art – für das Haus. Hilfreich war dabei das System der 
über die Grenzen des deutschsprachigen Raums hinaus agierenden Pflegschaf-
ten. Ihr Ziel war es, das Museum als ein gemeinsames deutsches Anliegen in 
der Gesellschaft zu verankern und Mitglieder zu gewinnen. Die Pfleger sammel-
ten Jahresbeiträge ein, warben aktiv für Projekte und versuchten Objekte zu ak-
quirieren. Der Architekt Essenwein, der zwischen 1866 und 1892 die Institution 
leitete, bewirkte vor allem die bauliche Expansion für die stets größer werdende 
Sammlung. So stieg die Zahl der Räume von zwölf auf 80 an,4 was besonders 
seiner Kreativität und später auch der von Hans Boesch in Sachen Finanzierung 
von Projekten und der damit verbundenen Mittelakquise zu verdanken ist. Da-
mals wurde die Architektur zum ersten – von außen sichtbaren – Exponat.5 

1920 konnte zwar noch der Galeriebau eröffnet werden, doch die damalige ver-
mehrte Hinwendung des Hauses zur Kunst und die Jahre der Inflation erschwer-
ten es, an Gelder für neue Kunstwerke zu gelangen. 

2 1809 waren das etwa 12.500 Einwohner. 
3 Schenkung des Grabsteins des Jakob, Sohn des Abraham, Nürnberg, 1464; GNM, Inv.Nr. 
A3163. 
4 Vgl. Springer: Zwischen Mittelalter und Moderne, S. 284. 
5 Vgl. ebd., S. 312. 



Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz  173 

Großprojekte 

Kauf und Umbau des Königsstiftungshauses 

Für die Erweiterung des Museumsareals konnte das GNM 1897 das benachbarte, 
1857 eingeweihte Königsstiftungshaus für 120.000 Mark erwerben.6 Dort sollten 
Bibliothek, Archiv und Kupferstichkabinett untergebracht werden. Für den Um-
bau veranschlagte man 60.000 Mark. Der Zweite Direktor Hans Boesch hoffte, 
die Summe „durch Freunde und Gönner“ des „nationalen Institutes“ so einzu-
werben, dass 180 von ihnen jeweils 1.000 Mark zahlten.7 Unter ihnen waren 
selbstverständlich auch Juden und ihnen gehörende Unternehmen. Genannt 
wurden alle „hochherzigen Geber“ im museumseigenen Publikationsorgan, 
dem Anzeiger des GNM, in einem gedruckten Verzeichnis8 sowie auf einer im 
Erdgeschoss des 1902 eröffneten Gebäudes angebrachten Stiftertafel aus Mar-
mor.9 In dem Verzeichnis, der Einzeichnungsliste, wurden schließlich 140 Na-
men über Jahre ergänzt (Abb. 1). Keine Aufnahme fanden hier und auf der Tafel 
Personen oder Firmen, die weniger als 1.000 Mark zahlten. 

Die in der Liste aufgeführten Juden zahlten alle jeweils 1.000 Mark. An die-
ser Stelle soll nur ein Eindruck des Personenkreises, seines beruflichen Umfelds 
sowie der lokalen Verortung gegeben werden. 1897 gehörten zu dem Kreis zahl-
reiche Personen und Firmen aus Nürnberg und Fürth, unter den Nürnbergern 
viele im Hopfenhandel tätige Juden, so die Brüder Wilhelm und Ludwig Gern-
gros, Hopf & Söhne, William Gütermann und Fritz Tuchmann. Oft betrieben sie 
das Gewerbe schon, bevor sie nach der Aufhebung des Niederlassungsverbots 
für Juden nach Nürnberg gezogen waren. Die Stadt entwickelte sich nach der 
Freigabe des Hopfenschwefelns 1858 bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs 
zur Welthandelsmetropole, wovon auch andere jüdische Unternehmen profitier-
ten, wie das Bankhaus der Brüder Max und Ernst Kohn, das Bankhaus Anton 
Kohn sowie die Leder- und Treibriemenfabrik Elias Kohn, die gleichfalls Geldge-
ber waren. 

6 Vgl. Bahns: Museumsbauten, S. 451. 
7 Chronik des germanischen Museums, S. 69. 
8 Vgl. GNM, HA, GNM A-485, Einzeichnungsliste für den Erwerb des Königsstiftungshauses, 
Nürnberg 1898. – Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1897, S. 69–70, 85; Anzeiger 
des Germanischen Nationalmuseums 1898, S. 3, 14, 23, 47, 55; Anzeiger des Germanischen 
Nationalmuseums 1899, S. 3, 11, 37. 
9 Vgl. Hampe: Das Germanische Nationalmuseum, S. 133. 



174  Claudia Selheim 

Abb. 1: Einzeichnungsliste für den Erwerb des Königsstiftungshauses, Nürnberg 1898. GNM, 
HA, GNM A-485. 

Aus Fürth stammte der Bleistiftfabrikant, Kommerzienrat, Ehrenbürger von 
Nürnberg und Fürth Heinrich Berolzheimer, dessen Name bis heute in der Regi-
on aufgrund seiner vielen sozialen Stiftungen gegenwärtig ist. Der Spielzeugfa-
brikant und Kommerzienrat Ignaz Bing sowie der in seiner „Lithographischen 
Kunstanstalt“ vor allem Bilderbücher produzierende und als spendenfreudig 
bekannte Kommerzienrat Max Löwensohn steuerten jeweils 500 Mark bei. Als 
das Projekt Königsstiftungshaus 1902 noch immer ein „Schmerzenskind“ war, 
gab Löwensohn ebenso erneut Geld wie der Münchner Bankier Emil Freiherr 
von Hirsch und der in Frankfurt lebende Charles L. Hallgarten, die beide 1897 
schon jeweils 1.000 Mark gestiftet hatten. Letztere waren gewiss über die Pfleg-
schaften animiert worden. 

Der US-amerikanische Staatsbürger Hallgarten war stiller Teilhaber der vä-
terlichen Bank in New York. Der Philanthrop setzte sich in Frankfurt für ver-
schiedene soziale Projekte inhaltlich und materiell ein. Angeregt durch den Di-
rektor des Düsseldorfer Kunstgewerbemuseums Heinrich Frauberger fasste 
Hallgarten mit Gelehrten und Kunstfreunden 1897 den Entschluss zur Gründung 



Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz  175 

der „Gesellschaft zur Erforschung jüdischer Kunstdenkmäler“, deren Vorsitzen-
der er wurde.10 Letztlich sollte die Gesellschaft auch das Ansehen jüdischer Bür-
ger stärken. Ihr Schatzmeister war Georg Speyer, Teilhaber des Bankhauses „La-
zard-Speyer-Ellissen“, der ebenso wie sein in London lebender Neffe Sir Edgar 
Speyer die Finanzierung des Königsstiftungshauses unterstützte. Dies taten wei-
tere in der Stadt am Main angesiedelte Bankiers wie Moritz Benedict Gold-
schmidt, sein Schwager Baron Wilhelm Carl von Rothschild11 sowie der Politi-
ker, Kunstförderer und Stifter Theodor Stern.12 

Aus München stellte neben dem Bankier Emil Freiherr von Hirsch der Ma-
thematikprofessor und spätere Schwiegervater von Thomas Mann, Alfred 
Pringsheim, 1.000 Mark zum Erwerb der Immobilie zur Verfügung. Zum Jubilä-
um 1902 schenkte der eifrige Sammler Pringsheim dem Museum zwei ins 16. be-
ziehungsweise ins 17. Jahrhundert datierte Kupferkrüge und eine fränkische 
Fayenceschüssel aus dem 18. Jahrhundert.13 Sie können als Ausdruck seiner 
Wertschätzung gegenüber der Sammelinstitution der Nation betrachtet werden, 
doch trennte sich diese schon 1921 von diesen und anderen Objekten, weil sie 
die Kosten für die Neubauten und ihre Ausstattung auch durch Verkäufe be-
streiten musste. 

Eine sehr aktive Pflegschaft existierte in Berlin, wo folgende Personen spen-
deten: der Kaufmann und bedeutende Mäzen James Simon, der Verleger Rudolf 
Mosse, der Bankier Dr. James von Bleichröder – einer der reichsten Männer 
Preußens zu Beginn des 20. Jahrhunderts –, außerdem der vornehmlich in der 
Waffen-, Elektro- und Automobilindustrie tätige Kommerzienrat Isidor Loewe 
sowie der Bankier, Mäzen und Sozialreformer Valentin Weisbach. 

Eine kleinere Summe stellte der Fabrikant Max Frankenburger bereit, der 
als Kaufmann seit 1887 gemeinsam mit Max Ottenstein die „Velocipedfabrik 
Frankenburger & Ottenstein“ in Nürnberg leitete. Bei Frankenburger kann man 
darüber hinaus von einem fachlichen Interesse am Museum ausgehen, hatte er 
sich doch der Kunstgeschichte verschrieben.14 In Nürnberger Archiven trug er 
Material für seine Monografie über den Goldschmied Wenzel Jamnitzer zusam-
men.15 Frankenburger wurde im Juni 1942 nach Theresienstadt deportiert und 
dort am 5. Januar 1943 ermordet. 

10 Vgl. Frauberger: Zweck und Ziel, S. 5–7; Deneke: Geschichte der Sammlung, S. 137; Rau-
schenberger: Jüdische Tradition, S. 59–69. 
11 Vgl. Schembs: Jüdische Mäzene, S. 126–128. 
12 Vgl. ebd., S. 140–142. 
13 Vgl. Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1902, S. 46, 58. 
14 Vgl. Ullein: Nürnberger Fahrradgeschichte(n), S. 2–4; Purin: Fahrradpionier und Privatge-
lehrter. 
15 Vgl. Frankenburger: Beiträge zur Geschichte Wenzel Jamnitzers. 

https://verschrieben.14
https://Jahrhundert.13
https://Stern.12
https://wurde.10


176  Claudia Selheim 

Von den allein in der Einzeichnungsliste aufgeführten 152.000 Mark kamen 
22.000 Mark, also knapp ein Siebtel, von Juden oder ihren Unternehmen, was 
ihre Bedeutung für den Ausbau des GNM in der damaligen Zeit zeigt und ihren 
Willen zur gesellschaftlichen Teilhabe unterstreicht. 

Der Kauf der Beckh’schen Fabrik 

Am 1. Oktober 1910 ging die Beckh’sche Fabrik zur Erweiterung des Museums 
für 1.233.137,80 Mark einschließlich Nebenkosten in dessen Eigentum über.16 

Wiederholt stellten der bereits erwähnte Nürnberger Hopfenhändler Ludwig Rit-
ter von Gerngros (20.000 Mark) sowie der ebenfalls bereits erwähnte Berliner 
Kaufmann James Simon (40.000 Mark) hohe Summen für den Erwerb bereit, 
doch zählten viele weitere Juden und ihre Firmen zu den Finanziers. Aus Berlin 
waren es der Geheime Kommerzienrat, Unternehmer und Kunstmäzen Eduard 
Arnhold (10.000 Mark), die Juristen und Bankiers Arthur Salomonsohn (5.000 
Mark) und Franz von Mendelssohn (5.000 Mark), der Verleger Rudolf Mosse 
(3.000 Mark) und der Verlag Ullstein & Co. (1.000 Mark), dessen Gründer Leo-
pold Ullstein aus Fürth stammte. 

Unter den Bankiers, die sich jeweils mit 1.000 Mark beteiligten, fanden sich 
außerdem die Kölner Moritz Seligmann und Albert Moritz Philipp Freiherr von 
Oppenheim, ferner das in Frankfurt ansässige Bankhaus Jacob S. H. Stern, auf 
Schloss Planegg bei München Emil Freiherr von Hirsch und in London Sir Edgar 
Speyer. 

In Nürnberg war es das Bankhaus Anton Kohn, das das Projekt mit 3.000 
Mark förderte. Neben dem Privatier Max (500 Mark) und dem Bankier Ernst 
Kohn (1.000 Mark) kamen Nürnberger Unternehmen hinzu, die das Museum 
vielfach auch in anderen Belangen unterstützten, wie der Kaufmann Fritz Tuch-
mann (1.000 Mark) und die Firma Hopf & Söhne (2.000 Mark). Der in Fürth ge-
borene Rechtsanwalt, Bankierssohn und Philanthrop Alfred Nathan (1.000 
Mark), Stifter des Wöchnerinnen- und Säuglingsheims Nathanstift in seiner Hei-
matstadt, begünstigte den Ankauf ebenso wie der Fürther Metallwarenfabrikant 
und Kommerzienrat Max Eiermann (1.000 Mark). Gleiches gilt für den in Nürn-
berg lebenden Oberlandesgerichtsrat a. D. Max Berlin (300 Mark), der der erste 
Richter jüdischen Glaubens in Bayern war. 

16 Vgl. GNM, HA, GNM 2626 (1909), 2648 (1910), 2690 (1911), 2706 (1913), Rechnungen über 
Stiftungen und Schenkungen zu den Erwerbungskosten der Beckh’schen Fabrik. Vgl. auch 
Bahns: Neubau der Gemäldegalerie, S. 470. 



Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz  177 

Letztlich gaben Juden oder deren Firmen rund 100.000 Mark für den An-
kauf der Beckh’schen Fabrik, also rund ein Zwölftel der Kaufsumme. Beachtlich 
ist wiederum das deutschlandweite Engagement, insbesondere aus Berlin. Ver-
mutlich zeitigte hier der Einsatz der dortigen Pflegschaft des Museums Erfolg, 
der unter anderem James Simon und Rudolf Mosse angehörten. 

Das 75-jährige Museumsjubiläum 

Als das GNM 1927 sein 75-jähriges Jubiläum feierte, geschah dies in einer intern 
durch Erweiterungsbauten geprägten Zeit und vor dem Hintergrund wirtschaft-
licher Repressionen. Deshalb trat der damalige Erste Direktor Ernst Heinrich 
Zimmermann an den bayerischen Ministerpräsidenten heran und konnte erwir-
ken, dass Personen bei einer entsprechend hohen Spende an das Museum den 
Titel eines Kommerzienrats verliehen bekamen.17 Ein Geldbeitrag als Gegenleis-
tung für den Titel war bereits im 19. Jahrhundert gängig, um finanzielle Engpäs-
se im Staatswesen zu lindern, allerdings gaben staatliche Stellen die meist so-
zialen Belange vor. Die unmittelbare Finanzierung von Museumsobjekten und 
-projekten stellte ein Novum dar. 

Zimmermann hatte sich wegen der Titelverleihung Ende Oktober 1927 an 
das Bayerische Staatsministerium für Unterricht und Kultus gewandt und 
schlug fünf Personen, drei Juden und zwei Christen, für die Auszeichnung vor, 
die dem Museum jeweils 25.000 Mark gestiftet hatten.18 Erfolgreich war das An-
sinnen bei einem christlichen Kaufmann und bei den Juden. Zu Letzteren gehör-
te der aus Pommern (Wolin, Polen) stammende Kaufmann Berthold Baruch 
Cohn. Er war 1883 nach Nürnberg gekommen und arbeitete seit 1891 im Textil-
kaufhaus „S. Guttmann“. 1921, nach dem Tod des Firmengründers, wurde er ei-
ner von drei persönlich haftenden Gesellschaftern der Kommanditgesellschaft.19 

Zudem hatte er als Haupteigentümer die „Oberleitung“ der Firma inne.20 Im öf-

17 Vgl. StAN, Rep. 270/IV, Regierung von Mittelfranken Kammer des Innern Abgabe 1968, Tit. 
1b. Nr. 151. Abdruck eines Schreibens (Nr. 1479) vom Präsidium der Regierung von Mittelfran-
ken an das Staatsministerium für Handel, Industrie und Gewerbe, München, vom 01.12.1927. 
18 Vgl. StAN, Rep. 270/IV, Regierung von Mittelfranken Kammer des Innern Abgabe 1968, Tit. 
1b. Nr. 149. Schreiben vom 29.10.1927. 
19 Vgl. Krauss: Die bayerischen Kommerzienräte, S. 425; Swoboda: Alfred Cohn, bes. S. 47–49. 
20 GNM, HA, GNM 425.6, Sonderakt Titelverleihungen 1924–1929. – Vgl. auch Zahlaus: Nur 
Waren bester Qualität, bes. S. 117 f. 

https://Kommanditgesellschaft.19
https://hatten.18
https://bekamen.17


178  Claudia Selheim 

fentlichen Leben trat er „über die Kreise seines Wirtschaftszweiges“ hinaus 
nicht in Erscheinung.21 

Im März 1933 wurden Berthold Cohn und sein Sohn der Devisenverschie-
bung von Firmenvermögen bezichtigt, was jedoch widerlegt werden konnte. 
Cohn zog sich nun aus der Geschäftsführung zurück. Durch die „Arisierung“ 
des Unternehmens geriet er zunehmend in finanzielle Bedrängnis. 1937 ging er 
mit seiner Frau nach München,22 bevor das Paar 1939 in die Niederlande emi-
grieren konnte. In Amsterdam versuchte der einst angesehene Kaufmann mit 
dem Verkauf von Schreib- und Rauchwaren sowie Lederblumen das Überleben 
zu sichern. Er verstarb dort 1942, seine Frau wurde 1943 ins Vernichtungslager 
Sobibor (Polen) deportiert und ermordet.23 

Sachspenden und Einzelengagement 

Ein weiterer Aspekt in dem Beitrag „Spurensuche: Stiftungen und Schenkungen 
jüdischer Provenienz“ in dem Buch „Judaica – Menschen und Objekte“ gilt ein-
zelnen Schenker:innen von Objekten, die teilweise aber auch finanziell an den 
genannten Großprojekten beteiligt waren. Von den untersuchten Einzelperso-
nen seien hier nur drei herausgegriffen. Zum einen der für das GNM überaus 
engagierte Ludwig von Gerngros, zum anderen Vater und Tochter Schnebel. 

Für das Jahr 1910 verzeichnet das Zugangsregister der kunst- und kulturge-
schichtlichen Sammlungen des Museums eine Stickerei als Zuwendung von Ju-
lie von Gerngros. 1916 schenkten sie und ihr Mann Ludwig Ritter von Gerngros 
ein 1769 datiertes, im Krieg verschollenes Elfenbeinrelief von Michael Knoll, das 
die römischen Kaiser deutscher Nation bis einschließlich Josef II. wiedergab 
und als das Hauptwerk des Künstlers galt.24 

Diese Aktivitäten fallen in den Zeitraum von 1908 und 1916 als Ludwig Rit-
ter von Gerngros dem Verwaltungsrat des GNM angehörte.25 1864 hatte er mit 
dem jüdischen Kaufmann Moritz Frauenfeld in Nürnberg die Hopfengroßhand-
lung „Gerngros & Frauenfeld“ gegründet. 1866 erlangte Gerngros das Bürger-

21 StAN, Rep. 270/IV, Regierung von Mittelfranken Kammer des Innern Abgabe 1968, Tit. 1b. 
Nr. 149. Schreiben der Polizeidirektion Nürnberg an das Präsidium der Regierung von Mittel-
franken vom 11.11.1927. 
22 Vgl. Zahlaus: Nur Waren bester Qualität, bes. S. 123. 
23 Vgl. Swoboda: Alfred Cohn, bes. S. 69–71; Zahlaus: Nur Waren bester Qualität, bes. S. 124. 
24 Vgl. Häußler: Ludwig von Gerngros; Gemeinhardt: Ludwig Ritter von Gerngros; Krauss: Die 
bayerischen Kommerzienräte, S. 461; Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1916, S. 4– 
6, Abb. 1. 
25 Vgl. Die Mitglieder der Verwaltungsausschuss und des Verwaltungsrates, S. 1044. 

https://angeh�rte.25
https://ermordet.23
https://Erscheinung.21


Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz  179 

recht. Der wirtschaftliche Erfolg erlaubte es der Firma 1881/82, den Betrag von 
600 Mark für die Stiftung eines gemalten Fensters für den Friedrich-Wilhelm-
Bau des Museums zu geben.26 1889 zahlten die Kaufleute jeweils eine Summe 
für den Ankauf der Sulkowskischen Sammlung.27 Im Mai 1895 stiftete Ludwig 
Gerngros dem Haus Geld für den Ankauf eines Kupferstichs. 1897 waren er und 
sein Bruder Wilhelm auch Geldgeber beim Erwerb des Königsstifungshauses.28 

Anlässlich des 50-jährigen Museumsjubiläums 1902 gehörte Ludwig von Gern-
gros wohl wegen seiner großzügigen Zuwendungen zu den Gästen, die an der 
königlichen Tafel im Rathaus Platz nehmen durften. 

Bereits 1889 war der Nürnberg-Liebhaber Gerngros aufgrund vieler wohltä-
tiger Stiftungen zum Kommerzienrat ernannt worden. Es folgten weitere Stiftun-
gen, die ebenfalls zu Auszeichnungen führten. Ein besonderes Verdienst für die 
Noris stellte die Finanzierung der Nachbildung des Neptunbrunnens und des-
sen Aufstellung dar.29 Für sein Engagement ernannte man Ludwig Gerngros 
zum Ehrenbürger der Stadt und Prinzregent Luitpold überreichte ihm 1902 das 
Ritterkreuz des Bayerischen Kronenordens, womit die Erhebung in den persön-
lichen Adelsstand verbunden war. Es schloss sich die Unterstützung anderer 
städtischer Großprojekte durch von Gerngros an. 1908 wurde er sowohl zum Ge-
heimen Kommerzienrat ernannt als auch in den Verwaltungsrat des GNM beru-
fen. Hier setzte er sich vor allem für die Beschaffung von Mitteln für den Ankauf 
der Beckh’schen Fabrik ein, die er selbst mit 20.000 Mark förderte. 

Im Dezember 1912 unterzeichneten die Brüder Gerngros neben anderen ei-
nen Aufruf, in dem die Absicht erklärt wurde, dem GNM eine Sammlung von 
Altertümern anzugliedern, die für das Leben der Juden in Deutschland wertvoll 
und charakteristisch sei.30 Die Aktivitäten gelangten jedoch nicht über Anfänge 
hinaus und die Zahl der in der Folge eingegangenen Objekte blieb bescheiden.31 

Die Eheleute Gerngros tätigten auch eine Wohltätigkeitsstiftung für Beamte 
und Bedienstete der Stadt Nürnberg in Höhe von 75.000 Mark. Testamentarisch 
bestimmten sie zudem ein Kapital von 300.000 Mark zur Gründung der „Lud-
wig und Julie Gerngros’schen Kunststiftung“, die dem Ausbau der Städtischen 
Galerie dienen sollte. Ferner überwiesen sie der städtischen Kunstsammlung 

26 Vgl. Beilage zum Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit; vgl. auch 28. Jahresbericht des 
Germanischen Nationalmuseums 1882, 1 (GNM, Inv.Nr. Glf2). 
27 Vgl. Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1889, S. 33. 
28 Vgl. Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1897, S. 69 f., S. 70; vgl. auch GNM, Inv. 
Nr. A3500. 
29 Vgl. Mummenhoff: Der Neptunbrunnen zu Nürnberg, S. 42; Deneke (Hrsg.): Siehe, der 
Stein, S. 400 (Kat.Nr. 10/26). 
30 Vgl. Deneke: Geschichte der Sammlung, S. 139; Hoppe: Jüdische Geschichte, S. 77. 
31 Vgl. Purin: Judaica. 

https://bescheiden.31
https://K�nigsstifungshauses.28
https://Sammlung.27
https://geben.26


180  Claudia Selheim 

Gemälde aus der eigenen Sammlung, die sich heute teilweise als Leihgabe der 
Stadt Nürnberg im GNM befinden. 

Die Stadt gab das Grabdenkmal für den verstorbenen Ehrenbürger und Mä-
zen Ludwig von Gerngros in Auftrag. Im Nachruf des Stadtmagistrats hieß es, 
dass sein „Name auf Jahrhunderte hinaus in der Geschichte Nürnbergs mit gol-
denen Lettern geschrieben sein wird.“32 Museumsdirektor Gustav von Bezold er-
innerte in seiner Trauerrede besonders an Gerngros’ Verdienste für den Erweite-
rungsbau. 

Familie Schnebel 

Geschenke übergaben auch Ignaz und Lilly Schnebel. Schnebel nahm aktiv am 
gesellschaftlichen Leben in Nürnberg teil; so war er Mitglied der Naturhistori-
schen Gesellschaft und in der 1873 gegründeten Gesellschaft Phönix, zudem 
verfasste er 1876 eine Denkschrift über die Anforderungen an eine Badeanstalt 
für Nürnberg.33 1887 rief er mit seinem Bruder Adolf die „Alice Schnebel-Stif-
tung“ ins Leben, die „bedürftigen jüdischen Mädchen“ Geld gewährte. Er wohn-
te in der Marienvorstadt, wo auch der Sitz der Hopfenhandlung „Michael Schne-
bel“ war, deren Inhaber 1906 Ignaz und Michael Schnebel jr. waren.34 

1884 übergab ein Herr Schnebel, vermutlich Ignaz, ein seidenes Taschen-
tuch mit der Darstellung der Einnahme von Adrianopel durch die Russen.35 1916 
stiftete Ignaz Schnebel u. a. ein Objekt mit familiengeschichtlichem Bezug.36 Es 
war die Medaille auf die 1910 stattgefundene Hochzeit seiner Tochter Hedwig 
mit Paul Landauer, dem Mitinhaber der Augsburger Textilfabrik „M. S. Landau-
er“ (Abb. 2).37 Das Paar bekam vier Kinder; 1938 wurde die Firma „arisiert“ und 
unter Wert verkauft, doch konnten die Eheleute 1939 noch nach Palästina emi-
grieren und überlebten so den Holocaust.38 

32 StadtAN C 7/I Nr. 9904. 
33 Vgl. Jahresbericht der Naturhistorischen Gesellschaft, S. 57; Die neue Bade-Anstalt, S. 177. 
34 Vgl. Adreßbuch, S. 371. 
35 Vgl. GNM, ZR 1884/8874, Inv.Nr. HB13130; Zander-Seidel: Politik als Dekor, S. 326 (Kat.Nr. 
11). 
36 Vgl. GNM, ZR 1916/62, Inv.Nr. HM922. 
37 Vgl. GNM, ZR 1916/51, Inv.Nr. Med6439; Landauer: Chronik 1833–1933; Erlanger: Nürnber-
ger Medaillen, S. 317 (Nr. 771). 
38 Vgl. http://www.datenmatrix.de/projekte/hdbg/spurensuche/content/pop-up-biografien-
landauer_herta.htm [20.10.2020]. 

http://www.datenmatrix.de/projekte/hdbg/spurensuche/content/pop-up-biografien-landauer_herta.htm
http://www.datenmatrix.de/projekte/hdbg/spurensuche/content/pop-up-biografien-landauer_herta.htm
https://Holocaust.38
https://Bezug.36
https://Russen.35
https://waren.34
https://N�rnberg.33


Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz  181 

Abb. 2: Hochzeitsmedaille für Hedwig und Paul 
Landauer, Bronze. Entwurf August Hummel. 
Prägeanstalt Lauer, Nürnberg 1910. Schenkung 
Ignaz Schnebel, Nürnberg 1916. GNM, Inv.Nr. 
Med6439. 

Besonders anrührend erscheint im Rückblick ein 1915 erfolgtes Geschenk von 
Lilly Schnebel, der Tochter von Ignaz und Rosine Schnebel: ein kleines, eiser-
nes Fünfpfennigstück aus eben dem Kriegsjahr (Abb. 3).39 1923 wurde die psy-
chisch erkrankte Frau in die Heil- und Pflegeanstalt Erlangen aufgenommen 
und 1940 in die Pflegeanstalt Eglfing-Haar bei München „verlegt“, um kurz dar-
auf ins Schloss Hartheim bei Alkoven in Oberösterreich eingeliefert zu werden. 
In dieser Tötungsanstalt der Nationalsozialisten wurden Psychiatriepatienten 
und Menschen mit Behinderung in Gaskammern ermordet. Am 20. September 
1940 setzten die Täter dem Leben von Lilly Schnebel ein gewaltsames Ende.40 

Abb. 3: Fünfpfennig-Münze, Deutsches Kaiserreich, 
Eisen, verzinkt, 1915. Schenkung Lilly Schnebel, 
Nürnberg 1915. GNM, Inv.Nr. Mü17388. 

39 Vgl. GNM, ZR 1915/202, Inv.Nr. Mü17388. 
40 Vgl. Appell: Jüdische Euthanasie-Opfer, [S. 70]. 



182  Claudia Selheim 

Conclusio 

Anders als an vielen anderen Orten fanden sich für das kulturgeschichtlich ge-
prägte GNM keine (jüdischen) Kunstmäzene von großer oder gar überregionaler 
Bedeutung, dennoch wirkten einige von ihnen auch für das Museum, wie z. B. 
James Simon. Sicher war es nicht nur die im Kontext jüdischer Wohltätigkeit 
wiederholt angeführte Tradition der „Zedeka“, die zum finanziellen Einsatz mo-
tivierte, sondern auch der Wunsch nach Integration oder gesellschaftlicher Teil-
habe, insbesondere in die Stadtgesellschaft, wofür beispielsweise die große 
Zahl der Nürnberger Hopfenhändler spricht. Ein Ziel war es wohl auch, so dem 
zunehmenden Antisemitismus entgegenzuwirken. Das Sammeln von Kulturgü-
tern gehörte dabei seit der Reichsgründung 1871 zum nationalstaatlichen Bil-
dungsprogramm. Das GNM konnte dabei nicht nur als Symbol der Liebe zur 
(neuen) Vaterstadt, sondern auch als eines zur Nation betrachtet werden. Lief 
doch die Identifikation mit der eigenen Stadt oder mit dem Deutschen Reich 
vielfach über die Kultur. Sichtbar wurde sie für Museumsbesucher durch gestif-
tete Fenster, auf denen die Namen der Spender:innen standen, oder auf promi-
nent angebrachten Stiftertafeln. Die wohltätigen jüdischen Personen hatten 
sich wie viele Stifter der christlichen Mehrheitsgesellschaft auch über die Bau-
teile sichtbar in die Geschichte des Museums eingeschrieben. 

Quellen 

GNM, HA = Germanisches Nationalmuseum, Nürnberg, Historisches Archiv. 
StAN = Staatsarchiv Ansbach. 
StadtAN = Stadtarchiv Ansbach. 

Bibliografie 

Adreßbuch von Nürnberg 1906. 29. Jg., Nürnberg [1906], 1. Abteilung. 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1889. 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1897. 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1898. 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1899. 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1902. 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1916. 
Appell, Wolfgang: Jüdische Euthanasie-Opfer der Heil- und Pflegeanstalt Erlangen (Juden in 

Erlangen; Bd. 3), Erlangen 2016. 



Zuwendungen: Schenkungen und Stiftungen jüdischer Provenienz  183 

Bahns, Jörn: Die Museumsbauten von der Übernahme der Kartause im Jahre 1857 bis gegen 
1910, in: Bernward Deneke/Rainer Kahsnitz (Hrsg.): Das Germanische Nationalmuseum 
Nürnberg 1852–1977. Beiträge zu seiner Geschichte, München/Berlin 1978, S. 257–469. 

Bahns, Jörn: Der Neubau der Gemäldegalerie in den Jahren 1907 bis 1934, in: Bernward 
Deneke/Rainer Kahsnitz (Hrsg.): Das Germanische Nationalmuseum Nürnberg 1852–1977. 
Beiträge zu seiner Geschichte, München/Berlin 1978, S. 470–488. 

Beilage zum Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit, in: Anzeiger für Kunde der deutschen 
Vorzeit N. F. 29 (1882), Sp. 17. 

Chronik des germanischen Museums. Stiftungen, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmu-
seums 1897, S. 69. 

Deneke, Bernward: Zur Geschichte der Sammlung jüdischer Altertümer im Germanischen Na-
tionalmuseum, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1981, S. 137–148. 

Deneke, Bernward (Hrsg.): Siehe, der Stein schreit aus der Mauer. Geschichte und Kultur der 
Juden in Bayern, Ausst.Kat. Germanisches Nationalmuseum, Nürnberg, Nürnberg 1988. 

Die neue Bade-Anstalt für Nürnberg, in: Deutsche Bauzeitung 13 (1879), S. 177–178. 
Erlanger, Herbert Justin: Nürnberger Medaillen 1806–1981. Die „metallene Chronik“ der ehe-

maligen Reichsstadt im Zeitalter industrieller Kultur (Wissenschaftliche Beibände zum 
Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums; Bd. 3, Teil 1), Nürnberg 1985. 

Frankenburger, Max: Beiträge zur Geschichte Wenzel Jamnitzers und seiner Familie. Auf Grund 
archivalischer Quellen (Studien zur deutschen Kunstgeschichte; Bd. 30), Straßburg 1901. 

Frauberger, Heinrich: Zweck und Ziel der Gesellschaft zur Erforschung jüdischer Kunstdenkmä-
ler zu Frankfurt am Main (Mittheilungen der Gesellschaft zur Erforschung jüdischer Kunst-
denkmäler zu Frankfurt am Main; Bd. 1), Düsseldorf 1900. 

Gemeinhardt, Horst: Ludwig Ritter von Gerngros, in: Trägerverein Jüdisches Regionalmuseum 
Mittelfranken in Fürth und Schnaittach e. V. (Hrsg.): Aus der jüdischen Geschichte Baiers-
dorfs, Fürth 1992, S. 67–75. 

Häußler, Helmut: Ludwig von Gerngros, in: Christoph von Imhoff (Hrsg.): Berühmte Nürnberger 
aus neun Jahrhunderten, Nürnberg 1989, S. 306–307. 

Hampe, Theodor: Das Germanische Nationalmuseum von 1852 bis 1902, Nürnberg 1902. 
Jahresbericht der Naturhistorischen Gesellschaft Nürnberg für 1898, Nürnberg 1899. 
Hoppe, Jens: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen. Zur nichtjüdischen Museologie des 

Jüdischen in Deutschland, Münster u. a. 2002. 
28. Jahresbericht des Germanischen Nationalmuseums 1882, S. 1. 
Jochem, Gerhard (Bearb.): Jüdische Firmen, Freiberufler und Institutionen am Vorabend des Na-

tionalsozialismus (Quellen zur Geschichte und Kultur der Stadt Nürnberg; Bd. 28), 
Nürnberg 1998. 

Krauss, Marita (Hrsg.): Die bayerischen Kommerzienräte. Eine deutsche Wirtschaftselite von 
1880 bis 1928, München 2016. 

Landauer, Otto: Chronik 1833–1933 der Firma M. S. Landauer, Augsburg, zu Ehren ihres hun-
dertjährigen Bestehens, Augsburg 1934 (maschinenschriftliches Manuskript), https://digi 
pres.cjh.org/delivery/DeliveryManagerServlet?dps_pid=IE8877610 (28.09.2021). 

Die Mitglieder des Verwaltungsausschusses und des Verwaltungsrates. Unter Mitarbeit von 
Bernward Deneke, Rainer Kahsnitz und Horst Pohl zusammengestellt von Anna-Maria 
Kesting. Mit einer Einleitung von Rainer Kahsnitz, in: Bernward Deneke/Rainer Kahsnitz 
(Hrsg.): Das Germanische Nationalmuseum Nürnberg 1852–1977. Beiträge zu seiner Ge-
schichte, München/Berlin 1978, S. 1035–1063. 

https://digipres.cjh.org/delivery/DeliveryManagerServlet?dps_pid=IE8877610
https://digipres.cjh.org/delivery/DeliveryManagerServlet?dps_pid=IE8877610


184  Claudia Selheim 

Mummenhoff, Ernst: Der Neptunbrunnen zu Nürnberg, seine Entstehung und Geschichte, 
Nürnberg 1902. 

Purin, Bernhard (Bearb.): Fahrradpionier und Privatgelehrter: Max Frankenburger (1860–1943), 
Ausst.Kat. Jüdisches Museum München, München 2021. 

Purin, Bernhard / Selheim, Claudia, mit einem Beitrag von Susanna Brogi: Judaica – Menschen 
und Objekte, Nürnberg 2025. 

Rauschenberger, Katharina: Jüdische Tradition im Kaiserreich und in der Weimarer Republik. 
Zur Geschichte des jüdischen Museumswesens in Deutschland (Forschungen zur Ge-
schichte der Juden. Abteilung A: Abhandlungen 16), Hannover 2002. 

Rettig, Dorothea / Voggenreiter, Marion: Sterbeurkunden wurden gefälscht. Vor 80 Jahren 
waren jüdische Patienten in der Heil- und Pflegeanstalt Erlangen die ersten Opfer der NS-
Krankenmorde, in: Erlanger Nachrichten, 16.9.2020. 

Schembs, Hans-Otto: Jüdische Mäzene und Stifter in Frankfurt am Main. Hrsg. von der Moses 
Jachiel Kirchheim’schen Stiftung, Frankfurt a. M. 2007. 

Springer, Peter: Zwischen Mittelalter und Moderne. August Essenwein als Architekt, Bauhisto-
riker, Denkmalpfleger und Museumsmann, Braunschweig 2014. 

Swoboda, Ulrike: Alfred Cohn – Stationen seines Lebens, in: Michael Diefenbacher/Ruth Bach-
Damaskinos/Ulrike Swoboda (Hrsg.): „Höher geht’s nimmer“ – die Welt der Viertausen-
der. Fotografien des Nürnberger Alpinisten und Kaufmanns Alfred Cohn 1926–1929. Be-
gleitband zur Ausstellung Stadtarchiv Nürnberg (Ausst.Kat. des Stadtarchivs Nürnberg; 
Bd. 25), Neustadt an der Aisch 2017, S. 47–85. 

Ullein, Peter: Nürnberger Fahrradgeschichte(n). Von der „Velocipedfabrik Frankenburger & Ot-
tenstein“ zur „Victoria-Werke AG“, Nürnberg 2018. 

Zahlaus, Steven M.: Nur Waren bester Qualität zu den billigsten Preisen – Die Textilhandels-
firma S. Guttmann in Nürnberg 1877–1937, in: Michael Diefenbacher/Ruth Bach-Damaski-
nos/Ulrike Swoboda (Hrsg.): „Höher geht’s nimmer“ – die Welt der Viertausender. Foto-
grafien des Nürnberger Alpinisten und Kaufmanns Alfred Cohn 1926–1929. Begleitband 
zur Ausstellung Stadtarchiv Nürnberg (Ausst.Kat. des Stadtarchivs Nürnberg; Bd. 25), 
Neustadt an der Aisch 2017, S. 101–141. 

Zander-Seidel, Jutta: Politik als Dekor. Zeitgeschichtliche Motive auf Stoffdrucken des 18. und 
19. Jahrhunderts, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1989, S. 309–340. 



Gabriele Köster 
Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum 

Magdeburg war spät dran mit der Etablierung eines städtischen Museums. Als 
1884 fünf Vereine gemeinschaftlich dem Magistrat und gleichzeitig der Stadt-
verordnetenversammlung eine „Denkschrift zur Einrichtung eines städtischen 
Museums“ überreichten, konnten sie bereits 60 Städte im Deutschen Reich auf-
führen, in denen es bis zu drei Museen in kommunaler Trägerschaft gab.1 53 
dieser Kommunen waren kleiner als Magdeburg. Das nahegelegene und deut-
lich kleinere Quedlinburg hatte seit 1860 ein städtisches Museum, Braun-
schweig seit 1865, Wernigerode seit 1868.2 Und nun, im Jahr des Manifests, wur-
de in Halle (Saale) ein Provinzialmuseum eröffnet, aus dem das heutige Landes-
museum für Vor- und Frühgeschichte hervorgegangen ist.3 Magdeburg drohte 
nicht nur den Anschluss in der bürgerlichen Museumsbewegung des 19. Jahr-
hunderts endgültig zu verlieren, sondern die Verfasser der Denkschrift konnten 
auch bis heute immer wieder auftretende Ängste schüren, dass Objekte, die für 
Magdeburg gesammelt worden waren, an dieses neue Museum in Halle gegeben 
werden könnten und so „diese mit dem historisch weit berechtigteren Magde-
burg schon genugsam rivalisierende Stadt noch mehr bereicherte[n]“. Es stehe 
zu befürchten, dass „auch alle künftig in der Provinz neu entdeckten […] Gegen-
stände von Werth für öffentliche Sammlungen entweder auch nach Halle, oder 
nach Berlin verschleppt würden“.4 

1 Die Denkschrift vom Pfingstsonntag, den 1. Juni 1884, ist überliefert in den „Acta des Magis-
trats der Stadt Magdeburg betreffend die Errichtung eines Museums 1884–1892“: StAM, A II 
M77, Bd. 1, Bl. 2r-4v. Vgl. auch Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums, 
S. 14 f. Am 19. Juni 1884 stimmte die Stadtverordnetenversammlung dem Antrag des Magistrats 
auf Herstellung eines Museums und Einsetzung einer Kommission zu (vgl. Sombart: Zur Eröff-
nung des Kaiser Friedrich-Museums, S. 16). Vgl. zu dem Manifest Kärgling: „…ein vereintes 
Streben, Beraten, Wirken und Schaffen“, S. 29 f., der allerdings ausschließlich den Kunstge-
werbeverein als Urheber des Manifests nennt. Zu der Gründungswelle bürgerlicher Museen vgl. 
Hartung: Kleine deutsche Museumsgeschichte, S. 5–7 (mit älterer Literatur); Hochreiter: Vom 
Musentempel zum Lernort, bes. S. 58–125. Zu den gesellschaftspolitischen Hintergründen vgl. 
Mommsen: Bürgerliche Kultur und politische Ordnung, bes. S. 11–59. 
2 In der Denkschrift heißt es, 46 Städte seien kleiner als allein die Altstadt Magdeburgs, fasse 
man aber die Schwesterstädte Altstadt, Neustadt und Buckau zusammen, so seien 54 kleiner 
(vgl. StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 2r-4v; vgl. auch Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-
Museums, S. 14 f. 
3 Vgl. Rüster: Geschichte des Museums von 1884 bis 1912. 
4 StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 4r-v. 

Open Access. © 2026 Gabriele Köster, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert un-
ter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-015 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-015


186  Gabriele Köster 

Abb. 1: Das ehemalige Generalkommando am Domplatz 5 als städtisches Museum für Natur-
und Heimatkunde. Historische Postkarte, nach 1906. © Stadtarchiv Magdeburg, Sammlung 
Lück (Stiftung Kunst und Kultur der Stadtsparkasse Magdeburg). 

Die Eingabe der Vereine war erfolgreich. Die Stadtverordnetenversammlung 
setzte eine Museumskommission aus Stadtverordneten und Magistratsmitarbei-
tern unter Vorsitz des Oberbürgermeisters ein, die sowohl für die Unterbringung 
des Museums als auch für die auszustellenden Sammlungen Vorschläge erarbei-
ten sollte. Außerdem wurde 1886 in den Anleiheplan der Stadt ein finanzieller 
Grundstock in Höhe von 500.000 Mark für einen Museumsneubau aufgenom-
men.5 Dennoch sollte es noch beinahe ein Jahrzehnt dauern, bis in der – wie es 
im Manifest heißt – siebtgrößten Stadt des Deutschen Reiches 1893 ein erstes 
städtisches Museum in einem Bestandsbau am Domplatz eröffnete (Abb. 1), und 
noch 13 weitere Jahre, bis Magdeburg einen repräsentativen Museumsneubau er-
hielt, der als Kaiser Friedrich Museum der Stadt Magdeburg am 17. Dezember 
1906 in Anwesenheit des Kronprinzen feierlich eröffnet wurde (Abb. 2).6 

5 Zur Zustimmung der Stadtverordnetenversammlung und Einstellung des Museumsneubaus 
in den Anleiheplan der 12-Millionen-Anleihe von 1886 vgl. Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser 
Friedrich-Museums, S. 15 f.; vgl. auch Kärgling: „…ein vereintes Streben, Beraten, Wirken und 
Schaffen“, S. 30; Kärgling: Kulturbürger und Vereine, S. 89. 
6 StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 2v. Der Weg zur Museumsgründung ist ausführlich dargestellt in 
Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums. Vgl. auch Kärgling: „…ein vereintes 
Streben, Beraten, Wirken und Schaffen“; und Kärgling: Kulturbürger und Vereine. 



Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  187 

Abb. 2: Kaiser Friedrich Museum der Stadt Magdeburg. Historische Aufnahme aus C. M. 
Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums der Stadt Magdeburg am 16. Dezember 
1906. © Kulturhistorisches Museum Magdeburg. Foto: Charlen Christoph. 

Doch soll im Folgenden der Blick nicht auf den mühevollen Weg zur Museums-
gründung und zum Museumsneubau gerichtet werden, sondern vielmehr auf 
diejenigen, die ihn beschritten und so beharrlich verfolgten, aber auch auf die-
jenigen, die ein Museum nicht für notwendig hielten, sowie auf die Frage, für 
wen dieses Museum gedacht war. 

Lobbyarbeit für ein städtisches Museum 

Die fünf Vereine, die 1884 die „Denkschrift zur Einrichtung eines städtischen 
Museums“ an die Stadtverordnetenversammlung gaben, waren der Kunstgewer-
beverein, der Geschichtsverein, der Naturwissenschaftliche Verein, der Kunst-
verein und der Gewerbeverein.7 Kunst und Gewerbe, Geschichte und Naturwis-
senschaften sowie im Gewerbeverein die neu aufstrebende Ingenieurskunst wa-
ren vertreten, und damit die unterschiedlichsten Interessensgebiete. Und doch 

7 StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 4v. Vgl. auch Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Muse-
ums, S. 14. 



188  Gabriele Köster 

wird man davon ausgehen dürfen, dass in diesen Vereinen nur zwischen 5 und 
15 % der städtischen Einwohnerschaft organisiert waren, nämlich diejenigen, 
die dem Bürgertum zuzurechnen sind.8 

Es waren zunächst die Kaufleute und Gewerbetreibenden sowie die Bil-
dungselite, das heißt höhere Beamte, Lehrer, auch die in der Garnisonsstadt 
Magdeburg stark vertretene Gruppe der Offiziere, die sich in diesen Vereinen or-
ganisierten und das Vereinsleben bestimmten, auch wenn sich die Vereine 
durchaus Handwerkern, kleineren Händlern, Gastwirten und einfachen Ange-
stellten gegenüber öffneten. Die Bediensteten und die im Zuge der Industriali-
sierung beständig zunehmende Gruppe der Arbeiter waren hingegen in diesen 
Vereinen nicht vertreten.9 Frauen waren nur in Ausnahmefällen Mitglieder.10 

Die Vorherrschaft des Bildungs- und Wirtschaftsbürgertums in den Verei-
nen spiegelt sich auch in den Namen derjenigen Vorstände wider, die die Muse-
umsdenkschrift von 1884 unterschrieben.11 Es handelte sich um einen Ofenfa-
brikanten, um den Inhaber eines technisch-chemischen Labors, um den Rektor 
des Realgymnasiums sowie den der Oberrealschule Otto-von-Guericke, um 
mehrere Oberlehrer ebendieser Schulen sowie um einen Oberingenieur des 
größten Maschinenbauers und Rüstungsproduzenten am Ort.12 Es waren somit 

8 Vgl. zu der üblichen städtischen Bevölkerungsstruktur: Kocka: Bürgertum und bürgerliche 
Gesellschaft im 19. Jahrhundert, S. 13. 
9 Mommsen: Bürgerliche Kultur und politische Ordnung, S. 50 f.; Klitzschmüller: Die Magde-
burger Gesellschaft zur Zeit des Deutschen Kaiserreichs, S. 20. 
10 Klitzschmüller: Die Magdeburger Gesellschaft zur Zeit des Deutschen Kaiserreichs, S. 19, 
56. 
11 StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 4v. 
12 Für den Kunstgewerbeverein unterzeichneten für den Vorstand der Vorsitzende und Ofen-
und Tonwarenfabrikant Otto Duvigneau, seit 1863 Stadtverordneter, 1884 bis zu seinem Tod 
1899 unbesoldeter Stadtrat, sowie der angestellte Sekretär, Sammlungsleiter und Redakteur der 
Vereinsschrift Pallas Ludwig Clericus, für den Geschichtsverein die Direktoren des Realgymna-
siums und der Oberrealschule Otto-von-Guericke Rudolph Holzapfel und Carl Paulsiek, für den 
Naturwissenschaftlichen Verein der Vorsitzende und Sudenburger Fabrikant Wilhelm König 
und der Mathematiker Prof. Dr. Adolf Hochheim, der als Oberlehrer an der Oberrealschule 
Otto-von-Guericke tätig war, für den Gewerbe-Verein die Chemiker Dr. Carl Reidemeister, der 
Oberlehrer an der Oberrealschule Otto-von-Guericke war, und Dr. Gustav Moeriës, Inhaber ei-
nes technisch-chemischen Labors, sowie der spätere Waffenfabrikant Dr. Eugen Polte, der zu 
dieser Zeit noch als Oberingenieur in der Maschinenbaufirma von Hermann Gruson beschäftigt 
war. Zu Duvigneau vgl. Willenius: Duvigneau, Johann Joseph Otto; Kärgling: Kulturbürger und 
Vereine, S. 94 f.; zu Clericus vgl. Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums, S. 22; 
Neubecker: Clericus, Ludwig; Heinrich: Clericus, Ludwig August; zu Holzapfel vgl. Mayrhofer: 
Holzapfel, Carl Albert Rudolph; zu Paulsiek vgl. Mayrhofer: Paulsiek, Carl Heinrich Diedrich; zu 
König vgl. Walter: Festschrift zur Feier des 25jährigeen Stiftungstages, S. 22, S. 25, S. 28, S. 36 f.; 
zu Hochheim vgl. Vogel: Hochheim, Adolf; Walter: Festschrift zur Feier des 25jährigeen Stif-
tungstages, S. 25; zu Reidemeister vgl. ebd., S. 18, S. 22, S. 26; zu Moeriës vgl. Wenzel (Hrsg.): 

https://unterschrieben.11
https://Mitglieder.10


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  189 

vor allem die neuen Bildungseliten der Ingenieurs- und Naturwissenschaften 
sowie die auf diesen Wissenschaften basierenden Produzenten, die die muse-
umsaffinen Vereine dominierten. 

Diese Vereine hatten bereits aus dem Vereinsinteresse heraus eigene Biblio-
theken und Sammlungen angelegt, deren Umfang und seinerzeitige Unterbrin-
gung in der Denkschrift ebenso dargelegt wurde wie die der bereits existieren-
den städtischen Sammlungen. Letztere umfassten neben einer Bibliothek eine 
Münzsammlung, eine Gemäldegalerie sowie eine Sammlung prähistorischer Ge-
genstände mit Bezug zur Geschichte der Stadt, die in verschiedenen Räumen 
des Rathauses mehr schlecht als recht untergebracht seien. Unter den Vereins-
sammlungen ist vor allem die Sammlung des Kunstgewerbevereins mit 1.500 
Einzelobjekten zu nennen, die zu dieser Zeit in der Kunstgewerbeschule aufbe-
wahrt und bereits als „Museum“ bezeichnet wurde, sowie die Gemäldesamm-
lung des Kunstvereins, die zwar nicht sehr umfangreich sei, aber zum Teil 
„recht werthvolle Bilder“ umfasse, die Sammlung prähistorischer Gegenstände 
und solcher von historischem Wert des Geschichtsvereins, die im Gymnasium 
Kloster Unser Lieben Frauen in einem durch Grundwasserrückflüsse ungeeigne-
tem Raum gelagert sei, sowie die Lehrmittelsammlung des Naturwissenschaftli-
chen Vereins, die im Realgymnasium aufbewahrt werde. Außerdem wird auf 
Privatsammler verwiesen, von denen einzelne bereits den Wunsch geäußert 
hätten, ihre Sammlungen direkt nach Einrichtung eines städtischen Museums 
oder mit ihrem Ableben an ein solches abzugeben.13 Mit den aufgeführten 
Sammlungen sind genau die Sammlungsgebiete benannt, die auch heute noch 
das Magdeburger Zweispartenhaus mit Kulturhistorischem Museum und Muse-
um für Naturkunde auszeichnen: archäologische und kulturhistorische Samm-
lungen zur Regional- und Stadtgeschichte, historische Kunstsammlungen aus 
der Entstehungszeit des Museums, als es auch ein ambitioniertes Kunstmuseum 
war, und die paläontologischen, mineralogischen und biologischen Sammlun-
gen des Museums für Naturkunde. 

1884 zogen die Autoren der Denkschrift aus der Darstellung der bereits vor-
handenen Sammlungen den Schluss, dass diese „schon den Grundstock eines 

Adressbuch und Warenverzeichnis, S. 417; zu Polte vgl. Beckert: Polte, Eugen; Kärgling: Kul-
turbürger und Vereine, S. 96 f. Für weitere Auskünfte zu Wilhelm König danke ich Dr. Hans 
Pellmann, Magdeburg. 
13 Die damalige Situation der Aufstellung und Zugänglichkeit der Vereinssammlungen wurde 
in der Denkschrift von 1884 dargelegt (vgl. StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 2r-4v). Zu der Bedeutung 
der Magdeburger Vereine, vor allem des Kunst- und des Kunstgewerbevereins, als Initiatoren 
und Vorläufer eines öffentlichen Museums vgl. Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-
Museums, S. 3–26. Vgl. auch Kärgling: „…ein vereintes Streben, Beraten, Wirken und Schaf-
fen“, S.  26–30; und Kärgling: Kulturbürger und Vereine, S. 87–89. 

https://abzugeben.13


190  Gabriele Köster 

ganz anschaulichen Museums bilden würden, so daß die Gefahr ganz ausge-
schlossen erscheint, ein neu erbautes und der Belehrung und dem Kunstgenuß 
gewidmetes Institut könnte auf viele Jahre hin öde und leer stehen bleiben“.14 

Doch nicht die Aussicht auf ein gut gefülltes Museum und auch nicht den Hand-
lungsdruck aufgrund der zum Teil prekären Unterbringung bereits bestehender 
Sammlungen stellten die Vereine in das Zentrum ihrer Denkschrift, sondern Pa-
triotismus und Pflege von Kunst und Wissenschaft. Der Verzicht auf ein Muse-
um wäre hinnehmbar, „wenn in der magdeburger Bürgerschaft weder der Sinn 
für das Schöne, die Begeisterung für die heimatliche Geschichte, das Streben 
nach höherer Ausbildung lebendig wären, noch irgendwelche Vorarbeiten und 
Materialien vorhanden wären, aus denen sich in Bälde ein Museum bilden lie-
ße.“15 Aber „die Bürgerschaft Magdeburgs ist so patriotisch gesinnt, wie nur 
eine und hat im Grunde auch noch mehr Ursache dazu, als manch andere, und 
in ihr sind, wie die Thätigkeitserfolge verschiedener ihrer Vereine beweisen, 
alle Elemente vorhanden, welche eine ersprießliche Pflege von Kunst und Wis-
senschaft garantieren können.“16 

Die Magdeburger Museumsbewegung entspricht demnach voll und ganz 
dem liberalen bürgerlichen Weltbild, das vor allem der Historiker Wolfgang 
Mommsen herausgearbeitet hat: ein Weltbild, in dem Nationalsinn als Funda-
ment des eigenen wissenschaftlichen und künstlerischen Tuns aufgefasst wur-
de.17 Auch in Magdeburg waren die Träger der Museumsbewegung mit den Ak-
teuren der städtischen Selbstverwaltung bestens vernetzt, wenn nicht gar iden-
tisch. Der Vorsitzende des federführenden Kunstgewerbevereins, der 
Ofenfabrikant Otto Duvigneau, war zum Beispiel bereits seit mehr als zwei Jahr-
zehnten selbst Stadtverordneter und wurde im Jahr der Festschrift unbezahlter 
Stadtrat, was der Funktion eines heutigen Dezernenten oder Beigeordneten ent-
spricht. Und auch die übrigen Unterzeichner der Denkschrift verfügten auf-
grund ihrer Positionen über herausragende gesellschaftliche und politische 
Kontakte in der Stadtgesellschaft. Man wird daher davon ausgehen dürfen, dass 
die Einreichung der Denkschrift für ein städtisches Museum beim Magistrat und 
der Stadtverordnetenversammlung zu Pfingsten 1884 bestens vorbereitet wor-
den war und nicht zuletzt deshalb auch positiv beschieden wurde. 

14 StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 3r. 
15 Ebd. 
16 Ebd. 
17 Vgl. Mommsen: Bürgerliche Kultur, bes. S. 11–41 u. S. 60. 

https://bleiben�.14


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  191 

Kontroversen um Sinn und Unsinn eines 
Museums 

Vier Jahre später nahmen die Planungen für ein städtisches Museum durch eine 
großzügige Schenkung Fahrt auf und gingen in die heiße Phase. Im Januar 1888 
konnte der Oberbürgermeister Friedrich Böttcher (1826–1895) der vier Jahre zu-
vor gegründeten Museumskommission eröffnen, dass der Magdeburger Großin-
dustrielle Hermann Gruson (1821–1895) der Stadt 100.000 Mark „für Museums-
zwecke“ offeriert habe.18 Man sei der Frage der Errichtung eines Museums nun 
bedeutend näher gerückt, so die Einschätzung des Oberbürgermeisters. Nach-
dem er über stockende Verhandlungen zur Übernahme bereits bestehender 
Räumlichkeiten und die Unmöglichkeit der Erweiterung der Kunstgewerbeschu-
le zu einem Sammlungsgebäude referiert hatte, sprach sich die Kommission 
mehrheitlich für die Errichtung eines Neubaus aus und beauftragte den Stadt-
baurat Otto Peters (1850–1927), der selbst der Kommission angehörte, mit der 
Erstellung eines Raumprogramms. Mit dem Oranienplatz, einer Platzanlage 
über der zur ehemaligen Stadtbefestigung gehörenden, aufgegebenen Bastion 
Heydeck, war auch bereits der Bauplatz in den Blick genommen, auf dem später 
tatsächlich das Kaiser Friedrich Museum der Stadt Magdeburg errichtet wurde 
(Abb. 3). 

Abb. 3: Der unbebaute Oranienplatz, um 1900. © Stadtarchiv Magdeburg, Rep. A II, M 77 
spec.11. 

18 StAM, A II M77, Bd. 1, Bl. 90r-91v. Zu der Schenkung Hermann Grusons vgl. Köster: Her-
mann Grusons Engagement für ein Magdeburger Museum. 



192  Gabriele Köster 

Die Initiative zu einem städtischen Bauprojekt dieser Größe konnte nicht unbe-
merkt bleiben und wurde in der lokalen Zeitung äußerst kontrovers diskutiert. 
Im Zeitraum zwischen dem 19. April und dem 1. Mai 1888 erschienen sechs an-
onyme Leserbriefe in der Rubrik „Sprechsaal“ der Magdeburgischen Zeitung 
zum Museumsneubau, von denen nur einer dem Projekt positiv gegenüber-
stand.19 Gegen den Museumsbau wurden vor allem wirtschaftliche Gründe an-
geführt, an erster Stelle die Baukosten in Höhe von mehreren Millionen Mark, 
aber auch die jährlichen Unterhaltskosten von geschätzt 300.000 bis 400.000 
Mark sowie der Wegfall der Möglichkeit, das Baugrundstück anderweitig zu ver-
wenden oder zu vermarkten.20 

Die Diskussion um Baukosten und Bauunterhalt im Verhältnis zum allge-
meinen Gebot des sparsamen Umgangs mit öffentlichen Mitteln oder im Ver-
hältnis zu einer situativ angespannten Haushaltslage begleitet wohl bis heute 
jedes größere öffentliche Bauprojekt. Die Frage des Baugrundes stellte sich je-
doch in Magdeburg Ende des 19. Jahrhunderts in besonderer Weise. Als preußi-
sche Festungsstadt war die Altstadt von Magdeburg durch Jahrhunderte in ihrer 
Entwicklung eng beschränkt gewesen und gehörte in einigen Stadtteilen zu den 
eng bewohntesten Gebieten Europas. Der Mangel an Baugrund hatte sogar dazu 
geführt, dass Magdeburg 1815 zwar nominell die Hauptstadt der neu gegründe-
ten preußischen Provinz Sachsen und Sitz des Oberpräsidenten geworden war, 
aber der Provinziallandtag hatte in Magdeburg keinen Platz gefunden und tagte 
stattdessen in Merseburg und das Oberlandesgericht wurde in Naumburg einge-
richtet.21 

Weitere Argumente gegen das Museum ergaben sich aus der unterschiedli-
chen Einschätzung des Stellenwerts von Museumsbesuchen in der allgemein 
üblichen Lebensführung. So erschien einem Leserbriefschreiber die Erreichbar-
keit der Berliner Museen in nur wenigen Stunden Grund genug, in Magdeburg 
auf ein eigenes Museum zu verzichten, das sich mit den Berliner Sammlungen 
sowieso nicht messen könne.22 Ein anderer meinte, man werde mit einem Muse-
umsneubau wohl noch einige Jahrzehnte warten können, „nachdem wir so lan-

19 Vgl. Beilage zum „Stadt-Anzeiger“ der Magdeburgischen Zeitung: in Nr. 200 vom Donners-
tag, den 19. April 1888, in Nr. 202 vom Freitag, den 20. April 1888, in Nr. 206 vom Sonntag, den 
22. April 1888, in Nr. 214 vom Freitag, den 27. April 1888 und in Nr. 221 vom Dienstag, den 1. 
Mai. 1888. Der das Projekt unterstützende Leserbrief ist der erste der beiden, die am 22. April 
1888 erschienen. 
20 Vgl. bes. Leserbrief vom 19. April 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 200). 
21 Vgl. Tullner: Preußische Provinzhauptstadt, S. 551–618, bes. S. 591–596; Asmus: 1200 Jahre 
Magdeburg, Bd. 3, S. 218–251. 
22 Vgl. Leserbrief vom 19. April 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 200). 

https://k�nne.22
https://richtet.21
https://vermarkten.20
https://stand.19


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  193 

ge ohne Museum recht gut ausgekommen sind!“23, und ein weiterer führte an, 
dass das Leben die Menschen viel zu sehr in Anspruch nähme, als dass sie oft 
ins Museum gingen. Der Menge genüge ein einmaliges Anschauen und dadurch 
stünden die Museen verhältnismäßig leer.24 

Außerdem stand das Museumsprojekt in Konkurrenz zu anderen Anliegen. 
So forderte ein Leserbriefschreiber, dass eher eine weitere höhere Töchterschule 
gegründet werden müsse.25 Ein weiterer führte die Notwendigkeit der Bereitstel-
lung von Rieselfeldern an, für die bereits 4,5 Millionen Mark in die Hand ge-
nommen werden müssten. Daher warnte er vor dem Zusammenbruch des städti-
schen Haushalts und bezichtigte diejenigen, die jetzt schon ein teures Museum 
bauen wollten, des Größenwahns und erteilte den Rat: „aufgeschoben sei nicht 
aufgehoben“, das Reichstagsgebäude habe auch ca. 23 Jahre zu seiner Verwirk-
lichung benötigt.26 Kompromissbereiter zeigte sich ein dritter Leserbriefschrei-
ber, der vorschlug, das Museum als Modulbau zu errichten, bei dem auf dem 
Grundstück zunächst Räume für das Kunstgewerbe und später erst für die ande-
ren Sammlungen gebaut würden.27 

Auch in diesen Argumenten lassen sich zahlreiche Parallelen zu der Diskus-
sion von Kulturprojekten in heutigen Zeiten finden. Diejenigen, die sie vortru-
gen, gehörten vermutlich ebenso zu den 5 bis 15 % des Bürgertums innerhalb 
der städtischen Einwohnerschaft wie die Mitglieder der Vereine, die die Muse-
umsidee vorantrieben. Auch wenn sie anonym bleiben, so zeugt doch ihre Argu-
mentation von Vertrautheit mit Kostenkalkulationen sowie mit dem städtischen 
Haushalt und lässt an manchen Stellen den persönlichen Erfahrungshorizont 
wohlsituierten bürgerlichen Lebens aufscheinen. Dass die in diesen Leserbrie-
fen ihren Ausdruck findende Opposition gegen das Museumsprojekt durchaus 
ernst zu nehmen war und möglicherweise gar seine Umsetzung gefährdete, 
zeigt der Umstand, dass der Gründungsdirektor des Museums, Dr. Theodor Vol-
behr, noch 1918, das heißt drei Jahrzehnte später, auf diese Kontroverse Bezug 
nahm.28 

23 Leserbrief vom 20. April 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 202). 
24 Vgl. den ersten der beiden Leserbriefe vom 22. April 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 
214). 
25 Vgl. ebd. 
26 Leserbrief vom 27. April 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 214). 
27 Vgl. Leserbrief vom 1. Mai 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 221). 
28 Vgl. Volbehr: 25 Jahre städtisches Museum für Kunst und Kunstgewerbe, S. 3. 

https://w�rden.27
https://ben�tigt.26
https://m�sse.25


194  Gabriele Köster 

Engagement und Partizipation: Wer macht mit? 
Wer nicht? 

Bereits im 1993 eröffneten städtischen Museum am Domplatz sollten diejenigen 
gewürdigt werden, die sich für dieses Museum engagiert hatten. Da die Errich-
tung und die reiche Ausstattung des städtischen Museums nur dadurch möglich 
gewesen sei, dass eine Anzahl hiesiger Einwohner in hochherziger Weise an-
sehnliche Zuwendungen hierfür gemacht haben, wurde Ende April 1894 von 
der Stadtverordnetenversammlung beschlossen, „unsere Dankbarkeit auch äu-
ßerlich dadurch zu besthätigen, daß wir ihren Namen im Museum in ehrender 
Weise anbringen, damit die Besucher des Museums auch in künftigen Zeiten de-
rer gedenken, denen sie das Museum und seinen reichen Inhalt zum Theil mit 
verdanken.“29 Der mit der Planung der Ehrentafel befasste Verwaltungsaus-
schuss des städtischen Museums hatte bereits im Februar eine Liste von Namen 
erstellt, die von dem Großindustriellen und Ehrenbürger der Stadt, Hermann 
Gruson, angeführt wurde, der 1888 die beträchtliche Summe von 100.000 Mark 
„für Museumszwecke“ gestiftet hatte. Auf Wunsch der Kommission hatte Stadt-
baurat Otto Peters eine Entwurfszeichnung gefertigt (Abb. 4).30 Doch auf einer 
Liste, die am 16. Mai im Verwaltungsausschuss beschlossen wurde, stand nun 
an erster Stelle der Maurermeister Otto Brandt, der dem Kunstgewerbeverein 
1884 seine umfangreiche Kunstsammlung vermacht hatte.31 

Der Erblasser, der mehr als zwanzig Jahre als Agent der Deutschen Feuer-
versicherungs-Aktiengesellschaft tätig gewesen war, und seine Ehefrau hatten 
es offenbar zu bescheidenem Wohlstand gebracht, denn nachdem sie kinderlos 
verstarben, wurde in ihrem Namen auch eine Stiftung für Waisenkinder mit 
einem Grundkapital in Höhe von 30.000 Mark eingerichtet.32 Die Sammlung des 

29 Die am 26. April 1894 beschlossene Beschlussvorlage vom 6. April 1894 wurde vom Ober-
bürgermeister Bötticher und dem Vorsitzenden der Stadtverordnetenversammlung Dr. Oehler 
eingebracht: „Drucksache Nr. 147. Der Magistrat der Stadt Magdeburg, Journ.-Nr. 551/4. Betrifft 
Aufstellung einer Ehrentafel im städtischen Museum“, eingebunden in: „Die Aufstellung einer 
Ehrentafel im städtischen Museum… (1894–1912)“ (StAM, A II, M77 spec. 15 [= 59.4u], bezeich-
net als fol. 3). 
30 Im Maßstab 1:20, datiert auf den 31. März 1894 (vgl. StAM, A II, M77 spec. 15 [= 59.4u], fol. 
16r). 
31 Vgl. StAM, A II, M77 spec. 15 (= 59.4u), fol. 10r; außerdem steht er auf einer weiteren, 
unmittelbar davor eingebundenen, undatierten Liste an erster Stelle (vgl. StAM, A II, M77 
spec. 15 [= 59.4u], fol. 9r). 
32 Vgl. Miehe/ Volkmar (Hrsg.): Magdeburger Stiftungsbuch, S. 306. 

https://eingerichtet.32
https://hatte.31


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  195 

Abb. 4: Entwurf für eine Ehrentafel der Stifter im städtischen Museum am Domplatz. © Stadt-
archiv Magdeburg, Rep. A II, M 77 spec. 15, Fol. 16r. 

kunsthistorisch belesenen und im Vereinsleben äußerst engagierten Mitglieds 
des Kunstgewerbevereins umfasste etwa zweihundert Objekte, darunter Gemäl-
de, historische Möbel, Waffen, Glasmalerei, Fayencen, Porzellan, Metallarbei-
ten, Textilien, historische Dokumente und gedruckte Bücher des 16. bis 18. Jahr-
hunderts, die bereits vor der Einrichtung des städtischen Museums auf einem 



196  Gabriele Köster 

Podest im Bibliothekszimmer des Vereins ausgestellt wurden.33 Der Wert seiner 
Kunstsammlung wurde jedoch offenbar nach seinem Tode in Frage gestellt. Im 
ersten gedruckten Verzeichnis der Sammlung des Kunstgewerbevereins von 
1890 heißt es, der Gesamtwert der Sammlung habe sich um 11.000 Mark verrin-
gert, da nicht mehr die von Otto Brandt selbst vorgenommene Schätzung seiner 
Sammlung als Grundlage verwendet werden konnte.34 In dem vom Autor des 
gedruckten Verzeichnisses angelegten Inventar der Sammlung wurde der Wert 
der Sammlung dennoch auf knapp mehr als 10.000 Mark geschätzt und über-
stieg somit die Wertgrenze, ab der Stifter auf die Stiftertafel aufgenommen wer-
den sollten.35 Auch wenn die ausgeführte Stiftertafel im ersten städtischen Mu-
seum sich nicht erhalten hat und auch nicht fotografisch dokumentiert ist, zeigt 
der Fortgang der Geschehnisse, dass Maurermeister Brandt offenbar tatsächlich 
auf die Ehrentafel aufgenommen wurde. 

Denn einige Jahre später wiederholte sich der Vorgang beim Einzug in den 
Museumsneubau. Am 8. Februar 1912 stellte der Neffe des Maurermeisters, der 
Stadtverordnete Dr. med. Gustav Adolph Brandt, den Antrag, die alten Stifterta-
feln aus dem Museum am Domplatz im neuen Museum aufzustellen.36 Wie aus 
der Stellungnahme von Museumsdirektor Volbehr zu diesem Antrag hervorgeht, 
war der Name des Maurermeisters auf die neuen Stiftertafeln im Museumsneu-
bau nicht übernommen worden. Erneut wurde die Wertgrenze von 10.000 Mark 

33 Dem Vereins-Periodicum „Pallas. Zeitschrift des Kunstgewerbevereins zu Magdeburg“, 
1880–1893 (vgl. Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums, S. 22), lässt sich ent-
nehmen, dass Otto Brandt durch Vorträge und Schenkungen von Büchern das Vereinsleben 
aktiv mitgestaltete. So schenkte er der Bibliothek des Kunstgewerbevereins 1881 eine Publika-
tion zu Peter Vischers d. Ä. Grabmal von Erzbischof Ernst von Sachsen im Magdeburger Dom, 
hielt am 14. Januar 1881 einen von den Anwesenden sehr gut aufgenommenen Vortrag zur 
Symbolik der Stäbe, hatte am 18. Februar desselben Jahres das Manuskript „zu einem seiner 
beliebten Vorträge“ vergessen, hielt am 25. Februar jedoch einen Vortrag zu Bausagen und 
sprach am 22. April zu Veit Stoß. Außerdem veröffentlichte er in „Pallas“ einen Artikel zu 
Adam Krafft (vgl. Pallas. Zeitschrift des Kunstgewerbevereins zu Magdeburg 2, 2, vom 1. Feb. 
1881, S. 9 f.; 2, 3, vom 1. März 1881, S. 18; 2, 4, vom 1. April 1881, S. 26; 2, 5, vom 1. Mai 1881, 
S. 34, S. 36–39; 2, 6, vom 1. Juni 1881, S. 44 f.; alle vorhanden in StAM, A II 35 78n). Zur Samm-
lung vgl. „Verzeichnis der zur Stiftung Otto Brandt gehörigen Sammlungs-Gegenstände, dem 
Kunst-Gewerbe-Verein zu Magdeburg am 4. März 1885 von Frau Doris Brandt, geb. Rummel 
übergeben. Revidierte Abschrift von Ludwig Clericus“ (KHM, Inventare Kunstsammlungen, 
o. Nr.). Zur Aufstellung der Sammlung in den Vereinsräumen vgl. Clericus: Verzeichnis der 
kunstgewerblichen Sammlungen, S. 6. 
34 Clericus: Verzeichnis der kunstgewerblichen Sammlungen, S. 7. 
35 Dem Inventar der Sammlung zufolge betrug der Wert 10.382 Mark, wobei allerdings der 
Hauptanteil der Schätzsumme in Höhe von 6.000 Mark akkumulativ auf elf Glasfenster entfiel 
(vgl. KHM, Inventare Kunstsammlungen, o. Nr.). 
36 Vgl. StAM, A II, M77 spec. 15 (= 59.4u), fol. 39r. 

https://aufzustellen.36
https://sollten.35
https://konnte.34
https://wurden.33


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  197 

als Grund für den Ausschluss angegeben.37 Es kam zu einer Aussprache zwi-
schen Volbehr und dem Neffen Brandt, in der der Neffe konzedierte, dass eine 
Aufstellung der alten Tafeln im neuen Museum nicht zweckmäßig sei, aber dar-
auf hinwies, dass sein Onkel eigentlich der erste Stifter für Magdeburger Muse-
umswerke gewesen sei, und dass er daher darauf drängte, den Namen auf die 
neuen Tafeln aufzunehmen. Der Verwaltungsausschuss des Museums be-
schloss, diesem Wunsch nachzukommen. Die alte Stiftertafel wurden endgültig 
dem Museum für Naturkunde überlassen.38 Wäre 1910 Gustav Adolph Brandt 
nicht als Generaloberarzt und Divisionsarzt der in Magdeburg stationierten 7. 
Division in gehobener Stellung in seine Geburtsstadt zurückgekehrt und hätte 
er sich nicht zudem als Stadtverordneter in der Stadt bestens gesellschaftlich 
etabliert, so wäre der Name seines Onkels, des Maurermeisters Otto Brandt, 
wohl dem Vergessen anheimgefallen.39 Den ersten Platz auf der Stiftertafel des 
Museumsneubaus hatte Otto Brandt jedoch zugunsten von Hermann Gruson 
verloren. 

Die Vorgänge lassen vermuten, dass für den Eintrag auf der Stiftertafel 
nicht allein die Intensität des Engagements für das Museum eine Rolle spielte, 
sondern auch Rang und gesellschaftliche Stellung des Schenkenden. Die Dis-
krepanz in wirtschaftlicher Potenz und sozialem Status zwischen dem erfolgrei-
chen Handwerker und dem Großindustriellen Gruson, der zum Ehrenbürger der 
Stadt ernannt worden war, ist offensichtlich. Es steht daher zu vermuten, dass 
bei den Bestrebungen, Brandt bei der Ehrung zu übergehen, der zweite Zweck 
der Stiftertafel den Ausschlag gab. Denn diese sollte auch als Anreiz für weitere 
„ansehnliche Zuwendungen“ und „größere Stiftungen“ dienen.40 Für die Na-
men dieser zukünftigen Stifter war noch ausreichend Platz auf der Tafel vorhan-
den. Die gewünschte Zielgruppe ließ sich mit einer Liste, die von Gruson ange-
führt wurde, mit Sicherheit besser ansprechen, als mit einer, an deren erster 
Stelle Maurermeister Brandt genannt wurde. 

37 Vgl. StAM, A II, M77 spec. 15 (= 59.4u), fol. 39v-40r. 
38 Vgl. StAM, A II, M77 spec. 15 (= 59.4u), fol. 41r. 
39 Dr. med Gustav Adolph Brandt (geboren 1859 in Magdeburg, gestorben nach 1912) war der 
Sohn von Otto Brandts Bruder, Dr. phil. Julius Adolph Brandt (1827–1896), der zunächst Lehrer 
am Domgymnasium und schließlich Rektor der höheren Gewerbe- und Handelsschule war. Vgl. 
Gemmag. Genealogische Miszellen für Magdeburg, von Norbert Emmerich, Heidelberg, Nr. 
5674 und Nr. 5706, https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5674.html (13.01.2024) und 
https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5706.html (13.01.2024). 
40 StAM, A II, M77 spec. 15 (= 59.4u), bezeichnet als fol. 3: Drucksache Nr. 147: Der Magistrat 
der Stadt Magdeburg, Journ.-Nr. 551/4, Betrifft Aufstellung einer Ehrentafel im städtischen Mu-
seum. 

https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5674.html
https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5706.html
https://dienen.40
https://anheimgefallen.39
https://�berlassen.38
https://angegeben.37


198  Gabriele Köster 

Die zunehmende Fokussierung auf das Großbürgertum bei der Suche nach 
Museumsförderern entsprach der museumspolitischen Strategie auch andern-
orts. An vielen Orten lösten Museumsvereine die früheren Kunst- und Kunstge-
werbevereine ab. Und sie waren durch hohe Beitragsforderungen in der Regel 
weit elitärer als diese, die auch das mittlere und kleinere Bürgertum einge-
schlossen hatten.41 Dieser Weg wurde in Magdeburg zwar nicht beschritten. 
Kunst- und Kunstgewerbeverein existierten fort und wurden als korporative 
Stifter auf den neuen Stiftertafeln genannt; aber die Nennung derjenigen, die 
sich in besonderem Maße um das Museum und den Museumsneubau verdient 
gemacht hatten, in der Festschrift zur Eröffnung des Kaiser Friedrich Museums 
Magdeburg 1906 zeigt, dass die Ansprache des Großbürgertums auch in Magde-
burg in hohem Maße erfolgreich war (Abb. 5). Das Museum wurde nicht zuletzt 
zu einer Bühne, die es dieser Wirtschaftselite ermöglichte, ihren gesellschaftli-
chen Status öffentlich zu zeigen.42 

Abb. 5: Stiftertafeln aus C. M. Sombart: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums der Stadt 
Magdeburg am 16. Dezember 1906. © Kulturhistorisches Museum Magdeburg. Foto: Charlen 
Christoph. 

41 Vgl. Mommsen: Bürgerliche Kultur, S. 64 f. 
42 Vgl. ebd., S. 65. 

https://zeigen.42
https://hatten.41


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  199 

In einer Festschrift zum 25-jährigen Bestehen eines städtischen Museums erläu-
terte der Gründungsdirektor Theodor Volbehr rückblickend seine Strategie zur 
Einwerbung bürgerschaftlichen Engagements. Er konstatierte, dass vor allem 
zahlreiche große und kleinere Stiftungen für ein schnelles Wachstum der 
Sammlungen gesorgt hätten, und führte aus, dass es erfreulich gewesen sei, 
dass die meisten Stifter sich gerne dazu bereitgefunden hätten, ihr Mäzenaten-
tum einem in sich geschlossenen Gebiet zuzuwenden. Als Beispiele nannte er 
den Direktor und Miteigentümer der Armaturenfabrik Schaeffer & Budenberg, 
Otto Arnold, der sein „tätiges Interesse“ Medaillen, Plaketten und Terrakotten 
schenkte,43 den Direktor und Eigentümer einer Waffen- und Munitionsfabrik, 
Eugen Polte, der figürliche Kleinplastiken in Gruppen und Statuetten sammel-
te,44 sowie Selma Rudolph, die als Witwe die Maschinenfabrik und Eisengieße-
rei Rudolph & Co selbst leitete und sich um den Erwerb von Gobelins für das 
Museum verdient machte.45 

Diese elitäre Form musealen Engagements lässt sich wohl eher mit dem 
heutigen Werben von Museen um hochkarätige Privatsammlungen zeitgenössi-
scher Kunst vergleichen als mit dem, was in unserer Zeit als zivilgesellschaftli-
ches Engagement für Museen sowie als gesellschaftliche Teilhabe und Partizi-
pation an Museen diskutiert wird.46 Und doch konnte Museumsdirektor Volbehr 
mit der Unterscheidbarkeit und Individualisierung des Museums sowie der Ver-
wobenheit mit der Stadtgesellschaft zwei Effekte seiner Strategie benennen, die 
nach wie vor aktuell sind. Er konstatierte: „Auf solche Weise muss sich die Ge-
samtheit der Museums-Sammlungen auf Magdeburg und auf den einzelnen 
Magdeburger beziehen und doch mehr sein als nur ein leidlich gut illustrierter 
Geschichtsunterricht.“47 

Es versteht sich von selbst, dass in der Zeit der DDR die Verdienste Zugehö-
riger des bürgerlichen Standes – seien es nun Klein- oder Großbürger – um das 
Museum und seine Entstehung nicht in Erinnerung gehalten wurden. Erst seit 
der Wiedervereinigung wird dieses frühe bürgerschaftliche Engagement wieder 

43 Zu Otto Arnold und seinem Engagement für das Museum vgl. Heinicke: Arnold, Heinrich 
Otto; Kärgling: Münzen, Medaillen und Kostüme; Miehe/Volkmar (Hrsg.): Magdeburger Stif-
tungsbuch, S. 280 f.; Ullrich: Einleitung, S. 16–24, bes. S. 20 f. 
44 Polte hatte als angestellter Oberingenieur bereits das Museumsmanifest von 1884 unter-
schrieben (s. o.). Zu Poltes Engagement für das Museum vgl. Kärgling: Kulturbürger und Ver-
eine, S. 96 f.; Miehe/Volkmar (Hrsg.): Magdeburger Stiftungsbuch, S. 553 f. 
45 Zu Selma Rudolph und ihrem Engagement für das Museum vgl. Tullner: Rudolph, Selma 
Mathilda, geb. Budenberg; Ullrich: Einleitung, S. 21. 
46 Zu der grundsätzlichen Problematik der Schaffung von Ungleichheit durch Stiftungen an 
Museen vgl. Göschel: Kulturpolitik und Bürgergesellschaft. Zur Zielrichtung von Partizipation 
im Museum vgl. Simon: The Participatory Museum. 
47 Volbehr: 25 Jahre städtisches Museum für Kunst und Kunstgewerbe, S. 6. 

https://machte.45


200  Gabriele Köster 

in den Blick genommen, nicht zuletzt auch als „ferner Spiegel“ –  um die be-
rühmte Metapher Barbara Tuchmans aufzugreifen – heutigen Handelns.48 

Ein Museum für alle 

Obwohl sich die Aufforderung zum Engagement für Bau und Ausstattung des 
Museums an das Bürgertum und vor allem das Großbürgertum richtete, sollte 
das Museum dennoch eine zentrale Funktion für die gesamte Einwohnerschaft 
der Stadt übernehmen. Bereits der einzige das Museumsprojekt verteidigende 
Leserbrief von 1888 hatte dieses Ziel formuliert: 

„Denn bei richtiger Würdigung der Bedeutung solcher Kunstinstitute kann kein Zweifel 
obwalten, daß dieselben eine eminent erziehliche Kraft auf die ganze Bevölkerung einer 
Stadt ausüben, daß sie berufen sind, alle Schichten derselben im gemeinschaftlichen 
Dienste des Idealen zu vereinigen und daher in einer auf höhere Ziele gerichteten Zeit 
nicht mehr zu entbehren sind – am wenigsten von denjenigen Klassen, denen die Mittel 
fehlen, um erst die Kunsttempel anderer Städte aufzusuchen.“49 

Die Aufgabe, gesellschaftliche Kohäsion herzustellen, war groß. Die Einwohner-
schaft der Stadt war binnen weniger Jahrzehnte von etwa 60.000 (1849) auf 
mehr als 200.000 (1890) angewachsen. Das wirtschaftliche und damit auch das 
soziale Gefälle waren immens. In Magdeburgs Innenstadt befand sich mit dem 
sogenannten Knattergebirge ein Elends-Wohngebiet, das zu den eng besiedel-
ten in Europa zählte.50 Die liberalen und kaisertreuen Honoratioren, die auf-
grund des preußischen Dreiklassenwahlrechts unangefochten die Geschicke 
der Stadt lenkten, standen der mehr oder weniger offen in Parteien organisier-
ten Opposition der Arbeiterbewegung gegenüber.51 Auch die Weltanschauungen 
klafften auseinander. Die etablierte, streng lutherische Stadtgesellschaft musste 
sich mit zugewanderten Arbeiterinnen und Arbeitern katholischen Glaubens 
vor allem aus dem Eichsfeld und der Provinz Posen arrangieren. Die hiermit ver-
bundenen Probleme sind in einer weitgehend säkularen Gesellschaft kaum 

48 Vgl. Kärgling: „…ein vereintes Streben, Beraten, Wirken und Schaffen“; Kärgling: Patrone, 
Mäzene Förderer; Kärgling: Kulturbürger und Vereine; Köster: Hermann Grusons Engagement 
für ein Magdeburger Museum; Ullrich: Einleitung. 
49 Einer der beiden Leserbriefe vom 22. April 1888 (Magdeburgische Zeitung, Nr. 214). 
50 Vgl. Asmus: 1200 Jahre Magdeburg, Bd. 3, S. 244 f.; Tullner: Preußische Provinzhauptstadt, 
S. 591 f., 611. 
51 Vgl. Tullner: Preußische Provinzhauptstadt, S. 589 f., 603–606; Asmus: 1200 Jahre Magde-
burg, S. 98 f. 

https://gegen�ber.51
https://z�hlte.50
https://Handelns.48


Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  201 

noch nachzuvollziehen, waren in der Zeit des preußischen Kulturkampfes je-
doch tiefgreifend.52 

Es ist verlockend, Parallelen der damaligen post-migrantischen Gesellschaft 
und der heutigen hervorzuheben und in der formulierten Zielsetzung des Muse-
ums einen Vorläufer heutiger Vorstellungen von Museen als Orten gesellschaft-
licher Aushandlungsprozesse zu sehen. Doch die Formulierungen des Leser-
briefschreibers, der die Erziehung sowie die Vereinigung aller Schichten zum 
„gemeinschaftlichen Dienste des Idealen“ zum Ziel erklärte, zeigen, dass das 
Ziel gesellschaftlicher Kohäsion in der Kaiserzeit vor dem Ersten Weltkrieg nicht 
mit demjenigen in einer offenen, demokratischen Gesellschaft gleichsetzen 
kann. Umso höher ist es Museumsdirektor Theodor Volbehr anzurechnen, dass 
er das Ziel im ersten Museumsführer des Kaiser Friedrich Museums der Stadt 
Magdeburg nicht aus der Perspektive staatlicher Autorität, sondern aus der Per-
spektive der Museumsbesucherin und des Museumsbesuchers darstellte und 
damit die aufklärerisch-emanzipatorische Funktion des Museums für diese be-
tonte: „Das Kaiser Friedrich Museum will ein Haus sein, das jedem Bewohner 
der Stadt das Verstehen der Kulturwelt, in der er lebt, erleichtert und damit sei-

53ne Freude am Dasein vertieft“. 

Bibliografie 

Abkürzungen 

StAM = Stadtarchiv Magdeburg. 
KHM = Kulturhistorisches Museum Magdeburg. 

52 Vgl. Asmus, 1200 Jahre Magdeburg, Bd. 3, S. 138 f. 
53 Volbehr: Führer durch die Sammlungen des Kaiser Friedrich Museums, S. III; vgl. auch 
Volbehr: 25 Jahre städtisches Museum für Kunst und Kunstgewerbe, S. 6: „Und sollten denn 
wirklich die Museen, die von Kunst und Kultur berichten, nur den Künstlern und Kunsthand-
werkern dienen? An die Stelle solcher Anschauungen muss die neue treten, daß man versu-
chen müsse, aus einem Museum eine Volksbildungsstätte zu machen.“ Zu Museen als Volks-
bildungsstätten vgl. Kuntz: Das Museum als Volksbildungsstätte, bes. S. 9–37; zum Begriff der 
Freude vgl. ebd., S. 115. 

https://tiefgreifend.52


202  Gabriele Köster 

Ungedruckte Quellen 

KHM, Inventare Kunstsammlungen, o. Nr.: „Verzeichnis der zur Stiftung Otto Brandt gehörigen 
Sammlungs-Gegenstände, dem Kunst-Gewerbe-Verein zu Magdeburg am 4. März 1885 
von Frau Doris Brandt, geb. Rummel übergeben. Revidierte Abschrift von Ludwig Cleri-
cus“. 

StAM, A II 35 78n: enthält „Pallas. Zeitschrift des Kunstgewerbevereins zu Magdeburg“, Jg. 
1880/1881. 

StAM, A II M77, Bd. 1: Acta des Magistrats der Stadt Magdeburg betreffend die Errichtung 
eines Museums 1884–1892. 

StAM, A II, M77 spec. 15 (= 59.4u): Die Aufstellung einer Ehrentafel im städtischen Museum… 
(1894–1912). 

Literatur 

Asmus, Helmut: 1200 Jahre Magdeburg, 3 Bde., Magdeburg 2005. 
Beckert, Manfred: Polte, Eugen, in: Guido Heinrich/Gunter Schandera (Hrsg.): Magdeburger 

Biographisches Lexikon. 19. und 20. Jahrhundert, Magdeburg 2002, S. 553 f. 
Clericus, Ludwig: Verzeichnis der kunstgewerblichen Sammlungen des Kunstgewerbe-Vereins 

zu Magdeburg, Magdeburg 1890. 
Göschel, Albrecht: Kulturpolitik und Bürgergesellschaft, in: Kulturpolitische Mitteilungen 

(2000), 3, S. 25–30. 
Hartung, Olaf: Kleine deutsche Museumsgeschichte. Von der Aufklärung bis zum frühen 20. 

Jahrhundert, Köln/Weimar/Wien 2010. 
Heinicke, Horst-Günther: Arnold, Heinrich Otto, in: Guido Heinrich/Gunter Schandera (Hrsg.): 

Magdeburger Biographisches Lexikon. 19. und 20. Jahrhundert, Magdeburg 2002, S. 16. 
Heinrich, Guido/ Schandera, Gunter (Hrsg.): Magdeburger Biographisches Lexikon. 19. und 20. 

Jahrhundert, Magdeburg 2002. 
Heinrich, Guido: Clericus, Ludwig August, in: ders./Gunter Schandera (Hrsg.): Magdeburger 

Biographisches Lexikon. 19. und 20. Jahrhundert, Magdeburg 2002, S. 110 f. 
Hochreiter, Walter: Vom Musentempel zum Lernort: zur Sozialgeschichte deutscher Museen 

1800–1914, Darmstadt 1994. 
Kärgling, Karlheinz: Kulturbürger und Vereine im Dienst für das öffentliche Wohl. Ein histori-

scher Brückenschlag, in: Helmut Hörold/Gabriele Köster (Hrsg.): Interesse, Sachkenntnis, 
Engagement. 25 Jahre Verein zur Förderung der Museen der Landeshauptstadt 
Magdeburg e. V./Magdeburger Museumsverein, Magdeburg 2017, S. 85–98. 

Kärgling, Karlheinz: Münzen, Medaillen und Kostüme, in: Der Markt in Mitteldeutschland: Mit-
teilungen der Industrie- und Handelskammer Magdeburg (2016), 6, S. 26–28. 

Kärgling, Karlheinz: Patrone, Mäzene Förderer, in: Der Markt in Mitteldeutschland: Mitteilun-
gen der Industrie- und Handelskammer Magdeburg (2016), 2, S. 18–20; 3, S. 20–22; 4, 
S. 18–20; 5, S. 16–18; 6, S. 26–28; 7, S. 22 f.; 8, S. 24–26; 9, S. 24 f.; 10, S. 22 f. 

Kärgling, Karlheinz: „…ein vereintes Streben, Beraten, Wirken und Schaffen“, in: Matthias 
Puhle (Hrsg.): 100 Jahre Kulturhistorisches Museum Magdeburg (= Magdeburger Muse-
umsschriften; 9), Magdeburg 2006, S. 23–45. 



Magdeburg: Eine Stadt sucht ein Museum  203 

Klitzschmüller, Elke: Die Magdeburger Gesellschaft zur Zeit des Deutschen Kaiserreichs 1871 
bis 1918 auf der Grundlage der bürgerlichen Vereine, Magdeburg 2008. 

Kocka, Jürgen: Bürgertum und bürgerliche Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Europäische Ent-
wicklung und deutsche Eigenarten, in: ders. (Hrsg.): Bürgertum im 19. Jahrhundert, 
München 1988, S. 11–76. 

Köster, Gabriele: Hermann Grusons Engagement für ein Magdeburger Museum, in: dies. u. a. 
(Hrsg.): Hermann Gruson. Industriekultur und Stadtkultur im 19. Jahrhundert (= Magdebur-
ger Schriften; Bd. 12), Halle (Saale) 2023, S. 88–109. 

Kuntz, Andreas: Das Museum als Volksbildungsstätte. Museumskonzeptionen in der 
deutschen Volksbildungsbewegung 1871–1918, Münster/New York 1996. 

Magdeburgische Zeitung (1664–1944). 
Mayrhofer, Wolfgang: Holzapfel, Carl Albert Rudolph, in: Guido Heinrich/Gunter Schandera 

(Hrsg.): Magdeburger Biographisches Lexikon. 19. und 20. Jahrhundert, Magdeburg 2002, 
S. 314. 

Mayrhofer, Wolfgang: Paulsiek, Carl Heinrich Diedrich, in: Guido Heinrich/Gunter Schandera 
(Hrsg.): Magdeburger Biographisches Lexikon. 19. und 20. Jahrhundert, Magdeburg 2002, 
S. 534 f. 

Miehe, Lutz/ Volkmar, Christoph (Hrsg.): Magdeburger Stiftungsbuch. Vom Entstehen, der Zer-
störung und dem Wiederaufbau einer Stiftungslandschaft (Magdeburger Schriften; Bd. 
11), Halle (Saale) 2022. 

Mommsen, Wolfgang J.: Bürgerliche Kultur und politische Ordnung. Künstler, Schriftsteller und 
Intellektuelle in der deutschen Geschichte 1830–1933, Frankfurt a. M. 2000. 

Neubecker, Ottfried: Clericus, Ludwig, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 3 (1957), S. 287 f. 
Pallas. Zeitschrift des Kunstgewerbevereins zu Magdeburg (1880–1892). 
Rüster, Brigitte: Geschichte des Museums von 1884 bis 1912, in: Jahresschrift für Mitteldeut-

sche Vorgeschichte 67 (1984), S. 72–86. 
Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010. 
Sombart, Carl Max: Zur Eröffnung des Kaiser Friedrich-Museums der Stadt Magdeburg am 16. 

Dezember 1906. Seine Vorgeschichte, Magdeburg 1906. 
Tullner, Mathias: Preußische Provinzhauptstadt, Industriestadt und soziales Leben, in: 

Matthias Puhle/Peter Petsch (Hrsg.): Magdeburg. Die Geschichte der Stadt 805–2005, 
Dößel (Saalekreis) 2005, S. 551–618. 

Tullner, Mathias: Rudolph, Selma Mathilda, geb. Budenberg, in: Eva Labouvie (Hrsg.): Frauen 
in Sachsen-Anhalt, 2 Bde., Bd. 2: Ein biographisch-bibliographisches Lexikon vom 19. 
Jahrhundert bis 1945, Wien/Köln/Weimar 2019, S. 389–392. 

Ullrich, Sabine: Einleitung, in: Alwines Puppen. Kostümgeschichte en miniature (= Magdebur-
ger Museumsschriften; 21), Ausst.Kat. Kulturhistorisches Museum Magdeburg 2023, Mag-
deburg 2023, S. 9–43. 

Vogel, Kurt: Hochheim, Adolf, in: Neue Deutsche Biographie 9 (1972), S. 289. 
Volbehr, Theodor: Führer durch die Sammlungen des Kaiser Friedrich Museums der Stadt Mag-

deburg, Magdeburg 1907. 
Volbehr, Theodor: 25 Jahre städtisches Museum für Kunst und Kunstgewerbe, Magdeburg 

1918. 
Walter, Otto: Festschrift zur Feier des 25jährigen Stiftungstages des Naturwissenschaftlichen 

Vereins zu Magdeburg, Magdeburg 1894. 
Wenzel, Otto (Hrsg.): Adressbuch und Warenverzeichnis der chemischen Industrie des 

Deutschen Reiches, 3. Ausgabe, Berlin 1892. 



204  Gabriele Köster 

Willenius, Roswitha: „Duvigneau, Johann Joseph Otto“, in: Guido Heinrich/Gunter Schandera 
(Hrsg.): Magdeburger Biographisches Lexikon. 19. und 20. Jahrhundert, Magdeburg 2002, 
S. 149 f. 

https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5674.html (13.01.2024). 
https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5706.html (13.01.2024). 

https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5674.html
https://gemmag.dynv6.net/2009/06/ofb3k5706.html


Kathrin Pieren 
The Jewish Museum of Westphalia – An 
Institution Rooted in Civil Society 

Westphalia is located in the north-eastern part of North Rhine-Westphalia and 
has a population of around 8.4 million. The largest cities are Dortmund, 
Bochum, Bielefeld, and Münster. Yet, the Jewish Museum of Westphalia is lo-
cated in the town of Dorsten. Therefore, the first question is often: “Why is there 
a Jewish museum in this place?”. The answer is that it was here that local citi-
zens thought it important to have a place where Jewish religion and the Jewish 
history of Westphalia would be remembered and taught after the Holocaust. 
This personal concern is expressed in the preamble to the statutes of the later 
museum’s supporting association, the Verein für Jüdische Geschichte und Reli-
gion e. V.: “As the descendants of those through whose fault Jewish life was ex-
tinguished, we feel responsible for securing and preserving the traces of Jewish 
life in Westphalia”.1 

A small but persistent group of committed citizens from Dorsten and the 
surrounding area concerned itself with Judaism, antisemitism, and Jewish his-
tory, first in the town and then in the region. The group gradually gained the 
support of the local administration and citizenry in order to establish a museum 
and gradually put it on a solid financial base. Over the next few pages, it will be 
seen how the museum came into being, how it has been developed and profes-
sionalised over the years, and why its roots in the community are still a great 
strength. 

In 1982, the group “Dorsten unterm Hakenkreuz” (“Dorsten under the 
Swastika”) emerged around the journalist Wolf Stegemann and the Social 
Democratic town councillor Dirk Hartwich. It was one of many grassroots his-
tory workshops at the time in which the children and grandchildren of the per-
petrators and bystanders of the Holocaust set about analyzing the history of 
their locality.2 The participants included teachers, journalists, politically inter-

1 Archive of the Jewish Museum Westphalia, Verein für jüdische Geschichte und Religion e. V., 
Satzung, 1996, 4 (translation KP). 
2 Inka Bertz, “Jüdische Museen in der Bundesrepublik Deutschland”, in:  “Ausgestopfte Ju-
den?” Geschichte, Gegenwart und Zukunft Jüdischer Museen, ed. Felicitas Heimann-Jelinek 
and Hannes Sulzenbacher (Göttingen 2022), 62–83. In November 1988, an eight-page special 
edition of the museum magazine Schalom was published in co-operation with various publi-
shing houses. The magazine contained articles on the November pogroms of 1938 in the towns 
of the Recklinghausen district, 200,000 copies of which were enclosed with the newspapers in 

Open Access. © 2026 Kathrin Pieren, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-016 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-016


206  Kathrin Pieren 

ested lay, and, rarely, professional historians. Their initiative was part of the 
post-war generation’s attempt at filling in the blanks in historiography that 
were left because of insufficient scrutiny of the history of the Nazi regime and 
the Holocaust by the generations before them.3 

Fig. 1: Inauguration of a plaque to commemorate the destruction of the synagogue on 
November 9, 1938, at the Old Town Hall, Dorsten, November 9, 1983. 

The individual group members had their own personal motives for participating 
as well. The co-founder and first honorary director of the museum was Johanna 
Eichmann, who was Jewish but had been baptized for her protection as a child 
in the 1930s and later became a nun. For her, this was “a departure and a home-
coming at the same time: a departure to new insights and a homecoming to my-
self, to my own unknown history – via the history of local Jewish families and 
finally my own family too”.4 For another group member who still sits on the 
board today, the initial resistance of the population was a motivating factor be-
cause “if people don’t want you to uncover something, then there must be 

the region. Archive of the Jewish Museum Westphalia, Dokumentationszentrum für Jüdische 
Geschichte und Religion in der früheren Synagogenhauptgemeinde Dorsten im Kreis Reckling-
hausen, Tätigkeitsbericht 1987–1990, 18–19. 
3 Norbert Reichling, “Nach 20 Jahren”, Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia, 
71 (2012): 2. 
4 Johanna Eichmann, Die Rote Johanna. Erinnerungen 1952–2012 (Klartext 2013), 126. 



The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in Civil Society  207 

something behind it”.5 A second strong motivator for her even today is to help 
emigrés and their descendants to connect to their family history in the region. 
Another one of the five “hard core” members of the research group, which con-
sisted of up to 30 people, was driven by her interest in history, which she was 
unable to pursue professionally as an accountant. She would have loved to be-
come an archaeologist, she says.6 

After just one year, the group published its first volume on the former Jew-
ish community in Dorsten, followed by “Kirche zwischen Anpassung und 
Widerstand”, “Der gleichgeschaltete Alltag”, “1945–1950. Die Jahre danach”, 
and “Die Krisenjahre der Weimarer Republik”.7 The most comprehensive vol-
ume was “Juden in Dorsten und in der Herrlichkeit Lembeck” (“Jews in Dorsten 
and in the Territory of Lembeck”), published in 1989. Through its research, the 
group “opened up a large can of worms”, said the late chair of the board.8 Fears 
among the population that they could be prosecuted for aryanized property, 
however, were unfounded, as the group had already resorted to self-censorship 
and only wrote “was acquired by a Dorsten family” or used abbreviations. Nev-
ertheless, there were occasional anonymous phone calls and nasty mail, and 
group member Elisabeth Schulte-Huxel even received death threats.9 Another 
person later heard she was described as writing “communist books”. Others 
simply boycotted the enterprise. 

The idea of establishing a “documentation center for Jewish history and re-
ligion in the former synagogue community of Dorsten in the district of Reckling-
hausen” was conceived early on, and in 1987 an association, which in its hey-
day would have 550 members, was founded to support the project. With the 
idea to create the documentation center, the focus had shifted to Jewish history. 
The goal was to have space for all the documents and photos that the group 
had collected to present in schools and local associations. Over the years, they 
had also built up a collection of Judaica. By 1989, the group owned 400 ex-
hibits, including old books, engravings, prints, religious artefacts, and coins 
from ancient Israel.10 By that time, the only regular income were the member-

5 Archive of the Jewish Museum Westphalia, Interview with Elisabeth Cosanne-Schulte-Huxel, 
co-founder of the Jewish Museum Westphalia, by Heidi Behrens, January 12, 2012, 6. 
6 Interview with Christel Winkel, March 30, 2023. Both women assume that the group was so 
successful because everyone had their own speciality (and maybe also because the entire fam-
ilies were always involved). 
7 “Church between Adaptation and Resistance”, “The Synchronised Everyday”, “1945–1950. 
The Years After”, “The Crisis Years of the Weimar Republic”. 
8 Interview with Norbert Reichling, March 30, 2023, 2. 
9 Interview with Elisabeth Cosanne-Schulte-Huxel, 5–6. 
10 Wolf Stegemann, “Silberne Thorakrone ist eine Kostbarkeit”, in: Schalom, 6 (1989): 3. 

https://Israel.10


208  Kathrin Pieren 

ship fees of the supporting organization, who had 171 members in 1990. How-
ever, the annual football tournaments and flea markets, fundraising campaigns 
as well as annually awarded public grants also generated money to build up the 
collection and for exhibitions.11 

Fig. 2: Actor Cameron Mitchell visits the group in Dorsten, 1987–1990, Source: Dorstener 
Zeitung. 

The request to use a dilapidated municipal property for this purpose went 
through the town council surprisingly quickly. Johanna Eichmann identified 
“two reasons for this, which are not to be found in enthusiasm for Judaism! On 
the one hand, our group had earned recognition through the work done in the 
previous five years”, the second reason was the desire of many city fathers and 
politicians to “bring a ‘highlight’ to Dorsten”.12 

11 Archive of the Jewish Museum Westphalia, Dokumentationszentrum für Jüdische 
Geschichte und Religion, Tätigkeitsbericht 1987–1990, 15–16. 
12 Archive of the Jewish Museum Westphalia, Johanna Eichmann, “Das Jüdische Museum 
Westfalen”, typescript for a lecture at the Lions Club Gelsenkirchen, dated September 27, 
1993 (translation KP), 1–2. 

https://Dorsten�.12
https://exhibitions.11


The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in Civil Society  209 

The fact that she, the headmistress of the prestigious St. Ursula grammar 
school with connections to town and church, stood at the group’s helm cer-
tainly helped. Moreover, among the members of the supporting association 
were the Head of the Jewish community of Bochum-Herne-Recklinghausen, the 
Head of the District and the first SPD mayor of Dorsten.13 

Soon the city, the state (North Rhine-Westphalia) and the Association of Lo-
cal Councils of Westfalen Lippe (LWL) and its Museum Office contributed 
money for the renovation of the building. The Museum Office, a regional advi-
sory institution, advised and suggested calling this institution the Jewish Mu-
seum Westphalia, broadening its focus from the locality to the region.14 Accord-
ing to Norbert Reichling, the town mayor continued to be somewhat sceptical 
about the project, yet the tone had become more civilized and the grants for re-
furbishment and for the museum operation were never contested.15 The fact 
that on June 28, 1992, the Prime Minister of North Rhine-Westphalia and later 
German President, Johannes Rau, himself opened “the only [Jewish museum] 
between Frankfurt and Amsterdam”,16 as the museum preferred to describe it-
self, and that the Israeli ambassador was present alongside other VIPs, certainly 
contributed to the institution’s acceptance. 

Once they had a building, they had to fill it, not least since the LWL Mu-
seum Office required the existence of a collection for its support.17 Judaica, in 
particular, totalling DM 320,000 and paid for by the newly established NRW 
Foundation were subsequently purchased at auctions in London and Amster-
dam. The Judaist and historian Dr. Michael Brocke was on hand to provide ad-
vice. Where these objects came from or why they were on the market does not 
seem to have been a major concern at the time.18 In that period the museum did 
not have a written collecting policy, but an important focus lay on ritual ob-
jects. 

13 Interview with Elisabeth Schulte-Huxel, 11–12; Tätigkeitsbericht, 6. 
14 The creators were aware that the choice of the adjective “Jewish” for a museum established 
by a group of mostly non-Jews could be controversial. Johanna Eichmann, “Das Jüdische Mu-
seum Westfalen”, 2.  
15 Interview with Norbert Reichling, March 30, 2023, 2. 
16 Schalom 19 (1992): 1. 
17 As a condition for their support, the Museum Office required 1) sufficient original exhibits, 
2) a didactic concept, 3) regular opening hours, 4) a museum director and 5) municipal co-
sponsorship. See Wolf Stegemann, Schalom 3 (1988): 2. 
18 Wolf Stegemann, “Hochwertige Qualität im Trend”, Schalom 13 (1991): 8. 

https://support.17
https://contested.15
https://region.14
https://Dorsten.13


210  Kathrin Pieren 

Fig. 3: Opening of the Jewish Museum 
Westphalia, June 28, 1982, in the presence 
of then Prime Minister of North Rhine-
Westphalia Johannes Rau, Source: 
Dorstener Zeitung. 

Parallel to the official remembrance policy, the connection between Jewish his-
tory and the history of persecution and the Holocaust was strong in the first per-
manent display.19 It consisted of two main parts, one on religious traditions and 
one on Jew hatred and antisemitism. At that time, regional history was not yet 
as developed as it is today, in part because research into it had only just started 
and the group had hardly any exhibits on the subject.20 The founding of the 
state of Israel was another focus. 

At the time, Judaica were collected as illustrative objects (“specimen”) for 
the explanation of Jewish religious and cultural practice, whereas their histori-
cal context initially played no role. The museum offered a program of lectures, 
panel discussions, readings, film, and music, which brought some dynamics to 
the rather static displays. It conceived itself as a “house of learning”.21 The list 
of exhibitions shows that a wide range of topics were addressed in the 1990s, 
including shows by Jewish artists, an exhibition on Cantor Salomon Sulzer, one 
on the synagogue, and one on Jerusalem. Yet, religion and Israel were quite 
strong foci of the events program. 

19 Bertz, “Jüdische Museen”, 76. 
20 Helmut Knirim, “Lehrhaus und Begegnungsstätte ist für Juden und Nichtjuden offen”, 
Schalom 18 (1992): 4–5. 
21 Johanna Eichmann, “Das Jüdische Museum Westfalen”, 5.  

https://learning�.21
https://subject.20
https://display.19


The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in Civil Society  211 

In 1991, for the first time, two research assistants were hired, one of them 
temporarily, the other was the curator who would remain in office until his re-
tirement in 2023; at the beginning, he also delivered the learning program. Nev-
ertheless, he thinks that even by then, the museum still presented itself as the 
project of an amateur group and the board took part in conferences and impor-
tant meetings themselves.22 

In 1994, the appointment of a qualified business economist as the muse-
um’s administrator was another step towards professionalization. Although she 
was unpaid, she worked nearly full-time and brought the financial administra-
tion up to the state of the art by switching everything to digital. Her involve-
ment made it possible to set up the museum’s own foundation in 1998 to put 
the organization on a more solid financial footing and to manage the funding 
administration for a new building and extension (2000–2004).23 

That extension was a milestone and major achievement for a group still pre-
dominantly formed of volunteers. Yet, it also received the academic support of 
an advisory board assembling experts from the German and Dutch museum sec-
tor when developing its new permanent display. Moreover, after the renovation, 
the visitor services were professionalized. In the narrative of the new and ex-
tended permanent display, religion and the history of persecution were still 
closely linked visually, but regional history, illustrated through the use of exem-
plary biographies, occupied more space now. 

From the curator’s perspective, a landmark in the museum’s recognition by 
specialists in the field was the subsequent study visit by the international Work-
ing Group on Jewish Collections (“Arbeitsgemeinschaft Jüdische Sammlun-
gen”).24 Moreover, from 2004 onwards, the district of Recklinghausen delegated 
a former teacher to the museum to deliver the learning program. When he re-
tired ten years later, a museum professional with experience in memorial sites 
and museums took over the position, which has continued to be financed by 
the district ever since.25 At around that time, North Rhine-Westphalia through 
the Regional Agency for Civic Education started to become an active funder of 
memorial sites including the Jewish Museum Westphalia. 

It was a stroke of luck that, in 2006, Dr. Norbert Reichling, an expert in his-
torical political education, took over the role of museum director from founder 
Johanna Eichmann. For the next 12 years he would fulfil this honorary position 

22 Interview with curator Thomas Ridder, March 21, 2023. 
23 Anke Klapsing-Reich, “‘Ich geh’ ja nicht ganz’. Interview zum Abschied von Gisela Brück-
ner”, Schalom 70 (2012): 6–7. 
24 Interview with curator Thomas Ridder, March 21, 2023. 
25 Anke Klapsing-Reich, “Mareike Böke folgt Udo Reese” in: Schalom 74 (2014): 2, 5. 

https://since.25
https://gen�).24
https://2000�2004).23
https://themselves.22


212  Kathrin Pieren 

alongside his paid job. The third permanent display since the inauguration of 
the museum opened at the end of 2018. It was developed with the help of a 
project manager who was also a subject specialist and a streamlined advisory 
board. In the development phase, there were public workshops and consulta-
tions with schools, universities, and youth groups. Norbert Reichling played a 
leading role in fundraising as well as contributing substantially to the content 
of the new permanent display and the subsequent production of the museum’s 
academic publications. He also initiated two large-scale research and exhibition 
projects that were realised in co-operation with external experts: “Angekom-
men!?” (2009–2010) on Jewish migration from the former Soviet Union to Ger-
many at the turn of the 21st century and “Heimatkunde” about Jewish-non-Jew-
ish relations in the 19th century (2010–2014). His example and the example of 
the administrator illustrate perfectly well that the separation between “profes-
sionals” and “volunteers” or “honorary workers” is not always helpful to de-
scribe the division of labor or the level of professionalism adopted by the people 
involved. 

Since the foundation of the museum, German-Jewish demographics had 
changed significantly through the migration of Jews from the former Soviet 
Union. The Jewish communities were revitalized and Jewish life became more 
visible. Museology had also shifted and museums started to be more inclusive 
and interactive. An important message of the latest permanent display, entitled 
“L’Chaim! – Jewish in Westphalia” is therefore diversity within German Jewry, 
both culturally and religiously as well as relating to age, gender, and location. 
The narrative was expanded to include the recent immigration as part of a wider 
chapter on “migration and flight”. Moreover, sections on Jewish ethics, lan-
guage, and Kosher food aimed at identifying Jewishness with more than religion 
in the strict sense.26 The display was also adapted to meet today’s museum stan-
dards with visual, audio, and interactive stations for young and old, with more 
contemporary relevance and a family-friendly design. 

A final step in the professionalization of the museum was achieved in 2020 
when the Association of Local Councils from Westfalen Lippe (LWL) started to 
grant regular funding on the condition that the museum was professionally-
led.27 The first major task of the new director was to coordinate the development 
of the museum’s first written strategy. The newly formulated mission statement 
reads as follows: 

26 Cordula Lissner, “Auf dem Weg zu einer neuen Dauerausstellung in Dorsten”, Schalom 80 
(2017): 10; Anja Reichert, “Jüdische Geschichte(n) neu erzählt”, Schalom 83 (2018): 8–9. 
27 Norbert Reichling, “A pretty big step”, Schalom 85 (2019): 2. 

https://sense.26


The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in Civil Society  213 

Fig. 4: Jewish Museum Westphalia with the original building now housing temporary exhibition 
spaces and offices on the left. On the right, the 2000 extension with rooms for the permanent 
display and lecture hall, 2023, ©JMW, Navina Verheyen. 

Through its research, collection, remembrance, exhibition and learning activities, the mu-
seum invites visitors to discover Jewish religion and culture in the past and present from a 
regional perspective. It arouses curiosity and helps to break down stereotypes and preju-
dices in the long term and combat antisemitism and other inhuman ideologies. Thus, it 
makes a lasting contribution to strengthening individual personality and civil courage as 
well as to social cohesion and democratic awareness. 
The Jewish Museum Westphalia is a meeting place that invites people of all generations 
and cultures to participate and interact. It strives to be a place that has something to offer 
for everyone and a regional institution that is recognised beyond the region.28 

On one hand, this is a continuation of the originally intended purpose while 
corresponding with some public expectations.29 On the other hand, the muse-
um’s task is now more specific and functional than in the past and it lacks the 

28 Jewish Museum Westphalia, Strategy 2024, 3 (English translation KP), www.jmw-dorsten. 
de, accessed January 20, 2025. 
29 Regarding the political expectations towards Jewish museums, see Barbara Staudinger, 
“Jüdische Museen als gesellschaftspolitischer Diskursraum. Neue Herausforderungen durch 
Antisemitismus, Fremdenhass und die Renaissance des Religiösen”, in  Das umkämpfte Muse-
um. Zeitgeschichte ausstellen zwischen Dekonstruktion und Sinnstiftung. ed., Ljiljana Radonić 
and Heidemarie Uhl (transcript 2020), 201–211. 

https://www.jmw-dorsten.de
https://www.jmw-dorsten.de
https://expectations.29
https://region.28


214  Kathrin Pieren 

generation-specific perspective. Instead, it positions itself within a framework 
of historical political education. This corresponds somewhat to the second 
chair’s assessment from 2012 that the focus had shifted from “remembrance” to 
“learning”.30 It aims at a high level of professionalism while opening up themat-
ically and with regards to contemporary forms of inclusion and participation. In 
2023, for example, a class from a local vocational college curated a substantial 
part of a temporary exhibition on Holocaust remembrance.31 In 2024, interpre-
tive material for the permanent display in the form of a brochure or audio 
recordings for children and adults with cognitive impairments have been devel-
oped by two relevant groups. Further projects to become a more inclusive mu-
seum are planned in the forthcoming years. In contrast to the civil society initia-
tives of the founding years, such activities are project-based and the lead is 
with the museum professionals, although this might shift in the future towards 
a stronger input by voluntary groups in the decision-making process. 

The museum has been cooperating with various Jewish communities since 
its inception. With the help of one board member in particular, the museum has 
maintained intensive contact with descendants of Jewish families from Dorsten 
over the years. With descendants of the Eisendrath family, who emigrated from 
the town in the mid-19th century, the museum developed its own website, 
which combines family research by the Eisendraths themselves and by the mu-
seum.32 Sixty family members met at a reunion in Dorsten in 2010. Two much 
smaller virtual family reunions followed in 2023 and one in 2024. Over the 
years, two streets in Dorsten were named after Jewish families who once lived 
here, on the initiative of the same board member. Such connections not only 
help both sides by exchanging knowledge about the respective family histories. 
More importantly, the museum seems to serve as a kind of anchor point in cases 
where family histories remain tragically incomplete. However, it is questionable 
whether such intensive personal contacts will be possible once the board mem-
ber retires and a staff member takes over the contact. 

There have always been links to, and joint projects with, the Jewish commu-
nities of the area. 2024 and 2025, several exhibitions are being realized in coop-
eration with Jewish communities and collectors with close ties to organized 
communities. The museum also maintains cooperation agreements with local 
schools and takes part in events such as the Dorsten Days of the Constitution, 
International Children’s Day and various state and town-wide learning pro-

30 Interview with Elisabeth Cosanne-Schulte-Huxel, 19. 
31 “Werde Zweitzeug*in” (“Become a secondary witness”) by the association Zweitzeugen 
e. V. 
32 www.eisendrath-stories.net, accessed January 20, 2025. 

https://www.eisendrath-stories.net
https://remembrance.31
https://learning�.30


The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in Civil Society  215 

grams. It maintains contacts with integration councils and agencies and with 
the regional centers for teacher training. The museum has made a name for it-
self particularly with its learning program. In 2023, its offer was expanded to 
include workshops on antisemitism prevention for police officers. This is to be 
further developed for employees with the judiciary. Curatorial and learning staff 
present regularly as experts in workshops and conferences. 

While the objects were initially collected to illustrate ideas, this has shifted 
in recent years as the museum was able to expand its collections through the 
donation of letters, photographs, and artefacts specific to the region. Today, re-
gional provenance is a necessary condition for the acquisition of Judaica as 
well. It goes without saying that purchases and donations are viewed more crit-
ically with regards to their provenance today. In 2020 to 2021, a research project 
into the provenance of a number of Judaica and social history objects took 
place, over the course of which the museum restituted several items to commu-
nities and individuals. Today, the museum is a firm part of a network of profes-
sionals, including the Working Group of Jewish Collections, the European Asso-
ciation of Jewish Museums and the Museum’s Association of North Rhine-
Westphalia. For the near future, the development of a written collecting policy 
and the launch of a contemporary collecting project are planned. 

The museum’s work has long since arrived “in the centre of society” and 
become a flagship organization for local and regional politicians and an institu-
tion that the town prides itself with. In the meantime, a further 28 NS-memorial 
sites have been established in the region, to which the museum belongs as 
well, despite its different focus. This means that many other places offer learn-
ing programs on antisemitism prevention and historical political education. In 
addition, local and regional museums now also include Jewish history. 

There has been strong continuity on the board of the museum, who are by 
now nearly the only volunteers still engaged with the museum. Between 1987 
and 2012, the museum had only 11 different board members and in 2024, two 
members from 2012 are still on the board.33 However, this is changing. As early 
as ten years ago, the question arose as to how the “generational project” can be 
handed over to a new board and museum’s association membership base. It is 
no secret that associations with their rather old-fashioned rigid structures are 
no longer very popular. Initial soundings to recruit new board members in the 

33 In 2012, the museum had 2.5 full-time employees (excluding the visitor service) and 33 vol-
unteers. Today it has 3.7 employees and perhaps another 15 volunteers. See “Zahlen, Zahlen, 
Zahlen”, Schalom, 71 (2012): 15. 

https://board.33


216  Kathrin Pieren 

Fig. 5: Impressions of the permanent display, 2019–2022, Pictures top, mid-left and bottom 
left ©NRW-Stiftung_Werner Stapelfeldt, picture mid-right ©JMW, picture bottom right ©Axel 
Baumgärtel. 



The Jewish Museum of Westphalia – An Institution Rooted in Civil Society  217 

museum’s own circles were unsuccessful. Based on positive experiences in the 
UK, the museum therefore placed a job advert on relevant online platforms to 
look for volunteer board members – and found them. In fact, the ad met with a 
great deal of interest, and the museum was able to recruit four experts. In addi-
tion to a shared interest in the further development of the museum, individual 
personal motivations such as balancing or supplementing their main job or ex-
panding their skills, continue to play a role. Most of them are not locals, but 
this does not seem a problem given that the museum has a regional remit. 
Rather they will enrich the museum with expertise in the areas of marketing/ 
PR, retail and collections management that are less strong among the perma-
nent staff. Jointly we are establishing new ways to collaborate between profes-
sionals and volunteers. 

The continuing support of a 400-strong museum’s association is another 
sign of the museum’s rootedness in civil society and a form of participation, al-
beit a weaker one and one that needs rejuvenating as well. In view of increasing 
right-wing extremist tendencies in German and European politics, it is good to 
know that the museum can retain a certain degree of independence. It goes 
without saying, though, that it would not be able to operate in its current way 
without public funding. 

Bibliography 

Archive of the Jewish Museum Westphalia, Verein für jüdische Geschichte und Religion e. V., 
Satzung, 1996. 

Archive of the Jewish Museum Westphalia, Dokumentationszentrum für Jüdische Geschichte 
und Religion in der früheren Synagogenhauptgemeinde Dorsten im Kreis Recklinghausen, 
Tätigkeitsbericht 1987–1990. 

Bertz, Inka. “Jüdische Museen in der Bundesrepublik Deutschland.” In “Ausgestopfte Juden?” 
Geschichte, Gegenwart und Zukunft Jüdischer Museen, edited by Felicitas Heimann-Jelinek 
and Hannes Sulzenbacher. Wallstein Verlag 2022. 

Eichmann, Johanna. Die Rote Johanna. Erinnerungen 1952–2012. Klartext 2013. 
Eichmann, Johanna. “Das Jüdische Museum Westfalen.” Typescript for a lecture at the Lions 

Club Gelsenkirchen. September 27, 1993. 
Jewish Museum Westphalia, Strategy 2024, 3, www.jmw-dorsten.de. 
Klapsing-Reich, Anke. “‘Ich geh’ ja nicht ganz.’ Interview zum Abschied von Gisela Brückner.” 

Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 70 (2012): 6–7. 
Klapsing-Reich, Anke, “Mareike Böke folgt Udo Reese” in: Schalom 74 (2014): 2, 5. 
Knirim, Helmut. “Lehrhaus und Begegnungsstätte ist für Juden und Nichtjuden offen.” in: 

Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 18 (1992): 4–5. 
Lissner, Cordula. “Auf dem Weg zu einer neuen Dauerausstellung in Dorsten.” Schalom 80 

(2017): 10. 

https://www.jmw-dorsten.de


218  Kathrin Pieren 

Reichert, Anja. “Jüdische Geschichte(n) neu erzählt.” Schalom. Magazine of the Jewish Muse-
um Westphalia 83 (2018): 8–9. 

Reichling, Norbert. “Nach 20 Jahren.” Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 71 
(2012): 2. 

Reichling, Norbert. “A pretty big step.” Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 
85 (2019): 2. 

Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 19 (1992): 1. 
Staudinger, Barbara. “Jüdische Museen als gesellschaftspolitischer Diskursraum. Neue Her-

ausforderungen durch Antisemitismus, Fremdenhass und die Renaissance des Religiö-
sen.” In Das umkämpfte Museum. Zeitgeschichte ausstellen zwischen Dekonstruktion und 
Sinnstiftung, edited by Ljiljana Radonić and Heidemarie Uhl. Wallstein Verlag 2020. 

Stegemann, Wolf, “Silberne Thorakrone ist eine Kostbarkeit”, in: Schalom, 6 (1989): 3. 
Stegemann, Wolf, Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 3 (1988): 2. 
Stegemann, Wolf, “Hochwertige Qualität im Trend”, Schalom. Magazine of the Jewish Museum 

Westphalia 13 (1991): 8. 
“Zahlen, Zahlen, Zahlen.” Schalom. Magazine of the Jewish Museum Westphalia 71 (2012): 15. 



Jonathan Voges 
Engagement und Erinnern. Die Gedenkstätte 
KZ-Außenlager Schillstraße und das Schill-
Denkmal von 1837 bis heute 

Einleitung: „Besorgniserregende Vorkommnisse“ 
und die Grenzen der Partizipation 

„In den letzten Monaten gab es einige besorgniserregende Vorkommnisse auf 
dem Gelände der Gedenkstätte Schillstraße.“ Zunächst wurde eine Gips-„Skulp-
tur“ auf dem Gelände gefunden, die mit antisemitischen Parolen beschriftet 
worden war. Wenige Tage später fanden sich Visitenkarten der rechten Gruppie-
rung „Aktion Widerstand“ auf dem Gelände. Wiederum einige Zeit danach wur-
de das Schill-Denkmal mit Parolen beschmiert, die „dem linken Spektrum zuzu-
ordnen sind“. In allen Fällen ermittelte die Polizei. Eine Ausweitung der Video-
überwachung wurde beschlossen.1 

Mit der Aufzählung der unterschiedlichen Vorfälle geht es mir nicht darum, 
antisemitische und rechtsradikale Slogans auf der einen und sich – erneut – am 
Schill-Denkmal manifestierende linke Kritik am vermeintlichen Militarismus 
und an nationalsozialistischen Kontinuitäten auf der anderen Seite2 auf die glei-
che Stufe zu stellen. Vielmehr sind die Beispiele für mich wichtig, weil mit ih-
nen zweierlei deutlich gemacht werden kann: Erstens, dass Partizipation durch-
aus auch problematische Elemente enthalten kann, nämlich zum Beispiel dann, 
wenn bestimmte Gruppen meinen, ihre Slogans und politischen Ziele auf einen 
bestimmten Ort applizieren zu müssen – also sich aufgerufen fühlen, ihre eige-
nen Vorstellungen davon, wofür ein Denkmal oder eine Gedenkstätte stehen 

1 O. A.: Antisemitischer Vorfall und Vandalismus an der Gedenkstätte. 
2 So forderte schon 2020 Peter Rosenbaum von der Bürgerinitiative Braunschweig (BIBS) in 
der taz eine Abräumung des Denkmals: Vor Ort herrsche „eine erinnerungskulturelle Gemenge-
lage, die schlechterdings nicht zu bewältigen ist. Rosenbaum sieht das Schill-Denkmal als 
nicht zu halten.“ (Vgl. Brosowsky: Peinliche Denkmäler). 

Hinweis: Die Recherchen zu diesem Beitrag basieren auf einem vom Arbeitskreis Andere Ge-
schichte e. V. in Auftrag gegebenen Forschungsprojekt. 

Open Access. © 2026 Jonathan Voges, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert un-
ter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Li-
zenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-017 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-017


220  Jonathan Voges 

sollte (und wofür eben nicht), direkt, unvermittelt, unaufgefordert und unabge-
sprochen vor Ort einzubringen. Zweitens, dass gerade die Gedenkstätte KZ-Au-
ßenlager Schillstraße und das sich auf dem Gelände befindliche Schill-Denkmal 
als tatsächlich besonders geschichtsträchtiger Ort sich für derartige symboli-
sche Aktionen anzubieten scheinen. Hier überlagern sich unterschiedliche 
„Zeitschichten“3, die zu jeweils unterschiedlichen Zwecken freigelegt werden 
können, um spezifische (geschichts-)politische Botschaften auszusenden. Und 
das nicht erst in der Gegenwart, sondern schon viel länger – konflikthaft zuge-
spitzt dann vor allem seit den 1980er- und 1990er-Jahren.4 

Worum es mir im Folgenden geht, ist deshalb ein Parforceritt durch knapp 
zweihundert Jahre Denkmals- und Gedenkstättengeschichte.5 Denn nicht erst 
die Einrichtung der Gedenkstätte für das vor Ort befindliche Außenlager des 
Konzentrationslagers Neuengamme6, sondern auch schon der Bau des Denk-
mals in den 1830er- sowie dessen Umnutzung seit den 1950er-Jahren waren von 
bürgerschaftlicher Beteiligung und zivilgesellschaftlichem Engagement7 getra-
gen; nur waren die Träger:Innengruppen zu den verschiedenen Zeiten immer 
sehr spezifische. Ich starte also mit der Denkmalssetzung in den 1830er-Jahren, 
konzentriere mich dann aber vorrangig auf die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg 
und insbesondere seit den 1980er-Jahren, in der sich das gegenwärtige Gedenk-
Arrangement herauszubilden begann.8 

3 Mit dem Begriff ging es Reinhart Koselleck darum, „verschiedene zeitliche Ebenen analy-
tisch zu trennen, auf denen sich die Personen bewegen, Ereignisse abwickeln oder deren län-
gerwährende Voraussetzungen erfragt werden.“ (Koselleck: Zeitschichten, S. 19.) 
4 Dass es gerade in den 1980er-Jahren auch in Braunschweig erinnerungskulturell hoch her 
ging, ist nicht erstaunlich, sondern deckt sich mit den bundesrepublikanischen Entwicklun-
gen. Vgl. Rürup: Der lange Schatten des Nationalsozialismus. 
5 Reich bebildert auch bei Bein: Vom Schilldenkmal zur Gedenkstätte Schillstraße. 
6 Für einen Überblick zur Geschichte des Außenlagers vgl. Liedke: Das KZ-Außenlager Schill-
straße. 
7 Es geht mir dabei nicht um einen emphatischen Begriff der Zivilgesellschaft, sondern um 
einen analytischen. Zivilgesellschaft verstehe ich dabei mit Jürgen Kocka als: 1. einen Hand-
lungsmodus und 2. als „Bereich zwischen Wirtschaft, Staat und Privatsphäre“. (Kocka: Zivil-
gesellschaft in historischer Perspektive, S. 32.) 
8 Vgl. Vögel: Denkstätte Schillstraße. 



Engagement und Erinnern  221 

„Das Vaterland ruft uns zur Feier“: Der Bau des 
Denkmals in den 1830er-Jahren 

Legen wir also die erste Zeitschicht vor Ort frei; überall in Deutschland – so 
auch in Stadt und Land Braunschweig – waren die 1830er-Jahre die Zeit, in der 
man sich wieder an die sogenannten Befreiungskriege gut 20 Jahre vorher erin-
nerte.9 Eine historische Figur, die in diesem Zuge wiederentdeckt wurde, war 
der Major Ferdinand von Schill, der es unternommen hatte, entgegen den An-
weisungen des preußischen Königs gegen Napoleon und vor allem dessen Statt-
halter im Königreich Westphalen König Jérôme loszuschlagen. In Stralsund 
wurde sein Aufstand schließlich niedergeschlagen, zahlreiche seiner Soldaten 
gefangengenommen, er selbst wurde getötet, sein Kopf anschließend konser-
viert und als Beweis für seinen Tod nach Kassel geschickt – dem Verwaltungs-
sitz des Königreichs Westphalens.10 Auf dem Weg von Stralsund nach Frank-
reich kam der Zug der Gefangenen an Braunschweig vorbei, 14 Soldaten aus 
dem Königreich Westphalen wurden in Braunschweig füsiliert und vor Ort ver-
scharrt.11 

Ihre Gebeine wurden nun per Zufall in den 1830er-Jahren wieder geborgen. 
Und nun entwickelte sich eine Geschichte, die auch diesen Teil der Geschichte 
des Denkmals zum Gegenstand des Sammelbandes werden lässt: Denn es war 
in der Folge nicht die Stadt oder das Land, die sich um die Erinnerung bemüh-
ten, sondern ein rühriger nationaler Schriftsteller – Friedrich von Vechelde –, 
der sich als typischer Vertreter des von Hans-Ulrich Wehler ausgemachten „In-
tellektuellen- und Elitennationalismus“ zum „opinion leader“ vor Ort machte 
und zum Sachwalter Schills in Braunschweig wurde,12 Reliquien versammelte 
und eine Sammlung von Schilliana aufbaute – und dann auch für die Errich-
tung des Denkmals Sorge trug. Sein Korrespondenznetzwerk trug weit, Spenden 
gingen aus allen deutschen Gebieten und darüber hinaus auch aus dem euro-
päischen Ausland ein.13 

Schon zu diesem frühen Zeitpunkt handelte es sich also um zivilgesell-
schaftliches Engagement; die Sammlung basierte ebenso wie der Bau des Denk-
mals selbst auf Partizipation. Prunkstück in der Sammlung wurde – neben dem 
roten Ledermäppchen, von dem es hieß, Königin Luise habe Schill hierin den 
heimlichen Befehl zum Losschlagen gegeben – der abgeschlagene und konser-

9 Vgl. im Überblick Hagemann: Occupation, Mobilization, and Politics. 
10 Vgl. Burmeister (Hrsg.): König Jérôme und der Reformstaat Westphalen, S. 7–20. 
11 Vgl. im Überblick Veltzke (Hrsg.): Für die Freiheit – gegen Napoleon. 
12 Wehler: Nationalismus, S. 42. 
13 Vgl. z. B. von Vecheldes Korrespondenzen, in: NLA WO, VI Hs 15 Nr. 41. 

https://scharrt.11
https://Westphalens.10


222  Jonathan Voges 

vierte Kopf Schills. Von Vecheldes Verdienst war so, dass es ihm gelang, den 
wahrscheinlich unwahrscheinlichsten Ort der infrage kommenden Plätze (Stral-
sund und eventuell gar Wesel wären sicher naheliegendere Alternativen gewe-
sen) zu einem Wallfahrtsort der anziehenden Schillbegeisterung ab dem zwei-
ten Drittel des 19. Jahrhunderts zu machen. Der Kopf wurde noch im Jahr der 
Denkmalseinweihung 1837 ebenfalls im Fundament des Denkmals beigesetzt. 

Spannender als die zum Teil schaurigen Details der Beisetzung ist aber die 
Einbettung der Bestattung des Kopfes in den erinnerungskulturellen Kontext 
der Zeit; sie wurde geradezu zum nationalen Weihefest stilisiert, mit genau 
durchgeplanter Dramaturgie, an dessen Ende die Urnenbeisetzung zum umge-
dichteten Volkslied „Wer nur den lieben Gott lässt walten“ (nun mit der Titel-
zeile: „Das Vaterland ruft uns zur Feier“) stand.14 Den eigens neu geschriebenen 
Text erhielt im Vorhinein jeder „unentgeltlich“.15 Durch Gesang wurde das Pu-
blikum so zur Partizipation am Festakt aufgefordert.16 

Ebenso wie der „Held“ Schill gefeiert wurde – über die Frage der Konstruk-
tion eines Helden am Beispiel Schills könnte ich noch einiges sagen17 –, feierten 
sich die Braunschweiger Verantwortlichen auch selbst. Er wurde zum „Helden“ 
gemacht und mit dieser Heldenkonstruktion gingen Verpflichtungen einher;18 

alljährlich zu Schills Todestag sollte diese Erinnerung durch das Läuten der 
Glocke im Invalidenhaus re-aktualisiert werden. All das unter großer Beteili-
gung der lokalen Bevölkerung. 

„Es dankt, mahnt und warnt.“ Die Umwidmung 
des Denkmals in den 1950er-Jahren 

Wir überspringen nun einige Zeitschichten – und nicht einmal unwichtige, so 
das Kaiserreich, in dem es vor Ort immer stärker nationalistisch eingefärbte Er-
innerungsveranstaltungen gab, die ihrerseits sowohl in der Planung wie auch 

14 Vgl. zum einen das Familien- und Firmenarchiv v. Vechelde, Stadtarchiv Braunschweig, G 
IX 18: 15, und zum anderen die Korrespondenz Friedrich von Vecheldes, in: NLA WO, VI Hs 15 
Nr. 41. 
15 Von Vechelde, Das Haupt Ferdinands von Schill, Braunschweig 1839, S. 10. 
16 Vgl. Liedtextzettel, in: Nachlass Karl Brandes, Stadtarchiv Braunschweig, GIX Nr. 2d,e. 
17 Mit der Heldentheorie Ulrich Bröcklings kann an Schill geradezu paradigmatisch die Kon-
struktion eines Helden nachvollzogen werden. Vgl. Bröckling: Postheroische Helden. 
18 Denn der „Held“ und insbesondere der „Heldentod“ sollten die Nachgeborenen genau auf 
die Ziele verpflichten, die man wiederum aus der späteren Perspektive dem gestorbenen „Hel-
den“ zuschrieb. Vgl. Bröckling: Postheroische Helden, S. 44. 

https://aufgefordert.16
https://unentgeltlich�.15
https://stand.14


Engagement und Erinnern  223 

in der Durchführung auf der Beteiligung der Bevölkerung und auf besonderes 
Engagement von Honoratioren (hier insbesondere von Lehrern) aufbauten,19 

und den Nationalsozialismus, der ebenfalls vom Schill-Mythos zu profitieren ge-
dachte und sich dafür in Braunschweig selbst auch des Denkmals und des um-
gebenden Geländes bediente.20 

In den 1950er-Jahren fand jedoch eine Entwicklung statt, die gerade unter 
der Perspektive zivilgesellschaftlicher Partizipation von Bedeutung ist – näm-
lich die Umwidmung des Denkmals. Insbesondere die Regimentskameradschaft 
des Infanterieregiments 1721 hatte sich das Ziel gesetzt, „hier eine Gedenkstätte 
zu schaffen in Achtung vor der Überlieferung, mit dem Mut zu mahnen und in 
Verehrung für die teueren [sic!] Toten“. 

Bei der Eröffnungsfeierlichkeit bemühten sich der Oberbürgermeister Otto 
Bennemann und der Oberstadtdirektor Erich Walter Lotz (beide SPD) darum, 
nicht die Idee aufkommen zu lassen, dass man versuche, die Soldaten der 
Wehrmacht in die Kontinuität der Befreiungskriege zu stellen: Sie betonten viel-
mehr den Bruch: „Auf historischem Boden, auf dem vor Jahrzehnten 14 Solda-
ten im Freiheitskampf um ihr Land ihr Leben lassen mußten, entsteht neu ein 
Mahnmal, unser Schill-Denkmal.“ Die Spannung zwischen Denkmal auf der ei-
nen und Mahnmal auf der anderen Seite wird deutlich, die weiterhin aus-
schließlich positive Einordnung der „Freiheitskriege“ (die hier mit viel Pathos 
beschworen wurden) ebenfalls. Immer wieder suchten Bennemann und Lotz 
nach Möglichkeiten, die Soldaten des Zweiten Weltkriegs zwar zu erinnern, sie 
aber nicht in eine Tradition mit den „Freiheitskriegen“ des frühen 19. Jahrhun-
derts zu stellen: „Das alte Denkmal, das am 13. September 1840 seiner Bestim-
mung übergeben wurde, erhält nun eine neue Gestalt und einen neuen Begriff.“ 
Und sie forderten apodiktisch: „Es dankt, mahnt und warnt.“22 Den eigentlichen 
Inhalt des Gedenkens vor Ort bestimmte jedoch die Regimentskameradschaft, 
die in Kooperation mit bzw. als Delegation der örtlichen Sektion des Volks-
bunds für Kriegsgräberfürsorge hier alljährlich die Gedenkfeiern zum Volkstrau-
ertag ausgestaltete.23 

Was sich in der Umwidmung des Denkmals und der späteren Nutzung ma-
nifestierte, ist die Form des Erinnerns, die sich gleichzeitig auch in den Memoi-

19 Besonders eindrücklich hierfür die Feier zum hundertsten Todestag Schills 1909. Vgl. o. A.: 
Die hundertjährige Gedenkfeier am Schill-Denkmal. 
20 Vgl. o. A.: Im Geiste Ferdinand von Schills. 
21 Zu dieser Regimentskameradschaft entsteht derzeit eine Dissertation von Carina Pniok an 
der Leibniz Universität Hannover. 
22 Bennemann/Lotz: Vermächtnis der Toten, S. 1. 
23 Zur Geschichte des Volkstrauertags vgl. Hausen: Der Volkstrauertag, S. 303–329; zum 
Volksbund vgl. Bernd u. a.: Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge. 

https://ausgestaltete.23
https://bediente.20


224  Jonathan Voges 

ren und kürzeren Beiträgen ehemaliger Militärs finden ließ, die seit den 1950er-
Jahren in der Bundesrepublik ubiquitär verbreitet wurden: zum einen die Beto-
nung, dass die Wehrmacht „heldenmütig“ gekämpft habe und die Soldaten am 
Ende die eigentlichen „Opfer des Krieges“ seien. Zum anderen pflegte man den 
„‚Mythos des Soldatischen‘ und die ‚Sekundärtugenden‘ des Kriegers“ und ver-
suchte, diese „in der Gesellschaft [zu] reetablieren.“24 

„Linke Krakeeler“ vs. „Trauer an alle 
Kriegstoten“. Die 1980er- und 1990er-Jahre 

In den 2000er-Jahren schrieb der US-amerikanische Historiker Sam A. Mustafa 
eine breit angelegte Studie zum Schill-Gedenken in Deutschland. Ein Ort, den 
er bei seinen Recherchen aufsuchte, war Braunschweig, genauer: die Gedenk-
stätte KZ-Außenlager Schillstraße und das Schill-Denkmal – ein für Außenste-
hende verwirrender Ort der Erinnerung, werde doch nicht sofort deutlich, an 
was überhaupt gedacht werden solle.25 Im Folgenden geht es nun darum zu be-
leuchten, wie es zu der von Mustafa beschriebenen (und kritisierten) Form des 
Erinnerns vor Ort kam. 

Lange Zeit zeigten die Volkstrauertagsfeierlichkeiten vor Ort, dass auch 
(oder vielleicht gerade) an einem Ort vergessen (oder verdrängt) werden kann, 
an dem Jahr für Jahr intensiv erinnert wurde. Wie eng Erinnern und Vergessen 
Hand in Hand gehen konnten, zeigte die Nachkriegsgeschichte des Schill-Denk-
mals und seiner Nutzung, denn was seit 1955 am Denkmal vorrangig eine Rolle 
spielte, war das Gedenken an die gefallenen oder vermissten (deutschen) Solda-
ten des Zweiten Weltkriegs, mit der Zeit auch recht allgemein aller Opfer von 
Gewaltregimen (die DDR und die Sowjetunion eingeschlossen).26 Was hingegen 
nicht vorkam, war die konkrete Geschichte des Ortes, der Umstand, dass man 
in unmittelbarer Nachbarschaft zu einem ehemaligen KZ-Außenlager den Volks-
trauertag beging.27 

Was sich am Schill-Denkmal beobachten ließ, war so eine sehr spezifische 
Form dessen, was Aleida Assmann als „selektives Vergessen“ klassifiziert; mit 
Maurice Halbwachs geht sie von der zentralen Bedeutung des „sozialen Rah-

24 Wrochem: Die Stunde der Memoiren, S. 116. 
25 Vgl. Mustafa: The Long Ride of Major von Schill, S. 284. 
26 Vgl. zur Kritik an dieser allgemeinen Gedächtnisformel auch Kruse: „Den Opfern von Krieg 
und Gewaltherrschaft“. 
27 Das ist allerdings kein Braunschweigspezifikum; vgl. allgemein auch Knoch: Spurensuche, 
S. 194. 

https://beging.27
https://eingeschlossen).26
https://solle.25


Engagement und Erinnern  225 

mens“ aus, den sie als „Auswahlprinzip“ versteht, das darüber entscheide, was 
erinnert – und was eben vergessen wird.28 Am Schill-Denkmal war dies genau 
das – im wahrsten Sinne des Wortes – Naheliegendste. Und auch hier kann 
man sehen, dass das Assmann’sche Konzept des Vergessens ein dynamisches 
ist: ändern sich die „aktuellen Kommunikationsregeln“ und damit der „soziale 
Rahmen“, verschiebt sich auch die Erinnerung.29 

Im November 1994 erschien in der Braunschweiger Zeitung ein Artikel, der 
deutlich machte, dass es mit der vermeintlichen Ruhe am Volkstrauertag vorbei 
war – und das im wahrsten Sinne des Wortes. Zeitgleich zur Veranstaltung am 
Schill-Denkmal hatten Gegendemonstrant:Innen eine parallele Kundgebung 
„zum Gedenken der Opfer von Faschismus und Militarismus“ abgehalten und 
dabei Lautsprecher eingesetzt; mit diesen – so ein Polizeisprecher – wollten die 
40 Teilnehmer:Innen „offensichtlich stören und provozieren“. Was folgte, war 
ein Handgemenge zwischen Polizei und Demonstrant:Innen, bei der „ein Rats-
herr eine Schädel- und Wirbelsäulenprellung“ erlitt. 

Der langjährige Vorsitzende der Regimentskameradschaft des Infanteriere-
giments 17 und damit Mitorganisator des örtlichen Volkstrauertagsgedenkens 
Ernst Mund vermerkte auf seinem eigenen Exemplar des Zeitungsausschnitts 
noch, dass das Denkmal mit „Deutschland verrecke“ und „Hammer und Sichel“ 
beschmiert worden sei; auch die Täterschaft war für ihn klar: „!Kommunis-
ten!“30 Mit dieser konfrontativen Reaktion auf die Störungen der Feierlichkeit 
1994 war er nicht allein. Mund selbst verfasste einen empörten Leserbrief für 
die Braunschweiger Zeitung, in der er sich über die „brutale“ und vermeintlich 
„spontane (???) Gewalt“ während der Kranzniederlegung beschwerte, beklagte, 
dass man den Ratsherren nicht habe beschützen können, und seine Furcht vor 
den „auf uns wartenden ‚fortschrittlichen‘ Kräfte[n] des ehemaligen DDR-Re-
gimes“ ausdrückte. Er versuchte gegen die Kritik am Gedenkkonzept vor Ort auf 
das eigene Verständnis des in den 1950er-Jahren neu geweihten Schill-Denk-

28 Assmann: Formen des Vergessens, S. 47. 
29 Schon 1990 berichtete die Braunschweiger Zeitung davon, dass es neben der eigentlichen 
Volkstrauertagsfestivität noch eine weitere „stille Demonstration“ gegeben habe. In dieser „er-
innerten Bürger an das einst auf dem Gelände der heutigen Hauptpost befindliche Lager für 
Juden. Auch Pastor Fay von der Magnigemeinde nahm daran teil.“ Im eigentlichen Text des 
Zeitungsberichts allerdings spielte diese „Demonstration“ keine Rolle, immerhin aber war sie 
mit einem vergleichsweise großen Bild repräsentiert. Vgl. Schuster: Volkstrauertag in neuer 
Dimension. 
30 Vgl. NLA WO, 175 N Nr. 42. 

https://Erinnerung.29


226  Jonathan Voges 

mals hinzuweisen (ohne freilich mit nur einem Wort auf die räumliche Nähe 
zum ehemaligen KZ-Außenlager Bezug zu nehmen).31 

Was sich beobachten lässt, ist das Aufeinandertreffen zweier unterschiedli-
cher Formen des partizipativen Gedenkens: auf der einen Seite die entwickelte 
Gedenkroutine an die Gefallenen des Zweiten Weltkriegs, auf der anderen das 
Gedenken an die Opfer der Shoa. Und diese konflikthaft ausgetragene Erinne-
rungskonkurrenz setzte sich auch in den Folgejahren noch fort; auch 1995 blieb 
der Ort am Volkstrauertag umstritten. So hatte der Volksbund die Kranznieder-
legung von 12:15 Uhr auf 9:00 Uhr morgens vorverlegen müssen, um Auseinan-
dersetzungen zu vermeiden – den Ort aufgeben wollte man aber keineswegs. 
Außerdem versuchte man deutlich zu machen, dass die Erinnerung auch die 
Opfer des Nationalsozialismus miteinschloss: 

„Wir halten am Schilldenkmal fest und lassen uns nicht durch Worte und Taten davon 
abbringen, der Opfer in würdiger Form zu gedenken. Wir schließen alle Toten ein, auch 
die, die im Außenkommando Neuengamme an der Schillstraße gestorben sind.“32 

So ließ sich der Regierungspräsident Karl-Wilhelm Lange vernehmen, der zu-
gleich auch Bezirksvorsitzender des Volksbunds war. Dass er damit nur noch 
einmal bekräftigte, was inzwischen Stein des Anstoßes geworden war (die 
Gleichsetzung aller Toten, also sowohl der Soldaten des Zweiten Weltkriegs wie 
auch der in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern ermordeten Häft-
linge), schien ihn dabei nicht anzufechten. Offener dagegen die Schüler:Innen 
der Christophorusschule, die die offizielle Gedenkveranstaltung mitgestalteten 
und ihre „Gedanken zum Volkstrauertag“ mit einem Appell an die noch leben-
den Soldaten des Zweiten Weltkriegs schlossen: 

„Erzählen Sie uns aber auch, woher dieses Regime kam, um uns zu zeigen, wie nah uns 
diese Zeit noch ist, wie sehr wir noch so denken wie die meisten damals, wie schnell es 
wieder passieren könnte, mit uns, in diesem Land, in einem anderen Land – wenn Sie 
uns nicht erinnern.“33 

Was die Schüler:Innen einforderten, waren keine weiteren Geschichten über 
den Zweiten Weltkrieg und das Leiden der Soldaten (Elemente, die ansonsten 
das Gedenken der Volkstrauertage prägte)34, sondern von den ehemals Beteilig-

31 Brief Ernst Munds an die Lokalredaktion der Braunschweiger Zeitung, 15.11.1994, in: NLA 
WO, 175 N Nr. 42. 
32 Zauner: Ein würdiger Rahmen für das Gedenken. 
33 Ebd. 
34 Und das war auch diesmal wieder präsent, so über das laute Verlesen von Feldpostbriefen 
deutscher Soldaten aus Stalingrad. 

https://nehmen).31


Engagement und Erinnern  227 

ten eine kritische Selbstbefragung ihres eigenen Beitrags am Aufstieg des Natio-
nalsozialismus.35 

Insgesamt zeigte die Veranstaltung von 1995, dass erinnerungskulturell 
auch in Braunschweig einiges in Bewegung geraten war. Das lag sicher auch 
daran, dass in den 1990er-Jahren allgemein eine Neubewertung der Rolle der 
Wehrmacht im Zweiten Weltkrieg erfolgte; die sogenannte Wehrmachtsausstel-
lung wirkte hier als Katalysator, das Bild einer vermeintlich ‚sauberen‘ Wehr-
macht empfindlich zu stören, in dem die ehemaligen Soldaten vor allem als Op-
fer von Strapazen, Verwundungen und Entbehrungen auftauchten.36 Vor allem 
wurde nun auch in der städtischen Öffentlichkeit darüber debattiert, ob das 
Schill-Denkmal als einziger Erinnerungsanker an einem derart vielschichtigen 
Ort, an dem unterschiedliche Zeitschichten zugleich durchstoßen werden konn-
ten, ausreiche: 

„Dem Gedenken war ein würdiger Rahmen gegeben worden, doch am Rande der Veran-
staltung wurde auch Unverständnis laut. Beispielsweise darüber, daß die Stadt noch im-
mer keine Gedenktafel für die Opfer des Arbeitslagers am Schilldenkmal angebracht und 
so einen Anlaß für die Gegenaktionen geliefert habe.“ 

Was hier in der Braunschweiger Zeitung 1995 noch zaghaft angedeutet wurde, 
prägte die kommenden Jahre; die Debatte ging schon bald über eine reine Ge-
denktafel hinaus. Stattdessen wurde das Schill-Denkmal seit den späten 
1990er-Jahren zum zentralen städtischen Symbol der „Wiederkehr des Ver-
drängten“37 und damit zum Ort des „negativen Gedächtnisses“.38 

Schluss: Das „Offene Archiv“ 

„Das Offene Archiv ‚Braunschweig – eine Stadt in Deutschland erinnert sich‘ –  
ist nicht nur zu den Öffnungszeiten der Gedenkstätte für die Besuchenden ein-
zusehen, es lädt sie auch zur Teilhabe ein.“ Nicht nur Verbänden, Parteien, 
Schulen und Gemeinden sei es möglich, sich aktiv in die Erinnerungsarbeit ein-

35 Zu diesen intergenerationellen Erinnerungskonflikten vgl. auch Welzer/Moller/Tschugg-
nall: „Opa war kein Nazi.“ 
36 Vgl. Rürup: Lange Schatten, S. 187 ff. Die Ausstellung wurde im März 1995 in Hamburg 
eröffnet und sorgte für scharf geführte gesellschaftliche Debatten. 
37 Uhl: Gedächtnis, Konstruktion kollektiver Vergangenheit im sozialen Raum, S. 141. 
38 Ebd. 

https://Ged�chtnisses�.38
https://auftauchten.36
https://nalsozialismus.35


228  Jonathan Voges 

zubringen, sondern auch „einzelne Bürger*innen […] wirken mit und bearbeiten 
eine Sammlungskassette.“39 

Die künstlerische Lösung, die Sigrid Sugurdsson für die Erinnerungsarbeit 
gewählt hat, ist eine inhärent partizipative. Die Arbeit in der Gedenkstätte KZ-
Außenlager Schillstraße basiert auf der Mitarbeit eines möglichst breiten Spek-
trums von Bürger:Innen. Somit wurde die Partizipation, die die Erinnerung vor 
Ort – wie gezeigt – von Beginn an prägte, institutionalisiert. 

Das heißt aber zugleich auch, dass sich die in der Einleitung aufgeworfenen 
Fragen nur umso dringlicher stellen. Eine Einrichtung, deren Lebensnerv Betei-
ligung ist, muss nach Wegen suchen, unerwünschte Partizipation zu definieren 
und zu unterbinden. Wer darf partizipieren, wer darf eine Kassette bestücken, 
was kann sich in diesen befinden und was sollte nicht aufgenommen werden? 
Das sind die Probleme, die diskutiert werden müssen, zumal in Zeiten eines 
wahrnehmbaren politischen und gesellschaftlichen Rechtsrucks, der auch vor 
den Gedenkstätten und ihrer Arbeit nicht haltmacht. 

Quellen 

Niedersächsisches Landesarchiv, Abteilung Wolfenbüttel (NLA WO) 
Stadtarchiv Braunschweig 

Bibliografie 

Assmann, Aleida: Formen des Vergessens (= Historische Geisteswissenschaften Frankfurter 
Vorträge; 9), Göttingen 2016. 

Bein, Reinhard: Vom Schilldenkmal zur Gedenkstätte Schillstraße. 1837–2012. Eine Dokumen-
tation, Braunschweig 2012. 

Bennemann, Otto/Lotz, Erich Walter: Vermächtnis der Toten: Frieden, in: Gedächtnisstätte 
1939–1945. Schilldenkmal. 4. September 1955 Braunschweig, Braunschweig 1955, S. 1. 

Bernd, Ulrich u. a.: Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge. Entwicklungslinien und 
Probleme, Berlin 2019. 

Bröckling, Ulrich: Postheroische Helden. Ein Zeitbild, Berlin 2020. 
Brosowsky, Bettina Maria: Peinliche Denkmäler, in: taz, 14.07.2020. Online-Ausgabe: https:// 

taz.de/Peinliche-Denkmaeler/!5694708/ (24.04.2025). 

39 So die Selbstdarstellung der Gedenkstätte KZ-Außenlager Schillstraße, https://www.schill 
strasse.de/offenes-archiv/ (29.06.2024). 

https://taz.de/Peinliche-Denkmaeler/!5694708/
https://taz.de/Peinliche-Denkmaeler/
https://www.schillstrasse.de/offenes-archiv/
https://www.schillstrasse.de/offenes-archiv/


Engagement und Erinnern  229 

Burmeister, Helmut (Hrsg.): König Jérôme und der Reformstaat Westphalen. Ein junger 
Monarch und seine Zeit im Spannungsfeld von Begeisterung und Ablehnung, Hofgeismar 
2006. 

Hagemann, Karen: Occupation, Mobilization, and Politics. The Ant-Napoleonic Wars in 
Prussian Experience, Memory, and Historiography, in: Central European History 39 
(2006), S. 580–610. 

Hausen, Karin: Der Volkstrauertag. Ein Tag des nationalen Gedenkens an die getöteten 
deutschen Soldaten, in: dies.: Geschlechtergeschichte als Gesellschaftsgeschichte, 
Göttingen 2012, S. 303–329. 

Knoch, Habbo: Spurensuche. NS-Gedenkstätten als Orte der Zeitgeschichte, in: Frank Bösch/ 
Constantin Goschler (Hrsg.): Public History. Öffentliche Darstellungen des Nationalsozia-
lismus jenseits der Geschichtswissenschaft, Frankfurt a. M. 2009, S. 190–218. 

Kocka, Jürgen: Zivilgesellschaft in historischer Perspektive, in: Ralph Jessen/Sven Reichardt/ 
Ansgar Klein (Hrsg.): Zivilgesellschaft als Geschichte. Studien zum 19. und 20. Jahrhun-
dert (= Bürgergesellschaft und Demokratie; 13), Wiesbaden 2004, S. 29–42. 

Koselleck, Reinhart: Zeitschichten, in: ders.: Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt 
a. M. 42015, S. 19–26. 

Kruse, Wolfgang: „Den Opfern von Krieg und Gewaltherrschaft.“ Geschichte und Problematik 
einer deutschen Gedenkformel, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 68 (2020), 
S. 899–921. 

Liedke, Karl: Das KZ-Außenlager Schillstraße in Braunschweig 1944–1945, Braunschweig 
2006. 

Mustafa, Sam A.: The Long Ride of Major von Schill. A Journey through German History and 
Memory, Lanham u. a. 2008. 

O. A.: Antisemitischer Vorfall und Vandalismus an der Gedenkstätte, in: Rundbrief des Arbeits-
kreises Andere Geschichte e. V. (2023), 1, S. 14 f. 

O. A.: Die hundertjährige Gedenkfeier am Schill-Denkmal, in: Neueste Nachrichten, 
20.07.1909. 

O. A.: Im Geiste Ferdinand von Schills. Braunschweiger Erinnerungsstätte an deutsche Frei-
heitskämpfer, in: Der Sonntag. Braunschweiger Neueste Nachrichten, 16.07.1933. 

Rürup, Reinhard: Der lange Schatten des Nationalsozialismus. Geschichte, Geschichtspolitik 
und Erinnerungskultur, Göttingen 2014. 

Schuster, Claudia: Volkstrauertag in neuer Dimension, in: Braunschweiger Zeitung, 
19.11.1990. 

Uhl, Heidemarie: Gedächtnis, Konstruktion kollektiver Vergangenheit im sozialen Raum, in: 
Christina Lutter/Margit Szöllösi-Janze/Heidemarie Uhl (Hrsg.): Kulturgeschichte. Frage-
stellungen, Konzepte, Annäherungen (= Querschnitte; 4), Innsbruck 2004, S. 139–158. 

Veltzke, Veit (Hrsg.): Für die Freiheit – gegen Napoleon. Ferdinand von Schill, Preußen und die 
deutsche Nation, Köln u. a. 2009. 

Vögel, Bernhild: Denkstätte Schillstraße. Materialien für Schule und Bildungsarbeit, Braun-
schweig 1998. 

Wehler, Hans-Ulrich: Nationalismus. Geschichte, Formen, Folgen, München 2001. 
Welzer, Harald/Moller, Sabine/Tschuggnall, Karoline: „Opa war kein Nazi.“ Nationalsozialis-

mus und Holocaust im Familiengedächtnis, Frankfurt a. M. 32002. 



230  Jonathan Voges 

Wrochem, Oliver von: Die Stunde der Memoiren. Militärische Eliten als Stichwortgeber, in: 
Frank Bösch/Constantin Goschler (Hrsg.): Public History. Öffentliche Darstellungen des 
Nationalsozialismus jenseits der Geschichtswissenschaft, Frankfurt a. M. 2004, S. 105– 
129. 

Zauner, Ernst-Johann: Ein würdiger Rahmen für das Gedenken, in: Braunschweiger Zeitung, 
20.11.1995. 

https://www.schillstrasse.de/offenes-archiv/ (29.06.2024). 

https://www.schillstrasse.de/offenes-archiv/


Liste der Beiträger:innen 

Dr. Christopher Galler, Historisches Museum der Stadt Aurich 
Bettina Gierke, Braunschweigisches Landesmuseum 
Nina Lucia Groß, Museum für Kunst und Gewerbe Hamburg 
Prof. Dr. Eva Haverkamp-Rott, Ludwig-Maximilian-Universität München 
Dr. Felicitas Heimann-Jelinek, Freie Wissenschaftlerin Wien 
Dr. Gabriele Köster, Kulturhistorisches Museum Magdeburg 
Dr. Tamar Lewinsky, Jüdisches Museum Berlin 
Dr. Christina Ludwig, Stadtmuseum Dresden 
Dr. Isobel Muir, Durham University, National Gallery London 
Dr. Nadine Panteleon, Börde-Museum Burg Ummendorf 
Dr. Kathrin Pieren, Jüdisches Museum Westfalen 
Dr. Heike Pöppelmann, Braunschweigisches Landesmuseum 
Dr. Hansjörg Pötzsch, Braunschweigisches Landesmuseum 
Dr. Anika Reichwald, Jüdisches Museum Hohenems 
Dr. Astrid Riedler-Pohlers, Ludwig-Maximilian-Universität München 
Dr. Claudia Selheim, Germanisches Nationalmuseum Nürnberg 
PD Dr. Jonathan Voges, Arbeitskreis Andere Geschichte, Gedenkstätte 

Schillstraße Braunschweig, Universität Hannover 
Tilman Walther, Museum für Kunst und Gewerbe Hamburg 
Susanne Weigand, Ludwig-Maximilian-Universität München 

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, published by De Gruyter. Dieses Werk 
ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 
International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-018 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-018




Personenregister 
Albrecht V., von Bayern 55 
Alexander, Isaak 55 
Alma-Tadema, Lawrence 134 
Angerstorfer, Andreas 54–56, 58–59, 64 
Arnhold, Eduard 176 
Arnold, Otto 199 
Aufseß, Hans, Freiherr von und zu 172 
Ballin, Oskar 32 
Bartels, Otto 114 
Bastiani, Lazzaro 131–132 
Bayliss, Wyke 134 
Beaury, Paul 117 
Becker, Bernhard 111 
Behrend, Friedrich 118 
Bennemann, Otto 223, 228 
Benson, Robin 130 
Berlin, Max 176 
Berolzheimer, Heinrich 174 
Beyerle, Tulga 39 
Bezold, Gustav von 172, 180 
Bing, Ignaz 174 
Blasius, Wilhelm 143 
Bleichröder, James von 175 
Boesch, Hans 172–173 
Bohlmann, Robert 145, 150 
Bomann, Wilhelm 8, 157–166, 168–169 
Bonneß, Wilhelm 166–167 
Böttcher, Friedrich 191 
Brandt, Doris 196, 202 
Brandt, Gustav Adolph 196–197 
Brandt, Julius Adolph 197 
Brandt, Otto 194, 196–197, 202 
Brocke, Michael 59, 64, 209 
Brunner, Carlo 98–99, 107 
Buntrock, Dorothee 112 
Büssing, Heinrich 143 
Cassel, Ernest 134, 136 
Chamberlain, Houston Stewart 151 
Clericus, Ludwig 188, 196, 202–203 
Cohn, Berthold Baruch 177–178, 184 
Crawford and Balcarres, David Alexander 

Edward Lindsay (27th earl of) 127 
Cumberland, Ernst August von 162 
Davallon, Jean 18, 25, 60 

Dawosky, Iwan 161, 169 
Devonléde, Paul 135 
Diana, Benedetto 132 
Duveen, Joseph 136 
Duvigneau, Otto 188, 190, 204 
Eichmann, Johanna 206, 208–211, 217 
Eiermann, Max 176 
Einetter, Raphael 105, 107 
Eisendrath, Familie 214 
Essenwein, August von 172, 184 
Flower, Constance (Lady Battersea, née 

Constance de Rothschild) 130–131 
Frankenburger, Max 175, 183–184 
Frauberger, Heinrich 174–175, 183 
Frauenfeld, Moritz 178 
Fry, Roger 132–133 
Gaydar, Irina 63–64 
Gerngros, Julie (von) 178 
Gerngros, Ludwig (von) 178–180, 183 
Gibson-Carmichael, Thomas 129–130 
Giesecke, Fritz 114, 118–119, 122 
Goetze, Sigismund 136 
Goldschmidt, Moritz Benedict 175 
Gonnermann, Erika 154 
Gruson, Hermann 188, 191, 194, 197, 200, 

203 
Gütermann, William 173 
Halbwachs, Maurice 224 
Hallgarten, Charles L. 174 
Hansen, Albert 111, 113–114, 122 
Harrison, Rodney 61, 64 
Hartwich, Dirk 205 
Held, Otto 114 
Herringham, Christiana 127–128, 130, 132, 

135, 140 
Heske, Immo 117 
Hirsch, Emil Freiherr von 146, 155, 174–176 
Hochheim, Adolf 188, 203 
Hoffmann, Jochen-Alexander 117 
Hollop, Paul 111, 114 
Holzapfel, Rudolph 188 
Hölzer, Hugo 114 
Jaffé, John 134 
Jamnitzer, Wenzel 175, 183 

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, published by De Gruyter. Dieses Werk 
ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 
International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-019 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-019


234  Personenregister 

Joger, Ulrich 117 
Jüdel, Max 143 
Karavan, Dani 57 
Karl IV., Heiliges Römisches Reich 171 
Kasten, Emma 112 
Kempin, Lely 165 
Knoll, Michael 178 
Kohn, Anton 173, 176 
Kohn, Elias 173 
Kohn, Ernst 173, 176 
Kohn, Joseph 172 
König, Wilhelm 188–189 
Krafft, Adam 196 
Krüger, Franz 161 
Kutner, Sophie 6, 31–33, 35–36 
Lago, Mary 129, 132, 140 
Laking, Guy Francis 134 
Landauer, Paul 180–181, 183 
Lange, Karl-Wilhelm 224, 226–227 
Levy, Max 149–150 
Lilien, Ephraim Moses 150–151 
Lilien, Helene 151–153 
Löbbecke, Alfred 143, 147 
Loesecke, Magnus von 159 
Loewe, Isidor 175 
Loewy, Hanno 94–96, 101, 105, 107 
Loof, Emma 118 
Lotz, Erich Walter 223, 228 
Löwensohn, Max 174 
Löwenstein, Julius 160, 164 
Magnus, Otto 143, 152–153 
Mann, Thomas 175 
Marlow, Christian 117 
Maushake, Otto 114 
Maximilian I., Heiliges Römisches Reich, 

Kaiser 55, 172 
Meier, Paul Jonas 143–144 
Mendelssohn, Franz von 176 
Merbt, Martin 114 
Mettler, Yves 104 
Meyer, Ernst 165, 168–169 
Meyer, Wilhelm 114 
Meyer-Rasch, Carla 165 
Meyersfeld, Bernhard 143, 149 
Moeriës, Gustav 188 
Mond, Ludwig 136 
Montefiore, Claude 138 

Montefiore, Moses 133 
Morgan, John Pierpont 130 
Mosse, Rudolf 175–177 
Mund, Ernst 225–226 
Nathan, Alfred 176 
Neukirch, Albert 164–166 
Neumann, Hajo 117 
Nowak, Heinz 115 
Oppenheim, Albert Moritz Philipp Freiherr 

von 69, 176 
Ottenstein, Max 175, 184 
Otto, Albert von 143 
Oved, Mosheh 128–129, 140 
Paulsiek, Carl 188, 203 
Phillips, Claude 131–133, 135 
Polte, Eugen 188–189, 199, 202 
Pramme, Stephan 83 
Pringsheim, Alfred 175 
Quare, Daniel 131, 133 
Rau, Johannes 209–210 
Read, Hercules 129 
Regensburger, Norbert 149 
Reichling, Norbert 206–207, 209, 211–212, 

218 
Reidemeister, Carl 188 
Rhamm, Albert 142 
Rheinhold, Sartorius 160, 163–164 
Ricketts, Charles 131 
Ristau, Daniel 73, 77, 79–80 
Rosenheim, Max 128–129, 133–134 
Rothschild, Alfred de 135 
Rothschild, Aline de 129 
Rothschild, Baron Wilhelm Carl von 175 
Rudolph, Selma 199 
Rülf, Gutman 149 
Ruskin, John 132 
Sack, Carl Wilhelm 146 
Sack, Dorette 146 
Sack, Margarethe 145–147, 153–154 
Salomonsohn, Arthur 176 
Sasse, Alfred 161–162, 169 
Sassoon, Edward Albert 129 
Scheyer, Leopold 150 
Scheyer, Paul 150 
Schiff, Hugo 150 
Schill, Ferdinand von 221, 223, 229 
Schiller, Klara 147 



Personenregister  235 

Schlöbcke, Eduard 161 
Schnebel, Ignaz 180–181 
Schnebel, Lilly 180–181 
Schnebel, Michael 180 
Schnebel, Rosine 181 
Schwabe, Amalie 31, 150 
Schwabe, Emil 35 
Schwabe, Jenny 35 
Schwabe, Sigmund 149 
Sebag-Montefiore, Emily 133–134, 140 
Seligmann, Moritz 176 
Simon, James 175–177, 182 
Speyer, Edgar 175–176 
Speyer, Georg 175 
Spielmann, Adam 133 
Spielmann, Isidore 127–128, 131, 133–135, 

138 
Spielmann, Marion 131 
Stegemann, Wolf 205, 207, 209, 218 
Steinacker, Eduard 141–142 
Steinacker, Ilse 141 
Steinacker, Karl 3, 7–8, 32, 35, 141–143, 

145–155 
Stern, Herbert, Lord Michelham 136 
Stern, Theodor 175 
Stoß, Veit 196 
Strombeck, Charlotte von 141, 143, 145 
Sugurdsson, Sigrid 228 
Sulzenbacher, Hannes 96, 99, 107, 205, 217 
Sulzer, Salomon 210 
Sutherland Gower, Ronald 136 

Sutherland MacColl, Dugald 132 
Sutro, Alfred 138 
Telschow, Otto 167 
Tepelmann-Vieweg, Helene 143 
Tintoretto 134 
Tuchman, Barbara 200 
Tuchmann, Fritz 173, 176 
Uhde, Waldemar 114 
Ullstein, Leopold 176 
Van den Bergh, Henry 138 
Vechelde, Friedrich von 221–222 
Velasquez, Diego 135–137 
Verrio, Antonio 138–139 
Vischer, Peter der Ältere 196 
Vogel, Reinhold 111 
Volbehr, Theodor 193, 196–197, 199, 201, 

203 
Wachholtz, Robert von 142 
Walker, Frederick 132 
Walser, Dietmar 98, 103, 106–107 
Walter, Paul 142, 144, 153 
Waterlow, Ernest 134 
Weisbach, Valentin 175 
Weisser, Jürgen 117 
Wilhelm II., Deutschland 164 
Winter, Ludwig 142 
Witt, Robert 134–135 
Wolff, Richard 150 
Zadek, Ruth 86 
Zimmermann, Ernst Heinrich 177 
Zimmermann, Paul 142 




