
Nina Lucia Groß und Tilman Walther 
Der Freiraum im Museum für Kunst und 
Gewerbe in Hamburg 
Über Wollen und Können von musealer Öffnung und die 
Grenzen nachhaltiger Beziehungsarbeit in projektbasierten 
Arbeitsfeldern 

Einführung 

Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe (MK&G) hat und hatte nie ein 
ganz scharf umrissenes Mission Statement. Als die Direktorin Tulga Beyerle 
2018 sich dazu entschied, die ehemalige Sonderausstellungsfläche und soge-
nannte Turnhalle im zentralen Erdgeschoss des Museums umzuwidmen und 
die Ausstellungsfläche gegen einen fiktiven offenen Raum auszutauschen, war 
noch nicht klar, was eigentlich mit einem offenen Raum gemeint sein könnte. 
Was macht einen offenen Raum aus; was macht einen Raum überhaupt aus? 
Wer wird wie eingeladen, dort was zu tun? Wie viel und wie wenig soll und 
kann vorgeschlagen werden? Wie sieht Gastfreundschaft aus? Und wie klingt 
sie? Wie groß muss ein Tisch sein, an dem möglichst viele einen Platz bekom-
men? Wie viel Kissen und wie viele Farben braucht man, um den White Cube 
aus dem Museum zu kriegen? Und: Wenn der Freiraum „frei“ ist, was ist dann 
das restliche Museum? 

Diese und sehr viele weitere Fragen haben uns beide, Nina Lucia Groß und 
Tilman Walther, dann ab April 2020 beschäftigt. Mitten im ersten Lockdown ha-
ben wir unsere gemeinsame, geteilte Stelle der Leitung und Kuration des Frei-
raums angetreten – das Eröffnungsdatum stand damals schon fest. Am 4. Sep-
tember 2020 sollte der Freiraum eröffnet werden; mit einem Team an Gastgeber: 
innen, ersten Möbeln und einer Idee, wie es weitergehen soll. Gemeinsam mit 
dem Design- und Architekturkolletiv ConstructLab haben wir den Raum gestal-
tet: seine Infrastruktur aus Präsentations-, Arbeits-, Lager-, Lese-, Spiel- und 
Ausruhmöbeln; damit haben wir implizit auch Vorschläge für mögliche zukünf-
tige Nutzungen gemacht. Wir berichten in diesem Text aus vier Jahren Praxis 
und unseren Erkenntnissen aus und unseren Erfahrungen mit der Institution 
Museum. 

Die Öffnungszeiten des Freiraums sind dieselben wie die des restlichen Mu-
seums. Somit ist er 51 Stunden pro Woche kostenlos zugänglich. Pro Monat nut-

Open Access. © 2026 Nina Lucia Groß und Tilman Walther, published by De Gruyter. Dieses 
Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-005 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-005


40  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

zen inzwischen ca. 3.000 Menschen den Freiraum. Das können reguläre Muse-
umsgäste sein, die dort Pause machen, spielen, ein Buch lesen oder an Work-
shop-Angeboten teilnehmen, oder Freiraumgäste, die explizit und gezielt für 
die kostenlose Nutzung des Raums, die Teilnahme am Programm und an Veran-
staltungen zu uns kommen oder als Teil von Gruppen den Raum aktiv mitge-
stalten. Die Zahl von Personen, die den Freiraum ausschließlich, und nicht 
auch das Museum, besuchen, liegt aktuell – Stand Februar 2024 – bei 1.000 pro 
Monat. Viele der Besucher:innen kommen selbstständig oder als selbstorgani-
sierte Gruppe in den Freiraum, viele auch als Gäst:innen unserer Veranstaltun-
gen und Angebote. Es gibt auch mehrere regelmäßige Nutzungen durch Stamm-
publikums-Gruppen, die wöchentlich einen Tisch oder einen Raumbereich zur 
Verfügung gestellt bekommen, um dort gemeinsam zu basteln, zu malen oder 
sich zu besprechen. 

Das Museum liegt direkt am Hamburger Hauptbahnhof im belebten Stadt-
teil St. Georg. Das Viertel ist durch die Gleichzeitigkeit von differenzierten Le-
bensrealitäten geprägt: (post)migrantischem Leben und Arbeit, extremem 
Reichtum, einer offenen Drogenszene, Sex-Arbeit in der Illegalität, Tourismus 
und Gastronomie, Schulen, Kirchen, Moscheen, sozialen Einrichtungen für Ge-
flüchtete, zahlreichen Altenstiften und Wohnhäusern. Der Freiraum bemüht 
sich, diese Gleichzeitigkeiten aufzunehmen; als sicherer, freundlicher und soli-
darischer Ort der Diskussion, des Dissenses und der gelebten Erprobung von 
Zusammenleben, Partizipation und Mitsprache sowie einer gemeinsamen Über-
legung dazu, wie Ausschlüsse auch durch Gestaltung sowohl geschaffen wie 
aufgelöst werden können. Gerade in diesem sehr dicht besiedelten Stadtteil, 
insbesondere am lauten, schnellen, oft hektischen und manchmal gewaltvollen 
Ort des Hauptbahnhofs, bietet der Freiraum aber vor allem auch eins: einen 
Platz, an dem man unangefochten sein kann – ganz ohne irgendetwas zu wol-
len oder anbieten zu müssen. 

Für den Freiraum arbeitet ein Team von aktuell insgesamt acht Personen. 
Neben der kuratorischen Leitung gibt es ein Team aus sechs Gastgeber:innen, 
die innerhalb der Öffnungszeiten vor Ort ansprechbar sind für Fragen, Notfälle, 
Vorschläge und generell als Gegenüber für Menschen, die ein solches Gegen-
über suchen. Der Freiraum ist ein partizipativer Raum innerhalb des Museums, 
aber er ist auch ein Ort für Menschen, die gar nicht partizipieren wollen oder 
können. Dies zu kommunizieren und zu vermitteln, liegt einerseits bei uns und 
den weiteren Gastgeber:innen des Freiraums, doch andererseits sprechen auch 
der Raum und seine Gestaltung selbst mit – die Verlässlichkeit, Beweglichkeit 
und Zugänglichkeit des Raums und der Infrastruktur als eine ernstgemeinte 
Einladung, einfach da zu sein. Die wachsende Bibliothek, die ruhige Terrasse 
und die Spiel- und Lese-Ecke für Kinder sind für viele Besucher:innen ein Grund 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  41 

Abb. 1: Der Freiraum, lokalisiert in der Mitte des Museums. Zeichnung von Julian Fiebach, 
2023. 

(wieder) zu kommen und ein Grund zu bleiben. Diese Angebote sind aber auch 
elementarer Bestandteil unserer gastgeberischen Strategie; es sind Handlungs-
vorschläge, die den Erstkontakt mit dem Freiraum erleichtern, die helfen kön-
nen, sich mit und in dem Raum zu akklimatisieren. 

Wie eine Burg thront das Museum für Kunst und Gewerbe über den Gleisen, 
über den Plätzen, den Tauben, Bussen, Imbissen, Cafés, Ticketautomaten, 
Schaufenstern – über dem Alltag seiner Nachbar:innenschaft. Diese Diskrepanz 
ist keine rein architektonische; als Museum für Kunst und Gewerbe und als Vor-
lagensammlung für die angewandte Kunst, als Nachlassverwalter:in Hamburgs 
mächtigster Familien, als Ideen-, Muster-, und Formspeicher eines hegemonia-
len Geschmacks der Objekte und Waren in einer vom Handel mit ebensolchen 
Dingen reich gewordenen Stadt steht das MK&G nicht nur als Gebäude, sondern 
auch als historische Institution für die Geschichts- und Identitätskonstruktion 
eines bürgerlichen Selbstverständnisses; und für die ständige Verteidigung die-
ser Realität gegen jede andere. 

Natürlich nicht erst mit dem Freiraum, aber mit dem Freiraum dann in end-
gültiger räumlicher Gestalt hat sich diese Burg geöffnet und Raum für den All-
tag der Nachbar:innenschaft erzeugt. Diese Öffnung muss eine räumliche sein, 
ein Abgeben von Platz, Quadratmetern, Fläche, Rückzugsorten und Stühlen am 
Tisch. Es ist aber auch eine inhaltliche Öffnung, ein Zuhören oder gemeinsames 



42  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

Neu-Sprechen. So ist der Freiraum auch ein Raum für Diskurs, Austausch und 
politische sowie gestaltende Bildung. Dazu kuratieren wir in Kooperation mit 
externen Gruppen und Initiativen, aber auch in Absprache mit den Sammlun-
gen und Ausstellungen des Hauses ein Programm u. a. aus Installationen, Inter-
ventionen, Gesprächen, Workshops, Lesungen und Filmvorführungen. 

Beziehungsweisen 

Vielleicht könnte man sagen, vor jeder Partizipation steht erst einmal der Ver-
trauensaufbau, und da haben Museen fast 200 Jahre versäumter Chancen auf-
zuholen. Mit Vertrauen ist hier gemeint, eine tragfähige und somit auch belast-
bare gegenseitige Beziehung einzugehen, sich gegenseitig ernst zu nehmen, 
sich Zeit zu nehmen und Zeit zu geben, Kritik zu äußern und Kritik anzuneh-
men. Als Grundlage unserer Arbeit steht Verlässlichkeit. Der Freiraum hat geöff-
net und wir sind ansprechbar. Wir machen Hausbesuche. Die kuratorische 
Arbeit im und mit dem Freiraum ist in erster Linie Beziehungsarbeit: Fäden auf-
nehmen und zu Knäulen verheddern. Leider steht langfristiger Vertrauensauf-
bau oftmals konträr zur Drittmittelakquise-Logik der konstanten Neuerfindung. 
Das radikal Neue muss daher lauten, beharrlich den eingeschlagenen Weg wei-
terzuverfolgen, um nicht jedes Mal wieder neu starten zu müssen, auch um die 
potenziellen Partizipationspartner:innen nicht zu verprellen. Anfänglich stie-
ßen wir auf große Skepsis innerhalb und außerhalb des Museums. Von Kolleg: 
innen hörten wir lauter Geschichten über ähnliche Projekte, denen dann nach 
zwei Jahren das Geld abgedreht wurde, über halb umgebaute Räume im Unter-
geschoss und eine Vielzahl an neu erfundenen und bald wieder aufgelösten 
Stellen. Man kannte es schon – „jaja, Partizipationsprojekt, ich weiß.“ Die Skep-
sis von außen wiederum ging darauf zurück, dass die direkte Nachbar:innen-
schaft das Museum teilweise von ebendiesen partizipativen Projekten bereits 
kannte, von den Kurator:innen, die in die Stadteilzentren kamen und mit denen 
man dann für eine Ausstellung Interviews führte oder Zettel mit Bedürfnissen 
und Ängsten ausfüllen musste: angeteaste Teilhabe, halbdemokratische Prozes-
se. Nach zwei Monaten war die Ausstellung dann rum und die musealen Kapa-
zitäten wurden anderweitig benötigt; der rote Faden in die Stadt riss ein ums 
andere Mal wieder ab. Wir wissen es wahrscheinlich auch nicht besser. Wir 
würden die Chance dieser Sprechposition aber gerne nutzen, um über unsere 
Fragen zur und die Grenzen der Partizipation und ihren Bedingungen zu spre-
chen – aber auch über die durchaus unterschiedlichen Begehrlichkeiten, die 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  43 

sich mit dem Gespenst der Partizipation verbinden, und darüber, wer hier ei-
gentlich für wen arbeitet. 

Die Gesellschaft 

Der Wunsch von Kulturinstitutionen, und da ist unser Museum wirklich nicht 
allein, sich zur „Gesellschaft“ zu öffnen, ist nicht neu. Nur die Definitionen, wer 
oder was alles unter der Metapher „Gesellschaft“ subsummiert wird, hat sich im 
Laufe der Jahre stark verändert und ist weiterhin kollektiven Schwankungen 
unterworfen. 

Der Begriff der Gesellschaft ist, ähnlich wie der oftmals bemühte Begriff der 
Communities, irreführend, bzw. verweist er häufig auf einen monolithischen 
Block oder monolithische Blöcke, die feste Grenzen, klare Ansprechpersonen 
und binäre Zugehörigkeiten haben. In der Verwendung dieser Begrifflichkeiten 
schwingt die ganze Sehnsucht nach Ordnung, Domestizierung und Aneignung 
einer sich selbst als gesellschaftliche Mitte definierenden bürgerlichen Schicht 
mit, aus welcher eben auch die Institutionen der Hochkultur entspringen. All 
die ernstgemeinten, engagierten, kreativen und herzlichen Bemühungen von 
unseren musealen Kolleg:innen in den Institutionen des globalen Nordens, und 
somit auch von uns, geschehen natürlich nie außerhalb der Wirkungsgrenzen 
und Interessensklammern eines liberalen Museums innerhalb einer kapitalisti-
schen Wertschöpfungskette und ist somit immer eben auch als präventive Auf-
standsbekämpfung zu begreifen. In einer Aufmerksamkeits- und Distinktions-
ökonomie ist das Museum auf eine diverse Bildproduktion angewiesen. Die von 
Kolleg:innen und uns selbst ausgesprochene, herzliche Einladung an Menschen 
der scheinbar unsichtbaren Ränder einer als monolithisch behaupteten Gesell-
schaft, ihre Hijabs und Kippas, ihre nicht weißen Hautfarben, ihre Rollstühle 
etc. erzeugen eben auch immer wertvolle Tokens für die Bildproduktion eines 
geläuterten Bürgertums im Ringen um Definitionsmacht und sein finanzielles 
Fortbestehen durch lokale, regionale und nationale Fördermittel. 

Wir, als Museum mit all seinen soziokulturellen Implikationen, brauchen 
die anderen. Aber brauchen die anderen auch uns? „Gesellschaftliche Öffnung“ 
ist, strukturell und nicht zwischenmenschlich betrachtet, viel weniger philan-
thropische Anstrengung als Eigennutz. 

Wem nützt hier eigentlich was? 
Die Frage bei allen partizipativen Projekten muss also lauten: Wem nützt 

hier eigentlich was und warum? Es muss ein Tausch passieren: Etwas wird ab-
gegeben werden müssen im Austausch gegen etwas anderes. In unserer Praxis 



44  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

ergeben sich daraus unterschiedliche Tauschmodelle, deren Grenzen manchmal 
ineinanderfallen. Da sie jeweils eigene Konfliktfelder mit sich bringen, möchten 
wir versuchen, sie hier einmal auszuformulieren. 

A Tauschhandel 1 – Abgabe von Definitionsmacht über die 
Geschichte im Tausch gegen Expertise von außen 

Dieser Tauschhandel ist vielleicht der schwerste von allen, bietet aber auch den 
größten strukturellen, nachhaltigen Nutzen. 

Was kann das Museum eigentlich anbieten? Museen, Archive, Bibliotheken, 
aber auch Bühnen, Kinos und Kunstvereine sind Orte der hegemonialen Ge-
schichtsschreibung; Matrizen, aus denen der Kanon gegossen wird, Stein ge-
wordene Definitionsmacht. Das ist erst einmal nur eine Feststellung. Nicht die 
Definitionsmacht ist das Problem, sondern wer Zugang zu ebendieser Definiti-
onsmacht hat, wie durchlässig ihre Grenzen sind, wer Geschichte schreibt und 
wessen Geschichte. Diese Erkenntnis macht dann Sinn, wenn Geschichte als 
kontinuierlicher Widerstreit kontingenter Erzählungen betrachtet wird. 

Und hier liegt im besten Fall der große Nutzen struktureller Öffnungsbewe-
gungen und partizipativer Projekte an Museen für die „Anderen“, also das, was 
die „Anderen“ davon haben, den Museen und ihren Jahresabschlussberichten 
als Tokens zu dienen. Ihre Geschichten, Perspektiven, Gestaltungsvorschläge, 
ihr Geschmack und ihre Fiktion werden aufgenommen und eingewebt in die 
konservierte Geschichte der Zukunft. Sie wird bewahrt, ganz im Sinne der aktu-
ellsten ICOM-Museumsdefinition von 2022: „Ein Museum ist eine nicht gewinn-
orientierte, dauerhafte Institution im Dienst der Gesellschaft, die materielles 
und immaterielles Erbe erforscht, sammelt, bewahrt, interpretiert und aus-
stellt.“1 Was die Definition der ICOM nicht beantwortet, ist die Frage, wer diese 
Gesellschaft ist, in deren Dienst das Museum materielles wie immaterielles Erbe 
erforscht, sammelt und bewahrt. Das kann sie wahrscheinlich auch nicht leis-
ten, müsste sie dann doch monatlich aktualisiert werden. Die nicht-hegemonia-
len Geschichten der „Anderen“, die eben nicht automatisch in die Erstdefinition 
von „die Gesellschaft“ fallen, zu sammeln und zu bewahren, kann also ein gro-
ßer Nutzen sein, den das Museum einer nicht-hegemonialen Öffentlichkeit zum 
Tausch anbieten kann. 

Damit öffnen sich allerdings, wie sollte es auch anders sein, neue potenzi-
elle Problemfelder: 

1 https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-ueberset 
zung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&Itemid=114 (10.09.2024). 

https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114
https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114


Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  45 

Was passiert mit Geschichten, wenn sie Kanon werden, und ist die Hegemo-
nie über die Narrationen immer die beste Lösung für jede Erzählung, und wie-
viel Assimilation bedeutet die Kanonwerdung auch für gesellschaftliche Coun-
ter-Narrationen? Wie werden die Geschichtserzählungen von außen innerhalb 
der bestehenden Strukturen des Hauses verankert? Werden daraus echte Meta-
daten der Archive, Wand- und Katalogtexte, neue Sammlungskonvolute und 
-bereiche, oder finden sie nur als Post-its in der demokratischen Ecke der Son-
derausstellung statt? 

Die Fragen der Vereinnahmung kann nur in enger Beziehungsarbeit mit 
den jeweiligen Vertreter:innen nicht-hegemonialer Narrative beantwortet wer-
den. Fair ist es jedoch, auf diese Gefahr hinzuweisen und dann gemeinsam dar-
auf zu achten, während man sich durch die Kooperation fortbewegt. 

B Tauschhandel 2 – Das Museum als Legitimationshilfe 
sozialer Anliegen im Tausch gegen Distinktionsgewinn 

Das Museum genießt innerhalb seiner Ursprungsgesellschaft, also der hegemo-
nialen bürgerlichen Gesellschaft der Stadt, einen Vertrauensvorschuss. So prä-
gen die Museen mit ihren Ankäufen und Ausstellungen bereits seit ihrer Grün-
dung die Märkte für Objekte aller Art. Durch ihren öffentlichen Charakter und 
die obligatorische öffentliche Förderung haben diese Institutionen munizipalen 
Charakter, ähnlich einer Behörde. Und obwohl viele Menschen täglich schlechte 
Erfahrungen mit Behörden und munizipalen Strukturen machen, sind diese in 
ihrer Langsamkeit und ihrem potenziellen Versuch einer Verteilung von Wer-
ten, Aufmerksamkeiten und Möglichkeiten für viele Menschen dennoch größere 
Vertrauensentitäten als marktkonform ausgerichtete Privatunternehmen; dies 
geht aus unseren Gesprächen mit Kooperationspartner:innen hervor und kann 
natürlich auch durch den Kontext der Kooperation verzerrt sein. Diesen Ver-
trauensvorschuss können sich auch Gruppen, Initiativen und Vertreter:innen 
sozialer Bewegungen und Anliegen, die mit dem Haus partizipativ in Kontakt 
treten, nutzbar machen. Die Bürgermeisterin oder Vertreter:innen der Stadt und 
der Presse kommen eher, öfter, einfacher, länger und freiwilliger ins gesetzte 
Museum als in das autonome Jugendzentrum oder die Büros der Straßensozial-
arbeit. Dies mag graduell und zeitkontextabhängig anders sein. Das Museum 
kann diesen Treffen und vor allem seinen Beteiligten auf beiden Seiten einen 
geschützten Rahmen bieten, kann souverän an die Presse herantreten und als 
stadtbekannte Akteurin bürgerlicher Langsamkeit generell deeskalierend Be-
gegnungen des Dissenses begleiten. Das Museum kann eine Plattform der Legi-



46  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

timation werden, um noch nicht hegemonialen Narrationen Rückendeckung 
und Schutz zu bieten, ähnlich einer magensaftresistenten Weichkapsel, die die 
Medikation zu den Organen des Körpers trägt, ohne vorher aufgelöst zu werden. 
Diese politische Macht der Moderation, die den Museen inne ist, sollte nicht un-
terschätzt werden. Der Tausch, der sich bei dieser Form der Partizipation voll-
zieht, ist der des beidseitigen Distinktionsgewinns. Auf Seiten des Museums be-
deutet dies vor allem die Anerkennung durch andere Institutionen der Stadt, 
aber auch eine Verfestigung des Vertrauensverhältnisses mit den Kooperations-
partner:innen und ihren Inhalten sowie ein verbessertes Standing in der An-
sprache mit neuen Erstkontakten. 

C Tauschhandel 3 – Expertise von außen gegen finanzielle 
Entlohnung und Umverteilung von materiellen Mitteln 

Eine einfache Methode der Partizipation auf Augenhöhe ist die der regulären 
Entlohnung für die eingebrachte Expertise. Im besten Fall passiert dies über Ho-
norarzahlungen für alle Teilnehmenden. Eine andere Möglichkeit ist die der fi-
nanziellen Umverteilung oder der Hilfe in der Akquise monetärer Mittel durch 
das Museum. Denn auch im Umgang mit Stiftungen und Geldgebenden hat das 
Museum im Gegensatz zu Initiativen, Gruppen und Einzelpersonen aus den Ge-
sellschaften der Stadt einen großen Vorteil. Vor allem Fragen der buchhalteri-
schen Betreuung, hausinterne Controlling-Mechanismen und die Verlässlich-
keit, Veranstaltungen auch stattfinden zu lassen, macht das Museum zur prakti-
schen Mittels-Entität. Wir besorgen das Geld und machen die Abrechnung, die 
Initiativen finden bei uns statt und arbeiten mit uns zusammen. So entsteht 
eine praktikable Symbiose. 

D Tauschhandel 4 – Kollaboration durch den Austausch von 
Expertisen 

Auch wenn es in den eben ausgeführten Punkten vielleicht so klingt: Das Muse-
um ist nicht nur eine Ansammlung von Sekundärfunktionen wie Pressewirk-
samkeit und Mittelakquise. Was wir auch ins Spiel bringen können, ist die kura-
torische Expertise: Wissen über den Umgang mit und die Kontextualisierung 
von Objekten im Raum; Wissen über die sinnliche, inhaltliche und räumliche 
Vermittlung von Inhalten, das Zeigen, Bewahren, Studieren von Dingen und ih-
ren Biografien; Wissen über die Inszenierung von Geschichte. Im besten Falle 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  47 

einer Kooperation bringen wir genau diese Expertise in Verbindung mit dem 
Wissen über die Objekte und ihre Kontexte, das von unseren Kooperationspart-
ner:innen von außen kommt. Diese Form der Kollaboration setzt einen fortge-
schrittenen Strukturwandel des Hauses voraus, denn sie bedeutet, dass die In-
halte der Gruppen, Initiativen und Einzelpersonen außerhalb des klassischen 
Kulturbetriebs in die primäre Form des Zeigens innerhalb der musealen Praxis 
hineingewachsen sind. Diese Form der Kollaboration setzt nicht nur voraus, 
dass wir Autor:innenschaft abgeben und kanonisierte Begriffe wie „Kuratieren“ 
inhaltlich und operativ öffnen; sie setzt auch voraus, dass die institutionellen 
Rahmenbedingungen (Vorlaufzeiten, Leihverträge, Restaurierungsprotokolle, 
Anlieferformen, Aufbauzeiten) beweglich und porös werden, um auf die Reali-
tät der Kooperationspartner:innen reagieren zu können. Gleichzeitig setzt diese 
Kollaboration aber auch ein wechselseitiges, ernstgemeintes Interesse voraus: 
nicht nur unser Interesse an den Inhalten und Perspektiven der Kooperations-
partner:innen muss ernst gemeint sein, sondern auch das Interesse der Partner: 
innen an unserer Arbeit und unseren Kompetenzen, ihre Neugierde, ihre Bereit-
schaft, mit uns zusammenzuarbeiten. Gleichermaßen sollten alle Beteiligten an 
das Format der Ausstellung glauben – nicht grundsätzlich, sondern hinsichtlich 
der Bearbeitung des konkreten Themas. Ganz zu Beginn steht also die Frage: Ist 
eine Ausstellung wirklich die richtige Form? Für viele Anliegen und Bedürfnisse 
gibt es sehr viele sehr viel bessere Formen: Demos, Workshops, Zeitungsartikel, 
Stadtteilfeste, Seminare, Podiumsdiskussionen, Stadtspaziergänge, Dokumen-
tarfilme, Flyer, Versammlungen. Nicht alles kann eine Ausstellung können, 
aber manches kann sie eben ganz gut. 

Reality Check 
So weit zu den verschiedenen Möglichkeiten des Tauschhandels. Wie sieht 

die Partizipation dann aber in der Praxis aus? Wie viel seriöse Teilhabe verträgt 
das Museum und wie weit kann das museale Arbeitsfeld ausgeweitet werden, 
ohne dass aus dem Museum eine beliebige Multizweckhalle wird, für die be-
rechtigten Belange der Gesellschaften der Stadt? Wie nachhaltig und robust ei-
nerseits und wie performativ oder metaphorisch andererseits ist die Partizipati-
on durch die Öffnungsprojekte der Museen angelegt? Ist der museale Projekt-
raum Erprobungstool und Verstärker für Veränderungsbedürfnisse von außen 
oder outgesourcter Panic Room, Tobe-Keller und immobile Antithese zum restli-
chen Museum? 

Diese Fragen sind für uns in unserer täglichen Praxis nicht allgemein und 
ein für alle Mal zu beantworten. Bei uns im Freiraum, aber auch bei den Kolleg: 
innen anderer Häuser, mit denen wir in ständigem, informellem Austausch ste-
hen, sind die offenen Räume und Orte der Partizipation, allein durch die Finan-
zierungsbrille betrachtet, projektbasierte Tests und klar umsteckte Panic Rooms, 



48  Nina Lucia Groß und Tilman Walther 

feuerfeste Unterlagen für das glitzernde Tischfeuerwerk gesellschaftlicher Teil-
habe. Es sind Räume, die an den restlichen Strukturen erst einmal gar nichts 
ändern. Für die Akquise von Geldern, Erlaubnissen und Zugeständnissen müs-
sen Projekte klar umrissene Grenzen haben. Die Frage ist nur, wie es danach 
dann weitergeht. Nun hat man diesen Raum oder diese Etage oder diese Terras-
se oder dieses Mobil im Innenhof – und was passiert dann? Und welche Kompe-
tenzen haben diejenigen Personen, die diesen Raum für das Museum betreuen, 
gestalten und leiten, die Verantwortung übernehmen? Auch das lässt sich sel-
ten im Vorhinein festlegen. Festlegen lässt sich aber ein museumsweiter und 
kollegialer Modus Operandi, nämlich dass sich alle Beteiligten, von den Verant-
wortlichen über die Verwaltung bis hin zu den Aufsichten und der Kasse befä-
higt und sicher fühlen, ihre eingehegten Kompetenzen im Zweifel überschreiten 
und überschreiben zu können. Differenzsensible Strukturveränderung lässt sich 
nicht von oben diktieren. Sie entsteht aus einer Praxis des fehlertoleranten Vor-
wärtstastens quer durch die Abteilungen und dem daraus resultierenden Ver-
bund innerhalb der Abteilungen. Dazu gehört auch ein rudimentäres Wissen al-
ler Beteiligten über die Arbeits- und Anstellungsrealitäten, über Ängste und alte 
Narben der Kolleg:innen im Haus und um das Haus herum. In der Praxis sind 
oftmals Querschnitts-Abteilungen wie die Abteilung für Bildung und Vermitt-
lung für solche Öffnungsbewegungen zuständig, oftmals ohne ihre traditionel-
len Aufgaben der regulären Vermittlungsarbeit reduzieren zu können. Die Frage 
an ein zeitgenössisches Museum, das seine Aufgaben in diese Richtung erwei-
tert, ohne neue Stellen und Kapazitäten zu schaffen, ist auch immer diese: Wel-
che anderen Museumsaufgaben bleiben dafür und mit welchen Konsequenzen 
auf der Strecke? 

Hier würden wir gerne noch einmal auf die vorangestellte Frage nach der 
Dehnbarkeit des Begriffs des Museums zurückkommen. Der Freiraum im Muse-
um für Kunst und Gewerbe vernetzt sich immer weiter in die direkte Nachbar: 
innenschaft des Hauses, aber auch in die gesamte Stadt hinein. So kommen seit 
der Eröffnung des Freiraums auch vermehrt Anfragen an das Museum aus der 
direkten Nachbar:innenschaft nach Räumen für Stadtteilfeste, Versammlungen 
etc. Hier ist das Museum als großes Haus mit Räumen angesprochen und nicht 
als Ort, an dem die Aushandlung von Geschichte stattfindet, und dennoch neh-
men wir diese Anfragen ernst. Wir freuen uns sogar darüber, denn diese Anfra-
gen bedeuten auch, dass die Angst, uns als Institution der hegemonialen Hoch-
kultur anzusprechen, schwindet. Die Frage nach Unterstützung durch die Nach-
bar:innenschaft ist auch die Anerkennung des Museums als Teil der Nachbar: 
innenschaft. Auch das ist Teil oder Ziel oder Ergebnis einer Öffnungsbewegung: 
das Museum als zivilgesellschaftliche Akteurin, als nachbarschaftliche Institu-
tion, in der Menschen mit Namen und Gesichtern arbeiten, als Entität, die im 



Der Freiraum im Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg  49 

Viertel spricht und mit verhandelt; eine Entität aber, die, wie all die anderen 
komplexen Entitäten, selbst nach innen vielstimmig ist, mit Menschen, die in 
ihr arbeiten und sich mit der Institution gegen die Institution bewegen, sie re-
produzieren und mit ihr hadern. Die Mitarbeitenden des Museums und die par-
tizipierenden Dritten sind Funktionsträger:innen, aber immer auch noch viel 
mehr als das: diverse Beziehungsverknotungen unterschiedlicher Bedürfnisse, 
oder um uns selbst aus einem anderen Text zu zitieren: 

„Wie eine Streichholzschachtel, geformt wie eine neuneckige Kartoffel mit runden Kan-
ten, in der Mitte ein Trapez, leuchtend grün und rot, manchmal durchsichtig und lila, ge-
füllt mit tausenden Streichhölzern, die für bestimmte Bedürfnisse brennen und für man-
che nicht, alle aber wollen Feuer machen, kleine wie große, an den Institutionen und 
Handlungsimperativen, die uns, unseren Zusammenhängen und so vielen anderen ver-
wehren glücklich zu sein. Die Hoffnung und die Stärke dieser Bewegungen liegen in der 
solidarischen Bezugnahme aufeinander und der arbeitsteiligen Feldbestellung. Wir, also 
eine unbestimmte Gruppe von Personen, sind nicht alleine, auch nicht in unseren spezifi-
schen Kämpfen. Wir lernen, machen nach und machen vor, geben Ratschläge, zweifeln 
und geben ab: Räume, Zeit, Arbeitskraft und Mitgefühl.“2 

Bibliografie 

Groß, Nina Lucia/Walther, Tilman: Banden bilden! Solidarische Räume performen, in: Lothrin-
ger 13 Halle (Hrsg.): Reader Nr. 1, München 2021, S. 1–19. 

https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-ueberset 
zung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&Itemid=114 (10.09.2024). 

2 Groß/Walther: Banden bilden!, S. 18 f. 

https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114
https://icom-deutschland.de/de/component/content/article/635-offizielle-deutsche-uebersetzung-der-neuen-definition-fuer-museen.html?catid=31&amp;Itemid=114



