Felicitas Heimann-Jelinek
Deponierte Ansammlungen oder
partizipative Sammlungen?

Der Titel der Tagung ,Partizipation und Engagement damals und heute. Der
Einfluss aktiver Bevolkerungsbeteiligung auf Kultur- und Gedachtniseinrichtun-
gen“ konnte unterschiedlich verstanden werden. Was fiir eine Form der Partizi-
pation und was fiir eine Art des Engagements ist gemeint? Nina Simon hat in
ihrer einflussreichen Verdffentlichung ,,The participatory Museum® Moéglichkei-
ten gesellschaftlicher Teilhabe und gesellschaftlichen Engagements benannt:
Mitarbeit, Zusammenarbeit, gemeinsame Kuratierung und Moderation.! Thre
Fest- und Fragestellungen zielen wesentlich auf Strategien der Einbindung spe-
zifischer Gemeinden und ihrer Mitglieder sowie der Besucherinvolvierung ab,
um Kultureinrichtungen eine breitere gesellschaftliche Relevanz zu geben. So
wesentlich dieses und weitere Werke? zu kooperativen Projekten in und Beteili-
gungsangeboten an Kultur- und Gedachtniseinrichtungen in der Forcierung ei-
ner Weiterentwicklung zeitgemaf3er, vor allem auch demokratischer musealer
und kuratorischer Praxis war und nach wie vor ist, so wichtig scheint manches
Mal ein Blick zuriick in die Vergangenheit der Museumsgriindungen und den
Aufbau ihrer Sammlungen. Damit soll weniger auf die Initiatoren und Griinder
staatlicher, stddtischer oder regionaler visiondrer Identifikationsraume-Raume
abgezielt werden; auch nicht auf das finanzielle oder politische Engagement
von Biirgerinnen und Biirger fiir solche Initiativen und Griindungen. Vielmehr
soll ein Blick auf jene geworfen werden, die den Akteuren des Sammelns, Be-
wahrens, Ausstellens und Interpretierens das Material dafiir lieferten und die
damit aktiv zur Sicherung des kulturellen Erbes beitrugen. Die Aufmerksamkeit
soll daher im Folgenden auf eine individuelle Involvierung in Sammlungsge-
schichte und damit auch auf die Teilnahme an einer Museumsgestaltung ge-
lenkt werden, die durchaus als Bevdlkerungsbeteiligung benannt werden kann.
An einer Einzelgeschichte soll dargestellt werden, dass es eine gesellschaftliche
Partizipation gibt, die in der Uberzeugung der sich Involvierenden liegt, dass
Obijekte, die sie einem Museum iiberlassen, eine gesellschaftlich relevante Bot-
schaft bergen. Sie deponieren ihre Geschichte vermittelst eines Objekts oder ei-
nes Objektensembles im Museum in der Hoffnung, sie, ihre Geschichte, moge

1 Vgl. Simon: The Participatory Museum.
2 Vgl. z.B. Gesser u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum; McSweeney/Kavanagh (Hrsg.): Mu-
seum Participation; Gesser/Gorgus/Jannelli (Hrsg.): Das subjektive Museum.

3 Open Access. © 2026 Felicitas Heimann-Jelinek, published by De Gruyter. Dieses Werk ist li-
zenziert unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 Inter-
national Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111494616-004


https://doi.org/10.1515/9783111494616-004

30 —— Felicitas Heimann-Jelinek

hier nicht nur aufbewahrt, sondern auch tradiert und in Erinnerung gehalten
werden. Doch unzdhlige dieser einzelnen Objekte vieler einzelner Stifterinnen
und Stifter verschwinden in den Lagerungsstiatten der Museen, fristen ihr Da-
sein im Depot der Geschichte — und mit ihnen ihre Geschichten. Das liegt daran,
dass das Objekt im Museum im Allgemeinen als reprasentativer Garant der Vi-
sualisierung von jener Geschichte — Kunst-, Natur-, oder Kulturgeschichte — an-
genommen wird, die das jeweilige Museum disziplinar vertritt. Und das Objekt,
das ,,ausstellungstauglich” ist, soll ein mdglichst aussagekraftiges, eindriickli-
ches, gleichzeitig leicht zu lesendes und auratisches sein.

Doch wurde das Objekt — soweit es kein ,,hochkulturelles“ war — nicht nur
in der Friihzeit des jeweiligen (Sparten-)Museums auch als ausgemusterter
Uberrest von Geschichte, als ein Produkt, das keiner mehr zum téglichen Leben
braucht, also eigentlich als ein Abfallprodukt betrachtet. Unter diesem zuge-
spitzten Blickwinkel wird das Museum zur stetig anwachsenden Deponie von
Geschichte, ein immer gréfler werdender Miillplatz materieller Dekontextuali-
sierungen. In den noch jungen Jiidischen Museen mag man die Sammlungen
noch iiberspitzter und provokanter als ,,Sondermiill“-Deponien bezeichnen. Je-
der und jede, die in einem Jiidischen Museum arbeiten, kennen das Problem
von geschenkten Familien-Memorabilia, Familien-Archiven, ja gar ganzer Haus-
halte, die als Belege fiir Exklusion, Migrations-, Flucht-, Vernichtungs- und
Uberlebensgeschichten, aber auch fiir Inklusion, Gemeinschafts-, Erfolgs-, gar
Karrieregeschichten im Museum deponiert werden, weil die Deponenten ihre
Geschichten nicht dem Vergessen und der tatsdachlichen Miilldeponie anheim-
fallen lassen wollen.

Hinter dem Titel dieses Beitrags versteckt sich allerdings weniger das gene-
relle Problem des Museums als Deponie als das des Deponierens der eigenen
Geschichte; d.h. es soll nach den Deponierern gefragt werden, nach jenen,
die — gefragt oder ungefragt — zur Deponie beitragen, nach den Schenkern oder
Stiftern, die dem Museum die ihnen wichtig erscheinenden Gegenstdande aus ih-
rer Arbeit, ihrem Dorf, ihrer Familie, ihren Erfahrungen, ihrem Leben, kurz, aus
ihrer Geschichte iiberlassen, damit diese Geschichte im Museum deponiert
und - hoffentlich — auch exponiert wird. Die Meisten, die deponieren, glauben
an die Exponat-Tauglichkeit der Objekte, die sie dem Museum iiberlassen. Aber
kann das Deponat der eigenen Geschichte, d. h. einer persénlichen Geschichte,
Aussagekraft fiir eine allgemeine Geschichte haben? Die Objekte, die im Muse-
um deponiert werden, sollen erinnern, sie sollen an die Deponierer erinnern,
sie sollen uns, die ,,Konsumenten®, erinnern. Das birgt Mehrdimensionalitat:
Erinnerungen sind keine zuverldssigen Abbildungen der Vergangenheit. Je
nachdem wann man sich erinnert, ist die Erinnerung scharfer oder vager. Je
nachdem wer sich erinnert, unterscheiden sich die Erinnerungen mehr oder we-



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen? — 31

niger voneinander. Je nachdem warum man sich erinnert, wird das eine oder
andere Detail in der Erinnerung ausgespart. Je nachdem ob man sich aktiv erin-
nert oder passiv erinnert wird, kann die Erinnerung willkommen oder unwill-
kommen sein. Erinnerungen kénnen spontan auftauchen, auf einem emotiona-
len oder assoziativen Ausloser beruhen, oder miissen bewusst abgerufen wer-
den. Sie konnen episodischer oder schematischer oder systematischer Natur
sein. Es gibt personliche Erinnerungen und es gibt Kkollektive Erinnerungen.
Und hier kommt das Museum als Deponie ins Spiel: Es benutzt den Erinne-
rungstrager, um Erinnerung bewusst abzurufen — bzw. es kann dies tun, das ist
eine museale Entscheidung. Es kann personliche Erinnerung systematisieren
und in eine kollektive umwandeln. Aber auch hier muss es die Entscheidung
treffen, dies aktiv zu tun. Ich m6chte ein Beispiel dafiir geben, wie das Museum
als Deponie fiir eigene, d.h. personliche Geschichte, die viel iiber die Zeitge-
schichte aussagt, agieren bzw. diese Geschichte auch ignorieren kann, und da-
mit auf die Verantwortung des Museums als Deponie hinweisen. Gleichzeitig
soll hier eingefordert sein, dass Schenkungen und Aktivitdten fiir und im Muse-
um, auch wenn sie mit keiner wichtigen Personlichkeit, mit keinem wertvollen
Artefakt und mit keinem zeitgeistigen Phanomen verbunden sind, als partizipa-
tive Einschreibungen ernstgenommen werden.

Dazu sei eine Braunschweiger Museums-Geschichte kurz vorgestellt.

Als Beispiel wird die Schenkung Sophie Kutners an das Vaterlandische Mu-
seum Braunschweig — heute das Braunschweigische Landesmuseum — vom 20.
Marz 1923 betrachtet. Dabei handelt es sich um ein Petschaft von ca. 1800, eine
metallene Zedaka-Biichse aus der Mitte des 19. Jahrhunderts und eine Hand-
waschschiissel mit Kanne aus Messing, ebenfalls aus dem 19. Jahrhundert stam-
mend.

Dies sind Objekte aus der ehemaligen jlidischen Gemeinde Hornburg, die
ihren neuzeitlichen Anfang Mitte/Ende des 17. Jahrhunderts nahm,? respektive
aus der ehemaligen Synagoge Hornburg; die Objekte wurden offenbar in der Fa-
milie Schwabe aufbewahrt. Die Schenkerin, Sophie Kutner, Nichte und Erbin
von Sigmund und Amalie Schwabe, den letzten Mitgliedern der jiidischen Ge-
meinde Hornburg, sah diese Stiicke als zu musealisierende an, weil sie histori-
sche Reminiszenzen an die jiidische Regionalgeschichte waren (und sind).

Doch sieben, acht Jahre spater {ibergab Sophie Kutner dem Museum auch
Objekte aus dem Privatbesitz der Schwabes: drei Tora-Wimpel aus der ersten
Halfte des 18. Jahrhunderts, drei Beutel fiir Tefillin, mehrere Tefillin, einen Tal-
lit und einen Kleinen Tallit, zwei Challa-Deckchen, um 1900 gefertigt, ein Gebet-

3 Vgl. Heise: Ein Spaziergang durch Hornburg auf den Spuren der Juden.



32 —— Felicitas Heimann-Jelinek

buchkissen, einen blechernen Chanukka-Leuchter, hebriisch-deutsche Gruf3-
karten, eine Handlaterne und ein Messer ungesicherten Verwendungszwecks.

Es mag verstdndlich sein, dass Sophie Kutner die wenigen Ritualobjekte
aus der Synagoge ans Museum gab, bestand doch zumindest regional eine ge-
wisse Aufmerksamkeit fiir die 1766 im Hinterhof eines baufélligen Fachwerk-
hauses eingerichtete Landsynagoge, in welcher ab 1882 kein Gottesdienst mehr
abgehalten werden konnte, da das notwendige Quorum von zehn Mannern
nicht mehr zustande kam. Schon vor dem Ersten Weltkrieg hatte sich der Braun-
schweiger Rechtsanwalt Oskar Ballin um eine Rettung des barocken Einrich-
tungsensembles bemiiht. Dessen kulturelle Bedeutung erkannte auch Muse-
umsdirektor Karl Steinacker, der den Aufschub des Abrisses erwirkte. 1924
schliellich konnte das Synagogeninterieur in einer gemeinsamen Aktion des
Museums, der jiidischen Gemeinde Braunschweig und der Technischen Hoch-
schule nach Braunschweig iiberfiihrt werden.*

Die Grufikarten mogen wegen ihrer Originalitat aufgehoben und dem Muse-
um tiberantwortet worden sein, warum aber die sehr einfachen Challa-Deck-
chen und der nicht professionell gefertigte Chanukka-Leuchter? Das Deckchen
bedeckt die fiir den Verzehr am Schabbat eigens gebackenen Challa-Brote. Von
ihrem Teig wird bei der Bereitung ein Stiick in der Grof3e einer Olive weggenom-
men und verbrannt.”> Dazu spricht die Hausfrau einen eigenen Segen. Der
Brauch ruft den Jerusalemer Tempel in Erinnerung, geht er doch auf die soge-
nannte Teighebe, Challa zuriick, die religionsgesetzliche Abgabe von dem zum
Backen bestimmten Teig an die Tempel-Priester. Sie ist in Numeri 15,20a veran-
kert: ,,Als Erstlingsgabe von eurem Brotteig sollt ihr einen Kuchen abgeben.“
Das textile Objekt ist sicher aus privatem Kontext. Und auch der Chanukka-
Leuchter in seiner charmanten Unprofessionalitdt 1dsst auf eine eigene Herstel-
lung und auf eine rein private Nutzung schliefen. Das Fest erinnert an ein his-
torisches Ereignis, ndmlich an die Wiedereinweihung des Tempels nach dem er-
folgreichen, gegen die Seleukiden gerichteten Makkab&der-Aufstand im Jahre
164 v.d.Z. Nach dem Sieg der Makkabder und der Riickeroberung des entweih-
ten Tempels wurde dieser von allen hellenistischen Verunreinigungen gesiu-
bert. Die Legende berichtet, dass die aufstandischen Sieger bei der Wiederein-

4 Vgl. Wilhelm: Die Hornburger Synagoge im Vaterldandischen Museum zu Braunschweig,
S. 257-260; Hagen: Braunschweig hatte wahrscheinlich das &lteste jiidische Museum der
Welt, S. 18-20; ders.: Die Entstehung der Judaica-Sammlung des Braunschweigischen Landes-
museums, S. 7-12; Biegel: Neuer Museumsschwerpunkt in Braunschweig, S. 89-98; Hoppe:
Jiidische Geschichte und Kultur in Museen, S. 91ff.; Heimann-Jelinek/P6ppelmann (Hrsg.):
Ein Teil von uns.

5 Im Mischna-Traktat Challa werden die Erstlingsabgaben an den Tempel ausfiihrlich disku-
tiert.



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen? — 33

nahme des Tempels dort nur einen kleinen Krug mit Ol vorfanden, auf dem sich
noch das Siegel des Hohepriesters befand, das also noch nicht verunreinigt
war. Bei der feierlichen Wiedereinweihung des Tempels soll dies wenige 01 aus-
gereicht haben, um die Lichter im Tempel wunderbarerweise acht Tage und
Néchte lang brennen zu lassen. Daher wird Chanukka acht Tage lang gefeiert.
Chanukka bedeutet Weihe oder Wiedereinweihung. ,,Denn“, erklarte Max Grun-
wald, ,,wir feiern im Chanukkafest nicht die Siege der Makkabaer, sondern die
Wiederaufnahme des Tempeldienstes, des Anziindens der Menora. Das Cha-
nukkalichtchen deutet blof3 den Sinn des Sieges der Makkabaer an und das Mit-
tel und Geheimnis dieses Sieges.“® Im Zusammenhang mit den nationalisti-
schen Stromungen in Europa sowie dem politischen Zionismus bekam das Fest
seinen aktuellen Stellenwert. Die Entscheidung, auch diese sehr einfachen fa-
milidren Objekt an ein Museum zu {iibergeben, ldsst sie als kulturelle Bedeu-
tungstrager aus ihrer Simplizitat heraustreten und macht sie zu etwas Besonde-
rem.

Warum schenkte Sophie Kutner nun auch noch Objekte aus dem individuel-
len jiidischen Lebenszusammenhang, aus dem Kontext lebenszyklischer Pflich-
ten?

Tora-Wimpel haben in Aschkenas ihren funktionalen wie symbolischen Sitz
im Leben in der Zeremonie der Beschneidung. Nach jiidischer Tradition tritt die
mannliche Nachkommenschaft Abrahams mit der Beschneidung, hebrdisch Brit
Mila, in den Bund mit Gott. In Genesis 17,10—14 heif3t es: ,,Das ist mein Bund
zwischen mir und euch samt deinen Nachkommen, den ihr halten sollt: Alles,
was mannlich ist unter euch, muss beschnitten werden. Am Fleisch eurer Vor-
haut miisst ihr euch beschneiden lassen [...] Alle ménnlichen Kinder bei euch
miissen, sobald sie acht Tage alt sind, beschnitten werden.”“ Damit handelt es
sich um ein Kkonstitutives Gebot der Tora.” Auf dem Wimpel, der aus dem Wi-
ckelband des Sauglings gefertigt wurde, teilweise auch heute noch angefertigt
wird, findet sich ein standardisierter hebrdischer Segensspruch aus der Be-
schneidungsliturgie: ,,Er mége heranwachsen zur Tora, zur Chuppa [zum Trau-
himmel] und zu guten Werken. Amen. Sela.“ Oft ist der Wimpel verziert und vi-
sualisiert die von dem Jungen erwarteten wichtigsten Lebensziele auch in Bil-
dern: den ersten Aufruf zur Tora-Lesung, die Familiengriindung durch die
Heirat und die Mitwirkung am Fiirsorgewesen der Gemeinde.

6 Grunwald: Chanukka, S. 344.
7 Vgl. de Vries: Jiidische Riten und Symbole, S. 183.



34 —— Felicitas Heimann-Jelinek

Die Gebetsriemen, Tefillin, die wahrend des Morgengebets an Stirn und
Arm gebunden werden, gehen auf das jiidische Glaubensbekenntnis im 5. Buch
Mose 6,4-9 zuriick:®

,»HOre, Israel: Der Herr ist unser Gott, der Herr ist einzig. Und du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen
Seele und mit deiner ganzen Kraft. Und diese Worte, die ich dir heute gebiete,
sollen in deinem Herzen sein. Und du sollst sie deinen Kindern einschéarfen,
und du sollst davon reden, wenn du in deinem Hause sitzt und wenn du auf
dem Weg gehst, wenn du dich hinlegst und wenn du aufstehst. Und du sollst
sie als Zeichen auf deine Hand binden, und sie sollen als Merkzeichen zwischen
deinen Augen sein, und du sollst sie auf die Pfosten deines Hauses und an dei-
ne Tore schreiben.“

Zur Erinnerung an die géttlichen Gebote sollen sich jiidische Manner gemaf3
Numeri 15,37-41 Zizijot, aus Baumwollfiden gekniipfte Schaufdaden, an den
Ecken ihrer Gewander anbringen:

,Der Herr sprach zu Moses: Rede zu den Israeliten und befiehl ihnen: Sie sollen sich Quas-
ten an die Zipfel ihrer Kleider ndhen, sie und ihre Nachkommen, und an jeder Zipfelquas-
te eine Schnur von violettem Purpur anbringen: Das soll fiir euch ein Zeichen sein. Wenn
ihr es anseht, sollt ihr aller Gebote des Herrn gedenken, nach ihnen handeln und nicht
abschweifen nach den Geliisten eurer Herzen und Augen, durch die ihr euch verfiihren
lasset. So sollt ihr all meiner Gebote eingedenk sein, sie tun und heilig sein vor eurem
Gott! Ich, der Herr, bin euer Gott, der euch von Agypten hinweggefiihrt hat, um euer Gott
zu sein: Ich bin der Herr, bin euer Gott!*

Daraus leitet sich der Tallit, der Gebetsschal mit den vier Schaufiaden, ab, der
wahrend des Morgengebets und bei verschiedenen Anldssen in der Synagoge
getragen wird.’ Den kleinen Tallit, Tallit katan, tragen orthodoxe Juden unter
ihrer Kleidung, um dem Gebot dauerhaft nachzukommen.

Wimpel, Gebetsriemen und -schal sind nicht nur religiose Utensilien. Sie
sind zentrale Signifikanten jiidisch-religitser Observanz in einer Region und in
einer Zeit, die sich von der Reformbewegung bedroht sahen und der Auflésung
traditioneller Wertegemeinschaften, wie man sie zum Teil in Seesen, Braun-
schweig, Hamburg und so weiter erlebte, widerstehen mussten. Die Utensilien
verlangen eine pietdtvolle Behandlung. Wimpel, Gebetsriemen und -schal ha-
ben auflerdem mit dem K&rper zu tun, sind also sehr intime Objekte. In ihrem
Tallit werden Juden begraben. Warum also wurden die Dinge ins Museum trans-
feriert?

8 Vgl. Lau: Wie Juden leben, S. 19, 21-27.
9 Vgl. Donin: Jiidisches Leben, S. 166.



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen? —— 35

Die Schenkerin, Tochter von Emil und Jenny Schwabe, war am 28. Juni
1880 in Berlin geboren worden, wo sie am 5. Juni 1903 den Regierungsbaurat
Karl Kutner ehelichte, der bereits 1912 verstarb. Die Ehe war kinderlos und So-
phie Kutner war wohl auch deswegen daran gelegen, den Nachlass ihrer Fami-
lie in musealen Handen zu wissen, damit die Geschichte der Hornburger Syn-
agoge und der Familie Schwabe weiter tradiert wiirde. Das heif3t aber nicht we-
niger als dass Sophie Kutner die Geschichte der jiidischen Gemeinde Hornburg
und deren Mitglieder fiir bedeutsam, fiir bewahrens- und ausstellenswert hielt,
fiir einen wichtigen Teil regionaler Geschichte. Die Ubergabe in ein Museum
heif3t jedoch nicht nur, dass derjenige, der iibergibt, sich und seine weitere
oder engere Gemeinschaft fiir wichtig halt, sondern auch, dass er fiir sich und
seine Gemeinschaft einen Platz in einem Museum beansprucht! D. h. man depo-
niert nicht nur aus einem gewissen Selbstbewusstsein heraus, sondern man ver-
langt auch das Recht auf einen Platz an dem Ort, an dem Geschichte gesam-
melt, erforscht und schlief3lich auch prasentiert werden soll!

Als Erbin und Testamentsvollstreckerin des Schwabe’schen Nachlasses hat-
te Sophie Kutner Karl Steinacker vom Vaterlandischen Museum kontaktiert und
ihm die diversen Objekte aus jlidisch-rituellem Familienbesitz iiberlassen. In ei-
nem Schreiben an ihn driickte sie den Wunsch aus, dass die Gegenstdnde, die
nach Braunschweig ,,aus dem Hause Schwabe* kdmen, ,,jetzt und spater als sol-
che im Archiv eingetragen werden, damit die Sammlung mal als solche gekenn-
zeichnet ist: Schenkung aus dem Hause Schwabe Hornburg.“ Dazu sollte es je-
doch die langste Zeit nicht kommen. Sophie Margarete Kutner, die sich vorge-
stellt hatte, ihr und ihrer Familie Leben seien relevant genug, um in einem
Museum aufbewahrt und ausgestellt zu werden, wurde am 18. Oktober 1941 ins
Ghetto Litzmannstadt in E6dZ deportiert und am 9. Mai 1942 im Vernichtungsla-
ger Kulmhof in Chelmno ermordet.!° Das Recht auf ihren und ihrer Familie Platz
im Museumsdepot war ihr abgesprochen worden.

Das Positive an dieser Geschichte ist, dass das Museum seine Aufgabe als
Deponie wahrscheinlich weniger aus aktivem Wollen denn aus passiver Trag-
heit und aus Desinteresse heraus schlielich doch noch wahrgenommen hat.
Bis Ende 2021 war Sophie Kutners und ihrer Familie Geschichte im Museum de-
poniert, ja, archiviert worden und wurde erst zur Neuaufstellung der ehemali-
gen Hornburger Synagoge aus dem Bauch des Museumsspeichers ins Museums-
bewusstsein geholt und vom Deponat zum Exponat. Die sehr einfachen Objekte
der Geschichte einer Eigendeponierung, wenn man so will, wurden so zu Repra-
sentanten eines Museumsverrats — schliefilich lagen sie von 1930 bis 2021 unge-

10 Vgl. https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265 (26.06.2025). — Ich danke Mi-
chal Friedlander fiir die Hilfe bei der biografischen Recherche zu Sophie Kutner.


https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265
https://ermordet.10

36 —— Felicitas Heimann-Jelinek

nutzt im Museumsdepot —, zu Reprasentanten eines jiidisch-deutschen Schick-
sals sowie zu Reprdsentanten einer musealen Neubesinnung, zu einer spaten
Erfiillung von Sophie Kutners Wunsch, ihre und ihrer Familie Geschichte sicht-
bar zu machen, weil sie meinte, dass diese Geschichte wertvoll sei. Und heute
ist sie wertvoll. Sie demonstriert in eigenartig simpler Weise, wie wichtig die
Aufgabe des kulturhistorischen Museums ist, Vergangenheit zu bewahren und
Erinnerung an diese Vergangenheit zu tradieren. Sie demonstriert, dass die Ob-
jekte in ihrer Gesamtheit als Erinnerungstrdager die Herzstiicke des Museums
sind, iiber die [die Herzstiicke] und mit denen sich das Museum selbst von in-
nen identifizieren muss, damit es auch von auflen als sinnvoll identifiziert wer-
den kann.

Das Beispiel mag aber auch zeigen, dass ,Partizipation“, , Engagement”
und ,,aktive Bevolkerungsbeteiligung® hohle Schlagworte bleiben, solange die-
jenigen, die sich mit — vielleicht zundchst auch nur als unspektakuldr einge-
schitzten — Dingen einbringen wollen, lediglich als ,,Deponenten® ihrer Einzel-
geschichte unterschitzt werden. Damit wird gesellschaftlicher Einschreibung in
Geschichte ihr partizipatives Potential abgesprochen.

Bibliografie

Biegel, Gerd: Neuer Museumsschwerpunkt in Braunschweig: Das Braunschweigische Landes-
museum hat das Ausstellungszentrum Hinter Aegidien und die Abteilung Jiidisches
Museum er6ffnet, in: Braunschweigische Heimat 73 (1987), S. 89-98.

Donin, Chaim Halevy: )iidisches Leben, Ziirich 1987.

Gesser, Susanne/Gorgus, Nina/Jannelli, Angela (Hrsg.): Das subjektive Museum. Partizipative
Museumsarbeit zwischen Selbstvergewisserung und gesellschaftspolitischem Engage-
ment, Bielefeld 2020.

Gesser, Susanne u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum. Zwischen Teilhabe und User
Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellungen, Bielefeld
2012.

Grunwald, Max: Chanukka, in: Friedrich Thieberger (Hrsg.): Jiidisches Fest — Jiidischer Brauch,
Konigstein/Ts. 31985, S. 343-346.

Hagen, Rolf: Braunschweig hatte wahrscheinlich das dlteste jiidische Museum der Welt, in:
Braunschweigischer Kalender 1975, S. 18-20.

Hagen, Rolf: Die Entstehung der Judaica-Sammlung des Braunschweigischen Landesmuseums,
in: Tora-Wimpel. Zeugnisse jiidischer Volkskunst aus dem Braunschweigischen Landes-
museum, Braunschweig 1978, S. 7-12.

Heimann-Jelinek, Felicitas/Poppelmann, Heike (Hrsg.): Ein Teil von uns. Deutsch-jiidische Ge-
schichten aus Niedersachsen, Gottingen 2023.

Heise, Sibylle: Ein Spaziergang durch Hornburg auf den Spuren der Juden, Osterwieck 2019.

Hoppe, Jens: Jiidische Geschichte und Kultur in Museen, Miinster 2002.



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen? —— 37

Lau, Yisrael Meir: Wie Juden leben. Glaube, Alltag, Feste, Giitersloh 62005.

McSweeney, Katy/Kavanagh, Jen (Hrsg.): Museum Participation: New Directions for Audience
Collaboration, Edinburgh 2016.

Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010.

Vries, Simon Ph. de: )Jiidische Riten und Symbole, Wiesbaden 1981.

Wilhelm, Kurt: Die Hornburger Synagoge im Vaterlandischen Museum zu Braunschweig, in:
Menorah 8 (1930), 5/6, S. 257-260.

https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265 (26.06.2025).


https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265




