
Felicitas Heimann-Jelinek 
Deponierte Ansammlungen oder 
partizipative Sammlungen? 

Der Titel der Tagung „Partizipation und Engagement damals und heute. Der 
Einfluss aktiver Bevölkerungsbeteiligung auf Kultur- und Gedächtniseinrichtun-
gen“ konnte unterschiedlich verstanden werden. Was für eine Form der Partizi-
pation und was für eine Art des Engagements ist gemeint? Nina Simon hat in 
ihrer einflussreichen Veröffentlichung „The participatory Museum“ Möglichkei-
ten gesellschaftlicher Teilhabe und gesellschaftlichen Engagements benannt: 
Mitarbeit, Zusammenarbeit, gemeinsame Kuratierung und Moderation.1 Ihre 
Fest- und Fragestellungen zielen wesentlich auf Strategien der Einbindung spe-
zifischer Gemeinden und ihrer Mitglieder sowie der Besucherinvolvierung ab, 
um Kultureinrichtungen eine breitere gesellschaftliche Relevanz zu geben. So 
wesentlich dieses und weitere Werke2 zu kooperativen Projekten in und Beteili-
gungsangeboten an Kultur- und Gedächtniseinrichtungen in der Forcierung ei-
ner Weiterentwicklung zeitgemäßer, vor allem auch demokratischer musealer 
und kuratorischer Praxis war und nach wie vor ist, so wichtig scheint manches 
Mal ein Blick zurück in die Vergangenheit der Museumsgründungen und den 
Aufbau ihrer Sammlungen. Damit soll weniger auf die Initiatoren und Gründer 
staatlicher, städtischer oder regionaler visionärer Identifikationsräume-Räume 
abgezielt werden; auch nicht auf das finanzielle oder politische Engagement 
von Bürgerinnen und Bürger für solche Initiativen und Gründungen. Vielmehr 
soll ein Blick auf jene geworfen werden, die den Akteuren des Sammelns, Be-
wahrens, Ausstellens und Interpretierens das Material dafür lieferten und die 
damit aktiv zur Sicherung des kulturellen Erbes beitrugen. Die Aufmerksamkeit 
soll daher im Folgenden auf eine individuelle Involvierung in Sammlungsge-
schichte und damit auch auf die Teilnahme an einer Museumsgestaltung ge-
lenkt werden, die durchaus als Bevölkerungsbeteiligung benannt werden kann. 
An einer Einzelgeschichte soll dargestellt werden, dass es eine gesellschaftliche 
Partizipation gibt, die in der Überzeugung der sich Involvierenden liegt, dass 
Objekte, die sie einem Museum überlassen, eine gesellschaftlich relevante Bot-
schaft bergen. Sie deponieren ihre Geschichte vermittelst eines Objekts oder ei-
nes Objektensembles im Museum in der Hoffnung, sie, ihre Geschichte, möge 

1 Vgl. Simon: The Participatory Museum. 
2 Vgl. z. B. Gesser u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum; McSweeney/Kavanagh (Hrsg.): Mu-
seum Participation; Gesser/Gorgus/Jannelli (Hrsg.): Das subjektive Museum. 

Open Access. © 2026 Felicitas Heimann-Jelinek, published by De Gruyter. Dieses Werk ist li-
zenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 Inter-
national Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783111494616-004 

https://doi.org/10.1515/9783111494616-004


30  Felicitas Heimann-Jelinek 

hier nicht nur aufbewahrt, sondern auch tradiert und in Erinnerung gehalten 
werden. Doch unzählige dieser einzelnen Objekte vieler einzelner Stifterinnen 
und Stifter verschwinden in den Lagerungsstätten der Museen, fristen ihr Da-
sein im Depot der Geschichte – und mit ihnen ihre Geschichten. Das liegt daran, 
dass das Objekt im Museum im Allgemeinen als repräsentativer Garant der Vi-
sualisierung von jener Geschichte – Kunst-, Natur-, oder Kulturgeschichte – an-
genommen wird, die das jeweilige Museum disziplinär vertritt. Und das Objekt, 
das „ausstellungstauglich“ ist, soll ein möglichst aussagekräftiges, eindrückli-
ches, gleichzeitig leicht zu lesendes und auratisches sein. 

Doch wurde das Objekt – soweit es kein „hochkulturelles“ war – nicht nur 
in der Frühzeit des jeweiligen (Sparten-)Museums auch als ausgemusterter 
Überrest von Geschichte, als ein Produkt, das keiner mehr zum täglichen Leben 
braucht, also eigentlich als ein Abfallprodukt betrachtet. Unter diesem zuge-
spitzten Blickwinkel wird das Museum zur stetig anwachsenden Deponie von 
Geschichte, ein immer größer werdender Müllplatz materieller Dekontextuali-
sierungen. In den noch jungen Jüdischen Museen mag man die Sammlungen 
noch überspitzter und provokanter als „Sondermüll“-Deponien bezeichnen. Je-
der und jede, die in einem Jüdischen Museum arbeiten, kennen das Problem 
von geschenkten Familien-Memorabilia, Familien-Archiven, ja gar ganzer Haus-
halte, die als Belege für Exklusion, Migrations-, Flucht-, Vernichtungs- und 
Überlebensgeschichten, aber auch für Inklusion, Gemeinschafts-, Erfolgs-, gar 
Karrieregeschichten im Museum deponiert werden, weil die Deponenten ihre 
Geschichten nicht dem Vergessen und der tatsächlichen Mülldeponie anheim-
fallen lassen wollen. 

Hinter dem Titel dieses Beitrags versteckt sich allerdings weniger das gene-
relle Problem des Museums als Deponie als das des Deponierens der eigenen 
Geschichte; d. h. es soll nach den Deponierern gefragt werden, nach jenen, 
die – gefragt oder ungefragt – zur Deponie beitragen, nach den Schenkern oder 
Stiftern, die dem Museum die ihnen wichtig erscheinenden Gegenstände aus ih-
rer Arbeit, ihrem Dorf, ihrer Familie, ihren Erfahrungen, ihrem Leben, kurz, aus 
ihrer Geschichte überlassen, damit diese Geschichte im Museum deponiert 
und – hoffentlich – auch exponiert wird. Die Meisten, die deponieren, glauben 
an die Exponat-Tauglichkeit der Objekte, die sie dem Museum überlassen. Aber 
kann das Deponat der eigenen Geschichte, d. h. einer persönlichen Geschichte, 
Aussagekraft für eine allgemeine Geschichte haben? Die Objekte, die im Muse-
um deponiert werden, sollen erinnern, sie sollen an die Deponierer erinnern, 
sie sollen uns, die „Konsumenten“, erinnern. Das birgt Mehrdimensionalität: 
Erinnerungen sind keine zuverlässigen Abbildungen der Vergangenheit. Je 
nachdem wann man sich erinnert, ist die Erinnerung schärfer oder vager. Je 
nachdem wer sich erinnert, unterscheiden sich die Erinnerungen mehr oder we-



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  31 

niger voneinander. Je nachdem warum man sich erinnert, wird das eine oder 
andere Detail in der Erinnerung ausgespart. Je nachdem ob man sich aktiv erin-
nert oder passiv erinnert wird, kann die Erinnerung willkommen oder unwill-
kommen sein. Erinnerungen können spontan auftauchen, auf einem emotiona-
len oder assoziativen Auslöser beruhen, oder müssen bewusst abgerufen wer-
den. Sie können episodischer oder schematischer oder systematischer Natur 
sein. Es gibt persönliche Erinnerungen und es gibt kollektive Erinnerungen. 
Und hier kommt das Museum als Deponie ins Spiel: Es benutzt den Erinne-
rungsträger, um Erinnerung bewusst abzurufen – bzw. es kann dies tun, das ist 
eine museale Entscheidung. Es kann persönliche Erinnerung systematisieren 
und in eine kollektive umwandeln. Aber auch hier muss es die Entscheidung 
treffen, dies aktiv zu tun. Ich möchte ein Beispiel dafür geben, wie das Museum 
als Deponie für eigene, d. h. persönliche Geschichte, die viel über die Zeitge-
schichte aussagt, agieren bzw. diese Geschichte auch ignorieren kann, und da-
mit auf die Verantwortung des Museums als Deponie hinweisen. Gleichzeitig 
soll hier eingefordert sein, dass Schenkungen und Aktivitäten für und im Muse-
um, auch wenn sie mit keiner wichtigen Persönlichkeit, mit keinem wertvollen 
Artefakt und mit keinem zeitgeistigen Phänomen verbunden sind, als partizipa-
tive Einschreibungen ernstgenommen werden. 

Dazu sei eine Braunschweiger Museums-Geschichte kurz vorgestellt. 
Als Beispiel wird die Schenkung Sophie Kutners an das Vaterländische Mu-

seum Braunschweig – heute das Braunschweigische Landesmuseum – vom 20. 
März 1923 betrachtet. Dabei handelt es sich um ein Petschaft von ca. 1800, eine 
metallene Zedaka-Büchse aus der Mitte des 19. Jahrhunderts und eine Hand-
waschschüssel mit Kanne aus Messing, ebenfalls aus dem 19. Jahrhundert stam-
mend. 

Dies sind Objekte aus der ehemaligen jüdischen Gemeinde Hornburg, die 
ihren neuzeitlichen Anfang Mitte/Ende des 17. Jahrhunderts nahm,3 respektive 
aus der ehemaligen Synagoge Hornburg; die Objekte wurden offenbar in der Fa-
milie Schwabe aufbewahrt. Die Schenkerin, Sophie Kutner, Nichte und Erbin 
von Sigmund und Amalie Schwabe, den letzten Mitgliedern der jüdischen Ge-
meinde Hornburg, sah diese Stücke als zu musealisierende an, weil sie histori-
sche Reminiszenzen an die jüdische Regionalgeschichte waren (und sind). 

Doch sieben, acht Jahre später übergab Sophie Kutner dem Museum auch 
Objekte aus dem Privatbesitz der Schwabes: drei Tora-Wimpel aus der ersten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts, drei Beutel für Tefillin, mehrere Tefillin, einen Tal-
lit und einen kleinen Tallit, zwei Challa-Deckchen, um 1900 gefertigt, ein Gebet-

3 Vgl. Heise: Ein Spaziergang durch Hornburg auf den Spuren der Juden. 



32  Felicitas Heimann-Jelinek 

buchkissen, einen blechernen Chanukka-Leuchter, hebräisch-deutsche Gruß-
karten, eine Handlaterne und ein Messer ungesicherten Verwendungszwecks. 

Es mag verständlich sein, dass Sophie Kutner die wenigen Ritualobjekte 
aus der Synagoge ans Museum gab, bestand doch zumindest regional eine ge-
wisse Aufmerksamkeit für die 1766 im Hinterhof eines baufälligen Fachwerk-
hauses eingerichtete Landsynagoge, in welcher ab 1882 kein Gottesdienst mehr 
abgehalten werden konnte, da das notwendige Quorum von zehn Männern 
nicht mehr zustande kam. Schon vor dem Ersten Weltkrieg hatte sich der Braun-
schweiger Rechtsanwalt Oskar Ballin um eine Rettung des barocken Einrich-
tungsensembles bemüht. Dessen kulturelle Bedeutung erkannte auch Muse-
umsdirektor Karl Steinacker, der den Aufschub des Abrisses erwirkte. 1924 
schließlich konnte das Synagogeninterieur in einer gemeinsamen Aktion des 
Museums, der jüdischen Gemeinde Braunschweig und der Technischen Hoch-
schule nach Braunschweig überführt werden.4 

Die Grußkarten mögen wegen ihrer Originalität aufgehoben und dem Muse-
um überantwortet worden sein, warum aber die sehr einfachen Challa-Deck-
chen und der nicht professionell gefertigte Chanukka-Leuchter? Das Deckchen 
bedeckt die für den Verzehr am Schabbat eigens gebackenen Challa-Brote. Von 
ihrem Teig wird bei der Bereitung ein Stück in der Größe einer Olive weggenom-
men und verbrannt.5 Dazu spricht die Hausfrau einen eigenen Segen. Der 
Brauch ruft den Jerusalemer Tempel in Erinnerung, geht er doch auf die soge-
nannte Teighebe, Challa zurück, die religionsgesetzliche Abgabe von dem zum 
Backen bestimmten Teig an die Tempel-Priester. Sie ist in Numeri 15,20a veran-
kert: „Als Erstlingsgabe von eurem Brotteig sollt ihr einen Kuchen abgeben.“ 
Das textile Objekt ist sicher aus privatem Kontext. Und auch der Chanukka-
Leuchter in seiner charmanten Unprofessionalität lässt auf eine eigene Herstel-
lung und auf eine rein private Nutzung schließen. Das Fest erinnert an ein his-
torisches Ereignis, nämlich an die Wiedereinweihung des Tempels nach dem er-
folgreichen, gegen die Seleukiden gerichteten Makkabäer-Aufstand im Jahre 
164 v. d. Z. Nach dem Sieg der Makkabäer und der Rückeroberung des entweih-
ten Tempels wurde dieser von allen hellenistischen Verunreinigungen gesäu-
bert. Die Legende berichtet, dass die aufständischen Sieger bei der Wiederein-

4 Vgl. Wilhelm: Die Hornburger Synagoge im Vaterländischen Museum zu Braunschweig, 
S. 257–260; Hagen: Braunschweig hatte wahrscheinlich das älteste jüdische Museum der 
Welt, S. 18–20; ders.: Die Entstehung der Judaica-Sammlung des Braunschweigischen Landes-
museums, S. 7–12; Biegel: Neuer Museumsschwerpunkt in Braunschweig, S. 89–98; Hoppe: 
Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, S. 91 ff.; Heimann-Jelinek/Pöppelmann (Hrsg.): 
Ein Teil von uns. 
5 Im Mischna-Traktat Challa werden die Erstlingsabgaben an den Tempel ausführlich disku-
tiert. 



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  33 

nahme des Tempels dort nur einen kleinen Krug mit Öl vorfanden, auf dem sich 
noch das Siegel des Hohepriesters befand, das also noch nicht verunreinigt 
war. Bei der feierlichen Wiedereinweihung des Tempels soll dies wenige Öl aus-
gereicht haben, um die Lichter im Tempel wunderbarerweise acht Tage und 
Nächte lang brennen zu lassen. Daher wird Chanukka acht Tage lang gefeiert. 
Chanukka bedeutet Weihe oder Wiedereinweihung. „Denn“, erklärte Max Grun-
wald, „wir feiern im Chanukkafest nicht die Siege der Makkabäer, sondern die 
Wiederaufnahme des Tempeldienstes, des Anzündens der Menora. Das Cha-
nukkalichtchen deutet bloß den Sinn des Sieges der Makkabäer an und das Mit-
tel und Geheimnis dieses Sieges.“6 Im Zusammenhang mit den nationalisti-
schen Strömungen in Europa sowie dem politischen Zionismus bekam das Fest 
seinen aktuellen Stellenwert. Die Entscheidung, auch diese sehr einfachen fa-
miliären Objekt an ein Museum zu übergeben, lässt sie als kulturelle Bedeu-
tungsträger aus ihrer Simplizität heraustreten und macht sie zu etwas Besonde-
rem. 

Warum schenkte Sophie Kutner nun auch noch Objekte aus dem individuel-
len jüdischen Lebenszusammenhang, aus dem Kontext lebenszyklischer Pflich-
ten? 

Tora-Wimpel haben in Aschkenas ihren funktionalen wie symbolischen Sitz 
im Leben in der Zeremonie der Beschneidung. Nach jüdischer Tradition tritt die 
männliche Nachkommenschaft Abrahams mit der Beschneidung, hebräisch Brit 
Mila, in den Bund mit Gott. In Genesis 17,10–14 heißt es: „Das ist mein Bund 
zwischen mir und euch samt deinen Nachkommen, den ihr halten sollt: Alles, 
was männlich ist unter euch, muss beschnitten werden. Am Fleisch eurer Vor-
haut müsst ihr euch beschneiden lassen […] Alle männlichen Kinder bei euch 
müssen, sobald sie acht Tage alt sind, beschnitten werden.“ Damit handelt es 
sich um ein konstitutives Gebot der Tora.7 Auf dem Wimpel, der aus dem Wi-
ckelband des Säuglings gefertigt wurde, teilweise auch heute noch angefertigt 
wird, findet sich ein standardisierter hebräischer Segensspruch aus der Be-
schneidungsliturgie: „Er möge heranwachsen zur Tora, zur Chuppa [zum Trau-
himmel] und zu guten Werken. Amen. Sela.“ Oft ist der Wimpel verziert und vi-
sualisiert die von dem Jungen erwarteten wichtigsten Lebensziele auch in Bil-
dern: den ersten Aufruf zur Tora-Lesung, die Familiengründung durch die 
Heirat und die Mitwirkung am Fürsorgewesen der Gemeinde. 

6 Grunwald: Chanukka, S. 344. 
7 Vgl. de Vries: Jüdische Riten und Symbole, S. 183. 



34  Felicitas Heimann-Jelinek 

Die Gebetsriemen, Tefillin, die während des Morgengebets an Stirn und 
Arm gebunden werden, gehen auf das jüdische Glaubensbekenntnis im 5. Buch 
Mose 6,4–9 zurück:8 

„Höre, Israel: Der Herr ist unser Gott, der Herr ist einzig. Und du sollst den 
Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen 
Seele und mit deiner ganzen Kraft. Und diese Worte, die ich dir heute gebiete, 
sollen in deinem Herzen sein. Und du sollst sie deinen Kindern einschärfen, 
und du sollst davon reden, wenn du in deinem Hause sitzt und wenn du auf 
dem Weg gehst, wenn du dich hinlegst und wenn du aufstehst. Und du sollst 
sie als Zeichen auf deine Hand binden, und sie sollen als Merkzeichen zwischen 
deinen Augen sein, und du sollst sie auf die Pfosten deines Hauses und an dei-
ne Tore schreiben.“ 

Zur Erinnerung an die göttlichen Gebote sollen sich jüdische Männer gemäß 
Numeri 15,37–41 Zizijot, aus Baumwollfäden geknüpfte Schaufäden, an den 
Ecken ihrer Gewänder anbringen: 

„Der Herr sprach zu Moses: Rede zu den Israeliten und befiehl ihnen: Sie sollen sich Quas-
ten an die Zipfel ihrer Kleider nähen, sie und ihre Nachkommen, und an jeder Zipfelquas-
te eine Schnur von violettem Purpur anbringen: Das soll für euch ein Zeichen sein. Wenn 
ihr es anseht, sollt ihr aller Gebote des Herrn gedenken, nach ihnen handeln und nicht 
abschweifen nach den Gelüsten eurer Herzen und Augen, durch die ihr euch verführen 
lasset. So sollt ihr all meiner Gebote eingedenk sein, sie tun und heilig sein vor eurem 
Gott! Ich, der Herr, bin euer Gott, der euch von Ägypten hinweggeführt hat, um euer Gott 
zu sein: Ich bin der Herr, bin euer Gott!“ 

Daraus leitet sich der Tallit, der Gebetsschal mit den vier Schaufäden, ab, der 
während des Morgengebets und bei verschiedenen Anlässen in der Synagoge 
getragen wird.9 Den kleinen Tallit, Tallit katan, tragen orthodoxe Juden unter 
ihrer Kleidung, um dem Gebot dauerhaft nachzukommen. 

Wimpel, Gebetsriemen und -schal sind nicht nur religiöse Utensilien. Sie 
sind zentrale Signifikanten jüdisch-religiöser Observanz in einer Region und in 
einer Zeit, die sich von der Reformbewegung bedroht sahen und der Auflösung 
traditioneller Wertegemeinschaften, wie man sie zum Teil in Seesen, Braun-
schweig, Hamburg und so weiter erlebte, widerstehen mussten. Die Utensilien 
verlangen eine pietätvolle Behandlung. Wimpel, Gebetsriemen und -schal ha-
ben außerdem mit dem Körper zu tun, sind also sehr intime Objekte. In ihrem 
Tallit werden Juden begraben. Warum also wurden die Dinge ins Museum trans-
feriert? 

8 Vgl. Lau: Wie Juden leben, S. 19, 21–27. 
9 Vgl. Donin: Jüdisches Leben, S. 166. 



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  35 

Die Schenkerin, Tochter von Emil und Jenny Schwabe, war am 28. Juni 
1880 in Berlin geboren worden, wo sie am 5. Juni 1903 den Regierungsbaurat 
Karl Kutner ehelichte, der bereits 1912 verstarb. Die Ehe war kinderlos und So-
phie Kutner war wohl auch deswegen daran gelegen, den Nachlass ihrer Fami-
lie in musealen Händen zu wissen, damit die Geschichte der Hornburger Syn-
agoge und der Familie Schwabe weiter tradiert würde. Das heißt aber nicht we-
niger als dass Sophie Kutner die Geschichte der jüdischen Gemeinde Hornburg 
und deren Mitglieder für bedeutsam, für bewahrens- und ausstellenswert hielt, 
für einen wichtigen Teil regionaler Geschichte. Die Übergabe in ein Museum 
heißt jedoch nicht nur, dass derjenige, der übergibt, sich und seine weitere 
oder engere Gemeinschaft für wichtig hält, sondern auch, dass er für sich und 
seine Gemeinschaft einen Platz in einem Museum beansprucht! D. h. man depo-
niert nicht nur aus einem gewissen Selbstbewusstsein heraus, sondern man ver-
langt auch das Recht auf einen Platz an dem Ort, an dem Geschichte gesam-
melt, erforscht und schließlich auch präsentiert werden soll! 

Als Erbin und Testamentsvollstreckerin des Schwabe’schen Nachlasses hat-
te Sophie Kutner Karl Steinacker vom Vaterländischen Museum kontaktiert und 
ihm die diversen Objekte aus jüdisch-rituellem Familienbesitz überlassen. In ei-
nem Schreiben an ihn drückte sie den Wunsch aus, dass die Gegenstände, die 
nach Braunschweig „aus dem Hause Schwabe“ kämen, „jetzt und später als sol-
che im Archiv eingetragen werden, damit die Sammlung mal als solche gekenn-
zeichnet ist: Schenkung aus dem Hause Schwabe Hornburg.“ Dazu sollte es je-
doch die längste Zeit nicht kommen. Sophie Margarete Kutner, die sich vorge-
stellt hatte, ihr und ihrer Familie Leben seien relevant genug, um in einem 
Museum aufbewahrt und ausgestellt zu werden, wurde am 18. Oktober 1941 ins 
Ghetto Litzmannstadt in Łódź deportiert und am 9. Mai 1942 im Vernichtungsla-
ger Kulmhof in Chełmno ermordet.10 Das Recht auf ihren und ihrer Familie Platz 
im Museumsdepot war ihr abgesprochen worden. 

Das Positive an dieser Geschichte ist, dass das Museum seine Aufgabe als 
Deponie wahrscheinlich weniger aus aktivem Wollen denn aus passiver Träg-
heit und aus Desinteresse heraus schließlich doch noch wahrgenommen hat. 
Bis Ende 2021 war Sophie Kutners und ihrer Familie Geschichte im Museum de-
poniert, ja, archiviert worden und wurde erst zur Neuaufstellung der ehemali-
gen Hornburger Synagoge aus dem Bauch des Museumsspeichers ins Museums-
bewusstsein geholt und vom Deponat zum Exponat. Die sehr einfachen Objekte 
der Geschichte einer Eigendeponierung, wenn man so will, wurden so zu Reprä-
sentanten eines Museumsverrats – schließlich lagen sie von 1930 bis 2021 unge-

10 Vgl. https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265 (26.06.2025). – Ich danke Mi-
chal Friedlander für die Hilfe bei der biografischen Recherche zu Sophie Kutner. 

https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265
https://ermordet.10


36  Felicitas Heimann-Jelinek 

nutzt im Museumsdepot –, zu Repräsentanten eines jüdisch-deutschen Schick-
sals sowie zu Repräsentanten einer musealen Neubesinnung, zu einer späten 
Erfüllung von Sophie Kutners Wunsch, ihre und ihrer Familie Geschichte sicht-
bar zu machen, weil sie meinte, dass diese Geschichte wertvoll sei. Und heute 
ist sie wertvoll. Sie demonstriert in eigenartig simpler Weise, wie wichtig die 
Aufgabe des kulturhistorischen Museums ist, Vergangenheit zu bewahren und 
Erinnerung an diese Vergangenheit zu tradieren. Sie demonstriert, dass die Ob-
jekte in ihrer Gesamtheit als Erinnerungsträger die Herzstücke des Museums 
sind, über die [die Herzstücke] und mit denen sich das Museum selbst von in-
nen identifizieren muss, damit es auch von außen als sinnvoll identifiziert wer-
den kann. 

Das Beispiel mag aber auch zeigen, dass „Partizipation“, „Engagement“ 
und „aktive Bevölkerungsbeteiligung“ hohle Schlagworte bleiben, solange die-
jenigen, die sich mit – vielleicht zunächst auch nur als unspektakulär einge-
schätzten – Dingen einbringen wollen, lediglich als „Deponenten“ ihrer Einzel-
geschichte unterschätzt werden. Damit wird gesellschaftlicher Einschreibung in 
Geschichte ihr partizipatives Potential abgesprochen. 

Bibliografie 

Biegel, Gerd: Neuer Museumsschwerpunkt in Braunschweig: Das Braunschweigische Landes-
museum hat das Ausstellungszentrum Hinter Aegidien und die Abteilung Jüdisches 
Museum eröffnet, in: Braunschweigische Heimat 73 (1987), S. 89–98. 

Donin, Chaim Halevy: Jüdisches Leben, Zürich 1987. 
Gesser, Susanne/Gorgus, Nina/Jannelli, Angela (Hrsg.): Das subjektive Museum. Partizipative 

Museumsarbeit zwischen Selbstvergewisserung und gesellschaftspolitischem Engage-
ment, Bielefeld 2020. 

Gesser, Susanne u. a. (Hrsg.): Das partizipative Museum. Zwischen Teilhabe und User 
Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellungen, Bielefeld 
2012. 

Grunwald, Max: Chanukka, in: Friedrich Thieberger (Hrsg.): Jüdisches Fest – Jüdischer Brauch, 
Königstein/Ts. 31985, S. 343–346. 

Hagen, Rolf: Braunschweig hatte wahrscheinlich das älteste jüdische Museum der Welt, in: 
Braunschweigischer Kalender 1975, S. 18–20. 

Hagen, Rolf: Die Entstehung der Judaica-Sammlung des Braunschweigischen Landesmuseums, 
in: Tora-Wimpel. Zeugnisse jüdischer Volkskunst aus dem Braunschweigischen Landes-
museum, Braunschweig 1978, S. 7–12. 

Heimann-Jelinek, Felicitas/Pöppelmann, Heike (Hrsg.): Ein Teil von uns. Deutsch-jüdische Ge-
schichten aus Niedersachsen, Göttingen 2023. 

Heise, Sibylle: Ein Spaziergang durch Hornburg auf den Spuren der Juden, Osterwieck 2019. 
Hoppe, Jens: Jüdische Geschichte und Kultur in Museen, Münster 2002. 



Deponierte Ansammlungen oder partizipative Sammlungen?  37 

Lau, Yisrael Meir: Wie Juden leben. Glaube, Alltag, Feste, Gütersloh 62005. 
McSweeney, Katy/Kavanagh, Jen (Hrsg.): Museum Participation: New Directions for Audience 

Collaboration, Edinburgh 2016. 
Simon, Nina: The Participatory Museum, Santa Cruz 2010. 
Vries, Simon Ph. de: Jüdische Riten und Symbole, Wiesbaden 1981. 
Wilhelm, Kurt: Die Hornburger Synagoge im Vaterländischen Museum zu Braunschweig, in: 

Menorah 8 (1930), 5/6, S. 257–260. 
https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265 (26.06.2025). 

https://www.bundesarchiv.de/gedenkbuch/de1064265



