
Adrian Hermann

IV.6 Globale Religionsgeschichte:
Zeitschriften als Medium von
„Religion“ um 1900

Dass es überall auf der Welt Religionen gibt, ist heute eine global anschlussfähige
Feststellung (Hermann 2011, 40; Bergunder 2020; Stausberg 2020, 17–18). Wie ist es
dazu gekommen, dass man weltweit in verständlicher Weise über „Religion“ und
„Religionen“ sprechen kann? Der hier vorgestellte Ansatz einer Globalen Religi-
onsgeschichte wählt diese Frage als Ausgangspunkt.

In der Geschichte der Religionswissenschaft wurde die globale Verbreitung
eines Gebrauchs von „Religion“ immer wieder bemerkt (vgl. Smith 1964, 46). Spä-
testens seit den 1990er Jahren reflektiert die Religionsforschung dann explizit,
dass sich das heutige Sprechen von „Religion(en)“ auf den Kolonialismus des
19. Jahrhunderts zurückverfolgen lässt. Häufig wird dies als Ausbreitung eines
„europäischen“ oder „westlichen“ Religionsverständnisses beschrieben. Die Glo-
balität von „Religion“ erscheint so als Ergebnis eines Prozesses, in dem ein zu-
nächst in Europa gebildeter, am Christentum orientierter Religionsbegriff welt-
weite Verwendung gefunden hat (vgl. Matthes 1993, 28).

Im Gegensatz dazu ist unter dem Stichwort Globale Religionsgeschichte in
den letzten zwei Jahrzehnten in der Religionswissenschaft ein Ansatz entstanden,
der versucht, diese heutige Globalität von „Religion“ auf eine globale Verflech-
tungsgeschichte zurückzuführen (vgl. auch Bretfeld 2012, 427; Stausberg 2012,
36–38; Winter in diesem Band). Ziel ist ein detailliertes Nachvollziehen der Etab-
lierung eines „globalen Religionsdiskurses“ (Hermann 2016), beispielsweise auf
Basis einer diskurstheoretischen, poststrukturalistischen und genealogischen
Herangehensweise (vgl. Maltese und Strube 2021). In diesem Sinne lässt sich Glo-
bale Religionsgeschichte mit dem Ansatz der multiple secularities vergleichen
(Kleine und Wohlrab-Sahr 2021; Dreßler in diesem Band), der sich ebenfalls um
eine global orientierte, theoretische wie historische Beschreibung der Grenzzie-
hungen von „Religion“ bemüht.

1 Geschichte in globaler Perspektive

Die Globale Religionsgeschichte nimmt Anregungen aus der Geschichtswissen-
schaft auf, in der sich über die letzten zwanzig Jahre Globalgeschichte als eigen-

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-032

https://doi.org/10.1515/9783111458892-032


ständiges Feld etabliert hat. Diese kann als Versuch verstanden werden, die vor-
herrschende Orientierung historischer Darstellungen an den modernen National-
staaten und den damit oftmals einhergehenden Eurozentrismus zu überwinden
(Conrad 2013; Wenzlhuemer 2017). Wie schon der Untertitel von Christopher
A. Baylys The Birth of the Modern World, 1780–1914: Global Connections and Com-
parisons erkennen lässt, eines Klassikers der neueren Globalgeschichte, der auch
den „Weltreichen der Religion“ ein lesenswertes Kapitel widmet (2004, 325–65),
fokussiert diese Perspektive auf globale Verbindungen und Vergleiche (siehe Ber-
gunder in diesem Band). So wird untersucht, „wie durch das Handeln von Men-
schen globale Verbindungen entstehen und wie diese wiederum auf das Denken,
Fühlen und Handeln von Menschen zurückwirken“ (Wenzlhuemer 2017, 20). Für
eine Beschäftigung mit der „Verflechtung der Welt“ (Conrad 2013, 9) stellt die Glo-
balgeschichte verschiedene begriffliche und theoretische Instrumente bereit.

Als „Bausteine für jede Form von Kontakt, Austausch und Vernetzung“ sind
globale Verbindungen die „grundlegende[n] Untersuchungseinheiten“ globalhisto-
rischer Forschung. Sie können auf die Art und Weise ihrer Entstehung und auf
ihre Bedeutung für historische Akteure hin befragt werden (Wenzlhuemer 2017,
39–40). Der Begriff des Akteurs verweist darauf, dass Menschen stets über kon-
textspezifische „Handlungskapazitäten und -grenzen“ verfügen (Wenzlhuemer
2017, 145). Historische Akteure stellen Verbindungen her, nutzen und verändern
diese, oder lassen sie wieder abbrechen. Sie sind „Scharniere in globalen Verbin-
dungszusammenhängen“ (Wenzlhuemer 2017, 148–149; für eine akteursfokus-
sierte Darstellung globaler Religionsgeschichte des 20. Jahrhunderts aus religions-
wissenschaftlicher Sicht vgl. Stausberg 2020).

Raum und Zeit sind grundlegende Kategorien menschlicher Weltordnung,
deren Verdichtung ein wichtiger Aspekt von Globalisierungsprozessen ist (Harvey
1989, 240). Die Globalgeschichte interessiert sich für Raum und Zeit somit nicht
als fixe Größen, sondern als soziokulturell hergestellte und veränderliche Bezie-
hungen zwischen „Akteuren, Objekten, Ideen oder Ereignissen“ (Wenzlhuemer
2017, 113). In den Blick kommt so die Veränderung von Zeit- und Raumwahrneh-
mungen durch den Wandel von Verbindungsmustern.

Akteure sind darüber hinaus in Strukturen eingebettet, die ihre Handlungs-
fähigkeit „einschränken, leiten oder anderweitig beeinflussen können“, diese
aber „gleichzeitig auch mit erschaffen“ (Wenzlhuemer 2017, 187). Materielle Infra-
strukturen, „die bestimmte [...] Handlungen erst möglich machen oder deutlich
erleichtern“ (Wenzlhuemer 2017, 192) und globalen Verbindungen oftmals zu-
grunde liegen, können „Straßen, Eisenbahnen oder Telegrafenkabel“ sein (Wenzl-
huemer 2017, 192), aber auch das Postsystem zum Austausch von Büchern, Zeitun-
gen und Zeitschriften (vgl. Frost 2004, 79–90).

354 Adrian Hermann



Der Transit als „Zeit und [...] Raum des Dazwischen“ erinnert daran, globale
Verbindungen „nicht als [...] neutrale Zwischenglieder verstehen, sondern eher
als Mediatoren“. Verbindungen stellen nicht nur Kontakte zwischen ihren End-
punkten her (etwa zwischen Hafenstädten), sondern lassen sich, wie im Fall von
Schiffsreisen, selbst als „historische Schauplätze“ analysieren (Wenzlhuemer
2017, 222–23). Ähnlich kann die Presse in ihrer Rolle als massenmedialer „Media-
tor“ ein bedeutender Gegenstand globalhistorischer Forschung sein, wie ich im
Folgenden zeigen möchte.

Als Reservoir weitergehender theoretischer Reflexionen und methodischer
Prämissen dienen der Globalgeschichte zahlreiche global orientierte soziologische
und geschichtswissenschaftliche Ansätze (Weltsystemtheorie, Globalisierungs-
theorie, Weltgesellschaftstheorie) sowie Debatten in den postkolonialen Studien
(Conrad 2013, 112–35).

Die Religionswissenschaftler Giovanni Maltese und Julian Strube (2021, 244)
betonen im Anschluss an geschichtstheoretische Überlegungen Michel Foucaults,
dass globalgeschichtliche Studien von einem in der Gegenwart verankerten und
explizit benannten Erkenntnisinteresse ausgehen sollten. Die Globale Religionsge-
schichte im hier vorgestellten Verständnis wählt den heutigen weltweiten Ge-
brauch von „Religion“ als diesen Ausgangspunkt. Als „genealogische[r] Ansatz“
sieht sie ihre Aufgabe in einer kritischen Historisierung gegenwärtiger Selbstver-
ständlichkeiten (Bergunder 2020, 68).

2 Globale Religionsgeschichte

Als religionswissenschaftlicher Ansatz hat sich die Globale Religionsgeschichte
aus unterschiedlichen theoretischen und religionshistorischen Forschungsan-
strengungen entwickelt. Zu diesen gehören unter anderem Karenina Kollmar-
Paulenz’ Forschung zu mongolischen Religionsbegriffen (2007, 2012), meine eige-
nen von dem Religionswissenschaftler Burkhard Gladigow und dem Soziologen
Niklas Luhmann angeregten Beiträge (Hermann 2011, 2021), der poststrukturalisti-
sche religionswissenschaftliche Ansatz Michael Bergunders (2011, 2020), Christoph
Kleines (2010) Überlegungen zur außereuropäischen Religionsgeschichte sowie
das Bochumer Kolleg „Dynamiken der Religionsgeschichte zwischen Asien und
Europa“ (Krech 2012; vgl. Strube 2024a). Aus diesen Anfängen hat sich eine breite
religionswissenschaftliche Debatte formiert (vgl. Strube 2024b). Globale Religions-
geschichte ist damit – neben der Religionsästhetik (Koch und Wilkens 2020) –
einer der wenigen gegenwärtigen fachübergreifenden Diskussionszusammen-
hänge in der (deutschsprachigen) Religionswissenschaft.

IV.6 Globale Religionsgeschichte 355



Das Interesse für die globalen Verbindungen, welche die weltweite An-
schlussfähigkeit von „Religion“ hervorgebracht haben, reagiert auf vielfältige Kri-
tik an einer analytischen Verwendung des Religionsbegriffs. Dies sind zum einen
Arbeiten zur Geschichte von „Religion“, welche die europäische Genese dieses Be-
griffs betonen (Wagner 1986; Feil 2000). Zum anderen eine Fundamentalkritik,
welche jede Verwendung des Religionsbegriffs zur Bezeichnung von Phänomenen
in außereuropäischen Kulturen als „religionswissenschaftliche Ideologie“ be-
schreibt (Fitzgerald 2000). „Religion“ erscheint hier als westliches Konzept, für
das es, wie es beispielsweise in einer prominenten Einführung in die Religionswis-
senschaft heißt, innerhalb asiatischer Kulturen „kein begriffliches Äquivalent“
gäbe (Kippenberg und von Stuckrad 2003, 41). Gleichzeitig wird aber konstatiert,
dass seit dem 19. Jahrhundert Begriffe wie „Hinduismus“ oder „Buddhismus“ als
Beschreibung von „Religionen“ auch in Asien Anklang gefunden hätten (Kippen-
berg und von Stuckrad 2003, 47). Diese „Erfindung der Weltreligionen“ (Masu-
zawa 2005; Alberts in diesem Band) ist dann insbesondere seit den 2000er Jahren
Thema zahlreicher Studien, wobei der Fokus zunächst auf der Beschäftigung mit
orientalistischen Religionsdiskursen in europäischen Sprachen liegt (King 1999).
Verantwortlich gemacht für diese „Erfindung“ werden also zunächst westliche
Akteure. Gleichzeitig wird zunehmend festgestellt, dass „Religion“ als Konzept
spätestens seit dem 19. Jahrhundert auch unter hinduistischen, buddhistischen
oder islamischen Intellektuellen breiten Anklang gefunden habe. Beschrieben als
Übernahme westlicher Vorstellungen von „Religion“, „Hinduismus“, „Buddhis-
mus“, oder „Islam“ durch asiatische Akteure wird dies dann aber als Teil kolonia-
ler „epistemologischer Gewalt“ interpretiert (vgl. Bergunder 2020, 62–65; Strube
in diesem Band).

Die Globale Religionsgeschichte stellt all dem ein Programm gegenüber, das
diese auf einem „regionalisierten Ursprungsdenken“ beruhende Vorstellung von
einem „westlichen Religionsbegriff“ mithilfe einer globalen Verflechtungsge-
schichte überwinden möchte (Bergunder 2020, 52, 130). Statt von einer regionalen
Entstehung von „Religion“ in Europa bzw. im Westen auszugehen und einer
daran dann anschließenden weltweiten Verbreitung, wird „Religion“ in Überwin-
dung dieses „strukturellen Eurozentrismus“ als ein „konstitutiv globale[r] Allge-
meinbegriff“ verstanden, dessen globale Geschichte das „Ergebnis einer kom-
plexen Verflechtungsgeschichte zwischen lokalen und globalen Diskursen“ ist
(Bergunder 2020, 60, 67, 73; 2012). An die Stelle der Vorstellung, dass „der Begriff
‚Religion‘ der ausschließliche Besitz der europäischen Zivilisation gewesen ist“
(Tenbruck 1993, 37; vgl. für eine Gegendarstellung Rezania in diesem Band) tritt
so eine Globalgeschichte von „Religion“. Europas Geschichte ist nicht autonom,
sondern ist konstitutiv mit der restlichen Welt verflochten (Winter; Suarsana in
diesem Band). „Religion“, ebenso wie auch das „Christentum“, haben eine globale

356 Adrian Hermann



Geschichte, die gemeinsam mit derjenigen von „Hinduismus“, „Buddhismus“ und
„Islam“ als Resultat globaler Verflechtungen beschrieben werden muss. In glei-
chem Maße verbunden ist die Geschichte von „Religion“ mit der Globalgeschichte
anderer Allgemeinbegriffe. Grenzziehungen etwa zwischen „Religion“ und „Wis-
senschaft“ bzw. das Bestreiten solcher Grenzen sind ebenfalls Teil dieser globalen
Geschichte (Bergunder 2020, 76; Stausberg 2020, 672–76).

In diesem Sinne sind die mit „Religion“ einhergehenden Unterscheidungsbil-
dungen ein wichtiger Aspekt dieses Programms, ebenso sowie die „translinguale
Praxis“, durch die sich in den meisten Sprachen der Welt Begriffe für „Religion“
etabliert haben (vgl. Hermann 2016, 104–111; als Fallstudie siehe Bachmann 2021).
Wichtig ist dabei, dass sich die Globale Religionsgeschichte trotz des prominenten
Bezugs auf diskurstheoretische Überlegungen nicht auf eine Begriffsgeschichte
beschränkt, sondern „Religion“ in all ihren Materialisierungen behandelt (Mal-
tese und Strube 2021, 236).

Innerhalb der Debatte um eine Globale Religionsgeschichte haben Religion-
swissenschaftler✶innen in den letzten Jahren unterschiedliche Programme vorge-
schlagen (Bergunder 2020; Stausberg 2020; Kollmar-Paulenz 2024; Kleine 2024).
Parallel ist der verflechtungsgeschichtliche Ansatz in einer Vielzahl von Studien
zu Asien und Afrika erprobt worden (zum Beispiel Albrecht, Bachmann und
Kirchner 2024; für eine Übersicht siehe Strube 2024b; siehe auch Schrode und
Spies; Suarsana; Maltese; Strube; Winter; Beinhauer-Köhler in diesem Band). Auf-
fällig ist dabei, dass das Quellenmaterial der Studien, die sich mit dem 19. und
frühen 20. Jahrhundert befassen, oftmals aus lokalen Zeitungen und Zeitschriften
stammt.

3 Zeitschriften als Medium der Globalen
Religionsgeschichte

Auch wenn sich die Globale Religionsgeschichte keineswegs auf eine Beschäfti-
gung mit dem 19. und 20. Jahrhundert beschränkt (Bergunder 2024, 63; Winter in
diesem Band), ist dieser Zeitraum für die Formierung des globalen Religionsdis-
kurses von entscheidender Bedeutung. Zeitungen und Zeitschriften waren hierfür
ein wichtiges Medium, deren zunehmender transregionaler und transkontinenta-
ler Austausch per Post (insbesondere nach Gründung des Weltpostvereins 1874)
tiefgreifende Veränderungen der „Informationsökonomie“ auslöste (Frost 2004).

Laut Benedict Anderson ([1983] 1996) konstituieren sich in diesem Zeitraum
die modernen Nationalstaaten als „vorgestellte Gemeinschaften“ (Englisch: „ima-
gined communities“) unter anderem über ihre Nationalsprachen, die Gleichzeitig-

IV.6 Globale Religionsgeschichte 357



keit täglicher Zeitungslektüre und andere „kommunikative Netze“ (Mergel 2005,
283–284). Ähnliches gilt auch für die sogenannten Weltreligionen, die zeitgleich
beginnen, sich in neuer Weise als weltumspannende Gemeinschaften von „Chris-
ten“, „Buddhisten“, oder „Hindus“ zu verstehen (Bayly 2004, 357–59). Von lokalen
Intellektuellen herausgegebene Zeitungen und Zeitschriften spielen dabei überall
auf der Welt eine wichtige Rolle. In ihnen werden die den globalen Religionsdis-
kurs prägenden „Unterscheidungen der Religion“ (Hermann 2016) verhandelt:
zwischen den „Religionen“ (wie „Buddhismus“ oder „Christentum“), zwischen
„Religion“ und anderen Gesellschaftsbereichen (wie „Wissenschaft“ oder „Poli-
tik“), sowie zwischen „Religion“ und ihren Gegenübern (wie „Magie“ oder „Aber-
glaube“; Cyranka in diesem Band). So wie Schiffsreisen Kontinente verbinden,
verdichten Zeitungen und Zeitschriften Raum und Zeit und etablieren als Media-
toren globale Verbindungen in einer durch den zunehmenden postalischen Aus-
tausch ermöglichten, neuartigen kolonialen Öffentlichkeit (Frost 2004). Als
„Imaginationsraum und Anschauungsmaterial der Gesellschaft“ (Scheiding und
Fazli 2023, 14) können sie als Objekte des Transits untersucht werden und sind
(auch) Medium der Globalen Religionsgeschichte.

3.1 Die Christliche Welt und die „Religionen der Erde“

Von 1887 bis 1941 erschien in Leipzig die Christliche Welt als wichtiges öffentli-
ches Forum des sogenannten „Kulturprotestantismus“ (Schmidt-Rost 1992). In
einem Artikel vom Herbst 1889 nimmt der sächsische Pfarrer Ernst G. Steude
(1852–1907) eine „Vergleichung des Christentums mit den Religionen der Erde“
vor (Steude 1889, 651–52). Er tut dies unter dem Eindruck, der „Fehdehandschuh“
sei „den Anhängern des Christentums von Bekennern heidnischer Religionen hin-
geworfen“ worden und reagiert auf eine globale Nachrichtenlage: Zeitungsbe-
richte über eine in Kalkutta 1870 gehaltene Vorlesung über die Vorzüge des Hin-
duismus, eine 1875 in deutscher Übersetzung erschienene, das Christentum
kritisierende Schrift eines japanischen Buddhisten, einen 1878 von einem „Hindu
in Leipzig vor zahlreicher Zuhörerschaft und nicht ohne Beifall“ gehaltenen Vor-
trag über „Buddhismus und Christentum“ sowie die weite Verbreitung von zu-
nächst auf Ceylon und später auch in Deutschland publizierten buddhistischen
Katechismen (Steude 1889, 651).

Steude beschreibt das „Wesen der Religion“ als „Erlösungshoffnung und Se-
ligkeitsgewißheit“ angesichts einer unbefriedigenden Welt. Dies dient als „Maß-
stab“ einer Bewertung der „Religionen der Erde“ (Steude 1889, 654). Behandelt
werden unter anderem Hinduismus, Buddhismus und Islam, bevor dann das

358 Adrian Hermann



Christentum als „die Religion“ dargestellt wird, die „alle die Vorzüge der [...] gro-
ßen Religionen“ vereinige (Steude 1889, 693).

Besondere „Herausforderungen“ sieht Steude (1889, 651–652) in einer oftmals
behaupteten „Uebereinstimmung der uralten buddhistischen Religion mit den Re-
sultaten der modernen Naturwissenschaft“. Das Christentum sei für den „Kampf-
platz“ allerdings gut gerüstet, auch aufgrund der „Arbeiten der allgemeinen Reli-
gionswissenschaft in den letzten Jahrzehnten“.

Mit seiner Bestimmung des „Christentums“ als „Religion“ unter „Religionen“
in Reaktion auf Nachrichten und Publikationen aus aller Welt wie auch in Auf-
nahme der Debatte um das Verhältnis von „Religion“ und „Wissenschaft“ trägt
Steude zur „Geburt des ‚Christentums‘ als ‚Religion‘“ bei (vgl. Thurner 2021; Suars-
ana in diesem Band). Ein solches „Christentum“ findet sich aber nicht nur in die-
ser deutschen Zeitschrift, sondern um 1900 ebenso etwa auf den Philippinen.

3.2 Ein „modernes“ Christentum auf den Philippinen

In Manila erschien 1903/04 mit der Iglesia Filipina Independiente: Revista Catolica
die Zeitschrift einer neu gegründeten Rom-unabhängigen Kirche (der IFI). Im De-
zember 1903 rühmt sie „die modernen Ausbildungsmethoden unserer Kirche, die
auf freiem Urteilsvermögen und der Ermutigung [...] zum Studium der Religion
beruhen“. Gelobt wird insbesondere Santiago Fonacier (1885–1977), ein junger
philippinischer Priester, der später bis ins höchste Bischofsamt der IFI aufstieg:
„er kennt nicht nur die Werke des Hl. Thomas von Aquin, Hl. Augustinus, [...] [Mi-
guel] Mir [y Noguera], [...] und anderer Genies des Romanismus, sondern auch
den Spiritismus, Brahmanismus, japanischen Buddhismus, Mahometanismus,
und andere große fremde Religionen; und rationalistische Autoren wie Voltaire,
Renan, Flammarión etc“ (de los Reyes 1903; alle Übersetzungen A.H.; zur IFI siehe
Koschorke et al. 2018, 53–62).

Fonacier beschreibt „[a]lle ernsthaft bezeugten Religionen“ als „gut“. So sei,
stellt er vergleichend fest, der „Brahmanismus [...] ein Vorfahre dessen, was ihr
jetzt als die einzig gute Religion betrachtet“ und „sogar die Religionen der moros
(Mohammedaner) und der Chinesen verfügen über eine bewundernswerte
Moral“ (Fonacier 1903).

Im gleichen Text greift er das Verhältnis von „Religion“ und „Wissenschaft“
auf und hebt hervor, dass die IFI zu einer Auseinandersetzung nicht nur mit den
„Religionen“, sondern auch mit dem „Positivismus, Pantheismus, Darwinismus“
anrege. Man solle sich mit „wissenschaftlichen Erkenntnissen“ befassen, „die
durch den modernen Fortschritt gewonnen werden“, so wie der Jesuit Miguel Mir

IV.6 Globale Religionsgeschichte 359



y Noguera dies in „seinem hervorragenden Buch ‚Harmonien zwischen Religion
and Wissenschaft‘“ tue (Fonacier 1903; vgl. Mir y Noguera 1881).

Auf den Philippinen um 1900 ist diese Zeitschrift somit Medium einer Diskus-
sion um „Religion(en)“ und deren Verhältnis zur „Wissenschaft“ vor dem Hinter-
grund globaler Verbindungen, wie auch der Verweis auf Mir y Nogueras Buch er-
kennen lässt. Dieses ist seinerseits Teil der spanischen Rezeptionsgeschichte eines
im 19. Jahrhundert weit verbreiteten Buchs zum Verhältnis von „Religion“ und
„Wissenschaft“ (Draper 1874; vgl. Mayordomo 1985). Als Teil einer globalen Abset-
zungsbewegung von Rom stand die IFI unter anderem im Briefkontakt mit den
„Independent Catholics“ auf Sri Lanka (Koschorke et al. 2018, 198), wo ebenfalls
öffentlich über „Religion(en)“ wie auch über „Wissenschaft“ diskutiert wurde.

3.3 Der Buddhismus der Maha Bodhi Society

Auf Sri Lanka waren in Reaktion auf den britischen Kolonialismus und intensi-
vierte christliche Missionsbestrebungen zur Mitte des 19. Jahrhunderts buddhisti-
sche Erneuerungsbewegungen entstanden, die oftmals als „buddhistischer Moder-
nismus“ bezeichnet werden (Freiberger und Kleine 2011, 417–24; kritisch dazu
Blackburn 2011). Die zunehmende Verbreitung von Druckerzeugnissen (Flug-
schriften, Bücher und Zeitschriften), zunächst von christlicher und später auch
von buddhistischer Seite, spielte dabei eine entscheidende Rolle. Seit den 1880er
Jahren beeinflussten Aktivitäten der Theosophischen Gesellschaft sowie der bud-
dhistische Intellektuelle Anagārika Dharmapāla (1864–1933) die weitere Entwick-
lung maßgeblich (Kemper 2015; Stausberg 2020, 121–38). Wie auch Steude in der
Christlichen Welt wahrnimmt, war 1881 ein von dem Theosophen Henry S. Olcott
(1832–1907) zusammengestellter Buddhist Catechism erschienen, der schnell in
zahlreiche Sprachen übersetzt wurde. Dharmapāla gründete 1892 als Teil seiner
Bestrebungen, den Buddhismus zurück nach Indien zu bringen, die Zeitschrift
Journal of the Maha Bodhi Society and the United Buddhist World. Seine Beiträge
verglichen den „Buddhismus“ mit anderen „Religionen“ und stellten dessen Ver-
einbarkeit mit der modernen „Wissenschaft“ heraus (Kemper 2015, 426). Die Zeit-
schrift trug auch zu denjenigen globalen Verbindungen bei, die Dharmapāla eine
Einladung zum „Weltparlament der Religionen“ in Chicago 1893 bescherten (Amu-
nugama 2019, 10–11).

Unterstützt wurden buddhistische Druckaktivitäten auf Sri Lanka auch aus
Siam (dem heutigen Thailand). Als Teil eines regen Austauschs über den Verlauf
des 19. Jahrhunderts ließ König Rama IV. im Jahr 1862 eine Druckerpresse als Ge-
schenk nach Sri Lanka bringen (Wickramasinghe 2014, 64).

360 Adrian Hermann



3.4 Christentum, Buddhismus und Wissenschaft im Bangkok
Recorder

Im 19. Jahrhundert etablierte sich in Thailand der „Buddhismus“ als nationale
„Religion“ (Streicher und Hermann 2019). Einen wichtigen Kontext bildete die zu-
nehmende Präsenz christlicher Missionare, vor allem aber die Gründung eines
modernistischen Reformordens durch den buddhistischen Mönch Mongkut
(1804–1868) (Trakulhun 2024, 27–32).

In dem Mitte des 19. Jahrhunderts vom amerikanischen protestantischen Mis-
sionar Dan Beach Bradley (1804–1873) herausgegebenen Bangkok Recorder er-
schienen Artikel über wissenschaftliche wie politische Themen. Die Zeitung
diente in den 1860er Jahren aber auch als Forum einer Auseinandersetzung zwi-
schen „Buddhismus“ und „Christentum“. Für Bradley bildeten Christentum, Libe-
ralismus und der technologische Fortschritt die Grundlage moderner Zivilisation,
wohingegen der Buddhismus die wissenschaftliche Neugier behindere. Der mitt-
lerweile zum König Rama IV. gekrönte Mongkut antwortete im Bangkok Recorder,
indem er die enge Verknüpfung zwischen „Christentum“ und „Wissenschaft“ be-
stritt und den „Buddhismus“ als herausfordernde und komplexe Lehre vertei-
digte (Trakulhun 2024, 114–18).

Eingang fanden diese Debatten auch in ein 1867 in Siam gedruckten Buch
eines engen Vertrauten Mongkuts. Eine Teilübersetzung dieser Ansichten eines
„modernen Buddhisten“ erschien nicht nur in London (Alabaster 1870), sondern
wurde im März 1870 unter dem Titel „Ein siamesischer Minister über Christen-
tum und Buddhismus“ auch in der Beilage der Münchner Allgemeinen Zeitung ab-
gedruckt (Trakulhun 2024, 144). So fand die siamesische Debatte über Christen-
tum, Buddhismus und Wissenschaft vielfältige Resonanzen auch in Europa,
vermittelt über eine Zeitungsbeilage als Medium globaler Verbindung.

3.5 Eine Globalgeschichte von „Wissenschaft“ und „Religion“?

Wie wir gesehen haben, stehen um 1900 Auseinandersetzungen mit „Religion“ in
Zeitungen und Zeitschriften in Deutschland, auf den Philippinen, in Sri Lanka
und in Thailand in einem globalen Kontext gegenseitiger Wahrnehmungen und
Verbindungen. Sie werden unter anderem anhand von Unterscheidungen zwi-
schen verschiedenen „Religionen“ sowie zwischen „Religion“ und „Wissenschaft“
geführt. Der Ansatz der Globalen Religionsgeschichte ermöglicht uns, diese Ver-
flechtungen zu rekonstruieren und damit zu einer Antwort auf die Frage beizu-
tragen, wie sich das Sprechen von „Religion“ weltweit als Selbstverständlichkeit
etabliert hat. Zu den zukünftigen Herausforderungen in der Umsetzung dieses

IV.6 Globale Religionsgeschichte 361



Programms gehört es, sozial- und mediengeschichtliche Aspekte stärker in den
Blick zu nehmen und insbesondere das Zusammenspiel verschiedener Ungleich-
heitsdimensionen (wie Geschlecht, Rasse [race], Klasse; vgl. Maltese in diesem
Band) zu berücksichtigen, welche die Identitäten der Akteure prägen.

Literatur

Alabaster, Henry. 1870. The Modern Buddhist. London: Trübner.
Albrecht, Jessica A., Judith Bachmann und Anna Kirchner. 2024. „Geschlecht, Religion und Nation in

globalen Verflechtungen.“ Zeitschrift für Religionswissenschaft 32:34–55.
Amunugama, Sarath. 2019. The Lion’s Roar: Anagarika Dharmapala and the Making of Modern

Buddhism. Oxford: Oxford University Press.
Anderson, Benedict. [1983] 1996. Die Erfindung der Nation: Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts.

Übers. v. Benedikt Burkard und C. Münz. Mit einem Nachwort von Thomas Mergel. Frankfurt:
Campus.

Bachmann, Judith. 2021. Hexerei in Nigeria zwischen Christentum, Islam und traditionellen Praktiken:
Globale Verflechtungen und lokale Positionierungen bei den Yoruba. Baden-Baden: Nomos.

Bayly, Christopher A. 2004. The Birth of the Modern World, 1780–1914: Global Connections and
Comparisons. Oxford: Blackwell.

Bergunder, Michael. 2011. „Was ist Religion?“ Zeitschrift für Religionswissenschaft 19:3–55.
Bergunder, Michael. 2020. „Umkämpfte Historisierung: Die Zwillingsgeburt von ‚Religion‘ und

‚Esoterik‘ in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und das Programm einer globalen
Religionsgeschichte.“ In Wissen um Religion: Erkenntnis – Interesse: Epistemologie und Episteme in
Religionswissenschaft und Interkultureller Theologie, hg. v. Klaus Hock, 47–131. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt.

Bergunder, Michael. 2024. „Encounters of the Brahmanical Sanskrit Tradition with Persian
Scholarship in the Mughal Empire.“ Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in
Contemporary Society 10:56–85.

Blackburn, Anne M. 2011. „‚Buddhist Revival‘ and the ‚Work of Culture‘ in Sri Lanka, Past and
Present.“ In The Anthropologist and the Native, hg. v. H. L. Seneviratne, 221–246. London: Anthem
Press.

Bretfeld, Sven. 2012. „Dynamiken der Religionsgeschichte: Lokale und translokale Verflechtungen.“
In Religionswissenschaft, hg. v. Michael Stausberg, 423–433. Berlin: de Gruyter. https://doi.org/
10.1515/9783110258936.423

Conrad, Sebastian. 2013. Globalgeschichte: Eine Einführung. München: C.H. Beck.
de los Reyes, Isabelo. 1903. „Ventajas de la libertad.“ Iglesia Filipina Independiente: Revista

Catolica 11:43.
Draper, John W. 1874. History of the Conflict Between Religion and Science. New York: Appleton.
Feil, Ernst, Hg. 2000. Streitfall „Religion“: Diskussionen zur Bestimmung und Abgrenzung des

Religionsbegriffs. Münster: Lit.
Fitzgerald, Timothy. 2000. The Ideology of Religious Studies. New York: Oxford University Press.
Fonacier, Santiago. 1903. „Todas las religiones sinceramente profesadas son buenas.“ Iglesia Filipina

Independiente: Revista Catolica 8:29–30.

362 Adrian Hermann

https://doi.org/10.1515/9783110258936.423
https://doi.org/10.1515/9783110258936.423


Freiberger, Oliver und Christoph Kleine. 2011. Buddhismus: Handbuch und kritische Einführung.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Frost, Mark R. 2004. „Asia’s Maritime Networks and the Colonial Public Sphere, 1840–1920.“ New
Zealand Journal of Asian Studies 6:63–94.

Harvey, David. 1989. The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of Cultural Change.
Cambridge: Blackwell.

Hermann, Adrian. 2011. „Buddhist Modernism in 19th Century Siam and the Discourse of Scientific
Buddhism: Towards a Global History of ‚Religion‘.“ Journal of the SSEASR 5:37–57.

Hermann, Adrian. 2016. „Distinctions of Religion: The Search for Equivalents of ‚Religion‘ and the
Challenge of Theorizing a ‚Global Discourse of Religion‘.“ In Making Religion: Theory and Practice
in the Discursive Study of Religion, hg. v. Frans Wijsen und Kocku von Stuckrad, 97–124. Leiden:
Brill.

Hermann, Adrian. 2021. „European History of Religion, Global History of Religion.“ In Religion in
Culture – Culture in Religion: Burkhard Gladigow’s Contribution to Shifting Paradigms in the Study of
Religion, hg. v. Christoph Auffarth, Alexandra Grieser und Anne Koch, 237–268. Tübingen:
Tübingen University Press.

Kemper, Steven. 2015. Rescued from the Nation: Anagarika Dharmapala and the Buddhist World.
Chicago: University of Chicago Press.

King, Richard. 1999. Orientalism and Religion: Post-Colonial Theory, India and „The Mystic East“. London:
Routledge.

Kippenberg, Hans G. und Kocku von Stuckrad. 2003. Einführung in die Religionswissenschaft:
Gegenstände und Begriffe. München: C.H. Beck.

Kleine, Christoph. 2010. „Wozu außereuropäische Religionsgeschichte?“ Zeitschrift für
Religionswissenschaft 18:3–38.

Kleine, Christoph. 2024. „From the History of Religions in Asia to a Global History of Religion.“ AЯGOS
3:56–63.

Kleine, Christoph und Monika Wohlrab-Sahr. 2021. „Comparative Secularities: Tracing Social and
Epistemic Structures beyond the Modern West“. Method & Theory in the Study of Religion 32:1–30.

Koch, Anne und Katharina Wilkens. 2020. The Bloomsbury Handbook of the Cultural and Cognitive
Aesthetics of Religion. London: Bloomsbury.

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2007. Zur Ausdifferenzierung eines autonomen Bereichs Religion in
asiatischen Gesellschaften des 17. und 18. Jahrhunderts. Bern.

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2012. „Außereuropäische Religionsbegriffe.“ In Religionswissenschaft, hg.
v. Michael Stausberg, 81–94. Berlin: de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.81

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2024. „Nga rang gi chos khyod rang gi chos: ‚My Religion and Your
Religion‘? About Some Fundamental Issues in the Global History of Religion.“ Interdisciplinary
Journal for Religion and Transformation in Contemporary Society 10:86–105.

Koschorke, Klaus, Adrian Hermann, Frieder Ludwig und Ciprian Burlacioiu, Hg. 2018. „To give publicity
to our thoughts“: Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und die Entstehung einer
transregionalen indigen-christlichen Öffentlichkeit. Wiesbaden: Harrassowitz.

Krech, Volkhard. 2012. „Religious Contacts in Past and Present Times: Aspects of a Research
Programme.“ Religion 42:191–213.

Maltese, Giovanni und Julian Strube. 2021. „Global Religious History.“ Method & Theory in the Study of
Religion 33:229–257.

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions: Or, How European Universalism Was
Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: University of Chicago Press.

IV.6 Globale Religionsgeschichte 363

https://doi.org/10.1515/9783110258936.81


Matthes, Joachim. 1993. „Was ist anders an anderen Religionen?“ In Religion und Kultur, hg. v. Jörg
Bergmann, Alois Hahn und Thomas Luckmann, 16–30. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Mayordomo, Alejandro. 1985. „La recepción en España de la obra de J. W. Draper.“ Historia de la
educación 4:139–157.

Mergel, Thomas. 2005. „Benedict Andersons Imagined Communities.“ In Benedict Anderson, Die
Erfindung der Nation, 281–306. Frankfurt am Main: Campus.

Mir y Noguera, Miguel. 1881. Harmonía entre la ciencia y la fe. Madrid: Manuel Tello.
Scheiding, Oliver und Sabina Fazli, Hg. 2023. Handbuch Zeitschriftenforschung. Bielefeld: Transcript.
Schmidt-Rost, Reinhard. 1992. „Die Christliche Welt: Eine publizistische Gestalt des

Kulturprotestantismus.“ In Kulturprotestantismus: Beiträge zu einer Gestalt des modernen
Christentums, hg. v. Hans M. Müller, 245–257. Gütersloh: Mohn.

Smith, Wilfred C. 1964. The Meaning and End of Religion. New York: Mentor.
Stausberg, Michael. 2012. „Religion: Begriff, Definitionen, Theorien“. In Religionswissenschaft, hg.

v. Michael Stausberg, 33–47. Berlin: de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.33
Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer: Eine Globalgeschichte der Religionen im 20. Jahrhundert.

München: C.H. Beck.
Steude, Ernst G. 1889. „Die Religionen der Erde und das Christentum.“ Die Christliche Welt 33:651–657,

34:667–672, 35: 691–694.
Streicher, Ruth und Adrian Hermann. 2019. „‚Religion‘ in Thailand in the 19th Century.“ Companion to

the Study of Secularity. Leipzig University.
Strube, Julian. 2024a. „Dynamiken des Religionskontakts im Dialog mit verflechtungsgeschichtlichen

Ansätzen der Globalen Religionsgeschichte.“ AЯGOS 3:1–6.
Strube, Julian. 2024b. „Global Religious History and Religious Comparison.“ Interdisciplinary Journal

for Religion and Transformation in Contemporary Society 10:1–30.
Tenbruck, Friedrich H. 1993. „Die Religion im Maelstrom der Reflexion.“ In Religion und Kultur, hg.

v. Jörg Bergmann, Alois Hahn und Thomas Luckmann, 31–67. Opladen: Westdeutscher Verlag
Thurner, Mathias. 2021. Die Geburt des ‚Christentums‘ als ‚Religion‘ am Ende des 19. Jahrhunderts. Berlin:

de Gruyter.
Trakulhun, Sven. 2024. Confronting Christianity: The Protestant Mission and the Buddhist Reform

Movement in Nineteenth-Century Thailand. Honolulu: University of Hawai‘i Press.
Wagner, Falk. 1986. Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und Gegenwart.

Gütersloh: Mohn.
Wenzlhuemer, Roland. 2017. Globalgeschichte schreiben: Eine Einführung in 6 Episoden. Stuttgart: UVK.
Wickramasinghe, Nick. 2014. Metallic Modern: Everyday Machines in Colonial Sri Lanka. New York:

Berghahn.

364 Adrian Hermann

https://doi.org/10.1515/9783110258936.33

