Adrian Hermann

IV.6 Globale Religionsgeschichte:
Zeitschriften als Medium von
sReligion“ um 1900

Dass es lberall auf der Welt Religionen gibt, ist heute eine global anschlussfahige
Feststellung (Hermann 2011, 40; Bergunder 2020; Stausberg 2020, 17-18). Wie ist es
dazu gekommen, dass man weltweit in verstandlicher Weise iiber ,Religion“ und
sReligionen“ sprechen kann? Der hier vorgestellte Ansatz einer Globalen Religi-
onsgeschichte wéahlt diese Frage als Ausgangspunkt.

In der Geschichte der Religionswissenschaft wurde die globale Verbreitung
eines Gebrauchs von ,Religion“ immer wieder bemerkt (vgl. Smith 1964, 46). Spéa-
testens seit den 1990er Jahren reflektiert die Religionsforschung dann explizit,
dass sich das heutige Sprechen von ,Religion(en)“ auf den Kolonialismus des
19. Jahrhunderts zuriickverfolgen lasst. Haufig wird dies als Ausbreitung eines
weuropdischen“ oder ,westlichen“ Religionsverstdndnisses beschrieben. Die Glo-
balitdt von ,Religion“ erscheint so als Ergebnis eines Prozesses, in dem ein zu-
néchst in Europa gebildeter, am Christentum orientierter Religionshegriff welt-
weite Verwendung gefunden hat (vgl. Matthes 1993, 28).

Im Gegensatz dazu ist unter dem Stichwort Globale Religionsgeschichte in
den letzten zwei Jahrzehnten in der Religionswissenschaft ein Ansatz entstanden,
der versucht, diese heutige Globalitdt von ,Religion“ auf eine globale Verflech-
tungsgeschichte zuriickzuftiihren (vgl. auch Bretfeld 2012, 427; Stausberg 2012,
36-38; Winter in diesem Band). Ziel ist ein detailliertes Nachvollziehen der Etab-
lierung eines ,globalen Religionsdiskurses“ (Hermann 2016), beispielsweise auf
Basis einer diskurstheoretischen, poststrukturalistischen und genealogischen
Herangehensweise (vgl. Maltese und Strube 2021). In diesem Sinne lasst sich Glo-
bale Religionsgeschichte mit dem Ansatz der multiple secularities vergleichen
(Kleine und Wohlrab-Sahr 2021; DrefSler in diesem Band), der sich ebenfalls um
eine global orientierte, theoretische wie historische Beschreibung der Grenzzie-
hungen von ,Religion“ bemiiht.

1 Geschichte in globaler Perspektive

Die Globale Religionsgeschichte nimmt Anregungen aus der Geschichtswissen-
schaft auf, in der sich tiber die letzten zwanzig Jahre Globalgeschichte als eigen-

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-032


https://doi.org/10.1515/9783111458892-032

354 —— Adrian Hermann

standiges Feld etabliert hat. Diese kann als Versuch verstanden werden, die vor-
herrschende Orientierung historischer Darstellungen an den modernen National-
staaten und den damit oftmals einhergehenden Eurozentrismus zu iilberwinden
(Conrad 2013; Wenzlhuemer 2017). Wie schon der Untertitel von Christopher
A. Baylys The Birth of the Modern World, 1780-1914: Global Connections and Com-
parisons erkennen lasst, eines Klassikers der neueren Globalgeschichte, der auch
den ,Weltreichen der Religion“ ein lesenswertes Kapitel widmet (2004, 325-65),
fokussiert diese Perspektive auf globale Verbindungen und Vergleiche (siehe Ber-
gunder in diesem Band). So wird untersucht, ,wie durch das Handeln von Men-
schen globale Verbindungen entstehen und wie diese wiederum auf das Denken,
Fiithlen und Handeln von Menschen zuriickwirken“ (Wenzlhuemer 2017, 20). Fir
eine Beschiftigung mit der ,Verflechtung der Welt“ (Conrad 2013, 9) stellt die Glo-
balgeschichte verschiedene begriffliche und theoretische Instrumente bereit.

Als ,Bausteine fiir jede Form von Kontakt, Austausch und Vernetzung® sind
globale Verbindungen die ,grundlegende[n] Untersuchungseinheiten® globalhisto-
rischer Forschung. Sie konnen auf die Art und Weise ihrer Entstehung und auf
ihre Bedeutung fir historische Akteure hin befragt werden (Wenzlhuemer 2017,
39-40). Der Begriff des Akteurs verweist darauf, dass Menschen stets tiber kon-
textspezifische ,Handlungskapazitdten und -grenzen“ verfligen (Wenzlhuemer
2017, 145). Historische Akteure stellen Verbindungen her, nutzen und verdndern
diese, oder lassen sie wieder abbrechen. Sie sind ,Scharniere in globalen Verbin-
dungszusammenhdngen“ (Wenzlhuemer 2017, 148-149; fir eine akteursfokus-
sierte Darstellung globaler Religionsgeschichte des 20. Jahrhunderts aus religions-
wissenschaftlicher Sicht vgl. Stausberg 2020).

Raum und Zeit sind grundlegende Kategorien menschlicher Weltordnung,
deren Verdichtung ein wichtiger Aspekt von Globalisierungsprozessen ist (Harvey
1989, 240). Die Globalgeschichte interessiert sich fiir Raum und Zeit somit nicht
als fixe Grofien, sondern als soziokulturell hergestellte und verdnderliche Bezie-
hungen zwischen ,Akteuren, Objekten, Ideen oder Ereignissen“ (Wenzlhuemer
2017, 113). In den Blick kommt so die Verdnderung von Zeit- und Raumwahrneh-
mungen durch den Wandel von Verbindungsmustern.

Akteure sind dartiiber hinaus in Strukturen eingebettet, die ihre Handlungs-
fahigkeit ,einschranken, leiten oder anderweitig beeinflussen kénnen®, diese
aber ,gleichzeitig auch mit erschaffen (Wenzlhuemer 2017, 187). Materielle Infra-
strukturen, ,die bestimmte [...] Handlungen erst méglich machen oder deutlich
erleichtern“ (Wenzlhuemer 2017, 192) und globalen Verbindungen oftmals zu-
grunde liegen, konnen ,Strafien, Eisenbahnen oder Telegrafenkabel“ sein (Wenzl-
huemer 2017, 192), aber auch das Postsystem zum Austausch von Biichern, Zeitun-
gen und Zeitschriften (vgl. Frost 2004, 79-90).



1V.6 Globale Religionsgeschichte = 355

Der Transit als ,Zeit und [...] Raum des Dazwischen“ erinnert daran, globale
Verbindungen ,nicht als [...] neutrale Zwischenglieder verstehen, sondern eher
als Mediatoren®. Verbindungen stellen nicht nur Kontakte zwischen ihren End-
punkten her (etwa zwischen Hafenstddten), sondern lassen sich, wie im Fall von
Schiffsreisen, selbst als ,historische Schaupldtze“ analysieren (Wenzlhuemer
2017, 222-23). Ahnlich kann die Presse in ihrer Rolle als massenmedialer ,Media-
tor“ ein bedeutender Gegenstand globalhistorischer Forschung sein, wie ich im
Folgenden zeigen mochte.

Als Reservoir weitergehender theoretischer Reflexionen und methodischer
Pramissen dienen der Globalgeschichte zahlreiche global orientierte soziologische
und geschichtswissenschaftliche Ansdtze (Weltsystemtheorie, Globalisierungs-
theorie, Weltgesellschaftstheorie) sowie Debatten in den postkolonialen Studien
(Conrad 2013, 112-35).

Die Religionswissenschaftler Giovanni Maltese und Julian Strube (2021, 244)
betonen im Anschluss an geschichtstheoretische Uberlegungen Michel Foucaults,
dass globalgeschichtliche Studien von einem in der Gegenwart verankerten und
explizit benannten Erkenntnisinteresse ausgehen sollten. Die Globale Religionsge-
schichte im hier vorgestellten Verstindnis wéhlt den heutigen weltweiten Ge-
brauch von ,Religion“ als diesen Ausgangspunkt. Als ,genealogische[r] Ansatz“
sieht sie ihre Aufgabe in einer kritischen Historisierung gegenwaértiger Selbstver-
standlichkeiten (Bergunder 2020, 68).

2 Globale Religionsgeschichte

Als religionswissenschaftlicher Ansatz hat sich die Globale Religionsgeschichte
aus unterschiedlichen theoretischen und religionshistorischen Forschungsan-
strengungen entwickelt. Zu diesen gehdren unter anderem Karenina Kollmar-
Paulenz’ Forschung zu mongolischen Religionsbegriffen (2007, 2012), meine eige-
nen von dem Religionswissenschaftler Burkhard Gladigow und dem Soziologen
Niklas Luhmann angeregten Beitrdge (Hermann 2011, 2021), der poststrukturalisti-
sche religionswissenschaftliche Ansatz Michael Bergunders (2011, 2020), Christoph
Kleines (2010) Uberlegungen zur auRereuropiischen Religionsgeschichte sowie
das Bochumer Kolleg ,Dynamiken der Religionsgeschichte zwischen Asien und
Europa“ (Krech 2012; vgl. Strube 2024a). Aus diesen Anféngen hat sich eine breite
religionswissenschaftliche Debatte formiert (vgl. Strube 2024b). Globale Religions-
geschichte ist damit — neben der Religionsédsthetik (Koch und Wilkens 2020) —
einer der wenigen gegenwartigen fachiibergreifenden Diskussionszusammen-
hénge in der (deutschsprachigen) Religionswissenschaft.



356 = Adrian Hermann

Das Interesse flir die globalen Verbindungen, welche die weltweite An-
schlussfahigkeit von ,Religion“ hervorgebracht haben, reagiert auf vielfaltige Kri-
tik an einer analytischen Verwendung des Religionsbegriffs. Dies sind zum einen
Arbeiten zur Geschichte von ,Religion“, welche die européische Genese dieses Be-
griffs betonen (Wagner 1986; Feil 2000). Zum anderen eine Fundamentalkritik,
welche jede Verwendung des Religionsbegriffs zur Bezeichnung von Phdnomenen
in auflereuropdischen Kulturen als ,religionswissenschaftliche Ideologie“ be-
schreibt (Fitzgerald 2000). ,Religion“ erscheint hier als westliches Konzept, fir
das es, wie es beispielsweise in einer prominenten Einfiihrung in die Religionswis-
senschaft heifdt, innerhalb asiatischer Kulturen ,kein begriffliches Aquivalent“
gébe (Kippenberg und von Stuckrad 2003, 41). Gleichzeitig wird aber konstatiert,
dass seit dem 19. Jahrhundert Begriffe wie ,Hinduismus“ oder ,Buddhismus“ als
Beschreibung von ,Religionen® auch in Asien Anklang gefunden héatten (Kippen-
berg und von Stuckrad 2003, 47). Diese ,Erfindung der Weltreligionen“ (Masu-
zawa 2005; Alberts in diesem Band) ist dann insbesondere seit den 2000er Jahren
Thema zahlreicher Studien, wobei der Fokus zundchst auf der Beschaftigung mit
orientalistischen Religionsdiskursen in europdischen Sprachen liegt (King 1999).
Verantwortlich gemacht fiir diese ,Erfindung“ werden also zundchst westliche
Akteure. Gleichzeitig wird zunehmend festgestellt, dass ,Religion“ als Konzept
spatestens seit dem 19. Jahrhundert auch unter hinduistischen, buddhistischen
oder islamischen Intellektuellen breiten Anklang gefunden habe. Beschrieben als
Ubernahme westlicher Vorstellungen von ,Religion®, ,Hinduismus“, ,Buddhis-
mus*, oder ,Islam® durch asiatische Akteure wird dies dann aber als Teil kolonia-
ler ,epistemologischer Gewalt“ interpretiert (vgl. Bergunder 2020, 62-65; Strube
in diesem Band).

Die Globale Religionsgeschichte stellt all dem ein Programm gegentiber, das
diese auf einem ,regionalisierten Ursprungsdenken“ beruhende Vorstellung von
einem ,westlichen Religionsbegriff“ mithilfe einer globalen Verflechtungsge-
schichte tiberwinden mdchte (Bergunder 2020, 52, 130). Statt von einer regionalen
Entstehung von ,Religion“ in Europa bzw. im Westen auszugehen und einer
daran dann anschlieflenden weltweiten Verbreitung, wird ,Religion“ in Uberwin-
dung dieses ,strukturellen Eurozentrismus“ als ein ,konstitutiv globale[r] Allge-
meinbegriff“ verstanden, dessen globale Geschichte das ,Ergebnis einer kom-
plexen Verflechtungsgeschichte zwischen lokalen und globalen Diskursen® ist
(Bergunder 2020, 60, 67, 73; 2012). An die Stelle der Vorstellung, dass ,der Begriff
,Religion‘ der ausschliefSliche Besitz der europdischen Zivilisation gewesen ist“
(Tenbruck 1993, 37; vgl. fiir eine Gegendarstellung Rezania in diesem Band) tritt
so eine Globalgeschichte von ,Religion“. Europas Geschichte ist nicht autonom,
sondern ist konstitutiv mit der restlichen Welt verflochten (Winter; Suarsana in
diesem Band). ,Religion®, ebenso wie auch das ,,Christentum, haben eine globale



1V.6 Globale Religionsgeschichte =— 357

Geschichte, die gemeinsam mit derjenigen von ,Hinduismus®, ,Buddhismus“ und
sIslam*“ als Resultat globaler Verflechtungen beschrieben werden muss. In glei-
chem MafSe verbunden ist die Geschichte von ,Religion“ mit der Globalgeschichte
anderer Allgemeinbegriffe. Grenzziehungen etwa zwischen ,Religion“ und , Wis-
senschaft” bzw. das Bestreiten solcher Grenzen sind ebenfalls Teil dieser globalen
Geschichte (Bergunder 2020, 76; Stausbherg 2020, 672-76).

In diesem Sinne sind die mit ,Religion“ einhergehenden Unterscheidungsbil-
dungen ein wichtiger Aspekt dieses Programms, ebenso sowie die ,translinguale
Praxis“, durch die sich in den meisten Sprachen der Welt Begriffe fiir ,Religion“
etabliert haben (vgl. Hermann 2016, 104-111; als Fallstudie siehe Bachmann 2021).
Wichtig ist dabei, dass sich die Globale Religionsgeschichte trotz des prominenten
Bezugs auf diskurstheoretische Uberlegungen nicht auf eine Begriffsgeschichte
beschrénkt, sondern ,Religion“ in all ihren Materialisierungen behandelt (Mal-
tese und Strube 2021, 236).

Innerhalb der Debatte um eine Globale Religionsgeschichte haben Religion-
swissenschaftlerinnen in den letzten Jahren unterschiedliche Programme vorge-
schlagen (Bergunder 2020; Stausberg 2020; Kollmar-Paulenz 2024; Kleine 2024).
Parallel ist der verflechtungsgeschichtliche Ansatz in einer Vielzahl von Studien
zu Asien und Afrika erprobt worden (zum Beispiel Albrecht, Bachmann und
Kirchner 2024; fiir eine Ubersicht siehe Strube 2024b; siehe auch Schrode und
Spies; Suarsana; Maltese; Strube; Winter; Beinhauer-Kohler in diesem Band). Auf-
fallig ist dabei, dass das Quellenmaterial der Studien, die sich mit dem 19. und
frithen 20. Jahrhundert befassen, oftmals aus lokalen Zeitungen und Zeitschriften
stammt.

3 Zeitschriften als Medium der Globalen
Religionsgeschichte

Auch wenn sich die Globale Religionsgeschichte keineswegs auf eine Beschéfti-
gung mit dem 19. und 20. Jahrhundert beschrankt (Bergunder 2024, 63; Winter in
diesem Band), ist dieser Zeitraum fiir die Formierung des globalen Religionsdis-
kurses von entscheidender Bedeutung. Zeitungen und Zeitschriften waren hierfiir
ein wichtiges Medium, deren zunehmender transregionaler und transkontinenta-
ler Austausch per Post (insbesondere nach Griindung des Weltpostvereins 1874)
tiefgreifende Verdnderungen der ,Informationsékonomie“ ausldste (Frost 2004).
Laut Benedict Anderson ([1983] 1996) konstituieren sich in diesem Zeitraum
die modernen Nationalstaaten als ,vorgestellte Gemeinschaften“ (Englisch: ,ima-
gined communities“) unter anderem uber ihre Nationalsprachen, die Gleichzeitig-



358 = Adrian Hermann

keit taglicher Zeitungslektiire und andere ,kommunikative Netze“ (Mergel 2005,
283-284). Ahnliches gilt auch fiir die sogenannten Weltreligionen, die zeitgleich
beginnen, sich in neuer Weise als weltumspannende Gemeinschaften von ,Chris-
ten®, ,Buddhisten®, oder ,,Hindus“ zu verstehen (Bayly 2004, 357-59). Von lokalen
Intellektuellen herausgegebene Zeitungen und Zeitschriften spielen dabei tiberall
auf der Welt eine wichtige Rolle. In ihnen werden die den globalen Religionsdis-
kurs pragenden ,Unterscheidungen der Religion“ (Hermann 2016) verhandelt:
zwischen den ,Religionen (wie ,Buddhismus“ oder ,Christentum¢®), zwischen
»Religion“ und anderen Gesellschaftsbereichen (wie ,Wissenschaft“ oder ,Poli-
tik“), sowie zwischen ,Religion“ und ihren Gegeniibern (wie ,Magie“ oder ,Aber-
glaube®; Cyranka in diesem Band). So wie Schiffsreisen Kontinente verbinden,
verdichten Zeitungen und Zeitschriften Raum und Zeit und etablieren als Media-
toren globale Verbindungen in einer durch den zunehmenden postalischen Aus-
tausch ermdglichten, neuartigen kolonialen Offentlichkeit (Frost 2004). Als
y,Imaginationsraum und Anschauungsmaterial der Gesellschaft“ (Scheiding und
Fazli 2023, 14) konnen sie als Objekte des Transits untersucht werden und sind
(auch) Medium der Globalen Religionsgeschichte.

3.1 Die Christliche Welt und die ,Religionen der Erde“

Von 1887 bis 1941 erschien in Leipzig die Christliche Welt als wichtiges o6ffentli-
ches Forum des sogenannten ,Kulturprotestantismus“ (Schmidt-Rost 1992). In
einem Artikel vom Herbst 1889 nimmt der sdchsische Pfarrer Ernst G. Steude
(1852-1907) eine ,Vergleichung des Christentums mit den Religionen der Erde“
vor (Steude 1889, 651-52). Er tut dies unter dem Eindruck, der ,Fehdehandschuh“
sei ,den Anhdngern des Christentums von Bekennern heidnischer Religionen hin-
geworfen“ worden und reagiert auf eine globale Nachrichtenlage: Zeitungsbe-
richte tiber eine in Kalkutta 1870 gehaltene Vorlesung tiber die Vorziige des Hin-
duismus, eine 1875 in deutscher Ubersetzung erschienene, das Christentum
kritisierende Schrift eines japanischen Buddhisten, einen 1878 von einem ,Hindu
in Leipzig vor zahlreicher Zuhorerschaft und nicht ohne Beifall“ gehaltenen Vor-
trag uber ,Buddhismus und Christentum* sowie die weite Verbreitung von zu-
néchst auf Ceylon und spater auch in Deutschland publizierten buddhistischen
Katechismen (Steude 1889, 651).

Steude beschreibt das ,Wesen der Religion“ als ,Erlosungshoffnung und Se-
ligkeitsgewifSheit“ angesichts einer unbefriedigenden Welt. Dies dient als ,Maf3-
stab“ einer Bewertung der ,Religionen der Erde“ (Steude 1889, 654). Behandelt
werden unter anderem Hinduismus, Buddhismus und Islam, bevor dann das



1V.6 Globale Religionsgeschichte =—— 359

Christentum als ,die Religion“ dargestellt wird, die ,alle die Vorztige der [...] gro-
f3en Religionen® vereinige (Steude 1889, 693).

Besondere ,Herausforderungen“ sieht Steude (1889, 651-652) in einer oftmals
behaupteten ,Uebereinstimmung der uralten buddhistischen Religion mit den Re-
sultaten der modernen Naturwissenschaft“. Das Christentum sei fir den ,Kampf-
platz“ allerdings gut geriistet, auch aufgrund der ,Arbeiten der allgemeinen Reli-
gionswissenschaft in den letzten Jahrzehnten®.

Mit seiner Bestimmung des ,Christentums“ als ,Religion“ unter ,Religionen“
in Reaktion auf Nachrichten und Publikationen aus aller Welt wie auch in Auf-
nahme der Debatte um das Verhaltnis von ,Religion“ und ,,Wissenschaft tragt
Steude zur ,,Geburt des ,Christentums‘ als ,Religion‘“ bei (vgl. Thurner 2021; Suars-
ana in diesem Band). Ein solches ,,Christentum® findet sich aber nicht nur in die-
ser deutschen Zeitschrift, sondern um 1900 ebenso etwa auf den Philippinen.

3.2 Ein ,modernes“ Christentum auf den Philippinen

In Manila erschien 1903/04 mit der Iglesia Filipina Independiente: Revista Catolica
die Zeitschrift einer neu gegriindeten Rom-unabhéngigen Kirche (der IFI). Im De-
zember 1903 ruhmt sie ,die modernen Ausbildungsmethoden unserer Kirche, die
auf freiem Urteilsvermégen und der Ermutigung [...] zum Studium der Religion
beruhen®. Gelobt wird insbesondere Santiago Fonacier (1885-1977), ein junger
philippinischer Priester, der spater bis ins hochste Bischofsamt der IFI aufstieg:
»er kennt nicht nur die Werke des HL. Thomas von Aquin, Hl. Augustinus, [...] [Mi-
guel] Mir [y Noguera], [...] und anderer Genies des Romanismus, sondern auch
den Spiritismus, Brahmanismus, japanischen Buddhismus, Mahometanismus,
und andere grofle fremde Religionen; und rationalistische Autoren wie Voltaire,
Renan, Flammaridn etc“ (de los Reyes 1903; alle Ubersetzungen A.H.; zur IFI siehe
Koschorke et al. 2018, 53-62).

Fonacier beschreibt ,[a]lle ernsthaft bezeugten Religionen“ als ,gut“. So sei,
stellt er vergleichend fest, der ,Brahmanismus [...] ein Vorfahre dessen, was ihr
jetzt als die einzig gute Religion betrachtet“ und ,sogar die Religionen der moros
(Mohammedaner) und der Chinesen verfiigen tiber eine bewundernswerte
Moral“ (Fonacier 1903).

Im gleichen Text greift er das Verhéltnis von ,Religion“ und ,Wissenschaft“
auf und hebt hervor, dass die IFI zu einer Auseinandersetzung nicht nur mit den
sReligionen®, sondern auch mit dem ,Positivismus, Pantheismus, Darwinismus*
anrege. Man solle sich mit ,wissenschaftlichen Erkenntnissen“ befassen, ,die
durch den modernen Fortschritt gewonnen werden®, so wie der Jesuit Miguel Mir



360 —— Adrian Hermann

y Noguera dies in ,seinem hervorragenden Buch ,Harmonien zwischen Religion
and Wissenschaft*“ tue (Fonacier 1903; vgl. Mir y Noguera 1881).

Auf den Philippinen um 1900 ist diese Zeitschrift somit Medium einer Diskus-
sion um ,Religion(en)“ und deren Verhaltnis zur ,Wissenschaft“ vor dem Hinter-
grund globaler Verbindungen, wie auch der Verweis auf Mir y Nogueras Buch er-
kennen lésst. Dieses ist seinerseits Teil der spanischen Rezeptionsgeschichte eines
im 19. Jahrhundert weit verbreiteten Buchs zum Verhéltnis von ,Religion“ und
,Wissenschaft“ (Draper 1874; vgl. Mayordomo 1985). Als Teil einer globalen Abset-
zungshewegung von Rom stand die IFI unter anderem im Briefkontakt mit den
»Independent Catholics“ auf Sri Lanka (Koschorke et al. 2018, 198), wo ebenfalls
offentlich tuber ,Religion(en)“ wie auch tber ,Wissenschaft“ diskutiert wurde.

3.3 Der Buddhismus der Maha Bodhi Society

Auf Sri Lanka waren in Reaktion auf den britischen Kolonialismus und intensi-
vierte christliche Missionsbestrebungen zur Mitte des 19. Jahrhunderts buddhisti-
sche Erneuerungshewegungen entstanden, die oftmals als ,buddhistischer Moder-
nismus“ bezeichnet werden (Freiberger und Kleine 2011, 417-24; kritisch dazu
Blackburn 2011). Die zunehmende Verbreitung von Druckerzeugnissen (Flug-
schriften, Blicher und Zeitschriften), zundchst von christlicher und spater auch
von buddhistischer Seite, spielte dabei eine entscheidende Rolle. Seit den 1880er
Jahren beeinflussten Aktivitdten der Theosophischen Gesellschaft sowie der bud-
dhistische Intellektuelle Anagarika Dharmapala (1864-1933) die weitere Entwick-
lung mafigeblich (Kemper 2015; Stausberg 2020, 121-38). Wie auch Steude in der
Christlichen Welt wahrnimmt, war 1881 ein von dem Theosophen Henry S. Olcott
(1832-1907) zusammengestellter Buddhist Catechism erschienen, der schnell in
zahlreiche Sprachen ubersetzt wurde. Dharmapala griindete 1892 als Teil seiner
Bestrebungen, den Buddhismus zurtick nach Indien zu bringen, die Zeitschrift
Journal of the Maha Bodhi Society and the United Buddhist World. Seine Beitrige
verglichen den ,Buddhismus“ mit anderen ,Religionen“ und stellten dessen Ver-
einbarkeit mit der modernen ,Wissenschaft“ heraus (Kemper 2015, 426). Die Zeit-
schrift trug auch zu denjenigen globalen Verbindungen bei, die Dharmapala eine
Einladung zum ,Weltparlament der Religionen“ in Chicago 1893 bescherten (Amu-
nugama 2019, 10-11).

Unterstiitzt wurden buddhistische Druckaktivitdten auf Sri Lanka auch aus
Siam (dem heutigen Thailand). Als Teil eines regen Austauschs tiber den Verlauf
des 19. Jahrhunderts lief$ Konig Rama IV. im Jahr 1862 eine Druckerpresse als Ge-
schenk nach Sri Lanka bringen (Wickramasinghe 2014, 64).



1V.6 Globale Religionsgeschichte =—— 361

3.4 Christentum, Buddhismus und Wissenschaft im Bangkok
Recorder

Im 19. Jahrhundert etablierte sich in Thailand der ,Buddhismus“ als nationale
»Religion“ (Streicher und Hermann 2019). Einen wichtigen Kontext bildete die zu-
nehmende Prasenz christlicher Missionare, vor allem aber die Griindung eines
modernistischen Reformordens durch den buddhistischen Ménch Mongkut
(1804-1868) (Trakulhun 2024, 27-32).

In dem Mitte des 19. Jahrhunderts vom amerikanischen protestantischen Mis-
sionar Dan Beach Bradley (1804-1873) herausgegebenen Bangkok Recorder er-
schienen Artikel tber wissenschaftliche wie politische Themen. Die Zeitung
diente in den 1860er Jahren aber auch als Forum einer Auseinandersetzung zwi-
schen ,Buddhismus“ und ,Christentum®. Fiir Bradley bildeten Christentum, Libe-
ralismus und der technologische Fortschritt die Grundlage moderner Zivilisation,
wohingegen der Buddhismus die wissenschaftliche Neugier behindere. Der mitt-
lerweile zum Konig Rama IV. gekronte Mongkut antwortete im Bangkok Recorder,
indem er die enge Verkniipfung zwischen ,,Christentum“ und ,Wissenschaft“ be-
stritt und den ,Buddhismus“ als herausfordernde und komplexe Lehre vertei-
digte (Trakulhun 2024, 114-18).

Eingang fanden diese Debatten auch in ein 1867 in Siam gedruckten Buch
eines engen Vertrauten Mongkuts. Eine Teiliibersetzung dieser Ansichten eines
,modernen Buddhisten“ erschien nicht nur in London (Alabaster 1870), sondern
wurde im Marz 1870 unter dem Titel ,Ein siamesischer Minister tiber Christen-
tum und Buddhismus“ auch in der Beilage der Miinchner Allgemeinen Zeitung ab-
gedruckt (Trakulhun 2024, 144). So fand die siamesische Debatte tiber Christen-
tum, Buddhismus und Wissenschaft vielfdltige Resonanzen auch in Europa,
vermittelt iber eine Zeitungsbeilage als Medium globaler Verbindung.

3.5 Eine Globalgeschichte von ,Wissenschaft“ und ,,Religion“?

Wie wir gesehen haben, stehen um 1900 Auseinandersetzungen mit ,Religion“ in
Zeitungen und Zeitschriften in Deutschland, auf den Philippinen, in Sri Lanka
und in Thailand in einem globalen Kontext gegenseitiger Wahrnehmungen und
Verbindungen. Sie werden unter anderem anhand von Unterscheidungen zwi-
schen verschiedenen ,Religionen“ sowie zwischen ,Religion“ und ,Wissenschaft*
geflihrt. Der Ansatz der Globalen Religionsgeschichte ermdglicht uns, diese Ver-
flechtungen zu rekonstruieren und damit zu einer Antwort auf die Frage beizu-
tragen, wie sich das Sprechen von ,Religion“ weltweit als Selbstverstandlichkeit
etabliert hat. Zu den zukiinftigen Herausforderungen in der Umsetzung dieses



362 =—— Adrian Hermann

Programms gehort es, sozial- und mediengeschichtliche Aspekte starker in den
Blick zu nehmen und inshesondere das Zusammenspiel verschiedener Ungleich-
heitsdimensionen (wie Geschlecht, Rasse [race], Klasse; vgl. Maltese in diesem
Band) zu bertuicksichtigen, welche die Identitaten der Akteure pragen.

Literatur

Alabaster, Henry. 1870. The Modern Buddhist. London: Triibner.

Albrecht, Jessica A., Judith Bachmann und Anna Kirchner. 2024. ,Geschlecht, Religion und Nation in
globalen Verflechtungen.“ Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 32:34-55.

Amunugama, Sarath. 2019. The Lion’s Roar: Anagarika Dharmapala and the Making of Modern
Buddhism. Oxford: Oxford University Press.

Anderson, Benedict. [1983] 1996. Die Erfindung der Nation: Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts.
Ubers. v. Benedikt Burkard und C. Miinz. Mit einem Nachwort von Thomas Mergel. Frankfurt:
Campus.

Bachmann, Judith. 2021. Hexerei in Nigeria zwischen Christentum, Islam und traditionellen Praktiken:
Globale Verflechtungen und lokale Positionierungen bei den Yoruba. Baden-Baden: Nomos.

Bayly, Christopher A. 2004. The Birth of the Modern World, 1780-1914: Global Connections and
Comparisons. Oxford: Blackwell.

Bergunder, Michael. 2011. ,Was ist Religion?“ Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 19:3-55.

Bergunder, Michael. 2020. ,Umkémpfte Historisierung: Die Zwillingsgeburt von ,Religion‘ und
,Esoterik‘ in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts und das Programm einer globalen
Religionsgeschichte.“ In Wissen um Religion: Erkenntnis - Interesse: Epistemologie und Episteme in
Religionswissenschaft und Interkultureller Theologie, hg. v. Klaus Hock, 47-131. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt.

Bergunder, Michael. 2024. ,,Encounters of the Brahmanical Sanskrit Tradition with Persian
Scholarship in the Mughal Empire.“ Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in
Contemporary Society 10:56-85.

Blackburn, Anne M. 2011. ,,,Buddhist Revival‘ and the ,Work of Culture®in Sri Lanka, Past and
Present. In The Anthropologist and the Native, hg. v. H. L. Seneviratne, 221-246. London: Anthem
Press.

Bretfeld, Sven. 2012. ,Dynamiken der Religionsgeschichte: Lokale und translokale Verflechtungen.“
In Religionswissenschaft, hg. v. Michael Stausberg, 423-433. Berlin: de Gruyter. https://doi.org/
10.1515/9783110258936.423

Conrad, Sebastian. 2013. Globalgeschichte: Eine Einfiihrung. Minchen: C.H. Beck.

de los Reyes, Isabelo. 1903. ,Ventajas de la libertad.“ Iglesia Filipina Independiente: Revista
Catolica 11:43.

Draper, John W. 1874. History of the Conflict Between Religion and Science. New York: Appleton.

Feil, Ernst, Hg. 2000. Streitfall ,,Religion*: Diskussionen zur Bestimmung und Abgrenzung des
Religionsbegriffs. Miinster: Lit.

Fitzgerald, Timothy. 2000. The Ideology of Religious Studies. New York: Oxford University Press.

Fonacier, Santiago. 1903. ,Todas las religiones sinceramente profesadas son buenas.“ Iglesia Filipina
Independiente: Revista Catolica 8:29-30.


https://doi.org/10.1515/9783110258936.423
https://doi.org/10.1515/9783110258936.423

1V.6 Globale Religionsgeschichte =—— 363

Freiberger, Oliver und Christoph Kleine. 2011. Buddhismus: Handbuch und kritische Einfiihrung.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Frost, Mark R. 2004. ,Asia’s Maritime Networks and the Colonial Public Sphere, 1840-1920.“ New
Zealand Journal of Asian Studies 6:63-94.

Harvey, David. 1989. The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of Cultural Change.
Cambridge: Blackwell.

Hermann, Adrian. 2011. ,Buddhist Modernism in 19th Century Siam and the Discourse of Scientific
Buddhism: Towards a Global History of ,Religion‘.“ Journal of the SSEASR 5:37-57.

Hermann, Adrian. 2016. ,Distinctions of Religion: The Search for Equivalents of ,Religion‘ and the
Challenge of Theorizing a ,Global Discourse of Religion‘.“ In Making Religion: Theory and Practice
in the Discursive Study of Religion, hg. v. Frans Wijsen und Kocku von Stuckrad, 97-124. Leiden:
Brill.

Hermann, Adrian. 2021. ,,European History of Religion, Global History of Religion. In Religion in
Culture - Culture in Religion: Burkhard Gladigow’s Contribution to Shifting Paradigms in the Study of
Religion, hg. v. Christoph Auffarth, Alexandra Grieser und Anne Koch, 237-268. Tubingen:
Tibingen University Press.

Kemper, Steven. 2015. Rescued from the Nation: Anagarika Dharmapala and the Buddhist World.
Chicago: University of Chicago Press.

King, Richard. 1999. Orientalism and Religion: Post-Colonial Theory, India and ,, The Mystic East*. London:
Routledge.

Kippenberg, Hans G. und Kocku von Stuckrad. 2003. Einfiihrung in die Religionswissenschaft:
Gegenstdnde und Begriffe. Miinchen: C.H. Beck.

Kleine, Christoph. 2010. ,Wozu aulRereuropdische Religionsgeschichte?“ Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft 18:3-38.

Kleine, Christoph. 2024. ,From the History of Religions in Asia to a Global History of Religion.“ A9GOS
3:56-63.

Kleine, Christoph und Monika Wohlrab-Sahr. 2021. ,Comparative Secularities: Tracing Social and
Epistemic Structures beyond the Modern West“. Method & Theory in the Study of Religion 32:1-30.

Koch, Anne und Katharina Wilkens. 2020. The Bloomsbury Handbook of the Cultural and Cognitive
Aesthetics of Religion. London: Bloomsbury.

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2007. Zur Ausdifferenzierung eines autonomen Bereichs Religion in
asiatischen Gesellschaften des 17. und 18. Jahrhunderts. Bern.

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2012. ,AuRereuropdische Religionsbegriffe. In Religionswissenschaft, hg.
v. Michael Stausberg, 81-94. Berlin: de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.81

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2024. ,Nga rang gi chos khyod rang gi chos: ,My Religion and Your
Religion? About Some Fundamental Issues in the Global History of Religion.“ Interdisciplinary
Journal for Religion and Transformation in Contemporary Society 10:86-105.

Koschorke, Klaus, Adrian Hermann, Frieder Ludwig und Ciprian Burlacioiu, Hg. 2018. ,,To give publicity
to our thoughts*: Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und die Entstehung einer
transregionalen indigen-christlichen Offentlichkeit. Wiesbaden: Harrassowitz.

Krech, Volkhard. 2012. ,Religious Contacts in Past and Present Times: Aspects of a Research
Programme.“ Religion 42:191-213.

Maltese, Giovanni und Julian Strube. 2021. ,Global Religious History.“ Method & Theory in the Study of
Religion 33:229-257.

Masuzawa, Tomoko. 2005. The Invention of World Religions: Or, How European Universalism Was
Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: University of Chicago Press.


https://doi.org/10.1515/9783110258936.81

364 —— Adrian Hermann

Matthes, Joachim. 1993. ,Was ist anders an anderen Religionen?“ In Religion und Kultur, hg. v. Jérg
Bergmann, Alois Hahn und Thomas Luckmann, 16-30. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Mayordomo, Alejandro. 1985. ,La recepcién en Espafia de la obra de J. W. Draper.“ Historia de la
educacion 4:139-157.

Mergel, Thomas. 2005. ,Benedict Andersons Imagined Communities.“ In Benedict Anderson, Die
Erfindung der Nation, 281-306. Frankfurt am Main: Campus.

Mir y Noguera, Miguel. 1881. Harmonia entre la ciencia y la fe. Madrid: Manuel Tello.

Scheiding, Oliver und Sabina Fazli, Hg. 2023. Handbuch Zeitschriftenforschung. Bielefeld: Transcript.

Schmidt-Rost, Reinhard. 1992. ,,Die Christliche Welt: Eine publizistische Gestalt des
Kulturprotestantismus.“ In Kulturprotestantismus: Beitrdge zu einer Gestalt des modernen
Christentums, hg. v. Hans M. Miiller, 245-257. Gltersloh: Mohn.

Smith, Wilfred C. 1964. The Meaning and End of Religion. New York: Mentor.

Stausberg, Michael. 2012. ,Religion: Begriff, Definitionen, Theorien“. In Religionswissenschaft, hg.
v. Michael Stausberg, 33-47. Berlin: de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.33

Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer: Eine Globalgeschichte der Religionen im 20. Jahrhundert.
Miinchen: C.H. Beck.

Steude, Ernst G. 1889. ,,Die Religionen der Erde und das Christentum.“ Die Christliche Welt 33:651-657,
34:667-672, 35: 691-694.

Streicher, Ruth und Adrian Hermann. 2019. ,,,Religion‘ in Thailand in the 19th Century.“ Companion to
the Study of Secularity. Leipzig University.

Strube, Julian. 2024a. ,Dynamiken des Religionskontakts im Dialog mit verflechtungsgeschichtlichen
Ansétzen der Globalen Religionsgeschichte.“ ASGOS 3:1-6.

Strube, Julian. 2024b. ,Global Religious History and Religious Comparison.“ Interdisciplinary Journal
for Religion and Transformation in Contemporary Society 10:1-30.

Tenbruck, Friedrich H. 1993. ,Die Religion im Maelstrom der Reflexion.“ In Religion und Kultur, hg.
v. J6rg Bergmann, Alois Hahn und Thomas Luckmann, 31-67. Opladen: Westdeutscher Verlag

Thurner, Mathias. 2021. Die Geburt des ,Christentums* als ,Religion‘ am Ende des 19. Jahrhunderts. Berlin:
de Gruyter.

Trakulhun, Sven. 2024. Confronting Christianity: The Protestant Mission and the Buddhist Reform
Movement in Nineteenth-Century Thailand. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Wagner, Falk. 1986. Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und Gegenwart.
Glitersloh: Mohn.

Wenzlhuemer, Roland. 2017. Globalgeschichte schreiben: Eine Einfiihrung in 6 Episoden. Stuttgart: UVK.

Wickramasinghe, Nick. 2014. Metallic Modern: Everyday Machines in Colonial Sri Lanka. New York:
Berghahn.


https://doi.org/10.1515/9783110258936.33

