Franz Winter
II1.5 Religionsgeschichte als Begegnungs-
und Verflechtungsgeschichte

1 Einleitung

Religionswissenschaft ist eine sehr vielschichtige und viele Subbereiche umfas-
sende Disziplin, die sich einem der bedeutendsten Phédnomene der Kulturge-
schichte der Menschheit widmet. Damit ergibt sich ein sehr breites Interessens-
feld, das zum einen die vielen Religionsgeschichten der (grofien und kleinen, der
alteren und jingeren) religiosen Traditionen im Fokus der Forschung, aber nicht
zuletzt auch der Aushildung haben sollte, aber auch einen theoretischen Rahmen
bereitet, der moglichst umfassend den verschiedenen Aspekten von Religionen in
Geschichte und Gegenwart Rechnung tragen sollte. Beide Bereiche, traditionell
mit den Begriffen ,historische“ und ,systematische Religionswissenschaft“ ver-
bunden, sind maglichst gleichwertig zu behandeln (vgl. Figl 2003, bes. 18—-61; Win-
ter 2020; die klassische Darstellung ist Wach 1924, 72-112).

Einer der wichtigsten Erkenntnisse moderner Religionsforschung ist dabei die
Abkehr von jedweder essentialistisch orientierten Betrachtung der verschiedenen
religiosen Traditionen als iiberzeitliche Lehrgebédude, die vorgefertigt und bereits
vollendet vom Himmel fallen. Religionen sind vielmehr in bestdndiger Verande-
rung begriffen und unterschiedlichen Einflussfaktoren ausgesetzt: Neben den viel-
gestaltigen historischen, politischen, sozialen und wirtschaftlichen Rahmenbedin-
gungen kommen dabei inshesondere den Momenten der Begegnung und der dabei
sich erweisenden Dynamiken ein ganz zentrales Moment zu: Religionsgeschichte
ist immer die Geschichte der Begegnung von Religionen gewesen, die auf je sehr
unterschiedliche Art und Weise aufeinander reagierten, miteinander interagierten
oder im Zuge der verschiedenen Begegnungsszenarien in Konfrontation zueinan-
der gerieten (Krech 2012). Der Religionswissenschaftler und -soziologe Martin Riese-
brodt (1948-2014) hat nicht zuletzt gerade deshalb diesem Moment der Begegnun-
gen von Religionen in Vergangenheit und Gegenwart eine ganz zentrale Bedeutung
in seiner religionstheoretischen Schrift Cultus und Heilsversprechen: Eine Theorie
der Religionen zugemessen und zur Basis fiir einen dufSerst interessanten religions-
definitorischen Ansatz gemacht (vgl. vor allem Riesebrodt 2007, 43-63).

All dies sollte man selbstredend mit einem Pladoyer fiir eine moglichst breit
aufgestellte, religionshistorisch informierte Religionswissenschaft verbinden
(vgl. Riipke 2007 und Berner 2020), die auf Basis einer Kompetenz in verschiede-
nen Religionskontexten ganz spezifische Einblicke bieten kann.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-024


https://doi.org/10.1515/9783111458892-024

264 —— Franz Winter

Im Folgenden soll nun an einem konkreten religionshistorischen Beispiel die
Vielschichtigkeit von Begegnungsprozessen eingehend illustriert werden, die inshe-
sondere der Frage noch transkulturellen Kontinuitéten nachgeht. Im Kern wird es
dabei um die Rezeptions- und Interpretationsgeschichte einer religionshistorisch
sehr bedeutsamen Textgruppe aus der indischen Religionsgeschichte gehen, die so-
wohl in einem vom Islam bestimmten Kontext als auch in der européischen Neuzeit
eine ganz spezifische Wahrnehmung erfahren hat. Damit verbindet sich eine Reise
durch Jahrtausende der Religionsgeschichte: Unsere Reise beginnt in der Mitte des
1. Jahrtausends v. Chr. in Indien, fithrt dann an den Hof der Mogulherrscher in Nord-
indien des 17. Jahrhunderts und endet schliefSlich im nachrevolutiondren Frankreich
Anfang des 19. Jahrhunderts. Indien, die islamische Welt und Europa werden auf
diese Weise in einem transhistorischen und transkulturellen Beziehungsdreieck mit-
einander verbunden. Wie in den Schlussbetrachtungen noch néher ausgefiihrt wer-
den wird, reiht sich diese Spezialstudie damit in aktuelle Zugénge zur Religionswis-
senschaft, die sich mit einem ,global“ orientierten Zugriff verbinden.

2 Das Fallbeispiel: die indischen Upanishaden und
ihre Interpretationsgeschichte zwischen Indien,
der islamischen Welt und Europa

Das nun auszufithrende Beispiel geht auf ein bedeutendes Moment der europdi-
schen Wahrnehmung asiatischer Religionen ein, also einem klassischen grofien Be-
gegnungsszenario, das im Folgenden auf mehreren Ebenen betrachtet werden soll.
Im Mittelpunkt steht dabei diejenige Textgruppe, die als Upanishaden bekannt ist:
Das ist die gingige Bezeichnung fiir Texte aus der jiingsten Schicht des altindischen
Veda, einer duflerst umfangreichen Sammlung an formal und inhaltlich sehr ver-
schiedenartigen Texten (Hymnen, Ritualanleitungen, Erzéhltexte, spekulative Trak-
tate). Die Entstehung des Veda selbst reicht bis ins frithe zweite Jahrtausend v. Chr.
zuriick (Witzel und Goto 2007, 429-481) und bis heute kommt ihm fiir die Ge-
schichte der Hindu-Religionen eine ganz zentrale Bedeutung zu (Halbfass 2017).
Den Upanishaden, deren wichtigste Texte um die Mitte des 1. Jahrtausend v. Chr.
entstanden sind und die zu den jiingeren Texten des Veda zdhlen, kommt religions-
historisch eine besondere Stellung zu, weil in ihnen zum Teil das erste Mal funda-
mentale Vorstellungen der sich darauthin entfaltenden Hindu-Religionen formu-
liert und spekulativ durchleuchtet wurden (wie etwa die von einem Kreislauf von
Wiedergeburten, den Menschen zu durchlaufen haben, und den dabei relevanten
Mechanismen, sowie den Mdglichkeiten, sich daraus zu befreien; vgl. Bronkhorst



IIL5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte =—— 265

2007, 118-126, 300-308). Eine gangige Bezeichnung fiir die Upanishaden war deshalb
auch der Begriff vedanta, was wortlich ,Ende des Veda“ bedeutet: Damit bezog man
sich zum einen auf den Platz und die Reihung in den Sammlungen, aber auch auf
die Vorstellung einer inhaltlichen Finalisierung des Veda.

Wichtig ist festzuhalten, dass es sich bei den Upanishaden inhaltlich und formal
um sehr verschiedenartige Texte handelt, in denen auf sehr unterschiedliche Art
und Weise Themen aufbereitet und umkreist werden. Es ist also kein einheitliches
Lehrgebdude, das hier entgegentritt, vielmehr werden die einzelnen Texte in der mo-
dernen indologischen Forschung eingehend kontextualisiert (Decker in diesem
Band) und dementsprechend je fiir sich analysiert (vgl. etwa die jlingste kommen-
tierte Ubersetzung von ausgewéhlten Upanishaden in Slaje 2009; auch Olivelle 1998).

Dem steht nun die Wahrnehmungsgeschichte der Upanishaden gegentiber,
die vielfach abgetrennt von ihrem urspriinglichen Kontext, dem indischen Veda,
présentiert werden (vgl. etwa fir den deutschsprachigen Raum die vielfach auf-
gelegte Ausgabe Thieme 2024). Wie noch zu zeigen sein wird, hat dieser Zugang
zwar schon seine Wurzeln in der indischen Religionsgeschichte, doch ist sie mehr
noch mit der nun zu beschreibenden européischen Rezeption verbunden, die wie-
derum eine faszinierende Vorgeschichte hat.

Diese Wahrnehmungsgeschichte wurde mafigeblich durch eine Veréffentlichung
gepragt, die nicht zuletzt aufgrund ihrer grofSen Bedeutung fiir den deutschen Philo-
sophen Arthur Schopenhauer (1788-1860) eine hohe Bekanntheit erlangte: das unter
dem etwas enigmatisch wirkenden Titel Oupnek’hat, id est secretum tegendum (wort-
lich: ,,Oupnek’hat, das ist das Geheimnis, das gewahrt werden musss“) 1801 und 1802
in zwei Bénden erschienene Buch des franzdsischen Orientalisten Abraham
H. Anquetil-Duperron (1731-1805). Anquetil-Duperron war eine wichtige Mittlerfigur,
dem die erste wissenschaftliche Erfassung des Zoroastrismus zuzuschreiben ist
(Stausberg 1998, Bd. 1, 790-809) und der — seiner Zeit zum Teil weit voraus — ein fri-
her Kritiker des européischen Kolonialismus und der damit verbundenen Wahrneh-
mung asiatischer Kulturen und Religionen war (App 2010, 363—439).

Das Oupnek’hat (das Wort ist iibrigens eine Wiedergabe des persischen upnik-
hat, fir Sanskrit upanisad) ist sein letztes Werk und in seiner Eigendarstellung
eine Art Gipfelpunkt seines Schaffens, in dem noch einmal alle zentralen Aspekte
und Ideen seines Lebens eingeflossen sind. Es bietet nicht nur die erste europdi-
sche Ubersetzung einer Auswahl der indischen Upanishaden (ins Lateinische),
sondern auch eine eingehende Interpretation, die diesen an sich sehr heteroge-
nen Texten eine einheitliche ,Lehre“ zuschreibt. Im ersten Band des Oupnek’hat
wird in einer ausfiihrlichen, dissertatio genannten Einleitung das sogenannte
yorientalische System* (systema orientale, ndmlich der religios-philosophischen
Lehren) beschrieben, das sich aus den Upanishaden herausdestillieren liefse. Sehr
aufwandig werden von Anquetil-Duperron mehrere ,Lehrsétze“ (articuli) dieser



266 —— Franz Winter

propagierten Urlehre rekonstruiert, zu denen beispielsweise der Fokus auf ein
monistisches Prinzip (das ens supremum, das “hdchste Wesen”, ist charakterisiert
als unum, ,das Eine“) oder ein Pladoyer fiir eine Emanationslehre als Entste-
hungsprinzip zihlen. All dies wird mit Zitaten aus der Ubersetzung der Upanisha-
den unterlegt, die mit Verweisen auf Texte unterschiedlicher ,westlicher“ Au-
toren und Traditionen verflochten werden und damit die propagierte
Universalitat dieses Konzeptes unterstreichen sollen. So wird etwa das zentrale
erste Prinzip des ,Einen“ ausflihrlich mit Zitaten aus den ,Einheits“-Hymnen des
spatantiken christlichen Philosophen Synesios von Kyrene (ca. 370-412) belegt.

Besonders hervorgehoben wird zudem die Tatsache, dass mit dem ,Buch® der
Upanishaden eine ultimative Darstellung dieser panasiatisch relevanten und letzt-
endlich auch fiir die westliche Tradition mafgeblichen ,Lehre“ vorliegt. Anquetil-
Duperron rekurriert hier auf diverse frithneuzeitliche Spekulationen tiber vorsintf-
lutliche Weisheitshticher, die schon christliche Missionare im Zuge der ErschliefSung
Asiens mit verschiedenen zentralen Texten der relevanten religiosen Traditionen
identifizierten (vgl. Winter 2018, 43-50). Fiir Anquetil-Duperron ist vollig klar, dass er
nun mit den Upanishaden den ultimativen Weisheitsurtext gefunden hatte, wie er
auch hochst enthusiastisch am Schluss seiner dissertatio feststellt. In der Uberleitung
zur Ubersetzung selbst schreibt er: ,Das héchste Licht selbst (supremum Lumen
ipsum), das ewige Wort (verbum aeternum), die Quelle allen Lichts (omnis luminis
fontem) [...] das werden wir (nun) sehen!“ (Anquetil-Duperron 1801-1802, Bd. 1, cix).

Nun haben die Interpretationspunkte bei aller Verortungsmoglichkeit in spezifi-
schen Tendenzen der frithen européischen Asienrezeption (Winter 2018, 46-50) eine
eindeutige Vorpragung erfahren, die viel mit der Vorlage zu tun hat, die Anquetil-
Duperron verwendete. Er Gbersetzte die Upanishaden nicht aus dem altindischen
Original (das war ihm zur damaligen Zeit noch nicht zugénglich), sondern benutzte
eine persische Ubersetzung. Es handelte sich dabei um das auf den Mogulprinzen
Dara Shukih (1615-1659) zurtickgehende Sirr-i akbar (etwa: ,,das grofite Geheim-
nis“), das um 1657 entstand (d’Onofrio 2020). Dara Shukih war der erstgeborene
Sohn des Mogulherrschers Shah Jahan (1592-1666), unterlag aber in den Nachfolge-
kdmpfen seinem Bruder Aurangzeb (1618-1707) und wurde schliefSlich von diesem
hingerichtet (Faruqui 2015b, 38-45). Einer der Griinde fiir seine Verurteilung war
interessanterweise auch, dass er ein ,Haretiker (mulhid) gewesen ware.

Viel hat dies méglicherweise auch mit seiner lebenslangen Beschaftigung mit
religiosen Themen zu tun, wobei die intensive Auseinandersetzung mit indischer
Religion hervorsticht. Bekanntes Zeugnis dafiir ist der Traktat mit dem Titel
Majma“ al-bahrayn (,Der Zusammenfluss der beiden Ozeane®), der im Jahr 1656
erschien (D’Onofrio und Speziale 2011). Darin versucht Dara Shukah eine Art Zu-
sammenschau der Entsprechungen zwischen islamischer und indischer Religion
und Philosophie systematisch herauszuarbeiten. Unterschiedliche Bereiche wie



IIL5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte =—— 267

Soteriologie, Kosmogonie oder auch Elemente der religiésen (rituellen) Praxis
werden dabei gegentibergestellt, wobei vor allem Elemente der islamischen Sufi-
Tradition auf der einen Seite und verschiedene Konzepte aus indischen Religio-
nen auf der anderen Seite angefiihrt werden. Dabei schreibt er die fiir ihn rele-
vanten Vorstellungen einer Gruppe der sogenannten ,Einheitshekenner Indiens“
(muwahhidan-i Hind) zu und trennt diese betontermafien von der ,normalen* ge-
lebten Realitdt der indischen Religionen ab. Es handelt sich also um einen sehr
elitdren, gleichsam aristokratischen Zugang zur Religionsgeschichte, der sich hier
présentiert (Ernst 2003, 186).

Die Beschaftigung mit den indischen Upanishaden stellt Dara Shukuhs letzte
Veroffentlichung vor seinem frithen Tod dar. Im Sirr-i akbar werden die Upanisha-
den ebenfalls recht freihdndig mit der Lehre von einer ,Einheit“ verbunden, die
mit der islamischen monotheistischen Tradition verbunden wird: Die Quintessenz
der Upanishaden sei nichts anderes als eine Darstellung des zentralen islamischen
Prinzips des tauhid (Einheit Gottes). Darin liegt laut der Darstellung auch der
Grund, warum der Mogulprinz tiberhaupt mit diesem Text in Bertihrung kam. In
der Einleitung zum Sirr-i akbar beschreibt er seine personliche Suche nach dem
Wesen des tauhid, die ihn vom — angesichts seiner muslimischen Sozialisation — na-
heliegenden Ausgangspunkt, dem Koran, tiber weitere in der islamischen Tradition
geschatzte Offenbarungstexte wie etwa die jiidische Tora oder das christliche Evan-
gelium schlieRlich zur indischen Uberlieferungstradition fiihrte (Winter 2018:
36-39, mit Zitaten aus dem Sirr-i akbar). Namentlich werden schliefllich die vier
Biicher des Veda genannt und darin die Upanishaden, in denen Dara Shukih seine
Suche sozusagen abschliefien konnte. Fiir den persischen Mogulprinz ist klar, in
den Upanishaden das bislang gesuchte definitive ,gottliche Wort“ (kalam-i ilahi) ge-
funden zu haben, ja das ,alte Buch Gottes* (kitab-allah-i gadim). Die Texte seien die
»Essenz des Veda“ (khulasa-yi bid) und gleichzeitig die ,Essenz der Einheit Gottes“
(khulasa-yi tauhid), ja das ,Meer des tauhid“ (bahr-i tauhid).

Um nun den Texten einen Platz in der islamischen Tradition zuzuschreiben,
ordnet er die Upanishaden in das Schema der Voroffenbarungen Gottes ein (also
der Offenbarungen vor dem Koran) und schreibt sie niemandem Geringeren als
dem ersten Menschen, Adam, zu, der mit dem indischen Gott Brahma verbunden
wird. Die Upanishaden wéren also nichts weniger als die erste Offenbarung Al-
lahs, die jemals an die Menschen erging.

Zusatzlich bringt Dara Shukth auch Spekulationen um eine Art Urtext der
Offenbarung ins Spiel. Diese entwickelten sich in der islamischen Tradition um kor-
anische Ausdriicke und Begrifflichkeiten wie ,verstecktes Buch® (kitab maknin,
Sure 56,78) oder ,Mutter des Buches“ (umm al-kitab, Sure 43,4; vgl. auch den Aus-
druck ,behiitete Tafeln“, lauh mahfiiz, in Sure 85,22), die er nun mit den Upani-



268 = Franz Winter

shaden identifiziert. Damit wird diesen Texten ein Rang zugeschrieben, der sie
mehr oder minder gleichauf mit dem Koran stellt.

Es muss betont werden, dass seine Uberlegungen in der islamischen Tradi-
tion singuldr blieben, auch im Vergleich zur schon lingeren Geschichte der inter-
essierten Bezugnahmen auf indische Kultur- und Religionsgeschichte, die mit
dem Indienbuch des Universalgelehrten al-Biruni (973-1048) ihren Anfang hatten
(Verdon 2024) und von bedeutenden Gelehrten wie etwa dem persische Geogra-
phen und Historiker al-Gardizi (11. Jahrhundert), dem andalusischen Philosoph
Ibn Hazm (994-1064) oder dem persischen Historiographen al-Shahrastani (1086—
1153) fortgesetzt wurden (Faruqui 2015a, 35; Friedmann 1975).

Im Kontext dieser Ausfithrungen bleibt festzuhalten, dass fiir die Interpreta-
tion des persischen Mogulprinzen der Fokus auf das Prinzip einer Einheit Gottes
und die Vorstellung von der ultimativen Darstellung eben dieses Prinzips in Form
eines konkreten Buches eine zentrale Rolle spielt. Genau darauf rekurriert sein
europaischer Ubersetzer und Folgeinterpret, Anquetil-Duperron, und macht auch
diese Punkte zu einem wichtigen Ausgangspunkt seiner eigenen Interpretationen,
die er allerdings in andere Rahmen einpasst. Die beiden bedeutenden und fiir
ihre jeweiligen kulturellen Kontexte auch ersten Wahrnehmungen des Korpus
der Upanishaden kénnen somit ganz eng miteinander verzahnt werden.

Es kann aber sogar noch weiter gegangen werden, und zwar ausgehend von
der Tatsache, dass die Vorstellung von einem ,Einheits“-Prinzip, das sich in den
Upanishaden nachweisen lief, auch eine spezifische indische Interpretationsge-
schichte zuvor hat. Diese spielte bei der Abfassung des Sirr-i akbar eine grofie
Rolle, weil an dieser Ubertragung brahmanische Gelehrte beteiligt waren, die
ihre Interpretation im Konzert mit den ebenfalls beteiligten muslimischen Sufi-
Gelehrten einbringen konnten (Bergunder 2024; Gandhi 2015). In diesem Zusam-
menhang kann man auch die angesprochene hohe Bedeutung eines ,Buches“ ein-
flihren. Eine Beschéftigung mit der indischen Rezeptionsgeschichte der Upanisha-
den zeigt deutlich, dass deren Bedeutung zwischen dem 14. und dem
15. Jahrhundert anstieg. Im siidindischen Vijayanagara Reich (1336/46-1565), das
sich zeit seiner Existenz mit der Abwehr der immer stirker werdenden muslimi-
schen Reichshildungen im Norden beschéftigt sah, kam es zu einer ausgepréagten
Renaissance und Neuinterpretationen brahmanischer Gelehrsamkeit, die mit einer
starkeren Fokussierung auf die textliche Uberlieferung einherging. All dies fiihrte
letztendlich zur Entfaltung der auf den Philosophen Sarkara (in der Regel ins 7./
8. Jahrhundert datiert) zuriickgehenden Tradition des sogenannten Kevaladvaita-
Vedanta, worin gerade die Upanishaden (gemeinsam tUbrigens mit der Bhagavad-
gita) eine zentrale Bedeutung hatten, weil diese durchgehend unter Bezugnahme
auf das advaita (,Nichtzweiheit“) Konzept interpretiert wurden. Die Herausforde-
rung durch den Islam mit seinem klaren Fokus auf einen Offenbarungstext in



IIL.5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte =—— 269

Form eines Buchs war mdglicherweise ein bedeutsamer Trigger dieser Entwicklun-
gen. Es scheint somit fast die vielbeschworene Ironie der Geschichte zu sein, dass
die hohe Bedeutung, die den Upanishaden in der europdischen Tradition bis heute
zukommt, auf eine muslimische Hochschatzung im Kontext des Mogulreiches zu-
ruckzufiihren ist. Diese ist wiederum Reflex einer Entwicklung, die auf ein Bedro-
hungsszenario reagiert, das sich mit dem Erstarken der muslimischen Reichsbil-
dungen im nordindischen Raum verbindet.

3 Globale Verflechtungsgeschichte,
,Uberreichweiten“ und vergleichbare Konzepte

Das vorangehende Beispiel war ein Versuch, den Interpretationen einer zentralen
Textgruppe der indischen Religionsgeschichte detailliert nachzugehen, die durch
eine faszinierende Transmissionsgeschichte miteinander verzahnt sind. Dabei
stand die detaillierte Analyse der jeweiligen traditions- und religionsspezifischen
Eigenheiten im Vordergrund, ohne dabei die eingangs angesprochenen Konti-
nuitdten aus den Augen zu verlieren. Informierte Kontextualisierung und gleich-
zeitig der Blick fiir grofie, transkulturelle Verbindungslinien sollen sich dabei so-
weit die Waage halten und erganzen (vgl. das Konzept des ,serial contextualism*
bei Armitage 2012).

Insgesamt reiht sich diese Detailstudie damit in neuere Zugénge einer zu-
meist mit dem Begriff ,global“ oder ,globalisiert” verbundenen Betrachtung der
Religionsgeschichte ein. Entgegen einer lange Zeit tiblichen Fokussierung auf ein-
zelne Traditionen werden dabei grofiere Entwicklungsbogen nachgezeichnet, die
auf Basis von detaillierten Mikrostudien die Begegnungsszenarien und Aus-
tauschbewegungen nachzeichnen. Der kleinste gemeinsamer Nenner dieser Kon-
zepte ist die Abkehr von einer eurozentrischen Blickrichtung und das Interesse
fir transkulturelle Verflechtungsmomente, die es im Einzelnen zu studieren
gilt.! In den Geschichtswissenschaften ist dieser Ansatz schon linger présent,
wobei die diversen Konzepte einer ,Globalgeschichte®, oft ndher spezifiziert als
»global history of ideas“ oder ,global(ised) intellectual history”, eine erstaunliche

1 Zum Begriff ,entanglement®, der letztendlich auf die von der postkolonialen Forschungstradi-
tion inspirierten Problematisierungen der eurozentrischen Betrachtungsgeschichte aufiereuro-
paischer Kulturen zuriickgeht und dem in der aktuellen religionsgeschichtlichen Forschung eine
ganz zentrale Bedeutung zukommt, vgl. etwa die diversen Debatten in der Zeitschrift Entangled
Religions. Interdisciplinary Journal for the Study of Religious Contact and Transfer (https://er.
ceres.rub.de).


https://er.ceres.rub.de
https://er.ceres.rub.de

270 = Franz Winter

Bandbreite ergeben und zuweilen etwas beliebig angefiillt werden (zum Trend
allgemein mit durchaus kritischen Anmerkungen vgl. Osterhammel 2015). In der
Religionswissenschaft firmiert dieser Zugang neuerdings zumeist unter der Uber-
schrift ,,globale Religionsgeschichte®, die unterschiedlich definiert wird (vgl. etwa
die Beitrdge in Maltese und Strube 2021 oder Rota und Kirsch 2024; vgl. auch
Stausberg 2020, mit einem Fokus auf das 20. Jahrhundert; sowie Strube und Her-
mann in diesem Band).

Fur das angefiihrte Beispiel bietet sich zudem ein Verweis auf den Begriff der
Uberreichweiten® an, den der Historiker Martin Mulsow in einer jingeren Verof-
fentlichung einfiihrte (Mulsow 2022). Der Begriff selbst ist der Physik entnommen:
Konkret spricht man in der (Radio- und Fernseh-)Funktechnik dann von Uber-
reichweiten®, wenn durch bestimmte Wetterlagen und Druckverhéltnisse ein Sen-
der eine grofsere Reichweite entwickelt, als er normalerweise hatte, und dadurch
gegebenenfalls beim Empfanger die eigentlich relevanten ndher liegenden Sender
iiberlagert. Das fiihrt zu unscharfen, ineinander verschachtelten Frequenzen, die
gleichsam aus beiden Quellen gespeist sind (Mulsow 2022, 17). Damit wird die
Vielschichtigkeit der Austauschprozesse und die Abhéngigkeit von verschiedenar-
tigen kulturhistorischen Konstellationen illustriert, ohne gleichzeitig den Blick
fiir die grofSen Gemeinsamkeiten zu verlieren. Um dies auf das oben eingefiihrte
Beispiel anzuwenden: Man kann die Interpretationslinie Anquetil-Duperrons nur
verstehen, wenn man zum einen die Abhéangigkeit von der persischen Vorlage
und dessen Interpretation im Auge behalt, aber gleichzeitig die Einordnung in
zentrale Fragestellungen seiner eigenen Zeit mitberticksichtigt. Er tibernimmt of-
fensichtlich Interpretationsansatze des Mogulprinzen, etwa die Fokussierung auf
ein ,Einheits“-Prinzip als zentrale Aussage der Upanishaden und die Hochschét-
zung des ,Buch“Charakters, iilberlagert aber diese Vorstellungen mit fiir ihn rele-
vanten Konzepten aus der europdischen Geistesgeschichte und gibt ihnen somit
ein neues Gewand.

Mit der hier vorgestellten Zugangsweise bleibt die konkrete Beschaftigung
mit der Fiille der Religionsgeschichte ein wichtiges Anliegen einer Religionswis-
senschaft, damit eben diese Bereiche nicht den grofien ,tradition“ und ,area stu-
dies“ tiberlassen werden. Damit verbindet sich auch ein Pladoyer fiir die Beschaf-
tigung mit der Fulle und Breite der Religionsgeschichte, die auch in der
Ausbildung kiinftiger Religionswissenschaftler zentral bleiben sollte. Hier sollte
man an einen Satz aus der Griindungsphase der Religionswissenschaft als akade-
mische Disziplin erinnern, der sich in der Introduction to the Science of Religion
von Friedrich M. Miiller findet: ,He who knows one (ndmlich Religionstradition)
knows none“ (Miiller 1873, 16; s. auch Strube in diesem Band)).



IIL5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte =—— 271

Literatur

Anquetil-Duperron, Abraham-Hyacinthe. 1801-1802. Oupnek’hat (id est, Secretum tegendum). 2 Bande.
Strassbourg: Levrault.

App, Urs. 2010. The Birth of Orientalism. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Armitage, David. 2012. ,What’s the Big Idea? Intellectual History and the Longue Durée.“ History of
European Ideas 38 (4):493-507.

Bergunder, Michael. 2024. ,Encounters of the Brahmanical Sanskrit Tradition with Persian
Scholarship in the Mughal Empire: Genealogical Critique and the Relevance of the Pre-colonial
Past in a Global Religious History.“ Journal of Religion and Transformation in Contemporary Society
10:1-30.

Berner, Ulrich. 2020. Religionswissenschaft (historisch orientiert). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bronkhorst, Johannes. 2007. Greater Magadha: Studies in the Culture of Early India. Leiden, Boston:
Brill.

D’Onofrio, Svevo und Fabrizio Speziale. 2011. Muhammad Dara Stkoh: La congiunzione dei due oceani
(Majma ‘al-bahrayn). Piccola Biblioteca Adelphi 610. Milano: Adelphi.

D’Onofrio, Svevo. 2020. ,A Persian commentary to the Upanisads: Dara Sikah’s ,Sirr-i akbar*.“ In
Muslim Cultures in the Indo-Iranian World during the Early-Modern and Modern Periods, hg.

v. Fabrizio Speziale und Denis Hermann, 533-564. Berlin und Boston: De Gruyter.

Ernst, Carl W. 2003. ,,Muslim Studies of Hinduism? A Reconsideration of Arabic and Persian
Translations from Indian Languages.“ Iranian Studies 36:173-195.

Faruqui, Munis D. 2015a. ,Dara Shukoh, Vedanta, and Imperial Succession in Mughal India.“ In
Religious Interactions in Mughal India, hg. v. Vasudha Dalmia und Munis D. Faruqui, 30-64. New
Delhi: Oxford University Press.

Faruqui, Munis D. 2015b. The Princes of the Mughal Empire, 1504-1719. New York: Cambridge
University Press.

Figl, Johann. 2003. ,Religionswissenschaft: Historische Aspekte, heutiges Fachverstandnis und
Religionsbegriff.“ In Handbuch Religionswissenschaft: Religionen und ihre zentralen Themen,
hg. v. Johann Figl, 18-80. Innsbruck und Wien: Tyrolia und Vandenhoeck & Ruprecht.

Friedmann, Yohanan. 1975. ,Medieval Muslim Views of Indian Religions.“ Journal of the American
Oriental Society 95 (2):214-221.

Gandhi, Supriya. 2015. ,The Prince and the Muvahhid: Déra Shikoh and Mughal Engagements with
Vedanta.“ In Religious Interactions in Mughal India, hg. v. Vasudha Dalmia und Munis Daniyal
Faruqui, 65-101. New Delhi: Oxford University Press.

Halbfass, Wilhelm. 2017. ,, The Idea of the Veda and the Identity of Hinduism.“ In Defining Hinduism: A
Reader, hg. v. J. E. Llewellyn, 16-29. London: Taylor and Francis.

Krech, Volkhard. 2012. ,Religious Contacts in Past and Present Times: Aspects of a Research
Programme.* Religion 42 (2):191-213.

Maltese, Giovanni und Julian Strube. Hg. 2021. Global Religious History. Themenheft von Method and
Theory in the Study of Religion 33 (3-4).

Mdiller, Friedrich M. 1873. Introduction to the Science of Religion. London: Longmans, Green and Co.

Mulsow, Martin. 2022. Uberreichweiten: Perspektiven einer globalen Ideengeschichte. Berlin: Suhrkamp.

Olivelle, Patrick. 1998. The Early Upanishads: Annotated Text and Translation. New York: Oxford
University Press.

Osterhammel, Jiirgen. 2015. ,,Globalifizierung der Welt: Denkfiguren der neuen Welt.“ Zeitschrift fiir
Ideengeschichte 9 (1):5-16.



272 =—— Franz Winter

Riesebrodt, Martin. 2007. Cultus und Heilsversprechen: Eine Theorie der Religionen. Miinchen: C.H. Beck.

Rota, Andrea und Anja Kirsch. Hg. 2024. Towards a Global History of Religion. Themenheft von ASGOS:
Perspectives in the Study of Religion 3 (2).

Rupke, J6rg. 2007. Historische Religionswissenschaft: Eine Einfiihrung. Stuttgart: Kohlhammer.

Slaje, Walter, Hg. 2009. Upanischaden: Arkanum des Veda. Durchgesehene und korrigierte
Neuausgabe. Berlin: Verlag der Weltreligionen.

Stausberg, Michael. 1998. Faszination Zarathushtra: Zoroaster und die europdische Religionsgeschichte
der friihen Neuzeit. [Reprint 2016.] Berlin und Boston: De Gruyter.

Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer: Eine Globalgeschichte der Religionen im 20. Jahrhundert.
Minchen: C.H. Beck.

Thieme, Paul, Hg. 2024. Upanishaden. Unter Mitarbeit von Annette Wilke. Ditzingen: Reclam.

Verdon, Noémie. 2024. The Books Sank and Patangal: A Socio-cultural History of al-Biranr’s
Interpretations of Sankhya and Yoga. Leiden, Boston: Brill.

Wach, Joachim. 1924. Religionswissenschaft: Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen
Grundlegung. Leipzig: Hinrichs.

Winter, Franz. 2018. ,Searching for the Hidden ,0ne‘: Muslim and Early European Interpretations of
the Indian Upanisads.“ Numen 65 (1):28-61.

Winter, Franz. 2020. ,Religionswissenschaft.“ In Staatslexikon: Recht-Wirtschaft-Gesellschaft. Bd. 4:
Milieu-Schuldrecht, hg. von Heinrich Oberreuter und der Gorres-Gesellschaft. 8., vdllig neu
bearbeitete Auflage, 1381-1387. Freiburg: Herder.

Witzel, Michael und Toshifumi Goto, Hrsg. 2007. Rig-Veda: Das heilige Wissen. Erster und zweiter
Liederkreis. Frankfurt am Main: Verlag der Weltreligionen.



