
Franz Winter

III.5 Religionsgeschichte als Begegnungs-
und Verflechtungsgeschichte

1 Einleitung

Religionswissenschaft ist eine sehr vielschichtige und viele Subbereiche umfas-
sende Disziplin, die sich einem der bedeutendsten Phänomene der Kulturge-
schichte der Menschheit widmet. Damit ergibt sich ein sehr breites Interessens-
feld, das zum einen die vielen Religionsgeschichten der (großen und kleinen, der
älteren und jüngeren) religiösen Traditionen im Fokus der Forschung, aber nicht
zuletzt auch der Ausbildung haben sollte, aber auch einen theoretischen Rahmen
bereitet, der möglichst umfassend den verschiedenen Aspekten von Religionen in
Geschichte und Gegenwart Rechnung tragen sollte. Beide Bereiche, traditionell
mit den Begriffen „historische“ und „systematische Religionswissenschaft“ ver-
bunden, sind möglichst gleichwertig zu behandeln (vgl. Figl 2003, bes. 18–61; Win-
ter 2020; die klassische Darstellung ist Wach 1924, 72–112).

Einer der wichtigsten Erkenntnisse moderner Religionsforschung ist dabei die
Abkehr von jedweder essentialistisch orientierten Betrachtung der verschiedenen
religiösen Traditionen als überzeitliche Lehrgebäude, die vorgefertigt und bereits
vollendet vom Himmel fallen. Religionen sind vielmehr in beständiger Verände-
rung begriffen und unterschiedlichen Einflussfaktoren ausgesetzt: Neben den viel-
gestaltigen historischen, politischen, sozialen und wirtschaftlichen Rahmenbedin-
gungen kommen dabei insbesondere den Momenten der Begegnung und der dabei
sich erweisenden Dynamiken ein ganz zentrales Moment zu: Religionsgeschichte
ist immer die Geschichte der Begegnung von Religionen gewesen, die auf je sehr
unterschiedliche Art und Weise aufeinander reagierten, miteinander interagierten
oder im Zuge der verschiedenen Begegnungsszenarien in Konfrontation zueinan-
der gerieten (Krech 2012). Der Religionswissenschaftler und -soziologe Martin Riese-
brodt (1948–2014) hat nicht zuletzt gerade deshalb diesem Moment der Begegnun-
gen von Religionen in Vergangenheit und Gegenwart eine ganz zentrale Bedeutung
in seiner religionstheoretischen Schrift Cultus und Heilsversprechen: Eine Theorie
der Religionen zugemessen und zur Basis für einen äußerst interessanten religions-
definitorischen Ansatz gemacht (vgl. vor allem Riesebrodt 2007, 43–63).

All dies sollte man selbstredend mit einem Plädoyer für eine möglichst breit
aufgestellte, religionshistorisch informierte Religionswissenschaft verbinden
(vgl. Rüpke 2007 und Berner 2020), die auf Basis einer Kompetenz in verschiede-
nen Religionskontexten ganz spezifische Einblicke bieten kann.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-024

https://doi.org/10.1515/9783111458892-024


Im Folgenden soll nun an einem konkreten religionshistorischen Beispiel die
Vielschichtigkeit von Begegnungsprozessen eingehend illustriert werden, die insbe-
sondere der Frage noch transkulturellen Kontinuitäten nachgeht. Im Kern wird es
dabei um die Rezeptions- und Interpretationsgeschichte einer religionshistorisch
sehr bedeutsamen Textgruppe aus der indischen Religionsgeschichte gehen, die so-
wohl in einem vom Islam bestimmten Kontext als auch in der europäischen Neuzeit
eine ganz spezifische Wahrnehmung erfahren hat. Damit verbindet sich eine Reise
durch Jahrtausende der Religionsgeschichte: Unsere Reise beginnt in der Mitte des
1. Jahrtausends v. Chr. in Indien, führt dann an den Hof der Mogulherrscher in Nord-
indien des 17. Jahrhunderts und endet schließlich im nachrevolutionären Frankreich
Anfang des 19. Jahrhunderts. Indien, die islamische Welt und Europa werden auf
diese Weise in einem transhistorischen und transkulturellen Beziehungsdreieck mit-
einander verbunden. Wie in den Schlussbetrachtungen noch näher ausgeführt wer-
den wird, reiht sich diese Spezialstudie damit in aktuelle Zugänge zur Religionswis-
senschaft, die sich mit einem „global“ orientierten Zugriff verbinden.

2 Das Fallbeispiel: die indischen Upanishaden und
ihre Interpretationsgeschichte zwischen Indien,
der islamischen Welt und Europa

Das nun auszuführende Beispiel geht auf ein bedeutendes Moment der europäi-
schen Wahrnehmung asiatischer Religionen ein, also einem klassischen großen Be-
gegnungsszenario, das im Folgenden auf mehreren Ebenen betrachtet werden soll.
Im Mittelpunkt steht dabei diejenige Textgruppe, die als Upanishaden bekannt ist:
Das ist die gängige Bezeichnung für Texte aus der jüngsten Schicht des altindischen
Veda, einer äußerst umfangreichen Sammlung an formal und inhaltlich sehr ver-
schiedenartigen Texten (Hymnen, Ritualanleitungen, Erzähltexte, spekulative Trak-
tate). Die Entstehung des Veda selbst reicht bis ins frühe zweite Jahrtausend v. Chr.
zurück (Witzel und Goto 2007, 429–481) und bis heute kommt ihm für die Ge-
schichte der Hindu-Religionen eine ganz zentrale Bedeutung zu (Halbfass 2017).
Den Upanishaden, deren wichtigste Texte um die Mitte des 1. Jahrtausend v. Chr.
entstanden sind und die zu den jüngeren Texten des Veda zählen, kommt religions-
historisch eine besondere Stellung zu, weil in ihnen zum Teil das erste Mal funda-
mentale Vorstellungen der sich daraufhin entfaltenden Hindu-Religionen formu-
liert und spekulativ durchleuchtet wurden (wie etwa die von einem Kreislauf von
Wiedergeburten, den Menschen zu durchlaufen haben, und den dabei relevanten
Mechanismen, sowie den Möglichkeiten, sich daraus zu befreien; vgl. Bronkhorst

264 Franz Winter



2007, 118–126, 300–308). Eine gängige Bezeichnung für die Upanishaden war deshalb
auch der Begriff vedānta, was wörtlich „Ende des Veda“ bedeutet: Damit bezog man
sich zum einen auf den Platz und die Reihung in den Sammlungen, aber auch auf
die Vorstellung einer inhaltlichen Finalisierung des Veda.

Wichtig ist festzuhalten, dass es sich bei den Upanishaden inhaltlich und formal
um sehr verschiedenartige Texte handelt, in denen auf sehr unterschiedliche Art
und Weise Themen aufbereitet und umkreist werden. Es ist also kein einheitliches
Lehrgebäude, das hier entgegentritt, vielmehr werden die einzelnen Texte in der mo-
dernen indologischen Forschung eingehend kontextualisiert (Decker in diesem
Band) und dementsprechend je für sich analysiert (vgl. etwa die jüngste kommen-
tierte Übersetzung von ausgewählten Upanishaden in Slaje 2009; auch Olivelle 1998).

Dem steht nun die Wahrnehmungsgeschichte der Upanishaden gegenüber,
die vielfach abgetrennt von ihrem ursprünglichen Kontext, dem indischen Veda,
präsentiert werden (vgl. etwa für den deutschsprachigen Raum die vielfach auf-
gelegte Ausgabe Thieme 2024). Wie noch zu zeigen sein wird, hat dieser Zugang
zwar schon seine Wurzeln in der indischen Religionsgeschichte, doch ist sie mehr
noch mit der nun zu beschreibenden europäischen Rezeption verbunden, die wie-
derum eine faszinierende Vorgeschichte hat.

Diese Wahrnehmungsgeschichte wurde maßgeblich durch eine Veröffentlichung
geprägt, die nicht zuletzt aufgrund ihrer großen Bedeutung für den deutschen Philo-
sophen Arthur Schopenhauer (1788–1860) eine hohe Bekanntheit erlangte: das unter
dem etwas enigmatisch wirkenden Titel Oupnek’hat, id est secretum tegendum (wört-
lich: „Oupnek’hat, das ist das Geheimnis, das gewahrt werden musss“) 1801 und 1802
in zwei Bänden erschienene Buch des französischen Orientalisten Abraham
H. Anquetil-Duperron (1731–1805). Anquetil-Duperron war eine wichtige Mittlerfigur,
dem die erste wissenschaftliche Erfassung des Zoroastrismus zuzuschreiben ist
(Stausberg 1998, Bd. 1, 790–809) und der – seiner Zeit zum Teil weit voraus – ein frü-
her Kritiker des europäischen Kolonialismus und der damit verbundenen Wahrneh-
mung asiatischer Kulturen und Religionen war (App 2010, 363–439).

Das Oupnek’hat (das Wort ist übrigens eine Wiedergabe des persischen upnik-
hat, für Sanskrit upaniṣad) ist sein letztes Werk und in seiner Eigendarstellung
eine Art Gipfelpunkt seines Schaffens, in dem noch einmal alle zentralen Aspekte
und Ideen seines Lebens eingeflossen sind. Es bietet nicht nur die erste europäi-
sche Übersetzung einer Auswahl der indischen Upanishaden (ins Lateinische),
sondern auch eine eingehende Interpretation, die diesen an sich sehr heteroge-
nen Texten eine einheitliche „Lehre“ zuschreibt. Im ersten Band des Oupnek’hat
wird in einer ausführlichen, dissertatio genannten Einleitung das sogenannte
„orientalische System“ (systema orientale, nämlich der religiös-philosophischen
Lehren) beschrieben, das sich aus den Upanishaden herausdestillieren ließe. Sehr
aufwändig werden von Anquetil-Duperron mehrere „Lehrsätze“ (articuli) dieser

III.5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte 265



propagierten Urlehre rekonstruiert, zu denen beispielsweise der Fokus auf ein
monistisches Prinzip (das ens supremum, das “höchste Wesen”, ist charakterisiert
als unum, „das Eine“) oder ein Plädoyer für eine Emanationslehre als Entste-
hungsprinzip zählen. All dies wird mit Zitaten aus der Übersetzung der Upanisha-
den unterlegt, die mit Verweisen auf Texte unterschiedlicher „westlicher“ Au-
toren und Traditionen verflochten werden und damit die propagierte
Universalität dieses Konzeptes unterstreichen sollen. So wird etwa das zentrale
erste Prinzip des „Einen“ ausführlich mit Zitaten aus den „Einheits“-Hymnen des
spätantiken christlichen Philosophen Synesios von Kyrene (ca. 370–412) belegt.

Besonders hervorgehoben wird zudem die Tatsache, dass mit dem „Buch“ der
Upanishaden eine ultimative Darstellung dieser panasiatisch relevanten und letzt-
endlich auch für die westliche Tradition maßgeblichen „Lehre“ vorliegt. Anquetil-
Duperron rekurriert hier auf diverse frühneuzeitliche Spekulationen über vorsintf-
lutliche Weisheitsbücher, die schon christliche Missionare im Zuge der Erschließung
Asiens mit verschiedenen zentralen Texten der relevanten religiösen Traditionen
identifizierten (vgl. Winter 2018, 43–50). Für Anquetil-Duperron ist völlig klar, dass er
nun mit den Upanishaden den ultimativen Weisheitsurtext gefunden hatte, wie er
auch höchst enthusiastisch am Schluss seiner dissertatio feststellt. In der Überleitung
zur Übersetzung selbst schreibt er: „Das höchste Licht selbst (supremum Lumen
ipsum), das ewige Wort (verbum aeternum), die Quelle allen Lichts (omnis luminis
fontem) [...] das werden wir (nun) sehen!“ (Anquetil-Duperron 1801–1802, Bd. 1, cix).

Nun haben die Interpretationspunkte bei aller Verortungsmöglichkeit in spezifi-
schen Tendenzen der frühen europäischen Asienrezeption (Winter 2018, 46–50) eine
eindeutige Vorprägung erfahren, die viel mit der Vorlage zu tun hat, die Anquetil-
Duperron verwendete. Er übersetzte die Upanishaden nicht aus dem altindischen
Original (das war ihm zur damaligen Zeit noch nicht zugänglich), sondern benutzte
eine persische Übersetzung. Es handelte sich dabei um das auf den Mogulprinzen
Dārā Shukūh (1615–1659) zurückgehende Sirr-i akbar (etwa: „das größte Geheim-
nis“), das um 1657 entstand (d’Onofrio 2020). Dārā Shukūh war der erstgeborene
Sohn des Mogulherrschers Shah Jahān (1592–1666), unterlag aber in den Nachfolge-
kämpfen seinem Bruder Aurangzeb (1618–1707) und wurde schließlich von diesem
hingerichtet (Faruqui 2015b, 38–45). Einer der Gründe für seine Verurteilung war
interessanterweise auch, dass er ein „Häretiker“ (mulḥīd) gewesen wäre.

Viel hat dies möglicherweise auch mit seiner lebenslangen Beschäftigung mit
religiösen Themen zu tun, wobei die intensive Auseinandersetzung mit indischer
Religion hervorsticht. Bekanntes Zeugnis dafür ist der Traktat mit dem Titel
Majmaʿ al-baḥrayn („Der Zusammenfluss der beiden Ozeane“), der im Jahr 1656
erschien (D’Onofrio und Speziale 2011). Darin versucht Dārā Shukūh eine Art Zu-
sammenschau der Entsprechungen zwischen islamischer und indischer Religion
und Philosophie systematisch herauszuarbeiten. Unterschiedliche Bereiche wie

266 Franz Winter



Soteriologie, Kosmogonie oder auch Elemente der religiösen (rituellen) Praxis
werden dabei gegenübergestellt, wobei vor allem Elemente der islamischen Sufi-
Tradition auf der einen Seite und verschiedene Konzepte aus indischen Religio-
nen auf der anderen Seite angeführt werden. Dabei schreibt er die für ihn rele-
vanten Vorstellungen einer Gruppe der sogenannten „Einheitsbekenner Indiens“
(muwaḥḥīdān-i Hind) zu und trennt diese betontermaßen von der „normalen“ ge-
lebten Realität der indischen Religionen ab. Es handelt sich also um einen sehr
elitären, gleichsam aristokratischen Zugang zur Religionsgeschichte, der sich hier
präsentiert (Ernst 2003, 186).

Die Beschäftigung mit den indischen Upanishaden stellt Dārā Shukūhs letzte
Veröffentlichung vor seinem frühen Tod dar. Im Sirr-i akbar werden die Upanisha-
den ebenfalls recht freihändig mit der Lehre von einer „Einheit“ verbunden, die
mit der islamischen monotheistischen Tradition verbunden wird: Die Quintessenz
der Upanishaden sei nichts anderes als eine Darstellung des zentralen islamischen
Prinzips des tauḥīd (Einheit Gottes). Darin liegt laut der Darstellung auch der
Grund, warum der Mogulprinz überhaupt mit diesem Text in Berührung kam. In
der Einleitung zum Sirr-i akbar beschreibt er seine persönliche Suche nach dem
Wesen des tauḥīd, die ihn vom – angesichts seiner muslimischen Sozialisation – na-
heliegenden Ausgangspunkt, dem Koran, über weitere in der islamischen Tradition
geschätzte Offenbarungstexte wie etwa die jüdische Tora oder das christliche Evan-
gelium schließlich zur indischen Überlieferungstradition führte (Winter 2018:
36–39, mit Zitaten aus dem Sirr-i akbar). Namentlich werden schließlich die vier
Bücher des Veda genannt und darin die Upanishaden, in denen Dārā Shukūh seine
Suche sozusagen abschließen konnte. Für den persischen Mogulprinz ist klar, in
den Upanishaden das bislang gesuchte definitive „göttliche Wort“ (kalām-i ilāhī) ge-
funden zu haben, ja das „alte Buch Gottes“ (kitāb-allāh-i qadīm). Die Texte seien die
„Essenz des Veda“ (khulāṣa-yi bīd) und gleichzeitig die „Essenz der Einheit Gottes“
(khulāṣa-yi tauḥīd), ja das „Meer des tauḥīd“ (baḥr-i tauḥīd).

Um nun den Texten einen Platz in der islamischen Tradition zuzuschreiben,
ordnet er die Upanishaden in das Schema der Voroffenbarungen Gottes ein (also
der Offenbarungen vor dem Koran) und schreibt sie niemandem Geringeren als
dem ersten Menschen, Adam, zu, der mit dem indischen Gott Brahma verbunden
wird. Die Upanishaden wären also nichts weniger als die erste Offenbarung Al-
lahs, die jemals an die Menschen erging.

Zusätzlich bringt Dārā Shukūh auch Spekulationen um eine Art Urtext der
Offenbarung ins Spiel. Diese entwickelten sich in der islamischen Tradition um kor-
anische Ausdrücke und Begrifflichkeiten wie „verstecktes Buch“ (kitāb maknūn,
Sure 56,78) oder „Mutter des Buches“ (umm al-kitāb, Sure 43,4; vgl. auch den Aus-
druck „behütete Tafeln“, lauḥ mahfūẓ, in Sure 85,22), die er nun mit den Upani-

III.5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte 267



shaden identifiziert. Damit wird diesen Texten ein Rang zugeschrieben, der sie
mehr oder minder gleichauf mit dem Koran stellt.

Es muss betont werden, dass seine Überlegungen in der islamischen Tradi-
tion singulär blieben, auch im Vergleich zur schon längeren Geschichte der inter-
essierten Bezugnahmen auf indische Kultur- und Religionsgeschichte, die mit
dem Indienbuch des Universalgelehrten al-Bīrūnī (973–1048) ihren Anfang hatten
(Verdon 2024) und von bedeutenden Gelehrten wie etwa dem persische Geogra-
phen und Historiker al-Gardīzi (11. Jahrhundert), dem andalusischen Philosoph
Ibn Ḥazm (994–1064) oder dem persischen Historiographen al-Shahrastānī (1086–
1153) fortgesetzt wurden (Faruqui 2015a, 35; Friedmann 1975).

Im Kontext dieser Ausführungen bleibt festzuhalten, dass für die Interpreta-
tion des persischen Mogulprinzen der Fokus auf das Prinzip einer Einheit Gottes
und die Vorstellung von der ultimativen Darstellung eben dieses Prinzips in Form
eines konkreten Buches eine zentrale Rolle spielt. Genau darauf rekurriert sein
europäischer Übersetzer und Folgeinterpret, Anquetil-Duperron, und macht auch
diese Punkte zu einem wichtigen Ausgangspunkt seiner eigenen Interpretationen,
die er allerdings in andere Rahmen einpasst. Die beiden bedeutenden und für
ihre jeweiligen kulturellen Kontexte auch ersten Wahrnehmungen des Korpus
der Upanishaden können somit ganz eng miteinander verzahnt werden.

Es kann aber sogar noch weiter gegangen werden, und zwar ausgehend von
der Tatsache, dass die Vorstellung von einem „Einheits“-Prinzip, das sich in den
Upanishaden nachweisen ließ, auch eine spezifische indische Interpretationsge-
schichte zuvor hat. Diese spielte bei der Abfassung des Sirr-i akbar eine große
Rolle, weil an dieser Übertragung brahmanische Gelehrte beteiligt waren, die
ihre Interpretation im Konzert mit den ebenfalls beteiligten muslimischen Sufi-
Gelehrten einbringen konnten (Bergunder 2024; Gandhi 2015). In diesem Zusam-
menhang kann man auch die angesprochene hohe Bedeutung eines „Buches“ ein-
führen. Eine Beschäftigung mit der indischen Rezeptionsgeschichte der Upanisha-
den zeigt deutlich, dass deren Bedeutung zwischen dem 14. und dem
15. Jahrhundert anstieg. Im südindischen Vijayanagara Reich (1336/46–1565), das
sich zeit seiner Existenz mit der Abwehr der immer stärker werdenden muslimi-
schen Reichsbildungen im Norden beschäftigt sah, kam es zu einer ausgeprägten
Renaissance und Neuinterpretationen brahmanischer Gelehrsamkeit, die mit einer
stärkeren Fokussierung auf die textliche Überlieferung einherging. All dies führte
letztendlich zur Entfaltung der auf den Philosophen Śaṅkara (in der Regel ins 7./
8. Jahrhundert datiert) zurückgehenden Tradition des sogenannten Kevalādvaita-
Vedānta, worin gerade die Upanishaden (gemeinsam übrigens mit der Bhagavad-
gītā) eine zentrale Bedeutung hatten, weil diese durchgehend unter Bezugnahme
auf das advaita („Nichtzweiheit“) Konzept interpretiert wurden. Die Herausforde-
rung durch den Islam mit seinem klaren Fokus auf einen Offenbarungstext in

268 Franz Winter



Form eines Buchs war möglicherweise ein bedeutsamer Trigger dieser Entwicklun-
gen. Es scheint somit fast die vielbeschworene Ironie der Geschichte zu sein, dass
die hohe Bedeutung, die den Upanishaden in der europäischen Tradition bis heute
zukommt, auf eine muslimische Hochschätzung im Kontext des Mogulreiches zu-
rückzuführen ist. Diese ist wiederum Reflex einer Entwicklung, die auf ein Bedro-
hungsszenario reagiert, das sich mit dem Erstarken der muslimischen Reichsbil-
dungen im nordindischen Raum verbindet.

3 Globale Verflechtungsgeschichte,
„Überreichweiten“ und vergleichbare Konzepte

Das vorangehende Beispiel war ein Versuch, den Interpretationen einer zentralen
Textgruppe der indischen Religionsgeschichte detailliert nachzugehen, die durch
eine faszinierende Transmissionsgeschichte miteinander verzahnt sind. Dabei
stand die detaillierte Analyse der jeweiligen traditions- und religionsspezifischen
Eigenheiten im Vordergrund, ohne dabei die eingangs angesprochenen Konti-
nuitäten aus den Augen zu verlieren. Informierte Kontextualisierung und gleich-
zeitig der Blick für große, transkulturelle Verbindungslinien sollen sich dabei so-
weit die Waage halten und ergänzen (vgl. das Konzept des „serial contextualism“

bei Armitage 2012).
Insgesamt reiht sich diese Detailstudie damit in neuere Zugänge einer zu-

meist mit dem Begriff „global“ oder „globalisiert“ verbundenen Betrachtung der
Religionsgeschichte ein. Entgegen einer lange Zeit üblichen Fokussierung auf ein-
zelne Traditionen werden dabei größere Entwicklungsbögen nachgezeichnet, die
auf Basis von detaillierten Mikrostudien die Begegnungsszenarien und Aus-
tauschbewegungen nachzeichnen. Der kleinste gemeinsamer Nenner dieser Kon-
zepte ist die Abkehr von einer eurozentrischen Blickrichtung und das Interesse
für transkulturelle Verflechtungsmomente, die es im Einzelnen zu studieren
gilt.1 In den Geschichtswissenschaften ist dieser Ansatz schon länger präsent,
wobei die diversen Konzepte einer „Globalgeschichte“, oft näher spezifiziert als
„global history of ideas“ oder „global(ised) intellectual history”, eine erstaunliche

 Zum Begriff „entanglement“, der letztendlich auf die von der postkolonialen Forschungstradi-
tion inspirierten Problematisierungen der eurozentrischen Betrachtungsgeschichte außereuro-
päischer Kulturen zurückgeht und dem in der aktuellen religionsgeschichtlichen Forschung eine
ganz zentrale Bedeutung zukommt, vgl. etwa die diversen Debatten in der Zeitschrift Entangled
Religions. Interdisciplinary Journal for the Study of Religious Contact and Transfer (https://er.
ceres.rub.de).

III.5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte 269

https://er.ceres.rub.de
https://er.ceres.rub.de


Bandbreite ergeben und zuweilen etwas beliebig angefüllt werden (zum Trend
allgemein mit durchaus kritischen Anmerkungen vgl. Osterhammel 2015). In der
Religionswissenschaft firmiert dieser Zugang neuerdings zumeist unter der Über-
schrift „globale Religionsgeschichte“, die unterschiedlich definiert wird (vgl. etwa
die Beiträge in Maltese und Strube 2021 oder Rota und Kirsch 2024; vgl. auch
Stausberg 2020, mit einem Fokus auf das 20. Jahrhundert; sowie Strube und Her-
mann in diesem Band).

Für das angeführte Beispiel bietet sich zudem ein Verweis auf den Begriff der
„Überreichweiten“ an, den der Historiker Martin Mulsow in einer jüngeren Veröf-
fentlichung einführte (Mulsow 2022). Der Begriff selbst ist der Physik entnommen:
Konkret spricht man in der (Radio- und Fernseh-)Funktechnik dann von „Über-
reichweiten“, wenn durch bestimmte Wetterlagen und Druckverhältnisse ein Sen-
der eine größere Reichweite entwickelt, als er normalerweise hätte, und dadurch
gegebenenfalls beim Empfänger die eigentlich relevanten näher liegenden Sender
überlagert. Das führt zu unscharfen, ineinander verschachtelten Frequenzen, die
gleichsam aus beiden Quellen gespeist sind (Mulsow 2022, 17). Damit wird die
Vielschichtigkeit der Austauschprozesse und die Abhängigkeit von verschiedenar-
tigen kulturhistorischen Konstellationen illustriert, ohne gleichzeitig den Blick
für die großen Gemeinsamkeiten zu verlieren. Um dies auf das oben eingeführte
Beispiel anzuwenden: Man kann die Interpretationslinie Anquetil-Duperrons nur
verstehen, wenn man zum einen die Abhängigkeit von der persischen Vorlage
und dessen Interpretation im Auge behält, aber gleichzeitig die Einordnung in
zentrale Fragestellungen seiner eigenen Zeit mitberücksichtigt. Er übernimmt of-
fensichtlich Interpretationsansätze des Mogulprinzen, etwa die Fokussierung auf
ein „Einheits“-Prinzip als zentrale Aussage der Upanishaden und die Hochschät-
zung des „Buch“-Charakters, überlagert aber diese Vorstellungen mit für ihn rele-
vanten Konzepten aus der europäischen Geistesgeschichte und gibt ihnen somit
ein neues Gewand.

Mit der hier vorgestellten Zugangsweise bleibt die konkrete Beschäftigung
mit der Fülle der Religionsgeschichte ein wichtiges Anliegen einer Religionswis-
senschaft, damit eben diese Bereiche nicht den großen „tradition“ und „area stu-
dies“ überlassen werden. Damit verbindet sich auch ein Plädoyer für die Beschäf-
tigung mit der Fülle und Breite der Religionsgeschichte, die auch in der
Ausbildung künftiger Religionswissenschaftler zentral bleiben sollte. Hier sollte
man an einen Satz aus der Gründungsphase der Religionswissenschaft als akade-
mische Disziplin erinnern, der sich in der Introduction to the Science of Religion
von Friedrich M. Müller findet: „He who knows one (nämlich Religionstradition)
knows none“ (Müller 1873, 16; s. auch Strube in diesem Band)).

270 Franz Winter



Literatur

Anquetil-Duperron, Abraham-Hyacinthe. 1801–1802. Oupnek’hat (id est, Secretum tegendum). 2 Bände.
Strassbourg: Levrault.

App, Urs. 2010. The Birth of Orientalism. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
Armitage, David. 2012. „What’s the Big Idea? Intellectual History and the Longue Durée.“ History of

European Ideas 38 (4):493–507.
Bergunder, Michael. 2024. „Encounters of the Brahmanical Sanskrit Tradition with Persian

Scholarship in the Mughal Empire: Genealogical Critique and the Relevance of the Pre-colonial
Past in a Global Religious History.“ Journal of Religion and Transformation in Contemporary Society
10:1–30.

Berner, Ulrich. 2020. Religionswissenschaft (historisch orientiert). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Bronkhorst, Johannes. 2007. Greater Magadha: Studies in the Culture of Early India. Leiden, Boston:

Brill.
D’Onofrio, Svevo und Fabrizio Speziale. 2011. Muḥammad Dārā Šīkoh: La congiunzione dei due oceani

(Majma ‘al-baḥrayn). Piccola Biblioteca Adelphi 610. Milano: Adelphi.
D’Onofrio, Svevo. 2020. „A Persian commentary to the Upaniṣads: Dārā Šikōh’s ‚Sirr-i akbar‘.“ In

Muslim Cultures in the Indo-Iranian World during the Early-Modern and Modern Periods, hg.
v. Fabrizio Speziale und Denis Hermann, 533–564. Berlin und Boston: De Gruyter.

Ernst, Carl W. 2003. „Muslim Studies of Hinduism? A Reconsideration of Arabic and Persian
Translations from Indian Languages.“ Iranian Studies 36:173–195.

Faruqui, Munis D. 2015a. „Dara Shukoh, Vedanta, and Imperial Succession in Mughal India.“ In
Religious Interactions in Mughal India, hg. v. Vasudha Dalmia und Munis D. Faruqui, 30–64. New
Delhi: Oxford University Press.

Faruqui, Munis D. 2015b. The Princes of the Mughal Empire, 1504–1719. New York: Cambridge
University Press.

Figl, Johann. 2003. „Religionswissenschaft: Historische Aspekte, heutiges Fachverständnis und
Religionsbegriff.“ In Handbuch Religionswissenschaft: Religionen und ihre zentralen Themen,
hg. v. Johann Figl, 18–80. Innsbruck und Wien: Tyrolia und Vandenhoeck & Ruprecht.

Friedmann, Yohanan. 1975. „Medieval Muslim Views of Indian Religions.“ Journal of the American
Oriental Society 95 (2):214–221.

Gandhi, Supriya. 2015. „The Prince and the Muvahhid: Därä Shikoh and Mughal Engagements with
Vedanta.“ In Religious Interactions in Mughal India, hg. v. Vasudha Dalmia und Munis Daniyal
Faruqui, 65–101. New Delhi: Oxford University Press.

Halbfass, Wilhelm. 2017. „The Idea of the Veda and the Identity of Hinduism.“ In Defining Hinduism: A
Reader, hg. v. J. E. Llewellyn, 16–29. London: Taylor and Francis.

Krech, Volkhard. 2012. „Religious Contacts in Past and Present Times: Aspects of a Research
Programme.“ Religion 42 (2):191–213.

Maltese, Giovanni und Julian Strube. Hg. 2021. Global Religious History. Themenheft von Method and
Theory in the Study of Religion 33 (3–4).

Müller, Friedrich M. 1873. Introduction to the Science of Religion. London: Longmans, Green and Co.
Mulsow, Martin. 2022. Überreichweiten: Perspektiven einer globalen Ideengeschichte. Berlin: Suhrkamp.
Olivelle, Patrick. 1998. The Early Upanishads: Annotated Text and Translation. New York: Oxford

University Press.
Osterhammel, Jürgen. 2015. „Globalifizierung der Welt: Denkfiguren der neuen Welt.“ Zeitschrift für

Ideengeschichte 9 (1):5–16.

III.5 Religionsgeschichte als Begegnungs- und Verflechtungsgeschichte 271



Riesebrodt, Martin. 2007. Cultus und Heilsversprechen: Eine Theorie der Religionen. München: C.H. Beck.
Rota, Andrea und Anja Kirsch. Hg. 2024. Towards a Global History of Religion. Themenheft von AЯGOS:

Perspectives in the Study of Religion 3 (2).
Rüpke, Jörg. 2007. Historische Religionswissenschaft: Eine Einführung. Stuttgart: Kohlhammer.
Slaje, Walter, Hg. 2009. Upanischaden: Arkanum des Veda. Durchgesehene und korrigierte

Neuausgabe. Berlin: Verlag der Weltreligionen.
Stausberg, Michael. 1998. Faszination Zarathushtra: Zoroaster und die europäische Religionsgeschichte

der frühen Neuzeit. [Reprint 2016.] Berlin und Boston: De Gruyter.
Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer: Eine Globalgeschichte der Religionen im 20. Jahrhundert.

München: C.H. Beck.
Thieme, Paul, Hg. 2024. Upanishaden. Unter Mitarbeit von Annette Wilke. Ditzingen: Reclam.
Verdon, Noémie. 2024. The Books Sānk and Pātanğal: A Socio-cultural History of al-Bīrūnī’s

Interpretations of Sāṅkhya and Yoga. Leiden, Boston: Brill.
Wach, Joachim. 1924. Religionswissenschaft: Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen

Grundlegung. Leipzig: Hinrichs.
Winter, Franz. 2018. „Searching for the Hidden ‚One‘: Muslim and Early European Interpretations of

the Indian Upaniṣads.“ Numen 65 (1):28–61.
Winter, Franz. 2020. „Religionswissenschaft.“ In Staatslexikon: Recht-Wirtschaft-Gesellschaft. Bd. 4:

Milieu-Schuldrecht, hg. von Heinrich Oberreuter und der Görres-Gesellschaft. 8., völlig neu
bearbeitete Auflage, 1381–1387. Freiburg: Herder.

Witzel, Michael und Toshifumi Goto, Hrsg. 2007. Rig-Veda: Das heilige Wissen. Erster und zweiter
Liederkreis. Frankfurt am Main: Verlag der Weltreligionen.

272 Franz Winter


